MicHAEL C. FRANK

A a

Inszenierungen der Grenze in der
Reiseliteratur des 19. Jahrhunderts

[transcript] Kultur- und Medientheorie

https://dol.org/10.14361/9783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael C. Frank
Kulturelle Einflussangst

https://dol.org/10.14361/8783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Michael C. Frank (Dr. phil.) lehrt Anglistik an der Universitdt Kons-
tanz. Seine Forschungsschwerpunkte sind Literatur- und Kultur-
theorie sowie die Diskursgeschichte des Kolonialismus.

https://dol.org/10.14361/8783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MicHAEL C. FRANK
Kulturelle Einflussangst.
Inszenierungen der Grenze in der
Reiseliteratur des 19. Jahrhunderts

[transcript]

https://dol.org/10.14361/8783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte
bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2006 transcript Verlag, Bielefeld

Dissertation an der Universitdt Konstanz
Miindliche Priifung am 14. Oktober 2005
Referentin: Prof. Dr. Aleida Assmann
Referent: Prof. Dr. Alexander Honold

o0¢o

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung & Innenlayout:

Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Umschlagabbildung: »Stanley resisting temptation«, aus: J.W. Buel,
Heroes of the Dark Continent, 1898
Lektorat & Satz: Michael C. Frank
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-535-9

Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier mit chlorfrei
gebleichtem Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet:
http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis

und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Einleitung
9

I. Grenzziehungen
21

1.1 Zur Konstruktion kollektiver Identitét
21

1.1.1 Die Schaffung von Einheit durch das Vergessen der Vielheit:
Ernest Renan tiber die Nation

21
1.1.2 Die Entdeckung Europas in der Kontrasterfahrung
27
1.2 Arbeit an der Grenze

31

1.2.1 Kulturelle Grenzziehung nach Michel Foucault und Edward Said
31

1.2.2 Grenzarbeit: Diskontinuitit in der Kontinuitét

34

1.3 Raum- und Zeitgrenzen: Die doppelte Distanzierung des Anderen
37

[.3.1 Imaginative Geographie
37
1.3.2 Die Verweigerung der Gleichzeitigkeit

40

1.4 Zum historischen Wandel der europdischen Grenzkonstruktionen
43

Il. Grenziiberschreitungen
49

I1.1 Kulturelles Grenzgingertum in der Geschichte

der europdischen iiberseeischen Expansion
49

II1.1.1 Das Fremdbild des >indianisierten< Weillen
49

11.1.2 Gonzalo Guerrero und Alvar Nuifiez Cabeza de Vaca
52

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1.1.3 Kulturelles Grenzgehen: Ein Phdnomen und seine Namen
57

I1.2 Verlangen und Abwehr
64

I1.2.1 Edmund Spenser, A View of the State of Ireland
64

11.2.2 Edward Long, The History of Jamaica
68

11.2.3 Robert James Fletcher, Isles of lllusion
70
I1.3 Akkulturation als Tabu
75
I1.3.1 Sigmund Freud:

»Das Tabu und die Ambivalenz der Gefiihlsregungen«
75

I1.3.2 »Frontiére et ambiguité«: Julia Kristevas Theorie des Abjekts
79

11.3.3 Das Akkulturationstabu
82

lll. Kultureller Einfluss:
Herman Melville, Typee (1846)
87

III.1 Grenzgénger im Stidpazifik: Runaways und beachcombers

87

II1.1.1 Ein tatowierter Franzose: Die Geschichte des beachcombing
87

I11.1.2 Herman Melville als runaway

93

II1.2 Andere Orte, andere Zeiten: Die Heterotopie der Stidseeinsel
97

II1.2.1 »An immeasurable distance«: Die andere Zeit Polynesiens
97

I11.2.2 yHeterotopie« nach Michel Foucault
100
I11.2.3 Jean-Jacques Rousseau: Sauvages und société naissante
102
I11.2.4 Erotische Paradiese: Bougainville und Melville
105
I11.3 Tommo und die Taipis: Die Grenzen der Akkulturation

109

I11.3.1 »When at Rome do as the Romans do«: Tommo als Tourist
109

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II1.3.2 »The blemish of tattooing«:
Die Praktik des Tatowierens auf den Marquesas-Inseln
115
I11.3.3 Das Gesicht verlieren: Die Tatowierung im Westen
119

111.3.4. Paradise Lost, oder: Die zerstorte Heterotopie
126

IV. Rassischer Einfluss:
H. Rider Haggard, King Solomon’s Mines (1885)
129

IV.1 Afrika, Antithese zur Zivilisation
129

IV.1.1 Von Polynesien nach Afrika
129

IV.1.2 Hegels geschichtsloser Kontinent
130

IV.2 »The barbarian who comes after«:

Das Verschwinden der Weiflen aus Schwarzafrika
134

1V.2.1 Die weille Vorgeschichte Schwarzafrikas
134

1V.2.2 Wie die Weillen zu Schwarzen wurden
142

IV.3 Degeneration durch Rassenmischung:

Die Theorie Arthur de Gobineaus
146

IV.4 »Can the sun mate with the darkness?«
Das Tabu der Rassenmischung in King Solomon’s Mines

153

IV.4.1 Die Penetration Afrikas
153

IV 4.2 Die Erotik des Kontakts
156

IV.4.3 »White men wed only with white women«:
Miscegenation als Tabu

159

V. Der Einfluss der Tropen:

Joseph Conrad, Heart of Darkness (1899)
163

V.1 »A great gulf fixed?«: Die Entdeckung der Ahnlichkeit
163

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V.2. Der Einfluss der Tropen
167
V.2.1 Heart of Darkness in der Forschung
167
V.2.2 »The mental changes of individuals, on the spot«:

Ein alternativer Lektiireansatz
170

V.2.3 Der Einfluss des Klimas:

Rassendifferenz, Krankheit und Neurasthenie
173

V.2.4 Strategien zur Abwehr von Klimaeinfliissen
177

V.2.5 Tropenkoller
178

V.3 Ein Herz von Finsternis im Herz der Finsternis,

oder: Was die Wildnis aus Kurtz gemacht hat
181

V.3.1 Kurtz, ein Gesandter des Lichts
181

V.3.2 Der Mythos vom dunklen Kontinent
182
V.3.3 Herz der/von Finsternis
184

V.3.4 Der Bann der Wildnis
187

V.4 Der innere Wilde und das Unbehagen in der Kultur
189

V.4.1 »Die Bestie im Menschen«: Cesare Lombroso und Max Nordau
189

V.4.2 »Your own innate strength«: Joseph Conrad und Sigmund Freud
193

V.5 Die Verlagerung der Grenze
196

Schlussbetrachtungen
201

Bibliographie
213

Danksagung
229

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Im Zuge der allgemeinen kulturwissenschaftlichen Umorientierung der
Geistes- und Sozialwissenschaften, die heute manchmal als der cultural
turn bezeichnet wird,' hat sich auch die Betrachtungsweise der europii-
schen kolonialen Expansion entscheidend geédndert. In den letzten dreiflig
Jahren ist eine Dimension des Kolonialismus in den Mittelpunkt des Inte-
resses geriickt, die bis dahin kaum Beachtung gefunden hatte: die kultu-
relle, besser gesagt inferkulturelle. Ein frithes Zeichen dieser Wende war
innerhalb der deutschsprachigen Geschichtswissenschaft die 1976 er-
schienene Geistes- und Kulturgeschichte der europdischen iiberseeischen
Begegnung des Schweizer Historikers Urs Bitterli, die ausdriicklich eine
grundlegende Neuperspektivierung forderte. In seinem programmati-
schen Vorwort erklirte Bitterli, Kolonialgeschichte diirfe, wolle sie »um-
fassend orientieren, nicht, wie bisher geschehen, »einzig und allein von
Macht- und Interessenverlagerungen und den daraus resultierenden poli-
tischen, administrativen und 6konomischen Verdnderungen handeln«
(Bitterli 1991: 5). Vielmehr miisse die Historiographie auch der Tatsache
gerecht werden, dass die europdische Expansion, von ihren Wirkungen
her betrachtet, ein »umfassendes Phinomen interkultureller Begegnung«
(Osterhammel 2001: 205) war, wie es, an Bitterli ankniipfend, Jiirgen Os-
terhammel formuliert.

Eigentlich vollzogen hat sich die von Bitterli geforderte Fokusver-
schiebung erst in den 1980er und 90er Jahren. Die grofiten Impulse ka-
men dabei aus der englischsprachigen Forschung und insbesondere der
Literaturwissenschaft, die entscheidend an der kulturwissenschaftlichen
Wende beteiligt war. Die Neuperspektivierung des kolonialen Raums als
Feld interkultureller Begegnungen er6ffnete der Literaturwissenschaft
ein weites Forschungsgebiet, wie nicht nur Peter Hulmes Buch Colonial
Encounters (Hulme 1986), eine der ersten und zugleich gelungensten
einschldgigen Untersuchungen zum Thema, zeigt. Die amerikanische Li-

1 Der Soziologe David Chaney konstatierte diese Wende als Erster program-
matisch fiir sein Fach (vgl. Chaney 1994). Fir die Geisteswissenschaften
beschrieben die »kulturwissenschaftliche Wende« unter anderem Hartmut
Boéhme und Klaus R. Scherpe (vgl. Bohme/Scherpe 1996) sowie Doris
Bachmann-Medick, die von einer »anthropologischen Wende in der Litera-
turwissenschaft« spricht (vgl. Bachmann-Medick 1996).

9

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

teraturwissenschaftlerin Mary Louise Pratt prégte in diesem Zusammen-
hang den viel zitierten Begriff der contact zone. Auch sie machte auf die
Tendenz der gingigen Forschung aufmerksam, den kulturellen Kontakt,
der innerhalb des stark asymmetrischen kolonialen Machtverhéltnisses
stattfand, bei aller Konzentration auf dieses Machtverhéltnis zu vernach-
lassigen: »By using the term >contact¢, I aim to foreground the interac-
tive, improvisational dimensions of colonial encounters so easily ignored
or suppressed by diffusionist accounts of conquest and domination«
(Pratt 1992: 7). Die Begriffe »Begegnung« und »Kontakt«< sind allerdings
wenig genau und fiir eine Analyse der interkulturellen Dimension des
Kolonialismus daher nur beschrinkt geeignet. Insbesondere das Wort
»Kontakt« birgt aulerdem die Gefahr in sich, die zu Recht kritisierte
Uberbetonung der machtpolitischen Dimension des Kolonialismus um-
zukehren und seinerseits zu einer zu einseitigen — und tendenziell har-
monisierenden — Betrachtungsweise zu fiithren.

Wie aus Bitterlis Versuch einer Typologie der Kulturbegegnung
deutlich wird (vgl. Bitterli 1991: Kap. 2), sind beide Dimensionen der
europdischen Expansion untrennbar miteinander verbunden. Die poli-
tische und soziale Dominanz der weiflen Bevolkerung in den Kolonien
schlug sich unweigerlich in den kulturellen Verhéltnissen nieder. So war
die gingigste Form der (langerfristigen) kolonialen Kulturbegegnung die
Akkulturation, das heifit eine einseitige »Ubertragung von spezifischen
Verhaltensweisen, Vorstellungen, Wertbegriffen und Techniken« (ebd.,
161), wohingegen die »Kulturverflechtung« — ein wechselseitiger Kul-
turaustausch, aus dem eine »eigenstindige Mischkultur« (ebd., 167) ent-
steht — der Ausnahmefall blieb.> Als konstantes Moment, schreibt Bitterli
entsprechend, ldsst sich bei allen Formen der Kulturbegegnung eine
»Dominanz des europdischen kulturellen Engagements« (ebd., 173f.)
feststellen. Diese Tatsache hebt auch Jirgen Osterhammel in seiner De-
finition des modernen Kolonialismus hervor:

»Die europédische Expansion hat an keiner Stelle eine >hellenistische< Kultur-
synthese hervorgebracht. Von den Kolonisierten wurde eine weitgehende Ak-

2 Letztere Form des Kulturtransfers kann Bitterli nur mit einem Beispiel, und
selbst hier nicht ohne Einschriankungen, illustrieren. Ist als »Indiz fiir den
Tatbestand der Kulturverflechtung« das gleichzeitige Auftreten einer
»wechselseitigen Ubertragung bestimmter Kulturelemente« und einer »bio-
logisch-ethnische[n] Nivellierung« (Bitterli 1991: 167) zu sehen, so ist Bit-
terli zufolge Brasilien dafiir am ehesten beispielhaft, wo die »Bereitschaft
zur rassischen Vermischung« seitens der portugiesischen Kolonialherren
eine »wechselseitige kulturelle Beeinflussung« (ebd., 170f.) begiinstigte.
Die von Bitterli so benannte >Kulturverflechtung< wird, als »Austausch
nach beiden Richtungen«, in der neueren Forschung auch als >Transkultura-
tion« bezeichnet (vgl. Burke 2000; hier: 13).

10

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

kulturation an die Werte und Gepflogenheiten Europas erwartet, ohne daf} es —
mit gewissen Ausnahmen im portugiesischen Imperium — zu einer nennenswer-
ten Gegen-Akkulturation der Kolonisatoren durch Ubernahmen aus den be-
herrschten Zivilisationen kam.« (Osterhammel 1997a: 20)

Insofern es sich beim »Unwille[n] der neuen Herren, den unterworfenen
Gesellschaften kulturell entgegenzukommen« (ebd.), weltgeschichtlich
keineswegs um eine Selbstverstidndlichkeit handelt, ist hierin, wie Oster-
hammel betont, ein nicht unwesentliches Merkmal des modernen Kolo-
nialismus zu sehen. Umso erstaunlicher ist es, dass dieses Phinomen
auch im Zuge des cultural turn noch nicht zum Gegenstand einer eige-
nen, umfangreicheren Untersuchung geworden ist. Es wire an der Zeit,
die Analyse des kolonialen Kulturkontakts auf die von Osterhammel an-
gesprochene Diskrepanz zwischen dem Anspruch auf Fremdanpassung
und der Bereitschaft zur Selbstanpassung zu fokussieren und die Ge-
schichte dieses disproportionalen Verhiltnisses — die sich, tiber das Ende
des Kolonialismus hinaus, bis in die heutigen Globalisierungsprozesse
hinein weiterverfolgen ldsst — nachzuzeichnen. Zu diesem Forschungs-
projekt kann auch die Literaturwissenschaft einen Beitrag leisten. Denn
in dem umfangreichen Textkorpus, das die neuzeitliche europiische Ex-
pansion hervorgebracht hat, finden sich zahlreiche Beispiele, an denen
sich der kolonisatorische Unwille zur Akkulturation verschiedentlich ab-
lesen ldsst und anhand derer er in wechselnden historischen, geogra-
phischen und kulturellen Kontexten analysiert werden kann.

Man denke etwa an Daniel Defoes Roman Robinson Crusoe aus dem
Jahr 1719, dessen beriihmte Inselepisode zu einem grundlegenden My-
thos des modernen Kolonialismus geworden ist.* In ihrem historischen
Revisionismus illustriert diese Episode geradezu paradigmatisch den
oben angesprochenen Unwillen zur Akkulturation. Anders als sein be-
kanntestes historisches Vorbild, der schottische Seemann Alexander Sel-
kirk, der nach vier Jahren und vier Monaten Einsamkeit auf der Karibik-
insel Juan Fernandez seinen englischen Entdeckern wilder erschien als
die Ziegen, aus deren Haut seine selbstgenéhten Kleider gemacht waren,

3 Vgl. Martin Greens Studie Dreams of Adventure, Deeds of Empire, in der
Robinson Crusoe als Begriinder des modernen englischen Abenteuerromans
diskutiert wird (Green 1980; hier: Kap. III). Diese Gattung fungierte laut
Green im 18. und 19. Jahrhundert als »energizing myth of English imperia-
lism« (ebd., 3). Green widersprach damit der 1980 noch dominierenden
Lesart des Defoe-Textes als Fortfithrung des Genres der spiritual auto-
biography (vgl. ebd., 76). Zum »mythischen« Charakter der Inselepisode
von Robinson Crusoe vgl. auch Hulme 1986: 186ff., wo Defoes Roman
ebenfalls als »colonial romance« (ebd., 208) klassifiziert wird.

11

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

und der zunichst kaum zum artikulierten Sprechen fihig war, >verwil-
dert« Defoes Romanheld keineswegs in den langen Jahren seiner Isolati-
on. Ausgestattet mit dem Wichtigsten — vor allem: Waffen, Munition,
SchieBpulver, Werkzeug, Schreibzeug und Bibel —, gelingt es ihm viel-
mehr, den religidsen und zivilisatorischen Mustern seiner puritanischen
Heimat treu zu bleiben. Er arbeitet, haushaltet, liest die Bibel, fiihrt Ta-
gebuch und schafft so kulturelle Kontinuitét, tiber alle rdumliche und
zeitliche Distanz hinweg. Auf diese Weise ist Crusoe auch nach zwei-
undzwanzig Jahren der totalen Einsamkeit in der Lage, an einem Einge-
borenen eine mission civilisatrice zu vollziehen. Nicht etwa sein neuge-
wonnener Weggefihrte Friday bringt Crusoe, als Einheimischer, fiir sein
weiteres Uberleben hilfreiche Techniken bei (vgl. Boucher 1992: 126f.),
sondern umgekehrt Crusoe gewohnt Friday den Kannibalismus ab, klei-
det ihn ein, lehrt ihn die englische Sprache und bekehrt ihn zum christ-
lichen Glauben, so gering die Hoffnung auf eine Riickkehr nach England
zu diesem Zeitpunkt auch sein mag. Crusoes ungebrochener Resistenz
gegen Fridays kulturellen Einfluss steht Fridays bereitwillige — und voll-
stindige — Abkehr von der eigenen Kultur gegeniiber. Auf die Frage, ob
er im Falle einer Riickkehr zu seinen Landsleuten wieder zu einem »Wil-
den< werden wiirde, antwortet Friday schlieBlich folgsam: »No, no, Fri-
day tell them to live Good, tell them to pray God, tell them to eat Corn
bread, Cattle-flesh, Milk, no eat Man again« (Defoe 1994: 162).

In Defoes Roman gelingt die vollstindige Konversion eines Kanniba-
len — dessen Alteritdt durch sein rudimentires Englisch im Text weiter-
hin markiert bleibt —, ohne dass die kulturelle Identitidt des Kolonisators
dabei ihrerseits eine Verdnderung erfahrt. So jedenfalls ldsst es Crusoes
Erzéhlung erscheinen. Bei genauerem Hinsehen zeigen sich allerdings
Risse in diesem kolonialistischen Idealbild. Zumindest zwei der kulturel-
len Errungenschaften, die Crusoe an Friday weitergegeben zu haben be-
hauptet, waren den Kariben in Wahrheit ndmlich keineswegs fremd. In
einer Passage erzdhlt Crusoe, wie er Friday Ziegenfleisch gerostet habe,
»as | had seen many People do in England« (ebd., 153f.), an einem iiber
dem Feuer drehbaren SpieB. »This«, so Crusoe, »Friday admir’d very

4 Nach Unstimmigkeiten mit seinem Kapitdn hatte sich Alexander Selkirk
1704 freiwillig auf der unbewohnten Insel absetzen lassen und wurde dort
1709 nur zufillig von einer englischen Expedition entdeckt. Sein Fall wur-
de 1712 in GrofBbritannien bekannt, nachdem zwei Teilnehmer der Expedi-
tion, Edward Cooke und Kapitdin Woodes Rogers, in ihren Reiseberichten
von der Entdeckung des Schotten erzéhlt hatten. 1713 widmete der Publi-
zist Richard Steele dem Riickkehrer auBlerdem einen Essay in der Zeit-
schrift The Englishman, nachdem er ihn personlich gesprochen hatte. Die
entsprechenden Texte bzw. Textausschnitte sind abgedruckt in Defoe 1994:
230-238. Ich beziehe mich hier vor allem auf die Passage aus Woodes Ro-
gers’ A Cruising Voyage round the World (ebd., 230-235).

12

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

much« (ebd., 154). Des Weiteren berichtet er vom gemeinsamen Bau ei-
nes Kanus. Friday habe den dazu geeigneten Baum ausgewahlt — immer-
hin diese Fahigkeit wird ihm zugesprochen — und den Stamm, nach kari-
bischem Brauch, mit Feuer aushohlen wollen. Er, Crusoe, habe ihn je-
doch instruiert, dies mit Eisenwerkzeug zu tun. Ebenso habe er Friday
gelehrt, mit Ruder und Segel umzugehen. Wieder wird Fridays grof3e
Bewunderung betont: »[HJe stood like one, astonish’d, and amaz’d«
(ebd., 165). Wie Peter Hulme in seiner Analyse des Romans unter-
streicht, handelt es sich sowohl beim Rosten von Fleisch als auch beim
Bau eines Kanus um Techniken, welche die Kariben nicht nur selbst be-
herrschten, sondern die dariiber hinaus aus der Karibik nach Europa im-
portiert wurden — wie die Herkunft der Begriffe »Barbecue< und »Kanuc«
aus dem Arawak beweist (vgl. Hulme 1986: 210). Als ein fiktionaler
Text verschweigt der Roman Robinson Crusoe also die Tatsache, dass es
beim Kulturkontakt im karibischen Raum auch auf Seiten der Européer
durchaus zu gewissen Ubernahmen kam. In diesem Sinne zeigt er den
Unwillen zur Akkulturation sogar noch deutlicher als sich dieser in einer
empirischen historischen Arbeit rekonstruieren lieBe: »The >ignorance«
of the savage Caribs is produced by the text of Robinson Crusoe, which
enacts a denial of those very aspects of Carib culture from which Europe
had learned« (ebd., 210f.).>

Eine Untersuchung der Literatur aus dem Umfeld der neuzeitlichen
europdischen Expansion fiihrt jedoch keineswegs immer zu derart ein-
deutigen Ergebnissen. Denn nicht immer wurde den Europdern ein so
ausgepragter Wille zur Konversion und den Bewohnern anderer Konti-
nente eine so groBe Nachgiebigkeit attestiert. Jean-Jacques Rousseau be-
hauptete in einer Fulinote seines 1753-54 entstandenen Discours sur
l’origine et les fondements de [’inégalité parmi les hommes vielmehr,
man habe trotz jahrelanger Bemiihungen noch keinen einzigen » Wilden«
fiir die europdische Lebensweise gewinnen kénnen, gegen die offensicht-
lich eine »uniiberwindbare Abneigung« bestehe. Hingegen sei tausend-
fach von »Franzosen und anderen Europdern« zu lesen, »die sich aus
freien Stiicken zu diesen Volkern gefliichtet und dort ihr ganzes Leben
verbracht haben, ohne eine solche fremde Lebensart wieder aufgeben zu
konnen« (Rousseau 1964: 220, Anm. 16; meine Ubers.). Genau einhun-
dert Jahre spiter, in seinem Essai sur l'inégalité des races humaines
(1853-55), machte Arthur de Gobineau, bei aller Unvereinbarkeit sons-
tiger Thesen mit der Position Rousseaus, eine vergleichbare Beobach-
tung. Die Englinder, erklirte Gobineau an einer Stelle, seien zwar die

5 Zu dieser und weiteren »Inversionen« der realhistorischen kolonialen Kons-
tellation in Robinson Crusoe vgl. auch Lestringant 1994: 226-235; hier:
234.

13

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»Herren Indiens, ihre politische Ubermacht zeige jedoch keine »mora-
lische« Wirkung; die Inder beugten sich nur »physisch« vor ihnen, ohne
ihre »Ideen« zu tibernehmen. Indessen erfithren die Englédnder »selbst in
vielerlei Hinsicht den Einfluss der einheimischen Zivilisation« (Gobi-
neau 1983: 171; meine Ubers.).® Zwar gilt fiir beide Textstellen, dass sie
nur schwer aus ihrem jeweiligen argumentativen Zusammenhang heraus-
gelost werden konnen: Die in ihnen présentierten historischen >Tatsa-
chenc sind uniibersehbar geprégt durch die Theorien, die sie belegen sol-
len (und die an anderer Stelle in dieser Arbeit noch ausfiihrlicher vorzu-
stellen sein werden’). Doch so wenig sich die zitierten Passagen auch als
Quellen fiir eine Geschichte der kolonialen Kulturbegegnung eignen mo-
gen, so unzweifelhaft haben sie einen dokumentarischen Wert. Sie sind
Zeugnisse einer Tradition in der européischen Literatur der Kolonialzeit,
nach der die groere Macht der Kolonisten keineswegs einen grofleren
kulturellen Einfluss mit sich brachte. Dem Widerstand der kolonisierten
Gesellschaften gegen die europidischen Missionierungs- und Zivilisie-
rungsbemiithungen stand demzufolge eine Bereitschaft — beziehungswei-
se, negativ formuliert, Anfilligkeit — seitens der Kolonisten gegentiber,
die fremde Lebensweise zu libernehmen oder sich ihr doch anzunéhern.
Aus einer solchen Perspektive musste das Projekt der européischen
kulturellen Expansion als ausgesprochen unsicher erscheinen, insofern
daraus folgte, dass die Européer, anstatt andere Kontinente zu europdisie-
ren, durch den Kontakt mit fremden Kulturen vielmehr selbst enteuropii-
siert werden konnten. Der Ethnologe Fritz Kramer spricht von einer
»Angst« des Européers, in den Tropen »seine kulturelle Identitdt zu ver-
lieren«: »Der in den Tropen von seiner Kultur isolierte Europder fiihlt
sich bedroht und zugleich versucht. [...] Das autoritire Moment des eu-
ropdischen Ethnozentrismus korrespondiert einer irrationalen Angst, im
Anderen [...] unterzugehen« (Kramer 1977: 69). Nicht zufillig wihlt
auch Kramer zur Illustration dieses Phanomens ein literarisches Beispiel:
Joseph Conrads ersten Roman Almayer’s Folly von 1895, der auf dem
Malaiischen Archipel angesiedelt ist. Conrads Roman hat, in deutlichem
Kontrast zu Robinson Crusoe, den allmidhlichen psychischen Verfall sei-
ner entwurzelten und isolierten Hauptfigur zum Thema. Da der holldndi-
sche Handler Kaspar Almayer dem vielfach betonten »Einfluss« (Conrad
1976: 22, 29, 37, 38; meine Ubers.) seiner einheimischen Frau nichts
entgegenzusetzen weil, entscheidet sich seine Tochter Nina als »Misch-

6 Dass diese Beobachtung durchaus nicht unbegriindet ist, zeigt ein Blick auf
die Geschichte des englisch-indischen Kulturkontakts zwischen 1800 und
1857: Als >indianisierter< Englénder représentiert zu dieser Zeit der nabob
die relative Offenheit fiir kulturellen Einfluss auf Seiten der britischen An-
gestellten der Ostindiengesellschaft. Vgl. Collingham 2001: 13-113.

7 Vgl. zu Rousseau Abschnitt I11.2.3, zu Gobineau Abschnitt [V.3.

14

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ling« letztlich fur die Kultur ihrer malaiischen Mutter. Der in fritheren
Texten noch vorzufindende Optimismus beziiglich der Fahigkeiten des
Europiers, in der Fremde seine kulturelle Identitit zu bewahren und die-
se an Nachfolgegenerationen weiterzugeben, wird im 19. Jahrhundert
verschiedentlich erschiittert. Ein Phdnomen gewinnt an Gewicht, das ich
als kulturelle Einflussangst bezeichnen mochte. >Einfluss« — bzw. eng-
lisch und franzosisch influence — ist das Wort, das von den im Folgenden
behandelten Autoren literarischer und wissenschaftlicher Werke immer
wieder gewidhlt wird, um die befiirchteten oder schon eingetretenen Ver-
dnderungen der Européer in den Kolonien zu erkldren. Es bezeichnet eine
Fremdeinwirkung, der die Weilen beim Aufenthalt auf anderen Konti-
nenten ausgesetzt sind. Da sich das Wort »Einfluss< in dieser Bedeutung
historisch nachweisen ldsst (wie schon die oben zitierten Texte Gobi-
neaus und Conrads zeigen), verwende ich den Begriff >Einflussangst,
obwohl er in der Literaturwissenschaft — in allerdings ganz anderem Zu-
sammenhang — bereits besetzt ist.®

Von dem franzosischen Historiker Jean Delumeau stammt der um-
fangreiche Nachweis, dass »nicht nur die einzelnen Individuen, sondern
auch Gemeinschaften und sogar ganze Kulturen [...] einen stdndigen Dia-
log mit der Angst [fihren]« (Delumeau 1985: I, 10). Seine Studie zur
Angst im Abendland (La Peur en Occident, 1978) enthilt einige Er-
kenntnisse, die mehr oder weniger direkt auch fiir das hier zur Diskussi-
on stehende Phidnomen relevant sind, wenn sie etwa die Angst vor der
Ferne, dem Neuen und Verinderungen als Kategorien des Fremden the-
matisiert (vgl. ebd., 63-80). Eine Ubereinstimmung besteht auBerdem
zwischen dem in meiner Arbeit entwickelten Verstdndnis von Einfluss-
angst und Delumeaus grundsitzlicher Feststellung, die Angst sei »ambi-
valent« (ebd., 30). Zwar ist »>Angst« unzweifelhaft der stirkere Begriff als
Osterhammels »Unwille¢, die damit bezeichnete Haltung ist jedoch weit-
aus uneindeutiger — und irrationaler. Wie Delumeau unterstreicht, ist
Angst nicht mit Ablehnung gleichzusetzen: »Sie ist zugleich Scheu und
Sehnsucht« (ebd.). Allerdings geht Delumeau in seiner Studie von der
Angst als einem dem Menschen angeborenen Phinomen aus, dessen
Funktionen — unter anderem als natiirlicher Schutzmechanismus — er

8 In seinem gleichnamigen Buch unterstellt der amerikanische Literatur-
wissenschaftler Harold Bloom Dichtern eine anxiety of influence (Bloom
1973) — eine Angst, sich nicht vom literarischen Einfluss eines tibermédch-
tigen Vorldufers befreien zu kénnen, um eigene Schopfungskraft und Origi-
nalitdt zu erlangen. Blooms bekanntestes Beispiel ist das Verhiltnis der
englischen Romantiker zu John Milton, dem Autor des groBen Versepos
Paradise Lost. Ich verdanke Bloom die pragnante Bezeichnung fiir ein Pha-
nomen, das mit den von ihm untersuchten Zusammenhéngen allerdings we-
nig gemein hat.

15

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

dann vom Individuum auf das Kollektiv iibertragt (vgl. ebd., 25-37). Eine
solche Analogie kann und soll hier aus verschiedenen Griinden nicht
hergestellt werden. Zum einen ist der Ursprung der Einflussangst in dis-
kursiven Grenzziehungen zu suchen, die Konstruktionen sind, wie weiter
unten noch zu erldutern sein wird. Zum anderen kann die Einflussangst
nur mit Einschrinkungen als eine kollektive Angst beschrieben werden.
Sie unterscheidet sich diesbeziiglich von der mit ihr verwandten, zeitge-
ndssischen Invasionsangst, welche die (mit einem modernen Unwort ge-
sprochen) »Uberfremdung¢ der eigenen Gesellschaft, Nation, Kultur zum
Gegenstand hat und ebenfalls eng mit dem Imperialismus zusammen-
hingt, wie Patrick Brantlinger und Stephen D. Arata aufgezeigt haben.’
Waihrend die Invasionsangst das Eindringen des Anderen in Europa (zum
Beispiel in Form von ethnischen Minderheiten) betrifft, richtet sich die
Einflussangst auf die beflirchtete Verwandlung und Entfremdung des Ei-
genen auflerhalb von Europa, was meist eine genau umgekehrte Aus-
gangskonstellation impliziert: Ein einzelner Europder oder eine kleine
Gruppe von Européern sieht sich in isolierter Lage einer zahlenméafigen
Dominanz des Anderen ausgesetzt. Die Einflussangst ist mithin auf der
Seite der Minderheit zu suchen, die in exponierter Situation Fremdein-
flisse fiirchtet.

Der Begriff >kulturelle Einflussangst« geht dabei iiber die Idee einer
im engeren Sinne des Wortes kulturellen Entfremdung unter Einwirkung
»Eingeborener«< hinaus. Andere, verwandte Vorstellungen waren, nament-
lich gegen Ende des 19. Jahrhunderts, ebenso von Bedeutung — allen vo-
ran die Idee eines rassischen Einflusses als Folge von Rassenmischung
sowie die Idee eines klimatischen Einflusses durch die Einwirkungen des
ungewohnten Tropenklimas. Diese Angste sind bereits von verschiedener
Seite als solche diagnostiziert worden. Robert Youngs materialreiche
Dokumentation der im 18. und 19. Jahrhundert mit Rassenmischung
(bzw. miscegenation) verbundenen »Phobie und Faszination« (Young
1995: 148; meine Ubers.) ist eine wichtige Stiitze fiir meine eigene Stu-
die, zumal hier ebenfalls die Ambivalenz der beschriebenen Haltung un-
terstrichen wird: Die Angst ist auf das gerichtet, was zugleich eine Ver-
lockung darstellt; genauer, sie gilt den moglichen Konsequenzen dessen,

9 In einem Kapitel seines Buchs Rule of Darkness identifiziert Patrick Brant-
linger die Invasion der Zivilisation durch >barbarische« Krifte als eines von
drei zentralen Themen des »Imperial Gothic« (Brantlinger 1988: 227-253;
hier: 230). Neben »Imperial Gothic« verwendet Brantlinger auch Gattungs-
bezeichnungen wie »invasion fantasies« und »[i]nvasion-scare stories«
(ebd., 235). Von einer »anxiety of reverse colonization« spricht dagegen
Stephen D. Arata, der dieses Phdnomen am Beispiel von Bram Stokers
Vampirroman Dracula (1897) vorfiihrt (vgl. Arata 1990). Vgl. zur »anxiety
of reverse colonization« auch Abschnitt IV.2.2 der vorliegenden Studie.

16

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

zu dem doch eine Versuchung besteht (vgl. ebd., Kap. 4 u. 6). Eine wei-
tere Stiitze fiir meine Argumentation ist eine Arbeit des Historikers Dane
Kennedy, die sich mit den Theorien des spéten 19. und frithen 20. Jahr-
hunderts zum negativen Einfluss des Tropenklimas befasst. Kennedy
spricht ausdriicklich von einer klimatischen Einflussangst; der Titel
seines Aufsatzes lautet »Climatic Anxieties in the Colonial Tropics«
(Kennedy 1990). Wie Young und Kennedy zeigen, waren beide Formen
des Fremdeinflusses, der rassische und der klimatische, mit der Vorstel-
lung verbunden, dass sie mehr oder weniger langfristig zu Degeneration
fuhren wiirden, einer sowohl korperlichen als auch seelischen Transfor-
mation, die sich im &uBleren Erscheinungsbild des Betroffenen ebenso
manifestieren wiirde wie in seinen Verhaltensweisen. Um diesen Unter-
schied zu einem nur kulturellen Einfluss zu markieren, scheint es mir
sinnvoll, Einflussangst zu untergliedern in die Vorstellungen von einem
kulturellen, einem rassischen und einem klimatischen Einfluss (wobei
sich letzterer, wie dargestellt werden wird, in der Wahrnehmung des spé-
ten 19. Jahrhunderts zu einem umfassenderen >Einfluss der Tropen« er-
weitert). Diese Dreigliederung spiegelt sich in der Aufteilung der in mei-
ner Analyse ausfiihrlicher behandelten Texte in einzelne Kapitel wider.
Da allen drei Formen des Einflusses Auswirkungen auf die kulturelle
Identitdt nachgesagt wurden und sie ineinander iibergehen, eignet sich
das Konzept der >kulturellen Einflussangst« dennoch als allgemeiner
Uberbegriff — und mithin als Titel.

Das Material dieser Arbeit wird im Untertitel verkiirzt als die »Reise-
literatur des 19. Jahrhunderts« bezeichnet. Unter »Reiseliteratur< werden
hier nicht nur die zwischen Authentizitdtsanspruch und Fiktionalitéit os-
zillierenden Reiseberichte von Entdeckern und Forschern subsumiert,
sondern auch die eng mit diesen verwandten kolonialen Abenteuerroma-
ne, die hiufig selbst die Form authentischer Berichte annehmen und de-
ren Muster imitieren (so wie umgekehrt die Reiseberichte im 19. Jahr-
hundert zunehmend Abenteuerromanen dhneln). Als drittes Textkorpus
kommen wissenschaftliche philosophische, anthropologische und medi-
zinische Schriften ins Spiel, die wiederum mit beiden Textarten aufs
Engste verkniipft sind. Sie beziehen ihr Anschauungsmaterial aus Reise-
berichten und stellen umgekehrt den Autoren von Reiseliteratur Erkla-
rungen zur Natur und Kultur der beschriebenen »Volker« zur Verfiigung.

Mit einer Diskussion der Bedeutung kultureller Grenzziehungen und
der Rolle der Literatur in diesem Prozess der Hervorbringung kollektiver
Identitdt setzt meine Untersuchung ein (Kapitel I). Ausgangspunkt ist die
Grundannahme, dass Texte seit jeher eine grofle Rolle bei der Konstruk-
tion und Aufrechterhaltung jener imaginativen Grenzen gespielt haben,
mit denen sich Europa von seinem Anderen abhebt. Literarische Darstel-
lungen von Kulturbegegnungen sind zugleich Inszenierungen der Gren-

17

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

ze. Indem die Autoren, Erzédhler und/oder Protagonisten stellvertretend
die rdumliche und zeitliche Distanz zwischen Europa und Nicht-Europa
iiberwanden, machten sie die Differenz des Anderen und mithin, ex
negativo, die eigene Identitdt erkennbar. Meine Argumentation kniipft
hier an die konstruktivistische Erkenntnistheorie Michel Foucaults und
Edward Saids an und ergénzt deren Ausfithrungen zur Praxis kultureller
Grenzziehung mit den Thesen des Ethnologen Johannes Fabian zur Stra-
tegie der temporalen Distanzierung im ethnologischen Schreiben. Im 19.
Jahrhundert, so mochte ich aufzeigen, kommt es in der europdischen Ar-
beit an der Grenze zu einer entscheidenden Akzentverschiebung. Die
Durchsetzung des evolutionistischen Paradigmas fiihrt zu einer Verlage-
rung der Grenze von der Ebene des Raums auf die der Zeit. Das Andere
wird nun primér tiber >natiirliche« evolutiondre Differenzen definiert, es
erscheint als eine frithere Form des Eigenen. Dies, so wird sich in den
Einzelanalysen zeigen, ist eine entscheidende epistemologische Voraus-
setzung fur die kulturelle Einflussangst des 19. Jahrhunderts.

Von der Grenzziehung verschiebt sich der Fokus in Kapitel II auf die
Figur des Grenzgingers. Nur die wenigsten Arbeiten im Umfeld der
post-colonial studies beriicksichtigen die Tatsache, dass der europidische
Alteritdtsdiskurs neben verschiedenen Reprisentationen des Anderen Eu-
ropas auch das Fremdbild des enteuropiisierten Europders hervorge-
bracht hat. In der Literatur der Kolonialzeit gibt es eine wenig beachtete,
ja teilweise unbekannte Tradition, die vom kulturellen Grenzgehen han-
delt. In Anschluss an eine Arbeit des Ethnologen Karl-Heinz Kohl soll
diese »arkane Tradition« (Kohl 1987: 8) zumindest in Ausschnitten re-
konstruiert werden. Hierzu gehe ich etwas weiter in der Geschichte zu-
riick und beziehe auch verschiedene nichtenglische Beispiele mit ein, um
die allgemeine Relevanz des kulturellen Grenzgéngertums nachweisen zu
konnen, die einen wichtigen Hintergrund fiir meine Analyse der Ein-
flussangst im 19. Jahrhundert darstellt. Die verschiedenen Fille kulturel-
len Grenzgingertums in der Geschichte der europdischen kolonialen Ex-
pansion — und insbesondere die ambivalente Darstellung dieser Praxis in
der Literatur — machen deutlich, dass die oben zitierte historische Be-
obachtung einer »mangelnde[n] Anpassungswilligkeit« (Osterhammel
1997a: 20) wenn nicht einer Korrektur, so doch einer entscheidenden Er-
lauterung und Differenzierung bedarf. Es handelt sich, vereinfacht ge-
sagt, offenbar nicht um eine grundsétzliche Unlust, sondern um einen
Widerwillen #rotz einer prinzipiellen Lust. Meine epistemologisch-
diskursanalytische Betrachtungsweise von Texten wird hier um eine psy-
choanalytische Dimension erweitert. Mit Sigmund Freuds Theorie des
Tabus und Julia Kristevas Beobachtungen zur abjection wird kulturelles
Grenzgehen als ein Tabu beschrieben. Dieses Tabu, so lautet meine The-
se, dient zur Verstdrkung der diskursiven Grenzziehungen, indem es de-

18

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ren Uberschreitung als Transgression im doppelten Sinne des Wortes er-
scheinen ldsst. Wie in den Analysekapiteln darzustellen sein wird, verén-
dert sich mit der eingangs erwihnten Verlagerung der Grenze auch die
Beurteilung der Grenziiberschreitung.

Literarische Inszenierungen von Kulturbegegnungen koénnen zum
Experimentierfeld werden, auf dem sich die moglichen Folgen von
Grenziiberschreitungen fiktional durchexerzieren lassen. Auf alle drei
hier behandelten fiktionalen Texte trifft dies, wenn auch in unterschied-
licher Weise, zu. In Kapitel III wird zundchst ein spezifischer Grenzgin-
gertypus vorgestellt: der beachcomber bzw. Strandldufer — ein amerika-
nischer oder europdischer Matrose, der auf einer Siidseeinsel desertiert
und eine Zeit lang (manchmal fiir immer) unter den Eingeborenen lebt.
In Herman Melvilles beachcomber-Roman Typee von 1846 nidhert sich
der Protagonist auf der Marquesas-Insel Nuku Hiva zwar der lokalen
Kultur an, es wird jedoch klar die Grenze aufgezeigt, bis wohin diese
Akkulturation in seinem Fall gehen darf. Als ihm die einheimischen Tai-
pis das Gesicht titowieren wollen, reagiert er mit Panik und Schrecken.
Auch die Idealisierung der Siidseeinsel zu einer »Heterotopie« im Sinne
Michel Foucaults gestattet keine permanente Fremdmarkierung, da eine
solche dem Protagonisten, wie er beflirchtet, eine Riickkehr zu seinen
Landsleuten unmoglich machen wiirde.

Ankniipfend an diese Auseinandersetzung mit dem Tabu der Akkul-
turation (bzw. der kulturellen Einflussangst) soll in Kapitel IV das Tabu
der Rassenmischung diskutiert werden. Henry Rider Haggards erfolgrei-
cher Afrika-Abenteuerroman King Solomon’s Mines (1885) spricht die-
ses Tabu explizit an: Die metaphorische miscegenation in Form der Pe-
netration des femininisierten und sexualisierten afrikanischen Kontinents
darf hier laut Erzéhlerkommentar ausdriicklich nicht mit einer tatsdch-
lichen einhergehen. Durch die im Roman entworfene Fiktion einer ur-
spriinglichen weiBlen Zivilisation in Schwarzafrika, von der nur zerfalle-
ne Steinbauten iibrig geblieben sind, wird die Brisanz des Themas
zusdtzlich unterstrichen. Indem Haggard zeitgendssische Theorien tiber
Degeneration durch Rassenmischung aufgreift, entwirft er ein Unter-
gangsszenario fiir den Fall einer Vermischung von Eingeborenen und Eu-
ropéern in den afrikanischen Kolonien.

Ein vergleichbares Partizipieren an zeitgendssischen anthropologi-
schen Diskursen ldsst sich im Falle von Joseph Conrads Heart of
Darkness (1899) nachweisen, das im abschlieBenden Kapitel behandelt
wird (Kapitel V). Conrads Text zitiert nicht nur existierende Theorien
uber die Einwirkung der Tropen auf die Psyche des Européers, sondern
entwickelt diese weiter, indem er den psychischen und moralischen Ver-
fall des einstigen Musterkolonialisten Kurtz, Freud antizipierend, als
»Erwachen« kulturell unterdriickter Triebe erklért. Die Erzéhlung greift

19

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

vieles auf, was bis dahin in meiner Arbeit anhand anderer Texte aufge-
zeigt worden sein wird, gibt in ihrer Komplexitdt Altbekanntem jedoch
eine neue, problematische Wendung. Sie zeigt die Internalisierung der
Grenze am Ende des 19. Jahrhunderts, die das Andere in der Psyche des
Européers verortet, als unausloschliche historische, oder genauer gesagt
evolutiondre Spur.

Die fiinf Kapitel dieser Arbeit lassen sich in zwei Hauptteile unter-
gliedern. Kapitel I und II legen das theoretische und methodische Fun-
dament fiir die ausfiihrlicheren Textanalysen in Kapiteln III bis V.
Zugleich stecken sie den historischen Rahmen ab. Es ist mir ein Anlie-
gen, Theorie und Textanalyse nicht voneinander zu trennen, sondern die
theoretische Grundlage immer schon anhand von exemplarischen Fillen
zu illustrieren und zu iiberpriifen. Die Auswahl der drei eingehender be-
handelten literarischen Texte orientiert sich zum einen an der histo-
rischen Chronologie und versucht zum anderen, den oben beschriebenen
Variationen der Einflussangst gerecht zu werden. Es handelt sich um drei
exemplarische Lektiiren, die sich leicht durch weitere Beispiele ergénzen
lieBen. Da die Lektiiren aufgrund der moglichst genauen historischen und
diskursanalytischen Kontextualisierung der Texte recht umfangreich
sind, wiirde eine solche Erweiterung des Materials jedoch den Rahmen
sprengen, ohne das Ergebnis entscheidend zu verdndern. Zudem gab es
fiir die Auswahl der Texte noch zwei weitere Kriterien: Alle drei Texte
beruhen, wenn auch in unterschiedlichem Male, auf eigenen Erfahrun-
gen der Autoren, die die beschriebenen Schauplitze jeweils selbst bereis-
ten; dementsprechend wurden sie — und dieser Aspekt ist entscheidend —
von der zeitgendssischen Leserschaft als jrealistische<, wenn nicht gar
authentische Darstellungen gelesen, wie anhand von frithen Rezensionen
und Leserechos nachgewiesen werden kann.

Es handelt sich bei der vorliegenden Untersuchung um eine anglisti-
sche Studie. So wird wiederholt die Frage nach einer spezifisch bri-
tischen Position auftauchen, die in englischen Texten gerne behauptet
wurde: Die Englinder, heifit es in den hier behandelten Werken immer
wieder, zeichneten sich durch eine besonders konsequente Grenzziehung
(und das heifit: einen besonderen Unwillen zur Akkulturation) aus. Diese
Fragestellung kann jedoch nur in einem breiteren und vergleichenden
Kontext verfolgt werden, weshalb mit Melville auch ein amerikanischer
Autor beriicksichtigt wird und dariiber hinaus nichtfiktionale Texte un-
terschiedlicher Herkunft in die Lektiiren miteinbezogen werden. Ob-
gleich der Schwerpunkt auf britischen Texten liegt, soll die weitergehen-
de Bedeutung der untersuchten Phidnomene fiir die Konstruktion Europas
und des »Westens« stets im Auge behalten werden.

20

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. GRENZZIEHUNGEN

I.1 Zur Konstruktion kollektiver Identitat

I.1.1 Die Schaffung von Einheit durch das Vergessen der
Vielheit: Ernest Renan iiber die Nation

In einem an der Pariser Sorbonne gehaltenen Vortrag stellte sich der His-
toriker und Philologe Ernest Renan 1882 die Frage: »Was ist eine Nati-
on?« Seine Antwort scheint aus heutiger Perspektive in vielerlei Hinsicht
ihrer Zeit voraus, und dementsprechend kniipfen neuere, konstruktivisti-
sche Arbeiten zu Nation und Nationalismus gerne am Renan’schen Vor-
trag an: Benedict Anderson zitiert Renan in seinem einflussreichen Buch
Imagined Communities (vgl. Anderson, B. 1983: 15) und Homi Bhabha
gibt den Text in dem — wiederum stark an Anderson angelehnten — Band
Nation and Narration wieder (Bhabha 1990: 8-22)."

Ohne sie als Konzept und Gegenstand an sich in Frage stellen zu
wollen, richtet sich Renan in seinem Vortrag gegen alle Versuche einer
Naturalisierung der Nation. Nationen, erklart er, (und bezieht sich dabei
ausdriicklich nur auf die modernen europdischen Nationen) seien ein
menschengemachtes Produkt relativ neuen Datums; die Antike habe sie
nicht gekannt (vgl. Renan 1947: 888). Ebenso wenig, und dies ist viel-

1 Es ist nicht das Ziel des vorliegenden Kapitels, die umfangreiche, in ver-
schiedenen Disziplinen und Sprachen gefiihrte Diskussion zu Nation und
Nationalismus zusammenzufassen, wie sie sich spitestens mit den dicht
aufeinanderfolgenden Publikationen von Anderson (1983), Gellner (1983)
und Hobsbawm/Ranger (1983) entfacht hat. Nicht die Theorie der Nation
ist es, die hier an Renans Vortrag interessiert, sondern lediglich seine Idee
der Konstruktion von Einheit durch das Vergessen der Vielheit, die sich
auch auf andere Bereiche, in denen kollektive Identititen ausgebildet wer-
den, tibertragen ldsst. An die besagte Nationalismus-Debatte angelehnt ist
allerdings der im Folgenden entwickelte konstruktivistische Ansatz, der seit
der Veroffentlichung der oben genannten Biicher von verschiedenen Seiten
differenziert und ergénzt worden ist. Dies nicht nur von Bhabha (1990a),
sondern z.B. auch von Hall (1999: 414-424) und Wodak et al. (1998), die
von der »Erzdhlung« bzw. »diskursiven Konstruktion« der Nation spre-
chen.

21

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

leicht noch entscheidender, sei der nationale Einheitsgedanke naturgege-
ben: »L’unité se fait toujours brutalement« (ebd., 891), die Einheit sei
stets etwas, zum Beispiel durch eine Invasion, Aufgezwungenes. Dem-
entsprechend setze das Berufen auf eine gemeinsame, homogene Ge-
schichte und Abstammung das Vergessen jener faktischen Vielheit vo-
raus, die durch den Prozess der Nationenbildung gewaltsam verdringt
worden sei: »Das historische Vergessen, ich wiirde sogar sagen der histo-
rische Irrtum, sind ein wesentlicher Faktor der Nationenbildung, und da-
her ist der Fortschritt historischer Untersuchungen oft eine Gefahr flir die
Nationalitit« (ebd.; meine Ubers.).

In seinen folgenden Ausfiihrungen rdumt Renan der Reihe nach mit
den géngigen Kriterien auf, mit denen die Einheit einer Nation gemein-
hin begriindet wurde. Weder konne mit Rasse, Sprache oder Religion ar-
gumentiert werden — denn diese seien in keiner Nation je rein< oder ein-
heitlich gewesen —, noch sei die Nation schlicht auf eine Gemeinsamkeit
der Interessen oder auf geographische Gegebenheiten zuriickzufiihren
(vgl. ebd., 895ff.). Renan stort sich insbesondere an der, wie er sagt,
»ethnographischen« Definition von Nationen, das heit der Gleichset-
zung von >Rasse< und >Nation¢, die zu dieser Zeit bekanntermalien
durchaus geldufig war (als das Konzept der »Rasse« seine — allerdings
noch weit ins 20. Jahrhundert hineinreichende — Bliite erlebte). »So sehr
das Prinzip der Nationen gerecht und legitim ist«, schreibt Renan, »so
sehr ist das vom Urrecht der Rassen eng und voller Gefahren fiir den
wahren Fortschritt« (ebd., 895; meine Ubers.). Gerade Frankreich,
Deutschland, Italien und England machten deutlich, dass das Kriterium
der Rasseneinheit bei der Bildung der modernen Nationen keinerlei Rolle
gespielt habe: »Die Wahrheit ist, dass es keine reine Rasse gibt«; die Po-
litik auf einer »ethnographischen Analyse« aufzubauen bedeute dement-
sprechend, sie auf einer »Schimire« (ebd., 896; meine Ubers.) aufzubau-
en. »Neing, fasst Renan seine Einwinde zusammen,

»der Boden macht genauso wenig wie die Rasse eine Nation. [...] Der Mensch
ist alles bei der Bildung jener heiligen Sache, die wir ein Volk nennen. Nichts
Materielles geniigt dazu. Eine Nation ist ein geistiges Prinzip, das aus den tie-
fen Komplikationen der Geschichte resultiert, eine Familie im Geiste, nicht ei-
ne durch die Beschaffenheit des Bodens bestimmte Gruppe.« (Ebd., 903; meine
Ubers.)

Die Nation als »geistiges Prinzip«: Auf diesen Gedanken griff einhundert
Jahre spéter Benedict Anderson zuriick, als er Nationen, allerdings mit
anderer Argumentation, als »imagined communities« (Anderson, B.
1983) definierte. >Imagined« ersetzt bei Anderson das weitaus emphati-
schere und ambivalentere >spirituel< Ernest Renans. Jede Nation ist eine

22

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

vorgestellte Gemeinschaft, da sie weder auf natiirlicher Verwandtschatft,
noch auf personlicher Bekanntschaft beruht, wie sich Renan mit Ander-
son verkiirzt ergénzen ldsst: »[The nation] is imagined because the mem-
bers of even the smallest nation will never know most of their fellow-
members, meet them, or even hear of them, yet in the minds of each lives
the image of their communion« (ebd., 15).

Wie bereits angedeutet, stellt Renan in seinem Vortrag die Nation
selbst nie in Frage; seine Kritik gilt einzig der Vorstellung naturgegebe-
ner Einheit. Der kritischen Auseinandersetzung mit dem Mythos der
Einheit schlieBt er eine positive Bestimmung der Nation an. Neben dem
gemeinschaftlichen Erbe an Erinnerungen, so fiihrt er aus, hielten das
gegenwirtige Einvernehmen sowie der Wunsch zusammenzuleben die
Nation aufrecht (vgl. Renan 1947: 904). Die Nation erscheint bei Renan
schlussendlich als Willensgemeinschaft. Es ist augenfillig, dass Renan
die Idee des Staates und einer gemeinsamen Verfassung dabei ganz aus
seinen Betrachtungen ausklammert (oder vielmehr stillschweigend vo-
raussetzt), was in seiner Beantwortung der Frage »Was ist eine Nation?«
eine entscheidende Liicke entstehen ldsst. Der Grund fiir diese Auslas-
sung konnte aber darin liegen, dass sich Renan primér fiir ein Wir-Gefiihl
interessiert, das eben nicht auf der konstitutionellen Organisation des Zu-
sammenlebens beruht, sondern auf dem, was der Agyptologe Jan Ass-
mann das >kulturelle Gedéchtnis< nennt. In seiner komprimiertesten Be-
griffsbestimmung des kulturellen Gedéchtnisses definiert Assmann die-
ses als »ein kollektiv geteiltes Wissen vorzugsweise (aber nicht aus-
schlieBlich) tiber die Vergangenheit, auf das eine Gruppe ihr BewuBtsein
von Einheit und Eigenart stiitzt« (Assmann 1988: 15). Und in seinem
Buch Das kulturelle Geddchtnis figt er hinzu: »Fiir das kulturelle Ge-
dichtnis z#dhlt nicht die faktische, sondern nur erinnerte Geschichte«
(Assmann 1997: 52). Die Nation kann, in Anschluss an diese Definition,
als eine Gemeinschaft definiert werden, die sich eine kollektive Ge-
schichte konstruiert — in dem Sinne, dass sie die (ethnische, sprachliche,
religiose etc.) Pluralitit und Heterogenitit der ihr Zugehorenden weniger
stark, einheitsstiftende historische Ereignisse dagegen stiarker akzentuiert
und ein in diesem Sinne homogenisiertes kulturelles Ged4chtnis instituti-
onalisiert.” Dieses Gedichtnis wird zur Grundlage fiir die Definition kol-
lektiver Identitét.

An dieser Stelle ist moglichen Missverstédndnissen vorzubeugen, die
das historisch belastete und auch in anderer Hinsicht problematische

2 Teil dieses Gedéchtnisses sind auch »erfundene Traditionen«, invented tra-
ditions im Sinne Eric Hobsbawms, deren Bedeutung fiir die Nationenbil-
dung dieser in seiner Definition des Begriffes hervorhebt. Vgl. Hobsbawm
1983: 13f.

23

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Konzept der >kollektiven Identitdt< mit sich bringen kann. In seiner um-
fangreichen Polemik Kollektive Identitit. Heimliche Quellen einer un-
heimlichen Konjunktur hat der Historiker Lutz Niethammer jlingst die
These vertreten, dass die »Bestimmtheit des Ausdrucks« nicht iiber die
»Vagheit des Inhalts« (Niethammer 2000: 625) hinwegtduschen konne;
»kollektive Identitdtc bleibe letztlich ohne konkreten Gehalt. Mit seinen
Implikationen von Homogenitdt und Kontinuitét griinde der Begriff we-
der in der Geschichte noch in der Gesellschaft, auf die er aber doch be-
zogen sei. Aus diesem Grund werde auch immer wieder auf »Letzt-
begriindungen« aus anderen Bereichen zuriickgegriffen, wenn der Be-
griff konkretisiert werde, und zwar auf »Glaubensiiberlieferungen oder
scheinbar natiirliche Gegebenheiten, grob gesprochen: auf Religion und
Rasse« (ebd.). »Insofern«, begriindet Niethammer sein Unbehagen ange-
sichts des gegenwirtig so viel bemiihten Konzepts, »ist kollektiver Iden-
titdt die Tendenz zum Fundamentalismus und zur Gewalt inhdrent«
(ebd.).

Den Versuch, das Konzept >kollektive Identitdt« zu konkretisieren,
ohne es dabei in solcher Weise zu naturalisieren oder zu ideologisieren,
hat Jan Assmann in seinem bereits zitierten Buch Das kulturelle Ge-
ddichtnis von 1997 unternommen. Kollektive Identitét ist demnach eben-
so ein Konstrukt wie das Selbstbild, auf dem sie beruht. Ein Konstrukt,
das nicht von auflen hypostasiert und einer bestimmten Gruppe zuge-
schrieben wird, sondern das ausschlieBlich in Abhéngigkeit von denen
existiert, die sich mit ihm identifizieren bzw. an ihm orientieren:

»Unter einer kollektiven oder Wir-Identitdiit verstehen wir das Bild, das eine
Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich deren Mitglieder identifizieren. Kol-
lektive Identitét ist eine Frage der Identifikation seitens der beteiligten Indivi-
duen. Es gibt sie nicht »an sich¢, sondern immer nur in dem Mafle, wie sich be-
stimmte Individuen zu ihr bekennen.« (Assmann 1997: 132)

Der Psychologe Jiirgen Straub hat diese Abhéngigkeit der kollektiven
Identitét von ihren individuellen Tragern noch deutlicher hervorgehoben.
»Kollektive Identitdten«, schreibt er in Anschluss an Assmann, »finden
im ibereinstimmenden praktischen Verhalten sowie in qualitativen
Selbst- und Weltbeschreibungen Ausdruck, in denen Menschen tiiberein-
kommen« (Straub 1998: 103), wobei er ergidnzt, dass es sich hierbei nicht
unbedingt um eine bewusste, oder sogar explizite Ubereinkunft handeln
muss — wie Assmann zu implizieren scheint —, sondern dass kollektive
Identitit die Form eines tacit knowledge annehmen kann (vgl. ebd.). Mit
der von Renan und Assmann beschriebenen (Re-)Konstruktion einer ge-
meinsamen Geschichte ist allerdings erst eine Seite der Konstitution kol-
lektiver Identitit benannt. Die andere hat der norwegische Ethnologe

24

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

Fredrik Barth bereits 1969 im Vorwort zu dem von ihm herausgegebenen
Band Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organization of Cul-
ture Difference thematisiert. Anstatt kulturelle Gemeinschaften als in-
nerlich kontinuierliche Formationen zu begreifen, die ihr Selbstverstind-
nis einzig aus sich selbst — das heifit aus ihrer Abstammung und Ge-
schichte — schopfen, akzentuiert Barth die konstitutive Bedeutung eines
Anderen, Auflen fiir die Konstruktion und Aufrechterhaltung kultureller
Identitdt. Der Fokus verschiebt sich damit von der internen Konstitution
und Geschichte einzelner Gruppen auf die kulturellen Grenzen zwischen
ihnen sowie auf die Erhaltung dieser Grenzen, einen Prozess, den Barth
als »boundary maintenance« (Barth 1969: 10) beschreibt. Auch dieses
Modell verortet kollektive Identitit in den handelnden Subjekten und re-
flektiert dabei die Situationsgebundenheit und Wandelbarkeit dieser
Konstruktion. Demzufolge sind ethnische Gruppen »Kategorien der Zu-
schreibung und Identifizierung« (ebd.; meine Ubers.); sie basieren auf
Selbst-, wie Barth unterstreicht aber auch auf Fremdzuschreibungen. In-
nerhalb der Ethnologie bedeuteten diese Uberlegungen eine entscheiden-
de Fokusverschiebung bei der Betrachtung ethnischer Gruppen.’ Der
Unterschied zu den oben referierten Ansédtzen Renans und Assmanns
lasst sich wie folgt zusammenfassen: »Where Assmann emphasizes the
relevance of self-ascriptions that make up the collective self-image of a
cultural group, Barth stresses the significance of other-ascriptions which
enable the group to define its boundaries« (Frank, M.C. 2005: 166). Dies
muss keineswegs als Widerspruch verstanden werden. Der Blick auf
Fremdzuschreibungen und mithin auf die Grenze ist eher als notwendige
Erginzung zur Fokussiering auf Selbstzuschreibungen (in der Form ge-
meinsamen Erinnerns und Vergessens) zu verstehen:*

3 Die von Barth eingeleiteten Untersuchungen waren laut Karl-Heinz Kohl
beteiligt an einer grundlegenden »Revision der essentialistischen Auffas-
sung [...], die Ethnien als konstante genealogische und durch gemeinsame
objektivierbare Merkmale wie Sprache, Abstammung, Religion usw. zu
bestimmen versuchte. Demgegeniiber wurde nun der relationale und situa-
tive Charakter der ethnischen Gruppe betont: Das ethnische Identitdtsbe-
wufitsein konstituiert sich in Abgrenzung von anderen ethnischen Gruppen«
(Kohl 1998: 275). Wondak et al. (1998: 27f.) weisen auf die Wichtigkeit
dieses Ansatzes auch fiir die Rekonzeptualisierung von Nation und nationa-
ler Identitét hin.

4 Bei Assmann selbst taucht das Konzept der Grenze zumindest in seinem
Aufsatz »Kollektives Gedichtnis und kulturelle Identitit« auf, wo es heif3t:
»Der im kulturellen Gedachtnis gepflegte Wissensvorrat ist gekennzeichnet
durch eine scharfe Grenze, die das Zugehorige vom Nichzugehorigen, d.h.
das Eigene vom Fremden trennt« (Assmann 1988: 13)

25

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»In order to avoid an excessively one-sided emphasis, the imagination of com-
munity should be understood as a process necessarily involving both, the
drawing of cultural boundaries and the (re-)construction of a common history.
These processes are mutually informing. Every group needs to have some no-
tion of who it is (and were it comes from) in order to define its difference from
other, neighboring groups; on the other hand, only after a boundary has been
drawn between >us< and >them« can a group tell where its own particular history
begins.« (Ebd., 166f.)

In den folgenden Abschnitten soll ein entsprechender Blick auf Europa
und die von ihm gezogenen kulturellen Grenzen geworfen werden. Aus-
gangspunkt ist die Annahme, dass das, was laut den hier diskutierten the-
oretischen Texten fiir Nationen (Renan) bzw. kulturelle (Assmann) und
ethnische (Barth) Gruppen gilt, in noch héherem MaBe auf Gemeinschaf-
ten zutreffen muss, die groBer als Nationen sind, ja mehrere Nationen
umschlieBen. Europa — erst recht der »Westen« — ist ein solches Gebilde.
Die Grenzen dieses Vergleichs sind offensichtlich. Alle berechtigten
Einwinde lassen sich aber vielleicht dadurch entkréften, dass im Folgen-
den nicht eine Quasi-Nation Europa postuliert werden soll, sondern dass
lediglich eine (im Sinne Andersons) vorgestellte BezugsgrofBe beschrie-
ben wird, die in Texten erscheint. Zur Diskussion steht eine »imagined
identity«, eine textuell konstruierte, imaginative Identitéit. Eine Identitat,
die in ihrer Qualitét als diskursives Konstrukt offenen Charakter hat, die
also — mit Stuart Hall — als ein Prozess zu denken ist: »Perhaps [...] we
should think [...] of identity as a >production< which is never complete,
always in process, and always constituted within, not outside, representa-
tion« (Hall 1994: 392) — eine Betrachtungsweise, die Hall an anderer
Stelle den diskursiven Ansatz nennt (vgl. Hall 1996: 2).

Auch fiir die diskursive Konstruktion Europas gilt, dass dabei die
gemeinsame Religion, Kultur, Geschichte hervorgekehrt wird, wihrend
zugleich Differenzen benannt werden, die »die Européer< kollektiv etwa
von >den Orientalen< und »den Afrikanern< unterscheiden. Bei allen in-
nereuropdischen Konflikten und Differenzen existiert demzufolge doch
eine Grenze, die als geographische Demarkationslinie einen Raum kenn-
zeichnet, in dem sich eine unterscheidbare und so gesehen relativ einheit-
liche europiische Kultur befindet (wenn auch selten definitiv beantwortet
wird, wer, das heifit welche Nationen genau dazugezahlt werden und sich
diese Zugehorigkeiten stets verschieben). Anhand eines Beispiels ldsst
sich am besten konkretisieren, wie diese diskursive Konstruktion funkti-
oniert.

26

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

I.1.2 Die Entdeckung Europas
in der Kontrasterfahrung

In seiner Reise um die Welt, dem zuerst 1777 auf englisch und 1778-1780
in eigener Ubersetzung auf deutsch erschienenen Bericht seiner Weltum-
segelung an Bord von Kapitdn Cooks Resolution, unterscheidet Georg
Forster wiederholt nach »National-Character«. Von einem spezifischen
»National-Character« spricht er nicht nur, wenn er auereuropidische Ge-
sellschaften charakterisiert und miteinander vergleicht, sondern auch,
wenn er den Besuch europdischer iiberseeischer Ansiedlungen oder das
Zusammentreffen europdischer Schiffe unterschiedlicher Herkunft the-
matisiert. Als »nationale« Eigenschaft kann dabei eine spezifische Men-
talitdt — etwa das »sanfte Wesen« (Forster 1983: 243) der Bewohner Ta-
hitis — ebenso erscheinen wie ein charakteristisches Stadtbild. So offen-
baren die in seinen Augen vollig unfunktionalen Kandle in der Kap-
Kolonie den »hollindische[n] National-Character« (ebd., 86).> Der Be-
griff fasst Charakteristika sowohl ethnischer, kultureller als auch sozialer
Art zusammen, er dient Forster zur Unterteilung der Welt in verschiede-
ne, aufgrund duBerer Merkmale klar voneinander abgrenzbare Gemein-
schaften (Forster sagt: »Nationen«), innerhalb wie auerhalb von Europa.

In seinen Beschreibungen benennt Forster nicht nur Differenzen zwi-
schen Nationen. Zur Sprache kommen bei ihm auch Unterschiede inner-
halb dieser Gemeinschaften, vor allem soziale Hierarchien — die unglei-
che Stellung nach Stand und nach Geschlecht — betreffend, die jede Nati-
on noch einmal in Gruppen oder Schichten mit spezifischen Eigenschaf-
ten unterteilt. Angesichts dieser mehrfachen Unterscheidungen {iiber-
rascht es, in welcher Weise Forster seinen Bericht nach fast tausend Sei-
ten recht unvermittelt abschlieft. In seinem Fazit gibt er die vergleichs-
weise groflere Differenziertheit seiner vorherigen Beschreibungen zu-
gunsten eines einfachen Binarismus auf. Er erklart:

»Durch die Betrachtung dieser verschiedenen Volker, miissen jedem Un-
partheyischen die Vortheile und Wohlthaten, welche Sittlichkeit und Religion
iiber unsern Welttheil verbreitet haben, immer deutlicher und einleuchtender
werden. Mit dankbarem Herzen wird er jene unbegreifliche Giite erkennen,
welche ihm ohne sein Verdienst einen wesentlichen Vorzug iber so viele andre
Menschen gegeben, die ihren Trieben und Sinnen blindlings folgen, denen die

5 Der Nationalcharakter wirkt dieser Passage zufolge geradezu zwanghaft:
Obwohl es an Wasser fehlt und einzelne Teile des Kanals dementsprechend
austrocknen, »die denn eben keinen angenehmen Geruch ausduften« (Fors-
ter 1983: 86), verzichten die Holldnder in ihren iiberseeischen Ansiedlun-
gen gegen alle Vernunft und zum Schaden der Einwohner nicht auf den
gewohnten Stddtebau, so Forster.

27

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Tugend nicht einmal dem Namen nach bekannt, und fiir deren Fahigkeiten der
Begrif [sic] von einer allgemeinen Harmonie des Weltgebdudes noch viel zu
hoch ist, als daB sie daraus den Schopfer gehorig erkennen sollten.« (Ebd., 998)

Am Ende von Forsters Reisebericht stehen sich zwei imagindre, mehr
oder weniger homogene Kollektive gegeniiber: »Wir¢, die Européer, und
ysie(, die Bewohner anderer Kontinente. Zu dem in der neuzeitlichen eu-
ropédischen Reiseliteratur wohl é&ltesten Unterscheidungskriterium, dem
christlichen Gottesglauben, gesellt sich das Ideal der Sittlichkeit. Die eu-
ropdische Tugend wird mit den Trieben und Sinnen der Anderen kontras-
tiert, die ihren vorzivilisatorischen Zustand (noch) nicht iberwunden ha-
ben. Die so binidr konstruierte kulturelle Differenz, die Forster in ver-
schiedene Oppositionspaare fasst — wir/sie, Christentum/Unglaube, Sitt-
lichkeit/Triebhaftigkeit —, wird dabei zugleich mit rdumlichen und zeitli-
chen Grenzen und Distanzen assoziiert. Der bessere Zustand ist derjenige
in »unserem Weltteil«, Europa, sowie in unserer Gegenwart; jenseits die-
ses Kulturraums — und das heifit zugleich: vor diesem Stadium der kultu-
rellen Entwicklung — ist der andere, nicht-européische Zustand anzutref-
fen.

Das Ende von Forsters Reisebericht zeigt in dieser Wendung hin zu
einer einfachen Dichotomie exemplarisch auf, dass bei aller noch so in-
tensiven innereuropdischen Grenzziehung Konzeptionen von etwas exis-
tierten, demgegeniiber diese Innengrenzen zwar nicht aufgehoben waren
(beide Grenzziehungsprozesse liefen vielmehr gleichzeitig ab und {iber-
lagerten sich vielfach), demgegeniiber sie aber doch an Bedeutung verlo-
ren. Angesichts dieses Anderen erschienen die Européder relativ gleich.
Der Kontrast betonte die Gemeinsamkeiten, liel die innere Heterogenitit
in den Hintergrund riicken (und Gleiches gilt fiir die dulere). Nicht zufil-
lig ist ab dem Zeitpunkt vermehrt von >Europa< und den >Europdern« die
Rede, als die europidischen Kolonialmichte zunehmend mit den Bewoh-
nern anderer Kontinente in Berithrung kommen. »Durch die Expansion
Europas ist die Bestimmung des Unterschiedes zwischen Europa und
Nicht-Europa zu einer konstitutiven Frage der Herausbildung eigener
und fremder Identititen geworden«, stellt Jiirgen Osterhammel (2001:
217) fest. Und er fiigt hinzu: »Européer beginnen dort, iiber sich selbst
nachzudenken, wo sie auf Zivilisationen treffen, mit denen sie wenig
unmittelbar Selbstverstindliches verbindet« (ebd.).

Vergleicht man Forsters Beschreibung seines zweiten Aufenthalts am
Kap der guten Hoffnung mit der Schilderung des ersten, wird dies be-
sonders deutlich. Nach iiber zwei, teils duflerst strapazidsen Jahren im
Stdpazifik trifft Cooks Expedition am Kap auf holldndische, schwedi-
sche, didnische, englische, franzosische, portugiesische und spanische

28

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

Schiffe. Forster ist erleichtert, wieder unter »Europdern« zu sein (vgl.
Forster 1983: 954-958). Er schreibt:

»Wer kann sich vorstellen, wie viel der Umgang mit Europédern nach einer so
langwierigen Reise, dazu beytrug, alle verhaten Eindriicke des erlittenen
Elends zu verwischen, und unsre ganze Lebhaftigkeit wieder herzustellen, die
so viele Umsténde bisher nieder gedruckt hatten?« (Ebd., 958)

So wie bei dem holldndischen Gouverneur Brand, der die Riickkehrer bei
sich empfangt, wird an dieser Stelle ganz generell in Bezug auf Europa
»alle[r] National-Character verg[essen]« (ebd., 957) — nach den Fremd-
heitserfahrungen in der Siidsee féllt die Identifikation mit anderen euro-
pdischen Nationen leicht. Und so nimmt Forster gerne in Kauf, »nach
Hollandischer Gewohnheit, gegen ein Uhr, das ist, gerade da die Hitze
am unleidlichsten war« (ebd.) zu speisen, ohne dieses weitere Kennzei-
chen holléndischen »National-Characters« allerdings unerwéhnt zu las-
sen.

Die Identifikation ist abhéngig vom jeweiligen Bezugsrahmen. In
welcher Zusammenstellung und nach welchen Kriterien ein Eigenes be-
stimmt wird, ergibt sich aus der Konstellation des jeweils Anderen. Die
Binnengrenzen werden — voriibergehend — ausgeblendet, wenn die Au-
Bengrenze Europa/Nicht-Europa in den Blickpunkt riickt: »Die Erfahrung
des Fremden ist Voraussetzung fiir die BewuBitwerdung des Eigenen
(Osterhammel 2001: 217). Nur durch eine solche Alteritdtserfahrung
wird die genaue Qualitdt des Eigenen erkennbar: »Was >Europa< aus-
macht, erweist sich erst aus der Kontrasterfahrung« (ebd.). Nicht impli-
ziert werden sollte damit allerdings, dass die Grenzziehung zwischen Eu-
ropa und Nicht-Europa auf vorurteilsfreien, empirischen Differenzerfah-
rungen basiert, die dann lediglich in Fremdbilder iibersetzt werden. Aus-
gangspunkt jener von Osterhammel beschriebenen Kontrasterfahrung
waren vielmehr immer schon vorgefertigte Selbst- und Fremdbilder, die
in mehr oder minder konkreter Form eine Ahnung von dem vermitteln,
was jenseits des Vertrauten, Eigenen, in anderen Weltregionen auf3erhalb
von Europa lag.® Schon lange bevor moderne Reise- und Kommunika-
tionstechnologien >eigene« Einblicke erméglichten, vermittelten Texte
Vorstellungen und Bilder von dem, was jenseits des Bekannten und Ver-
trauten lag, sie inszenierten Alteritit und halfen so, das Eigene zu kontu-
rieren bzw. konstruieren.

6 Am Beispiel Christoph Kolumbus’ aufgezeigt hat dies Tzvetan Todorov
(vgl. Todorov 1985: Kap. 2). Fiir eine grundsitzliche Diskussion der Pro-
blematik textgenerierter (Erwartungs-)Haltungen — »textual attitudes« — bei
der Konfrontation mit fremden Kulturen vgl. Said 1995: 92f.

29

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Die folgenden, einleitenden Abschnitte widmen sich diesem Prozess
der kulturellen Grenzziehung, genauer: der Arbeit an der Grenze in der
europdischen Reiseliteratur des Kolonialismus. Zu unterstreichen ist da-
bei, dass hier keine universale Theorie der Grenzziehung entwickelt wer-
den kann und soll. Gegenstand sind Grenzziehungen, die im konkreten
Kontext der europdischen kolonialen Expansion vonstatten gingen. So
erklart sich der Rekurs auf Autoren, die dieses Machtverhiltnis in ihren
Theorien beriicksichtigen.” Des Weiteren beschrinken sich die folgenden
Ausfithrungen auf das 19. Jahrhundert. Ohne Zweifel ergibe sich bei der
Erweiterung des Fokus auf andere Jahrhunderte ein anderes Bild. Gerade
eine gewisse historische Differenzierung ist aber ein Ziel dieser Untersu-
chung. Die Sperzifitit der kulturellen Grenzziehungen des 19. Jahrhun-
derts, nicht ein vermeintlich immergleiches Muster der Abgrenzung, soll
herausgearbeitet werden. Allgemeiner gesprochen: Das Konzept der kul-
turellen Grenze soll dynamisiert und diese im historischen Wandel be-
schrieben werden.

7 In der interdisziplindren kulturwissenschaftlichen Forschung ldsst sich ein
Boom des Themas »>Grenze« konstatieren, der in der zweiten Hilfte der
1990er Jahre einsetzte. Die Grenze wurde hier zum Gegenstand verschiede-
ner Sammelbinde, weshalb Dirk Hohnstriter nicht zu Unrecht bemerkt:
»Langst zeichnet sich ab, da3 /iminal studies zu einem festen Bestandteil
kulturwissenschaftlicher Forschung geworden ist« (Hohnstrater 1999: 231).
Beispiele hierfiir sind neben Henderson 1995 vor allem zahlreiche deutsch-
sprachige Publikationen, etwa Faber/Naumann 1995, Bauer/Rahn 1997,
Benthien/Kriiger-Fiirhoff 1999 und Gérner/Kirkbright 1999. In diesen Bén-
den sind Beitrage zu sehr diversen Themen gesammelt, in denen es grofiten-
teils um duBerst spezifische (mal konkrete, mal abstrakte bzw. metaphori-
sche) Grenzen geht. Eine grundlegende theoretische Auseinandersetzung
fehlt zumeist (vgl. aber die allgemeinen philosophischen Reflexionen Nor-
bert Wokarts in Faber/Naumann 1995). Dies gilt auch fiir die beiden ger-
manistischen Monographien Gérner 2001 und Lamping 2001, die Lektiiren
deutschsprachiger Literatur unter dem Aspekt »Grenze« présentieren. Wie
sich in den folgenden Abschnitten dieses Kapitels zeigen wird, ist meine
eigene Theorie der kulturellen Grenzziehung mehr der englischsprachigen
Forschung diskursanalytischer Pragung verpflichtet, welche im Umfeld der
post-colonial theory im Grenzbereich der Disziplinen Philosophie, Ethno-
logie, Geschichte und Literaturwissenschaft entstanden ist. Verwiesen sei
an dieser Stelle aber darauf, dass auch Markus Bauer und Thomas Rahn im
Titel des von ihnen edierten Bandes den Begriff >Inszenierung< in Bezug
auf die Grenze verwenden, wobei diese Bezeichnung allerdings von keinem
der Einzelbeitrage explizit aufgegriffen und erldutert wird (vgl. Bauer/Rahn
1997).

30

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

1.2 Arbeit an der Grenze

I.2.1 Kulturelle Grenzziehung nach
Michel Foucault und Edward Said

In seinem programmatischen Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft
(Folie et déraison, 1961) verwendet auch Michel Foucault die Metapher
der kulturellen Grenze. Er entwirft hier ein Modell, wonach sich eine
Kultur dadurch definiert, dass sie »etwas zuriickweist, was fiir sie aufer-
halb liegt« (Foucault 1995: 9), indem sie also gewisse Bereiche absteckt
und als ihre Grenzen markiert. Kulturelle Identitdt stiitzt sich diesem
Modell zufolge auf die kontrastive Gegeniiberstellung eines »>Anderen,
auf das Bewusstsein von Alteritit. Erst die negative » Abgrenzung« des
Nicht-Identischen, so Foucault, verleiht einer Kultur »den Ausdruck ihrer
Positivitdt« (ebd.). Entscheidend ist dabei, dass das Eigene dem Anderen
nicht als Gegebenheit vorausgeht. Umgekehrt stellt die Verdrangung des
Anderen die Bedingung fiir die Moglichkeit des Eigenen her: »Eine Kul-
tur tiber ihre Grenzerfahrungen zu befragen, heift, sie an den Grenzen
der Geschichte iiber eine Absplitterung, die wie die Geburt ihrer Ge-
schichte ist, zu befragen« (ebd.).

Foucaults konkretes Beispiel ist die Konstitution der »Vernunft« im
Abendland des klassischen Zeitalters. Moglichkeitsbedingung fiir die
Herausbildung der aufklarerischen Vernunftkultur, so argumentiert Fou-
cault, war eine scharfe Abgrenzung vom Anderen der Vernunft. Foucault
nennt vier Bereiche — Orient, Traum, Sexualitit und Wahnsinn —, die
dementsprechend aus der »abendlandischen Welt« ausgegrenzt worden
seien. Unbeantwortet bleibt, wie er gerade zu dieser Auswahl kommt; die
Liste des Verdringten lieBe sich sicherlich modifizieren bzw. erweitern.
Fest steht jedenfalls, dass die folgende Studie zur Histoire de la folie a
I’dge classique nur »die erste und wahrscheinlich einfachste« (ebd., 10f.)
jener vier »Geschichte[n] der Grenzen« (ebd., 9) ist, die laut Foucault
noch zu schreiben sind. Dem abendléndischen Verhéltnis zum Orient hat
Foucault zwar selbst keine eigene Untersuchung gewidmet, in seinem
Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft prasentiert er dafiir jedoch eine
Art Entwurf:

»In der Universalitdt der abendldndischen Ratio gibt es den Trennungsstrich,
den der Orient darstellt: der Orient, den man sich als Ursprung denkt, als
schwindeligen Punkt, an dem das Heimweh und die Versprechen auf Riickkehr
entstehen, der Orient, der der kolonisatorischen Vernunft des Abendlandes an-
geboten wird, der jedoch unendlich unzugénglich bleibt, denn er bleibt stets die
Grenze. Er bleibt Nacht des Beginns, worin das Abendland sich gebildet hat,

31

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

worin es aber auch eine Trennungslinie gezogen hat. Der Orient ist fiir das
Abendland all das, was es selbst nicht ist, obwohl es im Orient das suchen muf3,
was seine urspriingliche Wahrheit darstellt. Die Geschichte dieser Trennung
wihrend der Entwicklung des Abendlandes miissen wir schreiben und in ihrer
Kontinuitit und in ihrem Wechsel verfolgen; zugleich miissen wir sie aber auch
in ihrer tragischen Versteinerung erscheinen lassen.« (Ebd., 10)

Dieses Beispiel verdeutlicht, welche Rolle die Grenzziehung Foucault
zufolge bei der Konstitution einer Kultur spielt. Der Orient ist nicht das
Konstrukt eines als solchen bereits existenten Okzidents, sondern beide
werden durch die hier beschriebene Abspaltung vielmehr gleichzeitig
hervorgebracht. Die Idee des Okzidents entsteht in Abgrenzung zu der
des Orients. Dementsprechend prekér ist ihre Trennung: Als konstitutiver
Bestandteil des eigenen Selbstverstindnisses bleibt der Orient im Okzi-
dent stets prdsent. Kulturelle Grenzkonstruktionen sind grundsitzlich
ambivalent; sie trennen zwar das Eigene vom Anderen, bleiben aber
durchlissig, insofern das Andere das Eigene mitbestimmt.®

Die Untersuchung, die Foucault in dieser wenig beachteten Passage
anregte, folgte 1978 in Form von Edward Saids Orientalism, das Haupt-
initiator der »postkolonialen Wende« (vgl. Bachmann-Medick 1996: 38)
in den Geisteswissenschaften wurde. Interessanterweise hat Foucault die
oben zitierten Textstellen fiir die zweite Auflage seines Buches aus der
Einleitung gestrichen; fiir die englische Ubersetzung wurde die neue,
kiirzere Fassung tibernommen. Das mag ein Grund sein, warum Saids
Studie kaum je als Einlésung des von Foucault in Wahnsinn und Gesell-
schaft entworfenen Programms gelesen worden ist.” Mit dieser frithen
Schrift hat sie aber mindestens ebenso viel gemein wie mit Foucaults
diskurstheoretischen Werken der siebziger Jahre, auf die sich Said mehr-

8 Wie Norbert Wokart hervorhebt, gilt ganz allgemein fiir Grenzziehungen,
dass die Abgrenzung nicht bedeutet, »von dem anderen abzusehen«, son-
dern, »das andere als notwendige Bedingung fiir die gemeinsame Grenze
und somit als konstitutiv fiir die intendierte Sache anzuerkennen« (Wokart
1995: 279). Wokart geht noch weiter: »In ihrer Funktion, eine Sache durch
Begrenzung zu bestimmen, ist die Grenze eine innere Bestimmung der be-
grenzten Sache selbst. Die Grenze gehort damit zur Qualitit dessen, was
begrenzt ist« (ebd., 280).

9 Vgl. aber den Aufsatz »Imaginative Geographies« von Derek Gregory, der
die entsprechende Passage aus Foucaults Vorwort ins Englische tibersetzt
und daran die Bemerkung anschlieB3t: »[...] Orientalism can, I think, be read
as Said’s attempt to reconstruct the missing history of Foucault’s »great di-
vide« between Occident and Orient« (Gregory 1995: 457).

32

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

fach beruft und die dementsprechend zu vergleichenden Kritiken heran-
gezogen wurden.

Said riickt in seiner Studie das Verhéltnis des »Westens< zu dem in
den Blick, was uns aus der Literatur als »der Orient< bekannt ist. Er
spricht von einer grundsitzlichen abendldndischen »Denkweise [style of
thought]« (Said 1995: 2), die dieses Verhiltnis von Beginn an bestimmt
habe; demnach griindet das kulturelle Selbstversténdnis des Okzidents
auf einer fundamentalen ontologischen und epistemologischen Unter-
scheidung vom Orient (vgl. ebd.). Bereits an dieser Stelle wird deutlich,
dass Said seine Gratwanderung zwischen einer radikalen Kritik an ori-
entalistischen Essentialismen und einem eigenen essentialistischen Dis-
kurs — der seinerseits als »Okzidentalismus« bezeichnet werden konnte
(vgl. Clifford 1988: 259) — nicht immer gelingt. Dem Abendland wird ei-
ne spezifische Denkweise unterstellt, die als Teil der ihm eigenen Konsti-
tution erscheint. Dies ist nicht weniger problematisch als die von Said
kritisierten Stereotypen orientalischer Wesenheit. Doch argumentiert
Said grundsétzlich anti-essentialistisch, mit einer konstruktivistischen Er-
kenntnistheorie. In einem spédteren Vortrag betont er noch einmal: »the
Orient and the Occident are facts produced by human beings« (Said
1985: 15; Hervorh. hinzugefiigt).'"' Wie Foucault beschreibt Said den
Orient als das dem Okzident Gegeniibergestellte, als Anderes Gedachtes
und Fixiertes, das dem Abendland ex negativo zu seiner Identitdt ver-
half/verhilft: »[T]he Orient has helped to define Europe (or the West) as
its contrasting image, idea, personality, experience« (Said 1995: 1f.); »it
is [...] one of its deepest and most recurring images of the Other« (ebd.,
1). Gegenstand von Saids Analyse ist das groBBe Korpus europdischer und
US-amerikanischer Texte, die sich in verschiedenen institutionellen
Rahmen mit dem Orient befasst haben (akademisch oder »imaginativ«),
wobei sein Schwerpunkt auf der Literatur seit dem 18. Jahrhundert liegt.
Nach Said stehen diese Texte in einem engen intertextuellen Verhiltnis.
Von Text zu Text, Autor zu Autor und Epoche zu Epoche sei im Abend-
land an einem Orientbild fortgeschrieben worden, das sich bis in die Ge-
genwart hinein erhalten konnte — immer wieder aktualisiert, im Wesent-

10 Von den zahllosen Reaktionen auf Saids Buch sei hier nur die Lektiire
James Cliffords genannt (Clifford 1988), in der Orientalism recht differen-
ziert als »a pioneering attempt to use Foucault systematically in an exten-
ded cultural analysis« (ebd., 264) gewiirdigt und kritisiert wird. Zu Saids
Gebrauch der Foucault’schen Diskurstheorie der 1970er Jahre vgl. aufler-
dem Frank, M.C. 2004b.

11 Vgl. die entsprechende Passage in Orientalism: »[Als both geographical
and cultural entities — to say nothing of historical entities — such locales, re-
gions, geographical sectors as »Orient< and »Occident< are man-made« (Said
1995: 5).

33

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

lichen (seiner Eigenschaft, genaues Gegenbild zum Westen zu sein) je-
doch konstant: »Orientalism assumed an unchanging Orient, absolutely
different (the reasons change from epoch to epoch) from the West« (ebd.,
96).

Bedingung fir die Moglichkeit eines solchen Orientalismus ist das
Schweigen des Orients, »[the] Oriental silence« (ebd., 94). Das, was in
Anschluss an Said hiufig die »Definitionsmacht< genannt wird, lag Said
zufolge von jeher allein beim Westen. Der Orient blieb auf einen reinen
Objektstatus reduziert, wie Said in einem Vortragstext unterstreicht:
»The Orient was [...] not Europe’s interlocutor, but its silent Other« (Said
1985: 17). Diesbeziiglich erinnert Saids Orient — als Objekt des Diskur-
ses — deutlich an den Wahnsinn nach Michel Foucault (vgl. Osterhammel
1997b: 599). Denn fiir den Wahnsinn gilt mit seiner Internierung ab Mit-
te des 17. Jahrhunderts dhnlich: »er ist seiner Sprache beraubt; und wenn
auch tiber ihn gesprochen werden konnte — ihm ist es unmoglich, iiber
sich selbst zu sprechen« (Foucault 1968: 106)."* Hier wie dort ist es ein
gewaltsam auferlegtes Schweigen, das einen monologischen Diskurs er-
moglicht (das, was Foucault »die Psychologie« nennt auf der einen Seite,
Saids »Orientalismus« auf der anderen), einen Diskurs, der eben auch
und vor allem Machtdiskurs ist.

1.2.2 Grenzarbeit:
Diskontinuitat in der Kontinuitat

Im Gegensatz zum Orientalismus steht der Diskursbegriff Foucaults zu-
mindest in der von Said angefiihrten Archdologie des Wissens allerdings
ganz im Zeichen des Wandels. Foucault propagiert hier ein »Denken der
Diskontinuitit« (Foucault 1981: 13), genauer: eine Art der historischen
Analyse, die auf das Denken der Einheit, Totalitit und Kontinuitit ver-
zichtet und dementsprechend Konzepte verabschiedet, die ein solches
voraussetzen. Bereits in Die Ordnung der Dinge, seiner 1966 erschiene-
nen Archdologie der Humanwissenschaften hatte Foucault Diskontinuité-
ten thematisiert, indem er den Ubergang von einer epochenspezifischen
Episteme zur néchsten als radikalen Bruch definierte und zwei solcher
Epochenwechsel beschrieb. Die Rede war dort von der »Tatsache, daf3
eine Kultur mitunter in einigen Jahren aufhért zu denken, wie sie es bis

12 Der Wahnsinn, so formuliert es Foucault an dieser Stelle, »begibt sich ins
Schweigen« (Foucault 1968: 106). In Wahnsinn und Gesellschaft figt er
hinzu: »Die Sprache der Psychiatrie, die ein Monolog der Vernunft iiber
den Wahnsinn ist, hat sich nur auf einem solchen Schweigen errichten kén-
nen« (Foucault 1995: 8).

34

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

dahin getan hat, und etwas anderes und anders zu denken beginnt« (Fou-
cault 1974b: 83). So sehr Foucault damit aber auch die Diskontinuitit
zwischen Epochen in den Blick riickte, so sehr schien sein Epochenbe-
griff selbst »monolithisch geschlossen« (Frank, M. 1988: 37). In Archdo-
logie des Wissens werden Diskontinuititen deshalb nicht langer nur auf
der Ebene der Diachronie, sondern auch auf der der Synchronie behaup-
tet. Eine Diskontinuitét besteht demnach sowohl zwischen verschiedenen
zeitgendssischen »diskursiven Formationen« als auch innerhalb einer je-
den Formation selbst, fiir deren Einzel-Aussagen (die laut Foucault Er-
eignischarakter haben) es keine »strukturellen Einheitskriterien« (Fou-
cault 1981: 126) gibt.

Wie Foucaults strukturalistisches Vokabular andeutet, kommt aber
auch die diskursive Formation, bei aller Kontingenz der einzelnen Aus-
sagen, nicht génzlich ohne die Annahme von Einheit, Totalitdt und vor
allem einer gewissen RegelmafBigkeit aus. Sie wird geradezu iiber eine
solche RegelméBigkeit definiert:

»In dem Fall, wo man in einer bestimmten Zahl von Aussagen ein dhnliches
System der Streuung beschreiben konnte, in dem Fall, in dem man bei Objek-
ten, den Typen der AuBerung, den Begriffen, den thematischen Entscheidungen
eine RegelmaBigkeit (eine Ordnung, Korrelationen, Positionen und Abliufe,
Transformationen) definieren konnte, wird man {ibereinstimmend sagen, daf3
man es mit einer diskursiven Formation zu tun hat, wodurch man Worter ver-
meidet, die ihren Bedingungen und Konsequenzen nach zu schwer, tibrigens
zur Bezeichnung einer solchen Dispersion auch inaddquat sind: wie »Wissen-
schaft¢, »Ideologie«, »Theorie« oder »Objektivititsbereich«. Man wird Formati-
onsregeln die Bedingungen nennen, denen die Elemente dieser Verteilung un-
terworfen sind (Gegenstinde, AuBerungsmodalitit, Begriffe, thematische
Wahl). Die Formationsregeln sind Existenzbedingungen (aber auch Bedingung
der Koexistenz, der Aufrechterhaltung, der Modifizierung und des Verschwin-
dens) in einer gegebenen diskursiven Verteilung.« (Ebd., 58)

Die Spannung zwischen Foucaults theoretischer Betonung der Diskonti-
nuitidt und Kontingenz einerseits und seiner praktischen Konstatierung
von Kontinuitdt und RegelmiBigkeit andererseits wird besonders deut-
lich, wenn er von der »Positivitit eines Diskurses wie dessen der Natur-
geschichte, der Politischen Okonomie oder der Klinischen Medizin«
spricht, die dessen »Einheit durch die Zeit hindurch und weit tiber die in-
dividuellen Werke, die Biicher und die Texte hinaus« (ebd., 183) charak-
terisiere. Solche Formulierungen erinnern an den Orient-Diskurs bei Ed-
ward Said.

Saids Orientalismus ist jedenfalls insofern der Inbegriff der Kontinui-
tét, als er, ungeachtet aller nationalen Besonderheiten und vor allem his-

35

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

torischen Diskontinuititen, die ungebrochene Existenz eines Orientbildes
behauptet, was ihm vielfach den Vorwurf eingebracht hat, »unhistorisch
und statisch« (Osterhammel 1997b: 602) zu sein. In der Tat kdnnen Saids
Ausfithrungen den Anschein erwecken, die Ost-West-Grenzziehung sei
génzlich unwandelbar. So besteht der Orientalismus-Diskurs Saids Defi-
nition zufolge in einem bloBen Weiterreichen immer identischer idées
regues, die von einem Kontext in den anderen tibergehen, ohne wesent-
lich modifiziert zu werden (vgl. Said 1995: 94)." Mit dem Aspekt der
»Versteinerung« ist, wie Foucault in seinem Vorwort zu Wahnsinn und
Gesellschaft deutlich macht, jedoch nur ein Merkmal der Geschichte der
»Trennung« von Okzident und Orient benannt. Der andere kann als ein
Zugleich von »Kontinuitit« und »Wechsel« beschrieben werden (s.0.) —
dies scheint mir, gleichsam als Kompromiss zwischen Saids Kontinui-
tatsthese und der Annahme radikaler Diskontinuitit, die fiir den Gegen-
stand angemessene Formulierung zu sein.

Im Nachwort zur 1995 erschienenen Neuauflage von Orientalism
geht Said kurz auf die hier skizzierte Problematik ein, indem er die Not-
wendigkeit einer stindigen Neukonstruktion der Grenzen herausstreicht,
die das Eigene vom Anderen trennen. Um die Grenzziehungen dauerhaft
aufrechtzuerhalten, miisse die Alteritdt des Anderen immer neu interpre-
tiert werden:

»The construction of identity [...] involves establishing opposites and >others<
whose actuality is always subject to the continuous interpretation and re-
interpretation of their differences from »us<. Each age and society re-creates its
»Others<. Far from a static thing then, identity of self or of >other< is a much
worked-over historical, social, intellectual, and political process that takes place
as a contest involving individuals and institutions in all societies.« (Ebd., 332)

Die Fremd- und Selbstbilder werden demzufolge nicht einfach als Gege-
benheiten weitertradiert, sondern in jedem neuen Kontext nach den alten
Vorlagen neu bestimmt. Said ergénzt so sein Modell, indem er die histo-
rische und gesellschaftliche Kontextabhéingigkeit der Differenzkonstruk-
tionen hervorhebt, indem er also ihre diachronische und synchronische
Diskontinuitét berticksichtigt. Die Aufrechterhaltung der Grenzziehun-

13 Dies hat am vehementesten Dennis Porter kritisiert, der in einem polemi-
schen Aufsatz die Ahistorizitit von Orientalism bemingelt. Dort heif3it es:
»[U]nlike Foucault, who posits not a continuous discourse over time but
epistemological breaks between different periods, Said asserts the unified
character of Western discourse on the Orient over some two millennia [...].
He is thus led to claim a continuity of representation between the Greece of
Alexander the Great and the United States of President Jimmy Carter, a
claim that seems to make nonsense of history.« (Porter, D. 1994: 151)

36

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

gen iiber diese Diskontinuitidten hinweg erklért er als eine stindige Re-
Interpretation, die er nun nicht mehr als eine Wiederholung, ein bloBes
Nachziehen bereits vorhandener Grenzen zu verstehen scheint, sondern
als ein immer andauerndes, prozessuales Hervorbringen dieser Grenzen.

Mit einer Beobachtung Homi Bhabhas iiber das Funktionieren des
Stereotyps ldsst sich der prozessuale Charakter der Grenzziehung noch
zusétzlich verdeutlichen:

»[...] the stereotype [...] is a form of knowledge and identification that vacillates
between what is always »in place¢, already known, and something that must be
anxiously repeated... as if the essential duplicity of the Asiatic or the bestial
sexual licence of the African that needs no proof, can never really, in discourse,
be proved.« (Bhabha 1994: 66)

Das Stereotyp ist geprégt durch eine grundlegende Ambivalenz: einer-
seits impliziert es, was Bhabha als »fixity« bezeichnet — Kontinuitét,
Stabilitét, das Fixiert-Sein in Raum und Zeit —, andererseits muss es ge-
radezu zwanghaft wiederholt, bestitigt, stets aufs Neue festgeschrieben
werden: »[T]he stereotype is a complex, ambivalent, contradictory mode
of representation, as anxious as it is assertive« (ebd., 70). Dasselbe gilt
fiir die Grenzziehungen, die auf stereotypen Fremdbildern beruhen. Die
(vermeintliche) Bestdndigkeit dieser Grenzziehungen besteht in einem
andauernden Prozess der Selbst- und Fremdzuschreibung. Diese unun-
terbrochene Arbeit an der Grenze ist aber gerade kein Zeichen der Stabi-
litdt, sondern eines der drohenden Auflosung der Grenzkonstruktionen,
die immer neu diskursiv fixiert werden miissen — im Diskurs selbst, wie
Bhabha betont, aber eben nicht endgiiltig gesichert werden kdnnen. Die
Arbeit an der Grenze kommt zu keinem eigentlichen Abschluss.

1.3 Raum- und Zeitgrenzen:
Die doppelte Distanzierung des Anderen

1.3.1 Imaginative Geographie

Auch wenn seine Argumentation dies teilweise zu implizieren scheint,
soll Edward Saids Konzept der kulturellen Grenzziehung nicht allein fiir
den Okzident, oder sogar nur die Ost-West-Grenzziehung, gelten. Viel-
mehr entwirft er ein universalistisches Modell (wobei dieser Universali-
titsanspruch freilich seinerseits kritisiert werden kann). Said spricht von
einer »universal practice of designating in one’s mind a familiar space
which is »ours< and an unfamiliar space beyond >ours< which is »theirs<«

37

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

(Said 1995: 54), wobei er betont, dass diese Art der geographischen Un-
terscheidung génzlich willkiirlich sein kann. Individuen wie Gesell-
schaften festigten ihre Identitdt, »by dramatizing the distance and dif-
ference between what is close [...] and what is far away« (ebd., 55). Said
spricht in Bezug auf diese Praxis von »imaginativer Geographie«. In der
Einleitung seines Buchs verweist er auf Giovanni Battista Vico, dessen
Einsicht, dass diec Menschen sich ihre Geschichte selber machten, er auf
die Geographie iibertragen wolle (vgl. ebd., 4f.). Dementsprechend wird
»imaginative Geographie« mit >imaginativer Geschichte< parallelisiert
(vgl. ebd., 55). Es gibt aber noch einen anderen, wie ich meine viel ein-
schligigeren Vordenker dieses Konzepts, dessen 1903 formulierte Uber-
legungen zur »Soziologie des Raumes« (Simmel 1983) Saids sehr knap-
pen Ausfiihrungen einige interessante und wichtige Gedanken vorausha-
ben: Georg Simmel.

Simmel ist an den rdumlichen Bedingungen der Vergesellschaftung
interessiert (vgl. ebd., 222). In diesem Zusammenhang macht er auf die
besondere Bedeutung von Grenzen aufimerksam. Er beginnt mit der Fest-
stellung, dass »sich der Raum fiir unsere praktische Ausnutzung in Stii-
cke zerlegt, die als Einheiten gelten und — als Ursache wie als Wirkung
hiervon — von Grenzen eingerahmt sind« (ebd., 226). Egal ob nun »Kon-
figurationen der Erdoberfliche« Rahmen vorgédben oder »ideelle Linien«
den Raum begrenzten, stets werde der Raum, den eine gesellschaftliche
Gruppe in »irgendeinem Sinne« erfiille, als Einheit gedacht (ebd.). Hierin
erkennt Simmel die Grundbedingung fiir die Entstehung einer gesell-
schaftlichen Gruppe. Dadurch, dass sie einen solchen, nach auflen hin
klar umgrenzten Raum ausfiille, konstituiere sich die Gesellschaft als
Einheit:

»So ist eine Gesellschaft dadurch, daf3 ihr Existenzraum von scharf bewuf3ten
Grenzen eingefaf3t ist, als eine auch innerlich zusammengehorige charakteri-
siert, und umgekehrt: die wechselwirkende Einheit, die funktionelle Beziehung
jedes Elementes zu jedem gewinnt ihren rdumlichen Ausdruck in der einrah-
menden Grenze.« (Ebd.)

Schon in diesem Text des frithen 20. Jahrhunderts findet sich also der
Zusammenhang zwischen (duBerer) Grenze und (innerer) Einheit aus-
formuliert. Simmels Uberlegungen zur Grenze laufen auf den prignan-
ten, aphoristischen Satz hinaus: »Die Grenze ist nicht eine rdumliche
Tatsache mit soziologischen Wirkungen, sondern eine soziologische Tat-
sache, die sich rdumlich formt« (ebd., 229). Auch hier wird die Grenze
von allem Anschein der natiirlichen Gegebenheit befreit. »Der Natur ge-
geniiber«, erklart Simmel, »ist jede Grenzsetzung Willkiir« (ebd., 227),
was er am Beispiel des scheinbar auf natiirlichste Weise umgrenzten

38

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

Raumes illustriert: der Insel. Selbst bei insularer Lage sei die Grenzset-
zung willkiirlich, da doch prinzipiell auch das Meer »in Besitz genom-
men« (ebd.) werden konne. Wie Said pladiert Simmel fiir eine Denatura-
lisierung des Raumes und der Grenze, wobei insbesondere eine Formu-
lierung an die oben zitierten Sdtze aus Orientalism erinnert: »Nicht die
Form rdumlicher Ndhe oder Distanz schafft die besonderen Erscheinun-
gen der Nachbarschaft oder Fremdheit, so unabweislich dies scheinen
mag. Vielmehr sind [...] dies rein durch seelische Inhalte erzeugte Tatsa-
chen« (ebd., 222). »Seelisch< kann hier iibersetzt werden mit >imagina-
tiv<. Jede Gesellschaft beruht auf der Konstruktion einer imaginativen
Geographie (eines imaginativen Raumes), die als »Tatigkeit der Seele«
(ebd.) Einheit nach innen, Differenz und Distanz nach auBen schafft.'*
Von der kulturellen Grenze zur imaginativen Geographie: Letzteres
Konzept ergénzt dasjenige der Grenzziehung insofern, als es das Schema
von der kulturellen Inklusion und Exklusion konkretisiert und erweitert.
Der Begriff der kulturellen Grenze ist hier keine blole Metapher mehr.
In der Tat, so Said, wird das Andere geographisch konzipiert — und dis-
tanziert. Man kann von einer weit tiber einfache Grenzvorstellungen hin-
aus verrdumlichten Differenzkonzeption sprechen, die zugleich dynami-
scher als die der Grenze ist. Die imaginative Geographie ldsst Zwischen-
stufen der Nédhe und der Ferne zu, Grade der Alteritit. Die Bewegung im
Raum, die die Reisenden vollziehen, ist keine einmalige Uberschreitung
einer geographischen/kulturellen Grenze, sondern eine graduelle Entfer-
nung von dem, was als der eigene >Kulturraum« vorgestellt wird; die
Idee kultureller Differenz ist gekoppelt an diejenige rdumlicher Distanz.

14 Gerade auch fiir Nationen, betont Simmel, ist diese Funktion der imaginati-
ven Grenzziehung von besonderer Bedeutung. Die eingangs referierten
Ausfiihrungen Renans (und auch diejenigen Andersons) werden dadurch
um einen entscheidenden Punkt ergénzt. »Es gibt vielleicht nichts«, schreibt
Simmel, »was die Kraft insbesondere des staatlichen Zusammenhaltes so
stark erweist, als dal} diese soziologische Zentripetalitit, diese schlieBlich
doch nur seelische Kohérenz von Personlichkeiten zu einem wie sinnlich
empfundenen Bilde einer fest umschlieBenden Grenzlinie aufwichst. Man
macht sich selten klar, wie wunderbar hier die Extensitit des Raumes der
Intensitdt der soziologischen Bezichungen entgegenkommt, wie die Konti-
nuitdt des Raumes, gerade weil sie objektiv nirgends eine absolute Grenze
enthilt, eben deshalb tiberall gestattet, eine solche subjektiv zu legen«
(Simmel 1993: 226f.). Imagined communities, so die damit implizierte The-
se, sind Nationen vor allem durch das kollektive Imaginieren der eigenen
raumlichen Umgrenzung, der Einrahmung durch eine geographisch klar de-
finierte Linie. Nicht zufillig bergen — wie Simmel weiter ausfiihrt — vor al-
lem rein politische Grenzziehungen, die auf keinerlei geographische Fakto-
ren (wie Gebirge, Fliisse, Meere, Eindden) zuriickgreifen kénnen, Konflikt-
potenzial in sich (vgl. ebd., 227), da sich die Arbeit an der Grenze hier not-
wendigerweise als besonders prekér erweist.

39

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

I.3.2 Die Verweigerung der Gleichzeitigkeit

Allerdings ist auch das Konzept der imaginativen Geographie noch er-
génzungsbediirftig. Denn nicht nur raumlich hat sich das Abendland vom
kulturell Anderen abgegrenzt, sondern auch zeitlich. Der Ethnologe Jo-
hannes Fabian hat diese zweite Art der Grenzzichung als »Verweigerung
der Gleichzeitigkeit [denial of coevalness]« beschrieben (vgl. Fabian
1983: 25-35). In seinem Buch Time and the Other deutet er auf die
grundsitzliche Tendenz innerhalb der modernen westlichen Anthropolo-
gie hin, fremde Kulturen in einer anderen Zeit zu verorten und sie so
temporal zu distanzieren. Inbegriff dieser Distanzierungsstragie ist der
Evolutionismus, den Fabian als zentrales Beispiel anfiihrt. Fremde Kultu-
ren werden hier auf einer Zeitskala gemessen, die der Evolution der ok-
zidentalen Kultur entspricht — welche mithin als das universale Mal3 ge-
setzt wird. Danach ist das gegenwirtige »Primitive«< fiir eine ungefahre
entwicklungsgeschichtliche Entsprechung des eigenen historischen bzw.
prdhistorischen »Primitiven< zu erachten: » The other is constructed as a
system of coordinates (emanating [...] from a real center — the Western
metropolis) in which given societies of all times and places may be plot-
ted in terms of relative distance from the present« (ebd., 26).

Das Phanomen >Verweigerung der Gleichzeitigkeit< resultiert nach
Fabians Argumentation aus der Ablosung der mittelalterlichen Zeitauf-
fassung im Sinne der Heilsgeschichte durch das sdkularisierte Zeitkon-
zept der Aufkldrung im Sinne der Naturgeschichte. Mit der »Naturalisie-
rung der Zeit« (ebd.; meine Ubers.) einher ging Fabian zufolge die Un-
terscheidung zwischen der eigenen Zeit — das heif3t der eigenen Stellung
innerhalb einer universalen Naturgeschichte — und der Zeit der Anderen.
Diese Distanzierungsstrategie kritisiert er als eine Machtpraktik, die, zu
einem wichtigen Instrument des Kolonialismus geworden, so fest im
anthropologischen Diskurs verankert sei, dass sie andere Distanzierungs-
strategien bis heute {iberdaure (vgl. ebd., 35).

Die von Fabian kritisierte Praxis der zeitlichen Distanzierung wie-
derholt auf einer temporalen Ebene die rdumliche Distanzierung durch
die imaginative Geographie. Kulturelle Differenz wird nicht nur mit geo-
graphischer, sondern auch mit temporaler Distanz gleichgesetzt. Zwar
richtet sich Fabians Kritik in erster Linie gegen das wissenschaftliche
Schreiben, gegen die Ethnologie als Disziplin, doch kénnen seine Aus-
fuhrungen als Ergénzung zum allgemeineren kulturtheoretischen Modell
Edward Saids gelesen werden (das ja ebenfalls vom Orientalismus als ei-
nem wissenschaftlichen Diskurs ausgeht): Die Selbstkonstitution des Ok-
zidents geschieht nicht nur in Abgrenzung zu einem >Auflen< — durch die
Gleichsetzung von raumlicher Distanz mit kultureller Differenz —, son-
dern auch zu einem >Frither< — durch eine zeitliche Grenzziehung. Fabian

40

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

veranschaulicht diese zweifache Grenzzichung anhand eines Koordina-
tensystems, dessen eine Achse die geographische Entfernung (hier/dort)
und dessen andere Achse die zeitliche Distanz (jetzt/damals) anzeigt
(vgl. ebd., 27). Er schreibt:

»[...] by allowing Time to be resorbed by the tabular space of classification,
nineteenth-century anthropology sanctioned an ideological process by which
relations between the West and its Other, between anthropology and its object,
were conceived not only as difference, but as distance in space and Time.«
(Ebd., 147)

Die Grenzarbeit manifestiert sich hier in Form einer doppelten Distanzie-
rung. Die imaginative Geographie als rdumliche Distanzierung wird un-
termauert durch eine temporale Geographie, die Kultur-Raume mit spezi-
fischen Zeit-Rdumen in Verbindung bringt. Beide Distanzierungsstrate-
gien zusammen ergeben ein Grundschema, das man mit Tzvetan Todo-
rov wie folgt zusammenfassen kann: »Sie (dor?) sind jetzt, wie wir (hier)
friiher waren« (Todorov 1985: 201).

Dieses Grundschema lésst sich als ein Paradigma im Sinne des ame-
rikanischen Wissenschaftstheoretikers Thomas Kuhn beschreiben. In ei-
nem Nachtrag zu seinem einflussreichen Buch The Structure of Scientific
Revolutions erlautert Kuhn, dass er den Begriff Paradigma, der nach Er-
scheinen seiner Studie schnell inflationdr verwendet wurde, mit zwei Be-
deutungen versehen hat (vgl. Kuhn 1996: 174-210; hier: 175). »Paradig-
mac< bezeichnet demnach erstens das Repertoire an Uberzeugungen, Wer-
ten und Techniken, das einer bestimmten wissenschaftlichen Gemein-
schaft'® zur Verfligung steht, um ihre spezifische Interpretation der Welt
zu formulieren (vgl. ebd.). Zweitens steht der Begriff (in seiner engeren
Bedeutung) fiir besondere Elemente innerhalb dieser allgemeinen dis-
ziplindren Matrix.'® Kuhns Wissenschaftsgeschichte verfolgt hier ein tie-
feres erkenntnistheoretisches Interesse: >Paradigmac¢ steht fiir eine mo-
dellhafte Veranschaulichung eines Problems oder einer Sachlage, an der
sich die Wissenschaftler orientieren, aus der sie immer neue Erklarungen
ableiten und die so ihren Blick auf die Welt prigt und strukturiert, bis, in
Folge einer wissenschaftlichen Revolution, ein Paradigmenwechsel ein-
tritt und das Beispiel durch ein anderes abgeldst wird. Es ist diese zweite
Verwendung des Paradigmabegriffs, die es nahelegt, die oben beschrie-
bene Uberlagerung rdumlicher und zeitlicher Grenzziehungen als das

15 Eine »wissenschaftliche Gemeinschaft« kann laut Kuhn unterschiedlich de-
finiert werden als die Gemeinschaft aller Naturwissenschaftler oder, immer
weiter differenziert, als die Gemeinschaft einer einzelnen Disziplin, einer
bestimmten Richtung, Schule, Gruppe etc. Vgl. Kuhn 1996: 177.

16 Zum Begriff »disciplinary matrix« vgl. Kuhn 1996: 182f.

41

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

evolutionistische Paradigma zusammenzufassen, das die Wahrnehmung
und Beschreibung des Anderen im europdischen Alteritatsdiskurs des 19.
Jahrhunderts bestimmt.

Laut Anthony Pagden war es bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts
zu einem Gemeinplatz geworden, »to think of the distances between
peoples in space as capable of expression in terms of distances in time«
(Pagden 1993: 148). Als Beleg hierfiir fithrt Pagden, wie schon Fabian,
unter anderem einen Text Joseph-Marie de Gérandos aus dem Jahre 1800
an. De Gérando, ein Mitglied der franzdsischen Société des observateurs
de I’homme, richtet sich in diesem Text an verschiedene Forscher, die
wenig spéter nach Australien und ins innere Afrikas aufbrechen sollten.
Er will ihnen methodische Hinweise zur richtigen Beobachtung der »wil-
den Volker« mit auf den Weg geben und bedient sich dabei des Bildes
der Reise im Raum als einer Zeitreise (eines Bildes, das spéter zu einem
zentralen Topos der europdischen Reiseliteratur geworden ist — und das
uns dementsprechend in dieser Arbeit noch wiederholt begegnen wird).
»Der philosophische Reisende«, erklért de Gérando,

»der in die entferntesten Teile der Erde reist, durchquert in Wahrheit die Abfol-
ge der Zeitalter; er reist in die Vergangenheit; jeder Schritt, den er macht, ist ein
Jahrhundert, das er zuriicklegt. Die unbekannten Inseln, die er erreicht, sind fiir
ihn die Wiege der menschlichen Gesellschaft. Jene Voélker, die unsere ignorante
Eitelkeit verachtet, geben sich ihm als antike und majestitische Monumente
vom Ursprung der Zeiten zu erkennen [...].«

Und weiter heilit es, die fremden Volker zeigten dem Reisenden den
»Zustand unserer eigenen Vorfahren«, die »fritheste Geschichte der
Welt« auf (De Gérando 1978: 131f.; meine Ubers.). Vorausgesetzt wird
nicht nur eine prinzipielle Vergleichbarkeit, sondern geradezu eine Ent-
sprechung der heutigen >Primitiven< mit den »primitiven< Urahnen der
Europier, die Riickschliisse von den einen auf die anderen zulésst. Diese
Gleichsetzung wurde zum Grundinstrumentarium der modernen anthro-
pologischen Theorie. Einer ihrer Hauptvertreter war Edward Burnett Ty-
lor, nach dessen grundlegenden Biichern Primitive Culture (1871) und
Anthropology (1881) sich die gesamte Menschheit in drei Entwicklungs-
stadien unterteilen ldsst. Alle Volker sind entweder »wild«, »barbarisch«
oder »zivilisiert« (Tylor 1946: I, 18f; meine Ubers.). Diese Entwick-
lungsstadien, die das zivilisierte Europa nacheinander durchlaufen hat,
existieren heute nebeneinander — alles jenseits von Europa ist, so be-
trachtet, vor Europa (vgl. McGrane 1989: 94). So sind die Ureinwohner
Brasiliens wild, diejenigen Neuseelands barbarisch, und beide zusammen
konnen den Europdern Auskunft geben tiber den »Fortschritt der Zivilisa-

42

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

tion« (Tylor 1946: I, 19; meine Ubers.)."” Alle Differenzen werden er-
klart als bloBe Entwicklungsunterschiede in einem ansonsten fiir alle
Menschen identischen Evolutionsprozess. Das Andere wird angeglichen
an das Eigene, von dem ausgegangen wird und das als universaler Maf3-
stab gesetzt wird, was die behaupteten Unterschiede zu reduzieren
scheint.'® Gleichzeitig impliziert diese Theorie jedoch ein duBerst rigides
Differenzkonzept. »Wir< und »sie< stehen demzufolge weder in rdumli-
cher noch in zeitlicher Hinsicht auf gemeinsamem Boden. Folgerichtig
ist in einem 1878 erschienenen Reisebericht des beriihmten Afrikafor-
schers Henry M. Stanley iiber die schwarzen Einwohner Sansibars zu le-
sen, diese seien soeben erst in die »Eisenzeit« eingetreten und sdhen sich
nun Nationen ausgesetzt, die sie mit mehr als 4000 Jahren des Fort-
schritts abgehéngt — Stanley sagt wortlich: »hinter sich gelassen« — hit-
ten (Stanley 1988: I, 38; meine Ubers.). Was beide trennt, ist ein unein-
holbarer kulturevolutionérer Vorsprung.

1.4 Zum historischen Wandel der
europaischen Grenzkonstruktionen

Wie schon der Ethnologe Nicholas Thomas bemerkt hat, ist in der Flut
von Arbeiten zu europdischen Selbst- und Fremdbildern auffallend wenig
zum historischen Wandel dieser Bilder — und vor allem zum Wechsel ih-
rer epistemologischen bzw. diskursiven Voraussetzungen — geschrieben
worden (vgl. Thomas 1994: 68). Rekonstruktionen >kolonialer Diskurse«
in der Tradition von Edward Saids Orientalism tendieren haufig dazu,
diese Diskurse als statisch und monolithisch zu begreifen. So kontinuier-
lich sich der Prozess der Grenzziehung aber auch iiber Epochen hinweg
fortsetzte, so sehr dnderte sich die Episteme, auf deren Grundlage die
Grenzen definiert wurden. Das Andere blieb zwar das Andere (wenn
auch in unterschiedlichen Besetzungen), die Unterscheidungskriterien
blieben jedoch keinesfalls dieselben, das heiflit, die Art und Weise, die
Alteritit des Anderen zu definieren, wandelte sich. Nun ist es freilich
problematisch, diese Verdnderungen im Sinne vollkommener Briiche und
Ablosungen festzumachen und historisch zu generalisieren. Mindestens
ebenso problematisch ist es allerdings, ginzlich auf eine solche Histori-
sierung zu verzichten. Denn solange die Frage nach der historischen Spe-

17 An anderer Stelle bemerkt Tylor entsprechend: »[...] the European may
find among the Greenlanders or Maoris many a trait for reconstructing the
picture of his own primitive ancestors« (Tylor 1958: 21).

18 V.Y. Mudimbe spricht diesbeziiglich von »intellectual procedures for redu-
cing non-Western otherness to Western sameness« (Mudimbe 1988: 72).

43

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

zifitdt bestimmter Alterititskonzepte nicht gestellt wird, kann potenziell
Jjede Fallstudie als allgemeingiiltig fiir »die« westliche Beziehung zum
Anderen tiberhaupt betrachtet werden (egal ob sie nun frithneuzeitliche
spanische Texte iiber die Neue Welt behandelt oder englische Afrika-
Reiseberichte des spéten 19. Jahrhunderts zum Thema hat). Mit anderen
Worten: Die Alternative zu einer gewissen historischen Generalisierung
ist die Gefahr einer noch grofleren Generalisierung, wie auch Thomas zu
bedenken gibt (vgl. ebd., 69).

Den ersten Versuch, eine »history of the different conceptions of
difference« (McGrane 1989: ix) zu schreiben, hat Bernard McGrane in
seinem Buch Beyond Anthropology. Society and the Other unternommen.
In jeweils einem Kapitel analysiert McGrane das dominante Bild des
»nicht-europdischen Anderen« in insgesamt drei Epochen, der Renais-
sance, der Aufkldrung und dem 19. Jahrhundert. Dabei argumentiert er
abwechselnd mit dem bereits erléduterten Kuhn’schen Begriff des Para-
digmenwechsels und Michel Foucaults Konzept der epochenspezifischen
Episteme." Eine hiufig von ihm verwendete Metapher ist die des (Wis-
sens-)Horizonts, womit er das umschreibt, was andernorts auch als »ge-

19 In seinem 1966 erschienenen Buch Die Ordnung der Dinge stellt Michel
Foucault die Frage nach den Bedingungen, durch die Erkenntnisse moglich
werden. Foucault zufolge sind die Erkenntnisméglichkeiten begrenzt, man
kann sagen: epistemologisch determiniert. Alles, was die gegebene Ord-
nung eines bestimmten »epistemologische[n] Feld[s]« (Foucault 1974b: 24)
verlésst, ist schlicht »unmdéglich zu denken« (ebd., 17). Da sie laut Foucault
historische Aprioris darstellen (vgl. zu diesem Begriff v.a. Foucault 1981:
183-190), lassen sich die Epistemen beschreiben als »Vorbedingungen des
Erkennens wie die transzendentalen Formen, die sich aber nur wihrend ei-
ner begrenzten Periode der Geschichte halten und ihren Platz anderen abtre-
ten, sobald ihre Kraft sich erschopft« (Piaget 1973: 126) — in dieser Eigen-
schaft mit Thomas Kuhns Paradigmen vergleichbar, wie schon der hier zi-
tierte Jean Piaget in seinem Buch Le structuralisme von 1968 unterstrich
(vgl. ebd., 126f.). Dazu ist zu sagen, dass Foucault, was die Klassifikation
seines Werkes betraf, wohl nichts mehr hasste, als die Zuordnung zum
Strukturalismus und dass er — gelinde gesagt — dementsprechend wenig mit
Piagets Buch anfangen konnte, dessen Foucault-Kapitel den Titel »Ein
Strukturalismus ohne Strukturen« tragt (vgl. Foucaults abfillige Bemer-
kungen tiber Piaget in Foucault 2001: 396f.). Dem kann allerdings zweierlei
entgegensetzt werden. Erstens verbietet einem auch Foucaults Bezeichnung
all jener, die in seiner Archdologie strukturalistische Ziige erkennen, als
»Dummképfe, Naivlinge und Ignoranten« (ebd., 397) nicht, Parallelen fest-
zustellen. Zweitens haben auf die Analogie zu Thomas Kuhn auch Autoren
verwiesen, die Foucault ausdriicklich »[jlenseits des Strukturalismus« ver-
orten. Dreyfus und Rabinow weisen in dem so betitelten Abschnitt ihres
Buchs wiederholt auf Analogien zwischen Kuhn und Foucault hin und deu-
ten an, dass Foucaults Archédologie von einer Auseinandersetzung mit
Thomas Kuhns Paradigmabegriff hitte profitieren konnen (vgl. Dreyfus/
Rabinow 1994: 77-104; hier: 84f., 102f.).

44

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

neral interpretive paradigm« (ebd., x) bezeichnet wird: das Paradigma,
auf dessen Grundlage das Andere interpretiert und beschrieben wird, das
also das Wissen vom Anderen bestimmt. Den Ubergang von einem Para-
digma zum néchsten schildert McGrane als radikalen Bruch. So wurde
Alteritdt ihm zufolge in der Renaissance (impliziert wird: nur in der Re-
naissance) liber Glaubensunterschiede definiert; das Andere begann dort,
wo das Christentum endete. In der Aufkldrung dagegen wurde das Ande-
re tiber das Fehlen eines aufgeklarten Wissens identifiziert, als abergldu-
bisch und unwissend. Im 19. Jahrhundert schlieBlich dringte sich die
geologische und evolutiondre Zeit zwischen Europa und das nicht-
europidische Andere, ein Paradigmenwechsel, welcher in McGranes Dar-
stellung einen weit groBeren Einschnitt bedeutete. Mit einigem Pathos
beschreibt er die Herausbildung dieses Paradigmas als eine Flutwelle, die
langsam aber stetig auf dem flachen Horizont der Aufklarung aufgestie-
gen sei, um eine »sudden, epistemologically violent eruption of time into
space« (ebd., 88f.) herbeizufithren. Diese Formulierung, die den Para-
digmenwechsel anschaulich dramatisiert, aber wenig erklért, zeigt eine
Schwiche der McGrane’schen Argumentation: Sie prisentiert die Ge-
schichte der europdischen Alteritdtskonzepte als eine Abfolge miteinan-
der unvereinbarer Paradigmen, die als Revolutionen aus dem Nichts zu
kommen scheinen. Dieses Problem teilt McGranes Arbeit mit der von ihr
als Modell verwendeten Ordnung der Dinge Michel Foucaults.* Hat

20 Anders als Kuhns Paradigma bleibt die Episteme Foucaults seltsam ano-
nym. Sie ist nicht riickfithrbar auf den revolutiondren Ansatz eines be-
stimmten, identifizierbaren Autors, der sich erfolgreich durchsetzt, um fort-
an das wissenschaftliche Denken und Schreiben zu lenken, und ebenso we-
nig scheint sie abhidngig vom bestimmenden Einfluss anderer &uflerer Fak-
toren. Infolgedessen erscheint der Ubergang von einer Episteme zur nichs-
ten — ein »radikales Ereignis« (Foucault 1974b: 269), das laut Foucault mit
»Plotzlichkeit« und »Griindlichkeit« nicht nur eine Wissenschaft »reorgani-
siert«, sondern »dhnliche Verinderungen in offensichtlich sehr verschiede-
nen Disziplinen« (ebd., 12) herbeifithrt — als etwas, das einfach geschieht,
»archdologisch« rekonstruierbar, aber nicht erkldrbar. Foucaults Art der his-
torischen Analyse sagt nur, dass der Wechsel stattgefunden hat, nicht wa-
rum (aufgrund welcher historischen Krifte geschweige denn Subjekte). Im
Vorwort zur deutschen Ausgabe von Die Ordnung der Dinge kommt Fou-
cault ausdriicklich auf das »Problem der Kausalitit« (ebd., 13) zu sprechen.
Aufgrund seiner Skepsis gegeniiber »traditionellen Erklarungen« (ndmlich:
»Zeitgeist, technologische oder soziale Veranderungen, Einfliisse verschie-
dener Art«), erklédrt Foucault hier, habe er es vorgezogen, die »Frage nach
den Ursachen« beiseite zu lassen und sich stattdessen darauf zu beschrin-
ken, »die Transformationen selbst zu beschreiben« (ebd., 14). Foucault er-
hebt demzufolge also gar nicht den Anspruch, vermeintliche Ursachen be-
nennen zu kénnen, sondern sein Ansatz will eher deskriptiv als erkldrend
sein. Dagegen kann allerdings eingewandt werden, dass die Rede von ei-
nem >historischen Aprioric< letztlich doch eine — noch dazu problematische —

45

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Said, wie oben argumentiert wurde, den Fokus zu stark auf die histori-
sche Kontinuitét spezifischer Differenzkonstruktionen gelegt, so klam-
mert McGrane (wie Foucault in Die Ordnung der Dinge) seinerseits die
Kontinuitdt in der Diskontinuitit aus. Dies ist nicht minder problema-
tisch, wie schon das erste hier beschriebene Paradigma zeigt: Die religio-
se Definition kultureller Grenzen blieb keineswegs auf die Renaissance
beschrinkt, wie bereits die zu Beginn von Abschnitt 1.1.2 zitierte Passage
aus Georg Forsters Reise um die Welt deutlich macht; sie wurde spater
allenfalls durch andere Unterscheidungskriterien iiberlagert und verlor an
Gewicht — als einer jener »ways of perceiving alterity that remain salient
and available, if in varying forms, over time« (Thomas 1994: 68). Der
von McGrane verwendete Paradigmabegriff ist insofern irrefithrend, als
er die epochale AusschlieBlichkeit bestimmter Arten und Weisen, das
Andere zu denken, behauptet. Statt von vollstindigen Ablosungen sollte
eher von Akzentverschiebungen gesprochen werden. Denn wie eine ver-
gleichende Analyse von Texten aus unterschiedlichen historischen Kon-
texten nahelegt, ist weniger von einem Nacheinander verschiedener
Wahrnehmungs- und Darstellungsformen auszugehen als vielmehr von
einem Nebeneinander von Moglichkeiten, die, je nach Kontext, unter-
schiedlich akzentuiert werden.

Zumindest ansatzweise in diese Richtung geht auch Nicholas Tho-
mas in seinen Ausfiihrungen zur Entwicklung der europdischen Alteri-
titskonzepte, wenn er von »long-term shifts« (ebd.) spricht. Gleicherma-
Ben an Fabian wie an McGrane ankiipfend, beschreibt Thomas nicht
zweli, sondern nur eine solche Verschiebung (vgl. ebd., Kap. 3). Demzu-
folge wurde der Unterschied zwischen den europdischen Eroberern und
den Bewohnern der »Neuen Welt« in Renaissancetexten noch hauptsich-
lich an der Religion festgemacht (man konnte hinzufiigen: an kulturellen
Praktiken im Allgemeinen), ab dem 18. Jahrhundert dagegen berief man
sich zunehmend auf »natiirliche(, das heifit anatomische, physiognomi-
sche und auch psychologische Unterscheidungskriterien. In Anschluss an
Fabians Begriff der Naturalisierung der Zeit kann dieser Prozess als Na-
turalisierung der Differenz beschrieben werden. Exemplarisch hierfiir ist
der von Thomas angefiihrte Titel eines Abschnittes der Observations

Art von Kausalitdt konstruiert: »Im nachhinein wird jeweils alles so be-
schrieben, als hitte es sich als notwendige Ableitung aus einem >histori-
schen Apriori< ergeben miissen, wihrend das historische Apriori doch nur
ein ins Transzendentale [...] projizierter Rechtfertigungsgrund fiir den fakti-
schen Bestand dieser existierenden diskursiven Ordnung ist« (Frank, M.
1984: 148). Oder, einfacher gesagt: »[D]ie »archdologischen Definitionen<
Foucaults laufen darauf hinaus, hintennach zu erzihlen, was geschehen ist,
als ob dies a priori aus der Kenntnis ihrer episteme hitte abgeleitet werden
konnen« (Piaget 1973: 125).

46

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. GRENZZIEHUNGEN

made during a Voyage round the World von 1778, in der Johann Rein-
hold Forster (der Vater des bereits zitierten Georg Forster) seinen Ge-
genstand wie folgt benennt: »the VARIETIES of the HUMAN SPECIES, rela-
tive to COLOUR, SIZE, FORM, HABIT, and NATURAL TURN OF MIND in the
NATIVES of the SOUTH-SEA ISLES« (zit. n. ebd., 84). Wie Nicholas Tho-
mas zu Recht hervorhebt, ist die hier deutlich werdende Verlagerung der
Grenzen von der Ebene der Religion auf die der Natur von weit grundle-
genderer Bedeutung fiir die Geschichte der europdischen Alteritdtskon-
zepte als die hiufig betonte Entwicklung von weitgehend positiv konno-
tierten Fremdbildern — dem >edlen Wilden< — im spédten 18. Jahrhundert
zum zunehmenden Rassismus der ethnographischen Beschreibungen im
19. Jahrhundert (vgl. ebd., 79f.). Denn egal ob »noble« oder »ignoble«,
der »Wilde« wurde von nun an »in terms of naturalized typification and
essentialized difference« (Edmond 1997: 7) betrachtet. Andere Volker,
Gesellschaften oder Rassen (Kategorien, die hdufig synonym verwendet
wurden) konnten fortan mittels ihnen von »Natur aus< eigener Charakte-
ristika klassifiziert werden, was die Erstellung scheinbar objektiver evo-
lutionistischer Hierarchien ermdglichte.

Betrachtet man die Geschichte europdischer Selbst- und Fremdbilder
in der kolonialen Reiseliteratur genauer, so zeigt sich, dass die beiden
hier beschriebenen Akzentverschiebungen — von der kulturellen zur »na-
tiirlichen< Differenz, von der rdumlichen zur zeitlichen Distanz — zu-
sammen wirkten (vgl. ebd., 8). Je nachdem, wie die Grenzen primér defi-
niert wurden, anhand von Kulturunterschieden oder von »natiirlichens,
sprich rassischen Differenzen, stand die rdumliche oder die zeitliche Di-
mension im Vordergrund. Die oben beschriebene Gleichsetzung von
geographischer und zeitlicher Distanz ging mit der Neudefinition der
Grenzen im Sinne der Naturgeschichte einher. Dabei handelte es sich,
wie gesagt, um keine vollstindige Ablosung. Raumliche und zeitliche
Distanzierung blieben vielmehr iiberlagert und verstirkten sich gegensei-
tig. Es lédsst sich aber deutlich eine Akzentverschiebung beobachten. Ein
Ziel der nichsten Kapitel wird sein, die hier angedeutete Durchsetzung
des evolutionistischen Paradigmas sowie dessen Wandel in der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts anhand ausfiihrlicherer Textanalysen nach-
zuzeichnen. Diese diskurshistorische Entwicklung, so soll gezeigt wer-
den, war eine entscheidende Voraussetzung fiir die verschiedenen Er-
scheinungsformen der kulturellen Einflussangst in der Reiseliteratur des
19. Jahrhunderts: Mit der Naturalisierung der Differenz riickte das Ande-
re in bedrohliche Nihe, die Grenze wurde zunehmend instabil.

Wenn Literatur den in diesem Kapitel beschriebenen Beitrag zur dis-
kursiven Konstruktion kultureller Identitdt und Alteritit leistet, indem sie
Grenzen inszeniert, so ist es von besonderem Interesse, wie sie das Phé-
nomen der Grenziiberschreitung in diese Inszenierung integriert. In sei-

47

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

ner »Préface a la transgression« macht Michel Foucault eine grundsétz-
liche Feststellung, die einen fiir die hier verfolgte Fragestellung duflerst
relevanten und leicht zu iibersehenen Zusammenhang betont: »Die Gren-
ze und die Uberschreitung verdanken einander die Dichte ihres Seins: ei-
ne Grenze, die nicht iiberschritten werden konnte, wire nicht existent;
eine Uberschreitung, die keine wirkliche Grenze iibertrite, wire nur Ein-
bildung« (Foucault 1974a: 37). Daraus ergibt sich fiir die diskursive
Grenzarbeit eine scheinbar paradoxe Situation. Einerseits muss die raum-
liche und zeitliche Distanz zwischen Europa und Nicht-Europa von den
Autoren, Erzéhlern oder Protagonisten immer wieder iiberwunden wer-
den, damit die kulturelle Differenz zwischen dem Eigenen und dem An-
deren aufgezeigt, die Grenze also sichtbar gemacht werden kann; ande-
rerseits muss die Distanz aufrechterhalten werden, damit die Grenze
sichtbar bleibt. Die rdumliche Grenziiberschreitung darf mit anderen
Worten keine kulturelle sein. Das zweite und wichtigste Ziel dieser Ar-
beit wird sein, das Zusammenspiel von Grenzziehung und Transgression
in der literarischen Inszenierung kultureller Grenzen zu analysieren. Mit
der These von der Tabuisierung der Grenziiberschreitung wird dafiir im
nichsten Kapitel eine Grundlage geschaffen.

48

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

1.1 Kulturelles Grenzgangertum in der
Geschichte der europdischen iiberseeischen
Expansion

11.1.1 Das Fremdbild des >indianisierten< WeiBen

Abb. 1: »Ein Weifser!« (Hergé 1988: 48)

Mit diesem erstaunten Kommentar seines Protagonisten ruft L ‘oreil cas-
sé, das in den 1930er Jahren entstandene sechste Abenteuer des belgi-
schen Comichelden Tintin,' die Tatsache in Erinnerung, dass européische
Reisende in den Tropen nicht nur auf exotische Landschaften, Tiere und
Kulturen treffen konnten, sondern unter Umstinden auch auf zivilisati-
onsabtriinnige Weille. Hergés Comic aus der weltberithmten, in {iber

1 Die schwarz-weile Urfassung des Comics erschien zwischen 1935 und
1937 in Le Petit Vingtieme. Als farbiger Band wurde L oreil cassée
(deutsch: Der Arumbayafetisch) erstmals 1943 ver6ffentlicht.

49

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

fiinfzig Sprachen Ubersetzten Tintin-Serie spielt in einem fiktiven siid-
amerikanischen Staat. Der junge Reporter Tintin forscht hier nach den
Hintergriinden eines mysteriosen Diebstahls. Aus einem belgischen V6l-
kerkundemuseum ist ein Fetisch entwendet worden. Bei seinen Recher-
chen gerit Tintin in das Gebiet der Arumbayas, eines allgemein gefiirch-
teten Indianerstammes. Zuvor ist ihm von verschiedenen Seiten berichtet
worden, dass der letzte Européer, der sich in diese Region gewagt habe —
ein englischer Forscher namens Ridgewell —, nie von dort zurtickgekehrt
sei. Von seinem verdngstigten einheimischen Begleiter im Stich gelas-
sen, findet sich Tintin schlieBlich alleine im Urwald wieder, »dans un
pays hostile« (Hergé 1984: 47), wie es im franzosischsprachigen Original
heif3it, »in einem feindlichen Land« (eine Stelle, die in der deutschen
Ubersetzung ausgelassen wurde). Die beim Protagonisten wie beim Leser
aufgebaute Erwartungshaltung wird nicht enttduscht: Allen Ankiindigun-
gen entsprechend wird Tintin, kaum allein, mit Pfeilen beschossen. Der
Schiitze allerdings entpuppt sich nicht als ein blutriinstiger Arumbaya,
sondern — zu Tintins groBer Uberraschung — als ein Européer. Es handelt
sich um den verschwundenen Forscher Ridgewell, der, wie wir nun er-
fahren, keineswegs verirrt, gefangen oder tot ist, sondern freiwillig und
in Frieden mit den Arumbayas lebt. Auf Tintins verwunderte Bemerkung
»Ridgewell? Der Forscher? Alle glaubten, Sie seien tot« (Hergé 1988:
48) entgegnet der Englénder:

Abb. 2: »Sehr gliicklich bei den Arumbayas« (Hergé 1988: 48)

Hergé konnte fiir diese Episode auf reiches Material zurtickgreifen. So
dhnelt die Darstellung des langhaarigen und vollbértigen Briten Illustra-

50

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

tionen aus populdren Jugendbuchversionen von Daniel Defoes Robinson
Crusoe, wihrend die Geschichte des verschwundenen Forschers an einen
bekannten historischen Fall erinnert. Der schottische Missionar David
Livingstone galt ebenfalls als verschollen, bis ihn der Reporter und spéte-
re Afrikaforscher Henry Morton Stanley mit viel Getose >wiederentdeck-
te<. Stanleys 1872 erschienener Bestseller How I Found Livingstone be-
scherte der Menschheit die Anekdote von den berithmten BegriiBungs-
worten Stanleys in der afrikanischen Wildnis — »Dr. Livingstone, I pre-
sume?« (Stanley 1969: 412) — und trug entscheidend zur Apotheose des
Missionars zu einem britischen Nationalheiligen bei (vgl. ebd., 430). Vor
Stanleys Expedition waren Geriichte aufgekommen, der weise Schotte
wolle gar nicht in die Zivilisation zuriickkehren, er sei verwahrlost und
habe sich in seiner Isolation auf unziemliche Weise den Afrikanern an-
gendhert. All diese Gertichte wollte Stanley nun auf einen Schlag aus-
raumen. Uber die duBere Erscheinung des Missionars bemerkte er: »His
dress, when first I saw him, exhibited traces of patching and repairing,
but was scrupulously clean« (ebd., 429). Dem lie Stanley weitere De-
mentis folgen, wobei er sich das vielleicht wichtigste fiir den Schluss
aufhob: »As to the report of his African marriage, it is unnecessary to say
more than that it is untrue, and it is utterly beneath a gentleman even to
hint at such a thing in connection with the name of Dr. Livingstone«
(ebd., 430f).

Hergés L oreil cassé greift auf humorvolle und ironische Weise zent-
rale Aspekte dieser und anderer Episoden aus der langen europiischen
Tradition der kolonialen Reiseliteratur auf. Der Comic zeigt in sehr an-
schaulicher, wenn auch bewusst vereinfachter Form eine interkulturelle
Begegnung der besonderen Art: zwischen einem Reisenden (in der Klei-
dung der >Zivilisation<) und einem Uberldufer (mit deutlichen Anzeichen
der »Verwilderung<). Wenn sich das vorliegende Kapitel dieser speziellen
Art der interkulturellen Begegnung widmet, so tragt es damit der oft
iibersehenen Tatsache Rechnung, dass der europdische Alteritétsdiskurs
neben Bildern des Anderen — des Indianers, des Afrikaners, des Orienta-
len — auch das Fremdbild des »indianisiertens, »afrikanisiertenc, »orienta-
lisierten< Européers hervorgebracht hat. Die literarische Inszenierung von
Grenzen ist unweigerlich mit der Figur des Grenzgéngers verbunden. Es
ist die Darstellung dieses Grenzgéngers, die in den folgenden Abschnit-
ten interessieren wird. Wie passt das Phanomen des Grenzgehens mit den
in der Einleitung referierten Beobachtungen zum europdischen Unwillen
zur Akkulturation zusammen?

51

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

11.1.2 Gonzalo Guerrero und
Alvar Nufiez Cabeza de Vaca

In einem Abschnitt seiner Geistes- und Kulturgeschichte der europdii-
schen iiberseeischen Begegnung thematisiert schon Urs Bitterli die »ge-
heimnisvolle Faszinationskraft« (Bitterli 1991: 86-87; hier: 86), die nicht
erst mit der Modeerscheinung des »edlen Wilden< im achtzehnten Jahr-
hundert von fremden Kulturen auf europdische Reisende und Kolonisten
ausging. Als Zeichen dieser Faszinationskraft fithrt er Beispiele von Eu-
ropdern an, die in verschiedenen Phasen der westlichen Expansion
Schiffscrew oder Siedlung verlieen, um in indigenen Gesellschaften zu
leben und sich deren Lebensweise anzupassen. Leider beschrinkt sich
Bitterli darauf, dieses stark vernachldssigte Kapitel der modernen Kolo-
nialgeschichte in einem kleinen Exkurs anzureiflen. Der entsprechende
Abschnitt endet mit der Bemerkung: »Es wire ein lohnendes, freilich
auch ein schwieriges Unterfangen, der legendenumwobenen Geschichte
solcher »Zivilisationsfliichtlinge< nachzugehen. Wir miissen uns hier mit
einem kurzen Hinweis auf dieses Phdnomen begniigen, das die Geschich-
te der europdisch-iiberseeischen Beziehungen bis in die Gegenwart hi-
nein begleitet hat« (ebd., 87). Eine umfangreichere historische Untersu-
chung zum Phinomen des »kulturellen Uberlaufens«, wie Bitterli es be-
nennt, bleibt bis heute ein Desiderat. Doch zumindest Ansatzpunkte da-
fiir finden sich tiber verschiedene Arbeiten zur kolonialen Kulturbegeg-
nung verstreut.

Tzvetan Todorov zum Beispiel setzt sich anhand ausgewahlter Bei-
spiele aus der frithen amerikanischen Kolonialgeschichte mit dem Pha-
nomen der »Identifikation mit der indianischen Kultur und Gesellschaft«
(Todorov 1985: 232) seitens der spanischen Kolonisten auseinander. Er
beginnt mit dem, wie er sagt, »klarste[n] Beispiel« (ebd., 233), von dem
zwei — teils leicht voneinander abweichende — historische Quellen be-
richten:* 1511 erlitt ein spanisches Schiff auf der Reise von El Darién
nach Santo Domingo Schiffbruch. Die Mannschaft (oder, je nach Quelle,
ein Teil der Mannschaft) konnte sich in ein Ruderboot retten und erreich-
te die Kiiste Yucatans. Das weitere Schicksal der Uberlebenden hielt
Diego de Landa, der spitere Bischof von Yucatdn, in seinem 1566 ent-
standenen Bericht aus Yucatdn fest. Diesem Bericht zufolge fielen die
Spanier einem Kaziken in die Hénde, der mehrere von ihnen den Géttern
opfern lieB. Die anderen konnten zwar entkommen, gerieten jedoch an

2 Die bei Todorov zitierte Relacion de las cosas de Yucatan von Diego de
Landa ist inzwischen in deutscher Ubersetzung erschienen: Landa 1993; zur
Geschichte der Schiftbriichigen vgl. ebd., 11f. Eine etwas andere Version
dieser Geschichte findet sich bei Diaz 1982: 66.

52

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

einen weiteren Hauptling, der sie als Sklaven benutzte. Nur zwei, Ge-
ronimo de Aguilar und Gonzalo Guerrero, waren noch am Leben, als
1519 Cortés mit seinen Truppen in die Gegend vorstieB. Wéhrend Agui-
lar, von Cortés freigekauft, dessen Dolmetscher wurde, kehrte Guerrero
nicht in die Reihen seiner Landsleute zurtick:

»[...] Guerrero ging, da er die einheimische Sprache verstand, nach Chectemal,
welches das Salamanca von Yucatan ist, und dort nahm ihn ein Hauptling auf,
der Nachancan hieB; er tibertrug ihm die Kriegsangelegenheiten, was Guerrero
sehr gut erledigte, denn mehrmals besiegte er die Feinde seines Herrn und lehr-
te die Indios den Kampf, indem er ihnen zeigte, (wie) man Schanzen und Boll-
werke anlegt; dadurch und weil er sich wie ein Indio benahm, erwarb er grofes
Ansehen, und sie verheirateten ithn mit einer sehr vornehmen Frau, mit der er
Kinder hatte; und deshalb versuchte er niemals, sich zu retten, wie Aguilar es
getan hatte, vielmehr schnitt er sich Zeichnungen in die Haut, lieB sich das Haar
wachsen und durchbohrte sich die Ohren, damit er Ohrringe wie die Indios tra-
gen konnte, und man darf glauben, daB er wie sie zum Gotzendiener wurde.«
(Landa 1993: 11f.)

Guerrero ist fiir Todorov Beispiel einer »vollstindigen Identifikation«
(Todorov 1985: 233), insofern er Sprache und Brauchtum, Religion und
Sitten der Azteken gleichermaflen tibernahm. Bernal Diaz’ Wahrhafter
Geschichte der Entdeckung und Eroberung von Mexiko zufolge ging
Guerreros Assimilation sogar so weit, dass er Cortés’ Aufforderung, sich
den spanischen Truppen anzuschlieBen, ausdriicklich verweigerte.> Auf
Aguilars Uberredungsversuche habe Guerrero entgegnet, ein solcher
Schritt sei ihm nach seiner Integration in die einheimische Gesellschaft
nicht mehr moglich. Hervorzuheben ist dabei, dass Guerrero nicht nur
seine familidre Bindung an die andere Kultur als Hinderungsrund fiir ei-
ne Riickkehr anfiihrt, sondern auch die Intoleranz seiner Landsleute, die
ihn mit seinen duferlichen Verdnderungen nicht akzeptieren wiirden:

»Bruder Aguilar, ich habe mich hier verheiratet, bin Vater von drei Kindern
und gelte in diesem Land soviel wie der Kazike, wenn es Krieg gibt. Gehe du
mit Gott! Ich kann mich nicht mehr unter meinen Landsleuten sehen lassen.
Mein Gesicht ist bereits auf indianische Weise entstellt, und meine Ohren sind

3 Nachdem Cortés von den Einheimischen an verschiedenen Orten mehrmals
das Wort »Castilan, Castilan« gehort hatte, kam ihm der Gedanke, dass sich
bereits Spanier in dem Land aufhalten kénnten. Nach entsprechenden Er-
kundungen erfuhr er von der Versklavung Aguilars und Guerreros. Er lie3
ihnen Glasperlen fiir ihre Auslosung sowie einen Brief iibermitteln, in dem
er sie aufforderte, zu ihm zu stoBen. Doch nur Aguilar erschien. Vgl. Diaz
1982: 60-67.

53

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

durchbohrt. Was wiirden die Spanier zu mir sagen, wenn sie mich in diesem
Aufzug erblickten. Sieh einmal die drei Jungen an, was sie fiir liebe Kinder
sind.« (Diaz 1982: 62)

Auch nach Aguilars Ermahnung, er kénne doch »sein Seelenheil nicht
fiir eine indianische Frau opfern« sowie dem Hinweis, er solle Frau und
Kinder eben mit sich nehmen, wenn er sich nicht von ihnen trennen wol-
le, blieb Guerrero demzufolge stur: »[Aguilar] mochte ihm [...] sagen,
was er wollte. Der Mann blieb unter den Eingeborenen« (ebd.). Wie To-
dorov anmerkt, gibt es Hinweise, dass Guerrero schlieBlich auf der ande-
ren Seite, an der Spitze yucatekischer Einheiten kdmpfte und im Kampf
gegen die Heere der Konquistadoren fiel (vgl. Todorov 1985: 233).

In seiner Radikalitdt ist der Fall Guerrero sicherlich einmalig. Doch
ist er nicht der einzige Beleg dafiir, dass sich eine gewisse Offenheit fiir
die Kulturen der Neuen Welt einstellen konnte, wenn spanische Kolonis-
ten vom Trupp ihrer Landleute isoliert wurden und sich in exponierter
Lage mit diesen konfrontiert sahen — infolge eines Schiffbruchs, wie
Guerrero, oder aufgrund anderer Vorfille bei Entdeckungs- und Erobe-
rungsziigen —, wenn die kollektive Abschottung also infolge unvorher-
gesehener Ereignisse durchbrochen wurde.

Ein weiteres Beispiel dafiir ist Alvar Nufiez Cabeza de Vaca, der im
Juni 1527 mit dem Statthalter Panfilo de Narvaez von Sevilla in Richtung
Florida aufbrach, um an dessen grofer Expedition zu den weitgehend
unbekannten Gebieten im Norden des mexikanischen Golfes teilzuneh-
men. Cabeza de Vacas 1542 fertiggestellter Reisebericht Naufrages
zeichnet das Bild einer Ungliicksfahrt, die nach einer Serie von Katastro-
phen in den im Titel erwihnten Schiffbriichen kulminiert.* Cabeza de
Vaca gehort zu den wenigen Uberlebenden. Die Besatzung seines Schif-

4 An der amerikanischen Kiiste angekommen, beschlieft Narvaez, einen Vor-
stol} ins Innere zu wagen, wozu er die Expedition in eine Land- und eine
Flottenabteilung aufteilt. Wéhrend Erstere zu FuB} ins Landesinnere vor-
dringt, soll Letztere weiter an der Kiiste entlang segeln — beabsichtigt ist,
dass man sich spéter in einem verabredeten Hafen wiedertrifft. Der verab-
redete Punkt liegt in Wahrheit jedoch viel weiter entfernt als die fehlerhat-
ten Seekarten mit falschen Langenbestimmungen anzeigen. Vor allem aber
erweist sich der VorstoB3 in vollig unbekanntes Territorium als unverant-
wortliches Risiko. Die Landabteilung kommt nur sehr mithsam vorwirts,
stoBt kaum auf Nahrungsmittel und wird immer wieder von Indianern an-
gegriffen. Noch mehr Teilnehmer der Expedition fallen Krankheiten zum
Opfer. Auf dem Landweg offensichtlich in eine Sackgasse geraten, baut
man in einer Bucht schliefSlich fiinf primitive Boote, wonach sich die Un-
gliicksserie auf See fortsetzt: Tod durch Verhungern und Verdursten, bei
weiteren Angriffen von Indianern wihrend Landungen zur Trinkwasser-
beschaffung sowie nach Kentern im Sturm.

54

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

fes wird, ohne Kleider und bis auf die Knochen abgemagert, auf eine In-
sel vor der texanischen Kiiste gespiilt. Dort nehmen Indianer die Spanier
auf und verteilen sie auf verschiedene Dorfer. Cabeza de Vaca bleibt et-
was mehr als ein Jahr auf der von ihm so benannten »Ungliicksinsel«, wo
er, sehr zu seinem Leidwesen, harte korperliche Arbeit verrichten muss.
Nachdem ihm die Flucht auf das Festland gegliickt ist, wird er als Hand-
ler aktiv; er pendelt zwischen Kiiste und Landesinnerem und beliefert
beide Regionen mit Dingen, die dort Mangelware sind. Auf diese Weise
verbringt er insgesamt sechs Jahre »allein unter den Indianern« und geht
»nackt wie sie umher« (Cabeza de Vaca 1963: 68). Er lernt, sich in meh-
reren einheimischen Sprachen verstdndlich zu machen und lebt in ver-
schiedenen Staimmen. Ein Ziel behilt er dabei jedoch immer klar vor
Augen: sich sobald wie moglich mit anderen tiberlebenden »Christen«
zusammenzutun, um gemeinsam die Flucht zu wagen. Mit zwei Spaniern
und einem »Mohren« setzt er diesen Plan schlie8lich in die Tat um. Von
ihrem Aufenthaltsort in Texas brechen die vier Minner auf, wandern
durch das noérdliche und westliche Mexiko und erreichen nach einem be-
achtlichen Fuflmarsch 1536 schlieflich die Stadt Mexiko. Dass ihnen
dieses waghalsige Unternehmen gelingt, verdanken sie dabei vor allem
einer Tatsache: Sie erwerben sich einen Ruf als Heilkundige — die lokale
Heilpraxis des Anblasens ergénzen sie, angeblich mit durchschlagendem
Erfolg, durch Kreuzschlagen und christliche Gebete (vgl. ebd., 64) —, so
dass sie tiiberall freundlich empfangen und auferdem von einer stetig
wachsenden Zahl von Indianern auf ihrer Reise begleitet werden.’
Obwohl Cabeza de Vaca die Berufe der Eingeborenen ausiibt, sich
wie sie kleidet und wie sie isst, ist seine Identifikation, wie Todorov her-
vorhebt, »nie vollstindig«: »Er vergifit keinen Augenblick seine eigene
kulturelle Identitit« (Todorov 1985: 236). Seinem Bericht zufolge
schopft Cabeza de Vaca immer wieder Hoffnung aus seinem christlichen
Glauben; er und die anderen Schiftbriichigen bleiben fiir ihn »die Chris-
ten«, im Gegensatz zu »den Indianern«. Und nicht nur das: Er behalt
auch die kolonialistische Perspektive bei und bleibt von der Notwendig-
keit einer Missionierung der Eingeborenen iiberzeugt — er unternimmt
sogar selbst Konvertierungsversuche (vgl. Cabeza de Vaca 1963: 117).
»Cabeza de Vaca hat also nichts von einem Guerrero, und man kann sich
kaum vorstellen, dall er indianische Heere gegen die Spanier fiihrt, ja

5 »Wir heilten niemanden, versichert Cabeza de Vaca einmal, »der uns nicht
beteuert hitte, er sei gesund geworden« (Cabeza de Vaca 1963: 88). Der
grofite Heilungserfolg bestand Cabeza de Vaca zufolge in der Wiederbele-
bung eines Totgeglaubten »mit verdrehten Augen, ohne Pulsschlag« (ebd.,
86). Danach hitten er und seine Wegbegleiter der Nachfrage kaum noch
nachkommen kénnen.

55

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

nicht einmal, daB3 er sich eine indianische Frau nimmt und mit ihr Misch-
lingskinder hat« (Todorov 1985: 237).

Dessen ungeachtet lé4sst sich auch bei ihm beobachten, was Todorov,
etwas vereinfachend, als »Identifikation« bezeichnet. Es gibt eine Stelle,
gegen Ende seines Berichts, an der Cabeza de Vaca die Perspektive
wechselt. Als sie sich den spanischen Siedlungen annéhern, kommen die
vier Reisenden durch verschiedene fruchtbare, aber vollig entvolkerte
Gebiete, die von ihren Bewohnern aus Angst vor Gewalt und Menschen-
raub verlassen worden sind. Cabeza de Vaca versichert seinen Gastge-
bern darauf, den »Christen« nahelegen zu wollen, fortan keine Indianer
mehr zu toten oder zu versklaven (vgl. Cabeza de Vaca 1963: 119),
scheitert jedoch mit diesem Versuch:

»Wir gingen darauf aus, den Eingeborenen die Freiheit zu verschaffen, und als
wir dachten, dies erreicht zu haben, trat gerade das Gegenteil ein. Denn jene
Spanier hatten abgemacht, tiber die Indianer, die wir in Sicherheit und Frieden
entlassen hatten, herzufallen. Wie sie planten, fiihrten sie es aus. Sie schleppten
uns zwei Tage durch diese Ode, ohne Wasser, elend, ohne Weg.« (Ebd., 126;
Hervorh. hinzugefiigt)’

An dieser Stelle geraten die bindren Zuordnungen durcheinander. Es gibt
nicht mehr nur zwei Parteien, sondern drei: »jene Spanier«, »die India-
ner« und »uns«. Wahrend das Personalpronomen >wir< in weiten Teilen
des Berichts beliebig durch »Christen< oder »Spanier< substituierbar und
jeder dieser Begriffe klar durch die Unterscheidung von »>den Indianernc
definiert zu sein scheint, identifiziert Cabeza de Vaca sich und seine
Weggefihrten hier als ein Drittes — weniger ein Sowohl-als-auch (die

6 Todorov fiihrt hierflir allerdings andere, teils nicht sehr einleuchtende Ar-
gumente an. So schreibt er zum Beispiel, Cabeza de Vaca sei der Beruf des
fahrenden Héndlers »aus einem >europdischen< Grund angenehm« (Todo-
rov 1985: 236) und fugt spéter hinzu: Allein die Tatsache, dass Cabeza de
Vaca einen Bericht tiber sein Leben verfasst habe, verweise »eindeutig auf
seine Zugehorigkeit zur europdischen Kultur« (ebd., 237). In ersterem Ar-
gument wird Cabeza de Vacas Freude an der Freiheit zu reisen, wohin er
will, ungebunden und kein Sklave zu sein, schlicht — und dufBerst vage — als
»europdisch« identifiziert, wihrend letzteres Argument insofern wenig
schlagkriftig ist, als Cabeza de Vaca vor der Niederschrift seines Berichts
ja bereits zu seinen Landsleuten zuriickgekehrt war.

7 Im spanischen Original lautet die Textstelle: »[...] donde paresce cudnto se
engaflan los pensamientos de los hombres, que nosostros andabamos a les
buscar libertad, y cuando pensabamos que la teniamos, sucedio tan al
contrario, porque tenian acordado de ir a dar en los indios que envidbamos
asegurados y de paz; y ansi como lo pensaron, lo hicieron; llevaronnos por
aquellos montes dos dias, sin agua, perdidos y sin camino [....J« (Cabeza de
Vaca 2000: 122).

56

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

hybride Summe zweier Teile) als vielmehr ein Weder-noch —, das keiner
von beiden Gruppen vollstindig zugehorig, sondern gleichsam im Grenz-
raum, im Dazwischen angesiedelt ist. Cabeza de Vaca ist mit Sicherheit
kein Uberldufer in dem Sinne, dass er, Guerrero gleich, die Seite wech-
selt, er wird nicht zu einem white Indian. Nichtsdestoweniger kommt es
in seinem Text zu einer Destabilisierung der Grenze, die vermeintlich
klar zwischen »uns< und >ihnen«< unterscheidet. Man kann sagen: Fiir ei-
nen Moment verliert Cabeza de Vaca — als Figur seines eigenen Textes —
den genauen Ort innerhalb des Systems bindrer Differenzen, das damit
selbst ins Wanken gerit. Dieser »fleeting moment of destabilization in
the interstitial space« (Breinig/Lésch 2002: 27) kann mit einem von
Helmbrecht Breinig und Klaus Losch eingefiihrten Konzept als »Trans-
differenz¢ beschrieben werden.® Das Transdifferenzkonzept hat all das im
Blick, was durch das Entweder-oder der bindren Logik ausgeschlossen
bleibt und dieser widersteht, wie etwa Mehrfachzugehorigkeiten oder
Grenziiberlagerungen. Transdifferenz verhilt sich laut Breinig und Losch
komplementir, nicht antithetisch zur Differenz: »[T]he term [transdif-
ference] refers to whatever runs >through« the line of demarcation drawn
by binary difference« (ebd., 23). Nicht immer lassen sich Grenziiber-
schreitungen als bloBe Uberwindung der Differenz durch deren Abbau
etwa in Form von Vermischung oder von Assimilation verstehen. Wie
das Beispiel Cabeza de Vacas zeigt, kann es sich vielmehr auch um eine
Bewegung quer durch die gezogene Grenzlinie hindurch handeln, die
keine Identitdt mit der anderen Seite herbeifiihrt — eine Unterminierung
der Grenzziehung, die diese doch nicht auflost.

I1.1.3 Kulturelles Grenzgehen:
Ein Phanomen und seine Namen

Die Fille Guerreros und Cabeza de Vacas dokumentieren, dass es schon
zu Beginn der européischen iiberseeischen Expansion durchaus zu Kons-
tellationen kommen konnte, in denen Europder gleichsam gegen den
Strom zu Grenzgangern wurden und sich, zumindest bis zu einem gewis-
sen Grad, akkulturierten — wenn auch vielleicht nur infolge unvorherge-
sehener Ereignisse, die Einzelne isolierten und dadurch eine Abgrenzung
schlicht unméglich machten (der Begriff »Uberliufer¢, der ein willent-
liches und gezieltes Wechseln der Fronten impliziert, greift insbesondere
im letzteren Fall, wenn tiberhaupt, nur sehr bedingt — ein terminologi-

8 Zu »Begriff und Phidnomen der Transdifferenz« vgl. auch den inzwischen
erschienenen deutschsprachigen Aufsatz von Klaus Losch (2005) sowie die
anderen Beitrdge in Allolio-Nécke/Kalscheuer/Manzeschke 2005.

57

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

sches Problem, auf das weiter unten noch zuriickzukommen sein wird).
So singulér ihr Beispiel seinerzeit auch gewesen sein mag, Guerrero und
Cabeza de Vaca stellen nur den Anfang einer viel lingeren Serie dar,
welche der Ethnologe Karl-Heinz Kohl im bislang ausfiihrlichsten An-
satz einer »Geschichte des kulturellen Uberldufertums« (Kohl 1987) re-
konstruiert hat. Zwar verzichtet auch Kohl wohlweislich auf den An-
spruch, das weitverbreitete und komplexe, aber nur sehr liickenhaft und
in den seltensten Féllen von den Betroffenen selbst dokumentierte Pha-
nomen erschopfend behandeln zu kénnen (vgl. ebd., 8), es gelingt ihm
jedoch, durch die Erérterung einiger ausgewéhlter Beispiele die »arkane
Tradition« (ebd.) innerhalb der europdischen Kolonialgeschichte zumin-
dest in Umrissen ans Tageslicht zu bringen. Ausgangspunkt ist wie bei
Bitterli die Beobachtung, dass die Faszinationsgeschichte des Fremden
bis zu den Anfingen der Ubersee-Entdeckungsreisen zuriickreicht und
dass sie keineswegs auf eine bestimmte Epoche beschréinkt blieb. Kultu-
relle Uberldufer — und gemeint sind hier solche, die, anders als Guerrero
und Cabeza de Vaca, tatséchlich aus eigenem Antrieb Schiff, Expedition
oder Siedlung verlieBen —, finden sich dementsprechend in allen Jahr-
hunderten und an verschiedenen Schauplidtzen des modernen Kolonia-
lismus. Ein Beleg dafiir sind die unterschiedlichen Bezeichnungen, unter
denen solche abtriinnigen Kolonisten bei ihren jeweiligen Landsleuten
bekannt waren: Den portugiesischen langcados oder tango-maos der afti-
kanischen Westkiiste, die Ende des 15., Anfang des 16. Jahrhunderts in
indigenen Gesellschaften lebten, folgten ab dem 17. Jahrhundert die ka-
nadischen »Waldldufer« bzw. coureurs de bois; die fliichtigen Matrosen,
die sich im 18. und 19. Jahrhundert auf Siidpazifikinseln absetzten — und
die in Kapitel III noch ausfiihrlicher vorgestellt werden sollen —, waren
als runaways oder beachcombers bekannt (vgl. ebd., 12-23).

Erginzend zu Kohls Beispielen kénnen Begriffe angefiihrt werden,
die sich auf das kulturelle Grenzgehen im Allgemeinen beziehen. So ent-
stand im 19. Jahrhundert der englische Begriff des going fantee, der auf
einen gleichnamigen afrikanischen Stamm anspielte (vgl. Watt 1980:
144), aber auch auBerhalb von Afrika Verwendung fand. In einer Erzih-
lung Rudyard Kiplings von 1887 wird »going Fantee« (Kipling 2001: 24)
in Bezug auf einen Englénder in Indien verwendet, der sich chaméleonar-
tig unter die Eingeborenen verschiedener Religionen und Kasten zu mi-
schen vermag (so wie die Figur Kim in Kiplings spiterem, gleichnami-
gen Roman). Bekannter ist bis heute der synonyme Ausdruck going na-
tive. In deutschen Texten der selben Zeit begegnet einem ferner das Verb
»verkaffern«. Der Afrikaforscher Karl Mauch spricht in einem Tage-
bucheintrag von 1871 von einem Weiflen, Adam Render, der, wie Mauch
bedauert, »leider deutscher Nation angehort und durch Heirat mit 2 Kaf-
ferweibern verkaffert« (Mauch 1987: 152) ist. Etwas technischer mutet

58

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

der Terminus denationalisation an. Hugh Clifford, ein Englédnder mit
langjahriger Erfahrung als Diplomat auf der Malaiischen Halbinsel, be-
zeichnet mit diesem Begriff einen Prozess, der, wie er in seinem Roman
A Freelance of Today (1907) erklart, auffillig hdufig unter jenen Weillen
auftrete, die tiber lange Zeit hinweg »in engen Kontakt mit orientalischen
Rassen« gerieten und die gentigend Vorstellungskraft hatten, »sich in das
Leben des fremden Volks um sie herum einzuleben [to live into the life
of the strange folk around them]« (zit. n. Hampson 2000: 93; meine
Ubers.).”

Die so angefangene Liste mit Begriffen, die die Entfremdung von der
eigenen Kultur und Lebenswelt mit meist deutlich negativen Konnotatio-
nen bezeichnen, lieBe sich zweifellos ergidnzen. Allein die hier aufgefiihr-
ten Termini aber deuten schon an, dass sich das damit bezeichnete Phi-
nomen (bei allen individuellen Unterschieden) ebenso wie dessen ableh-
nende Beurteilung mit beachtlicher Kontinuitdt durch die Geschichte des
modernen europdischen Kolonialismus zieht. Angesichts dieser Konti-
nuitdt kann die Frage nach den verschiedenen Motiven gestellt werden,
die offensichtlich immer wieder — und in immer anderen Kontexten — Eu-
ropder dazu veranlassten, der eigenen Kultur zumindest fiir einen gewis-
sen Zeitraum den Riicken zu kehren. Diesen Weg schligt Karl-Heinz
Kohl ein, wenn er den Hauptteil seines Aufsatzes der Erstellung eines
»Katalog[s] der Beweggriinde« (Kohl 1987: 12) widmet, die Uberlaufer
zur, wie er es formuliert, »Zivilisationsflucht« trieben. In diesem von Bit-
terli ibernommenen Begriff ist Kohls Beantwortung der Frage schon an-
gedeutet. Haufiger Fluchtgrund war ihm zufolge eine Unzufriedenheit
mit und in der eigenen Kultur: »So banal es auch klingen mag: die An-
zichungskraft exotischer Kulturen beruhte fiir viele europdische Zivilisa-
tionsfliichtlinge wohl vor allem auf den Bedingungen, unter denen sie
vor ihrer Flucht in der eigenen Gesellschaft hatten leben miissen« (ebd.,
23). Soziale Benachteiligung konnte dabei ebenso ein Beweggrund sein
wie kultureller ennui oder das Freud’sche »Unbehagen in der Kultur«. In
jedem Fall, so Kohl, suchten die von ihm genannten Européer anderswo
Freiheiten und Privilegien, die ihnen zu Hause — zumindest in dieser
Form — verwehrt blieben: »Der Wert, den diese Zivilisationsfliichtlinge
den fremden Kulturen zumaflen, war immer nur ein relativer Wert. Er be-
ruhte auf der AbstoBungskraft der eigenen Kultur« (ebd., 36).

Im vorliegenden Kapitel soll ein anderer Weg eingeschlagen werden.
Im Gegensatz zu Kohl méchte ich nicht die Frage stellen, aus welcher

9 Clifford hat den Prozess der »Denationalisierung« nicht nur anhand seiner
Romanfigur Maurice Curzon selbst literarisch dargestellt (vgl. dazu
Hampson 2000: 93ff.), sondern auch in Joseph Conrads Kurtz aus Heart of
Darkness eine tiberzeugende Reprisentation dieses Prozesses erkannt (vgl.
Watt 1980: 144). Zu Kurtz vgl. Abschnitt V.3 dieser Arbeit.

59

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Motivation heraus sich vereinzelte Siedler und Seeleute im Laufe der eu-
ropdischen Expansion entschlossen, in anderen Kulturen und/oder nach
fremden Sitten zu leben. Gewichtiger scheint mir die Frage, warum sich
so viele dagegen verwehrten — und vor allem, warum das an und fiir sich
wenig erstaunliche Phdnomen, wenn es auftrat (und wenn es tiberhaupt
schriftlich kommentiert wurde), immer wieder jene Reaktion hervorrief,
die Kohl treffend als eine »innere Abwehr« (ebd., 12) umschreibt. Fiir
diese Fragestellung relevant ist weniger das von Bitterli und Kohl be-
schriebene Phinomen selbst, als vielmehr die Art und Weise, wie damit
umgegangen wurde. Auch hierfiir bietet Kohls Aufsatz einige wichtige
Ansatzpunkte. Er gibt namlich nicht nur tiber die parallelen Ausgangssi-
tuationen Auskunft, die Matrosen und Kolonisten dazu bewegten, »iiber-
zulaufen«, sondern thematisiert auch die Reaktionen der jeweiligen Zeit-
genossen. Wie Kohl zeigt, trafen Uberldufer bei ihren Landsleuten hiufig
auf Abwehr: Der Faszinationskraft fremder Gesellschaften stand die Ab-
neigung gegen diejenigen Europder gegeniiber, welche dieser Faszinati-
onskraft nachgaben. In den Texten, die sich der Thematik annehmen,
wird die Anndherung an fremde Kulturen immer wieder als Transgressi-
on beschrieben — eine Uberschreitung im doppelten Sinne des Wortes
(als Uberschreitung einer Kulturgrenze sowie als Uberschreitung einer
Norm). Als genau solche wurde die Vermischung mit dem Anderen nicht
selten auch offiziell geahndet. Kulturellen Uberldufern drohte neben der
Achtung oftmals auch die Bestrafung durch ihre Landsleute. Der portu-
giesische Entschluss von 1518, Uberldufern mit der Todesstrafe zu dro-
hen, ist hierfiir ein frithes und besonders radikales Beispiel (vgl. Bitterli
1991: 87). Ein Beispiel allerdings, das in der europédischen Kolonialge-
schichte keineswegs alleine steht: Ein Neuengland-Siedler wurde 1677 in
Massachusetts des Verrats am eigenen Volk beschuldigt und zum Tode
verurteilt, nachdem er sich eine Indianerin zur Frau genommen hatte und
mit ihr geflohen war (vgl. Kohl 1987: 11). Angesichts dieses letzteren
Beispiels erscheint die Begriffskonstruktion >kulturelles Uberlaufent, wie
Kohl argumentiert, als treffend auch im eigentlichen Sinne des Wortes,
insofern der militérische Ausdruck »Uberlaufen« ja gerade Verrat konno-
tiert (vgl. ebd., 10f.).

Gegen diese Argumentation ist allerdings erstens einzuwenden, dass
die militirischen Konnotationen von »Uberlaufen<, wie bereits deutlich
geworden ist, nicht in jedem Fall greifen. Der Terminus impliziert ein
gezieltes, vollstindiges und definitives Wechseln der Seite und ist inso-
fern eher als Unterkategorie denn als Uberbegriff geeignet. Uberlaufen in
diesem engeren Sinne des Wortes ist allenfalls ein Beispiel fiir ein viel
weitgreifenderes und vielschichtigeres Phanomen, das in Anlehnung an

60

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

das Konzept der Kulturgrenze wohl treffender als »Grenzgehen<' zu be-
zeichnen ist. Wichtig ist dabei vor allem folgende Unterscheidung: Ein
Grenzginger kann (im Unterschied zum Uberldufer) »sowohl jemand
sein, der eine [...] Grenze iiberschreitet, wie auch jemand, der sich auf
der Grenzlinie bzw. im Grenzbereich bewegt« (Fludernik 1999: 99).
Durch die Bezeichnung als »Grenzginger< ist noch keinerlei Aussage
dariiber gemacht, mit welcher Seite sich die betroffene Person »identifi-
ziert« (wie Tzvetan Todorov sagen wiirde). Im Gegenteil kann Grenzge-
hen, wie das Beispiel Cabeza de Vacas zeigte, die Bipolaritit temporér
aufheben und den beweglichen Bereich eines Dritten schaffen.

Dem ist noch ein zweiter Einwand hinzuzufiigen: Es muss die Frage
gestellt werden, was genau in den hier genannten Fillen bestraft wurde
(oder werden sollte). Denn es sind ja zahlreiche Griinde fiir eine Ableh-
nung des Uberlaufens denkbar, die nicht die bloBe Tatsache des kulturel-
len Fremdgehens betreffen, sondern seine kolonialpolitischen Konse-
quenzen. Bitterli deutet im Zusammenhang mit den portugiesischen
langados zumindest auf eine solche Begriindung hin: Diese hétten »durch
ihr Verhalten die allgemein behauptete Vorbildlichkeit der christlich-
abendléndischen Kultur sichtbar in Frage« (Bitterli 1991: 87) gestellt,
das heif}t die kolonisatorische Selbstlegitimation untergraben. Daneben
lassen sich aber noch verschiedene andere, unmittelbarere Griinde re-
konstruieren.

Grenzgiénger konnten zu einem wesentlichen Storfaktor werden,
wenn sie als Berater titig wurden und die indigene Bevolkerung auf die
Absichten und Methoden ihrer Landsleute einstellten. Das gilt schon fiir
den oben als frithestes Beispiel genannten Gonzalo Guerrero. In der be-
reits zitierten Wahrhaften Geschichte der Entdeckung und Eroberung
von Mexiko gibt Bernal Diaz den Bericht von Guerreros Leidensgenossen
Aguilar wieder, der Cortés’ Ménnern erzihlte, dass Guerrero mit einer
Eingeborenen verheiratet sei und »ganz das AuBere eines Indianers an-
genommen« (Diaz 1982: 67) habe. Dem fiigte Aguilar dann noch ein pi-
kantes Detail hinzu: Guerrero gelte auBerdem bei den Indianer als »sehr
starker Mann« und habe ihnen, als vor einem Jahr drei Schiffe ange-
kommen seien, geraten, diese »als Feinde zu betrachten« (ebd.). Diaz’
Darstellung zufolge war es vor allem diese letzte Information, die Cortés
irritierte. Cortés habe darauf mit der Erkldrung reagiert, »er mochte den
Guerrero gern in seine Gewalt bekommen; denn es sei keineswegs gut,
einen solchen Mann unter den Indianern weiter leben zu lassen« (ebd.).
Wenn Guerreros Anwesenheit unter den Indianern nicht geduldet werden
sollte, dann folglich vor allem, weil man einen praktischen Nachteil be-

10 Vgl. zu diesem Begriff Fludernik/Gehrke 1999 und darin v.a. Fludernik
1999.

61

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

fiirchtete, ein Hindernis auf dem Wege zur Eroberung — die eigentliche
Provokation war sein willentliches militérisches Uberlaufen, nicht seine
»Indianisierung« infolge eines Schiffbruchs.

Insbesondere in der frithen Kolonialgeschichte, wo die Besiedelung
fremden Landes mit kleinen, weitgehend auf sich gestellten Kolonien
begann, konnte das Grenzgehen sogar ein noch weit groeres Hindernis
bedeuten: eine Gefdhrdung des gesamten Kolonisierungsunternehmens,
eine Auflosungserscheinung. In seiner umfangreichen Arbeit zum ameri-
kanischen frontier-Mythos hat Richard Slotkin materialreich dokumen-
tiert, wie sehr die Angst vor einer solchen Auflosung zum Alltag etwa
der puritanischen Siedler in Neuengland gehorte. Er nennt als Beispiel
die Geschichte eines Siedlers unter den Plymouth-Separatisten (vgl.
Slotkin 1973: 58-65). Thomas Morton war zwischen 1622 und 1624 in
das Land gekommen, wo er sich von der puritanischen Gemeinschaft und
deren strengen Sittenkodex distanzierte und sich den Indianern annéher-
te, mit denen er, gegen die Regeln, Handel trieb und von deren sexuellen
Freizigigkeit er offen profitierte — ein noch gréBerer, sittlicher Versto8.
Die groBite Provokation war allerdings, dass er in seiner Plantage Merry-
mount das verbotene (da in seinem Ursprung heidnische) Fest zum »May
Day« feierte und dazu Indianer einlud: »They [...] set up a maypole,
drinking and dancing about it many days together, inviting the Indian
women for their consorts, dancing and frisking together like so many
fairies, or furies rather; and worse practices« (zit. n. ebd., 64), wie Wil-
liam Bradford in seinem Of Plymouth Plantation berichtet. Morton wur-
de verhaftet und nach England ausgewiesen. Slotkin begriindet iiberzeu-
gend — wenn auch notgedrungen etwas spekulativ —, warum der Fall
Morton aus der Sicht der neuenglischen Puritaner nicht toleriert werden
konnte. Solche Ausbriiche stellten eine Gefihrdung sowohl der physi-
schen als auch der psychischen Stabilitdt der puritanischen Gemeinschaft
dar:

»If all men behaved as he [i.e. Morton] did, surrendering to the lusts of the
flesh, the godly community would dissolve, and laxness of rule such as pre-
vailed in England would become the practice in New England. But whereas
England had the machinery of civil law and social custom to maintain the
minimum health of the state, the New England colonies had nothing. If they
slipped, it would not be into simple disorder but into either oblivion or barba-
rism.

Morton’s offense seemed to the pilgrims to threaten the physical life of the
colony by violating its psychological commitment to maintain an English iden-
tity, to resist acculturation to the Indian’s world.« (Ebd.)

62

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

Der Code of 1650 der Connecticut-Kolonie sah fiir Kolonisten, die »de-
parte [...] and joyne or settle with the indians« (zit. n. ebd., 65), dement-
sprechend Geféngnisstrafen, BuBgelder und Auspeitschungen vor.

Sowohl Guerrero als auch Morton stellten eine konkrete, benennbare
Bedrohung dar, insofern ihr Grenzgehen das Funktionieren des kolonia-
len Projektes gefdhrdete. Nicht immer (oder zumindest: nicht immer in
gleichem Male) war die von Kohl als »innere Abwehr« bezeichnete ne-
gative Reaktion auf kulturelles Grenzgehen aber kolonialpolitisch moti-
viert, ja fiir die entsprechenden Texte scheint sogar zu gelten, dass diese
Reaktion in den seltensten Fillen allein auf politischen Bedenken und
Einwinden beruhte. Wenn hier und im Folgenden die Ablehnung des
kulturellen Grenzgehens konstatiert wird, so soll deshalb differenziert
werden zwischen praktischen kolonialpolitischen Erwdgungen — Welche
Nachteile und Gefahren fiir die Durchsetzung der eigenen Interessen
bringt eine Akkulturation mit sich? — und einer Irritation, die nicht aus-
schlieBlich mit solchen praktischen Uberlegungen zu erkliren ist, son-
dern die (nicht unabhéngig davon, aber deutlich dariiber hinausgehend)
die Tatsache der kulturellen Entfremdung und/oder Vermischung selbst
betrifft.

Dies bringt eine zweite notwendige Unterscheidung mit sich zwi-
schen der offiziellen Ebene institutionalisierter Kolonialpolitik (das heifit
Gesetzgebungen wie dem oben zitierten Code von Connecticut) und der
individuellen Ebene der personlichen Einschitzungen und Beurteilungen.
Selbstverstindlich sind beide Ebenen aufs Engste miteinander verbun-
den. Die individuellen Betrachtungen orientieren sich (negativ oder posi-
tiv) an vorhandenen Regelsystemen, Konventionen, dominanten Ein-
schitzungen, und diese wiederum werden getragen von personlichen
Meinungsbildern und Artikulationen. Zudem wird die Grenze zwischen
beiden Ebenen durch die Verschriftlichung und Publikation, die Orientie-
rung nach auflen (an potenziellen Adressaten) und die Kontrolle durch
Institutionen schon wieder iibertreten. Dennoch scheint es mir sinnvoll,
bei der Analyse zwischen einer Auflen- und einer Innenperspektive, zwi-
schen festgeschriebenen Gesetzen und Normen und personlichen Mei-
nungsbildern in Texten zu unterscheiden.

Um den Wert dieser Unterscheidungen zu illustrieren, sollen hier
exemplarisch drei englische Texte diskutiert werden, die aus historisch,
geographisch und politisch so unterschiedlichen Kontexten stammen,
dass sie auf den ersten Blick ginzlich unvergleichbar erscheinen mogen.
In ihnen lisst sich beobachten, wie die verschiedentlich artikulierte Ab-
lehnung europdischer Grenzginger und Uberldufer zwischen den beiden
oben beschriebenen Ebenen changiert. Allen diesbeziiglichen Differen-
zen zum Trotz enthalten die drei Texte ein grundsitzlich dhnliches Mus-

63

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

ter, das es im Anschluss — als Grundlage fiir die folgenden Analyse-
kapitel — genauer zu konturieren gilt.

I1.2 Verlangen und Abwehr
1I.2.1 Edmund Spenser, A View of the State of Ireland

Der in Dialogform geschriebene Text A View of the State of Ireland ist
wahrscheinlich 1596 entstanden und wird allgemein Edmund Spenser,
dem Autor des groBen Versepos The Faerie Queene, zugeschrieben.
Spenser war 1580 als Sekretdr von Lord Grey, dem >Lord Deputy of Ire-
land¢, nach Irland gekommen. Dort erwarb er ein grofles Stiick Land und
verfasste die ersten sechs Biicher seines Epos, bis 1598 wihrend eines
Aufstandes sein Grundstiick niedergebrannt wurde und er nach London
flichen musste. Seitdem Edmund Spenser von Stephen Greenblatt als
»our originating and preeminent poet of empire« identifiziert worden
ist,'! hat der manchmal auch als 4 View of the Present State of Ireland
zitierte Text zunehmend das literaturwissenschaftliche Interesse auf sich
gezogen. Im vorliegenden Zusammenhang interessiert er weniger auf-
grund seiner imperialistischen Diskreditierung irischer Kultur — das heif3t
als imperialistische Propagandaschrift — als vielmehr aus einem anderen
Grund. Spensers Dialog thematisiert die Akkulturation nicht nur verein-
zelter Grenzgénger, sondern ganzer Gruppen von Kolonisten und ist da-
her fiir eine Untersuchung des kolonisatorischen Unwillens zur Akkultu-
ration von ganz besonderem Interesse. Zudem geht er ungewohnt aus-
fithrlich auf dieses Phdnomen ein, dessen genauen Ablauf er zu analysie-
ren versucht und nach dessen Griinden er forscht.

An dem Dialog beteiligt sind zwei Sprecher: Irenius, der gerade aus
Irland zuriickgekehrt ist, und Eudoxus, der ihn befragt. Der Dialog kann
in zwei Abschnitte gegliedert werden. Im ersten, deskriptiven Teil lédsst
sich Irenius iiber die »evils« der Iren aus, wie sie in »Lawes«, »Cus-
tomes« und »Religion« (Spenser 1997: 13) zum Ausdruck kdmen; im
zweiten, programmatischen, schildert er, wie »all these evills« (ebd., 93)
beseitigt werden konnten, oder eher miissten: durch militdrische Gewalt
(»by the sword«). Der Text beschriankt sich nicht auf eine Kritik an iri-
schen Sitten und Gebriuchen, Irenius’ Arger gilt auch — und vor allem —
den Nachkommen der ersten englischen Siedler. Irenius rekapituliert zu-
nichst die koloniale Ausgangssituation: Unter Heinrich II. wurde das
Land (im spéten 12. Jahrhundert) erobert; die Engldnder bildeten »such a

11 Vgl. das Kapitel »To Fashion a Gentleman: Spenser and the Destruction of
the Bower of Bliss« in Greenblatt 1980: 157-192; hier: 174.

64

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

strong colonie« (ebd., 53), dass die Iren diese bis zum heutigen Tage
nicht zerschlagen konnten. So sind die in Irland anséssigen Englidnder
nach wie vor ein méichtiges Volk — hier aber macht Irenius die entschei-
dende Einschrankung: »of so many as remaine English of them« (ebd.).
Wie, fragt Eudoxus, ist dies zu verstehen?

»FEudox. What is this that you say, of so many as remaine English of them?
Why? are not they that were once English, English still?

Iren. No, for some of them are degenerated and growne almost mere Irish, yea,
and more malitious to the English then the Irish themselves.

Eudox. What heare 1? And is it possible that an Englishman, brought up in such
sweet civility as England affords, should find such likeing in that barbarous
rudenes, that he should forget his owne nature, and forgoe his owne nation!«
(Ebd., 54)

Es bleibt zundchst bei einer bloBen Andeutung. Einige Seiten spéter aber
lenkt Eudoxus das Gesprich wieder auf das Thema zuriick. Nun berichtet
Irenius, wie die besagte »Degeneration« vonstatten ging: Zwei fiihrende
englische Adelsfamilien in Irland, die Geraldines und die Butlers, began-
nen, sich untereinander zu bekriegen, bis sie, geschwicht, bei den bis da-
hin isolierten Iren Soldaten anheuern mussten und die Unterdriickten so
wieder aufbauten, wihrend sie sich selber 6konomisch ruinierten. Auf
diese Weise schwanden die tiefen Grében zwischen Englédndern und Iren,
was zur Folge hatte, dass die Englidnder, zumindest in den westlichen
Teilen des Landes, fast wie die Iren wurden — wieder verwendet Irenius
das Wort »degenerate« und fiigt hinzu: »yea, and some of them have
quite shaken off their English names, and put on Irish that they might bee
altogether Irish« (ebd., 68). Die Entfremdung und Distanzierung von der
eigenen Nation ging dabei, wie weiter berichtet wird, noch iiber eine sol-
che Verleugnung des Namens hinaus. Einige Engldnder beschlossen im
Verlauf der weiteren historischen Entwicklungen sogar, gemeinsam mit
den Iren gegen den eigenen Konig zu kdmpfen. Die kulturelle An-
niherung, die sie dabei vollzogen, erwies sich als irreversibel: »[They]
termed themselves very Irish, taking on them Irish habits and customes,
which could never since be cleane wyped away, but the contagion hath
remained still amongst their posterityes« (ebd., 69f.).

Irenius’ Absicht ist nicht allein zu beschreiben, was geschehen ist,
sondern auch zu begriinden, warum es geschehen ist, damit kulturelle
Entfremdung dieser Art in Zukunft vermieden werden kann. Entspre-
chend beendet er an dieser Stelle seinen kurzen historischen Uberblick
und widmet sich einer genaueren Erforschung der Ursachen jener von
ihm geschilderten »Irisch-Werdung«. Als erstes verurteilt er »the abuse of
language« (ebd., 70), die Ubernahme der Sprache, die er als unnatiirlich

65

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

und unpraktisch charakterisiert, wozu Eudoxus anmerkt, dass sie iiber-
dies uniiblich unter Eroberern sei, die doch fiir gewohnlich die Sprache
der Eroberten verachteten und (wie das Beispiel der Romer zeige) umge-
kehrt diese dazu zwingen, ihre eigene Sprache zu lernen. Es ist das Ab-
weichen von dieser vermeintlich universellen Regel, das als Wurzel allen
weiteren Ubels ausgemacht wird. Denn: »the speach being Irish, the
heart must needes be Irish« (ebd., 71), das heiflt das Sprechen der frem-
den Sprache fiihrt notgedrungen eine Identifikation mit der fremden Kul-
tur herbei. Ist die Sprachgrenze erst einmal tiberwunden, 16st sich unwei-
gerlich auch die kulturelle Grenze auf.

Wie konnte es aber zu der besagten » Ansteckung« kommen? Irenius
zufolge ist die Ursache im »fostering, and marrying with the Irish« zu
sehen — »two most dangerous infections« (ebd.), wie er, wiederum in
medizinischer Sprache, hinzufiigt. Die Argumente, die er gegen diese
Praktiken hervorbringt, sind inhaltlich fast identisch: Lerne das Klein-
kind von seiner Amme als erste Sprache Irisch, so zoge es das Irische
spéter ganz natiirlich dem Englischen vor, und der Einfluss der Amme
gehe weit tiber die Sprache hinaus. Mit der Milch nidmlich saugten die
Kinder (so heifit es wortlich) zugleich auch die »nature and disposition of
their nurses« (ebd.) ein.'> Aus dem gleichen Grund sollten Ehen mit Irin-
nen vermieden werden, da die Kinder »speach, manners, and inclynati-
on« (ebd.) stets von ihren Miittern tiberndhmen. Dass die so demonstrier-
te Ablehnung gegen Mischehen historisch keineswegs selbstverstandlich
ist, wird an dieser Stelle nicht verschwiegen. Irenius nennt zum Beispiel
Alexander den GroBen und Roxana sowie Julius Cdsar und Kleopatra.
Diesen positiven Beispielen, erkldrt er, stinden aber unzéhlige negative
gegeniiber (was allerdings nicht weiter konkretisiert wird); alles in allem
sei die Sache »so perillous, as it is not to be adventured« (ebd.).

Der Exkurs wird mit der Frage abgeschlossen, ob nicht Gesetze exis-
tierten, um die EheschlieBung mit Irinnen zu vermeiden. Doch, antwortet
Irenius, Gesetze gebe es vermutlich schon, doch was niitzten Gesetze,
wenn Gesetzesverstofle nicht bestraft wiirden? Als Beispiel nennt er ein

12 Dieselbe Vorstellung einer kulturellen Entfremdung der eigenen Kinder un-
ter dem Einfluss ihrer einheimischen Ammen hat E.M. Collingham in ei-
nem ganz anderen Kontext, bei den in Indien lebenden Englédndern des 19.
Jahrhunderts, nachgewiesen (vgl. Collingham 2001: 93ff.). Collingham
spricht von einem »belief that breast milk had the power to convey the
characteristics of the Indian nurse to the child« (ebd., 96). Dariiber hinaus
bestehen noch weitere Parallelen: Weil die Erziehung der Kinder oftmals
indischen Hausangestellten iiberlassen wurde, war Hindustani nicht selten
die erste von den Engléndern erlernte Sprache. Verschiedene Autoren du-
Berten deshalb die Sorge, neben der Sprache (oder vielmehr: mit der Spra-
che) konnten auch andere Praktiken, Uberzeugungen und religiése Glau-
bensvorstellungen an die Kinder vermittelt werden (vgl. ebd., 97f.).

66

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

Gesetz, das den Engldndern — sichtlich ohne Erfolg — das Tragen irischer
Kleidung verbot (solche Verbote existierten in Irland bereits 1297").
Demnach war in Irland eingetreten, was Slotkin in seiner Analyse der
neuenglischen kolonialen Situation als »laxness of rule« (Slotkin 1973:
64) bezeichnete. AuBlerhalb von England (und das heif3t hier: auBerhalb
der »Zivilisation<) war die labile, da nicht durch feste Institutionen veran-
kerte Gemeinschaft der Englénder stets in Gefahr umzukippen von >Zivi-
lisation« in »Barbareic.

Waihrend sich Irenius entsprechend iiber die verwilderten Englédnder
ereifert, unterstreicht Eudoxus mit Anmerkungen und rhetorischen Fra-
gen das Unfassbare, Skandaldse der geschilderten Vorgidnge. Dabei be-
schreibt er Akkulturation als einen Vorgang wider die Natur:

»That seemeth very strange which you say, that men should so much degener-
ate from their first natures, as to grow wilde.«

»ls it possible that any should so farre grow out of frame that they should in so
short space, quite forget their countrey and their owne names! that is a most
dangerous lethargie [...].«

»Could they ever conceive any such dislike of their owne natural countryes, as
that they would bee ashamed of their name, and byte at the dugge from which
they sucked life?« (Spenser 1997: 67, 68, 68f.)

Eudoxus’ suggestiven Fragen steht die klare Antwort des Textes gegen-
iiber: Ja, es ist moglich, wie die zahlreichen Beispiele eindrucksvoll be-
legen. Auch ist es keineswegs so unnatiirlich, wie hier suggeriert werden
soll. Aufgegeben wird ndamlich nur eine nationale und kulturelle Identifi-
kation, nicht eine urspriingliche, eigentliche Natur. Und offensichtlich
sind die verwilderten, zivilisationsentfremdeten Englinder keineswegs
ungliicklicher als zuvor, wortiber die Rhetorik der Sprecher nicht hin-
wegtduschen kann. Threr Naturalisierung kultureller Zugehorigkeit, die
Abweichungen als Abnormitit, Degeneration und (ansteckende) Krank-
heit erscheinen lésst, steht die offensichtliche Attraktivitit einer solchen
Abweichung gegeniiber. Stephen Greenblatt spricht von einer vom iri-
schen Anderen ausgehenden Gefahr, selbst zu einer irischen Lebensweise
verfiihrt zu werden. Sein Begriff dafiir ist »the threat of seduction«
(Greenblatt 1980: 187). Diese Anziehungskraft kann auch die iiberbeton-
te Abneigung der Sprecher nicht verbergen. Im Gegenteil, sie hebt sie
nur noch stirker hervor. Denn nur vor etwas, das als ernst zu nehmende
Gefahr wahrgenommen wird, muss iiberhaupt in Form eines Texts — und

13 Vgl. die entsprechende Anmerkung der Herausgeber: Spenser 1997: 72.

67

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

in so eindringlichen Worten — gewarnt werden. Die Anndherung an die
andere Kultur ist ein wenn auch faszinierendes Skandalon, das in drasti-
scher Sprache als nicht zu tolerieren geschildert wird, wobei eine sachli-
che Argumentation nur rudimentédr vorhanden ist, so als solle die Vehe-
menz der Sprache einen Mangel an rationalen Argumenten kompensie-
ren. Immerhin ldsst sich ein Beweggrund der Sprecher recht eindeutig
rekonstruieren: Auch fiir Spensers irisch gewordene Englander gilt, sogar
in ganz besonderem Mafle, was oben in Bezug auf Guerrero und Morton
gesagt wurde. Sie stellen ein praktisches Hindernis dar; sie gefdhrden die
englische Vorherrschaft in Irland, indem sie nicht nur kulturell, sondern
sogar militdrisch tiberlaufen und ihre Loyalitdt zu England aufgeben. Die
englische Kolonie in Irland droht sich aufzulosen. Doch kommt bei
Spenser mehr zum Ausdruck als ein politisches Bedenken: eine ambiva-
lente emotionale Haltung, formuliert als radikale Abneigung sowohl ge-
gen die fremde Kultur als auch — und vor allem — gegen die eigenen,
fremd gewordenen Landsleute.

I1.2.2 Edward Long, The History of Jamaica

Weiteres Material fiir eine Erforschung der européischen — oder, wie es
in diesem Fall genauer heiflen muss: englischen — Einflussangst bietet die
1774 erschienene History of Jamaica von Edward Long. Dieses dreibin-
dige Monumentalwerk versucht in geradezu enzyklopéddischer Weise,
moglichst alle Aspekte des Lebens in der englischen Inselkolonie abzu-
handeln: Situations, Settlements, Inhabitants, Climate, Products, Com-
merce, Laws and Government, wie es im Untertitel heiflt. Long geht da-
bei iiber eine blofe Faktensammlung hinaus, indem er als weiler Pflan-
zer britischer Abstammung immer auch seine eigene Sicht der Dinge
prasentiert und konkrete Handlungsanweisungen in den Text einflieBen
lasst. Im umfangreichen Kapitel zu den Bewohnern ist so auch ein Ex-
kurs zur Institution der Ehe zu lesen, in dem Long seine Meinung zu ge-
mischtrassigen Beziehungen unterbreitet. Er schreibt dort:

»It is a question easily answered, whether (supposing all natural impediments
of climate out of the way) it would be more for the interest of Britain, that Ja-
maica should be possessed and peopled by white inhabitants, or by Negroes and
Mulattos? — Let any man turn his eyes to the Spanish American dominions, and
behold what a vicious, brutal, and degenerate breed of mongrels has been there
produced, between Spaniards, Blacks, Indians, and their mixed progeny; and he
must be of opinion, that it might be much be [sic] better for Britain, and Ja-
maica too, if the white men in that colony would abate of their infatuated at-
tachments to black women, and, instead of being >grac’d with a yellow off-

68

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

spring not their owng¢, perform the duty incumbent on every good cittizen [sic],
by raising in honourable wedlock a race of unadulterated beings.« (Long 1970:
11, 327)

Anders als bei Spenser sind es hier Européer einer anderen Nation, die
als Negativbeispiele aufgefiihrt werden: die Spanier, denen England 1655
die Insel Jamaika abgerungen hatte. Wahrend die spanischen Kolonisten
durch Vermischung mit den einheimischen Indianern und schwarzen
Sklaven in ihren Kolonien eine degenerierte Bevolkerung heranziichten,
argumentiert Long, wire es fir England und seine jamaikanische Kolo-
nie besser, solche gemischtrassigen Verbindungen zu vermeiden. Wich-
tig ist dabei der Gebrauch des Konjunktivs: Es handelt sich nicht um eine
Zustandsbeschreibung, sondern Long nennt eine in seinen Augen wiin-
schenswerte Moglichkeit (»Es wdre besser, wenn...«). Wie sich in den
folgenden Absitzen herausstellt, zeichnen sich die britischen Siedler
namlich keineswegs durch besondere Enthaltsamkeit gegeniiber ihren af-
rikanischstimmigen Sklavinnen aus, sondern bringen im Gegenteil zahl-
reichen Nachwuchs mit diesen hervor. Die meisten weilen jamaikani-
schen Siedler ziehen es Long zufolge vor, unverheiratet zu bleiben und
sich farbige Frauen als Geliebte zu nehmen, da sie die Kosten einer Hei-
rat mit einer Européerin scheuen:

»In consequence of this practice we have not only more spinsters in comparison
to the number of women among the natives [...] in this small community [...];
but also, a vast addition of spurious offsprings of different complexions: in a
place where, by custom, so little restraint is laid on the passions, the Europeans,
who at home have always been used to greater purity and strictness of manners,
are too easily led aside to give a loose to every kind of sensual delight: on this
account some black or yellow quasheba is sought for, by whom a tawney breed
is produced. Many are the men, of every rank, quality, and degree here, who
would much rather riot in these goatish embraces, than share the pure and law-
ful bliss derived from matrimonial, mutual love.« (Ebd., 328)

Damit wird die eingangs vollzogene Abgrenzung GroBbritanniens ge-
geniiber Spanien entscheidend gebrochen, was deutlich macht, dass vom
englischen Selbstbild einer konsequenteren Grenzziehung nicht ohne
weiteres Riickschliisse auf den tatséchlichen Zustand in den englischen
Kolonien gemacht werden konnen. Was Longs Text hingegen unzweifel-
haft belegt, ist die schon bei Spenser beobachtete Ambivalenz. Er driickt
eine tiefe Abneigung gegen etwas aus (ohne dessen Attraktivitit ver-
bergen zu konnen), das die Engldnder zugegebenermallen selbst prakti-
zieren — zumindest an dem speziellen Ort, von dem hier die Rede ist. Ei-
ne andere, ganz entscheidende Frage ldsst der Text dagegen offen: die,

69

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

warum das Beschriebene so empdrend und verabscheuungswiirdig sein
soll. Wiahrend bei Spenser die negative Darstellung der Mischehe deut-
lich erkennbar einen kolonialpolitischen Hintergrund hat, erschlief8t sich
dieser bei Long weniger unmittelbar. Longs Einwénde gegen die Misch-
ehe werden, wenn iiberhaupt, nur moralisch begriindet. Die »infatuated
attachments to black women, sagt er, sollen durch »honourable wed-
lock« ersetzt werden, an die Stelle der »goatish embraces« soll der »/aw-
ful bliss« einer rechtmifBigen (will sagen: rein weilen) Ehe treten. Doch
auch bei Long deuten die von ihm gewihlten Kraftausdriicke an, dass
mehr artikuliert wird als ein moralisches Bedenken. Es kommt eine Irri-
tation zum Ausdruck, die noch weniger als bei Spenser mit einer rationa-
len, praktischen Argumentation begriindet wird — und werden kann.

I1.2.3 Robert James Fletcher, Isles of Illusion

Ahnlich heftige AuBerungen finden sich auch bei Autoren, die, anders als
Spenser und Long, nicht als vermeintlich AuBlenstehende in kritischer
Distanz ihr Entsetzen kundtun, sondern eigene Erfahrungen beschreiben.
Ein diesbeziiglich sehr vielsagendes Beispiel ist der britische Abenteurer
Robert James Fletcher.

Fletcher wurde 1877 in Schottland geboren und kam mit sechzehn
Jahren nach London. Nach einem gescheiterten Medizinstudium und Be-
schiftigungen als Bankangestellter und Hilfslehrer nahm er mit neun-
undzwanzig ein Chemiestudium in Oxford auf. Seine anschlieBende
Lehrtatigkeit an einer Public School war er bald leid. Er wanderte nach
Montevideo aus, wo er noch zwei Jahre lang unterrichtete, bevor er sich
den vor allem auf die Lektiire von Robert Louis Stevenson basierenden
Traum erfiillte, in die Siidsee zu reisen. 1912, im Alter von 35 Jahren, er-
reichte er die Neuen Hebriden, eine Inselgruppe ostlich von Australien.
Dort schlug er sich mit verschiedenen Beschiftigungen durch: als Dol-
metscher am englisch-franzosischen Gerichtshof, als Landvermesser, als
Verwalter einer Plantage. Unterbrochen wurden diese Tatigkeiten durch
kurze Aufenthalte in Sydney sowie von Versuchen, sich als Pflanzer
selbststindig zu machen. 1919 verlieB Fletcher die Neuen Hebriden und
tibernahm im Juni 1920 auf Makatea (Gesellschaftsinseln) einen Posten
als Sekretir und Meteorologe bei der franzdsischen Compagnie des
Phosphates."*

14 Diese biographischen Informationen entnehme ich: Jean Jamin, »Vorwort«
[= Vorwort zur franzdsischen Ausgabe von Fletchers Briefen von 1979, das
fiir die deutsche Ubersetzung iibernommen wurde], in: Fletcher 1986: 5-15;
hier: 5. Wahrend es bei Jamin noch heif3t, iber Fletchers weiteres Schicksal
sei fast nichts bekannt, wo und wann er gestorben sei, wisse man nicht (was

70

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

Wihrend seines siebeneinhalbjahrigen Aufenthalts auf den Neuen
Hebriden korrespondierte Fletcher mit einem guten Freund in England,
seinem ehemaligen Oxforder Kommilitonen, dem Romancier und Essay-
isten Bohun Lynch. Seine Briefe aus dieser Zeit dhneln, bei aller Aus-
richtung auf ihren Adressaten, Tagebucheintrigen.'” Sie dokumentieren
schonungslos Fletchers viele Enttduschungen — die Inseln entsprachen
nicht seiner aus Stevensons Beschreibungen abgeleiteten Wunschvorstel-
lung —, seine Desillusionierung angesichts der Realitét des Kolonialismus
sowie der zunehmenden Européisierung der Inseln. Als Privatbriefe rii-
cken sie recht unverbliimt die Schattenseiten des Exotismus ins Licht und
konstituieren so eine Art Gegen-Diskurs zum géngigen Mythos von den
enchanted islands. Lynch entschloss sich, eine Auswahl aus den Briefen
zu publizieren. Sie erschien 1923 mit dem Titel Isles of Illusion. Letters
from the South Seas unter dem Pseudonym >Asterisk«. Das Buch brachte
es 1925 zu einer zweiten Auflage, bevor es 1926 ins Franzosische iiber-
setzt und unter anderem von Michel Leiris bewundert wurde, der spéter
Parallelen zwischen Fletchers Schreibweise und seinem eigenen Erfah-
rungsbericht L Afrique fantéme (1934) hervorgehoben hat.'®

So heterogen die ohnehin schon sehr assoziativen und von Lynch
noch zusitzlich gekiirzten Briefe Fletchers sind, so deutlich ziechen sich
gewisse Themen wie ein roter Faden durch sie hindurch. Insbesondere
ein Motiv sticht hervor: Stets aufs Neue fasst Fletcher den Entschluss,
wegen seiner Enttduschungen, aber auch wegen seiner gesundheitlichen
Probleme (er erkrankt immer wieder, vor allem an Malaria und Ruhr, und
kokettiert in seinen Briefen mit einem angeblich aufkeimenden Wahn-
sinn), nach England zuriickzukehren, was er aber dann doch nie in die
Tat umsetzt. Fletcher selbst zieht Parallelen zu den Lotophagen in der
Odpyssee. Das Lotusessen — als Metapher fiir das Erloschen des Verlan-
gens nach Heimkehr in der Fremde — taucht in seinen Briefen mehrfach

seinen Briefen eine zusitzliche Aura des Mysterigsen verleiht), geht aus
Gavin Youngs Einleitung zur englischen Neuauflage der Briefe von 1986
hervor, dass Fletcher keineswegs in der Fremde verschollen ist, wie man
aufgrund von Jamins Vorwort vermuten kénnte. Vielmehr verlor Fletcher
seine Stelle auf Makatea und kehrte darauthin nach England zurtick, wo er
in Brude, Cornwall, wieder an einer Schule zu unterrichten begann und erst
in hohem Alter starb. Vgl. Gavin Young, »Introduction«, in: Asterisk 1986:
V-X.

15 Jeder Brief war drei Monate unterwegs, so dass Antworten auf Fragen min-
destens ein halbes Jahr auf sich warten lieBen. Es kann also, wenn iiber-
haupt, nur von einer stark verzogerten Korrespondenz gesprochen werden.

16 Vgl. das bereits zitierte Vorwort von Jean Jamin zur franzosischen Ausgabe
von 1979 (Fletcher 1986: 14). Fletcher hat spiter unter eigenem Namen
weitere, fiktionale Texte publiziert, darunter den Roman Gone Native
(1924), der stark an seine eigene Geschichte angelehnt ist.

71

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

auf (vgl. Asterisk 1986: 98, 166, 179, 184). Als sich die Moglichkeit zum
Aufbruch endlich einmal konkretisiert, schreibt Fletcher dementspre-
chend: »Now that there is a chance of getting away I feel curiously reluc-
tant. You can say what you like (or rather, I can say what I like), but
there is a subtle charm about this island life in spite of its many horrors«
(ebd., 187).

Diese grundlegende Spannung zwischen der Lust am Inselleben, von
dem er immer stirker absorbiert wird, und der Entschlossenheit zur Ab-
reise gewinnt in Fletchers Briefen zunehmend an Gewicht. Sie steigert
sich, als seine einheimische Geliebte, die erst fiinfzehnjéhrige Onéla, bei
ihm einzieht, und wird zur psychischen Qual, als er mit dieser ungewollt
einen Sohn bekommt. Als er das erste Mal Onélas Schwangerschaft er-
wiahnt, versichert Fletcher noch, er wolle das Kind zwar einmal sehen
(wenn auch aus purer Neugierde), »but I very emphatically don’t want to
acknowledge it« (ebd., 155)." Er plant, Mutter und Kind auf der Insel
Aoba unterzubringen, und beginnt, nach einem geeigneten Adoptivvater
Ausschau zu halten, der sich nach seiner Abreise um beide kiimmern
soll. Nach der Geburt seines Sohnes, den er (ein Ausdruck seines eigen-
tiimlichen Humors) zunédchst John-James-Friday(!), dann Bilbil the Bul-
bul tauft, schiebt er den fest geplanten Abschied jedoch immer wieder
hinaus. Es hiufen sich AuBerungen wie die folgenden: »In a way I am
extraordinarily fond of my petit métis« (ebd., 223); »[i]t is literally and
lamentably true that I love him now« (ebd., 244). Friday, erklart Fletcher,
sei die Erfiillung eines lang gehegten Kinderwunsches (vgl. ebd., 205,
257); und welche Frau in Europa konne ihm jetzt, in diesem Alter und
bei diesem Aussehen, diesen Wunsch noch erfiillen (vgl. ebd., 216)?
Dementsprechend schmiedet er Pldne, seinen Sohn mitzunehmen und er-
klart, er konne ihn niemals verlassen (vgl. ebd., 232). Schon wenige
Monate spiter aber heifit es: »I am so afraid that, if I take Bilbil away
and get him among whiter things, I shall straightaway begin to hate him.
I know I should« (ebd., 245).

Doch auch hier, unter den kanakas und half-castes plagt Fletcher die
Tatsache, dass sein Sohn kein jreinrassiger<« Weifer ist. Und darin wird
er offensichtlich durch die Antworten seines in England verweilenden
Freundes bestirkt, der ihm wiederholt ins Gewissen zu reden scheint (bei
der Lektiire der Briefe ist der Adressat Lynch in dieser Funktion als
Kommentator und Mahner stets mitzudenken). An eine entsprechende,
nicht weiter konkretisierte AuBerung in einem Brief Lynchs ankniipfend,
sagt Fletcher einmal iiber Friday:

17 Wenige Monate spiter schreibt er tiber das noch ungeborene Baby: »I won-
der whether I shall like it, or want to drown it« (Asterisk 1986: 172).

72

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

»Yes; I wish with you that he was pure white. But it can’t be helped now. |
have never deserved a white baby. I did deserve this one; and I am going to do
my damndest to help him overcome the possible handicap of his mixed breed.«
(Ebd., 240)

Wie sich in den folgenden Briefen zeigt, kommt aber vor allem Fletcher
selbst mit besagtem »Handicap« nicht zurecht. Auf der Insel, das betont
er, muss sein Sohn als Mischling keine Diskriminierung fiirchten (vgl.
ebd., 215, 219). Genau diese Tatsache ist es paradoxerweise, die Fletcher
irritiert — vor wie nach Fridays Geburt. »These islands teem with half-
castes brought up >white¢, and I hate them individually and collectively«
(ebd., 155), schreibt er in demselben Brief, in dem er auch Onélas
Schwangerschaft erwahnt. Und mehr als einmal driickt er sein Missfallen
an der franzosischen und australischen Praxis aus, Mischlinge genau wie
WeiBle zu behandeln. Die Englidnder, so ist er iiberzeugt, »are the only
race with proper ideas on the colour question« (ebd., 172). Nicht die an-
deren Weillen sind folglich das Problem, sondern die Tatsache, dass Flet-
cher selbst eine tiefe Abneigung gegen Mischlinge empfindet. Diese
Abneigung hort nicht etwa auf, nachdem er selbst Vater eines Mischlings
geworden ist. In einem Brief, in dem er von einem Mittagessen mit drei
»métis« berichtet, schreibt er iiber seine Géste (unter ihnen der von ihm
auserkorene zukiinftige Adoptivvater seines Sohnes): »Mentally and in
their manners one could find very little fault with them — as Frenchmen.
It was physically that I felt repelled« (ebd., 244). Und diese korperliche
Abneigung hat fiir Fletcher jetzt — nach der Geburt Fridays — eine ganz
andere Bedeutung. Denn in den erwachsenen Mischlingen, die ihn phy-
sisch abstofien, glaubt er nun die Zukunft seines eigenen Sohnes zu erbli-
cken, der ihm, wie er tiberzeugt ist, eines Tages ebenso zuwider sein
wird, wenn er erst einmal ausgewachsen ist.'® Fletcher beunruhigt, was er
selbst als seine »Angst« bezeichnet vor dem miitterlichen Anteil, dem
unkontrollierbaren >fremdrassischen< Element in Friday, das ihm eine
Beziehung zu diesem — als Fremdkdorper — eines Tages verunmoglichen
konnte: »My fear is due to my ignorance of what really composes Fri-
day’s distaff half« (ebd., 219).

18 »[W]hat hope has my son of being physically different from them?« (Aste-
risk 1986: 244), fragt Fletcher einmal. Auch bei anderen erwachsenen
Mischlingen dréngt sich ihm der Gedanke an seinen Sohn auf: »I told you
at the end of my last letter that I had been out recruiting. The captain of the
launch was a half-caste, good-looking, well educated (in the Australian
manner), intelligent; probably a dam sight better man than I in most ways. I
studied him carefully. I said to myself >That is your son, my boy. Go and
touch his bare neck and see whether you shudder.< You follow?« (Ebd.,
209)

73

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Allein aufgrund dieser Angst vor einem mdoglichen, zukiinftigen Ekel
vor seinem Sohn glaubt Fletcher, diesen so schnell wie moglich »loswer-
den« zu miissen, so sehr er ihn jetzt auch liebt' und so schén er, zu sei-
nem grofBem Erstaunen, jetzt auch ist (vgl. ebd., 232). Sowenig er ge-
genwirtig Anlass zur besagten Angst hat, sowenig wird Fletcher durch
duBere Faktoren wie Gesetze und soziale Konventionen unter Druck ge-
setzt. Im Gegenteil scheint gerade das gang und gébe, was er selbst als
inakzeptabel empfindet. Fletcher zwingt sich selber, sein Kind (und des-
sen Mutter, die in diesem Zusammenhang allerdings eine weit geringere
Rolle spielt) zu verlassen. Die Trennung, schreibt er, werde ihm grof3en
Schmerz bereiten, in einer fast schizophrenen Haltung mochte er sich je-
doch selbst bestrafen fiir etwas, das er nicht nur als »horrid mistake«
(ebd., 210), sondern wortlich als Siinde gegen die Natur (vgl. ebd., 260)
beschreibt — eine Formulierung, die an Spensers Dialog aus dem spéten
16. Jahrhundert erinnert. Hier scheint ein frither, in einem anderen Kon-
text geduBlerter Satz Fletchers seine ironische Note zu verlieren: »We
simply can’t help being respectable Puritans« (ebd., 179). Ein Satz, der
dadurch an Gewicht gewinnt, dass Fletcher in fritheren Briefen mehrfach
seine Abkehr von England unterstreicht (vgl. ebd., 78f., 114f.), indem er
dieses als Ort der Konventionen, Regeln und (so wortlich) Ketten und
Fesseln kritisiert, mit dem Hinweis, nicht eine Person in London kénnte
einen wirklich freien Mann und ein unkonventionelles Leben tolerieren.

Gegen diese Selbststilisierung als Abweichler, ein »Nicht-Englidnder
in moralischer Hinsicht«, macht Fletcher nun deutlich, dass ihn allein
seine eigenen, verinnerlichten Prinzipien antreiben, seine Idee einer
Englishness, die ihn zu solchem Handeln verpflichte. Zum Englénder
wird der in Schottland Geborene in seinen Briefen durch den immer wie-
der behaupteten Unterschied zu den iibrigen weilen Ménnern, die auf
den Inseln mit Eingeborenenfrauen und Mischlingskindern leben. Anders
als diese, erklirt er, sei ihm selbst ein solches Leben nicht moglich: »I
could never grow native« (ebd., 205). Die anderen Weilen erinnerten ihn
stets an »the end of the journey that I am only going as far down the road
as I please« (ebd., 150) — das heifit sie zeigten ihm die Grenze an, bis
wohin (und nicht weiter!) er gehen diirfe. Fletchers tagebuchartige
»Selbstverschriftlichung«®® macht allerdings deutlich, dass diese Grenze
weit weniger starr ist als solche einzelnen Ausspriiche glauben machen;
Fletcher verschiebt sie immer weiter: Jeder Grenziiberschreitung (das
Zusammenwohnen mit einer Eingeborenen, der gemeinsame Sohn) folgt

19 In ein und demselben Brief finden sich die beiden AuBerungen »the sooner
I get rid of him the better« und »[I] am fonder of that little brat than I could
express to you in English« (Asterisk 1986: 209).

20 Vgl. zu diesem Begriff Schlaeger 1993.

74

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

eine Neubestimmung der Grenze. Schlieflich kommt Fletcher dem nega-
tiven Beispiel der anderen (Franzosen, Australier) viel ndher als er es
sich zu Beginn seines Inselaufenthaltes vorstellen konnte. Gleichwohl
hilt er die Grenzziehung bis zum Ende aufrecht. Nachdem ihm der Auf-
bruch schlieBlich doch gelungen ist, wenn auch zunéchst nicht nach Eng-
land, schreibt er von den Gesellschaftsinseln:

»The »stay« alternative is, I must confess, tempting. But the attendant sacrifices
are more than I can make. [...] Fortunately I have many reminders before my
eyes of the results of »going native«. It is a funny thing. Although I pine for that
savage simplicity [...] I simply can’t stand the sight of it in other white men.«
(Ebd., 290f.)

Ohne jemals die Attraktivitdt dieser anderen Moglichkeit, des going na-
tive, abzustreiten, schildert Fletcher immer wieder seine Abneigung ge-
gen diejenigen Weillen, welche diesen Schritt getan haben. So wie sie
will er nicht werden, so sehr er auch die Versuchung dazu verspiiren
mag. Zwar blickt er stets auf die »Kanaken« herab. Eigentlich irritiert ist
Fletcher jedoch nur angesichts rassisch und kulturell Hybrider: den ande-
ren, akkulturierten Weilen ebenso wie den »weill< erzogenen Mischlin-
gen. Das Eigene und das Andere, so scheint es, sollen klar voneinander
getrennt werden, die Grenze, bei aller physischen Néhe, aufrechterhalten
bleiben. Der Mischzustand — gleichsam als das andere Andere — ist es,
den Fletcher, der lingst schon verschiedentlich durch seinen Inselaufent-
halt gezeichnete Englédnder/Nicht-Engldnder, zu verabscheuen behauptet.

I1.3 Akkulturation als Tabu

11.3.1 Sigmund Freud:
»Das Tabu und die Ambivalenz der Gefiihlsregungen«

Die Spannung zwischen Verlangen und Abwehr, die Fletchers Briefe pa-
radigmatisch zum Ausdruck bringen, ist kein Einzelphinomen, wenn sie
auch in den seltensten Fillen so klar und explizit ausformuliert wird. Das
Gewicht mag in Spensers Dialog und in Longs enzyklopiddischem Ge-
schichtsbuch zwar deutlich anders verteilt sein, die drastisch formulierte
Abneigung gegen die Akkulturation anderer Englinder oder Europier
kann aber auch hier, wie dargestellt wurde, nur schlecht eine sehr viel
ambivalentere Haltung kaschieren. Bei allen Unterschieden zeigen sich
zwischen den drei Texten auffallende Ubereinstimmungen. Akkulturati-
on und Mischehe werden jeweils als Uberschreitung betrachtet, als

75

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Transgression einer kulturellen und rassischen Grenze ebenso wie einer
sittlichen. Wie das Beispiel Fletchers zeigt, setzt diese Auffassung nicht
notwendigerweise einen tatsdchlichen Verstol gegen bestehende Gesetze
voraus. Selbst wenn kein institutionell gestiitztes Verbot gegeben ist,
werden beide Formen der Anndherung und der Vermischung jedoch als
untragbar — oder besser: unertriglich — beschrieben. Es ist diese manch-
mal, wie im Falle Fletchers, rational nur schwer nachvollziehbare Ein-
schitzung, die eine Differenzierung der in der Einleitung erwahnten The-
se vom Unwillen zur Akkulturation notwendig macht. Offensichtlich
handelt es sich um keinen einfachen und spontanen Widerwillen.

Um der Ambivalenz der hier beschriebenen Haltung auf die Spur zu
kommen, ist es hilfreich, die Uberschreitung kultureller Grenzen als Ta-
bu im Sinne Sigmund Freuds zu konzeptualisieren und in diesem Zu-
sammenhang eine Neulektiire von Totem und Tabu (1915) zu versuchen.
Dieser Studie zufolge sind Tabus, anders als religiése oder moralische
Verbote, nicht in ein Regelsystem integriert, »welches ganz allgemein
Enthaltungen fiir notwendig erkldrt und diese Notwendigkeit auch be-
griindet« (Freud 2000: 66). Vielmehr verbieten sich Tabus »eigentlich
von selbst« (ebd.). Sie sind ungeschriebene Gesetze, die nicht nur »un-
motiviert«, sondern auch »in ihrer Herkunft ritselhaft« sind: »Sie sind
irgend einmal aufgetreten und miissen nun infolge einer unbezwingbaren
Angst gehalten werden. Eine duflere Strafanordnung ist tiberfliissig, weil
eine innere Sicherheit (ein Gewissen) besteht, die Ubertretung werde zu
einem unertraglichen Unheil fithren« (ebd., 75). Demnach werden Tabus
als kategorische Verbote internalisiert, wonach sie keiner externen Kon-
trolle mehr bediirfen (was nicht bedeuten muss, dass eine solche nicht
dennoch existiert, im Gegenteil drohen nicht selten brutale Strafen), da
von nun an die eigene, innere Angst vor den Konsequenzen einer Uber-
schreitung das eigene Handeln reguliert.

Dieser Angst, als Folge eines verinnerlichten Verbots, steht laut
Freud jedoch eine antagonistische Kraft gegentiber: das Begehren des In-
dividuums, gerade das zu tun, was das Tabu verbietet. »Grundlage des
Tabu« ist ein »verbotenes Tun, zu dem eine starke Neigung im Unbe-
wuBlten besteht« (ebd., 81), weshalb »die Menschen, die dem Tabu ge-
horchen, [...] eine ambivalente Einstellung gegen das vom Tabu Betrof-
fene [haben]« (ebd., 83). Das Begehren, das dem Verbot vorausgeht,
wird verdringt, nicht aber {iberwunden, so dass sich das Tabu als ein in-
nerer Konflikt zwischen dem (unbewussten) Begehren und der oben be-
schriebenen (bewussten) Angst manifestiert (vgl. ebd., 77ff.). Als ein sol-
cher Konflikt kann Robert James Fletchers Situation verstanden werden,
die dieser selbst als Hin-und-Hergerissen-Sein beschreibt: »I am torn
asunder. You know all about that and the opposing forces« (Asterisk
1986: 231). Fletchers Begehren — nach dem Inselleben, der einheimi-

76

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

schen Geliebten, dem gemeinsamen Sohn (als Erfiillung eines lang ge-
hegten Kinderwunsches) — stehen die Angste und Aversionen gegeniiber,
die damit verbunden sind. Ein verinnerlichtes, kategorisches Verbot, des-
sen Herkunft nie ganz klar wird, siegt schlieBlich iiber die Versuchung.

Freud beschreibt das Funktionieren von Tabus nicht nur auf der indi-
viduellen Ebene, als den hier geschilderten psychischen Konflikt, son-
dern auch auf der des Kollektivs. Er betont die gesellschaftliche Rele-
vanz von Tabus. Demzufolge stellt die Ubertretung gewisser Tabuverbo-
te eine »soziale Gefahr« dar: »Sie besteht in der Moglichkeit der Nach-
ahmung, in deren Folge die Gesellschaft bald zur Auflésung kime. Wenn
die anderen die Ubertretung nicht ahnden wiirden, miifiten sie ja inne-
werden, daB sie dasselbe tun wollen wie der Ubeltiter« (Freud 2000: 82).
Freud spricht auch von der »ansteckende[n] Kraft, die dem Tabu inne-
wohnt«, seiner »Eignung, in Versuchung zu fithren« und »zur Nachah-
mung anzuregen« (ebd.). Der Mensch, der das Tabu tibertreten habe, er-
wecke Neid, denn »warum sollte ihm gestattet sein, was anderen verbo-
ten ist?« Da er insofern »wirklich ansteckend« (ebd., 81) sei, als sein
Beispiel zur Nachahmung verleite, werde er selbst tabu (das hei3t gemie-
den).

Es sticht ins Auge, dass Freud an dieser Stelle eine Metapher benutzt,
die dhnlich schon bei Edmund Spenser aufgetreten ist, wo die Akkultura-
tion der englischen Kolonisten in Irland ja ebenfalls als »ansteckend« be-
schrieben wird. Zwar benutzt Spenser den Begriff »ansteckend< in der
entsprechenden Passage in dem Sinne von >vererblich< (jede Generation
infiziert gleichsam die darauffolgende), doch gibt es auch Textstellen in
seinem Dialog, die Freuds Konzeption einer sozialen Dynamik — jenem
Anstecken der anderen durch das eigene Beispiel — sehr nahe kommen.
So erldutert Irenius die Moglichkeit des Unmoglichen (als welches Eu-
doxus das going native der Engldnder erscheint) einmal mit den Worten:
»So much can liberty and ill examples doe« (Spenser 1997: 67). Mit an-
deren Worten: Fehlt es an externer Kontrolle, welche die eigene Hand-
lungsfreiheit beschrinkt, kann das schlechte Beispiel der anderen Eng-
lander seine ganze Verfiihrungskraft entfalten, also uneingeschrinkt an-
steckend wirken. Bleibt dieser Akt auch in Zukunft unbestraft, wird sich
die Gemeinschaft der Kolonisten dereinst auflésen — denn der »threat of
seduction« ist, wie oben argumentiert wurde, nicht zu umgehen.

Wie mir scheint kann Freuds Theorie, als heuristisches Werkzeug,
sehr gut fiir die in diesem Kapitel verfolgte Fragestellung fruchtbar ge-
macht werden. Voraussetzung dafiir ist freilich, dass Freuds Uberlegun-
gen zum Tabu nicht als ethnologische Beschreibungen >primitiver< Kul-
tur verstanden werden, sondern als Versuch, eine bestimmte psychische
Disposition darzustellen und zu erkldren, die eben nicht auf »Wilde< und
Neurotiker beschrénkt ist. Diese Lesart steht nur zu einem Teil in Wider-

77

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

spruch zu Freuds erklirtem Programm. Insbesondere der zweite Essay
von Totem und Tabu lésst sie durchaus zu. Denn zwar gehort das Tabu
Freuds Ansicht nach der Vorgeschichte der modernen Zivilisation an, es
ist ein urtiimliches Phidnomen, das nur noch in »primitiven< Gesellschaf-
ten sowie bei neurotischen Europdern auftritt, die »eine archaistische
Konstitution als atavistischen Rest mit sich gebracht haben« (Freud
2000: 117) — die also noch Spuren der eigenen, »primitiven< Urspriinge in
sich tragen®' —, Freud schreibt aber auch:

»Es darf uns ahnen, dal das Tabu der Wilden Polynesiens doch nicht so weit
von uns abliegt, wie wir zuerst glauben wollten, daf die Sitten- und Moralver-
bote, denen wir selbst gehorchen, in ihrem Wesen eine Verwandtschaft mit die-
sem primitiven Tabu haben konnten, und daBl die Aufkldrung des Tabu ein
Licht auf den dunkeln Ursprung unseres eigenen >kategorischen Imperativs< zu
werfen vermochte.« (Ebd., 71)

Die hier beschriebene »Verwandtschaft« besteht nicht nur darin, dass mit
dem Anderen das vergangene und lediglich als anachronistische Erschei-
nung erhalten gebliebene urspriingliche Eigene geschildert wird. Das Ta-
bu hat durchaus (ich wiirde sogar sagen: vor allem) einen zeitgendssi-
schen, europdischen Kontext — was auch das gesteigerte Interesse Freuds
und der von ihm zitierten viktorianischen Ethnologen James George Fra-
zer und Edward Burnett Tylor an diesem Thema erklért. Betrachtet man
Freuds Text auf diese Weise, verliert seine evolutionistische Perspektive,
die ihn am Ende zur Darwinschen Urhorde und der gewagten These vom
Urvatermord fiihrt, automatisch an Bedeutung.

21 Gegenstand von Freuds essayistischer Studie sind Einige Ubereinstimmun-
gen im Seelenleben der Wilden und der Neurotiker, wie es der Untertitel
formuliert. Die von Freud vertretenen Thesen basieren dementsprechend
einerseits auf ethnologischen Schriften — das meiste Anschauungsmaterial
ist James George Frazers Golden Bough und Totemism and Exogamy ent-
nommen —, andererseits auf Freuds eigener psychoanalytischen Praxis. Aus
dieser leitet Freud seine Theorie weitgehend ab, um sie dann auf die bei
Frazer geschilderten Beispiele anzuwenden — eine aus ethnologischer Per-
spektive mehr als fragwiirdige Vorgehensweise. Vorausgesetzt wird eine
»Ahnlichkeit« und somit Vergleichbarkeit, wenn auch ausdriicklich keine
»innere Verwandtschaft« (Freud 2000: 75) zwischen dem Krankheitsbild
der Neurotiker und fremdkulturellen Praktiken.

78

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

11.3.2 »Frontiére et ambiguité«:
Julia Kristevas Theorie des Abjekts

In allen drei hier ausfiihrlicher diskutierten Texten, Spensers Dialog,
Longs History of Jamaica und Fletchers Brieffragmenten, wird die Beur-
teilung der Grenziiberschreitung in eine Rhetorik der Abscheu und des
Ekels gefasst. Vor allem bei Fletcher kommt die Abneigung gegen die
Vermischung des Eigenen und des Anderen wiederholt in drastischen
Worten zum Ausdruck, wie besonders seine Kommentare iiber Misch-
linge zeigen. An einer noch nicht zitierten Textstelle schreibt Fletcher:
»Ugh, you have no idea how these half-castes make me vomit« (Asterisk
1986: 104). Diese Reaktion kann als eine abjection im Sinne Julia
Kristevas verstanden werden, womit sich das eben zur Tabuisierung der
Grenziiberschreitung Gesagte um einen weiteren wichtigen Aspekt er-
génzen ldsst. Thr 1980 erschienenes Buch Pouvoir de [’horreur. Essai sur
l’abjection beginnt Kristeva mit der Beobachtung:

»Il y a, dans I’abjection, une de ces violentes et obscures révoltes de 1’étre
contre ce qui le menace et qui lui parait venir d’un dehors ou d’un dedans exor-
bitant, jeté a c6té du possible, du tolérable, du pensable. C’est 1a, tout prés mais
inassimilable. Ca sollicite, inquicte, fascine le désir qui pourtant ne se laisse pas
séduire. Apeuré, il se détourne. Ecceuré, il rejette.« (Kristeva 1980: 9)

Abjection bezeichnet bei Kristeva eine heftige, wenn auch mit einem Ge-
fuhl der Anziehung einhergehende Abwehrreaktion angesichts eines Ge-
genstands, der Ekel und Aversion hervorruft — Kristeva nennt ihn das
»Abjekt«. Bei diesem zweiten Schliisselbegriff, einer Substantivierung
des franzosischen Adjektivs abject (niedertrachtig, verworfen, gemein),
handelt es sich um einen Neologismus der Autorin. Kristeva stellt ihn
den Kategorien Subjekt und Objekt gegeniiber. »Abjekt« steht flir all das,
was das Ich von sich abspalten muss (aber nie voll und ganz von sich ab-
spalten kann), um von seinem urspriinglichen, vorsprachlichen Zustand
jenseits der Subjekt-Objekt-Differenz in die symbolische Ordnung einzu-
treten, die nach Kristevas Modell auf eben dieser Differenz basiert.?> An-
ders als das Objekt, das dem Subjekt als dessen Korrelat gegeniibersteht
und ihm laut Kristeva erlaubt, weitgehend losgeldst und autonom zu sein,
stellt das Abjekt als vehement Ausgeschlossenes, aber nie ganz und gar
Abtrennbares, fiir das Subjekt eine stete Gefahr dar, seine Grenzen zu

22 Das fritheste und zugleich wichtigste Beispiel einer solchen Abspaltung ist
die Loslosung von der »entité maternelle« (Kristeva 1980: 20), die konstitu-
tiv fiir das Subjekt ist. Sie ist Voraussetzung fiir die Ausbildung einer eige-
nen Identitdt und Grundlage fiir alle weiteren Unterscheidungen.

79

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

verlieren und zuriickzufallen in den Zustand vor der Differenz, au3erhalb
der symbolischen Ordnung, »la ou le sens s’effondre« (ebd.). Auch im
Zusammenhang mit der abjection kann von einer Arbeit an der Grenze
gesprochen werden. Sie gilt dem Schutz der prekdren Grenzen, die das
Ich zwischen sich und dem Anderen, Subjekt und Objekt(en) zieht, um
eine Identitét zu erlangen und aufrechtzuerhalten — gegen die grenzenzer-
setzende Wirkung des Abjekts.

Als ein psychoanalytischer Erklarungsversuch fiir die subjektiv so
empfundene Eigenschaft des Abstolenden und die Reaktion des Ekels
akzentuiert Kristevas Theorie zwei Eigenschaften des Abjekts, die fiir die
hier entwickelte Theorie der Grenzziehung von Interesse sind. Einerseits
betont sie die dichotomische, ja manichiische Gegeniiberstellung von Ich
und Anderem, Innen und AuBlen, andererseits unterstreicht sie die Durch-
lassigkeit und Unsicherheit der so gezogenen Grenze (vgl. ebd., 15). Die
beiden entscheidenden Stichworter sind »frontiere« und »ambiguité«:

»Frontiére sans doute, 1’abjection est surtout ambiguité. Parce que, tout en dé-
marquant, elle ne détache pas radicalement le sujet de ce qui le menace — au
contraire, elle I’avoue en perpétuel danger.« (Ebd., 17)

In der abjection kann ein psychologisches Pendant zur diskursiven
Grenzziehung gesehen werden, die, wie im vorigen Kapitel herausgear-
beitet wurde, ja ebenfalls zwischen Stabilitdt und Instabilitdt changiert,
insofern das, was abgegrenzt wird, Teil des Eigenen bleibt. Kristevas
Theorie der abjection ist bereits mehrfach auf die Grenzziehung zwi-
schen Kolonisatoren und Kolonisierten angewandt worden (vgl. z.B.
Spurr 1993: 76-91; McClintock 1995: 71-74). Ein solcher Transfer — von
der Ebene des Subjekts auf die des Kollektivs, von der Ebene der Psyche
auf die des Diskurses und der Politik — birgt allerdings die Gefahr in sich,
dass durch den Rekurs auf ein psychoanalytisches Modell der natiirlichen
Entwicklung die beschriebenen kolonialen Grenzziehungen naturalisiert
werden, indem man sie als psychologische Notwendigkeit erscheinen
lasst.” Zudem besteht bei psychoanalytischen Erklirungsansitzen grund-
sétzlich die Tendenz, das historisch und kulturell Spezifische zu univer-
salisieren und ihm eine archetypische Dimension zu verleihen. So wie
Freuds Theorie des Tabus am Ende beim Urvatermord anlangt und eine
weitere Variation der These vom Odipuskomplex darstellt, fiihrt Kriste-

23 Dieses Problem spricht auch David Spurr an, der in seiner Anwendung der
Theorie der abjection auf den kolonialen Diskurs erklért: »I do not wish to
suggest that Kristeva’s theory provides a rationale for colonial order as a
natural consequence of normal human development« (Spurr 1993: 79).

80

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

vas Theorie der abjection zur Abspaltung von der Mutter als Beginn der
Subjektkonstitution (vgl. Kristeva 1980: 20).

Das zuletzt angesprochene Problem der Ahistorizitét soll im Folgen-
den dadurch umgangen werden, dass mit Anne McClintock eine »situa-
ted pschoanalysis« (McClintock 1995: 72) versucht wird, das heiflt eine
kulturelle und historische Kontextualisierung dessen, was mit psychoana-
lytischen Konzepten erfasst wird. Ausgegangen wird aulerdem von ei-
nem Zusammenspiel der diskursiven Grenzziehung, der Tabuisierung der
Grenziiberschreitung und dem Phidnomen der abjection, nicht von einer
einseitigen Bedingtheit des einen durch das andere. Dem hier entwickel-
ten Ansatz zufolge erzeugt die diskursive Grenzziehung das Tabu der
Grenziiberschreitung, das seinerseits die diskursive Grenzziehung festigt,
wobei die abjection Teil — nicht Antriebskraft — dieser Arbeit an der
Grenze ist. In seinem Buch The Rhetoric of Empire macht David Spurr
eine Beobachtung, die dem Ansatz dieser Arbeit nahe kommt:

»The principles of exclusion, boundary, and difference which enter into the de-
basement of the primitive are connected to the fear that the white race could
lose itself in the darker ones, so that the idea of »going native< has some of the
powers of interdiction and attraction that one associates with the incest taboo.«
(Spurr 1993: 82)

Kristeva selbst stellt einen Zusammenhang zwischen abjection, Tabu und
Transgression her (vgl. Kristeva 1980: 24). Am Beispiel des Tabus der
Kultur- und Rassenmischung wird dieser Zusammenhang besonders of-
fensichtlich. Wie Kristeva unterstreicht, erscheint all das als abject, was
»eine Identitdt, ein System, eine Ordnung stort«, indem es »die Grenzen,
Orte und Regeln missachtet« — namlich das »Dazwischen (I entre-deux),
das Zweideutige, das Gemischte« (ebd., 12; meine Ubers.). »Abjekt¢ ist
demzufolge das, was die diskursive Grenzziehung unterlduft, indem es
seinen Ort diesseits oder jenseits der Grenze verldsst und einen Mischzu-
stand erzeugt. Erklarbar wird auf diese Weise Fletchers grofle Abneigung
gegen Mischlinge und akkulturierte Weille, die sich in gesteigertem Ma-
Be nach der Geburt seines Sohnes manifestiert, der als das unméglich ab-
zutrennende Eigene/Andere geradezu musterhaft das die Grenzen verlet-
zende Abjekt darstellt.

81

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

11.3.3 Das Akkulturationstabu

Aufgrund seiner Darstellung in der Literatur soll kulturelles Grenzgehen
im Folgenden also, unter vorsichtigem Gebrauch der Freud’schen Defini-
tion, als Tabu verstanden werden. Ausgangspunkt ist die These vom Ak-
kulturationstabu, das grundlegend fiir die anschlieBenden, weitergehen-
den Uberlegungen zunichst allgemein wie folgt umrissen werden kann:
Das Akkulturationstabu verbietet nicht nur eine — mit Kohl gesprochen —
vollstandige »kulturelle Konversion« (Kohl 1987), sondern bereits eine
partielle Anpassung, wobei es in seiner Strenge stark variiert, abhéngig
von Epoche, Kolonialmacht und betroffener Kolonie sowie nicht zuletzt
vom individuellen Autor. In der Literatur finden sich Hinweise einer Ta-
buisierung schon der Ubernahme von Sprache und Kleidung (wie bei
Spenser), insbesondere aber der religiosen Glaubensvorstellungen und
Rituale sowie grundlegender Kulturtechniken. Positiv formuliert lauft
das Akkulturationstabu auf das Gebot zur Wahrung der eigenen kulturel-
len Identitdt — und damit zur Aufrechterhaltung kultureller Differenz —
hinaus.

Das generelle Akkulturationstabu schlug sich dabei, wie die hier dis-
kutierten Beispiele deutlich machten, auch in anderen, verwandten Tabus
nieder. An erster Stelle zu nennen ist das Tabu der miscegenation, der
Rassenmischung, das ein Thema von Robert Youngs Studie Colonial
Desire ist (vgl. Young 1995, v.a. Kap. 4 u. 6). Zwar spricht Young selbst
in Bezug auf seinen Gegenstand nie explizit von einem Tabu; seine mate-
rialreiche Rekonstruktion der Rassentheorien des 18. und des 19. Jahr-
hunderts enthilt jedoch vieles, was den hier versuchten Ansatz stiitzt.
Denn auch in Youngs Analyse steht jene Spannung zwischen »attraction
and repulsion« (ebd., 90) im Vordergrund, welche die damaligen nord-
amerikanischen und europédischen Diskussionen iiber die Vor- und
Nachteile von Rassenmischung zwischen weiflen Siedlern und farbigen
Sklaven oder Eingeborenen kennzeichnet. Auch — und vor allem — in die-
sem Zusammenhang ldsst sich jenes Schwanken zwischen Begehren und
Aversion beobachten, wenn zwar das Verhéltnis zwischen den Rassen
sexualisiert wird, Rassengrenzen iibergreifende Sexualitit jedoch mit
Verunreinigung, Krankheit, Unfruchtbarkeit und sogar Tod in Zusam-
menhang gebracht wird (vgl. hierzu ebd., Kap. 6).>* Schon Richard Slot-
kin hat im Zusammenhang mit den neuenglischen Vorbehalten gegen
Mischehen, namentlich im 17. Jahrhundert, auf das Tabu der Rassenmi-
schung aufmerksam gemacht. Er spricht von »[t]he Puritans’ terror of
[...] Indian marriage« und begriindet diesen mit dem in Abschnitt I1.1.3
anhand des Morton-Beispiels illustrierten Unwillen zur Akkulturation:

24 Vgl. auch Abschnitt IV.3 dieser Arbeit.

82

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

»Marriage symbolized this process of acculturation in terms of sexual
merging of the races« (Slotkin 1973: 123). Mit beiden Tabus, dem der
Akkulturation und dem der miscegenation, war demzufolge dieselbe
Angst vor einer Auflosung der Grenzen zwischen dem Eigenen und den
Anderen verbunden, wie man sie im >Mischling« versinnbildlicht sah.

Mit der These von der Tabuisierung kultureller und rassischer Ver-
mischung lédsst sich eine mogliche Antwort auf die Frage finden, warum
das Grenzgehen (mit welchem Begriff man es auch immer bezeichnen
mochte) stets aufs Neue die in diesem Kapitel skizzierte ambivalente Re-
aktion hervorrief. Vorzubeugen ist dabei einer impliziten Essentialisie-
rung, wie sie sich an einigen Stellen von Robert Youngs Studie Colonial
Desire manifestiert. So verwendet Young Formulierungen wie »the white
male’s ambivalent axis of desire and repugnance« (Young 1995: 152)
oder »the phobia and fascination that the idea of miscegenation summons
forth in the white imagination« (ebd., 148) — Formulierungen, die den
Eindruck einer Haltung erwecken, die beim »weillen Mann« bzw. in der
»weillen Imagination« natiirlich gegeben ist. Es sei hier darum mit Nach-
druck auf die diskursive Grundlage der beschricbenen Angste verwiesen.
Bezogen auf die im vorigen Kapitel dargestellte Praxis kultureller Grenz-
ziehung soll das Tabu in dieser Arbeit als diskursives Mittel zur Stabili-
sierung und Erhaltung jener prekidren Grenzen verstanden werden, mit
deren Hilfe sich Europa (GroBbritannien, England, die weifle Bevolke-
rung Amerikas etc.) in einer steten Arbeit an der Grenze als relative Ein-
heit konstituiert. Die Absicht ist dabei nicht, historische Erfahrung zu
homogenisieren: Wie sich in den folgenden, vertiefenden Analysen zei-
gen wird, ist das Akkulturationstabu keineswegs statisch. Zwar finden
sich in verschiedenen Epochen Beispicle, wie die bisher diskutierten,
bewusst auch aus fritheren Jahrhunderten ausgewéhlten historischen Fél-
le deutlich machten. Es lassen sich aber durchaus Unterschiede zwischen
den Epochen feststellen. Die im letzten Kapitel angedeutete Neudefiniti-
on des Anderen, seit dem spdten 18. Jahrhundert, als nicht nur kulturell,
sondern auch »natiirlich« — sprich rassisch — vom Européer unterschieden,
wirkt sich unweigerlich auf die Texte aus, die Grenziiberschreitungen
zum Thema haben. Es handelt sich hierbei um eine Wechselbeziehung:
Der Unwille zur Akkulturation erhoht sich mit der Naturalisierung der
Grenze als Rassengrenze, und umgekehrt verfestigt sich diese Grenze mit
einem gesteigerten Unwillen zur Akkulturation (oder, allgemeiner ge-
sprochen, Unwillen zur »Vermischung«). Diese Wechselbezichung wird
in den Einzelanalysen der folgenden Kapitel noch stirker an Kontur
gewinnen.”

25 Eine eindrucksvolle historiographische Demonstration dieser Wechselbe-
ziehung liefert E.M. Collingham in ihrem Buch zum britisch-indischen Kul-

83

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Ebenso wird sich in diesen Analysen zeigen, dass noch andere Fakto-
ren eine Rolle spielen. Einen dieser Faktoren, den nationalen, hebt Jiirgen
Osterhammel hervor, wenn er kulturelle Unterschiede in der Duldung
von »Uberginge[n], schwebende[n] Zwischenzustinde[n], Ambivalen-
zen oder mehrfache[n] Identitdten« (Osterhammel 2001: 221) anspricht
und dabei auf die Sonderposition GroBbritanniens hinweist:

»Britische Kolonialherren hielten eine deutlich grofere Distanz zu den Koloni-
sierten als zum Beispiel portugiesische, spanische und selbst holldndische: Als
Niederldandisch-Ostindien 1811 voriibergehend unter britische Verwaltung ge-
riet, zeigten sich die neuen Regenten entsetzt tiber die asiatisierten »Mestizo
manners< der Holldnder (und namentlich ihrer Betel kauenden Frauen); die so-
zialen Grében zwischen Europédern und Asiaten wurden mit langfristigen Fol-
gen tiefer gezogen. Uberhaupt unterschieden sich die europaischen Kolonisato-
ren durch das AusmaB, in dem sie gemischtrassige Verbindungen und das da-
raus folgende Mestizentum duldeten [...]. Pauschal gesagt, spannte sich der Bo-
gen von den im hohen MaBe (allerdings in Asien stérker als in Afrika) inklusi-
ven Portugiesen bis zu den extrem exklusiven Briten [...].« (Ebd.)

turkontakt im kolonialen Indien, das die zunehmende Distanzierung und
Abgrenzung der Briten ab der Mitte des 19. Jahrhunderts nachzeichnet.
Collinghams Studie demonstriert materialreich, dass die radikale Grenzzie-
hung zwischen Kolonisatoren und Kolonisierten historisch keineswegs eine
Selbstverstidndlichkeit war, sondern dass sie sich auch innerhalb einer ein-
zelnen Kolonie erst nach und nach etablieren konnte. Ausgangspunkt von
Collinghams Analyse ist der nabob, die vielfach karikierte Figur des »india-
nisierten< Englénders. Dessen — relative — Offenheit fiir fremdkulturelle
Praktiken (wie unter anderem Essgewohnheiten, Kérperhygiene, Kleidung
und das Rauchen der hookah) nahm Collingham zufolge ein Ende, als in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts zunehmend die britische Identitdt
hervorgekehrt wurde. Die indischen Einfliisse sollten beseitigt werden,
Kleidung und Essen die Differenz zur lokalen Kultur markieren; die indi-
sche Geliebte verschwand allméhlich aus den britischen Haushalten. Die
nach 1857 dominante Figur des sahib — dem Ideal nach mit herrischem
Auftreten, fest iiberzeugt von der eigenen rassischen und kulturellen Supe-
rioritét — hatte mit der des nabob schlieflich nur noch wenig gemein. Betei-
ligt an dieser Transformation (die freilich ebenso wenig vollstdndig und all-
umfassend war wie zuvor die Akkulturation des nabob, sondern nur eine
Tendenz darstellt) war eine Vielzahl historischer Faktoren: Nach dem gro-
Ben indischen Aufstand (Great Mutiny<) von 1857 war 1858 die East India
Company aufgelost worden und die britische Krone hatte die Herrschaft
tiber Indien iibernommen; 1876 wurde Konigin Victoria offiziell Kaiserin
von Indien. An Bedeutung gewann das Denken in den Kategorien »Rasse<
und »Klasse« sowie die Idee des Prestige, das den Englandern zur Legitima-
tion ihrer imperialen Herrschaft diente und zu einer aggressiveren — oft ge-
waltsamen — Abgrenzung fiihrte. Vgl. Collingham 2001: 13-113, 117-149.

84

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. GRENZUBERSCHREITUNGEN

In der englischsprachigen Literatur der Kolonialzeit finden sich zahlrei-
che weitere Fille, in denen britische Autoren — wie Edward Long und
Robert James Fletcher — am Beispiel anderer européischer Kolonisten
das Phidnomen der Mestizierung kritisieren, wobei sie die Kolonialmacht
GroBbritannien mehr oder weniger explizit von diesen abgrenzen. Einige
weitere Beispiele werden uns in dieser Arbeit noch begegnen. Wie der
Historiker Ronald Hyam in der bislang einzigen umfangreichen Untersu-
chung zum Komplex Empire and Sexuality gezeigt hat, gilt allerdings,
dass offizielle Priiderie und konkrete Praxis im englischen Kolonialreich
bisweilen weit auseinander lagen. Er kommentiert dies lakonisch mit
dem Satz: »Practice and theory diverged« (Hyam 1990: 3). Hyams Ana-
lysen zufolge war Sexualitét ein wesentlicher Bestandteil der viktoriani-
schen Expansion sowie des gesamten kolonialen Unternehmens.”® Ob-
wohl die Institution der Mischehe im britischen Empire Anfang des 19.
Jahrhunderts so gut wie verschwunden war, bestand sexueller Kontakt
mit Nicht-Européerinnen weiter fort (vgl. ebd., 201).>” Wenn in den fol-
genden Kapiteln eine spezifisch britische Position konstatiert wird, so
bezieht sich diese Aussage also ausdriicklich auf englische Texte und das
darin hiufig vertretene Selbstbild einer konsequente(re)n Grenzziehung.
Gegenstand sind literarische Inszenierungen der kolonialen Kulturbe-
gegnung, wobei es im Folgenden neben den bisher zitierten Kommenta-
ren zu realhistorischem kulturellem Grenzgiangertum vor allem auch um
fiktionale Beschreibungen von Grenziiberschreitungen gehen wird.

In literarischen Texten lassen sich Kulturbegegnungen »im Modus
des Imaginédren simulieren« (Schwab 1999: 60). Literatur wird dann zu
»imagindrer Ethnographie«, die aufgrund der im europdischen Alteritits-
diskurs vorhandenen Bilder und Informationen Kulturbegegnungen in-
szeniert. Die Frage nach der literarischen Darstellung von Grenzen und
deren Uberschreitung kann unabhingig von institutionalisierter Kolo-
nialpolitik in Form von Gesetzen und Verboten gestellt werden, wie sie
eine politologische oder historische Arbeit zum Gegenstand haben konn-

26 »The expansion of Europe was not only a matter of »Christianity and com-
merce«, zitiert Hyam die beiden Schlagworter des kolonialen Diskurses
seit David Livingstone, »it was also a matter of copulation and concubi-
nage« (Hyam 1990: 2). Robert Young kniipft hier an, wenn er ein »kolonia-
les Begehren« postuliert und den Kolonialismus als eine machine désirante
im Sinne Gilles Deleuzes und Félix Guattaris zu konzeptualisieren vor-
schldagt. Vgl. Young 1995 und dort insbesondere das abschlieBende Theo-
riekapitel.

27 Erst 1909 wurde in Form des an alle Mitglieder des Colonial Service ge-
richteten »Lord Crewe’s Circular« ein offizielles Verbot ausgesprochen,
das ganz allgemein Verbindungen zwischen Kolonisten und Eingeborenen-
frauen untersagte und mit Strafen drohte. Vgl. Hyam 1990: Kap. 7; hier:
157.

85

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

te; sie er6ffnet eine komplementire Perspektive. Behauptet wird nicht,
dass die untersuchten Texte ungebrochen historische Realititen wider-
spiegeln. Man kann vielmehr sagen, dass sie, in Form eines kolonialen
Imagindren, Tatsachen schaffen.

86

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53. A



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. KULTURELLER EINFLUSS:
HERMAN MELVILLE, TYPEE (1846)

I11.1 Grenzganger im Siidpazifik:
Runaways und beachcombers

lll.1.1 Ein tatowierter Franzose:
Die Geschichte des beachcombing

Am 7. August 1803 begann in Kronstadt die erste russische Weltumsege-
lung unter dem Kommando von Kapitdn Adam Johann von Krusenstern.
Mit an Bord war ab Kopenhagen der aus Deutschland stammende Georg
Heinrich von Langsdorff, der sich von der Reise umfangreiches Material
fur seine Arbeiten zur Naturgeschichte versprach. In seinem 1811 fertig-
gestellten Reisebericht' beschreibt Langsdorff die gespannte Erwar-
tungshaltung, mit welcher man nach langer und entbehrungsreicher Fahrt
der Ankunft auf der Marquesas-Insel Nuku Hiva entgegenblickte (vgl.
Langsdorff 1968: I, 88). Die einladende Landschaft, die sich den Reisen-
den in der Ferne darbot, erwies sich in einer Hinsicht als enttduschend:
Es waren keine Menschen darin zu erkennen. Erst als einige Matrosen in
Richtung Ufer ruderten, erschien ein Kanu auf der Bildfliche. Aus der
Ferne konnte Langsdorff beobachten, wie ein Mann von dem Kanu in ein
Boot der Weilen sprang. Voller Spannung erwartete man dessen Riick-
kehr im Schiff. Hier stellte sich heraus, dass es sich bei dem furchtlosen
Insulaner nicht etwa um einen Eingeborenen handelte, sondern um einen
»Européer, ganz nach hiesiger Landessitte mit einem Lendengiirtel be-
kleidet«:

1 Der zweibédndige Bericht Bemerkungen auf einer Reise um die Welt in den
Jahren 1803-1807 (Frankfurt a.M., 1812) wurde erstmals 1813 in vollstén-
diger englischer Ubersetzung veroffentlicht. Diese englische Originalaus-
gabe ist als Reprint erhiltlich (Langsdorff 1968). Auf deutsch ist der Be-
richt seit der zweiten Auflage von 1813 leider nur in einer gekiirzten Aus-
gabe erschienen (Langsdorff 1952). Im Folgenden zitiere ich soweit mog-
lich aus dieser gekiirzten deutschen Ausgabe und berufe mich ansonsten auf
die vollstindige englische Ubersetzung, wie sie mit groBer Wahrscheinlich-
keit auch Herman Melville bekannt war.

87

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»Es war ein englischer Matrose namens Roberts, der, wie er uns versicherte,
schon seit mehreren Jahren auf der Insel lebte. Der Farbe nach war er fast gar
nicht von den tibrigen Insulanern zu unterscheiden, so gro3en Einfluf hatte das
Klima auf seine Haut gehabt. Verschiedene Empfehlungsschreiben von
Schiffskapitdnen, denen dieser Mensch hilfreiche Dienste erwiesen hatte, fl683-
ten uns grofBeres Zutrauen ein als sein verwilderter Anblick. So freuten wir uns
nicht wenig, einen europdischen Lotsen an Bord zu haben, der uns genaue
Nachrichten tiber die Insel und ihre Bewohner geben konnte.« (Langsdorff
1952: 65; vgl. Langsdorft 1968: 1, 90)

Wie wir heute wissen, verbirgt sich hinter dem Namen »Roberts« der
ehemalige Seemann Edward Robarts, der im Dezember 1797 von einem
Walfangschiff desertiert war und bis Februar 1806 auf den Marquesas
lebte.? »Wir waren nicht wenig erstaunt« (ebd.), sagt Langsdorff iiber
diese unerwartete Begegnung. Bei aller Verwunderung der Reisenden ist
die Geschichte Robarts’ allerdings keineswegs singuldr, denn europdi-
sche Matrosen, die unfreiwillig (etwa infolge eines Schiffbruchs) oder
freiwillig (als Meuterer oder Deserteure) vom Rest der Mannschaft ge-
trennt worden waren und die darauthin alleine oder in Gruppen unter
Eingeborenen lebten, gab es in der Stidsee schon seit den frithesten euro-
péischen Forschungsreisen im 16. Jahrhundert. Bereits das Schiff Trini-
dad des portugiesischen Seefahrers und ersten Weltumseglers Ferdinand
Magellan war betroffen.’ In den nichsten zweihundertfiinfzig Jahren
blieb es zwar bei wenigen Einzelfillen. Mit Aufkommen der Handels-
schifffahrt verbreitete sich die Praxis des Desertierens aber in einem sol-
chen Mafe, dass ein eigener Begriff dafiir geprigt wurde: beachcom-
bing.* Eine wichtige Voraussetzung hierfiir wurde 1788 mit der Errich-

2 In Kalkutta verfasste Robarts ein Tagebuch, das spéter als Manuskript in
der schottischen Nationalbibliothek in Edinburgh wiedergefunden wurde
(vgl. Maude 1968: 176). Robarts’ Tagebuch ist inzwischen in Buchform er-
schienen (Robarts 1974), mit zahlreichen Anmerkungen und einer Einlei-
tung versehen von Greg Dening. In Robarts’ Tagebuch wird auch die hier
diskutierte Begegnung mit der russischen Expedition beschrieben (vgl.
ebd., 129-139).

3 Auf den Nordlichen Marianen gelang drei Matrosen die Flucht. Zwei von
ihnen kamen ums Leben; der dritte, ein Galizier namens Gongalo de Vigo,
begleitete die Eingeborenen bis Guam, wo er vier Jahre spiter, 1526, eine
iiberraschte spanische Expedition begriifite. Vgl. Maude 1968: 136.

4 Die wichtigsten Arbeiten zum beachcombing sind die fiir alle weiteren Un-
tersuchungen bahnbrechenden Studien von H.E. Maude (1968) und Greg
Dening (1980); vgl. in letzterem Buch vor allem die Kapitel »Ships and
Men« (ebd., 95-124) und »Beachcombers« (ebd., 129-156). Vgl. aulerdem
Kohl 1987: 16-23, das Kapitel »Mutineers and Beachcombers« in Edmond
1997: 63-97 sowie das Kapitel » A Gift of Fabrication<: The Beachcomber
as Bricoleur« in Smith 1998: 18-52.

88

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

tung einer englischen Ansiedlung in Port Jackson geschaffen, die sich zu
einem Knotenpunkt entwickelte (vgl. Maude 1968: 138). Vor den Inseln
des Pazifik tummelten sich neben europédischen Handelsschiffen unter-
schiedlicher Herkunft bald auch amerikanische Walfangschiffe. Nach
H.E. Maudes Schitzung machten Matrosen etwa 75% der sogenannten
beachcombers aus, wihrend sich die zweitgrofite Gruppe (ca. 20%) aus
entkommenen Hiftlingen zusammensetzte, die ebenfalls schnell die
Moglichkeit des »Strandlaufens« fiir sich entdeckt hatten (vgl. ebd., 160).

Maude versucht in seiner Studie zum Phédnomen des beachcombing,
Gemeinsamkeiten der iiberlicferten Fille zu rekonstruieren, um den
beachcomber als einen Typus zu charakterisieren.” Wie er zeigt, lassen
sich, so unterschiedlich die Ausgangskonstellationen waren und so unter-
schiedlich die Einzelschicksale verliefen, verschiedene Ubereinstimmun-
gen beobachten. Die wichtigste betrifft das einzigartige Verhiltnis zur
indigenen Gesellschaft: »What really differentiated beachcombers from
other immigrants was the fact that they were essentially integrated into,
and dependent for their livelihood on, the indigenous communities«
(ebd., 135). Bei allen Gefahren, so Maude, konnten sich Europder und
Amerikaner fast auf jeder Insel eines freundlichen Empfanges sicher
sein, auch wenn die — meist berechtigte — Furcht der Inselbewohner vor
Geschlechtskrankheiten sowie das fiir die Gastfreundschaft nicht eben
forderliche Gebaren vieler Seeleute zu Einschrankungen der allgemeinen
Offenheit fithren konnten.® Der gewdhnliche beachcomber war Maude
zufolge in die soziale Gemeinschaft integriert, an deren Briauchen er,
freiwillig oder unfreiwillig, partizipierte. Er war, wie der Englénder Ro-
barts, im Stile der Eingeborenen gekleidet, auch wenn dies nur von den
wenigsten Gemeinschaften ausdriicklich zu einer Bedingung gemacht
wurde. Fast tiberall bestand dagegen der Zwang, oder doch ein erheb-
licher Druck, sich nach einheimischer Sitte tdtowieren und — was einen
noch schmerzhafteren Eingriff erforderte — die Gesichts- und Korperhaa-
re auszupfen zu lassen. Zugleich waren der Integration aber deutliche

5 Wie aus Maudes Untersuchung hervorgeht, existieren zwar immerhin 21
von ehemaligen beachcombers verfasste (englischsprachige) Biicher (vgl.
Maude 1968: »Appendix«, 170-177); von diesen sind jedoch die meisten
seit ihrer Erstverdffentlichung nicht wiederaufgelegt worden. Immerhin
werden in der von Lamb, Smith und Thomas edierten South Seas Antholo-
gy, die Ausziige von Texten aus der Zeit von 1680 bis 1900 enthilt, auch
einige Berichte von beachcombers berticksichtigt, so dass zumindest ein-
zelne Textpassagen wieder leicht zugénglich sind. Vgl. das Kapitel
»Beachcombers & Missionaries« in Lamb/Smith/Thomas 2000: 117-269.

6 Bereits lange vor der Ankunft der ersten Européer hatten viele polynesische
und mikronesische Inseln Austausch untereinander gehabt und Immigran-
ten, gewohnlich durch Adoption oder Einheirat, aufgenommen (vgl. Maude
1968: 148ff.).

89

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Grenzen gesetzt. Von gewissen religiosen Praktiken blieb der beach-
comber ausgeschlossen (vgl. ebd., 162). Die Folge war eine »peculiar
position [...], in yet out of the indigenous society« (ebd., 163), die den
beachcomber laut Maude zu einem idealen Mittler machte. Und in der
Tat ist es ja genau diese Eigenschaft, die Langsdorff positiv hervorhebt,
wenn er in Robarts einen willkommenen Informanten erkennt.

Abb. 3: »Portrait of Jean Baptiste Cabri«
(Langsdorff 1968: 1, zw. 96 u. 97)

Vor dem Hintergrund des von H.E. Maude beschriebenen »beach-
combing boom« (ebd., 137) im 19. Jahrhundert iiberrascht es weniger,
dass die Krusenstern-Expedition auf Nuku Hiva nicht nur die Bekannt-
schaft eines Englidnders machte, sondern zugleich auch von der Gegen-
wart eines weiteren Européers auf der Insel erfuhr. Wie Robarts den Rei-

90

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

senden berichtete, hielt sich neben ihm noch ein Franzose mit Namen
Jean-Baptiste Cabri auf Nuku Hiva auf. Gemeinsam war beiden Europé-
ern, dass sie bereits seit einigen Jahren auf den Marquesas lebten. Beide,
insbesondere aber der Franzose, vermochten es, sich in der einheimi-
schen Sprache auszudriicken, wobei Cabri das Franzosische fast voll-
kommen verlernt hatte (lediglich ein wiederholtes »parlez frangais« ver-
riet Langsdorff zufolge seine Nationalitét). Cabri hatte die Gewohnheiten
und Brauche des »zivilisierten Lebens«< so weit aufgegeben, dass in seiner
Lebens- und Denkweise (wie Langsdorff sich ausdriickt) kaum ein Un-
terschied zu den Eingeborenen auszumachen war. Er war zudem an ver-
schiedenen Stellen — auch im Gesicht — tdtowiert (vgl. Abb. 3). Er
schwamm so gut wie die Eingeborenen, hatte die Tochter eines Héupt-
lings geheiratet und lebte nicht nur mit der Familie seiner Frau, sondern
auch mit allen anderen Einheimischen in einem freundschaftlichen und
vertrauten Verhéltnis. Der Englinder Robarts dagegen hielt mehr Dis-
tanz. Er beherrschte die Sprache nicht annidhernd so gut wie Cabri, sein
Wissen von den einheimischen Brauchen war sehr viel begrenzter und er
schien diesen gegeniiber auch weitgehend gleichgiiltig zu sein. So jeden-
falls stellte sich fir Langsdorff die Differenz zwischen beiden Mannern
dar (vgl. Langsdorff 1968: 1, 97f.).

Aufgrund der im letzten Kapitel angesprochenen innereuropdischen
Differenzen in der Akzeptanz von »Uberginge[n], schwebende[n] Zwi-
schenzustidnde[n], Ambivalenzen oder mehrfache[n] Identititen« (Oster-
hammel 2001: 221) wire man versucht, den beachcomber Robarts als ei-
nen Beleg fiir die Sonderrolle GroBbritanniens — das heif3t, als Illustration
eines besonders stark ausgeprigten Widerstands gegen Akkulturation —
zu betrachten, dem das Beispiel des scheinbar vollkommen assimilierten
Franzosen Cabri gegeniibersteht. In der Tat lassen sich deutliche Paralle-
len zum bereits diskutierten (spiteren) Fall Robert James Fletcher auf
den Neuen Hebriden ausmachen, der als Brite — wiederum im Gegensatz
zu den Franzosen — ja ebenfalls nur bis zu einem bestimmten Punkt zu
einer kulturellen Anniiherung bereit war.” Aus Robarts’ inzwischen ver-
offentlichtem Tagebuch (Robarts 1974) geht allerdings hervor, dass der
englische beachcomber ab 1803 ebenfalls mit der Tochter eines Haupt-
lings verheiratet war.® In einem Brief briistete sich der ehemalige Matro-
se zudem damit, auf Nuku Hiva vier Jahre lang die Krieger seines
»Freundes«, des »Konigs« (ebd., 324f.; meine Ubers.), angefiihrt zu ha-
ben, was Langsdorffs Gegeniiberstellung von Robarts und Cabri relati-

7 Vgl. Abschnitt 11.2.3 dieser Arbeit.

8 Mit dieser verlieB er 1806 gemeinsam die Insel Nuku Hiva und reiste, iiber
verschiedene Stationen, nach Kalkutta, wo sie 1813 starb. Vgl. die zusam-
menfassende Darstellung in Dening 1974: 10-13.

91

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

viert. Doch auch der Ethnologe Greg Dening, Herausgeber von Robarts’
Tagebuch und Experte zum Thema beachcombing, hebt in seinem Ver-
gleich zwischen Cabri und Robarts die Tatsache hervor, dass der Franzo-
se auf den Marquesas in einer Radikalitdt mit seiner bisherigen Welt
brach, die singuldr war und dass seine Tédtowierung die aller anderen be-
kannten beachcombers tbertraf; dagegen habe Robarts europdische Ver-
haltensmuster beibehalten und in seiner nur partiellen Anpassung immer
wieder gegen einheimische Sitten und Tabugesetze verstoen (vgl. De-
ning 1980: 139-141).

Ironischerweise fuhr am Ende aber nicht Robarts, sondern ausge-
rechnet Cabri mit Kapitdn Krusenstern nach Russland zuriick, wenn auch
unfreiwillig. Vor dem Aufbruch der Russen war er zu lange an Bord
geblieben und musste so, wohl oder iibel, mitreisen (vgl. Langsdorff
1968: 1, xiii; Dening 1974: 7). Aus Langsdorffs Erlduterung zum obigen
Portrit (Abb. 3) geht hervor, dass Cabri nach seiner Ankunft in Russland
die allgemeine Aufmerksamkeit auf sich zog. Offensichtlich befriedigte
er eine exotistische Schaulust. So fiihrte er in Moskau und Petersburg auf
der Bithne die Ténze der polynesischen Eingeborenen vor, bis seine Kar-
riere eine unerwartete Wende nahm: Cabris in der Siidsee erworbenen
Fahigkeiten als Schwimmer verschafften ihm voriibergehend eine Stelle
als Schwimmtrainer von Marinekadetten in Kronstadt. Laut Langsdorff
konnte sich Cabri sehr schnell wieder in seiner Muttersprache ausdrii-
cken, wihrend er die Landessprache von Nuku Hiva bald fast vollkom-
men verlernt hatte (vgl. Langsdorff 1968: 1, xiii-xiv.). Greg Dening hat
noch einige weitere Fakten aus dem Leben Cabris eruiert. Demnach
weckte der titowierte Franzose das Interesse von Wissenschaftlern und
war auch im Adel als Kuriositit beliebt. Sein Leben unter den Reichen
und Miéchtigen nahm jedoch ein Ende, nachdem er nach Frankreich zu-
riickgekehrt war — er wurde zu einer Kirmes-Attraktion (vgl. Dening
1974: 8f.).° Die Integration in die heimische Gesellschaft war fiir den
Riickkehrer Cabri schlussendlich offenbar schwerer als seinerzeit die in
die polynesische Gesellschaft. Als ein von seinem Inselaufenthalt deut-
lich Gezeichneter blieb er ein Fremdkorper im wahrsten Sinne des Wor-

9 Ahnlich erging es dem 1835 aus dem Pazifik in die USA zuriickgekehrten
amerikanischen beachcomber James O’Connell, der sich als »The Tattooed
Man« einen Namen machte und im Zirkus auftrat (vgl. Smith 1998: 51).
Aus Alan Govenars Studie zum »Changing Image of Tattooing in Ameri-
can Culture« (Govenar 2000) geht hervor, dass die Titowierung in den
USA noch bis ins 20. Jahrhundert einen festen Ort im Zirkus hatte. So trat
der Tétowierkiinstler und ehemalige Seemann Gus Wagner mit seiner am
ganzen Korper titowierten Frau Anfang des 20. Jahrhunderts in Zirkussen
und auf Volksfesten auf (vgl. ebd., 217); ihm folgten andere, bis die Praktik
des Tétowierens gegen Mitte des Jahrhunderts so géngig war, dass sie nicht
mehr zur Zirkusattraktion reichte (vgl. ebd., 222-226).

92

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

tes: Nach seinem Tod 1818 oder 1822 in Valenciennes wurde erwogen,
seiner Leiche die Haut abzuziehen, um diese zum Zwecke wissenschaft-
licher Untersuchungen aufzubewahren und in einem Museum auszustel-
len (vgl. ebd., 9; Dening 1980: 113).

lll.1.2 Herman Melville als runaway

Ein Riickkehrer, allerdings nach sehr viel kiirzerem Inselaufenthalt, war
auch der Amerikaner Herman Melville, dessen 1846 erschienener Debiit-
roman Typee. A Peep at Polynesian Life lose auf seinen eigenen Erfah-
rungen auf Nuku Hiva basiert. Durch Melvilles viel gelesenen Roman
erhielt die Praxis des Strandlaufens 35 Jahre nach Heinrich von Langs-
dorffs Reisebericht Einzug in ein Genre fiktionaler Literatur. Melville ist
bis heute der berithmteste beachcomber geblieben — seine weiteren
Strandldufer-Abenteuer auf Tahiti verarbeitete er 1847 zu einem zweiten
Roman, Omoo. Adventures in the South Seas —, wobei er in Hinblick auf
den von H.E. Maude skizzierten Typus in mancherlei Hinsicht eine Aus-
nahmeerscheinung darstellt.

Schon die soziale Herkunft des 1819 in New York geborenen gentry-
Sohnes ist ungewohnlich. Melvilles Mutter Maria Gansevoort gehorte als
Tochter eines Helden der Amerikanischen Revolution einer Familie mit
hohem Ansehen an; sein Vater Allan war ein Kaufmann mit schottischer
Ahnenreihe. Nach mehreren schweren Riickschldgen endete die anfangs
vielversprechende Karriere Allan Melvilles, der sich auf den Import
franzosischer Textilien und Kurzwaren spezialisiert hatte, 1830 jedoch
im Bankrott. Die kinderreiche Familie zog nach Albany, wo Hermans
Vater einen Zusammenbruch erlitt und 1832 starb. Herman musste zu-
ndchst die Schule abbrechen und vorzeitig arbeiten. Nach Tatigkeiten in
einer Bank, im Pelzgeschéft seines Bruders, auf dem Hof eines Onkels
und schlieBlich als Lehrer in einer Landschule bei Pittsfield, Massachu-
setts, heuerte er 1839 als einfacher Matrose auf einem Paketschiff an und
machte seine erste Seereise, die ihn nach Liverpool fiihrte. 1841 folgte
seine zweite, ldngere Reise an Bord des Walfangschiffes Acushnet, von
der er erst 1844, als Fiinfundzwanzigjahriger, zuriickkehrte und mit deren
literarischer Verarbeitung seine Karriere als Schriftsteller begann. "

Die Bedingungen an Bord von Walfangschiffen waren in der Mitte
des 19. Jahrhunderts notorisch hart (vgl. Pechmann 2003: 41-46). Ein
Walfangschiff konnte viele Jahre unterwegs sein; in den neuenglischen
Heimathafen kehrte es erst zuriick, wenn es voll beladen war mit dem auf

10 Diese Ausfiihrungen zu Melvilles Biographie basieren auf Pechmann 2003;
hier: Kap. 1 u. 2.

93

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

offener See in schwerer und lebensgefahrlicher Arbeit gewonnenen Wal-
61 und Fischbein. Die Kapitine waren dafiir bekannt, ein strenges Re-
giment zu fithren; Ungehorsam wurde drakonisch bestraft und Misshand-
lungen — vor allem Auspeitschungen — waren nicht selten. Zur Erhhung
des Profits (an dem die einfachen Matrosen nur zu einem verschwindend
kleinen Teil beteiligt wurden) sparte man bei der Ausstattung und der
Verpflegung. Es ist daher nicht erstaunlich, dass vor allem Kapitine von
Walfangschiffen mit dem Problem der Desertion von Matrosen auf den
nach mehrmonatiger ununterbrochener Reise erreichten polynesischen
Inseln zu kdmpfen hatten (vgl. Kohl 1987: 16-20). Georg Forster, der als
Teilnehmer an Cooks zweiter Weltumsegelung nach Polynesien kam,
zeigt Verstiandnis fiir abtriinnige Seeleute:

»Wenn man erwégt, wie grofl der Unterschied ist, der zwischen der Lebensart
eines gemeinen Matrosen am Bord unsers Schiffes, und dem Zustande eines
Bewohners dieser Insel statt findet; so 146t sich leicht einsehen, daBl es jenem
nicht zu verdenken war, wenn er einen Versuch wagte, den unzihlbaren Miih-
seligkeiten einer Reise um die Welt zu entgehen, und wenn er, statt der man-
cherley Ungliicksfille die ihm zur See droheten, ein geméchliches, sorgenfrey-
es Leben in dem herrlichsten Clima der Welt, zu ergreifen wiinschte.« (Forster
1983: 596)

Forster bezieht sich hier konkret auf einen Seemann, der sich vor Auf-
bruch der englischen Expedition von Tahiti schwimmend an Land zu
stehlen versucht hatte, den man aber mit Gewalt an Bord zuriickholte und
dort vierzehn Tage in Ketten legte (vgl. ebd., 595). Desertierende Matro-
sen storten nicht nur die Ordnung und Disziplin an Bord, sondern ge-
fahrdeten auch die Weiterreise. Wurde die von ihnen hinterlassene Liicke
zu grof3, musste Ersatz gefunden werden, entweder unter riickkehrwilli-
gen beachcombers — auf diese Weise gelangte auch Herman Melville von
Nuku Hiva und Tahiti jeweils wieder fort (vgl. Parker 1996: I, Kap. 13;
Pechmann 2003: 51-54, 63-67) —, oder unter den Eingeborenen, die,
wenn nétig, zum Dienst gezwungen wurden. Die Kapitine mussten Si-
cherheitsmaBnahmen treffen, um Massendesertionen vorzubeugen.''

11 Von der Notlage, in die Deserteure das von ihnen verlassene Schiff bringen
konnten, handeln die ersten Kapitel von Melvilles zweitem Roman, Omoo.
Als Melvilles fiktionales alfer ego an Bord des englischen Walfangschiffes
Julia kommt, sind nur noch etwa zwanzig der urspriinglich zweiunddreif3ig
Miénner {ibrig (vgl. Melville 2000: 6). Der Kapitin hofft zunéchst, acht sei-
ner Matrosen, die einige Wochen zuvor auf der Marquesas-Insel St. Chris-
tina (Tahuata) desertierten, wieder an Bord holen zu kénnen (vgl. ebd., 12).
Da die Gefahr besteht, dass sich die Mannschaft wihrend des Aufenthalts
vor der Insel weiter dezimiert — obwohl das Schiff sicherheitshalber in eini-

94

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Als Storfaktor waren beachcombers in der ersten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts auch bei Missionaren unbeliebt. Der Reverend John Williams
etwa listerte: »It is the common sailors and the lowest order of them, the
very vilest of the whole, who will leave their ship and go to live amongst
the savages and take with them all their low habits and all their vices«
(zit. n. Maude 1968: 164). Solche negativen Kommentare konnen einer-
seits damit begriindet werden, dass beachcombers in ihrer Akkulturation
die missionarischen Konvertierungsbemiithungen untergruben. Anderer-
seits ist es aber eine Tatsache, dass die meisten beachcombers einfache
Seeleute meist niederer Herkunft waren und dass sich unter ihnen sogar
entlaufene Kriminelle befanden (vgl. ebd.).

Melvilles Ich-Erzéhler nimmt vor diesem Hintergrund eine ambiva-
lente Position ein: als gewohnlicher Strandldufer einerseits, als kultivier-
ter Gentleman andererseits (vgl. Herbert 1980: 153, 155). Zu seiner
Selbstinszenierung als »gentleman-beachcomber« (ebd., 158) gehort un-
ter anderem, dass er, um das Desertieren zu benennen, zwar den Begriff
to run away verwendet, dass er diesen Ausdruck aber wie ein Fremdwort
aus der Seemannssprache zitiert — die eben nicht die Sprache des Erzih-
lers ist:

»Our ship had not been many days in the harbor of Nukuheva before I came to
the determination of leaving her. That my reasons for resolving to take this step
were numerous and weighty, may be inferred from the fact that I chose rather to
risk my fortunes among the savages of the island than to endure another voyage
on board the Dolly. To use the concise, point-blank phrase of the sailors, I had
made my mind to »run away<. Now as a meaning is generally attached to these
words no way flattering to the individual to whom they are applied, it behoves
me, for the sake of my own character, to offer some explanation of my con-
duct.« (Melville 1996: 20)

Bereits ein frither Rezensent merkte 1846 in der Londoner Times auf-
grund von Melvilles groer Belesenheit und seines hervorragenden
Schreibstils an: »We have called Mr. Melville a common sailor; but he is
a very uncommon common sailor« (zit. n. Branch 1974: 78). Die nach
der Publikation von Typee in England und den Vereinigten Staaten er-

ger Entfernung bleibt und nur ausgewdhlte Matrosen in Ruderbooten an
Land gehen diirfen —, dndert der Kapitin jedoch seinen Plan und steuert
schlieBlich La Dominica (Hiva Oa) an. Dort will er englische Seeméanner
aufnehmen, die, wie man ihm berichtet hat, gerade von einem amerikani-
schen Walfangschiff desertiert sind (vgl. ebd., 19). Diese Episode deutet an,
wie stark die Besatzungen von Walfangschiffen bei Fahrten durch die Siid-
see durchmischt wurden. Nicht selten nahmen Deserteure die Pldtze anderer
Deserteure ein, um bei néchster Gelegenheit erneut zu desertieren.

95

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

schienenen, in der Mehrzahl anerkennenden Kritiken zeigen, dass die
zeitgendssische Leserschaft Melvilles Roman als einen authentischen
Reisebericht rezipierte (vgl. ebd., 53-89) — wohl auch aufgrund des Titels
der englischen Erstausgabe: Narrative of a Four Months’ Residence
Among the Natives of a Valley of the Marquesan Islands —, wobei der
Wahrheitsgehalt des Textes, noch vor Melvilles als unmoralisch empfun-
denem Verhalten auf Nuku Hiva sowie seiner heftigen Kritik an den Mis-
sionaren, der umstrittenste Aspekt seines Buches war. Es entspann sich
eine Kontroverse um Fiktion und Wirklichkeit in Typee (vgl. Anderson,
C.R. 1966: 179-195), bei der das unverhoffte Auftauchen von Melvilles
Weggenossen »Toby«, der mit ihm desertiert war und anfangs mit ihm
im Taipital gelebt hatte, eine entscheidende Rolle spielte. Der von
Melville verschollen geglaubte Richard Tobias Greene gab sich nach Er-
scheinen des Romans in Buffalo als Toby zu erkennen und verteidigte
das Buch am 1. Juli 1846 im Commercial Advertiser gegen die Vorwiirfe
von Skeptikern: »I am happy to testify to the entire accuracy of the work
so long as I was with Melville« (zit. n. ebd., 187). Dessen ungeachtet hat
sich in der jiingeren Forschung die Auffassung etabliert, dass der Ich-
Erzéhler, der im ganzen Roman nur »Tommo« genannt wird, nicht ohne
weiteres mit dem Autor Herman Melville gleichgesetzt werden kann
(vgl. z.B. Breitwieser 1994: 15). Der wichtigste, nachgewiesene Unter-
schied zwischen Melvilles Biographie und seinem Roman ist die Tatsa-
che, dass sein Aufenthalt auf Nuku Hiva nur knapp vier Wochen dauerte,
und nicht vier Monate wie in Typee. Auch hat Charles Anderson in seiner
immer noch lesenswerten Studie Melville in the South Seas von 1939 ma-
terialreich dokumentiert, dass die ethnographischen Beschreibungen, die
einen betrdchtlichen Teil des Textes ausmachen, weitgehend auf Berich-
ten anderer Autoren beruhen, aus denen Melville ganze Passagen para-
phrasierte, umschrieb und parodierte (vgl. Anderson, C.R. 1966: Kap. v-
viii)."?

12 Als wichtigste Pritexte sind die drei Biicher zu nennen, die Melville selbst
in Kapitel 1 von Typee anfiihrt (vgl. Melville 1996: 6), namlich David Por-
ters Journal of a Cruise Made to the Pacific Ocean, in the U.S. Frigate Es-
sex (1815), Charles Stewarts A Visit to the South Seas, in the U.S. Ship Vin-
cennes (1831) sowie William Ellis’ Polynesian Researches (1833). Melville
behauptet an der entsprechenden Stelle seines Romans zwar, das Buch Por-
ters (dessen Titel er falsch zitiert) nie in den Hénden gehabt zu haben,
Charles Anderson konnte jedoch nachweisen, dass dieses Werk, zusammen
mit dem Text Stewarts, Melvilles wichtigste Quelle war (vgl. Anderson,
C.R. 1966: 96). Die intertextuellen Beziehungen zwischen Typee und die-
sen beiden Reiseberichten werden seither selbstverstindlich in Analysen
beriicksichtigt (vgl. v.a. Herbert 1980; Samson 1989: 22-56). Weniger gut
erforscht sind hingegen die Parallelen zu den 1813 in englischer Uberset-
zung erschienenen Voyages and Travels in Various Parts of the World Ge-

96

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Bei aller berechtigten Skepsis gegeniiber dem Wahrheitsgehalt des
Werks kann ein historischer und, vor allem, ethnologischer »Realismus«
in der folgenden Analyse aber durchaus vorausgesetzt werden,'” insofern
Melville die von ihm erzéhlte Geschichte sehr genau kolonialhistorisch
kontextualisiert und sein Roman als eine Kompilation (vgl. Anderson,
C.R. 1966: 190) aus zeitgendssischen ethnographischen Texten den aktu-
ellen Stand des Wissens représentiert. Melvilles Erstlingswerk ist die li-
terarische Inszenierung einer Kulturbegegnung, bei der das im européi-
schen und amerikanischen Diskurs tiber Polynesien verfiigbare Reper-
toire an Bildern und Informationen fiktional um- und in Szene gesetzt
wird. Meine Lektiire wird den Roman dementsprechend zunéchst in sei-
nem diskursiven Kontext verorten, um Melvilles Darstellung einer kultu-
rellen Annéherung dann vor diesem Hintergrund genauer unter die Lupe
zu nehmen.

I11.2 Andere Orte, andere Zeiten:
Die Heterotopie der Siidseeinsel

I11.2.1 »An immeasurable distance«:
Die andere Zeit Polynesiens

Wie die Krusenstern-Expedition in Langsdorffs Reisebericht macht die
Mannschaft des amerikanischen Walfangschiffes in Melvilles Roman auf
Nuku Hiva zuerst die Bekanntschaft eines Strandldufers englischer Her-
kunft. Im Gegensatz zu Langsdorff stellt Melvilles Ich-Erzdhler diese
Begegnung allerdings nicht als Uberraschungsmoment dar. Der vor Nuku
Hiva an Bord kommende Englidnder wird von ihm nur als »a genuine
South-Sea vagabond« (Melville 1996: 12) vorgestellt — als ein Typus, mit
dessen Prisenz inzwischen auf jeder Siuidseeinsel, zumal den Marquesas,
zu rechnen war. In Melvilles Roman spiegelt sich der schlechte Ruf wi-
der, den beachcombers mittlerweile hatten. Bei dem stark betrunkenen
Englander handelt es sich, anders als bei Robarts, um eine wenig zuver-

org Heinrich von Langsdorffs (Langsdorff 1968), die im vorliegenden Ka-
pitel im Vordergrund stehen. Melvilles Onkel John De Wolf II war person-
lich mit Langsdorff bekannt (vgl. Anderson, C.R. 1966: 15-16), und Melvil-
le erwihnt »Langsdorff’s Voyages« in Kapitel 45 seines 1851 erschienenen
Romans Moby Dick (vgl. Melville 1988: 212). Wie sich in den folgenden
Abschnitten zeigen wird, spricht vieles dafiir, dass Melville den Bericht
Langsdorffs auch schon beim Verfassen seines ersten Romans kannte.

13 Vgl. Charles Andersons Unterscheidung zwischen »ethnological truth« und
»autobiographical veracity« in Typee (Anderson, C.R. 1966: 191): Erstere,
so Anderson, stelle im Gegensatz zu Letzterer kein Problem dar.

97

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

lassige Person, deren Strandldufer-Dasein Zeichen eines sozialen Ab-
stiegs ist. Der ehemalige Marineleutnant beging in einem Hafen eine
Straftat und war deshalb zum Desertieren gezwungen. Kaum in der Lage,
gerade zu stehen, will er das Walfangschiff in die Bucht lotsen und be-
merkt dabei gar nicht, dass die Mannschaft seine lautstark und mit wil-
den Gesten vorgetragenen Befehle ignoriert (vgl. ebd., 12f.). Der erste in
Typee beschriebene beachcomber ist eine lacherliche Figur, deren Bei-
spiel abschreckend wirkt.

Mit dem namenlos bleibenden Englénder an Bord féhrt das Schiff in
die Bucht ein. Hier kommt es zu der ersten grofen Enttduschung: Melvil-
les Erzdhler zeigt sich irritiert angesichts der unerwarteten Pridsenz der
Franzosen, die uniibersehbar von der Insel Besitz ergriffen haben und so
das erhoffte Idyll storen (vgl. ebd., 12). Anfang 1842 war in Brest eine
Expedition unter der Fithrung von Admiral Abel Aubert Dupetit-Thouars
gestartet, um auf den Inseln Polynesiens Protektorate zu errichten. In
mehreren Schiffen hatten die Franzosen schwer bewaffnet die Marque-
sas-Inseln erreicht und dort nach Melvilles Auskunft insgesamt 500 Sol-
daten abgesetzt. Auch auf Nuku Hiva wurden etwa hundert Soldaten sta-
tioniert. Die européische koloniale Expansion war also inzwischen bis zu
den Marquesas vorgedrungen.'*

Die Pridsenz der betont >zivilisiert« auftretenden Franzosen ermog-
licht es Melville in seinem Roman, die »primitiven< Reize der Insel umso
deutlicher hervorzuheben, indem er die natiirliche Urspriinglichkeit des
Landes und seiner Bewohner mit den europdischen Besetzern an der
Kiiste kontrastiert. Wiahrend eines Landganges beobachtet der Ich-
Erzdhler die Begegnung zwischen dem franzosischen Admiral, der in
voller Montur mitsamt Orden auftritt, und dem alten, tdtowierten »patri-
arch-sovereign« (ebd., 29) von Tior, der dem Franzosen nackt bis auf ei-
nen Lendenschurz begegnet. Beide Méanner, so schildert der Erzahler die
Szene, sehen auf ihre Weise edel aus. Es iiberwiegt jedoch der »Kon-
trast«:

»At what an immeasurable distance, thought I, are these two beings removed
from each other. In the one is shown the result of long centuries of progressive
civilization and refinement, which have gradually converted the mere creature

14 Die franzosischen »Protektorate« basierten auf erzwungenen Vertragen mit
Eingeborenenkonigen und bedeuteten faktisch eine Annexion der entspre-
chenden Insel durch Frankreich. Dementsprechend wurde die Erhaltung
und Erweiterung der eigenen Einflusssphire gewaltsam durchgesetzt.
Durch Kéampfe, eingeschleppte Krankheiten sowie eine drastisch zurtickge-
hende Geburtenrate sollte sich die Bevolkerungszahl der Inseln von schét-
zungsweise hunderttausend auf sechstausend im Jahr 1872 und schlielich
nur noch zweitausend im Jahr 1923 dezimieren. Vgl. Pechmann 2003: 47f.

98

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

into the semblance of all that is elevated and grand; while the other, after the
lapse of the same period, has not advanced one step in the career of improve-
ment. »Yet, after all¢, quoth I to myself, >insensible as he is to a thousand wants,
and removed from harassing cares, may not the savage be the happier of the
two?«« (Ebd.)

Melville verwendet eine rdaumliche Metapher. Was er mit der »Distanz«
zwischen den beiden Autoritétsfiguren bezeichnet, ist aber ein zeitlicher
Abstand. Im Vordergrund steht der kulturevolutiondre Vorsprung des Eu-
ropders gegeniiber dem Polynesier, der noch »keinen einzigen Schritt« in
Richtung Zivilisation zuriickgelegt hat, sondern in seinem urspriinglichen
Zustand verharrt. Bereits in der ersten den Bewohnern Nuku Hivas ge-
widmeten Passage des Romans hatte es geheif3en:

»[The] inhabitants have become somewhat corrupted, owing to their recent
commerce with Europeans; but so far as regards their peculiar customs and
general mode of life, they retain their original primitive character, remaining
very nearly in the same state of nature in which they were first beheld by white
men.« (Ebd., 11)

Deutlich wird hier, dass Melvilles Roman das »Primitive< nicht nur als
das zeitlich Frithere definiert, das gewissermallen als Anachronismus in
der modernen Welt bestehen bleibt, sondern dass er es dariiber hinaus als
einen »Naturzustand« identifiziert, der der korrupten Zivilisation der Eu-
ropder gegeniibersteht. Mit der zeitlichen Distanzierung geht eine morali-
sche Wertung einher. Nicht nur fiir die komplexe Darstellung einer inter-
kulturellen Begegnung und Anndherung in Melvilles Roman, sondern
auch insgesamt fiir die Geschichte des beachcombing seit dem spéten 18.
Jahrhundert ist die hier zum Ausdruck kommende temporale Distanzie-
rung Polynesiens von zentraler Bedeutung. In den néchsten Abschnitten
soll darum etwas ausfiihrlicher auf ihre diskursgeschichtlichen Hinter-
grinde sowie auf ihre epistemologischen Implikationen eingegangen
werden. Als hilfreich erweist sich in diesem Zusammenhang Michel
Foucaults Konzept der Heterotopie.

99

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

lll.2.2 >Heterotopie< nach Michel Foucault

Den Begriff »yHeterotopie« werwendete Michel Foucault erstmals an einer
Stelle von Les mots et les choses. Une archéologie des sciences humai-
nes (1966), ohne ihn dort allerdings genauer zu definieren (vgl. Foucault
1974b: 20). In einem 1967 gehaltenen Vortrag mit dem Titel »Des espa-
ces autres« (Foucault 1993) fiihrte er ihn dann mit einer ausfiihrlichen
Begriffsbestimmung in die kulturwissenschaftliche Debatte ein.'> Fou-
cault definiert Heterotopie hier sowohl in Anlehnung als auch in Abgren-
zung zum Konzept der Utopie: Utopien sind Perfektionierungen oder
Umkehrungen der bestehenden Gesellschaft, die ohne wirklichen Ort
bleiben, wohingegen es sich bei den Heterotopien um wirkliche Orte
handelt, »tatsdchlich realisierte Utopien« (ebd., 39). Es gibt eine wenig
beachtete Passage in Foucaults Vortrag, in der auch Kolonien als Bei-
spiele fiir Heterotopien aufgefiihrt werden. Im 17. Jahrhundert, heif3it es
dort, sei den Kolonien die Rolle von »Kompensationsheterotopie[n]«
(ebd., 45) zugekommen. Gemeint sind damit die puritanischen Kolonien
in Nordamerika, vor allem aber die Jesuitenkolonien in Paraguay (vgl.
ebd., 45f.). Sie hitten vollkommene, wohlgeordnete Rdume dargestellt,
die als andere, aber wirkliche Rdume dem ungeordneten Raum des Hei-
matlandes gegeniibergestellt wurden — als tatsidchlich realisierte Utopien,
wie man mit der oben zitierten Definition der Heterotopie sagen kann.
Die enge Verkniipfung des Utopismus »mit der ErschlieBung der
iiberseeischen Welt und dem weiteren Verlauf der Kolonialgeschichte«
(Bitterli 1991: 392) blieb nicht auf die von Foucault genannten beiden
Kontexte beschriinkt.'® Als relativ spit erschlossenem Raum kam auch
der Siidsee ab dem spéten 18. Jahrhundert die Rolle einer Heterotopie zu.
Die Insel Tahiti — »Tahiti the beautiful, the queen of the South Seas«, wie

15 Der 1967 entstandene und am 14. Mérz desselben Jahres in Paris vor Archi-
tekten gehaltene Vortrag wurde von Michel Foucault erst im Friihjahr 1984,
wenige Monate vor seinem Tod, zur Verdffentlichung freigegeben. Er er-
schien, als unausgearbeitetes Vortragsmanuskript, in der Zeitschrift Archi-
tecture, Mouvement, Continuité 5 (1984), 46-49. Der Text ist seither viel-
fach {ibersetzt worden — die englische Ubersetzung erschien erstmals 1986,
die deutsche 1987 — und gilt inzwischen, trotz seines sporadischen Charak-
ters, als ein Wegbereiter des unter anderem von Vertretern der Geographie,
Historiographie, Soziologie und Literaturwissenschaft konstatierten spatial
turn in den Kulturwissenschaften. Die deutlichsten Spuren hinterlie8 diese
Rezeptionsgeschichte des Foucault-Textes in den programmatischen Wer-
ken des amerikanischen Stadtgeographen Eward W. Soja: Vgl. Soja 1989,
v.a. 16-21; Soja 1996, v.a. 145-163.

16 Neben den jesuitischen und puritanischen Koloniegriindungen in Siid- und
Nordamerika lassen sich noch Beispiele aus Afrika und Australien anfiih-
ren. Vgl. den Abschnitt »Die Utopie« in Bitterli 1991: 392-401.

100

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

es bei Melville (1996: 18) heifit — hatte seit ihrer euphorischen Beschrei-
bung durch den franzosischen Forscher Louis-Antoine de Bougainville
im Jahre 1771 einen besonderen Status (vgl. Bougainville 1982: 211-
271). Sie wurde als ein reales »Utopia« geschildert — sowohl von Bou-
gainville in einem Eintrag in seinem Bordtagebuch selbst (vgl. Kohl
1981: 219) als auch von dem mit Bougainville gereisten Naturwissen-
schaftler Philibert Commerson (vgl. Porter, R. 1990: 119). Im Unter-
schied zu den von Foucault angefiihrten Beispielen stellt die im europdi-
schen Diskurs iiber Polynesien etablierte Heterotopie jedoch nicht das
Produkt europiischer Kolonialherren dar, die in Ubersee eine Ordnung
schaffen, die sie im Heimatland vermissen. Im Gegenteil zeichnet sich
die Heterotopie der polynesischen Insel gerade durch die vermeintliche
Abwesenheit von Ordnung im Sinne der europdischen Zivilgesellschaft
aus. Die polynesischen Gesellschaften fungieren als das Andere der Zivi-
lisation, wie, pars pro toto, der »patriarch-sovereign« in der oben zitier-
ten Passage aus Typee zeigt.

Betrachtet man die polynesischen Inseln als »andere Orte< im Sinne
Michel Foucaults, so gewinnt der vierte von insgesamt sechs Grundst-
zen der von Foucault geforderten wissenschaftlichen Beschreibung der
Heterotopien — kurz: »Heterotopologie« (Foucault 1993: 40) — an Bedeu-
tung, welcher besagt, dass Heterotopien oftmals an »Zeitschnitte« bzw.
»Heterochronien« (ebd., 43) gebunden sind. Thr volles Funktionieren er-
reichen Heterotopien demzufolge dann, wenn der Mensch mit seiner her-
kommlichen Zeit bricht (vgl. ebd.). Im westlichen Diskurs iiber Polyne-
sien kommt es immer wieder zu Konstellationen der Gleichzeitigkeit des
Ungleichzeitigen, auf die genau dies zutrifft. Das polynesische Andere
wird auf einer vorzivilisatorischen Entwicklungsstufe verortet, in die der
europdische oder amerikanische Reisende wie in einen anderen Zeit-
Raum eintritt. Die so definierte Heterotopie und Heterochronie der Siid-
seeinsel ist Ausdruck der im ersten Kapitel dieser Arbeit beschriebenen
Temporalisierung kultureller Differenz, die sich ab dem spiten 18. Jahr-
hundert im Alteritétsdiskurs Europas abzuzeichnen begann. Sie brachte
eine Neudefinition der kulturellen Grenzen mit sich, welche Europa zwi-
schen sich und dem Anderen zog, indem sie den Akzent von der rdumli-
chen auf die zeitliche Distanz verschob. Zugleich hatte sie Konsequenzen
auch fiir das Phanomen des kulturellen Grenzgéngertums: Durch ihre In-
terpretation als Heterotopien gewannen die polynesischen Kulturen eine
ganz besondere Attraktivitit. Der beachcomber, der in Polynesien seinen
Landsleuten entwich, trat nicht nur in einen neuen Zustand ein, sondern
kehrte auch in einen alten, in Europa und Amerika verlorenen, besseren
Zustand zuriick — oder hoffte doch zumindest, dies zu tun.

101

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

11l.2.3 Jean-Jacques Rousseau:
Sauvages und société naissante

Keine andere theoretische Schrift des 18. Jahrhunderts hat den westli-
chen Alterititsdiskurs in Hinblick auf die Konstruktion von Heterotopie
und Heterochronie so stark und nachhaltig geprigt wie Jean-Jacques
Rousseaus 1753 begonnener und 1755 veréffentlichter Discours sur
lorigine et les fondements de 1’inégalité parmi les hommes, dessen Spu-
ren auch in Typee uniibersehbar sind. Obwohl Rousseau keineswegs als
Erfinder solcher Konzepte wie »Naturzustand«< oder >edler Wilder< gelten
kann — letzterer Begriff wird von ihm selbst nie verwendet —, sind diese
Konzepte bis heute vor allem mit seinem Namen verbunden.'” Entschei-
dender, so mochte ich hier argumentieren, ist fiir die Geschichte der eu-
ropdischen Fremd- und Selbstbilder aber eine andere Wirkung des Rous-
seau’schen Discours. Wihrend der »edle Wilde« als eine positive (Um-)
Deutung des Bildes vom Anderen definiert werden kann, die die grund-
sdtzliche Grenzziehung zwischen >uns< und >ihnen< nicht tangiert, hat
Rousseaus »spekulative Evolutionstheorie« (Fink-Eitel 1994: 171) Kon-
sequenzen auch fiir die Art der Grenzziehung selbst. Egal ob »>gut< oder
»ybose«, der »Wilde« ist dieser Theorie zufolge vom zivilisierten Européer
durch einen entwicklungsgeschichtlichen Abstand getrennt. Dies bedeutet
einen tiefer gehenden diskursiven und epistemologischen Einschnitt als
die bloBe Aufwertung des Anderen zum »edlen Wildenx.

17 Beide Konzepte haben nach Erscheinen des Discours eine so eindrucksvol-
le Karriere in der wissenschaftlichen und schongeistigen Literatur begon-
nen, dass leicht vergessen werden kann, wie weit ihre Geschichte zuriick-
reicht. Vgl. hierzu v.a. die Biicher von Bitterli (1991), Kohl (1981) und
Fink-Eitel (1994), die allesamt — aus historischer, ethnologischer und philo-
sophischer Perspektive — auf Rousseaus Vorldufer verweisen, aber auch die
Besonderheiten seiner Position hervorheben. »Die Figur des Guten Wilden
ist so alt wie die Geschichte der européischen tiberseeischen Entdeckungen
selbst«, schreibt Karl-Heinz Kohl (1981: 12). In der Tat kénnen schon die
karibischen »Indios« Christoph Kolumbus’ als edle Wilde« avant la lettre
beschrieben werden. Insbesondere in dem als Der erste Brief aus der Neuen
Welt bekannt gewordenen, 1493 entstandenen Schreiben an das spanische
Konigshaus, in dem Kolumbus ein durch und durch positives Bild von sei-
nen Entdeckungen zu vermitteln bemiiht ist, werden den Arawak-Indianern
Eigenschaften zugeschrieben, die spéter zu Topoi des europdischen Diskur-
ses vom edlen Wilden geworden sind (vgl. Kolumbus 2000: 191f.; vgl. dazu
auch Fink-Eitel 1994: 97-105; hier: 97f.). Eine weitere wichtige Station in
der Geschichte des edlen Wilden ist der 1580 im ersten Band seiner Essais
verdffentlichte Versuch Michel de Montaignes »Uber die Menschenfresser«
(»Des cannibales«), der Rousseaus Idee der Nahe >primitiver< Volker zum
Naturzustand vorwegnimmt (vgl. Montaigne 1965, v.a. 304f.) und den
Rousseau in seinen FuBinoten explizit erwéhnt.

102

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Rousseaus Abhandlung behauptet dabei — entgegen einer bis heute
verbreiteten Auffassung — keineswegs, eine Rekonstruktion »historischer
Wahrheiten« zu sein, sondern prisentiert ausdriicklich »hypothetische«
(Rousseau 1964: 133; meine Ubers.) Uberlegungen. Auch der Naturzu-
stand ist demzufolge eine bloBe »Annahme« (ebd., 160; meine Ubers.).
Zwar stiitzt Rousseau seinen Entwurf des hypothetischen Naturmenschen
auf zeitgendssische ethnographische Texte (vgl. dazu Kohl 1981: 193ff)),
was seinen Beschreibungen den Anschein empirischer Fundiertheit gibt
und viele Rezipienten dazu verleitet hat, homme naturel und homme sau-
vage schlicht in eins zu setzen (auch bei Melville heif3t es ja, die Polyne-
sier seien im Groflen und Ganzen in ihrem urspriinglichen Zustand, dem
»state of nature« [s.0.], verblieben). Tatsache ist aber, dass auch die zeit-
gendssischen »Wilden, welche im ersten Teil des Essays wiederholt als
Beispiele aufgefiihrt werden, nicht im Naturzustand leben. Rousseau kri-
tisiert an einer Stelle ausdriicklich, es sei immer wieder iibersehen wor-
den, »wie weit diese Volker [bei ihrer Entdeckung durch die Européer,
M.F.] bereits vom ersten Zustand der Natur entfernt waren« (Rousseau
1964: 170; meine Ubers.).

Die grundlegende Dichotomie des zweiten Discours — Natur vs. Zivi-
lisation — dient Rousseau dementsprechend nicht dazu, die »Wilden« ein-
fach auf der Seite der Natur zu verorten. Vielmehr stehen Rousseau zu-
folge alle Volker auf der Seite der Zivilisation. Was sie von Europa un-
terscheidet, ist lediglich ihr Abstand zum Naturzustand. So sind fiir
Rousseau die Kariben »von allen existierenden Volkern dasjenige, das
sich bisher am wenigsten vom Naturzustand entfernt hat« (ebd., 158;
meine Ubers.). Das heifit, die Kariben sind zwar keineswegs mit dem Na-
turmenschen gleichzusetzen, sie haben sich aber (noch) am wenigsten
weit vom urspriinglichen Zustand wegbewegt. Indem Rousseau den Na-
turzustand als einen allen Kulturen gemeinsamen Ausgangspunkt setzt,
macht er die Erstellung eines universalen Modells der menschlichen kul-
turellen Evolution moglich. Jede Kultur kann demzufolge in eine Achse
eingetragen werden, deren Pole der Naturzustand und der Zustand der
modernen europdischen Zivilisation sind, wihrend der Raum dazwischen
durch verschiedene Zwischen- und Ubergangsstadien ausgefiillt wird,
denen Rousseau nicht allen eigene Namen gibt.

Eines dieser intermedidren Stadien ist dasjenige der »entstehenden
Gesellschaft [société naissante]« (ebd., 170). Trotz nicht zu leugnender
Riickschritte gegeniiber dem »reinen Naturzustand« (ebd.; meine Ubers.)
soll es sich bei diesem Stadium um das insgesamt gliicklichste handeln.
Rousseau setzt die zeitgendssischen »Wildenc« also in der Tat mit einem
von ihm entworfenen Ideal gleich (das allerdings nicht ganz ungetriibt
ist), bei diesem Ideal aber handelt es sich nicht um den Naturzustand,

103

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

sondern um eine frithe Stufe der Entwicklung der Zivilisation. Rousseau
schreibt:

»Je mehr man dariiber nachdenkt, desto mehr findet man, dass dieser Zustand
am wenigsten Revolutionen unterworfen war, dass er der beste fiir den Men-
schen war, und dass dieser ihn nur infolge eines verhdngnisvollen Zufalls ver-
lassen konnte, der zum Wohl aller niemals hitte eintreten sollen. Das Beispiel
der Wilden, die man fast alle an diesem Punkt angetroffen hat, scheint zu besté-
tigen, dass das menschliche Geschlecht dazu geschaffen war, fiir immer dort zu
verbleiben, dass dieser Zustand die wahre Jugend der Welt ist und dass alle
spéteren Fortschritte dem Schein nach ebenso viele Schritte zur Vervollkomm-
nung des Individuums, in Wahrheit aber Schritte zum Verfall der Gattung wa-
ren.« (Ebd., 171; meine Ubers.)

In einer in der Druckfassung seines Discours hinzugefiigten Fulinote (aus
der in der Einleitung bereits kurz zitiert worden ist), erkldrt Rousseau mit
der These, die meisten heutigen Wilden befinden sich noch immer im
Zustand der entstehenden Gesellschaft, warum es angeblich so viele Eu-
ropder zum kulturellen Uberlaufen treibt (vgl. ebd. 220, Anm. 16). Nach
dieser Argumentation erkennt der Européder in den heutigen >Wilden«
seinen eigenen gliicklicheren Zustand vor der zweiten »groen Revoluti-
on« (ebd., 171; meine Ubers.) innerhalb der menschlichen kulturellen
Evolution, welche zur Entdeckung der Metallurgie und zur Entwicklung
der Landwirtschaft fithrte und damit zugleich auch das Eigentum und so-
ziale Ungleichheit iber die Menschheit brachte. Wohlbemerkt formulier-
te Rousseau diese Thesen fast zwanzig Jahre vor Bougainvilles »Entde-
ckung« von Tahiti, die 1771 die Polynesien-Euphorie des spiten 18. und
vor allem 19. Jahrhunderts einliutete;'® die Polynesier waren Rousseau
also ebenso wenig aus Texten bekannt wie die europdischen beach-
combers. Paradoxerweise passt Rousseaus Fullnotentext iiber die europé-
ische Lust zur Akkulturation aber am ehesten auf eine Situation, die sich
erst in den hundert Jahren nach Erscheinen des Discours einstellen sollte.

Die oben diskutierten Passagen aus Typee tiber den Entwicklungsun-
terschied zwischen Europdern und Polynesiern machen deutlich, dass

18 Bougainville erreichte Tahiti neun Monate nach der Abreise des britischen
Kapitdns Wallis, der im Juni 1767 mit seiner Fregatte Dolphin dort einge-
troffen war und deshalb als eigentlicher Entdecker der Insel gelten kann.
Die sogenannten Gesellschaftsinseln, zu denen Tahiti gehort, waren aller
Wahrscheinlichkeit nach bereits wihrend des ersten Entdeckungszeitalters
von portugiesischen und spanischen Expeditionen besucht worden. Seinen
mythischen Status als Stidseeparadies erhielt Tahiti jedoch erst nach Er-
scheinen von Bougainvilles Reisebeschreibung im Jahre 1771. Vgl. Kohl
1981: 202-203.

104

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Melville das evolutionistische Paradigma aus Rousseaus Abhandlung
tibernahm. Die Insel Nuku Hiva stellt bei ihm einen fritheren, gliickseli-
geren Zustand dar, der fiir Europa unwiederbringlich verloren ist. Uber
diese grundlegende epistemologische Wirkung des zweiten Discours
hinaus sind in Typee aber auch weitere Parallelen zu Rousseau erkenn-
bar. »What ROUSSEAU, in his famous Dijon thesis, traced out in theory,
Mr. MELVILLE endeavours to exhibit in practice« (zit. n. Branch 1974:
57), bemerkte ein englischer Rezensent schon 1846 im Londoner Critic.
Typee fiihrt die rousseauistische Tradition nicht nur ausdriicklich fort,
sondern iberbietet stellenweise sogar das dort entwickelte Bild des
gliicklichen »Wildenc«. In ausfiihrlichen Beschreibungen wird der vorzivi-
lisatorische Zustand der Insulaner tautologisch als »perpetual hilarity«
und »continual happiness« (Melville 1996: 126f.) charakterisiert. Am
meisten Bewunderung bringt Tommo dabei fiir die freundschaftliche
Ubereinstimmung und Harmonie unter den Taipis auf, »the unanimity of
feeling« (ebd., 203). Die Auseinandersetzungen und grausamen Strafen,
von denen Rousseau im Zusammenhang mit der société naissante spricht
(vgl. Rousseau 1964: 170), fehlen bei Melville génzlich. Brutal bekampft
wird hier nur der jeweils befeindete Stamm. Insofern scheint der bon
sauvage im Polynesier eine noch passendere Personifikation gefunden zu
haben als im Kariben.

In einer langen Aufzéhlung fithrt Melvilles Erzdhler ex negativo die
Vorziige des >primitiven< Insellebens an, indem er aufzihlt, welche
Nachteile der Zivilisation bei den Taipis fehlen. Am Ende steht das Fazit:
»or to sum up all in one word — no Money! That >root of all evil< was not
to be found in the valley« (Melville 1996: 126). Tommo sucht — und fin-
det — auf Nuku Hiva eine Gesellschaft, die noch nicht die 6konomischen
Erschwernisse des modernen Lebens kennt. So entsteht in Typee eine
rousseauistische Heterotopie.

111.2.4 Erotische Paradiese:
Bougainville und Melville

Der randere Ort¢, den die Siidseeinsel Nuku Hiva in Melvilles Roman
darstellt, ist aber auch noch in anderer Hinsicht Heterotopie. Der Mythos
vom gliicklichen »>Wilden< wird durch verschiedene weitere Mythen er-
ginzt, wodurch sich ein komplexes und in sich teilweise widerspriichli-
ches Gesamtbild ergibt. An erster Stelle zu nennen ist hier der Mythos
von der Siidseeinsel als einem wiedergefundenen Paradies, der auf
Louis-Antoine de Bougainvilles Voyage autour du monde zuriickgeht.
Als Bougainville nach seiner Entdeckung Tahitis 1768 im Inneren der

105

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Insel umherspazierte, fithlte er sich seinem Reisebericht zufolge »in den
Garten Eden versetzt« (Bougainville 1982: 235; meine Ubers.)."” Einen
ghnlichen Vergleich zieht Herman Melville in seinem Roman. Wahrend
der Flucht mit Toby blickt Tommo von einer Anhohe in ein Tal, was er
mit den Worten kommentiert: »Had a glimpse of the gardens of Paradise
been revealed to me I could scarcely have been more ravished with the
sight« (Melville 1996: 49). Das biblische Bild des Paradiesgartens tritt in
Melvilles Roman auch in der Szene auf, in der Tommo und Toby den
ersten Taipis begegnen. Diese scheinen geradewegs einem Gemaélde von
Adam und Eva entstiegen:

»They were a boy and girl, slender and graceful, and completely naked, with
the exception of a slight girdle of bark, from which depended at opposite points
two of the russet leaves of the bread-fruit tree. An arm of the boy, half screened
by her wild tresses, was thrown about the neck of the girl, while with the other
he held one of her hands in his.« (Ebd., 68)*°

Obwohl Melville durch den Verweis auf Adam und Eva einen paradiesi-
schen Ort der Unschuld evoziert, spielt in seinem Polynesien die unge-
hemmte Sexualitit der Inselbewohner eine zentrale Rolle.”' Tommo hebt
insbesondere die offen ausgelebte Praktik der Polygamie hervor. An

19 Diesen Eindruck bestitigte einige Jahre spéter Georg Forster, der in seiner
Reise um die Welt versicherte, »dafl Herr von Bougainville nicht zu weit
gegangen sey, wenn er dies Land als ein Paradies beschrieben« (Forster
1983: 254). Wie Bougainville sah Forster das Paradiesische Tahitis in der
natiirlichen Beschaffenheit der Insel, der Vollkommenheit des Klimas so-
wie im Charakter und Lebenswandel der Bewohner, die Fremden freund-
schaftlich begegneten und, miilig im Schatten sitzend, gliicklich schienen.
Vgl. Bougainville 1982: 235f.; Forster 1983: 254f.

20 Zu »Tommo’s Edenic imagery« vgl. auch Richard Rulands Typee-Lektiire,
die Melvilles Gebrauch des Eden-Topos als ironisch charakterisiert: Ruland
1968; hier: 320.

21 In John Miltons Epos Paradise Lost, das ein unverkennbarer Pritext von
Typee ist, fiihren Adam und Eva zwar ausdriicklich eine eheliche, sexuelle
Beziehung und vollziehen — entgegen fritheren Vorstellungen vom Paradies
— die »rites / Mysterious of connubial love« (Milton 1993: 105 [IV, 742-
743]). Am Ende von Buch VIII warnt Raphael jedoch vor einem Umschlag
der Liebe (die ihren Sitz in der Vernunft habe) in Leidenschaft (oder
fleischliche Lust, welche der Mensch mit den Tieren teile), als er bei Adam
Tendenzen zu einer exzessiven, leidenschaftlichen Liebe erkennt. Nachdem
Eva und Adam von der verbotenen Frucht gegessen haben, tritt dieser Um-
schlag ein. Die fleischliche Lust ist die erste Manifestation ihres neuen
Zustands — dem des verlorenen Paradieses: »[...] that false fruit / Far other
operation first displayed, / Carnal desire inflaming, he [i.e. Adam] on Eve /
Began to cast lascivious eyes, she him / As wantonly repaid; in lust they
burn« (Milton 1993: 224 [IX, 1011-1015]).

106

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

einer Stelle berichtet er: »I happened to pop upon Mehevi three or four
times when he was romping — in a most undignified manner for a warrior
king — with one of the prettiest little witches in the valley« (ebd., 190).
Erstaunt habe er festgestellt, dass sogar der Hauptling seine Geliebte mit
einem anderen Mann geteilt habe, einem fiinfzehnjahrigen Jiingling, tiber
den Tommo auf zweideutige Weise sagt: »I sometimes beheld him and
the chief making love at the same time« (ebd.).

Schon bei Bougainville wurde die Insel Tahiti zwar einerseits als
Garten Eden beschrieben, ihr andererseits aber auch der Name »nouvelle
Cythere« (Bougainville 1982: 247) verliehen — in Anlehnung an die Insel
Kythera, vor der nach Hesiod Aphrodite, die griechische Géttin der Lie-
be und Schonheit, dem Schaum des Meeres entstieg. Das Neue Eden war
bei Bougainville zugleich Insel der erotischen Liebe, die biblische My-
thologie wurde auf paradoxe Weise mit einer griechisch-paganen kombi-
niert. Beide Bezeichnungen, »the Garden of Eden« und »the New Cythe-
rea« (Melville 2000: 59), werden in Melvilles zweitem Roman, Omoo, in
einer Beschreibung Tahitis mit Verweis auf Bougainville zitiert.” Typee
kniipft ebenfalls, wenn auch nicht in Form direkter Zitate, an die mythi-
sierende Schreibweise des franzdsischen Forschers an. Deutlich werden
die Parallelen besonders bei einem Vergleich der »arrival scenes«.” Bei
Bougainville wird das Schiff in der Bucht von unzihligen Pirogen um-
zingelt. Diese sind gefiillt mit Frauen (die Ménner werden fiir einen kur-
zen Augenblick ausgeblendet), die ebenso schén, wenn nicht sogar scho-
ner als Européerinnen sind. Als er auf die Nacktheit der Frauen zu spre-
chen kommt, spricht Bougainville antikisierend von »Nymphen« (Bou-
gainville 1982: 225; meine Ubers.). Die Minner, so Bougainville, forder-
ten die Ankommlinge auf, sich eine der Frauen auszusuchen und mit ihr
an Land zu gehen; in »unzweideutigen Gesten« gaben sie den Reisenden
zu verstehen, »auf welche Weise man Bekanntschaft mit ihnen machen
sollte« (ebd., 226; meine Ubers.).** An dieser Stelle richtet sich Bougain-
ville mit einer Frage an seine Leser: »Wie, inmitten eines derartigen
Schauspiels, vierhundert Franzosen bei der Arbeit halten, junge Seeleute,
die seit sechs Monaten keine Frauen gesehen hatten?« (Ebd.; meine
Ubers.) Allen VorsichtsmaBnahmen zum Trotz, berichtet Bougainville
weiter, gelang es einem jungen Médchen, an Deck zu kommen, wo sie
ungeniert ihren Lendenschurz fallen lie und — abermals greift er zum
Mittel der Antikisierung — vor den Augen aller so dastand wie Venus vor

22 Melville distanziert sich hier allerdings insofern von diesen Bezeichnungen,
als er sie als nachvollziehbare Eindriicke eines Europders beim ersten An-
blick von Tahiti relativiert.

23 Vgl. zu diesem Begriff Pratt 1986b, v.a. 35ff.

24 Ahnliches berichtete auch George Robertson, der mit Kapitin Wallis bereits
im Juni 1767 Tahiti erreicht hatte. Vgl. Porter, R. 1990: 123-125; hier: 124.

107

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

dem phrygischen Hirten (vgl. ebd.). Mit Miihe sei es gelungen, die Min-
ner zuriickzuhalten, wobei Bougainville in seltener Offenheit gesteht: »le
moins difficile n’avait pas ét¢ de parvenir a se contenir soi-méme«
(ebd.).

Bei Melville kommen die jungen Médchen dem in die Bucht einfah-
renden Schiff nicht in Kanus entgegen, sondern schwimmen in grofen
Schwirmen auf dieses zu (vgl. Melville 1996: 14f.).”> Umso angebrach-
ter erscheint die von Bougainville verwendete Bezeichnung als »Nym-
phen, die sich auch tatsdchlich in Typee wiederfindet. Die Méadchen, die
dem Schiff entgegenschwimmen, bezeichnet Tommo als »swimming
nymphs« und »mermaids« (ebd., 14); spiter erscheint auch Tommos Ge-
liebte Fayaway als »beauteous nymph« (ebd., 85), wihrend die Médchen,
mit denen er sich im Taipital im Fluss vergniigt, als »river-nymphs«
(ebd., 131) beschrieben werden. Eine Parallele zu Bougainville stellt
auch die rhetorische Frage dar, die Tommo seiner Schilderung der her-
beigeschwommenen Polynesierinnen anfiigt: »What a sight for us bache-
lor sailors! how avoid so dire a temptation?« (Ebd., 15)

Wie Karl-Heinz Kohl argumentiert, nutzt Bougainville die Strategie
der Antikisierung unter anderem als Mittel, »die von ihm beobachteten
Liebesszenen mit einem verhdltnisméBig hohen Grad an Unbefangenheit
wiederzugeben« (Kohl 1981: 214). Der erotische Gehalt wird mit Ver-
weis auf den kanonischen Stoff gerechtfertigt. Daneben kommt der Stra-
tegie der Antikisierung aber sowohl bei Bougainville als auch bei Melvil-
le unverkennbar noch eine weitere, dariiber hinausgehende Funktion zu,
die mit der rdumlichen und zeitlichen Distanzierung der polynesischen
Inseln als Heterotopien zusammenhidngt. Diese werden nicht nur der
christlichen Ikonographie gemif als Paradiese stilisiert, sondern erschei-
nen zugleich als utopische, von Figuren aus der griechisch-paganen My-
thologie bevolkerte Orte, an denen europdische und amerikanische Rei-
sende eine sonst blof aus antiken Texten sowie aus Bildern mit mytholo-
gischen Sujets bekannte sexuelle Freiziigigkeit erleben diirfen. In Poly-

25 Fiir Melvilles »arrival scene« gibt es neben dem Bericht Bougainvilles ver-
schiedene weitere Pritexte, die sich zum Teil ihrerseits auf Bougainville
bezichen. An erster Stelle zu nennen sind hier zwei der Werke, die Melville
selbst in seinem Roman anfiihrt, ndmlich David Porters Journal of a Cruise
Made to the Pacific Ocean (1815) und Charles Stewarts A4 Visit to the South
Seas (1831). Die Ankunftsszenen dieser Berichte zitiert T. Walter Herbert,
der sie mit der entsprechenden Passage in Typee vergleicht (vgl. Herbert
1980: 8-15). Wie Herbert (ebd., 10-15) und nach ihm auch Samson (1989:
53-55) gezeigt haben, bezieht sich Melville recht eindeutig auf die Darstel-
lung Stewarts, die er in seinem Roman parodiert. Vgl. aulerdem die Dar-
stellung Heinrich von Langsdorffs, in der sich ebenfalls mehrere Beispiele
fuir die hier diskutierte Strategie der Antikisierung finden: Langsdorff 1968:
I, 92-95; vgl. dazu auch Anderson, C.R. 1966: 72-76.

108

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

nesien, so wird impliziert, werden antike Mythen und Schénheitsideale
Wirklichkeit. Nicht zufillig vergleicht Bougainville die Kiiste Tahitis mit
einem »Amphitheater«, auf dem sich den europdischen Betrachtern ein
ergotzliches »Schauspiel« (Bougainville 1982: 223; meine Ubers.) dar-
biete, und sagt er Uiber einen Teil der ménnlichen Einwohner, diese seien
so wohl proportioniert, dass man nirgendwo sonst so schéne Modelle
finden wiirde, um Herkules und Mars zu malen (vgl. ebd., 252). Ahnlich
heiflt es in Melvilles Roman tiber die Bewohner des Taipitals, fast jeder
von ihnen koénne einem Bildhauer als Modell dienen (vgl. Melville 1996:
180), wihrend der schone Marnoo — der »polynesische Apollo« (ebd,
135; meine Ubers.) — Tommo an eine antike Biiste erinnert. Die Reise-
erzdhlung Melvilles ist eine phantasmatische Belebung mythologischer
Bilder. Der Protagonist darf — innerhalb der Fiktion des Romans — >real«
teilhaben an Szenen, die dem Reich des Mythos zugehoren.”® Dies ist,
neben der rousseauistischen und der biblischen, die dritte Komponente
der Heterotopie in Typee. Alle drei zusammen erkldren die grofle At-
traktivitat des kulturellen Grenzgehens in Polynesien.

I11.3 Tommo und die Taipis:
Die Grenzen der Akkulturation

ll1.3.1 »When at Rome do as the Romans do«:
Tommo als Tourist

Auch wenn die Erotik des Kontakts in Melvilles Roman besonders her-
vorgehoben wird, bleibt es nicht bei einer blo physischen Anndherung
zwischen dem amerikanischen Protagonisten und den Eingeborenen Nu-
ku Hivas. Es kommt dariiber hinaus zu einer kulturellen Anndherung, die
alltiagliche Praktiken wie das Schlafen auf dem FuBlboden, Essen und
Kleidung betrifft. Eingeleitet wird dieser Prozess durch einen Na-
mensaustausch. Nachdem der heikle Moment der Ankunft {iberstanden
ist — die beiden Ankémmlinge glauben sich im Tal der Taipis zunéchst
bei den Hapa und werden nach wiederholten Sympathiebekundungen fiir
diese Erzfeinde der Taipis entsprechend kithl empfangen —, teilt der chief
Mehevi den Amerikanern seinen Namen mit und bittet um die ihrigen.
Melvilles Romanheld ist sich der Signifikanz dieses Vorgangs bewusst:

26 An einer Stelle sagt Tommo: »I thought I was in the land of spirits« (Mel-
ville 1996: 132), um wenig spiter hinzuzufiigen: »I thought I had been
transported to some fairy region, so unreal did everything appear« (ebd.,
134).

109

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»An exchange of names is equivalent to a ratification of good will and amity
among these simple people; and as we were aware of this fact, we were de-
lighted that it had taken place on the present occasion.« (Melville 1996: 72)

Dessen ungeachtet ziecht es Melvilles fiktionales alter ego vor, nicht sei-
nen eigentlichen Vornamen zu nennen — mit der Begriindung, dieser wé-
re fur den Héuptling zu schwer auszusprechen —, und identifiziert sich
stattdessen als » Tom«. Daraus wird alsbald die Variation » Tommo« (vgl.
ebd.), ein Name, der laut John Samson eine vielsagende Bedeutung hat.
Er entspricht dem marquesanischen Verb fomo, das Samson mit »to enter
into, to adapt well to« (Samson 1989: 30) iibersetzt. Dieser Lesart zufol-
ge steht der Weigerung des Amerikaners, seinen wahren Namen zu nen-
nen, die an sich schon Ausdruck einer mangelnden Bereitschaft zur sozi-
alen Integration ist (er verbirgt seine Identitit und verweilt gleichsam un-
ter einem Decknamen im Taipital), eine Namensgebung gegeniiber, die
eine genau gegenldufige Erwartungshaltung seitens der Taipis zum Aus-
druck bringt. Es ldsst sich allerdings nur dariiber spekulieren, ob es sich
hierbei um mehr als einen Zufall handelt.

Kurz nach dem Namensaustausch liegen Tommo und sein Wegbe-
gleiter Toby auf Matten und geben dem Héuptling zu verstehen, dass sie
hungrig sind. Sogleich wird ihnen die charakteristischste Speise der
Marquesas-Inseln vorgesetzt, das aus Brotfriichten hergestellte, breiartige
popoi, das in Erdléchern vor den Wohnhéusern gelagert wurde (vgl. Gell
1993: 165f.). Tommo findet schnell Gefallen an diesem Gericht, dessen
Verzehr — mit bloBen Handen — ihm zunéchst einige Schwierigkeiten be-
reitet:

»This kind of food is by no means disagreeable to the palate of the European,
though at first the mode of eating it may be. For my own part, after the lapse of
a few days I became accustomed to its singular flavor, and grew remarkably
fond of it.« (Melville 1996: 73)*’

Hervorzuheben ist an dieser Stelle die leicht zu iibersehene Tatsache,
dass der Amerikaner Tommo erklért, die polynesische Speise sei fiir den
Europder angenehm im Geschmack. Die im Kapitel zur Praxis kulturel-
ler Grenzziehung anhand des Berichts von Georg Forster illustrierte Tat-
sache, dass es der wechselnde Bezugsrahmen ist, der dariiber entscheidet,
wer jeweils dem Uberbegriff »Europa< zugeordnet wird,”® findet hier

27 Schon Krusenstern betonte, diese Speise sei »nicht unschmackhaft« und
konne »mit einer sehr siissen Apfeltorte verglichen werden« (Krusenstern
1986: 33f.).

28 Vgl. Abschnitt 1.1.2 dieser Arbeit.

110

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

noch einmal Bestitigung: Angesichts des gemeinsamen polynesischen
Anderen ist selbst der Amerikaner — zumindest in dieser einen Hinsicht —
Européer.

Der Verzehr einheimischer Speisen ist an sich noch kein Zeichen fiir
einen Willen zur Akkulturation. Tommo und Toby haben als fliichtige
Matrosen schlichtweg keine andere Wahl. Thr Uberleben hingt davon ab,
dass sie sich zu einem Mindestmall an die gegebenen Umstéinde anpas-
sen — eine Tatsache, die, wie oben mit H.E. Maude dargestellt wurde,
charakteristisch fiir die spezifische Situation des beachcomber ist. Insbe-
sondere fiir Tommo bieten sich wenige Alternativen. Er wird wihrend
seiner Flucht von einer mysteriosen Krankheit befallen, die eines seiner
Beine schmerzhaft anschwellen und erlahmen l4sst, wodurch er wihrend
seines Aufenthalts im Taipital in ein geradezu infantiles Abhéngigkeits-
verhiltnis gerdt. Kaum féhig zu gehen, kann er sich lediglich auf dem
Riicken seines treuen »Dieners« (ebd., 83; meine Ubers.) oder, was ei-
gentlich der treffendere Ausdruck wire, aufmerksamen Bewachers Kory-
Kory fortbewegen. Tommo wird von dem »Wilden< nicht nur gefiittert
wie ein Sdugling, sondern auch sanft gebadet (vgl. ebd., 88ff.). Seine
kindliche Ausgeliefertheit steigert sich nach dem Verschwinden Tobys,
der loszieht, um ihm an der Kiiste westliche Medizin zu besorgen und
nicht zurtickkehrt — die indigene Heilmethode mit Massagen und Kréu-
terwickeln hat sich zuvor als wenig hilfreich erwiesen (vgl. ebd., 79f.).
Das Schicksal seines Kameraden wird Tommo verheimlicht, wihrend
man seine eigene Uberwachung spiirbar intensiviert.

So findet sich der runaway, der von einem Walfangschiff gefliichtet
war, um der Tyrannei des Kapiténs zu entkommen, im Taipital unerwar-
tet in einem Zustand der Gefangenschaft wieder. Als drei Wochen nach
dem Verschwinden Tobys die Nachricht das Tal erreicht, es seien Boote
vor der Bucht gesehen worden, und sich der Amerikaner sogleich zum
Strand aufmachen will, lassen ihn die Taipis nicht gehen: »It was at this
moment [...] that I first truly experienced I was indeed a captive in the
valley« (ebd., 119).” Der Weg zum Meer bleibt ihm von nun an durch

29 Indem Tommo als Gefangener bezeichnet wird, kniipft Melvilles Roman an
eine literarische Tradition an, die 1682 mit 4 Narrative of the Captivity and
Restoration of Mrs. Mary Rowlandson ihren Anfang nahm: die sogenannten
captivity narratives, die als Vorform des amerikanischen Romans betrachtet
werden konnen (vgl. Fluck 1997: 45-49). Diese urspriinglich authentischen
Erzéhlungen handeln zumeist von einem Indianeriiberfall, wihrend dem die
Protagonistin oder der Protagonist verschleppt wird. Der als Ich-Erzahlung
vorgetragene Bericht {iber das Leben unter den Indianern erhélt eine zusétz-
liche, allegorische Dimension, in der das traumatische Erlebnis zu einer
gottlichen Priifung stilisiert wird. Am Ende steht — als Errettung — die
Riickkehr in die Gemeinschaft der puritanischen Siedler. In seiner umfang-
reichen Studie zum amerikanischen frontier-Mythos hat Richard Slotkin

11

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

eine »express prohibition of the savages« (ebd., 123) versperrt. Wie Rod
Edmond (1997: 87) unterstreicht, handelt es sich bei Tommos Aufenthalt
im Taipital allerdings um eine sehr idyllische Form der Gefangenschaft,
bei der er den Luxus des Miiliggangs und die sinnlichen Freuden des In-
sellebens ohne grofere Einschrankungen genieBen kann, solange er das
Tal nicht verldsst. Dementsprechend schwankt Tommos Gemiitsverfas-
sung immer wieder zwischen einer Melancholie angesichts seiner Isola-
tion als Gefangener und einem fréhlichen Vergessen der genaueren Um-
stinde seines Aufenthalts, wenn er sich etwa mit Fayaway oder gleich
mehreren »Nymphen« im Wasser oder auf einem Kanu vergniigt (vgl.
Melville 1996: 131-135).

Tommos Gefangenschaft wirft die Frage auf, was sich der Stamm der
Taipis von der Prisenz des jungen Amerikaners in seinen Reihen ver-
spricht, umso mehr, als der runaway alle auf ihn gesetzten Hoffnungen
zu enttduschen scheint. Kurz nach ihrer Ankunft werden die beiden Pro-
tagonisten iiber das Vorgehen der franzdsischen Kolonisatoren an der
Kiiste befragt. Offenbar hofften die Taipis auf eingeweihte Informanten,
um auf eine mogliche Invasion ihres Tals vorbereitet zu sein — gegen
zweil Angriffe unter David Porter hatten sie sich im Jahr 1814 bereits mit
einigem Erfolg zur Wehr gesetzt (vgl. ebd., 26).>” Da weder Toby noch
Tommo die einheimische Sprache beherrschen, sind sie als Informa-
tionsquelle jedoch nur von sehr begrenztem Nutzen, weshalb ihre erste
Befragung durch die Taipis auch nicht erfolgreich verlduft: »[I]n the end
they looked at us despairingly, as if we were the receptacles of invaluable
information; but how to come at it they knew not« (ebd., 75). Als der
Hauptling Mehevi ein weiteres Mal nach den Franzosen fragt, konnen die
Amerikaner ihm lediglich zu verstehen geben, dass sie sechs Schiffe in
der Bucht gesehen haben (vgl. ebd., 79). Auch spéter, nach Tobys Ver-
schwinden, ergibt sich aus der Anwesenheit Tommos kein militérischer
Vorteil. Die Taipis sind zwar im Besitz sechs alter Musketen, Mehevi
muss jedoch enttduscht erfahren, dass der Amerikaner untauglich gewor-
dene Biichsen nicht wieder einsatzfihig machen kann: »At this unexpec-
ted communication Mehevi regarded me, for a moment, as if he half
suspected I was some inferior sort of white man, who after all did not
know much more than a Typee« (ebd., 185). Tommo kann sich, im Ge-

iiberzeugend dargelegt, dass die captivity narratives eine Angst vor Kultur-
vermischung zum Ausdruck bringen, bei der die Versuchungen zur >India-
nisierung< im Vordergrund stehen: Nicht alle entfiihrten Siedler blieben
standhaft (vgl. Slotkin 1973: Kap. 4 u. 5). Zur Parallele zwischen Melvilles
Typee und den captivity narratives vgl. Pechmann 2003: 58f.; Samson
1989: 30.

30 Zu Porters Angriffen und deren Kommentierung in 7ypee vgl. auch Ander-
son, C.R. 1966: 95-98.

112

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

gensatz zu Edward Robarts und Jean-Baptiste Cabri, auch nicht damit
briisten, als Kadmpfer aktiv geworden zu sein. An den kriegerischen Aus-
einandersetzungen zwischen Taipis und Hapa ist er nicht beteiligt. Er
taugt, kurz gesagt, fiir keine der Rollen, die den vorhandenen Quellen
nach gewohnlich von beachcombers eingenommen wurden. Wieso ihn
die Taipis dennoch am Gehen hindern, l4sst der Roman offen. Mit John
Bryant kann dafiir nur eine historische Erkldrung gesucht werden: Eine
Integration der runaways unterminierte die europdische Expansion und
verringerte die Gefahr, die von der immer stirker werdenden Présenz der
Weilen auf der Insel ausging. Aus diesem Grund, meint Bryant, sollten
die Deserteure gehalten und gebunden werden: »Taipi resistance to colo-
nization depended upon their preventing the white boys from returning.
[...] their strategy was to convert them« (Bryant 1996: xxi).

In der passiven Rolle eines Gefangenen hat Tommo keine andere
Wahl, als sich (zunéchst) in sein Schicksal zu fiigen. So ist er bereit, sei-
ne Matrosenkleider abzulegen, vermeint jedoch, sich fiir diese Malinah-
me rechtfertigen zu miissen:

»1 should have mentioned that shortly after Toby’s disappearance, perceiving
the uncertainty of the time I might be obliged to remain in the valley — if, in-
deed, I ever should escape from it — and considering that my whole wardrobe
consisted of a shirt and a pair of trousers, I resolved to doff these garments at
once, in order to preserve them in a suitable condition for wear should I again
appear among civilized beings, I was consequently obliged to assume the
Typee costume, a little altered, however, to suit my own views of propriety, and
in which I have no doubt I appeared to as much advantage as a senator of Rome
enveloped in the folds of his toga.« (Melville 1996: 121)

Den Verzicht auf seine Kleider begriindet Tommo auf gleich dreifache
Weise: Erstens mit der Ungewissheit seiner Zukunft (um sich die Mo6g-
lichkeit der Riickkehr zu »zivilisierten Menschen« nicht zu verbauen,
habe er seine eigenen Kleider schonen miissen); zweitens mit der Be-
hauptung, er habe die einheimische Kleidung an seine eigenen Vorstel-
lungen von Anstand angeglichen; drittens dadurch, dass er sich, wenn
auch scherzhaft, als einen romischen Senator, nicht einen polynesischen
»Wilden« portritiert. Die Passage soll so dem Eindruck entgegenwirken,
beim Tausch von Hemd und Hose fiir »petticoat« und »robe« (ebd.) habe
Tommo zugleich ein Stiick »Zivilisiertheit< aufgegeben.

Auch an anderen Stellen ist Tommo zu unterstreichen bemiiht, dass
sein Aufenthalt unter den Taipis keineswegs einem going native gleich-
kam. Seinem Bericht zufolge machte er es stets nur beinahe so wie die
Taipis, wenn er eine ihrer Praktiken tibernahm. Tommo benennt explizit,
wie weit zu gehen er bereit war:

113

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»When at Rome do as the Romans do, I held to be so good a proverb, that being
in Typee I made a point of doing as the Typees did. Thus I ate poee-poee as
they did; I walked about in a garb striking for its simplicity; and I reposed on a
community of couches; besides doing many other things in conformity with
their peculiar habits; but the farthest I ever went in the way of conformity, was
on several occasions to regale myself with raw fish. These being remarkably
tender, and quite small, the undertaking was not so disagreeable in the main,
and after a few trials I positively began to relish them: however, I subjected
them to a slight operation with my knife previously to making my repast.«
(Ebd., 209)

Wiederum wird hervorgehoben, dass Tommo die einheimische Sitte
nicht eins zu eins {ibernahm, sondern den rohen Fisch vor dem Verzehr
zunéchst mit seinem Messer (zugleich ein Zeichen des technologischen
Uberlegenheit) bearbeitete. Die Passage signalisiert zwar eine prinzipiel-
le Bereitschaft zur Anpassung an die fremde Umgebung — wenn auch nur
in der Rolle eines Touristen (»When at Rome do as the Romans do«) —,
zugleich betont sie jedoch, dass dieser temporiren Anndherung klar defi-
nierte Grenzen gesetzt sind. Solange diese Grenzen nicht verletzt werden,
kommt das Leben in der Gesellschaft der Taipis einer Art exotistischem
Tourismus nahe, bei dem Tommo die vielfach beschworenen Freuden
des Siidsee-Insellebens trotz des irritierenden Gefiihls der Gefangen-
schaft durchaus genieen kann. Es handelt sich — noch — um ein unver-
bindliches Vergniigen.

Grenzen gesetzt sind der Akkulturation des runaway Tommo aber
nicht nur von seiner eigenen Seite aus. So wie Tommo jeglicher Ehrgeiz
zu fehlen scheint, sein Nichtverstédndnis der meisten indigenen Praktiken
zu iiberwinden, so unternehmen die Taipis ihrerseits offenbar keinerlei
Schritte, Tommo {iiber die Bedeutung ihrer Handlungen aufzukldren und
ihn auf diese Weise zu initiieren. Bestes Beispiel dafiir sind die omnipr-
senten Tabuverbote, deren genaue Funktion und Motivation fiir Tommo
undurchsichtig bleiben. Immer wieder schallt dem Amerikaner der stren-
ge Ausruf »Taboo!« entgegen.’’ Tommo muss seine Bewegungen und
Handlungen auf dieses Regelsystem einstellen, erhilt jedoch keine Erkla-
rung dafiir.* In einem fiir den Roman typischen, komisch-inkongruenten
Vergleich sagt Tommo einmal, er habe die religiosen Zeremonien der
Taipis wie jemand beobachtet, der Freimaurern zuschaue, die sich ge-
heime Zeichen machten: »I saw everything, but could comprehend

31 Tommo behauptet, zu Beginn seines Aufenthalts mindestens fiinfzigmal pro
Tag mit dem Wort »Taboo« zurechtgewiesen worden zu sein. Vgl. Melville
1996: 221.

32 Uberlegungen zur Rolle des »thrice mysterious taboo« (Melville 1996: 177)
in Typee finden sich bei Calder 1999.

114

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

nothing« (ebd., 177). Die kulturellen Praktiken der Taipis bleiben ein
Geheimwissen, in das Tommo nicht eingeweiht wird. Ist die charakteris-
tische Position des beachcomber, wie H.E. Maude darlegt, eine »in yet
out of the indigenous society« (Maude 1968: 163), so gilt fir Tommo,
dass er mehr »out« als »in« ist. Er ist anwesend, scheint aber nicht
teilnehmen zu diirfen. Dennoch ist es Herman Melvilles fiktionalisiertem
Bericht tiber seine Erfahrungen als beachcomber zufolge er, der Ameri-
kaner, der sich letztendlich einer Akkulturation verweigert.

lll.3.2 »The blemish of tattooing«:
Die Praktik des Tatowierens auf den Marquesas-Inseln

Hierbei spielt die Praktik des Tatowierens eine entscheidende Rolle, de-
ren Bedeutung als spezifisches Differenzmerkmal zwischen Polynesiern
und Europdern/Amerikanern von der Melville-Forschung bislang noch
nicht ausreichend gewiirdigt worden ist.”> Die erste von zwei lingeren
Beschreibungen titowierter Ménner findet sich in der Passage, in der
Tommo den ihm am nichsten stehenden Taipi, Kory-Kory, vorstellt.

»Kory-Kory, with a view of improving the handiwork of nature, and perhaps
prompted by a desire to add to the engaging expression of his countenance, had
seen fit to embellish his face with three broad longitudinal stripes of tattooing,
which, like those country roads that go straight forward in defiance of all obsta-
cles, crossed his nasal organ, descended into the hollow of his eyes, and even
skirted the borders of his mouth. Each completely spanned his physiognomy;
one extending in a line with his eyes, another crossing the face in the vicinity of
the nose, and the third sweeping along his lips from ear to ear. His countenance
thus triply hooped, as it were, with tattooing, always reminded me of those un-
happy wretches whom I have sometimes observed gazing out sentimentally
from behind the grated bars of a prison window; whilst the entire body of my
savage valet, covered all over with representations of birds and fishes, and a va-
riety of most unaccountable-looking creatures, suggested to me the idea of a
pictorial museum of natural history, or an illustrated copy of »Goldsmith’s
Animated Nature<.« (Ebd., 83)

33 Eine Ausnahme ist Rod Edmond, der liangere Passagen seiner Typee-
Interpretation der Rolle und Bedeutung der Tatowierung in Melvilles Ro-
man widmet. Vgl. Edmond 1989: Kap. 3, bes. 70-72 (allgemein zur Této-
wierung von beachcombers) sowie 91-93 (zu Typee).

115

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Abb. 4: »An Inhabitant of the Island of Nukahiva«
(Langsdorff 1968: I, zw. 116 u. 117)

So gewollt komisch diese bildhafte Beschreibung ist, die Vergleiche zu
einem Gesicht hinter einem Gefdngnisfenster sowie zu naturwissen-
schaftlichen Illustrationen zieht, und so viele dichterische Freiheiten
Melville hier in qualitativer Hinsicht fiir sich in Anspruch nehmen mag
(wenn er etwa die titowierten Streifen im Gesicht als Metallgitter er-
scheinen ldsst), so wenig iibertrieben ist die Deskription in quantitativer
Hinsicht. In der bisher umfangreichsten neueren Studie zum Thema Tat-
tooing in Polynesia (Gell 1993) betont der Ethnologe Alfred Gell, dass
die polynesische Kunst des Tatowierens auf den sechs Marquesas-Inseln
am weitesten fortgeschritten war, nicht nur, was die Anzahl und indivi-
duelle Komplexitit der Motive betraf, sondern auch, was den Umfang
der Téatowierungen auf dem Korper anging (vgl. das Kapitel »The Mar-
quesas«, ebd., 163-217; hier: 163). Beide Geschlechter waren tdtowiert,

116

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

wobei Minner die ausschlieBlich auf den Marquesas anzutreffenden
Ganzkorper-Tatowierungen trugen. Fiir diese Praktik gab es einen eige-
nen Ausdruck: pahu tiki, was Gell mit »wrapping in images« (ebd.), »in
Bilder einhiillen«, iibersetzt.** Das dem Aufenthalt auf Nuku Hiva ge-
widmete Kapitel der bereits zitierten Bemerkungen auf einer Reise um
die Welt Heinrich von Langsdorffs enthélt eine detailgetreue Abbildung,
die Melvilles Darstellung als grundsitzlich zutreffend ausweist (vgl. Abb
4).

Melvilles Erzihler duflert sich im Verlauf seines Berichts wiederholt
abfillig tiber Tédtowierungen, indem er die irreversible Bemalung der
Haut als einen Makel beschreibt (das immer wieder verwendete Wort ist
»blemish«), der im besten Fall einen lacherlichen oder grotesken Effekt
hat, im schlimmsten Fall absto3end und abscheulich aussicht und der,
wie es einmal heifit, alle Spuren der Menschlichkeit zu verwischen
scheint.*> Auffillig ist, dass solche negativen AuBerungen immer in Be-
zug auf Ménner fallen. Die weiblichen Tdtowierungen erscheinen Tom-
mo weniger storend, da sie bei jungen Frauen wie Fayaway nur auf
Schultern und Lippen zu finden seien und sich auch spiter auf Hinde
und FiiBe beschrinkten,”® wo sie zudem eine dem westlichen Ehering
entsprechende Bedeutung hétten (vgl. Melville 1996: 86, 190) — was ihre
Fremdheit reduziert. Betrachtet man die betreffenden Textstellen genau-
er, fillt dariiber hinaus auf, dass sich Tommos negative AuBerungen iiber
Tétowierungen ausschlieBlich auf solche Manner beziehen, die auch im
Gesicht titowiert sind. So zeichnet sich der schone Marnoo, den Tommo
in einer erotisch aufgeladenen Beschreibung als den polynesischen Apol-
lo vorfiihrt, nicht zuletzt durch das Fehlen einer Gesichtstidtowierung aus:
»His cheek was of a feminine softness, and his face was free from the

34 Die Tatowierungen der Frauen waren dagegen auf bestimmte Korperteile
begrenzt, wie schon Heinrich von Langsdorff hervorhob: »Die Frauen tra-
gen nur wenige derartige Muster [...]. Die Tatauierung der Hénde, die sich
von den Fingern bis zum Handgelenk erstreckt, 146t sie wie mit einem
schénen Handschuh bekleidet erscheinen, seltener ist sie an den Fii3en, die
dann gleichsam bestickte Halbstiefel vortduschen. Zuweilen sieht man an
den Armen Lingsstreifen und Ringe um die Handgelenke. Bei sehr weni-
gen sind auch die Ohrldppchen tatauiert, ja sogar die Lippen bis ins Innere
des Mundes, wo sie das Zahnfleisch beriihren« (Langsdorff 1952: 73f.; vgl.
Langsdorft 1968: 1, 120f.).

35 Die Wérter »ludicrous« und »grotesque« werden an den folgenden Stellen
zur Beschreibung von Tdtowierungen verwendet: Melville 1996: 7f., 134.
Haufiger taucht in diesem Zusammengang der Begriff »hideous« auf: vgl.
ebd., 83, 86, 92, 218, 236. Siehe — gewissermallen als Steigerung dieser ne-
gativen Darstellungen — aulerdem die Beschreibung der »five hideous old
wretches, on whose decrepit forms time and tattooing seemed to have obli-
terated every trace of humanity« (ebd., 92).

36 Vgl. Anm. 34 oben.

117

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

least blemish of tattooing, although the rest of his body was drawn all
over with fanciful figures« (ebd., 136).

Aufgrund der zu einem Dreieck zusammenlaufenden Streifen im Ge-
sicht des Héuptlings Mehevi vermutet Tommo einen Zusammenhang
zwischen der Qualitdt der Tatowierung und dem jeweiligen gesellschaft-
lichen Rang (vgl. ebd., 78). Er betont den Kontrast zwischen den fein ge-
zeichneten Gesichtstitowierungen der chiefs und den groben Vierecken
um die Augen eines rangniederen Taipi (vgl. ebd., 220). Dies deckt sich
mit den Beobachtungen fritherer Reisender, wenn diese auch vor allem
den Umfang der Tatowierungen als Differenzmerkmal hervorhoben so-
wie auf die Kosten des Titowierens verwiesen.’’ Dagegen stellt der Eth-
nologe Alfred Gell in seiner Studie die These auf, dass die polynesischen
Tatowierungen zwar durchaus die seit langem von westlichen Beobach-
tern erkannte Bedeutung als Statussymbole oder, genauer, Kennzeichen
des sozialen Prestige hatten, dass sie aber zugleich eine Herabsetzung
bedeuteten. Gell beschreibt diesen Zusammenhang als »admixture of ho-
nour and degradation« (Gell 1993: 204) und pragt hierfiir das Oxymoron
»honourable degradation« (ebd., 207). Ein wichtiger Hinweis auf diese
doppelte Semantik der Tdtowierung findet sich im Buch Heinrich von
Langsdorffs, das auch Gell in diesem Zusammenhang anfiihrt. Dort ist zu
lesen, der Hauptling habe wihrend der immer wieder auftretenden Hun-
gersnote auf Nuku Hiva seine Lebensmittelvorrite mit anderen geteilt,
denen »aus diesem Anlaf ein bestimmtes Zeichen eintatauiert« worden
sei; genau aus diesem Grund —und hier wird der Bericht fiir eine Analyse
von Typee relevant — hitten auch die beiden beachcombers Cabri und
Robarts eine Tatowierung erhalten:

»Unserem Gewdhrsmann Cabri, der fast am ganzen Korper tatauiert war, hatte
man bei einer solchen Gelegenheit ein Augenornament eingeschlagen. Der an-
dere Gewidhrsmann Roberts trug nur ein kleines viereckiges Muster auf der
Brust und versicherte uns, daf} er sich nie mit dieser Zierde hétte einverstanden
erkldren konnen, hitte ihn nicht die im vergangenen Jahre hier herrschende
Hungersnot gezwungen, sich unter die 26 Tischgenossen aufnehmen zu lassen,
die Kéatanudh, der Hauptling des Tiohai-Tales, damals durchfiitterte.« (Langs-
dorft 1952: 74f.; vgl. Langsdorff 1968: 1, 121f.)

37 Kapitidn Krusenstern stellte zum Beispiel fest: »Die niedrigen Classen sind
hier weniger, und mehrere gar nicht tatuirt; es ist daher nicht unwahrschein-
lich, dass dieser Zierrath einen Vornehmen oder sonst einen ausgezeichne-
ten Mann andeute« (Krusenstern 1986: 32). Dagegen behauptete Langs-
dorff zwar, dass »dieser Schmuck keine personliche Auszeichnung bedeu-
tet«, fiigte dann jedoch hinzu, es triigen »ihn doch besonders die Vorneh-
men, weil sie allein die Kosten seiner Anfertigung bezahlen konnen«
(Langsdorff 1952: 71; vgl. Langsdorff 1968: I, 117).

118

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Wie Gell erldutert, war es nicht zuletzt die GroBe des Lebensmittelvor-
rats, auf welcher die weder durch Erbfolge noch durch religiése Autoritét
legitimierten chiefs der Marquesas-Inseln ihren Sonderstatus griindeten.
Der Besitz von Schweinen, vor allem aber der Vorrat an der in Erdlo-
chern aufbewahrten Speise popoi war in Diirreperioden iiberlebenswich-
tig. In seiner privilegierten Machtposition musste sich der chief deshalb
nicht nur durch militdrische Erfolge, sondern auch als Ernéhrer eines eli-
tiren Zirkels behaupten, der dadurch einerseits an sozialem Status und an
Macht gewann, sich andererseits aber auch an den chief band, sich seiner
Fiihrung verpflichtete und unterwarf.*® Vor diesem Hintergrund lisst sich
erkldren, warum auch Tommo eine Gesichtstitowierung erhalten soll,
und warum sich dieser Forderung nicht nur verschiedene Héauptlinge,
sondern vor allem auch der »Konig« Mehevi anschliefen (vgl. Melville
1996: 2191.).

l11.3.3 Das Gesicht verlieren:
Die Tatowierung im Westen

Hierzu kommt es, als Tommo eines Tages scheinbar zufillig Zeuge der
»Operation des Titowierens« (ebd., 217; meine Ubers.) wird. Diesen
Vorgang beschreibt der stets um Akkuratheit bemiihte Naturwissen-
schaftler Langsdorff in seinem Bericht wie folgt:

»Das Geschift der Tatauierung wird von einigen Personen als Handwerk getibt.
Dazu bedienen sie sich der Fligelknochen des Tropikvogels (Phaeton aethe-
rus), der an einem Ende kammartig ausgezackt und zugespitzt wird und bald
halbmondférmige, halb geradlinige, breite oder schmale Tatauierkimme abgibt.
Diese werden dann unter einem spitzen Winkel in ein fingerdickes Bambus-
stibchen gesteckt, auf das der Punktiermeister mit einem andern Stibchen so
gelind und geschickt aufschlagt, da3 die Spitzen kaum durch die Haut dringen.
Zunéchst werden die Muster auf die Haut gezeichnet. Dazu verwendet man die
mit etwas Wasser zu einer dicken Farbe angeriebene Kohle des marquesani-
schen BrennuB3baumes (Aleurites triloba). Ist dies geschehen, dann werden die
Muster in der obengenannten Art und Weise eingeschlagen, und die Farbe wird
in die Wunde eingerieben. An der tatauierten Stelle entsteht eine leichte Ent-
ziindung; es bildet sich ein Schorf, der nach einigen Tagen abfillt, und das

38 Vgl. hierzu den Abschnitt »Devolved« Hierarchy« in Gell 1993: 165-170;
vgl. auch ebd., 204. Die Tédtowierung, so Gell, signalisierte einerseits den
Zugang zu Macht und Reichtum, andererseits aber auch die Tatsache, dass
dieser Zugang durch Abhingigkeit erworben wurde (vgl. ebd., 207).

119

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

schwarzblaue Muster ist sichtbar.« (Langsdorft 1952: 71f.; vgl. Langsdorff
1968:1, 118)

In Melvilles Roman ergibt sich ein in den wesentlichen Punkten identi-
sches,* aber komisch ausgeschmiicktes und durch den spezifischen point
of view des Protagonisten Tommo geprigtes Bild. Tommo beobachtet ei-
nen auf dem Riicken ausgestreckten alten Mann, der bei aller Beherr-
schung sichtlich Schmerzen leidet. Der »Tatauierkiinstler« (Langsdorff
1952: 72), der in der entsprechenden Kapiteliiberschrift ironisch als »A
Professor of the Fine Arts« tituliert wird, erscheint bei Melville als ein
»Peiniger«, der wie mit Hammer und Meif8el auf die Haut seines »Op-
fers« einschligt, um — wie Tommo erklart — dessen ausgeblichene Této-
wierungen nachzubessern (Melville 1996: 217f.; meine Ubers.). In Arbeit
sind gerade die Augenlider. Mit wildem Gesang klopft der Kiinstler, ei-
nem Specht gleich, weiter, wihrend der »arme alte Mann« (ebd., 218;
meine Ubers.) vor Schmerz sein Gesicht verzieht.

Dem offensichtlichen Witz dieser Beschreibung Melvilles, die viel
ihrer Komik aus humorvollen und inkongruenten Vergleichen zieht, steht
die zweifache Betonung des uniibersehbaren Schmerzes des Téatowierten
gegeniiber. Schon James Cook hatte, in der ersten Beschreibung des po-
lynesischen Tétowierens iiberhaupt, betont, hierbei handle es sich um
eine »painfull operation« (Cook 1968: 125).* Bei Melville steht diese
Tatsache im Vordergrund: Eines der vom Tatowierer benutzten Werk-
zeuge, sagt Tommo, habe so ausgesehen, als sollte es ins Ohr eingefiihrt
werden — vielleicht, um eine Tédtowierung aufs Trommelfell(!) zu »schla-
gen« (Melville 1996: 218; meine Ubers.). Das Titowieren erscheint in
Melvilles Roman als eine folterdhnliche korperliche Einschreibung.
Noch bedrohlicher erscheint die beobachtete Szene, da hier ausgerechnet
die Augen — »the windows of [the] soul« (ebd.), wie Tommo mit einem
poetischen Topos sagt — der groben Operation unterzogen werden:
zugleich besonders empfindliche Organe und die >Fenster zur Seele<.*!

39 Die Parallelen zwischen beiden Textstellen deuten darauf hin, dass Melville
das Buch Langsdorffs nicht nur kannte, sondern auch als Quelle fiir Typee
benutzte. Vgl. Anm. 12 oben.

40 James Cook hielt sich von Mitte April bis Juli 1769 auf Tahiti auf. In sei-
nem Schiffstagebuch kommt er unter anderem auch auf die Praktik des T&-
towierens zu sprechen. In der Form »Tattowing« taucht das Wort hier zum
ersten Mal in der englischen Sprache auf. Wie der Herausgeber des Cook-
schen Tagebuchs in seiner »Textual Introduction to the Journal« anmerkt,
ist diese Passage, mit kleinen Anderungen, von dem mit Cook gereisten Sir
Joseph Banks tibernommen. Vgl. die Gegeniiberstellung beider Texte in
Cook 1968: ccvi-cevii.

41 In Moby Dick lasst Melville seinen Ich-Erzihler Ishmael tiber den ebenfalls
im Gesicht titowierten »Kannibalen« Queequeg sagen, dessen Gesichtsté-

120

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Als der Tatowierkiinstler auf seinen amerikanischen Zuschauer auf-
merksam wird und sogleich zu einer Tatowierung von dessen Gesicht
tibergehen will, gerdt Tommo in Panik: »Horrified at the bare thought of
being rendered hideous for life if the wretch were to execute his purpose
upon me, I struggled to get away from him« (ebd.). Betont wird hier die
zweite in Tommos Augen erschreckende Eigenschaft des Tédtowierens:
Dieses erfordert nicht nur eine schmerzhafte Verletzung der Haut, son-
dern hinterldsst vor allem auch unausloschbare Spuren. Tdtowierungen
sind »indelible« (Cook 1968: 125), wie bereits Cook geschrieben hatte.
Das — aufer fiir ihn selbst — fiir jeden sichtbare Bild in seiner Gesichts-
haut miisste Tommo sein Leben lang behalten. In einem Text zur Ge-
schichte der Tatowierung bemerkt Juliet Fleming, dass sich die Aversion
gegeniiber Tatowierungen bis heute vor allem auf diese (eingebildete)
Eigenschaft der Nichtentfernbarkeit und Unverdnderlichkeit bezieht (vgl.
Fleming 2000: 63). Als ein »boundary phenomenon« (ebd., 64), argu-
mentiert Fleming weiter, ist die Tatowierung mit dem von Julia Kristeva
theoretisierten Abjekt vergleichbar. Auf Tommos Panik und Abscheu
trifft zweifellos zu, dass sie als abjection — in dem im vorigen Kapitel er-
liuterten Sinne des Wortes* — verstanden werden kann. Als Gefihrdung
der Grenze und dauerhafter Zugriff auf die eigene Identitét lehnt Tommo
die unausloschliche Gesichtsbemalung vehement ab. Je mehr er dem Té-
towierer begreifbar zu machen versucht, dass er keine Behandlung
wiinscht, desto mehr steigert er aber scheinbar dessen Verlangen, sich in
seiner Kunst auszuzeichnen:

»The idea of engrafting his tattooing upon my white skin filled him with all
a painter’s enthusiasm: again and again he gazed into my countenance, and
every fresh glimpse seemed to add to the vehemence of his ambition. Not
knowing to what extremities he might proceed, and shuddering at the ruin
he might inflict upon my figure-head, I now endeavoured to draw off his at-
tention from it, and holding out my arm in a fit of desperation, signed to him
to commence operations. But he rejected the compromise indignantly, and
still continued his attack on my face, as though nothing short of that would
satisfy him. When his forefinger swept across my features, in laying out the
borders of those parallel bands which were to encircle my countenance, the
flesh fairly crawled upon my bones. At last, half wild with terror and in-
dignation, I succeeded in breaking away from the three savages, and fled
towards old Marheyo’s house, pursued by the indomitable artist, who ran af-

towierung entstelle ihn zwar, konne seine — gute — Seele aber nicht verber-
gen. Queequeg sei »hideously marred about the face«, doch es gelte: »You
cannot hide the soul« (Melville 1988: 51).

42 Vgl. Abschnitt 11.3.4 dieser Arbeit.

121

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

ter me, implements in hand. Kory-Kory, however, at last interfered and
drew him off from the chase.

This incident opened my eyes to a new danger; and I now felt convinced
that in some luckless hour I should be disfigured in such a manner as never
more to have the face to return to my countrymen, even should an opportunity
offer.« (Melville 1996: 219)

Tommo soll die charakteristischen Streifen erhalten, welche bei marque-
sanischen Mannern wie Ringe um den Kopf gezogen wurden (auf Abb. 4
sehr deutlich zu erkennen) und die ihn beim Anblick Kory-Korys an ein
Gesicht hinter den Gitterstdben eines Gefangnisfensters denken lieen.
Dies kann — mit John Samson (1989: 41) und Rod Edmond (1997: 93) —
auf Tommos eigene Gefangenschaft bezogen werden, die damit zugleich
versinnbildlicht und verfestigt wiirde. Die Gesichtstitowierung wiirde
Tommo einerseits an die Gesellschaft der Taipis binden, als Ausdruck
der sozialen Verpflichtung und des Verlusts der individuellen Unabhén-
gigkeit; sein Aufenthalt wiirde den Charakter des Unverbindlichen ver-
lieren und in diesem Sinne keine eigentliche Alternative mehr zu seinen
vertraglichen Verpflichtungen an Bord der Dolly darstellen: »Tattooing
[...] represents an indelible and infinitely more penetrating determination
of self by society than the various coercions Tommo has fled« (Breitwie-
ser 1994: 24). Andererseits — und dieser Aspekt wird in Typee besonders
betont — wiirde die Gesichtstdtowierung in Tommos Augen eine Riick-
kehr zu seinen Landsleuten unméglich machen. Anders als die Kleider,
die er seiner eigenen Auskunft zufolge nur voriibergehend angezogen
hat, um die eigenen fiir die geplante Heimkehr in die »>Zivilisation< zu
schonen, wiirde sich eine Gesichtstdtowierung am Ende seines Aufent-
halts nicht einfach wieder abstreifen lassen. Melvilles Erzdhler spricht
wortspielerisch von einer Angst, das Gesicht zu verlieren: Er wiirde nicht
»die Stirn« (»the face«) haben, mit dieser Verdnderung seinen Landsleu-
ten entgegenzutreten. Tommo wiederholt hier eine Argumentation, die
uns bereits im letzten Kapitel in anderem Zusammenhang begegnet ist.
Schon der spanische Grenzginger Gonzalo Guerrero hatte Bernal Diaz’
Bericht zufolge ja erkldrt, eine Riickkehr zu seinen Landsleuten sei mit
einer Gesichtstitowierung nicht moglich: »Mein Gesicht ist bereits auf
indianische Weise entstellt, und meine Ohren sind durchbohrt. Was wiir-
den die Spanier zu mir sagen, wenn sie mich in diesem Aufzug erblick-
ten« (Diaz 1982: 62).* Als Fremdmarkierung, meint Tommo, wiirde die
Gesichtstdtowierung ihn eindeutig und uniibersehbar als einen kulturellen

43 Vgl. Abschnitt I1.1.2 dieser Arbeit.

122

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Fremdgénger ausweisen, dem eine soziale Reintegration nicht, oder nicht
ganz, moglich wire.**

Die Frage nach der Reintegration titowierter Grenzgénger in die Ge-
sellschaft ihres Herkunftslands impliziert die nach dem Status der Této-
wierung in Europa und den USA. Um die Bedeutung der hier diskutier-
ten Episode nachvollziehen zu konnen, ist darum ergidnzend zur bisher
versuchten ethnologischen Kontextualisierung ein Blick auf den Westen
notig. Wie der Fall Gonzalo Guerreos deutlich macht, waren europdische
Reisende und Kolonisatoren bereits iiber zweihundert Jahre vor der Ara
der Siidsee-Expeditionen mit der indigenen Praktik des Tatowierens kon-
frontiert. Die Historikerin Jane Caplan erinnert daran, dass aber auch
schon vor der Zeit der kolonialen Kulturkontakte eine zwar diskontinu-
ierliche und zum Teil verschollene, jedoch bis in die Antike nachweisba-
re abendldndische Tradition des Tédtowierens existierte. In dem von ihr
edierten Band Written on the Body. The Tattoo in European and Ameri-
can History (Caplan 2000) werden zumindest einige Etappen dieser Ge-
schichte nachgezeichnet. Dabei lassen sich, grob gesagt, zwei dominante
Verwendungsweisen der Tatowierung unterscheiden: als Stigmatisierung
von Kriminellen und Sklaven einerseits — bei Griechen, Romern und Kel-
ten —, als Kennzeichnung christlicher Pilger andererseits — so etwa bei
frithneuzeitlichen Wallfahrern in Paléstina sowie, ab dem 16. Jahrhun-
dert, bei Pilgern zum Schrein von Loreto, Italien, die sich religiése Sym-
bole eintitowieren lieBen (vgl. Caplan 2000a: xvi-xvii). Letzteres Bei-
spiel ist insofern besonders bemerkenswert, als eine Stelle im dritten
Buch Moses als explizites Tatowierverbot gedeutet werden kann: »lhr
sollt um eines Toten willen an eurem Leibe keine Einschnitte machen
noch euch Zeichen einsitzen« (3. Moses 19, 28; vgl. dazu Fleming 2000:
78ft.). Die Argumentation Jane Caplans l4uft auf die These hinaus, dass

44 Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang, an welcher Stelle das Thema
der Gesichtstidtowierung bei weiflen Matrosen in Melvilles Roman das erste
Mal auftaucht — ndmlich unmittelbar vor Tommos Flucht. Vor dem ersten
Landgang seiner Mannschaft berichtet der Kapitdn vom Schicksal einiger
runaways, womit er seine Crew offensichtlich von #hnlichen Eskapaden
abhalten will. Seine Geschichte entspricht verschiedenen iiberlieferten
Fallen: »There was the old Dido, she put in here about two years ago, and
sent one watch off on liberty; they never were heard of again for a week —
the natives swore they didn’t know where they were — and only three of
them ever got back to the ship again, and one with his face damaged for
life, for the cursed heathens tattooed a broad patch clean across his figure-
head« (Melville 1996: 34). Erst nachdem er den lebenslangen Schaden er-
wihnt hat, den eine Gesichtstitowierung desertierten Matrosen zufiige,
weist der Kapitdn auf das Risiko hin, dass man auf der Insel auch dem
Kannibalismus zum Opfer fallen konne. Die Gefahr der Tatowierung er-
scheint demnach als ein noch effektiveres Mittel zur Abschreckung als die
Menschenfresserei.

123

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

die im Verlauf des 19. Jahrhunderts in Europa und Amerika sich ausbrei-
tende Praktik des Tatowierens keineswegs in der Kulturbegegnung mit
Polynesien ihren alleinigen Ursprung hat, so entscheidend diese Begeg-
nung auch ohne jeden Zweifel gewesen ist; vielmehr seien zwei Tradi-
tionen zu unterscheiden, die im spéten 18. Jahrhundert zusammenliefen
(vgl. Caplan 2000a: xx; vgl. auch Fleming 2000: 67ff.). Caplan wider-
spricht damit der zum wissenschaftlichen Topos gewordenen — und auch
von Alfred Gell (1993: 10) vertretenen — These, mit dem Begriff zattoo
hitten die Europder und Amerikaner zugleich auch die damit bezeichnete
Praktik tibernommen.

In einem anderen Punkt ist Gell als Vertreter der These vom polyne-
sischen Ursprung der westlichen Praktik des Tatowierens aber zwei-
felsohne Recht zu geben: Die Tédtowierung war im 19. Jahrhundert un-
trennbar assoziiert mit Alteritdt. Neben einem Merkmal des ethnisch An-
deren blieb sie vorwiegend ein >Klassen<-Kennzeichen marginalisierter
Gruppen. Sie war Teil europdischer und amerikanischer Subkultur (vgl.
ebd., 11-28). »Throughout the nineteenth century tattoos were most asso-
ciated with sailors« (Bradley 2000: 141), stellt James Bradley in einem
Aufsatz zum Verhiltnis von Klasse und Tatowierung im viktorianischen
GroBbritannien fest. In zwei weiteren sozialen Gruppen waren Tédtowie-
rungen haufig: bei Soldaten und Kriminellen (insbesondere bei solchen,
die lidnger inhaftiert waren). Doch auch im Adel wurde mit der Er6ffnung
von Tiatowierstudios die Korperbemalung zur beliebten Modeerschei-
nung (vgl. ebd., 145f), eine Tatsache, die Gell nicht beriicksichtigt —
wohl weil sich seine Analyse zu stark auf die Arbeiten des italienischen
Kriminalanthropologen Cesare Lombroso bezieht. In Lombrosos 1876
erschienenem, spiter mehrfach neu aufgelegtem und iibersetztem Buch
Der Verbrecher heil3it es, die »Sitte des Tdttowirens« sei in Italien »nur
unter den niedersten Stinden, bei Bauern, Matrosen, Hirten, Handarbei-
tern, Soldaten, weit mehr indes unter der Verbrecherklasse verbreitet;
bei der Letzteren sei sie »so héufig, dass sie fiir die gerichtliche Anato-
mie zu einem neuen, specifischen Merkmale geworden ist« (Lombroso
1894: 254). Insofern das Tatowieren fiir Lombroso Kennzeichen des
»Menschen im rohen, im Urzustande« (ebd., 253) ist, beweisen die Ta-
towierungen europdischer Delinquenten in seinen Augen die atavistische
Anlage des >geborenen Verbrechers¢.*’

45 Lombroso schreibt: »[D]er erste, allererste Grund fiir die Verbreitung dieses
Gebrauches ist der Atavismus, d.h. die Tradition, da das T4ttowiren ein be-
sonderer Charakter des Urmenschen und des Menschen im wilden Zustande
ist« (Lombroso 1894: 269). Auf Lombrosos Entwurf des »geborenen Ver-
brechers« sowie seine Atavismus-Theorie wird an anderer Stelle in dieser
Arbeit noch ausfiihrlich einzugehen sein (vgl. Abschnitt V.4.1). Der Argu-
mentation Lombrosos schloss sich im frithen 20. Jahrhundert auch der 6s-

124

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Abb. 5: »Tatuaggi di delinquentini« (Lombroso 1897: Tav. LXVIII)

Angesichts der im 19. Jahrhundert verbreiteten Assoziation der Tétowie-
rung mit bestimmten (a-)sozialen Gruppen ist der Beobachtung Rod Ed-
monds zuzustimmen, dass sich mehr hinter Tommos Unwille zur Ge-
sichtstitowierung verbergen kann als die bloBe Ablehnung eines going
native, auch wenn die Eingrenzung der Tatowierung auf Kriminelle — die
Zuspitzung eines bereits dlteren Antitdtowierungsdiskurses — fiir Melville
noch keinerlei Rolle spielt: » Tommo’s horror at the prospect of being tat-
tooed is usually understood as a recoil from becoming a savage, but it
can also be read as anxiety about being declassed« (Edmond 1997: 93).
In die Terminologie der vorliegenden Arbeit iibersetzt konnte man auch
sagen: Die heftige Reaktion des »gentleman-beachcomber« Tommo an-

terreichische Architekt Adolf Loos an, dessen erklirtes Ziel es war, »die
menschheit vom iiberfliissigen ornament [zu] befrei[en]« (Loos 1931:
»Vorwortg, 0.S.). In einem Text {iber »Ornament und Verbrechen« (ebd.,
79-92), der sich heute wie gewollter, avantgardistischer Unsinn liest, be-
schrieb Loos die Tdtowierung 1908 als eine fiir den modernen Menschen
schlicht nicht mehr angemessene, atavistische Erscheinung: »Das kind ist
amoralisch. Der papua ist es fiir uns auch. Der papua schlachtet seine feinde
ab und verzehrt sie. Er ist kein verbrecher. Wenn aber der moderne mensch
jemanden abschlachtet und verzehrt, so ist er ein verbrecher oder ein dege-
nerierter. Der papua tdtowiert seine haut, sein boot, sein ruder, kurz alles
was ihm erreichbar ist. Er ist kein verbrecher. Der moderne mensch, der
sich titowiert, ist ein verbrecher oder ein degenierter. Es gibt geféingnisse,
in denen achtzig prozent der héftlinge tdtowierungen aufweisen. Die tito-
wierten, die nicht in haft sind, sind latente verbrecher oder degenierte aris-
tokraten.« (Ebd., 79)

125

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

gesichts der Gefahr, im Gesicht tidtowiert zu werden, ist nicht nur Aus-
druck kultureller Einflussangst, sondern zugleich auch der damit verbun-
denen Angst vor einem sozialen Statusverlust. Das zweite Argument
schliefit das erste nicht aus. Im Gegenteil: Wie dargestellt wurde, bringt
die Tatowierung als Zeichen der sozialen Integration in die andere Ge-
sellschaft den Statusverlust und die soziale Ausgrenzung in der eigenen
Gesellschaft mit sich, eine Tatsache, die in Melvilles Roman von Beginn
an reflektiert wird. Noch dazu geht es in Typee nicht um eine Form der
Téatowierung, wie sie seinerzeit bereits unter Matrosen, spiter auch unter
Soldaten, Delinquenten und sogar »degenierte[n] aristokraten« (Loos
1931: 79) verbreitet war, sondern um eine Form, die selbst in Lombrosos
Atlante — einer ergénzend zu L ‘uomo delinquente verdffentlichten Bild-
materialsammlung — nicht zu finden ist (vgl. Abb. 5).

Obwohl die Praktik des Tdtowierens in Europa, wenn auch unter an-
derem Namen, bereits vor James Cook bekannt war und obwohl sie sich
nach dem europiisch-polynesischen Kulturkontakt sowohl in Europa als
auch in den USA ausbreitete, war die marquesanische Gesichtstitowie-
rung im 19. Jahrhundert unweigerlich als Fremdmarkierung erkennbar.
Aus diesem Grund bleibt sie fiir Tommo in 7Typee >tabuc. Als seine Gast-
geber nicht aufhoren, ihn zu bedrdngen, bietet er ein zweites Mal — ver-
geblich — einen Kompromiss an, indem er beide Arme vom Handgelenk
bis zur Schulter zur Bemalung freigibt (vgl. Melville 1996: 220). Nur an
diesen Korperteilen, an denen sich inzwischen auch viele gewohnliche
Matrosen in Polynesien titowieren lieen, wire die Tatowierung fiir ihn
ertriglich. Eine Gesichtstitowierung wiirde ihn jedoch nicht blof als ein-
fachen Seemann, sondern sogar als beachcomber — und mithin als kultu-
rellen Fremdginger — ausweisen, und als solcher méchte Tommo bei sei-
ner Riickkehr nicht gebrandmarkt sein.

lll.3.4 Paradise Lost, oder:
Die zerstorte Heterotopie

Richard Ruland unterscheidet »three central factors in Tommo’s story«,
nidmlich: »his fear of tattooing, his ailing leg, and his unresolved suspi-
cions of Typean cannibalism« (Ruland 1968: 321); alle drei zusammen
motivierten am Ende seine Flucht. Die Gefahr einer Gesichtstatowierung
scheint dabei alle weiteren negativen Entwicklungen zur Folge zu haben.
Der tiglich wiederholte Wunsch der Taipis, sein Gesicht zu tdtowieren,
lasst Tommo seine Gefangenschaft endgiiltig unertraglich werden, was
wiederum das zwischenzeitlich abgeklungene Beinleiden wieder auslost,
fiir das es, wie Tommo {iberzeugt ist, nur in der fiir ihn unerreichbaren

126

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IIl. KULTURELLER EINFLUSS: HERMAN MELVILLE, TYPEE

Zivilisation die bendtigte Medizin gibt (vgl. Melville 1996: 231f). In
dieser »wretched situation« (ebd., 232), erzahlt Tommo, sei er besonders
angstanfillig und empfinglich fiir all das gewesen, was auf die »savage
nature« (ebd.) der Taipis hingewiesen habe. Damit wird angedeutet, dass
auch Tommos kurz darauf folgende — vermeintliche — Entdeckung des
Kannibalismus mit seinem psychischen Zustand, »this unhappy frame of
mind« (ebd., 231), zusammen hingt.

Wir befinden uns bereits im zweiunddreiBligsten von insgesamt vier-
unddreifig Kapiteln, als sich Schlag auf Schlag der Himmel tiber dem
Stidseeparadies verfinstert. In drei Biindeln, die in seiner Hiitte héngen
und unter denen er die ganze Zeit geschlafen hat, befinden sich zu Tom-
mos Entsetzen Schrumpfkopfe, darunter der eines Weilen (vgl. ebd.,
222f.). Eine Woche spidter macht er eine noch erschreckendere Entde-
ckung. Nach einem Gefecht zwischen Taipis und Happa findet ein Fest
statt, an dem er nicht teilnehmen darf. Zuvor hat er beobachtet, wie die
Leichen getoteter Feinde herbeigetragen wurden. Nach dem Fest hebt er
kurz den Deckel eines Holzgefé3es an: »my eyes fell upon the disordered
members of a human skeleton, the bones still fresh with moisture, and
with particles of flesh clinging to them here and there!« (Ebd., 238)*
Erst jetzt wagt Tommo die Flucht. Und so endet sein Aufenthalt im har-
monischen Taipital abrupt und brutal, mit einem Schlag auf den — této-
wierten — Kopf eines Verfolgers, der den in einem Ruderboot fliichten-
den Amerikaner schwimmend einzuholen versucht.

Was danach geschah, erzihlt Melvilles zweiter Roman, Omoo, der
mit der Aufnahme des Amerikaners auf einem englischen Walfangschiff
einsetzt. Im siebten Kapitel dieses Romans kommt es zu einer Begeg-
nung zwischen der Schiffsmannschaft und einem beachcomber vor der
Marquesas-Insel La Dominica (Hiva Oa), in der alle Themen dieses Ka-
pitels noch einmal angesprochen werden:

»Soon after, the canoe came alongside. In it were eight or ten natives, comely,
vivacious-looking youths, all gesture and exclamation; the red feathers in their
head — bands perpetually nodding. With them also came a stranger, a renegado
from Christendom and humanity — a white man, in the South Sea girdle, and
tattooed in the face. A broad blue band stretched across his face from ear to ear,
and on his forehead was the taper figure of a blue shark, nothing but fins from
head to tail.

Some of us gazed upon this man with a feeling akin to horror, no ways
abated when informed that he had voluntarily submitted to this embellishment
of his countenance. What an impress! Far worse than Cain’s — his was perhaps

46 Fir eine ausfiihrliche Diskussion des Kannibalismusmotivs in Typee vgl.
Sanborn 1998: Kap. 2.

127

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

a wrinkle, or a freckle, which some of our modern cosmetics might have ef-
faced; but the blue shark was a mark indelible, which all the waters of Abana
and Pharpar, rivers of Damascus, could never wash out. He was an Englishman,
Lem Hardy he called himself, who had deserted from a trading brig touching at
the island for wood and water some ten years previous.« (Melville 2000: 22f.)

Mit seiner (freiwilligen) Gesichtstdtowierung stellt der Engldnder Lem
Hardy unverkennbar die andere Moglichkeit dar, die Tommo in Typee
fiir sich abgelehnt hat. Wie weiter unten berichtet wird, ist Hardy mit ei-
ner »Prinzessin« verheiratet und ein michtiger Mann, der, mit einer
Muskete ausgestattet, den Status eines »Kriegsgottes« erlangt hat; kein
Wunder also, so der Erzdhler, dass Hardy nicht das Bediirfnis verspiirt,
zu seinen »Freunden« (ebd., 23; meine Ubers.) zuriickzukehren. Die Be-
malung seines Gesichts, nicht nur mit einem blauen Querstreifen, son-
dern auch mit einem Haifisch an besonders exponierter Stelle, der Stirn,
ruft bei den Beobachtern auf dem Schiff eine Reaktion der Abscheu her-
vor (»a feeling akin to horror«), die wiederum als abjection beschrieben
werden kann. Abermals ist es der Aspekt des Unausldschlichen, Ewigen,
der dabei an der Gesichtstitowierung — als »a mark indelible« — hervor-
gehoben wird. In einer Passage voller Ubertreibungen, allerdings auch
mit deutlicher Ironie, heilit es, kein moderner Kosmetiker konne dieses
Zeichen beseitigen, kein Fluss es je wegwaschen. Verglichen wird der té-
towierte Zivilisationsabtriinnige mit dem Brudermérder Kain, der, dazu
verdammt, »unstet und fliichtig [zu] sein auf Erden«, von Gott ein »Zei-
chen« erhielt, »dall ihn niemand erschliige, der ihn finde« (1. Mose 4,
12-15).

Tommos Bestreben in Typee ist es, seinen Ausflug in die Heterotopie
der Siidseeinsel moglichst ohne ein derartig sichtbares Stigma zu been-
den. Das Inselvergniigen soll ein unverbindliches bleiben, bei dem die
eigene kulturelle Identitit nicht angetastet wird. Stattdessen, so ist
Tommo tiberzeugt, wollen die Taipis einen Konvertiten aus ihm machen:
»The whole system of tattooing was, I found, connected with their re-
ligion; and it was evident, therefore, that they were resolved to make a
convert of me« (Melville 1996: 220). Die Gesichtstitowierung zeigt in
Typee fur Tommo den Punkt an, bis wohin er bei seiner Anniherung ge-
hen darf. Ist dieser Punkt erreicht, schldgt die Anziehung in Abstoung
um, die Faszination weicht einer Angst.

128

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS:
H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES
(1885)

IV.1 Afrika, Antithese zur Zivilisation
IV.1.1 Von Polynesien nach Afrika

Mit der Art und Weise der Grenzziehung, so lautet eine zentrale These
dieser Arbeit, variiert auch die Beurteilung der Grenziiberschreitung. Die
vergleichsweise grofziigige Auslegung des Akkulturationsverbots in
Herman Melvilles Typee ldsst bei dessen Ich-Erzdhler Tommo einen
Grad der Anndherung zu, der bei den Erzéhlern der beiden in den nichs-
ten Kapiteln behandelten Romane undenkbar wire. Dies gilt insbesonde-
re auch fiir den Umgang mit dem Thema der gemischtrassigen Sexualitit,
der in Melvilles Roman — wie {iberhaupt in der Literatur zu Polynesien —
relativ freiziigig ist. Typee ldsst deutlich erkennen, welche spezifische
Eigenschaft der Polynesier fiir diese Freiziigigkeit hauptverantwortlich
ist:

»The distinguishing characteristic of the Marquesan islanders, and that which at
once strikes you, is the European cast of their features — a peculiarity seldom
observable among other uncivilized people. Many of their faces present a pro-
file classically beautiful and in the valley of Typee, I saw several who [...] were
in every respect models of beauty.« (Melville 1996: 184)

Auch andere Autoren heben an den Marquesanern das »Européische< ih-
res Aussehens und vor allem die Helligkeit ihrer Haut hervor, die
zugleich als Zeichen der Schonheit gedeutet wird. »Die Hautfarbe dieser
Insulaner ist beinahe so weill wie die der Europder« (Langsdorff 1952:
69), schrieb schon Heinrich von Langsdorff iiber die Eingeborenen Nuku
Hivas. Aufgrund dieser Ahnlichkeit mit den Europiern genossen die Po-
lynesier nicht nur im spéten 18. und frithen 19. Jahrhundert, also der Blii-
tezeit der im letzten Kapitel rekonstruierten Heterotopie der Stidseeinsel,
einen (aus europdischer Sicht) privilegierten Status, sondern auch in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts, als das rousseauistische Evolu-

129

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

tionsmodell zunehmend durch rassentheoretische Ansitze verdriangt und
iiberlagert wurde. In Rassenstammbdumen wie denen des italienischen
Anthropologen Paolo Montegazza tauchen die Polynesier jeweils unmit-
telbar hinter den »Ariern« und den »Semiten« auf, sowohl im »morpho-
logischen« als auch im »ésthetischen« Baum, und stehen folglich in
nédchster Ndhe zu den weilen Europdern und Amerikanern; einen ganz
anderen Status haben dagegen die afrikanischen »Neger«, die in den be-
sagten Stammbiumen jeweils weit unten aufgefithrt werden.! Thnen
kommt, als radikal Anderem, bei der europdischen Arbeit an der Grenze
eine besonders wichtige Rolle zu.

In den folgenden beiden Kapiteln verldsst meine Untersuchung die
Heterotopie der polynesischen Insel und wendet sich der spezifischen
Position Afrikas im westlichen Alteritdtsdiskurs des 19. Jahrhunderts zu.
Damit wird der Tatsache Rechnung getragen, dass sich die kolonisato-
rische Aufmerksamkeit im Verlauf dieses Jahrhunderts zunehmend auf
den sogenannten Dark Continent konzentrierte, was im »Scramble for
Africa«, der Aufteilung fast des gesamten Kontinents unter den euro-
pdischen Kolonialméchten im letzten Viertel des Jahrhunderts, kulmi-
nierte (vgl. dazu Pakenham 1991). Zu zeigen sein wird, dass fiir die un-
terschiedlichen Auslegungen des Akkulturationsverbots sowie des Tabus
der miscegenation nicht allein die historische Diskontinuitit des west-
lichen Alteritédtsdiskurses verantwortlich ist, sondern auch der jeweilige
geographische, kulturelle und ethnische Kontext. Als Ausgangspunkt fiir
diese Untersuchung soll der besondere diskursive Status Afrikas einlei-
tend anhand eines nichtliterarischen Beispiels aufgezeigt werden: Georg
Wilhelm Friedrich Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Ge-
schichte.

IV.1.2 Hegels geschichtsloser Kontinent

Knapp zehn Seiten dieser in den 20er und 30er Jahren des 19. Jahrhun-
derts in Berlin gehaltenen Vortragsreihe sind Afrika gewidmet. Sie be-
ginnen mit einer geographischen Einteilung des Kontinents, die im Hin-
blick auf die folgende Analyse duBerst aufschlussreich ist. Im autoritdren
Duktus von Julius Caesars De Bello Gallico erklért Hegel dort:

»Afrika ist in drei Teile zu unterscheiden: der eine ist der stidlich von der Wiis-
te Sahara gelegene, das eigentliche Afrika, das uns fast ganz unbekannte Hoch-

1 Vgl. die Abbildung 1.5 in McClintock 1995: 38. Vgl. dort auch den dazu-
gehorigen Abschnitt »Panoptical Time« (ebd., 36-42), in dem teils dhnliche
Fragen wie in dieser Arbeit aufgeworfen werden.

130

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

land mit schmalen Kiistenstrecken am Meere; der andere ist der nérdliche von
der Wiiste, sozusagen das europdische Afrika, ein Kiistenland; der dritte ist das
Stromgebiet des Nil, das einzige Talland von Afrika, das sich an Asien an-
schlieBt.« (Hegel 1970: 120)

Wie in diesen einleitenden Worten deutlich wird, bezeichnet »Afrika« fiir
Hegel zweierlei Dinge: erstens den Kontinent in seiner Gesamtheit, das
Afrika der Geographen, wie es auf der Weltkarte erscheint; zweitens —
und im Gegensatz dazu — das »eigentliche Afrika«, das erst siidlich von
der Sahara beginnt. Hegel objektiviert diese Unterscheidung, indem er
die Sahara als eine natiirliche Grenzlinie anfiihrt, die auf der Karte sicht-
bar ist.” Tatsichlich beruht sie aber nicht auf geographischen Unterschei-
dungskriterien, sondern es handelt sich um eine imaginative Geographie
im Sinne Edward Saids. Das eigentliche, sprich afrikanische Afrika wird
als das Andere des europdischen und asiatischen Afrikas im Norden de-
finiert — als »das Kinderland«, das, wie Hegel im néichsten Absatz aus-
fiihrt, »jenseits des Tages der selbstbewuf3ten Geschichte in die schwarze
Farbe der Nacht gehiillt ist« (ebd.). Mit anderen Worten: das eigentliche
Afrika ist jener »dunkle Kontinent«,” den das aufgeklirte Europa als die
Grenze und Negation seines eigenen humanistischen Lichtes definiert.
Dieses Afrika, so Hegel, ist von Dunkelheit umgeben, weil es keine Ge-
schichtsschreibung und folglich keine Geschichte hat.

Was Hegel dabei geflissentlich iibersieht, sein Text aber dennoch
verrdt, ist die Tatsache, dass der »fast ganz unbekannte« stidliche Teil
des Kontinents aus europdischer Perspektive vor allem deshalb als finster
erscheint, weil Europa selbst beziiglich seiner Geschichte im Dunkeln
tappt. In der bisher umfangreichsten diskursanalytischen Rekonstruktion
eines »Afrikanismus< nach dem Modell von Edward Saids Orientalism
hebt der amerikanische Romanist Christoph Miller genau diese Tatsache
hervor.* Anhand vor allem franzésischer Texte zeigt er, dass Afrika, an-
ders als der Orient, immer wieder die Grenzen des europdischen Wissens
markierte. Afrika entzog sich Miller zufolge dem Zugriff, der Afrikanis-
mus war gekennzeichnet durch die Limitiertheit der eigenen Kenntnisse,
was sich uniibersehbar in kartographischen Darstellungen niederschlug:
Zu Beginn des 19. Jahrhunderts zierten noch zahlreiche weile Flecken

2 Mit dieser europdisch-afrikanischen Grenzziehung steht Hegel iibrigens
keineswegs alleine. Noch 1904 sollte der englische Geograph H.J. Mackin-
der in einem einflussreichen Vortrag erkldren: »[ TThe southern boundary of
Europe was and is the Sahara rather than the Mediterranean, for it is the de-
sert which divides the black man from the white« (Mackinder 1904: 428f.).

3 Vgl. Brantlinger 1986. In Abschnitt V.3.2 dieser Arbeit werde ich noch aus-
fuhrlicher auf den Topos des Dark Continent zu sprechen kommen.

4 Vgl. das einleitende Kapitel in Miller 1985: 3-65, v.a. 14-23.

131

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

die Afrikakarten; erst in der zweiten Hélfte des Jahrhunderts vervollstin-
digte sich nach und nach das Bild.’

Wihrend sich leere Flichen auf den Karten durch eigene Forschun-
gen ausfiillen lassen, ist die Geschichtsschreibung auf fremde Quellen
angewiesen. Gerade hieran mangelt es aber, was laut dem Historiker
Franz Ansprenger entscheidende Auswirkungen auf das europdische Af-
rikabild hat:

»Wenn wir nach europédischem Vorverstdndnis als Geschichte nur anerkennen,
was in schriftlichen Quellen iiberliefert ist, [...] und wenn wir alle Kenntnisse,
die sich vornehmlich aus Bodenfunden ergeben, der Vorgeschichte zuordnen —
dann haben die meisten Lénder Afrikas in der Tat nur eine kurze Geschichte
von wenigen Jahrhunderten, {iberdies eine im wesentlichen durch fremde Au-
gen gesehene, eine von fremder (arabischer, europdischer) Hand fixierte Ge-
schichtsschreibung.« (Ansprenger 2002: 9)

Das »eigentliche« Afrika stellt nicht, wie Hegel behauptet, die Grenzen
der geschichtlichen Welt, sondern die des europdischen Wissens dar. He-
gel weill auch kaum etwas tiber die Menschen in diesem Teil der Erde zu
sagen. Seine Ausfithrungen tiber die »Neger« beschrinken sich auf eini-
ge wenige Schlagworte. Er nennt, in dieser Reihenfolge, unter anderem
»wZauberei« (hier macht er seine einzige Quellenangabe — und verweist
auf Herodot!), »Fetisch«, »Totendienst«, »Verachtung der Menschen«
und »Sklaverei«; daneben stehen Hinweise auf Kannibalismus, Polyga-
mie, »sinnliche Willkiir« und Fanatismus (Hegel 1970: 122-128).° Am
Ende destilliert Hegel samtliche Eigenschaften zu einer Art Essenz: »Aus
allen diesen verschiedentlich angefiihrten Ziigen geht hervor, daf} es die
Unbéndigkeit ist, welche den Charakter der Neger bezeichnet« (ebd.,
128). Und er fiigt hinzu: »Dieser Zustand ist keiner Entwicklung fahig,
und wie wir sie heute sehen, so sind sie [i.e. die Neger] immer gewesen«
(ebd.). Wo es keine Geschichte und keine Entwicklung gibt, braucht der
Historiker auch nicht lange zu verweilen. Und so schlieit Hegel schon an
dieser Stelle seine Ausfiihrungen tiber Afrika mit den Worten ab:

5 Allein David Livingstone konnte 1849 den Ngami-See, 1855 die Viktoria-
Fille, 1859 den Njassa-See und 1871 den Fluss Lualaba in die Karte einfii-
gen; hinzu kamen 1857 der Tanganjika-See (Burton und Speke) sowie, im
Jahr darauf, der Viktoria-See (Speke) — um nur diese wenigen Beispiele zu
nennen. Vgl. Pakenham 1991: 1, 18.

6 Die einzig positive, aber ebenfalls bedrohliche Eigenschaft, die Hegel den
schwarzen Afrikanern zugesteht, ist ihre »von ungeheurer Korperstirke un-
terstiitzte Tapferkeit« (Hegel 1970: 125).

132

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

»Wir verlassen hiermit Afrika, um spéterhin seiner keine Erwidhnung mehr zu
tun. Denn es ist kein geschichtlicher Weltteil, er hat keine Bewegung und Ent-
wicklung aufzuweisen, und was etwa in ihm, das heiflt in seinem Norden ge-
schehen ist, gehort der asiatischen und europdischen Welt zu. [...] Was wir ei-
gentlich unter Afrika verstehen, das ist das Geschichtslose und Unaufgeschlos-
sene, das noch ganz im natiirlichen Geiste befangen ist und das hier blof an der
Schwelle der Weltgeschichte vorgefiihrt werden mufite.« (Ebd., 129)

Afrika wird Geschichte kategorisch abgesprochen, ja dieser Mangel wird
als das ausschlaggebende Unterscheidungskriterium definiert, das Afrika
nicht nur von Europa, sondern auch vom Orient abhebt, der angesichts
dieses gemeinsamen Anderen in unerwartete Ndhe zum Okzident riickt.
Alles Historische, das sich auf dem afrikanischen Kontinent ereignet hat,
so Hegel, wurde von der »asiatischen und europdischen Welt« in ihn hi-
neingetragen. Hegels Vortrag illustriert so eine entscheidende Eigen-
schaft des afrikanistischen Diskurses, die bei Christoph Miller nur ge-
streift wird: »Africa is conceived of as void and unformed prior to its in-
vestment with shape and being by the Christian or Islamic outside«
(Miller 1985: 13).

Wie sich im Folgenden zeigen wird, hat die hier am Beispiel Hegels
illustrierte Aberkennung von Geschichte Konsequenzen, die beide The-
men der vorliegenden Arbeit betreffen. Sie bedeutet erstens eine spezi-
fische Art der Grenzziehung: Hegel spricht dem siidlichen Teil des Kon-
tinents als einziger Weltregion die Fahigkeit zur Entwicklung ab; Afrika
liegt fiir ihn nicht in der Geschichte zuriick, es steht geradezu auferhalb
der Geschichte. Es erscheint so als Antithese zur Zivilisation, wobei das
»Unbéndige«, sprich Archaische, Triebhafte und Destruktive seiner Be-
wohner hervorgehoben wird. Diese Grenzziehung wiederum ist verant-
wortlich fiir einen besonderen Unwillen zur Akkulturation: Das Bild von
Afrika als Antithese zur Zivilisation bringt besondere Angste beziiglich
einer Uberwindung der so gezogenen Grenze mit sich. Denn eine Anni-
herung an dieses Andere muss notwendigerweise nicht nur eine kulturel-
le Entfremdung, sondern geradezu einen Kulturverfust bedeuten, einen
Sturz in all das, was Geschichte, Entwicklung, Zivilisation gegeniiber-
steht: eine urzeitliche, primitive Wildheit, die den eigenen Fortschritt
umkehren und innerlich zersetzen wiirde.

Beides, die Konstruktion Afrikas als Antithese zur Zivilisation und
die damit verbundene Angst beziiglich einer Vermischung soll in diesem
Kapitel anhand eines viktorianischen Romanbestsellers diskutiert wer-
den: Henry Rider Haggards King Solomon’s Mines von 1885. In diesem
Roman wird die zeitgendssische Entdeckung der Ruinen von Simbabwe
zur Fiktion einer urspriinglichen weilen Zivilisation in Schwarzafrika
ausgebaut. Wihrend Haggard damit einerseits eine klare Grenze zwi-

133

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

schen »Weil« (Zivilisiertheit, Geschichte) und >Schwarz« (Unzivilisiert-
heit, Geschichtslosigkeit) zieht, wirft er andererseits unweigerlich die
Frage nach dem Verschwinden der Weiflen aus Schwarzafrika auf. Der
Roman stellt eine Verbindung zwischen rassischer Vermischung und kul-
turellem Niedergang her. Gegenstand ist bei Haggard folglich eine ganz
andere Art der Grenziiberschreitung als noch in Herman Melvilles
beachcomber-Roman Typee: Es geht hier um die befiirchteten langfristi-
gen Folgen von Rassenmischung in den afrikanischen Kolonien.

IV.2 »The barbarian who comes after«:
Das Verschwinden der WeiBen aus
Schwarzafrika

IV.2.1 Die weiBe Vorgeschichte Schwarzafrikas

Henry Rider Haggard wurde 1856 als Sohn eines Rechtsanwalts und
Gutsbesitzers aus englischem Landadel in Bradenham, Norfolk, geboren.
Ohne groflere Aussichten auf die von ihm in England angestrebte Karrie-
re im »Foreign Offices, ging er 1875 nach Stidafrika, um als Sekretir des
Gouverneurs von Natal zu arbeiten. Zwei Jahre spéter gelang ihm der
Aufstieg zum >Master and Registrar of the High Court of Justice« im
Transvaal. Diesen Posten hatte er bis 1879 inne. Nach kurzem Aufenthalt
in England kam er 1880 ein zweites Mal nach Siidafrika, um sein Gliick
als StrauBenfarmer zu versuchen, gab aber aufgrund der kriegerischen
Unruhen zwischen Engléndern und Buren bereits nach einem Jahr auf. In
der Folgezeit verarbeitete er seine afrikanischen Erfahrungen zu mehre-
ren Biichern, wobei ihm sein dritter Roman, King Solomon’s Mines, den
Durchbruch verschaffte. Haggard avancierte zu einem der erfolgreichsten
(und mit {iber sechzig Titeln auch einem der produktivsten) Schriftsteller
seiner Zeit — flir seine populdren Abenteuerromane schon zu Lebzeiten
oft verspottet, aber bis heute unvergessen.’

7 Haggards Lebensgeschichte hat die Forschung bislang ungleich mehr inte-
ressiert als sein literarisches Werk. Auf Haggards posthum ver6ffentlichte
Autobiographie (Haggard 1926) und die von seiner Tochter Lilias Rider
Haggard verfasste Biographie The Cloak that I Left (1951) folgte 1960 das
klassisch gewordene Buch des amerikanischen Literaturwissenschaftlers
Morton Cohen, Rider Haggard. His Life and Work (2. Aufl. 1968), in dem
die historischen Kontexte sowie die zeitgendssische Rezeption im Vorder-
grund stehen. In ihrer Niichternheit wirkt diese Biographie, die auch einzel-
ne Analyse-Ansitze anbietet (am ausfiihrlichsten zum Roman She), ihren
Nachfolgern bis heute iiberlegen. Mit Rider Haggard. A Voice from the In-
finite richtete sich Peter Ellis 1978 emphatisch gegen die angebliche Dis-
kreditierung Haggards durch Morton Cohen (vgl. Ellis 1978: »Introducti-

134

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

Haggard hielt sich zu einer Zeit in Afrika auf, als grofe Teile des
Kontinents noch als weile Flachen auf den Karten erschienen. Kontinu-
ierlich drangen Neuigkeiten aus dem unbekannten Inneren hervor. Da-
runter war, wie aus Haggards Lebenserinnerungen hervorgeht, auch die
Nachricht von zerfallenen Steinbauten und verlassenen Minen im spite-
ren Rhodesien.® Deren Existenz war in Europa zwar bereits in der Mitte
des 16. Jahrhunderts bekannt geworden, nachdem der Portugiese Jodo de
Barros in seinem Werk Da Asia (1552-53) von breiten Mauern und ei-
nem Turm aus groBen, ohne Mortel aufeinander geschichteten Steinen
berichtet hatte.” Erst mit der Wiederentdeckung der zwischenzeitlich in
Vergessenheit geratenen Bauwerke durch den deutschen Afrikaforscher
Karl Mauch im Jahr 1871 wurde »Great-Zimbabwe«, das heutige Natio-
nalmonument von Simbabwe und Weltkulturerbe der UNESCO, jedoch
zum Ziel von Archdologen und zum Gegenstand wissenschaftlicher De-
batten.

ong, v.a. 4f.). Wo Cohen, um Sachlichkeit bemiiht, Haggards vielfache bio-
graphische und ideologische Verbindungen zum Empire eher thematisiert
als kritisiert hatte, zeichnet Ellis das Bild eines Mannes, der in seiner Hal-
tung zu Imperialismus und Patriotismus differenzierter als viele seiner Zeit-
genossen und vor allem frei von »rassischem Vorurteil« gewesen sei, was,
zusammen mit der itibertriebenen Betonung von Haggards »zeitloser« (ebd.,
6; meine Ubers.) Bedeutung als Schriftsteller, Ellis’ Biographie den Cha-
rakter einer Apologie verleiht. Weniger offensichtlich ein Haggard-Fan ist
D.S. Higgins, der 1981 lediglich konstatierte, Cohens Buch lasse einige
Raitsel ungelost (vgl. Higgins 1981: »Preface«, 0.S.). Bei seinem Versuch,
biographische Leerstellen auszufiillen, wird Higgins allerdings manchmal
spekulativ und schafft gewagte Zusammenhénge zwischen Haggards Emp-
finden und Passagen aus seinen fiktionalen Texten. Dieses »Spekulieren
iiber die psychologischen Urspriinge von Haggards Phantasien« kritisiert
auch Tom Pocock (1993: xii; meine Ubers.), der in der inzwischen schon
fiinften Haggard-Biographie von einem anderen Standpunkt aus auf den
Autor zu blicken verspricht, namlich Haggards eigenem (vgl. ebd.) — ein
Anspruch, der allerdings nicht minder gewagt erscheint. Neuere Literatur
zu Haggard, die sich primér mit dem Werk, nicht der Biographie befasst,
gibt es — zumindest in diesem Umfang — kaum. Als einschldgige Monogra-
phien sind hier momentan noch einzig Wendy Katz’ Analyse von Rider
Haggards Abenteuerromanen in ihrem Verhédltnis zum zeitgendssischen
Imperialismus sowie Lindy Stiebels Buch zum Afrikabild — mit Schwer-
punkt auf der Landschaftsdarstellung — bei Haggard zu nennen: Katz 1987;
Stiebel 2001.

8 In seiner Autobiographie behauptet Rider Haggard zwar, er habe lediglich
»faint rumours« (Haggard 1926: 1, 242) vom spiteren Rhodesien und sei-
nen Minen vernommen. Aus seinem Roman geht, wie sich zeigen wird, je-
doch recht eindeutig hervor, dass Haggard zumindest mit den zeitgendssi-
schen Theorien zum Ursprung der Ruinen gut vertraut war.

9 Vgl den entsprechenden Ausschnitt aus diesem Werk in Ritter 1822: 140-
141.

135

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Karl Mauchs viel beachteter Entdeckerbericht erschien 1872 in Form
zweier Briefe in Petermann’s Geographischen Mittheilungen (Mauch et
al. 1872). Er rief nicht nur die alten portugiesischen Beschreibungen in
Erinnerung, sondern zugleich auch die noch éltere Theorie iiber den Ur-
sprung der Steinbauten, von der erstmals bei dem Dominikanermdnch
Juan dos Santos in dessen Schrift Ethiopia Orientalis (1609) die Rede
gewesen war. Diesem Bericht zufolge hatten die Araber an der afrikani-
schen Ostkiiste bereits lange vor der Ankunft der Portugiesen von der
Existenz der Gebdude gewusst. Ihre Erkldrung zur Geschichte der Bau-
werke blieb in einer von Dos Santos zitierten »alten Tradition« bewahrt:

»Aus einer alten Tradition in diesem Lande hat man, dass die Ruinen Uber-
bleibsel der Vorraths-Hauser der Konigin von Saba sind, dass diese Prinzessin
aus diesem Gebirge alles ihr Gold bekommen habe [...]. Andere glauben, dass
Salomo diese Magazine hitte bauen lassen und dass man daher dasjenige Gold
von Ophir bekommen hétte, womit seine Flotten beladen waren, dass zwischen
Afura und Ophir kein grosser Unterschied sei &c.«'°

Hinter diesen Theorien verbergen sich Fragen, die der alttestamenta-
rische Bericht iiber Konig Salomos sagenhafte Reichtiimer aufwirft.
Vierhundertzwanzig Zentner Gold, ist dort zu lesen, hitten Salomos
Schiffe allein aus dem Land Ofir mitgebracht (1. Konige 9, 27-28); wei-
tere hundertzwanzig Zentner Gold seien Salomo dariiber hinaus von der
Koénigin von Saba tiberreicht worden (1. Konige 10, 10). Weder tiber die
Lage des Goldlands Ofir, noch iiber die Herkunft der Schétze der Koni-
gin von Saba aber gibt der biblische Bericht weiter Auskunft. Offenbar
glaubten die Araber, mit GroB3-Simbabwe eine Losung dieser Rétsel ge-
funden zu haben. Dass Karl Mauch diese Theorie aufgriff und sogar
iibertraf — bestrebt, sie empirisch zu beweisen'' — und dass ihm darin

10 Zit. n. den »Bemerkungen der Redaktion« in Mauch et al. 1872: 124-126;
hier: 124.

11 Karl Mauchs Tagebiichern zufolge hatten die indigenen Stdmme die alte
Tradition der Araber und Portugiesen inzwischen als die offizielle Ge-
schichte ihres Landes akzeptiert und verinnerlicht. Nicht nur beteuerten sie
ihre eigene Unfihigkeit zur Herstellung von Eisenwerkzeug, wie sie es in
der Gegend vorgefunden hitten, sondern sie schrieben dieses ausdriicklich
einer fritheren weilen Bevolkerung zu (vgl. Mauch 1987: 156). Dasselbe
behauptet Mauch von den Ruinen, die er wenig spiter »entdecken« sollte.
Die Steinbauten, schreibt er, seien ihm von den Eingeborenen als Konstruk-
tionen angekiindigt worden, »die nie von Schwarzen aufgebaut sein kon-
nen« (ebd.). Wer genau die fritheren weiflen Bewohner des Landes gewesen
seien, dariiber habe er jedoch keine Auskunft erhalten. Wie seine arabi-
schen und portugiesischen Vorgénger glaubte Mauch, auf diese Frage in der
Salomo-Legende des Alten Testaments eine Antwort zu finden. Nachdem

136

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

noch bis ins 20. Jahrhundert so viele Forscher folgten,'? hat aber sicher-
lich noch einen anderen Grund. Als Indikatoren fiir frithe Hochkultur und
mithin fiir Kulturgeschichte zeugten die Ruinen von genau dem, was man
den einheimischen Volkern grundsétzlich, gleichsam per definitionem,
absprach. Die biblische Deutungstradition stellte in dieser Hinsicht eine
willkommene Erklérung dar: Mit ihr war ein nichtschwarzafrikanischer
Ursprung der Gebdude gefunden — und somit die oben anhand von He-
gels Vorlesungen dargestellte Uberzeugung vom europiischen oder ori-
entalischen Anfang aller historischen Entwicklung im siidlichen Afrika
untermauert.

Waihrend Haggards Aufenthalt in Stidafrika war die zerfallene Stadt
in der afrikanischen Wildnis kaum mehr als eine Legende. Bekannt war
eigentlich nur, dass die Steinbauten existierten und dass man sie fiir die
Uberreste Ofirs hielt."” Solange das Wissen vom siidlichen Afrika so lii-
ckenhaft war wie das Bild auf den Afrikakarten, stellte die Region eine
ideale Projektionsflache fiir eigene Entwiirfe — und damit einen idealen
Schauplatz fiir eine romance — dar.'"* Und so nutzte Haggard die groBen
Wissensliicken, um das Land mit den Ruinen in einem Abenteuerroman
zu fiktionalisieren. Der Effekt war ein wirkungsvolles Oszillieren zwi-
schen Fiktionalitdt und Authentizitit. »[NJo book that I have written,
schreibt Haggard in seiner Autobiographie, »seems to have conveyed a
greater idea of reality« (Haggard 1926: I, 242). Nach der Publikation des
Romans seien mehr als ein Dutzend Leseranfragen bei ihm eingegangen,

er einen Querbalken aus der Tempelruine félschlicherweise als ein Stiick
Zedernholz identifiziert hatte, was mit dem biblischen Bericht iiber die
Bauten Salomos tibereinstimmte (vgl. 1. Konige 7), kam fiir ihn nur die
Konigin von Saba als Auftraggeberin in Frage. In der Euphorie des Entde-
ckers zog er die folgenden gewagten Schliisse: »Konigin von Saba der Bi-
bel ist die Konigin von Simbade. Psalm 72.10 Das erwdhnte Saba ist Sim-
bagde. / Math 2.11 — Von den 3 Konigen war der eine von hier, die anderen
von Arabien und Indien. / [...] Die Ruinen sind Nachahmungen des Tem-
pels und Palastes von Salomon.« (Mauch 1987: 209)

12 Erst in den 1930er Jahren ist man in Europa von der biblischen Deutungs-
tradition abgekommen. Entscheidenden Anteil an dieser Wende hatte die
Archidologin Gertrude Caton-Thompson, die den lange bestrittenen Zu-
sammenhang zwischen der Ruinenstadt und den einheimischen Bantu-
Volkern in ihrem Buch The Zimbabwe Culture. Ruins and Reactions (1931)
empirisch nachzuweisen versuchte. Vgl. Caton-Thompson 1970.

13 Erst im Jahr 1891 sollte mit den Studien J.T. Bents die systematische ar-
chiologische Erforschung der Ruinen einsetzen. Eine Zusammenfassung
der Forschung bis 1900 bieten R.N. Hall und W.G. Neal in ihrem erstmals
1902 erschienenen Buch The Ancient Ruins of Rhodesia (Hall/Neal 1969).

14 In einem spéteren Essay, »Elephant Smashing< and >Lion Shooting««
(1894), beklagt Haggard das Verschwinden der weilen Flecken auf den Af-
rikakarten und wettert gegen die »pestilenzialische Genauigkeit des Geo-
graphen« (zit. n. Brantlinger 1988: 239; meine Ubers.).

137

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

die sich nach dem Wirklichkeitsgehalt des Geschilderten erkundigten.
Ein Juwelenhdndler habe sogar eine Expedition auf die Suche nach den
im Buch beschriebenen Minen Konig Salomos schicken wollen (vgl.
ebd.)."” Es ist wohl keine Ubertreibung, wenn Haggards Biograph Mor-
ton Cohen schreibt: »For many Englishmen, Africa became the Africa of
King Solomon’s Mines« (Cohen 1968: 94).'6

Der Roman erzéhlt von der Suche eines adeligen Englénders, Sir
Henry Curtis, nach seinem in Siidafrika verschollenen Bruder George.
Die Handlung setzt ein auf einem Schiff zwischen Kapstadt und Natal.
Sir Henry und der ihn begleitende ehemalige Marineoffizier Captain
Good treffen hier auf den alten Elefantenjager Allan Quatermain, den Er-
zéhler des Romans. Wie es der Zufall will, hat dieser in Afrika von den
Reisepléanen George Curtis’ gehort und kennt auch dessen Ziel: Einer al-
ten Legende zufolge, berichtet er, ldgen jenseits eines Bergkamms im
Landesinneren die Minen Konig Salomos verborgen; nach diesen habe
Sir Henrys Bruder suchen wollen. Die Legende von den Minen Salomos
wird dabei gezielt in einen Zusammenhang mit den Ruinen von Simbab-
we gebracht. Quatermain erinnert sich, einem gewissen Evans von einer
verlassenen Goldmine im Landesinneren berichtet zu haben, als dieser
die Ruinenstadt erwihnte:

»[Evans] went on to tell me how he had found in the far interior a ruined city,
which he believed to be the Ophir of the Bible, and, by the way, other more
learned men have said the same long since poor Evan’s time. I was, I remem-
ber, listening open-eared to all these wonders, for I was young at the time, and
this story of an ancient civilisation and of the treasure which those old Jews or
Pheenician adventurers used to extract from a country long since lapsed into the
darkest barbarism took a great hold upon my imagination.« (Haggard 1989:
21f)

Schon frith in der Romanhandlung wird damit eine eigene Theorie liber
die zerfallenen Bauwerke entwickelt. Ganz im Einklang mit der von Karl
Mauch wiederbelebten Deutungstradition setzt Haggards Erzdhler GroB3-
Simbabwe mit Ofir gleich. Dabei besteht fiir ihn die besondere Faszinati-
on der Ruinen darin, dass sie in einem Land, das lédngst »in die finsterste
Barbarei gefallen« sei, von einer weit entwickelten Zivilisation zeugten.

15 Haggard kommentiert dies mit den Sdtzen: »Nor was he so far out in his re-
ckoning, for since that day they have been discovered — more or less. At
any rate Rhodesia has been discovered, which is a land full of gems and
gold, the same land, I believe, as that whence King Solomon did actually
draw his wealth.« (Haggard 1926: 1, 242)

16 Zu Haggards »considerable cultural significance« vgl. auch Katz 1987;
hier: 4.

138

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

Auch er identifiziert diese Zivilisation als eine »weile<, genauer jiidische
oder phonizische Hochkultur. Bei allen Parallelen zur giéngigen For-
schermeinung stechen jedoch auch einige Eigenarten dieser kurzen Aus-
fithrung ins Auge. So ist etwa bemerkenswert, wie der Zerfall der frithen
Zivilisation erklart wird: Nach einer Zeit kultureller und 6konomischer
Bliite, glaubt Quatermain, hat die >Barbarei< der Schwarzen im Land die
Oberhand gewonnen. Zwar wird es so nicht explizit ausgesprochen, doch
lassen Quatermains Worte die Deutung zu, dass die heutigen Einwohner
die Zerstérung der alten Zivilisation aktiv herbeigefiihrt haben. Der da-
mit implizierten Geschichtsversion zufolge war das Land zuerst >weil3<
bewohnt und beherrscht und wurde dann von den Schwarzafrikanern
eingenommen. Der faktische Kolonisationsprozess wird gleichsam auf
den Kopf gestellt — eine Strategie, die bei Haggard keineswegs neu ist,
die in seinem Roman jedoch eine eigene, problematische Wendung er-
hilt, wie sich im Folgenden zeigen wird.

Laura Chrisman weist zu Recht auf den identifikatorischen Wert der
hypothetischen Griinder GroB-Simbabwes hin, mit denen sich die mo-
dernen Kolonisatoren nicht nur historische Vorldufer, sondern zugleich
auch eine Legitimation fiir die eigene 6konomische Ausbeutung des
Landes geschaffen hatten. Uber den Mythos der goldschiirfenden weilen
Bewohner GroB-Simbabwes schreibt sie:

»[...] three issues (at least) are intertwined here: imperialism’s interrogation of
its own historical origins, and of the relations between exploitation and civilisa-
tion; imperialism’s desire to displace black Africans as the possible originators
of civilisation, and as the original inhabitants of Africa itself.« (Chrisman 1994:
508)

Vor allem der letzte Punkt scheint mir von Bedeutung. Die Nichtaner-
kennung der Ruinen als Kulturleistung afrikanischer Eingeborener und,
damit einhergehend, die Selbstzuschreibung dieser Errungenschaften
durch die Kolonisatoren (als Vertreter des weiflen Teils der Menschheit)
stellen eine Legitimationsstrategie fiir die »erneute« Inbesitznahme des
Landes und seiner Bodenschétze dar (vgl. Tangri 1990: 295-297). Dort
wo einst Weille waren, konnte man diese Argumentation zusammenfas-
sen, sollen wieder Weil3e sein, denn schon jetzt sind die Ruinen — wie die
Bibel belegt — Teil der eigenen Kulturgeschichte. Bereits Karl Mauch
hatte dies zum Ausdruck gebracht, als er in seinem Tagebuch versicherte,
die Eingeborenen wiirden »gern Weille hier sehen [...], wo deren Vorfah-
ren einst Besitz gehabt« (Mauch 1987: 156) hétten.

Die hier beschriebenen Implikationen sind in Haggards Roman auch
da von Bedeutung, wo imagindre Landschaften beschrieben werden.
Nachdem Evans die mysteriése Ruinenstadt erwihnt habe, setzt Quater-

139

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

main seine oben zitierte Erzdhlung fort, sei er auf die (fiktiven) Minen
Konig Salomos zu sprechen gekommen:

»mLad, did you ever hear of the Suliman Mountains up to the north-west of the
Mashukulumbwe country?«< I told him I never had. »Ah, well, he said, >that was
where Solomon really had his mines, his diamond mines, I mean.

»How do you know that?« I asked.

»Know it; why what is »Suliman< but a corruption of Solomon! and, besides, an
old Isanusi (witch doctor) up in the Manica country told me all about it. She
said that the people who lived across those mountains were a branch of the
Zulus, speaking a dialect of Zulu, but finer and bigger men even; that there
lived among them great wizards, who had learnt their art from white men when
»all the world was dark¢, and who had the secret of a wonderful mine of »bright
stones<.<« (Haggard 1989: 22)

Karl Mauchs Hypothesen zum Ursprung Grof3-Simbabwes stiitzten sich
unter anderem auf die Annahme, der Name >Simbabwe« (>Steinbauten<)
konne auf die Konigin von Saba hinweisen. Auf dhnliche Weise stellt
nun Haggard einen Zusammenhang zwischen den fiktiven Sulimanber-
gen und Ko6nig Salomo her. In einer FuBinote merkt er als »Herausgeber«
an: »Suliman is the Arabic form of Solomon« (ebd.). Das Wissen, das die
englischen Protagonisten tiber diese unbekannte Gegend haben, verdan-
ken sie einer portugiesischen Quelle. Ein gewisser José da Silvestra, so
erfahren wir, hat das Land mit den Minen im Jahre 1590 entdeckt. Er
starb jedoch auf der Riickkehr von seiner Expedition. Nur eine mit Blut
gezeichnete Karte sowie ein Abschiedsbrief sind erhalten. Sie blieben im
Besitz der Familie, bis sich ein Nachfahre Da Silvestras dreihundert Jah-
re spater dazu entschloss, nach der im Brief beschriebenen Schatzkam-
mer Ko6nig Salomos zu suchen — und ebenfalls scheiterte. Quatermain,
der den sterbenden Portugiesen fand und pflegte, erhielt von ihm die
Karte (die im Roman abgebildet ist). Anhand dieser Karte, mit der Hag-
gard imaginativ eine Liicke in den zeitgendssischen Afrikakarten
schlieft, gelingt es den Englindern, in das Land hinter den Suliman-
bergen vorzudringen und einige der Diamanten aus den Minen Salomos
Zu ergattern.

Das Land hinter den Bergen ist inzwischen die Heimat der Kukua-
nas, eines fiktiven Zweigs des Zulu-Stammes. Verschiedene Zeugnisse
altertimlicher Baukunst weisen jedoch auf die fritheren, j>zivilisierten<
Bewohner hin. So stolen die Englénder jenseits des Bergkamms auf »So-
lomon’s Road, eine fiinfzig Ful} breite, in den Fels geschlagene Straf3e,
die in das Landesinnere fiihrt und hier vor den Bergen plétzlich abbricht.
Haggard tiberbietet an dieser Stelle das Phantasma von der alten phonizi-
schen Zivilisation in Siidafrika, indem er die Skulpturen an den Wénden

140

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

eines Tunnels als Werke noch élterer Erbauer vorstellt, gewissermaBen
als Einblick in die Vorgeschichte der Vorgeschichte des Landes:

mWellg, said Sir Henry, after inspecting this ancient work of art, »it is very well
to call this Solomon’s Road, but my humble opinion is that the Egyptians have
been here before Solomon’s people ever set a foot on it. If that isn’t Egyptian
handiwork, all I have to say is it is very like it.<« (Ebd., 108)

Vor den Phoniziern kénnten demzufolge noch Agypter in Siidafrika ge-
lebt und gebaut haben, wie auch andere architektonische Details in den
beschriebenen Konstruktionen nahelegen (vgl. ebd, 265). Es wiren dann
sogar drei Phasen in der Siedlungsgeschichte des Landes zu unterschei-
den: eine mutmaBlich dgyptische, in der die Bauwerke errichtet wurden,
eine phonizische, wihrend der Salomo Gold und Diamanten aus den Mi-
nen bezog, sowie eine schwarzafrikanische (hierfiir steht der fiktive Ku-
kuana-Stamm) — die Phase, in der das Land »into the darkest barbarism«
fiel. Dem kann noch eine vierte Phase hinzugefiigt werden: die gegen-
wirtige der européischen kolonialen Expansion in Afrika.

Das grofite Gewicht wird in Haggards Roman auf die zweite Periode
gelegt, von der kolossale Gotzenstatuen vor dem Eingang zur ehemaligen
Diamantenmine zeugen, in denen Quatermain Astarte, Kemosch und
Milkom zu erkennen glaubt, drei heidnische Gottheiten, welchen Konig
Salomo gedient haben soll (laut 1. Konige 11, 5-7)."7 Fest steht jeden-
falls, dass es sich bei den Schitzen in der inzwischen zu einer Grabstitte
umfunktionierten Mine tatsdchlich um diejenigen Konig Salomos han-
delt. Denn anders als GroB-Simbabwe enthdlt Haggards phantastische
Ruinenlandschaft gleich mehrere empirische Nachweise dafiir, dass die
alten Bauwerke mit Salomo in Verbindung stehen. Neben einigen Truhen
voller Diamanten finden sich hier Goldstiicke mit hebréischer Prigung
sowie grole Mengen von Elfenbein, die Quatermain sogleich mit Salo-
mos Elfenbeinthron in Zusammenhang bringt (vgl. 1. Konige 10, 18-20).
Und, als wiirden diese Indizien nicht schon ausreichen, wird dariiber hin-
aus durch einheimische oral history verbiirgt, dass einst Weile im Land
anwesend waren und dass sie allein fiir die Bauwerke verantwortlich
sind. Nach der Ankunft der Protagonisten erkliart die uralte »witch
doctress« (ebd., 149) Gagool in einer lingeren Rede vor dem Ko6nig und
dem versammelten Volk der Kukuanas:

17 Der gelehrte Sir Henry bemerkt hierzu: »[...] there may be something in
that; Ashtoreth of the Hebrews was the Astarte of the Phcenicians, who
were the great traders of Solomon’s time. [...] Perhaps these colossi were
designed by some Pheenician official who managed the mines. Who can
say?« (Haggard 1989: 259)

141

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»mI am old! I am old! [...] Your fathers knew me, and their fathers knew me,
and their fathers’ fathers. I have seen the white man [...]. [...] Who made the
great road, tell me? Who wrote in pictures on the rocks, tell me? Who reared up
the three silent ones yonder, who gaze across the pit, tell me?< (And she pointed
towards the three precipitous mountains we had noticed on the previous night.)
»Ye know not, but I know. It was a white people who were before ye are.<«
(Ebd., 148f.)

Indem er die reale Ruinenlandschaft Siidafrikas um diese entscheidenden
Details und Informationen ergédnzt in Szene setzt, stiitzt Haggard den von
Karl Mauch wiederbelebten Mythos. Sein Roman liefert die empirischen
Beweise, nach denen die Afrikaforscher in den Ruinen von Simbabwe
vergeblich suchten, und er kompensiert das Fehlen einer afrikanischen
Geschichtsschreibung durch die miindliche Erzéhlung einer quasi un-
sterblichen Afrikanerin. Auf diese Weise wird jeder Zweifel ausgerdumt.
Man kann sagen: Haggard beweist die Wahrheit des Mythos innerhalb
einer Fiktion. Der zeitgendssische, europdische Kolonialismus erscheint
so als die bloe Fortsetzung einer weit zuriickreichenden Abfolge von
Kolonialherrschaften in Siidafrika, die von den schwarzen Eingeborenen
nur voriibergehend unterbrochen worden ist.

IV.2.2 Wie die WeiBen zu Schwarzen wurden

In dem ein Jahr nach Erscheinen von King Solomon’s Mines verfassten,
nicht minder erfolgreichen Afrika-Roman She (1887) hat Rider Haggard
diese historische Abfolge sogar noch um ein weiteres Glied ergénzt.
Beim Anblick von (wiederum fiktiven) Steinbauten in einer sonst >wil-
den< Gegend des stidlichen Afrika bemerkt einer der Protagonisten hier:
»perhaps the people were not always savage« (Haggard 1991: 62), wo-
rauthin Haggard das Bild eines urspriinglich — zumindest »mehr oder
weniger« — zivilisierten Schwarzafrika noch einmal aufgreift. Die Er-
wihnung von Kolonien und Handelsstationen weist die von ihm genann-
ten alten Zivilisationen dabei abermals sehr deutlich als imaginédre Vor-
laufer des modernen, européischen Kolonialismus aus:

»A country like Africa [...] is sure to be full of the relics of long dead and for-
gotten civilisations. Nobody knows the age of the Egyptian civilisation, and
very likely it had offshoots. Then there were the Babylonians and the Phceni-
cians, and the Persians and all manner of people, all more or less civilised, to
say nothing of the Jews [...]. It is possible that they, or any one of them, may
have had colonies or trading stations about here.« (Ebd., 62f.)

142

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

In She geht Haggard noch weiter in der fiktiven Kulturgeschichte des
Landes zuriick, bis zu dem von ihm erfundenen Volk der »Kor«. Dieses
Volk, erklart er, »was an old people before the Egyptians were« (ebd.,
178). Die heute in dem Land ansdssigen Schwarzen — die nicht etwa in
den prichtigen Ruinenstédten, sondern in den ehemaligen Grabhallen der
Kor hausen — erscheinen so erst recht als die spéteren, ja uneigentlichen
Bewohner. Sie stellen dar, was ein Tempelpriester der Kor kurz vor dem
Untergang der Zivilisation seinem Land vorausgesagt hatte: den Barba-
ren, der danach kam — »the barbarian who comes after« (ebd., 179).

Soweit folgt der Roman der Chronologie seines Vorgingers. Ein
wichtiger Unterschied ergibt sich jedoch daraus, wie Haggard den besag-
ten Ubergang von Zivilisation zu Barbarei erklirt. Er entwirft dazu ein
anderes historisches Szenario. Hatte er in King Solomon’s Mines auf eine
schwarze Invasion hingedeutet, die der phonizischen Kolonialherrschaft
ein jdhes Ende bereitet habe, so beschreibt er den Niedergang der alten
Zivilisation nun als eine kontinuierliche Degeneration. Die Ursache sucht
er dabei wiederum bei den Eingeborenen. Eingeleitet, so lesen wir, wur-
de der Untergang Kors durch eine verheerende Seuche, der ein Grofteil
der Bevélkerung zum Opfer fiel. Was mit den wenigen Uberlebenden ge-
schah, schildert die heutige, arabisch sprechende Konigin She-who-must-
be-obeyed wie folgt:

»Some few remained in the other cities, for their cities were many. But the bar-
barians from the south, or perchance my people, the Arabs, came down upon
them, and took their women to wife, and the race of the Amahagger that is now
is a bastard brood of the mighty sons of Kor, and behold it dwelleth in the
tombs with its fathers’ bones.« (Ebd., 181)

Dass es sich bei den heutigen Einwohnern um eine »Bastardbrut« han-
delt, zeigt Haggard zufolge auch deren Stammesname >Amahagger«.
Dieser Name — eine weitere Erfindung des Autors — setze sich zusammen
aus >amac und >haggers, einem aus dem Zulu stammenden Wort mit der
Bedeutung »Volk< sowie dem arabischen Begriff fiir »Stein«. Allein diese
Begriffszusammensetzung, schreibt Haggard in einer pseudowissen-
schaftlichen Anmerkung, deute schon auf »a curious mingling of races«
(ebd.) hin. Eine Rassenmischung, die durch die Formulierung »the barba-
rians ... came down upon them« als eine Invasion in einem anderen, aus
der Sicht des spdten 19. Jahrhunderts vielleicht noch erschreckenderen
Sinne erscheint.

Noch deutlicher als in King Solomon’s Mines zeigt sich hier ein an-
derer Aspekt von Haggards Ruinenphantastik. Wie oben dargestellt wur-
de, sollen die zerfallenen Steinbauten und unbewohnten Ruinenstidte die
Existenz einer frithen weilen Zivilisation in Schwarzafrika bezeugen; sie

143

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

sind fiktive Beweisstiicke fiir eine historische Antizipation — und Legiti-
mation — des zeitgendssischen Kolonialismus. Dabei kann und will Hag-
gard jedoch nicht dariiber hinwegtiuschen, dass die Ruinen zugleich Zei-
chen der Zerstorung, des Untergangs bzw. der Degeneration sind, dass
sie das Ende der angeblichen weilen Prasenz in Siidafrika markieren.
Und wenn sich mit der englischen Kolonisation Siidafrikas nur Geschich-
te wiederholt, wie Haggards Romane nahelegen, dann stellt sich die Fra-
ge, ob den modernen Kolonisatoren nicht ein &dhnliches Schicksal bevor-
stehen konnte wie ihren historischen Vorlaufern.'® Bereits in King Solo-
mon’s Mines, eindringlicher aber noch in She kommt zum Ausdruck, was
Stephen D. Arata als eine »anxiety of reverse colonization« (Arata 1990)
bezeichnet: die im Fin de siécle vielfach literarisierte Furcht, die kolonia-
le Situation kénne sich umkehren.

»The fear is that what has been represented as the »civilized« world is on the
point of being colonized by »primitive« forces. [...] a terrifying reversal has oc-
curred: the colonizer finds himself in the position of the colonized, the exploiter
becomes exploited, the victimizer victimized.« (Ebd., 623)

Dieser Zusammenhang ldsst sich noch besser verdeutlichen, wenn man
einen dritten Text Haggards hinzuzieht, sein Vorwort zu Alexander
Wilmots Monomotapa, einer wissenschaftlichen Studie zu GroB-Simbab-
we und seiner Geschichte aus dem Jahr 1896. In diesem spdteren Text
bezeichnet Haggard die angeblich phonizischen Erbauer GroB-Sim-
babwes ausdriicklich als »the English of the ancient world« (Haggard
1896: xvii). Seinen hier ausgebreiteten historischen Spekulationen zufol-
ge bewegten die weite Entfernung zur Heimat und die Notwendigkeit,
die einheimischen Sklaven bei der Minenarbeit zu iiberwachen, die Pho-
nizier einst dazu, sich in Sitidafrika anzusiedeln. Er fiigt hinzu: »as is the
case to-day« (ebd., xviii), womit die gegenwértige Situation im englisch
beherrschten Rhodesien angesprochen ist.

Angesichts dieser expliziten historischen Parallelisierung ist bezeich-
nend, dass Haggard zwar von einer kulturellen Abschottung der Phoni-
zier von den »barbarischen« einheimischen Stammen ausgeht — um die
Beibehaltung der eigenen Briuche zu gewihrleisten, sei die Anlage er-
richtet worden —, dass er aber eine rassische Durchmischung zugleich als
Selbstverstindlichkeit voraussetzt. Er schreibt:

18 Diese Tatsache hebt auch Lindy Stiebel hervor. Vgl. den Abschnitt »Africa
as Home to Ancient White Civilisations« in Stiebel 2001: 91-98; hier: 97.
Stiebel moniert zu Recht (ebd., 96), dass Daniel Tangri in seinem kurzen
Aufsatz zu »Popular Fiction and the Zimbabwe Controversy« diesen As-
pekt tibersieht. Vgl. Tongri 1990; hier: 295-297.

144

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

»It was therefore necessary that these adventurers, sojourning in the midst of
barbarous tribes, should build themselves fortresses for their own protection, as
it was natural that in their exile they should follow the rites and customs of their
fathers. Doubtless in time the race became much mixed, for the women of the
community must to a large extent have been supplied from the native peoples
[...]

At what date this Pheenician occupation began, for how many centuries or
generations it endured, and when it closed, no man can say for certain [...]. The
people came, they occupied and built, they passed away, perhaps in some vio-
lent and sudden fashion such as might well have been brought about by a suc-
cessful insurrection of their slaves, or by the overwhelming incursion of Ara-
bian or more savage races.« (Ebd., xviiif.)

Auch in diesem, dem Selbstverstindnis nach wissenschaftlichen Text
stellt Haggard die brisante Frage nach dem Ende der phonizischen Ok-
kupation." Er zieht dafiir zwei alternative historische Szenarien in Erwi-
gung, die beide bereits aus seinen Romanen bekannt sind: einen plotzli-
chen, brutalen Aufstand wie in King Solomon’s Mines, einen langsame-
ren Prozess des allméhlichen Eindringens anderer Rassen wie in She. Bei
aller Abgrenzung und Abschottung, so besagt diese Textstelle, kann dem
rassischen Einfluss (der zugleich ein kultureller Einfluss ist, insofern die
Anwesenheit oder Abwesenheit von »Kultur< ja gerade ein Unterschei-
dungsmerkmal der Rassen ist) kein Einhalt geboten werden. Demzufolge
konnte jede Koloniegriindung, insofern sie unweigerlich den Kontakt mit
anderen Rassen herbeifiihrt, nicht nur ein zivilisatorischer Anfang, son-
dern zugleich der Anfang vom Ende der betreffenden Zivilisation sein.
Haggards despektierliche AuBerungen iiber Rassenmischung und die
daraus hervorgegangene »Bastardbrut« sind Ausdruck einer Abneigung
gegen ethnische Vermischung, die sich auch in verschiedenen anderen
Texten der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts niedergeschlagen hat. Sie
exemplifiziert die allgemeinere Abneigung gegen Hybridisierungspro-
zesse jeglicher Art, wie sie bisher in dieser Arbeit dargestellt worden ist,

19 Als vierter Text kann in diesem Zusammenhang noch Haggards erstmals
1898 erschienener Roman Elissa. The Doom of Zimbabwe angefiihrt wer-
den, der vom Niedergang der (vermeintlich) phonizischen Zivilisation von
Grof3-Simbabwe erzidhlt (Haggard 1900). In seinem Vorwort wiederholt
Haggard hier abermals die These von den zerstorerischen Wirkungen von
Rassenmischung: »[W]hen it [i.e. the ancient city] became weakened by lu-
xury and the mixture of races, hordes of invading savages stamped it out of
existence beneath their blood-stained feet, as, in after ages, they stamped
out the Empire of Monomotapa« (ebd., viii). Kénig Ithobal, der »>Bose-
wicht« des Romans, dessen Stimme das Ende von Grof3-Simbabwe herbei-
fiihren, tragt bezeichnenderweise sowohl »semitische« als auch »negroide«
(ebd., 29; meine Ubers.) Ziige. Vgl. hierzu auch Stiebel 2001: 95.

145

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

uibertrifft sie aber zugleich an Intensitdt. Haggards Romane partizipieren
ebenso wie sein >wissenschaftliches< Vorwort an einem Diskurs, der
Rassenmischung mit Degeneration in einen kausalen Zusammenhang
bringt. Diesen Zusammenhang hatte erstmals der franzdsische Diplomat
Arthur de Gobineau zum Gegenstand einer umfangreichen wissenschaft-
lichen Studie gemacht (wenn er ihn auch keineswegs als erster behaupte-
te). Bevor der hier angedeuteten, auf die Kategorie »Rasse« bezogenen
Form der Einflussangst in King Solomon’s Mines weiter nachgegangen
wird, sollen die Thesen Arthur de Gobineaus — als Teil des diskursiven
Umfelds der Haggardschen Schriften — in ihren Grundziigen dargestellt
werden, wodurch sich das Phanomen genauer konturieren l4sst.

IV.3 Degeneration durch Rassenmischung:
Die Theorie Arthur de Gobineaus

Gobineaus Essai sur ['inégalité des races humaines (1853-55) entwickelt
auf mehr als tausend Seiten die These von den ungleichen zivilisato-
rischen Fahigkeiten der drei prototypischen Menschenrassen — der wei-
Ben, der gelben und der schwarzen — sowie ihrer vielfach miteinander
verbundenen Unterrassen. Er radikalisiert die Aberkennung von Ge-
schichte, wie sie zu Beginn dieses Kapitels am Beispiel Schwarzafrikas
dargestellt wurde, indem er den »arischen« Ursprung aller Zivilisationen
der Weltgeschichte von Asien iiber Europa bis Siidamerika behauptet.”
Die grundlegende Frage von Gobineaus Abhandlung betrifft aber nicht
die Ungleichheit der Rassen, sondern die »chute des civilisations« (Go-
bineau 1983: 141).2!

In diisterem Ton nimmt Gobineau den Kulturpessimismus des Fin de
siécle und des frithen 20. Jahrhunderts vorweg, wenn er in seinen einlei-
tenden Sétzen erklért, der Niedergang von Zivilisationen, das »auffal-
lendste und zugleich obskurste aller Phanomene der Geschichte« (ebd.;
meine Ubers.) stehe allen Kulturen — und das heiBit auch der eigenen, eu-
ropiischen — bevor.”> Mehr noch, wie aus Gobineaus folgender Argu-

20 Vgl. Gobineau 1983: Buch I, Kap. X VI, insbesondere 347-348, wo die Zi-
vilisationen arischen Ursprungs — bzw. mit arischer Beteiligung — aufge-
zahlt werden. Den historischen Nachweis dieser These versucht Gobineau
in den anschlieBenden fiinf Blichern.

21 Vgl. auch die Analyse Robert Youngs: Young 1995: 99-117; hier: 99.

22 Gobineau schreibt: »[A]lle menschlichen Gesellschaften haben ihren Nie-
dergang und ihren Fall, alle, sage ich, und nicht blo8 diese oder jene« (Go-
bineau 1983: 141f; meine Ubers.). Wenig spiter spricht er auch vom
»Prinzip eines unausweichlichen Todes« oder, kiirzer, »Todesprinzip«
(ebd., 142, 143; meine Ubers.), dem alle Zivilisationen unterlzigen.

146

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

mentation hervorgeht, steht dieser unausweichliche Prozess nicht nur be-
vor, sondern er hat liangst schon begonnen. »[D]ie gierigen Hénde des
Schicksals liegen schon auf uns« (ebd., 1166; meine Ubers.), lauten die
wenig hoffnungsvollen Schlussworte des Buchs. Dementsprechend muss
nach Gobineau neben der Entstehung und dem Fortschritt von Zivilisati-
onen auch die gegenldufige Entwicklung Gegenstand wissenschaftlicher
Analysen sein. Und hier genau hat seine eigene Studie ihren Ausgangs-
punkt.

Gobineau widmet sich zunéchst der Ursachenforschung, der er eine
zweite zentrale Hypothese zugrunde legt. Danach existiert, so unter-
schiedlich die Bedingungen auch gewesen sind, unter denen etwa das as-
syrische, das dgyptische, das griechische und das romische Reich fielen,
»wenn auch nur latent« (ebd., 142; meine Ubers.), ein allgemeiner
Grund, der fiir jeden Zivilisationsverfall verantwortlich ist. Gobineau dis-
tanziert sich von der These des Zivilisationensterbens durch Dekadenz,
dem Topos der »grandeur et décadence des Romains«, wie ihn etwa
Montesquieu vertrat.”> Wihrend der Begriff »Dekadenz¢ die moralische
und politische Dimension in den Vordergrund stellt, begreift Gobineau
den Niedergang von Zivilisationen als einen biologisch-physiologischen
Prozess. Er ersetzt das Konzept der Dekadenz durch das der Entartung
bzw. Degeneration. Er gehorte damit zu den ersten, die das Konzept in
diesem Sinne verwendeten.”* Mit Degeneration — und nur mit Degenera-

23 Vgl. zum Unterschied zwischen beiden Autoren auch Jean Boissels An-
merkung zur entsprechenden Textstelle in Gobineau 1983: 1292-1293
(Anm. 1 zu Seite 163).

24 Die Karriere der Entartungstheorie, die, was die Vielfalt der wissenschaftli-
chen Publikationen aus unterschiedlichen Landern und Disziplinen betrifft,
ihren eigentlichen Hohepunkt in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts
hatte, erst im deutschen Nationalsozialismus jedoch ihren folgenreichen
Schlusspunkt erreichte, hat Daniel Pick in seinem Buch Faces of Degenera-
tion zusammengefasst (Pick 1989). Die Gobineau’sche Theorie wird in die-
sem Restimee allerdings génzlich ausgespart. Sie stellt einen alternativen
Strang innerhalb der Traditionslinie dar, die Pick in seiner Arbeit rekons-
truiert. Begriinder der modernen Degenerationstheorie ist flir Pick der fran-
zosische Psychiater Bénédict Augustin Morel, dessen 1857 (also zwei Jahre
nach Gobineaus Essay) erschienener Traité des dégénérescences physiques,
intellectuelles et morales de [’espéce humaine fiir zahlreiche Nachfolge-
werke grundlegend wurde (zu Morel vgl. ebd., 44-50). Ausgangspunkt wa-
ren fiir Morel Studien zum Kretinismus gewesen. Bezeichnet wurde mit
dem Begriff der dégénérescence jedoch nicht nur der Zustand von Indivi-
duen, sondern auch der von Kollektiven, das heifit physische und psychi-
sche genauso wie kulturelle und soziale Entartung. Degeneration, verstan-
den als umweltbedingte, krankhafte und vererbbare Abweichung vom
Normalzustand, als Abnormitit, konnte danach nicht nur einzelne Men-
schen, sondern ganze Familien, Klassen, ja Gesellschaften treffen. Daniel
Pick weist auf eine Spannung innerhalb der Degenerationstheorien des 19.

147

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

tion — glaubt Gobineau, das Phanomen des Zivilisationensterbens erkla-
ren zu kénnen: »[D]ie Volker sterben, weil sie degeneriert sind und nicht
aus einem anderen Grund« (ebd., 162; meine Ubers.). Der Begriff Dege-
neration erhilt an dieser Stelle einen an das Konzept der Rasse gekoppel-
ten Sinn:

»lch denke [...], dass das Wort degeneriert, bezieht es sich auf ein Volk, bedeu-
ten muss und bedeutet, dass dieses Volk nicht mehr den inneren Wert hat, den
es einst besal}, weil es nicht mehr dasselbe Blut in seinen Adern hat, dessen
Wert eine Aufeinanderfolge von Vermischungen nach und nach verdndert hat;
anders gesagt, dass es nicht die Rasse seiner Griinder erhalten hat; schlief8lich,
dass der Mensch der Dekadenz, derjenige, den wir den degenerierten Menschen
nennen, unter ethnischen Gesichtspunkten betrachtet, ein anderes Produkt ist
als der Held der groen Epochen. Er besitzt vielleicht noch etwas von dessen
Essenz, doch je mehr er degeneriert, desto mehr vermindert sich dieses Etwas.
Die heterogenen Elemente, die nunmehr in ihm tiberwiegen, stellen eine ganz
neue Nationalitét her, die in ihrer Neuheit sehr ungliickselig ist. Er ist mit den-
jenigen, die er nach wie vor seine Viter nennt, nur noch entfernt verwandt. Er
wird sicher sterben, und seine Zivilisation mit ihm, an dem Tag, an dem das ur-
spriingliche ethnische Element so unterteilt und tiberschwemmt von Beitrdgen
der fremden Rassen ist, dass die ihm eigentiimliche Kraft keine ausreichende
Wirkung mehr entfaltet. Sie wird, ohne Zweifel, nicht voll und ganz ver-
schwinden, doch sie wird in der Praxis derartig bekdmpft werden und derartig
geschwicht sein, dass ihre Kraft immer weniger spiirbar werden wird. In die-

Jahrhunderts hin: Sie schreiben Entartung einerseits den Anderen zu — und
zwar anderen, »niederen< Rassen ebenso wie dem Anderen innerhalb der ei-
genen Gesellschaft (Kretins, Delinquenten, Anarchisten, Arbeitern etc.) —,
definieren sie andererseits aber auch als mogliches Schicksal der Mensch-
heit im Allgemeinen (vgl. ebd., 42f.). Letzteres Verstindnis von Degenera-
tion gewann im Zuge der Darwin’schen Evolutionstheorie an Bedeutung,
als Autoren wie der englische Psychiater Henry Maudsley Degeneration
nicht langer als einfache Abweichung — gleichsam einen toten Zweig des
menschlichen Stammbaums —, sondern als eine universale Entwicklung de-
finierten, die parallel mit und in Konkurrenz zum evolutiondren Aufstieg
vonstatten ging — ein gemeinsames Ziel der gesamten Menschheit (zu
Maudsley vgl. ebd., 203-216). Interessanterweise antizipiert Gobineau in
vielerlei Hinsicht diese spitere Version der Degenerationstheorie. Es wire
jedoch anachronistisch, ihn durch die Brille der evolutionsbiologischen
Auffassungen von Degeneration des Fin de si¢cle zu lesen, die im néchsten
Kapitel im Kontext mit Joseph Conrads Heart of Darkness noch ausfiihrli-
cher vorgestellt werden sollen (vgl. Abschnitt V.4.1 dieser Arbeit). Gobi-
neau entwickelt, im selben kulturhistorischen Kontext, aber mit einem al-
ternativen Ansatz, eine Theorie, die sich von der Morels und seiner Nach-
folger deutlich unterscheidet.

148

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53. A



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

sem Augenblick kann die Degeneration als vollkommen betrachtet werden, und
alle ihre Wirkungen treten in Erscheinung.« (Ebd., 162f.; meine Ubers.)

Nachdem Gobineau eingangs die Unausweichlichkeit des Zivilisationen-
sterbens behauptet und ihn die Frage nach den Ursachen fiir dieses Pha-
nomen zur Degeneration als einzigem Grund gefiihrt hat, erklért er nun
wiederum die Degeneration als eine Folge von Rassenmischung. Dege-
neration ist demzufolge gleichzusetzen mit rassischer »Unreinheit< und
Heterogenitit. Ein Volk entartet, wenn sich die Qualitdt seines Blutes,
seine ethnische »Reinheit< unter Einwirkung fremder Rassen @ndert. Die
rassische Entfremdung von den Vorfahren durch Verbindung mit frem-
den Elementen fiihrt unweigerlich zum Niedergang der urspriinglichen
Zivilisation.

Gobineau formuliert seine These von der Degeneration durch Ras-
senmischung in der oben wiedergegebenen Passage als universales Ge-
setz. Diese Formulierung wird allerdings schon in den néchsten Absétzen
entscheidend relativiert. Hier geht Gobineau zu dem Thema iiber, das ihn
dann fiir den Rest seines Essays hauptsichlich beschiftigt: die Ungleich-
heit der Rassen. Gobineaus Interesse ist ein geschichtstheoretisches; Ras-
se erscheint ihm als »the determining motor of history« (Young 1995:
99). Nicht alle menschlichen Gesellschaften seien gleichermaflen in der
Lage, sich iiber das erste Entwicklungsstadium, die »organisation parcel-
laire«, zu erheben, das heifdit sich Gesetze zu geben und zu beginnen, »in
der Welt eine Rolle zu spielen« (Gobineau 1983: 164; meine Ubers.).
Dieser erste Entwicklungsschritt, der unweigerlich zu Kontakt mit ande-
ren »Familien« fithre, die man sich in kriegerischer oder friedlicher Aus-
einandersetzung »einverleibe«, sei aber fiir jeden Stamm unbedingt not-
wendig, wolle er eines Tages den »Zustand einer Nation« (ebd.; meine
Ubers.) erreichen. Hier also definiert Gobineau, in scheinbarem Wider-
spruch zu seiner eigenen Theorie, die Vermischung mit anderen Stim-
men als essentielle Notwendigkeit, um die erste Sprosse der »échelle ci-
vilisatrice« zu erlangen; Rassenmischung erscheint als das sine qua non
des Zivilisationsprozesses. So sollen sich diejenigen Stimme, welche bis
heute nicht tiber ihren primitiven Urzustand hinausgekommen seien — zu
ihnen zihlt Gobineau, wenig iiberraschend, »den grofiten Teil der afrika-
nischen Neger« — gerade dadurch auszeichnen, dass sie als isolierte Ein-
heiten und in »vollkommener Unabhingigkeit« (ebd.; meine Ubers.)
voneinander leben. Wenn dieser Teil der Menschheit von »Unvermogen
befallen« ist, sich jemals zu zivilisieren, dann »weil er unfihig ist, die na-
tiirlichen Abneigungen zu {iberwinden, die der Mensch wie die Tiere ge-
gen Kreuzungen empfindet« (ebd., 165; meine Ubers.).

Wiederum macht Gobineau eine scheinbar universale Aussage, die er
dann sogleich relativiert. Der These, »dass die Menschheit in allen ihren

149

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Zweigen einen heimlichen Widerwillen gegen Kreuzungen empfindet«
(ebd., 167; meine Ubers.), stellt er die Aussage gegeniiber, dass dieser
Widerwille nicht bei allen Menschen gleichermaflen ausgeprégt sei. Die
Menschheit lieBe sich in zwei Gruppen unterteilen. Fiir die eine sei der
Widerwille uniiberwindbar. Die andere konne sich seiner zwar nicht
génzlich entledigen (er bleibe in Spuren immer erhalten), sie schiittele
ihn aber doch weitgehend ab. Dieser letztere Teil der Menschheit stelle
all das dar, »was in unserer Gattung zivilisierbar ist« (ebd.; meine
Ubers.). Gobineau modifiziert hier seine These vom allgemeinmenschli-
chen Widerwillen gegen Kreuzungen entscheidend, indem er von zwei
elementaren Gesetzen spricht, denen die Menschenrassen zu unterschied-
lichen Graden unterworfen seien: dem Gesetz der AbstoBung (répulsion)
und dem der Anziehung (attraction). Dem Widerwillen steht demzufolge
eine positive Gegenkraft gegentiber. Dort, wo das Gesetz der AbstoBung
regiert, bleiben die Volker in ihrem elementaren Stammesleben gefan-
gen; nur diejenigen, die die AbstoBung iiberwinden kénnen, sind iiber-
haupt zu Entwicklung fahig (vgl. ebd.).

Spitestens an dieser Stelle wird deutlich, dass der oben skizzierte
Ablauf der Degeneration durch Rassenmischung eben nicht fiir die ge-
samte, sondern nur fiir einen Teil der Menschheit gilt — ndmlich den wei-
Ben:

»[...] it is the white races who are inclined to be sexually attracted towards the
other races which is why they mix with them; the yellow and brown races by
contrast have a stronger tendency to repulsion — which is why they have tended
to remain comparatively unmixed. It is thus the power of attraction felt by the
whites for the yellow and brown races that produces those people who raise
themselves to the level of civilization.« (Young 1995: 107f.)

Schon in Rousseaus einhundert Jahre fritherem Discours sur [’origine et
les fondements de 1’'inégalité parmi les hommes war ja in einer Fullnote
zu lesen, die »yWilden< empfanden eine »invincible répugnance« dagegen,
»unsere Sitten zu {ibernehmen und nach unserer Art zu leben« (Rousseau
1964: 220, Anm. 16; meine Ubers), wihrend sich die Europier ihrerseits
stark von der fremden Lebensweise angezogen fiihlten.” Es besteht eine
Parallele zwischen beiden Autoren, was die jeweilige Gegentiberstellung
von Anziehung (auf der Seite der »Zivilisierten< bzw. der weiflen Rasse)
und Abneigung (auf der Seite der yWilden< bzw. der >niederen< Rassen)
betrifft. Uniibersehbar sind jedoch auch die Unterschiede, die in Hinblick
auf eine Geschichte der europdischen Grenzkonstruktionen aufschluss-
reich sind. Erstens ist zu konstatieren, dass es Rousseau allein um kultu-

25 Vgl. die Einleitung und Abschnitt I11.2.3 dieser Arbeit.

150

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

relle Unterschiede geht; die Kategorie der Rasse spielt bei ihm keine
Rolle. Zweitens ist es Rousseau zufolge gerade die Abwesenheit von
»Zivilisation«, die Européder anzieht. Dagegen unterstellt Gobineau der
weillen Rasse eine Art sexualisierten Zivilisierungseifer. Dort wo laut
Rousseau Zivilisationsfliichtige das »Wilde< um seiner selbst willen auf-
suchen, wird nach Gobineau das Ziel verfolgt, mittels rassischer Vermi-
schung eben diese »Wildheit« zu beseitigen. Zwischen den Modellen be-
steht eine strukturelle Analogie: Beide Autoren beschreiben den Weg
von der »Wildheit< in die »Zivilisation<. Wihrend Rousseau jedoch be-
hauptet, der Zivilisationsprozess fithre — als Entfernung vom Zustand der
»Wildheit« — zum »Verfall [décrépitude]« (ebd., 171) der Menschheit und
nicht zu ihrem Fortschritt, ergibt sich bei Gobineau ein genau umgekehr-
tes Bild. In seinen Augen fiihrt die Vermischung mit »niederen< Rassen —
als Anndherung an den Zustand der »Wildheit< — auf sicherem Weg in die
»Entartung [dégénération]«. Bei Gobineau dndert sich die Bewertung des
yprimitiven< Zustandes, wie man ihn in anderen, >niederen< Rassen ver-
korpert sah. Das Andere der Zivilisation erscheint bei ihm nicht mehr als
die aufgrund von kulturellen Unterschieden definierte, moralisch bessere
Alternative zur modernen europdischen Zivilgesellschaft, sondern als das
amoralische »Wilde<, von dem die weille Rasse (noch) durch evolutioni-
ren Fortschritt getrennt ist.

Gobineaus Theorie wurde hier recht ausfiihrlich referiert, weil sie die
Komplexitdt dessen zeigt, was man, analog zum Begriff des »Unwillens
zur Akkulturationg, als »Unwillen zur Rassenmischung< bezeichnen kann.
Das Andere wird nicht einfach als abstolend beschrieben, sondern es
wird im Gegenteil das Begehren der weillen Rasse fiir dieses Andere be-
tont. In diesem (einseitigen) Begehren ist laut Gobineau die entscheiden-
de Schwiche der an sich stirkeren, iiberlegenen weiflen Rasse zu sehen,
die immer neue Kreuzungen eingegangen ist und weiter eingeht, bis sie
eines Tages ganz von der Bildfliche verschwunden sein wird. Die Ras-
senmischung, die »niedere« Rassen auf eine héhere Stufe der zivilisatori-
schen Stufenleiter erhebt, zieht die »hoherenc, sprich weilen herunter. Thr
zivilisatorischer Eroberungs- und Paarungstrieb treibt die weille Rasse
unweigerlich ins Verderben.*®

26 Young resiimiert diesen Gedanken wie folgt: »Civilization [...] contains its
own tragic flaw, because the Aryan races are impelled by a civilizing
instinct to mix their blood with the very races that will bring about their
downfall« (Young 1995: 108). Die Folgen dessen hat laut Gobineau nicht
nur der weille Teil der Menschheit zu tragen. Denn obgleich die »Mischun-
gen, innerhalb gewisser Grenzen, fiir die Masse der Menschheit von Vor-
teil« seien, konne dies nicht den Nachteil aufwiegen, dass die Menschheit
in ihrer Gesamtheit langfristig durch immer weitere Kreuzungen »ernied-
rigt« wiirde, indem sie ihre »edlen Elemente« verlore (Gobineau 1983: 344;

151

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

In seiner Radikalitdt und in seinem Pessimismus ist Gobineaus Mo-
numentalwerk ohne Zweifel singuldr. Mit dem grundlegenden Gedanken
eines Kulturverfalls als Folge von Rassenmischung steht es jedoch kei-
nesfalls allein. Noch bei einem ansonsten mit Gobineau so unvergleichli-
chen Autor wie dem Anthropologen Edward B. Tylor wird die »Vermi-
schung mit einer niederen Rasse« (Tylor 1946: I, 15; meine Ubers.) im
spaten 19. Jahrhundert als eine mogliche Ursache fiir den »loss of civili-
zation« genannt. Und nicht zufillig wird als Beispiel ein Fall aus dem
zeitgendssischen Kolonialismus angefiihrt:

»Such degeneration is to be seen among the descendants of Portuguese in the
East Indies, who have intermarried with the natives and fallen out of the march
of civilization, so that newly-arrived Europeans go to look at them lounging
about their mean hovels in the midst of luxuriant fruits and flowers, as if they
had been set there to teach by example how man falls in culture where the need
of effort is wanting.« (Ebd.)

Im Folgenden mdochte ich vor diesem theoretischen Hintergrund zu Hag-
gards Roman zuriickkehren. Nachdem bereits nachgewiesen werden
konnte, dass Haggards Texte an den Theorien iiber Degeneration durch
Rassenmischung partizipieren, soll im abschlieBenden Teil dieses Kapi-
tels die Brisanz dieser Thematik in King Solomon’s Mines verdeutlicht
werden. Zu zeigen wird sein, dass das von Gobineau behauptete Begeh-
ren der weillen Rasse, sich mit anderen, >niederen< Rassen zu kreuzen,
sich in Haggards Roman nicht nur innerhalb der eingeschobenen Exkurse
zum Hintergrund der zerfallenen Bauwerke widerspiegelt (das heifit in
der vermuteten Vermischung der weilen Erbauer mit einheimischen
Rassen), sondern auch auf der Ebene des plot.

meine Ubers.). Gobineau entwirft hier ein Szenario, wonach die Menschheit
durch immer weitere Kreuzungen nach und nach alle rassischen Differen-
zen abbaut und damit zugleich den Motor der Geschichte ausschaltet. In ei-
ner Art rassischen Entropie, in der es keinerlei Gefélle mehr zwischen >ho-
hereng, zivilisierten und >niederens, unzivilisierten Rassen gibt, da alle der-
selben undifferenzierten Masse zugehoren, wird sich die Menschheit dem-
nach letzten Endes selbst ausloschen. Der von Gobineau skizzierte Weg der
Degeneration durch Rassenmischung ist der zum Ende der Menschheit:
»Ainsi, du méme pas que ’humanité se dégrade, elle s’efface« (ebd., 1165).

152

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

IV.4 »Can the sun mate with the darkness?«
Das Tabu der Rassenmischung in
King Solomon’s Mines

IV.4.1 Die Penetration Afrikas

Die Suche nach Sir Henrys Bruder beginnt fiir die Helden von King So-
lomon’s Mines mit einem beschwerlichen Marsch durch eine Wiiste, bei
dem sie fast ihr Leben lassen. Der Tod durch Verdursten scheint fiir die
Englander und ihre afrikanischen Begleiter unausweichlich, als vor den
Augen der Protagonisten plotzlich zwei Berggipfel aufragen. Quatermain
unterbricht an dieser Stelle seinen dramatischen Bericht fiir eine unver-
hiltnismaBig lange Landschaftsbeschreibung:

»Just at that moment the sun came up gloriously, and revealed so grand a sight
to our astonished eyes that for a moment or two we even forgot our thirst.

For there, not more than forty or fifty miles from us, glittering like silver in
the early rays of the morning sun, were Sheba’s breasts [...]. Now that I, sitting
here, attempt to describe the extraordinary grandeur and beauty of that sight
language seems to fail me. I am impotent even before its memory. There,
straight before us, were two enormous mountains, the like of which are not, I
believe, to be seen in Africa, if, indeed, there are any other such in the world,
measuring each at least fifteen thousand feet in height, standing not more than a
dozen miles apart, connected by a precipitous cliff of rock, and towering up in
awful white solemnity straight into the sky. These mountains standing thus, like
the pillars of a gigantic gateway, are shaped exactly like a woman’s breasts.
Their bases swelled gently up from the plain, looking, at that distance, perfectly
round and smooth; and on the top of each was a vast round hillock covered with
snow, exactly corresponding to the nipple on the female breast. [...]

To describe the grandeur of the whole view is beyond my powers. There
was something so inexpressibly solemn and overpowering about those huge
volcanoes — for doubtless they are extinct volcanoes — that it fairly took our
breath away. For awhile the morning lights played upon the snow and the
brown and swelling masses beneath, and then, as though to veil the majestic
sight from our curious eyes, strange mists and clouds gathered and increased
around them, till presently we could only trace their pure and gigantic outline
swelling ghostlike through the fleecy envelope. Indeed, as we afterwards dis-
covered, they were normally wrapped in this curious gauzy mist, which doubt-
less accounted for one not having made them out more clearly before.

Scarcely had the mountains vanished into cloud-clad privacy before our
thirst — literally a burning question — reasserted itself.« (Ebd., 85f.)

153

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Auf den ersten Blick zitiert Haggard mit dieser Textpassage lediglich
romantische Bergbeschreibungen, genauer: den Topos von der sublimen
Natur, die in ihrer iiberwiltigenden Grofe und Schonheit einer Ver-
sprachlichung widerstrebt. Der Diskurs des Sublimen und der daran ge-
koppelte Unsagbarkeitstopos werden bei Haggard aber noch durch einen
weiteren Topos iiberlagert: dem der anthropomorphisierten Landschaft,
die in ihrer Topographie der weiblichen Anatomie entspricht. Dement-
sprechend gleicht die von Quatermain beschriebene Szenerie nicht nur
einem »prachtigen Schauspiel« (Forster 1983: 157), wie es in einer ver-
gleichbaren Passage von Georg Forsters Reise um die Welt heiBt,”” son-
dern geradezu einem Striptease: Die Bergbusen werden nur fiir einen
Augenblick entblot und von Licht umspielt, bevor Wolken sie wieder
dem Blick entziehen. Joseph Bristow schreibt zu dieser Textstelle:

»[...] here is a late nineteenth-century example of a longstanding tradition asso-
ciating femininity with unconquered territory. The point is, as in modern por-
nography, the exceptionally detailed description of this landscape exploits
synecdoche. Sheba’s body is ritually taken to pieces. The feminine inferiority
of Africa is laid out, part by part, for the inspection of this type of male gaze.
Appropriately enough, she is lying on her back. To sum up: this representation
of Sheba’s breasts bears out a consistent piece of logic: as Europe is to Africa
so is man to woman.« (Bristow 1991: 133)*

Unter dem Stichwort »porno-tropics« diskutiert auch Anne McClintock
diese Passage, in der sie ein Beispiel fiir eine weit zuriickreichende »tra-
dition of male travel as an erotics of ravishment« (McClintock 1995: 22)
erkennt.”” Es ist allerdings nicht ganz unproblematisch, die hier zitierte
Textstelle lediglich als ein austauschbares Beispiel fur eine alte, ver-
meintlich immergleiche Tradition zu beschreiben. Wie Sabine Schiilting
gezeigt hat, erfuhr der Topos vom »weiblichen Korper-Raum« némlich
schon zwischen dem spéten 15. und dem 17. Jahrhundert einen entschei-

27 Forster charakterisiert mit diesen Worten den Blick auf die Dusky Bay in
Neuseeland, den er im Absatz davor wie folgt beschreibt: »Als wir uns um-
und dem Wasserfall den Riicken zuwandten, sahen wir die weite Bay, mit
kleinen hochbewachsnen waldichten Inseln besiet, unter uns, und iiber sel-
bige hinaus, an der einen Seite das feste Land, dessen hohe, mit Schnee be-
deckte Berge bis in die Wolken reichten; an der andern aber, begrinzte der
unabsehlich weite Ocean die Aussicht. Dieser Prospect ist so bewunderns-
wiirdig groB3, dal es der Sprache an Ausdriicken fehlt, die Méjestdt und
Schonheit desselben, der Natur gemél} zu beschreiben.« (Forster 1983: 156)

28 Vgl. dazu auch den Abschnitt »Africa as Sexualised Bodyscape« in Stiebel
2001: 80-91; hier: 82ff.

29 Als fruhere Beispiele fiir dieselbe Tradition nennt McClintock nicht nur
Kolumbus, sondern auch Ptoloméus (2. Jh.). Vgl. McClintock 1995: 21-24.

154

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

denden Bedeutungswandel (vgl. Schiilting 1997: 46-77). Die erste Spiel-
art des Topos, die Schiilting namentlich anhand von Walter Raleghs Dis-
coverie of the large, rich and bewtiful Empyre of Guiana (1596) illust-
riert, ldsst das fremde Land — unter Ausblendung der dort einheimischen
Indianer — als unberiihrten Frauenkorper erscheinen, um seine koloniale
Inbesitznahme als Recht des Zuerstdagewesenen zu legitimieren. Nicht
immer aber steht der Aspekt des Einnehmens und der Eroberung im Vor-
dergrund, wenn unbekanntes Land als Frauenkorper allegorisiert wird.
Entsprechende Gegenbeispiele zu Ralegh finden sich in Texten der zwei-
ten Hélfte des 17. Jahrhunderts, etwa bei John Ovington oder Richard
Ligon. Hier erfolgt die »Feminisierung bzw. Sexualisierung des bereisten
Landes« zur »unmittelbare[n] Sinnesbefriedigung der Reisenden« (ebd.,
72). Wie in der oben zitierten Passage aus Haggards Roman wird Land-
schaft »ausschlieBlich in ihrer Wirkung auf die Sinne der Europier«
(ebd., 73) beschrieben — oftmals als ein erotisches, quasi sexuelles Erleb-
nis. Festgehalten werden kann, dass Haggard mit seiner Landschaftsbe-
schreibung deutlich eher an diese zweite Verwendungsweise des Topos
ankniipft, was Bristows Lesart relativiert.*

30 So sehr die afrikanische Natur femininisiert wird, so wenig ist das damit
implizierte Geschlechterverhiltnis auBerdem einfach als Dominanz der
iberlegenen minnlichen Europder zu deuten. Die Passage ldsst vielmehr
auch eine ganz andere Lesart zu: Das liberwiltigte Betrachten der riesigen
Briiste und Quatermains Aussage »I am impotent even before its memory«,
die Bristow als Beleg fiir seine Deutung anfiihrt (vgl. Bristow 1991: 133;
vgl. auch Stiebel 2001: 82f.), kann, im Gegenteil, als Entmachtung interpre-
tiert werden. In ihrer Analyse der Instrumentalisierung von Frauen als
»boundary markers of imperialism« argumentiert Anne McClintock, dass
den weiblichen Grenzmarkierungen eine ambivalente Rolle zukam (vgl.
McClintock 1995: 24-25; hier: 24). Auch Haggards phantastische Landkar-
te beinhaltet fiir McClintock eine »double story of discovery«, die einerseits
von ménnlichen Machtphantasien und imperialistischer Aggression, ande-
rerseits aber auch von Angsten vor Impotenz und Infantilisierung handelt
(vgl. ebd., 26). Ein dhnliches Muster l4sst sich ansatzweise schon in Mel-
villes Roman Typee beobachten, der ja sowohl von Tommos sexuellen Er-
oberungen berichtet als auch von seiner Infantilisierung infolge der Erlah-
mung seines Beins, an deren Ende sich Tommo in den Zustand eines »in-
fant« (Melville 1996: 88) zuriickversetzt sicht und er erklért, seine Situation
habe ihn beinahe »unmanned« (ebd., 232). In dieser Hinsicht scheint
McClintocks Begriff der »boundary confusion« (McClintock 1995: 24)
treffend. Bei der Penetration des femininisierten, fremden Raums werden
nicht nur die kulturellen Grenzzichungen, sondern gleichzeitig auch die
darauf projizierten geschlechtlichen Grenzziehungen unsicher.

155

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

IV.4.2 Die Erotik des Kontakts

Mary Louise Pratt hat in ihrer Analyse von kolonialen Reiseerzahlungen
des spdten 18. und des 19. Jahrhunderts eine Schreibweise identifiziert,
die sie als »sentimental« bzw. »experiental« charakterisiert (vgl. Pratt
1986a: 150-160). Die Landschafts- und Personendarstellungen werden
hier, anders als bei der in dieser Zeit sich ebenfalls etablierenden szienti-
fischen Schreibweise, in der subjektiven Wahrnehmung des Erzdhlers
verankert, nicht in einem >objektiven< wissenschaftlichen Ordnungssys-
tem (vgl. ebd., 138-150).*' Dariiber hinaus — und dies ergénzt das im vo-
rigen Abschnitt Dargestellte — tritt das sehende und erzihlende I/eye sei-
nerseits als Objekt der Blicke der Anderen in Erscheinung; Pratt spricht
von »reciprocal vision« (vgl. Pratt 1992: 81ff.). Im Zentrum stehen die
Momente des Kontakts und der Interaktion. Ein anschauliches Beispiel,
das Pratt in diesem Zusammenhang anfiihrt, stammt aus den Travels in
the Interior Districts of Africa (1799) des Schotten Mungo Park. Park be-
schreibt hier seinen Besuch bei dem »Mohren<-Kénig Ali, der voriiberge-
hend jedes Interesse an seinem Gast verliert, als sich herausstellt, dass
dieser kein Arabisch spricht. Umso interessierter zeigen sich Alis Be-
dienstete:

»The surrounding attendants, and especially the ladies, were abundantly more
inquisitive; they asked a thousand questions, inspected every part of my ap-
parel, searched my pockets, and obliged me to unbutton my waistcoat, and dis-
play the whiteness of my skin; they even counted my toes and fingers, as if they
doubted whether I was in truth a human being.« (Park 1982: 92)

An dieser Stelle schildert sich der Autor Park selbst als Kuriositit, auf
die sich die Augen seines Gegeniibers richten. Er wird seinerseits zum
Objekt des Begehrens, das unter den Blicken und Beriihrungen der afti-
kanischen Frauen Teile seines Korpers entbloft — die Erotisierung erfolgt
(der Darstellung des Autors zufolge) in die umgekehrte Richtung.** Ver-

31 Die so charakterisierte andere Schreibweise bezeichnet Pratt als »informa-
tional«. In threm Buch Imperial Eyes kommt Pratt ausfiihrlich auf diese
Unterscheidung zuriick: Vgl. Pratt 1992: Kap. 3-5.

32 Es ist nicht unbedeutend, in welchem Kontext diese Stelle in Parks Reise-
bericht steht, was aus Pratts Analyse nicht hervorgeht (vgl. Pratt 1986a:
151; Pratt 1992: 81f.). Die Dramatik dieser nur scheinbar komischen Szene
geht dadurch verloren, was den falschen Eindruck relativer Harmonie er-
weckt. Ein etwas anderes Bild ergibt sich bei Kenntnis der Vorgeschichte.
Seine Reise fiithrte Park durch Gebiete verschiedener, teils miteinander ver-
feindeter muslimischer Stammeschefs, von denen er sich jeweils Genehmi-
gungen erbitten musste, ihr Territorium unbeléstigt passieren zu konnen.
Nichtsdestotrotz wurde er zum Opfer unzihliger Raubiiberfille, und es ist

156

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

gleichbare Konstellationen entstehen in Haggards Roman, wenn die Rei-
senden zum Gegenstand der Blicke der Anderen werden.

Die in dieser Hinsicht zentrale Szene spielt sich ab, nachdem die Pro-
tagonisten jenseits der bestaunten Berggipfel auf »Solomon’s Road« ge-
stoBen sind. Hier kommt es zu der ersten spannungsgeladenen Konfron-
tation mit den einheimischen Kukuanas, die Haggard bei aller Dramatik
komisch untermalt. Es handelt sich um die wohl konstruierteste Szene
des Romans (vgl. Haggard 1989: 109ff.): Good, der selbst in der Ein-
samkeit der afrikanischen Wildnis Wert auf seine duflere Erscheinung
legt, steht, nur mit einem Flanellhemd und frisch eingefetteten Stiefeln
bekleidet, am Ufer eines Bachs und rasiert sich, als plotzlich ein Wurfge-
schoss an seinem Kopf vorbeischwirrt, das ihn nur knapp verfehlt. Eine
Gruppe von Kriegern tritt an die Englédnder heran und unterbreitet ihnen,
es sei konigliches Gesetz, alle Fremden, die ihr Land betréiten, zu téten.
Vor lauter Schreck greift Good nach dem oberen Teil seines Gebisses
(ein personlicher Tick), zieht es herunter und lésst es zuriickschnappen —
ein »most fortunate move« (ebd., 113), wie Quatermain anmerkt, denn
die Afrikaner ergreifen daraufhin schreiend die Flucht. Nachdem sie sich
zogernd zuriickgewagt haben, driicken sie ihr grofles Befremden ange-
sichts eines Mannes aus, der bewegliche Zihne, einen bekleideten Kor-
per, aber nackte Beine, ein nur halbseitig behaartes Gesicht (Goods Ra-
sur wurde ja in der Hilfte unterbrochen) sowie ein gldnzendes und ein
durchsichtiges Auge habe (Good hatte fiir die Rasur ein Monokel aufge-
setzt). Quatermain nutzt die Gelegenheit, um die Reisenden als Bewoh-
ner eines anderen Sterns mit iibermenschlichen Fahigkeiten auszugeben,
was er mit der obligatorischen Demonstration seines Gewehrs untermau-
ert. Die Afrikaner reagieren darauf mit infantilem Aberglauben und hul-
digen insbesondere Goods weiflen Beinen: Als dieser nach seinen Klei-

erstaunlich, dass Park, der anfangs nur mit einem einzigen Begleiter und
schlieBlich ganz alleine reiste, von dieser ersten Expedition iiberhaupt le-
bend zuriickgekehrt ist. Die oben zitierte Textstelle beschreibt seine erste
Begegnung mit Ali, der Park festnehmen lie3, nachdem dieser ihn per Bot-
schafter um Erlaubnis gebeten hatte, sein Territorium zu passieren. Als Be-
grindung fiir diese Festnahme wurde Park genannt, Ali wolle den Reisen-
den seiner Gattin Fatima vorfiihren, die schon so viel tiber Christen gehort
habe, dass sie nun begierig sei, selbst einen zu sehen (vgl. Park 1982: 90).
Es folgen mehrere, traumatische Wochen der Gefangenschaft, wihrend de-
nen Park — als lebendes Ausstellungsstiick — einerseits als Christ, anderer-
seits als Weiller, in stdndiger Ungewissheit iiber sein weiteres Schicksal,
verschiedene Demiitigungen iiber sich ergehen lassen muss. Dazu gehort
die wiederholte Zurschaustellung seiner weilen Haut — nicht erst wiahrend
der oben wiedergegebenen Begegnung mit Ali. Dies beschreibt Park (wenn
auch mit Understatement) zumeist als eine Qual, »rather a troublesome le-
vee« (ebd., 93).

157

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

dern greifen will, um seine Hose anzuziehen, besteht Infadoos, der éltes-
te, darauf, auch weiterhin Goods »beautiful white legs« (ebd., 119) be-
trachten zu konnen (eine Formulierung, die Quatermain spiter mehrfach
zitiert). Dabei wird selbstverstindlich tibersehen, dass sich hinter diesem
den Afrikanern angedichteten Fetischismus — spédter im Roman nimmt
eine Kukuana-Frau einen viertdgigen Fulmarsch auf sich, nur um die
weilen Beine Goods betrachten zu kénnen — der Fetischismus des kolo-
nialen Diskurses verbirgt, der die weifle Hautfarbe wieder und wieder als
sichtbares Differenz- und Superiorititsmerkmal des Européers, und hier
insbesondere des weiller als weillen englischen Gentlemans, in den Vor-
dergrund stellt:*> Good, erklirt Quatermain, hat »singularly white skin«
(ebd.).

Von den weiflen Beinen beeindruckt zeigen sich neben dem alten In-
fadoos auch die einheimischen Frauen — oder so wird ihnen zumindest
unterstellt —, als die Engldnder von Kriegern ins Landesinnere eskortiert
werden. Uber den Einzug der weilen Minner schreibt Quatermain:

»All along each side of the wide pathway that pierced the kraal were ranged
hundreds of women, brought out by curiosity to look at us. These women are,
for a native race, exceedingly handsome. They are tall and graceful, and their
figures are wonderfully fine. The hair, though short, is rather curly than woolly,
the features are frequently aquiline, and the lips are not unpleasantly thick as is
the case in most African races. But what struck us most was their exceedingly
quiet dignified air. They were as well-bred in their way as the habituées of a
fashionable drawing-room, and in this respect differ from Zulu women, and
their cousins the Masai who inhabit the district behind Zanzibar. Their curiosity
had brought them out to see us, but they allowed no rude expressions of wonder
or savage criticism to pass their lips as we trudged wearily in front of them. Not
even when old Infadoos with a surreptitious motion of the hand pointed out the
crowning wonder of poor Good’s j>beautiful white legs¢, did they allow the
feeling of intense admiration which evidently mastered their minds to find ex-
pression. They fixed their dark eyes upon their snowy loveliness (Good’s skin
is exceedingly white), and that was all. But this was quite enough for Good,
who is modest by nature.« (Ebd., 129f.)

Ein Vergleich macht die Parallelen zu der oben zitierten Passage aus
Mungo Parks Reisebericht deutlich: Der Ich-Erzéhler (der allerdings
nicht isoliert, sondern in einem kleinen Minnerkollektiv auftritt, fiir das
er in diesem Zusammenhang stets in der Wir-Form spricht) wird zum

33 Fiir eine »sowohl strukturelle wie funktionale Rechtfertigung«, das rassi-
sche Stereotyp als Fetisch im Sinne Sigmund Freuds zu lesen, vgl. Bhabha
1994: 74f. (meine Ubers.).

158

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

Objekt der neugierigen Blicke der Anderen, wobei gleich mehrere hun-
dert weibliche Augenpaare auf ihn schauen. Im Gegensatz zu Park er-
scheinen die europdischen Reisenden in diesem Moment der Exponiert-
heit jedoch selbst nicht uninteressiert, in einer passiven, vor allem reagie-
renden Haltung. Quatermain beschreibt nicht nur das Gesehen-Werden,
sondern auch die Frauen, die betrachten (wihrend sie bei Park gesichts-
los bleiben). Und Quatermains Portrét ist dulerst vielsagend: Den hier
beschriebenen fiktiven Afrikanerinnen fehlen die stereotypen physio-
gnomischen Merkmale, mit denen zeitgendssische Anthropologen die
schwarze Rasse charakterisierten; Haare, Nase und Mund sind in Qua-
termains Wahrnehmung angenehm unafrikanisch. Zudem begegnen die
Frauen den Européern mit salonfihiger Wiirde und Dezenz und erlauben
sich trotz ihrer angeblichen Bewunderung keinerlei Avancen. Derart eu-
ropéisiert — und nobilitiert —, diirfen die Afrikanerinnen den Protagonis-
ten attraktiv erscheinen. Anders als bei den in Herman Melvilles Typee
geschilderten Polynesierinnen bleibt bei Haggards Afrikanerinnen jedoch
die dunkle Hautfarbe, die den Englindern, einem ungeschriebenen Ge-
setz zufolge, bei aller Anziehung eine Annéherung verbietet.

IV.4.3 »White men wed only with white women«:
Miscegenation als Tabu

So reagiert Quatermain ablehnend, als der Kénig — umgeben von »com-
pany after company of Kukuana girls, not overdressed, so far as clothing
went« (ebd., 177) — die Fremden am nichsten Morgen mit dem Angebot
empfingt, sich so viele Frauen auszusuchen, wie sie begehren. Goods
Freude tiber diese Einladung bringt Quatermain sichtlich in Verlegenheit:

»As the prospect did not seem to be without attraction to Good, who was, like
most sailors, of a susceptible nature, I, being elderly and wise, and foreseeing
the endless complications that anything of the sort would involve (for women
bring trouble as surely as the night follows the day), put in a hasty answer —
»Thanks, O king, but we white men wed only with white women like ourselves.
Your maidens are fair, but they are not for us!«« (Ebd., 178)

Quatermains kategorische Erkldarung, Weille heirateten nur unter sich,
wird hier zwar blof} als eine Art Ausflucht préisentiert; sein eigentlicher
Beweggrund, so scheint es, ist die grundsitzliche Uberzeugung, dass die
minnlichen Helden besser unter sich bleiben sollten, um »Komplikatio-
nen« zu vermeiden. Spitere AuBerungen machen aber deutlich, dass
Quatermains Bedenken sehr wohl mit dem von ihm angefithrten Tabu

159

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

der miscegenation zusammenhingen, wie es in Abschnitt 11.3.3 dieser
Arbeit bereits kurz skizziert worden ist. Je mehr sich die Lage zuspitzt,
desto offensichtlicher wird dieser Zusammenhang. Trotz Quatermains of-
fizieller Ablehnung des koniglichen Angebots kommt es nédmlich zu ei-
ner Anndherung zwischen Good und einer einheimischen Frau. Bei ei-
nem Tanzritual wird die schone Foulata als hiibscheste Ténzerin ausge-
wihlt, um den Gottern geopfert zu werden, als sie sich Good zu Fiilen
wirft und, um Hilfe flehend, dessen »beautiful white legs« umklammert.
»All right, my hearty«, erklért dieser darauf (»in nervous Saxon«, wie
Quatermain ironisch anmerkt), »I’1l look after you« (ebd., 183). Foulata
bezeichnet sich fortan als Goods »handmaiden, tritt nach einer monu-
mentalen Schlachtszene aber vor allem als seine Krankenpflegerin in Er-
scheinung, die sich umgekehrt um ihren Beschiitzer kiimmert und nicht
von dessen Seite weicht, bis er von seiner Kriegsverletzung genesen ist.
Die gegenseitige Zuneigung beider Figuren — deren Namen wohl nicht
zufdllig den plumpen Kontrast good/foul ergeben — wird von Quatermain
stets kritisch beurteilt. So streut der Erzdhler einmal die Bemerkung ein:
»I did not like Miss Foulata’s soft glances, for I knew the fatal amorous
propensities of sailors in general, and Good in particular« (ebd., 248f.).
Einen ersten, eindeutigeren Kommentar macht Quatermain, als die Eng-
lander spéter in die Schatzkammer hinabsteigen und Foulata darauf be-
steht, mit ihnen zu kommen:

»Nay, my lord, whither thou goest, there will I go also.<
»The deuce you will!« thought I [i.e. Quatermain] to myself; >that will be rather
awkward if ever we get out of this.«« (Ebd., 261)

Doch wird auch hier nicht ausdriicklich benannt, warum es unangenehm
oder peinlich wire, wenn Foulata tatsachlich fiir immer — und das hieB3e:
auch nach einer Riickkehr nach England — an Goods Seite bliebe. Ohne-
hin kommt es nicht soweit. Am Hohepunkt der Spannungskurve, nach
dem Abstieg in die afrikanische Unterwelt, wird Foulata von der hinter-
hiltigen Gagool erstochen. Der Roman ldsst ihr noch Zeit fiir einige
Sterbeworte, die sie Quatermain fiir Good {ibersetzen lésst:

»Say to my lord [...] that — I love him, and that I am glad to die because I know
that he cannot cumber his life with such as me, for the sun cannot mate with the
darkness, nor the white with the black.

[...] Say that if I live again, mayhap I shall see him in the stars, and that — I
will search them all, though perchance I should there still be black and he
would — still be white.« (Ebd., 281)

160

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. RASSISCHER EINFLUSS: H. RIDER HAGGARD, KING SOLOMON’S MINES

Ohne dass Quatermain dies tun muss, wird hier von Foulata selbst die
Unmoglichkeit der Mischehe beim Namen genannt und, mehr noch, als
universales und uniiberwindliches (Natur-)Gesetz formuliert, das viel-
leicht selbst der Tod nicht aufheben kann. Erst jetzt benennt auch Qua-
termain seine kategorische Ablehnung explizit. Allerdings nicht mit ei-
genen Worten, sondern indem er den Satz Foulatas als rhetorische Frage
zitiert:

»[Good was never] quite the same after Foulata’s death, which seemed to move
him very greatly. I am bound to say that, looking at the thing from the point of
view of an oldish man of the world, I consider her removal[!] was a fortunate
occurrence, since, otherwise, complications would have been sure to ensue. The
poor creature was no ordinary native girl, but a person of great, I had almost
said stately, beauty, and of considerable refinement of mind. But no amount of
beauty or refinement could have made an entanglement between Good and her-
self a desirable occurrence; for, as she herself put it, »Can the sun mate with the
darkness, or the white with the black?«« (Ebd., 300)

Weil es sich hierbei um ein vermeintliches Naturgesetz handelt, muss
Quatermain bis zuletzt keine genaueren Begriindungen fiir seine Vorbe-
halte abgeben. Es ist eben einfach so: So wie sich die Sonne nicht mit
Dunkelheit paaren kann, so konnen sich Weile nicht mit Schwarzen ver-
binden — kdnnen, nicht diirfen. Eine willkiirliche Norm wird damit natu-
ralisiert, was aber nicht tiber eine deutliche Verunsicherung hinwegtiu-
schen kann: Bei Quatermain wird als Frage formuliert, was Foulata selbst
apodiktisch als eine ewige Wahrheit verkiindet. Und diese Frage bleibt
bis zuletzt unbeantwortet. Das Beispiel der Phonizier zeigt allerdings,
dass sich »Weii« und »Schwarz¢ sehr wohl vermischen kénnen. Zumin-
dest auf der Handlungsebene kommt es in Haggards Roman jedoch nicht
dazu. Hier stellt sich einer Verbindung zwischen Good, dem englischen
Gentleman, und Foulata, der schonen Schwarzen, deren »gliickliche Be-
seitigung« in den Weg, wie es vielsagend formuliert wird. Als Deus ex
machina 16st die Hexe Gagool am Ende jenes Problem, welches Quater-
main so beunruhigt: Die begehrenswerte Afrikanerin wird beseitigt, be-
vor ihre Verbindung mit Good »peinliche« Folgen haben kann.

Eine zu weit gehende physische wie emotionale Anndherung zwi-
schen »Schwarz< und »Weill< erscheint Quatermain als unbedingt zu ver-
meidende Entwicklung. Die rdumlich-kulturelle Grenziiberschreitung der
Reisenden soll und darf seiner Ansicht nach nicht mit einer kérperlichen
Transgression einhergehen, die beide Rassen miteinander vermischt. Und
tatsdchlich bleibt das Tabu bis zuletzt ungebrochen: Der Roman schlach-
tet das delikate Thema der rassentibergreifenden Liebe zwar aus, er profi-
tiert vom Reiz des Tabuisierten, der metaphorischen Penetration des afti-

161

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

kanischen Kontinents, der lustvollen Betrachtung von »Sheba’s breasts«
und der Erotik des Kontakts folgt jedoch keine Rassenmischung. Abrupt
wird am Ende die Ordnung wiederhergestellt, die die erotische Annihe-
rung zwischen einem angeblich prototypischen englischen Gentleman
und einer schwarzen Afrikanerin zu storen drohte, wenn Good, wie es
heiflt, aus dieser Geschichte auch fiir immer veréndert hervorgeht. Alles,
scheint es, wurde noch rechtzeitig unterbrochen.

Als die Helden von ihrem ehemaligen Diener und Freund Ignosi ge-
beten werden, im Land zu bleiben, lehnt Quatermain ab: Sie vermissten
ihre Heimat genauso wie Ignosi wéhrend seiner Zeit unter den Weillen
die seinige vermisst habe, was diesen schlieBlich iiberzeugt. Ignosi er-
Kkléart: »[...] that which flies in the air loves not to run along the ground,
the white man loves not to live on the level of the black. Well, ye must
go« (ebd., 305f.). Auch hier wird von einem afrikanischen Protagonisten
als unumstoBliches Naturgesetz dargestellt, was allein in der Kultur — als
Norm — begriindet liegt: So wie Vogel in die Luft gehdren, und nicht auf
den Boden, so wollen WeiBe nicht unter Schwarzen leben.** Ignosi kiin-
digt an, Kukuanaland fortan hermetisch von der weilen Auflenwelt ab-
riegeln zu wollen: »No other white man shall cross the mountains, even
if any man live to come so far« (ebd., 306). Auf diese Weise wird der
fiktive Schutzwall zur Trennung der Rassen, welchen die Protagonisten
bei ihrer beschwerlichen Anreise nur miihsam iiberwinden konnten,
symbolisch verstiarkt und die Grenze so untermauert.

Die Idee eines nach auBen hin abgeschotteten Kukuanaland ist bei
Erscheinen von King Solomon’s Mines allerdings langst ein Anachro-
nismus, und Gleiches gilt fiir die daran gekoppelte Idee eines Neben-
einanders der Rassen und Kulturen, bei dem es nicht zu Vermischungen
kommt. Der Roman versucht hier gewissermaflen ungeschehen zu ma-
chen, was er selbst als notwendige Folge der kolonialen Kulturbegeg-
nung definiert. Parallelisiert man namlich die im Roman fiktionalisierte
historische Gegenwart mit Haggards Mythos von den alten Phoniziern,
so folgt daraus, dass bei aller Abschottung eine Vermischung unaus-
weichlich ist. Die Grenze, die der Roman konstruiert, wird durch ihn
sogleich wieder dekonstruiert.

34 Erst im ndchsten Allan-Quatermain-Roman (A4/lan Quatermain, 1887), in
dem die drei Helden im Inneren Afrikas auf ein weilles Volk treffen, darf
einer der Protagonisten nicht nur eine erotische Bezichung mit einer
Afrikanerin beginnen — der schonen Konigin Nyleptha mit schneeweifler
Haut —, sondern diese auch heiraten, um England fiir immer den Riicken zu
kehren.

162

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN:
JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS (1899)

V.1 »A great gulf fixed?«:
Die Entdeckung der Ahnlichkeit

Zwei Jahre nach Erscheinen von King’s Solomon’s Mines lieB Rider
Haggard seinem Erfolgsroman eine Fortsetzung folgen, die schlicht nach
dem Helden benannt ist: Allan Quatermain. Wie immer hilt sich Hag-
gard in diesem zweiten Teil der spiter noch um weitere Bénde ergénzten
Quatermain-Serie nicht lange mit Préliminarien auf. Eine kurze Einlei-
tung des Erzihlers stellt den Ubergang von der einen Geschichte zur
ndchsten her, indem sie knapp dariiber informiert, was in der Zwischen-
zeit geschehen ist: Quatermain, Curtis und Good sind mit den Diamanten
aus Salomos Schatzkammer nach England zuriickgekehrt. Das komfor-
table Leben in der Zivilisation war der raue Elefantenjager Quatermain
jedoch schon bald wieder leid. Thn zieht es zuriick in die Wildnis. In ei-
nem diisteren Grundton, der den Roman deutlich von seinem Vorginger
unterscheidet, verleiht Quatermain an dieser Stelle seinem Zivilisations-
verdruss Ausdruck und stellt dabei die Grenzziehung zwischen »Wildenc
und »Zivilisierten< explizit in Frage:

»Ah! this civilization, what does it all come to? For forty years and more I lived
among savages, and studied them and their ways; and now for several years |
have lived here in England, and have in my own stupid manner done my best to
learn the ways of children of light; and what have I found? A great gulf fixed?
No, only a very little one, that a plain man’s thought may spring across. [...] It
is a depressing conclusion, but in all essentials the savage and the child of civi-
lization are identical.« (Haggard 1995: 3f.)

Die — von Quatermain verneinte — Frage »A great gulf fixed?« zitiert die
Geschichte vom reichen Mann und dem armen Lazarus aus dem Lukas-
evangelium. Wahrend der reiche Mann in der Holle schmoren muss, er-
blickt er in der Ferne den verstorbenen Lazarus in Abrahams Schof3. Er
fleht Abraham an, Lazarus moge kommen und ihm mit Wasser die Zun-
ge kiihlen, doch dessen Antwort lautet: »[...] zwischen uns und euch [be-

163

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

steht] eine groBe Kluft [a great gulf fixed], dal niemand, der von hier zu
euch hiniiber will, dorthin kommen kann und auch niemand von dort zu
uns hertiber« (Lk 16, 26). So wenig diese Textstelle thematisch mit Hag-
gards Ausfithrungen zur Differenz und Distanz zwischen »Wilden< und
»Zivilisierten< verbunden ist, so vielsagend ist seine Variation des bibli-
schen Bildes von der uniiberwindlichen Kluft. Die imaginative Geogra-
phie vom groBen Graben zwischen Europdern und Nicht-Européern, die
schon in King Solomon’s Mines ins Wanken geriet, wo sie am Ende mit
viel Nachdruck wiederhergestellt werden musste, scheint endgiiltig im
Begriff, sich aufzulosen. Der Graben wird iiberwindbar. Wie Quatermain
weiter ausfiihrt, gibt es namlich keine totale, sondern nur eine partielle
Differenz:

»[...] we divide ourselves into twenty parts, nineteen savage and one civilized,
we must look to the nineteen savage portions of our nature, if we would really
understand ourselves, and not to the twentieth, which, though so insignificant in
reality, is spread all over the other nineteen, making them appear quite different
from what they really are, as the blacking does a boot, or the veneer a table. It is
on the nineteen rough serviceable savage portions that we fall back in emergen-
cies, not on the polished but unsubstantial twentieth.« (Ebd., 5f.)

Von Bedeutung ist hier, dass die Grenze nicht mehr nur als eine kultu-
relle, sondern primér als eine natiirliche gedacht wird, wobei sich diese
zweite Art der Grenzziehung als besonders problematisch erweist. Qua-
termain zufolge ist der zivilisierte Mensch im Wesentlichen wie der Wil-
de, da die menschliche Natur — im Gegensatz zur Kultur — keinem Wan-
del unterzogen ist: »human nature [...] is the one fixed unchangeable
thing« (ebd., 5). Was den zivilisierten Menschen auszeichnet, ist dement-
sprechend allein der zwanzigste Teil seiner natlirlichen Konstitution, der
zudem rein oberflachlich, wenn nicht bloe Zierde ist. Folgerichtig redu-
ziert sich die imagindre Distanz von einem »groflen« auf einen »nur sehr
kleinen« Abstand. Haggard liefert damit nachtréglich eine theoretische
Erklarung fiir ein Phdnomen, das er bereits in King Solomon’s Mines
vorgefiihrt hat. Den kultiviertesten der drei englischen Protagonisten, Sir
Henry, beschreibt Quatermain hier indirekt als eine weifle Entsprechung
des stidafrikanischen Zulus:

»[Sir Henry] was one of the biggest-chested and longest-armed men I ever saw.
[...] I never saw a finer-looking man, and somehow he reminded me of an an-
cient Dane [...]; [...] I remember once seeing a picture of some of those gentry,
who, I take it, were a kind of white Zulus. [...] I thought that if one only let his
hair grow a bit, put one of those chain shirts on to those great shoulders of his,

164

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

and gave him a big battle-axe and a horn mug, he might have sat as a model for
that picture.« (Haggard 1989: 11)

Diese Phantasie Quatermains von einem Axt schwingenden weiflen Zulu
bewahrheitet sich im weiteren Verlauf des Romans in einer monumenta-
len Schlacht, bei der die Englander auf der Seite ihres Freundes Umbopa,
des rechtméfigen Konigs Kukuanalands, gegen das Heer des bosen
Usurpators Twala kdmpfen. Nachdem er mit Genuss den Anblick tapfe-
rer schwarzer Krieger inmitten stetig wachsender Leichenberge beschrie-
ben hat, hebt Quatermain seinen Landsmann Sir Henry als besonders
préachtige Erscheinung hervor:

»There he stood, the great Dane, for he was nothing else, his hands, his axe,
and his armour, all red with blood, and none could live before his stroke. Time
after time I saw it come sweeping down, as some great warrior ventured to give
him battle, and as he struck he shouted, »O-hoy! O-hoy!¢ like his Bersekir fore-
fathers, and the blow went crashing through shield and spear, through head-
dress, hair, and skull, till at last none would of their own will come near the
great white »tagati< (wizard), who killed and failed not.« (Ebd., 226)

In Afrika, so erscheint es in King Solomon’s Mines, kann der Européer
tempordr in den Zustand seiner >wilden< Vorfahren zuriickkehren und
seine archaische Kampfeslust unter den Zulus ausleben, die Haggard fiir
ihre Kriegskultur bewunderte. Vorausgesetzt wird eine Koexistenz zwei-
er Zeitebenen, zwischen denen die englischen Protagonisten beliebig hin-
und herwechseln konnen. Die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen wird
an einer Stelle von Allan Quatermain ausdriicklich thematisiert. In die-
sem Roman kommt es zu einem regelrechten Massaker an 250 schlafen-
den Massai, dessen einziges Ziel es ist, die von den Afrikanern entfiihrte
Tochter eines schottischen Missionars zu befreien. Nach einer blutigen
Schlacht, bei der Sir Henry abermals zahlreiche Schédel spaltet, kehren
die drei Engldnder in die Missionsstation zuriick, wo sie ein Friihstiick
erwartet. Quatermain bemerkt hierzu: »It was curious sitting down there,
drinking tea and eating toast in an ordinary nineteenth-century sort of
way just as though we had not employed the early hours in a regular
primitive hand-to-hand Middle-Ages kind of struggle« (Haggard 1995:
87). Auf dem Dark Continent, wird damit impliziert, findet der Europder
selbst jetzt, im spéten 19. Jahrhundert, noch Zustdnde vor, die denen sei-
ner eigenen dark ages entsprechen. Haggards Romane, die aufgrund ihrer
brutalen Szenen bereits bei Zeitgenossen umstritten waren, nutzen diese
Spielart des evolutionistischen Paradigmas fiir das Phantasma, dass die
englischen Helden, die laut Vorwort ja sowieso zu neunzehn Teilen dem

165

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

»Wilden« entsprechen, in Afrika den zwanzigsten, »zivilisierten< Teil
voriibergehend ablegen konnen.

Obwohl das Abschlachten afrikanischer Kontrahenten in Haggards
Abenteuerromanen ein fast spielerisches Element darstellt — drei Englédn-
der toben sich aus —, hat der scheinbar problemlose Wechsel der Zeitebe-
nen auch etwas Beunruhigendes. Mit der im Vorwort zu Allan Quater-
main zum Ausdruck kommenden Schwerpunktverlagerung von der kul-
turellen auf die »natiirliche« Grenzziehung wird die Selbstabgrenzung Eu-
ropas (bzw. der >Zivilisation«) zusitzlich labil und angreifbar. Was ist Sir
Henry: ein englischer Gentleman, ein alter Déne, ein weiler Zulu, ein
Berserker? Die Antwort des Textes lautet: alles zugleich. Denn die von
Haggard zugrunde gelegte Grenzziechung schafft keine Eindeutigkeit,
sondern verschiedene, gleichzeitige Identititen. Im Gegensatz zum
Grenzgénger der Jahrhundertmitte, der das Andere der Zivilisation auf
einer polynesischen Insel wie ein Museum betreten und es am Ende un-
versehrt wieder verlassen konnte — vorausgesetzt, er wurde nicht tito-
wiert —, tragt der Européer des spéten 19. Jahrhunderts das Andere der
Zivilisation permanent mit und in sich. Er ist paradoxerweise zugleich
wild und zivilisiert. Damit riickt das rdumlich und zeitlich scheinbar so
weit Entfernte in unmittelbare Nihe, die Grenze wird durchlissig. Dies
war, wie ich im vorliegenden, abschlieBenden Kapitel aufzeigen mochte,
ein entscheidender Faktor bei der Herausbildung der spezifischen kultu-
rellen Einflussangst des Fin de siécle.

Im Folgenden wird es um einen Text gehen, der das mit Abstand be-
rithmteste Beispiel fiir die in dieser Arbeit behandelten Phianomene ist:
Joseph Conrads Heart of Darkness.' So umfangreich und uniiberschaubar
die Forschung zu diesem modernen Klassiker mittlerweile geworden ist,
so lohnend ist es, ihn im Hinblick auf die hier analysierte Grenzverlage-
rung noch einmal genauer zu betrachten. Conrads Text zeigt die Natura-
lisierung der Grenze in allen ihren bedrohlichen Konsequenzen, wobei
das kulturelle Grenzgehen eine vollig neue Bedeutung erhalt.

1 Joseph Conrads Text, der in der Forschung abwechselnd als »Erzéhlung«,
»Novelle« und »Kurzroman« bezeichnet wird, erschien — unter dem Titel
»The Heart of Darkness« — erstmals 1899 in den Februar-, Mérz- und April-
ausgaben des Blackwood’s Magazine. Die heute bekannte, leicht tiberarbei-
tete Fassung stammt aus Conrads Erzéhlband Youth: A Narrative; and Two
Other Stories von 1902. Vgl. Robert Hampsons »Note on the Text« in Con-
rad 1995: 3-7; hier: 3.

166

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

V.2 Der Einfluss der Tropen
V.2.1 Heart of Darkness in der Forschung

In einem berithmt gewordenen Vortrag iiber Heart of Darkness erklérte
der nigerianische Autor und Kritiker Chinua Achebe 1975, die Erzahlung
weise Joseph Conrad als einen »bloody racist« aus und verdiene darum
nicht die Anerkennung als groes Kunstwerk.” Mit diesen provokativen
AuBerungen widersprach Achebe gezielt dem damaligen kanonischen
Verstdndnis des Textes bzw. Autors, und dementsprechend grof3 war die
Irritation bei den Conrad-Forschern. Cedric Watts widmete Achebes
Rassismusvorwurf einen eigenen Aufsatz, in dem er unterstrich, wie sehr
Achebe mit seinen Thesen gegen eine etablierte Lesart verstief3:

»Like many other readers, I have long regarded Heart of Darkness as one of the
greatest works of fiction, and have felt that part of its greatness lies in its criti-
cism of racial prejudice. Particularly disconcerting, then, was this attack,
coming from an important and influential black novelist whose work Things
Fall Apart can be regarded as »a Heart of Darkness from the other side<.«
(Watts 1983: 196)

Zweifellos sprach Watts auch fiir andere Leser, wenn er in diesen Worten
seine Beunruhigung tiber Achebes Vortrag artikulierte. Denn bei allen
sonstigen Divergenzen waren sich die Kritiker doch zumindest in einem
Punkt weitgehend einig: Conrads 1899 entstandene Erzdhlung galt als
der Ausnahmefall der spétviktorianischen Kolonialliteratur, als ein Text,
der sich in seiner modernistischen Komplexitit und psychologischen Tie-
fe deutlich von der Masse der Reise- und Abenteuerromane seiner Zeit
abhebe. Und insbesondere an einem Merkmal machte man diesen Unter-
schied fest: Heart of Darkness, so lautete die géingige Auffassung, sei »a
work critical of racist European imperialism«.®> Inmitten des Wettlaufs
um Afrika werfe Conrads Text einen distanzierten, kritischen Blick hin-
ter die Kulissen imperialistischer Selbst- und Fremdinszenierung, wie sie
etwa fiir die populdren Afrika-Abenteuerromane Henry Rider Haggards
oder die Afrika-Reiseberichte Henry M. Stanleys charakteristisch war.

2 Achebes Vortragstext »An Image of Africa: Racism in Conrad’s Heart of
Darkness« erschien zuerst in der Massachusetts Review 18:4 (1977), 782-
794. Fur seine Essaysammlung Hopes and Impediments milderte Achebe
den teils aggressiven Ton der urspriinglichen Fassung ab; unter anderem
wurde »bloody racist« hier durch »thoroughgoing racist« (Achebe 1988: 8)
ersetzt.

3 So fasst Ross C. Murfin (1989: 102) das lange giiltige Verstidndnis des Tex-
tes zusammen.

167

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Heart of Darkness, hatte Edward Garnett, einer der ersten Rezensenten
der Erzdhlung, schon 1902 geschrieben, zeige »a page torn from the life
of the Dark Continent — a page which has been hitherto carefully blurred
and kept away from European eyes« (zit. n. Sherry 1973: 133).

Auf die Publikation von Achebes Vortragstext 1977 folgte dement-
sprechend eine Phase zum Teil heftigen Widerspruchs. Kritiker wie Peter
Nazareth, Hunt Hawkins und am radikalsten der bereits zitierte Cedric
Watts verteidigten das einstmals kanonische Verstdndnis der Erzéhlung
gegen Achebes Rassismusvorwurf. Heart of Darkness, so betonten sie,
sei im Gegenteil »critical of racism« (Hawkins 1982: 163), Achebe und
Conrad befinden sich in Wahrheit also »on the same side« (Watts 1983:
204).* Watts schreckte in diesem Zusammenhang nicht davor zuriick,
Achebe als einen Brudermérder zu bezeichnen, der in Conrad ausgerech-
net einen »Freund« der »Schwarzen« (ebd., 197; meine Ubers.) attackie-
re. Mittlerweile scheint in dieser Debatte jedoch ein Konsens gefunden
zu sein. Die Anti-Imperialismus-These und die Rassismusthese sind in-
zwischen synthetisiert worden zu dem, was als die »Ambivalenzthese«
bezeichnet werden kann. Vorreiter waren hier Terry Eagleton (1976:
135) und vor allem Frances B. Singh, die 1978 unabhingig von Achebe
die Darstellung Afrikas in Heart of Darkness kritisierte. Singh spricht in
ihrem Aufsatz von einem »colonialistic bias« (Singh 1978: 50) im Afri-
kabild des Erzdhlers Marlow, der die grundsitzlich kolonialismuskriti-
sche Tendenz der Erzéhlung unterlaufe. Dementsprechend koénne der
Text beziiglich seiner Haltung zum Kolonialismus allenfalls als ambiva-
lent charakterisiert werden (vgl. ebd., 51). Diese Auffassung ist nun ih-
rerseits kanonisch und wird, unterschiedlich akzentuiert, in allen mir be-
kannten jiingeren Arbeiten zum Thema >Heart of Darkness und Imperia-
lismus< vertreten.” Eine zusammenfassende Formulierung dieser These
findet sich bei Patrick Brantlinger: »Heart of Darkness offers a powerful
critique of at least some manifestations of imperialism and racism as it
simultaneously presents that critique in ways that can be characterized
only as imperialist and racist« (Brantlinger 1988: 257).

4 Peter Nazareth stimmt mit Achebe zwar darin iiberein, »that there is racism
in Marlow« (Nazareth 1982: 177), glaubt in dessen Schilderungen seiner
Afrikaerlebnisse jedoch eine Uberwindung dieses »inherited racist frame-
work« (ebd.) beobachten zu konnen. Conrad stellt in Nazareths Augen ei-
nen »mental liberator« (ebd., 178) dar. Denn Heart of Darkness zeige scho-
nungslos die brutale Ausbeutung der Kolonien auf, die sonst in der Litera-
tur geflissentlich ausgeblendet worden sei — ein Argument, das der oben zi-
tierten Lesart Edward Garnetts entspricht.

5 Verwiesen sei hier nur auf die viel zitierten Analysen Benita Parrys (1983:
20-39), Patrick Brantlingers (1988: 256-274) und Edward Saids (1993: 20-
35). Die bisher letzte umfangreiche Untersuchung zu dieser Problematik
stammt von Peter Edgerly Firchow (2000).

168

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

Wie mir scheint, ist die Heart of Darkness-Forschung, bleibt sie bei
dieser Fragestellung, in Gefahr, in eine argumentative Sackgasse zu gera-
ten. Nachdem lange Zeit unterstellt worden ist, dass sich Conrads Erzih-
lung auf eine Position — Anti-Imperialismus oder Rassismus — reduzieren
lieBe (oder vielmehr, dass sie darauf reduziert werden muiisse), hat die
Diskussion mit der Ambivalenzthese ein wenig iiberraschendes, ja not-
wendiges Ergebnis erreicht. Denn freilich schliefen sich rassistische Be-
schreibungen von Afrikanern und eine kritische Darstellung zumindest
einiger Erscheinungsformen kolonialistischer Ausbeutung keineswegs
aus, zumal nicht in einem literarischen Text, der betontermallen auf den
Anspruch auf Eindeutigkeit verzichtet und stattdessen die Ambivalenz
zelebriert. So gesehen kann das oben zitierte Sowohl-als-Auch Patrick
Brantlingers im Grunde genommen nur noch unterschiedlich akzentuiert
und belegt werden.

Dagegen bleibt die vielleicht relevanteste Frage bis heute weitgehend
unbeantwortet: die Frage danach ndmlich, wie genau die inzwischen so
héufig konstatierte Ambivalenz der Erzdhlung zustande kommt. Dass
Chinua Achebes Vortrag hierfiir einige wichtige Ansatzpunkte bietet, ist
haufig tibersehen worden, nachdem Kritiker wie Cedric Watts den Text
vorschnell auf seinen Rassismusvorwurf reduziert hatten. Achebe belésst
es aber nicht bei der plakativen Behauptung, Conrad sei Rassist gewesen.
Gegenstand seines Vortrags ist »An Image of Africa«, ein Afrikabild, das
eben nicht auf Conrad beschrinkt ist: die Konstruktion Afrikas als Gren-
ze und Negation Europas bzw. der Zivilisation, als Raum des Irrationa-
len, Triebhaften und Animalischen, in dem Europa seinen eigenen Ur-
sprung zu sehen glaubt und den es daher fiirchtet, weil es, bei aller Dis-
tanzierung, Affinitidten zu ihm verspiirt (vgl. Achebe: 1988: 2f.).

Genau in diesem von Achebe angedeuteten Verhéltnis der Erzdhlung
zu zeitgendssischen Diskursen tiber Afrika ist der Grund fiir ihre vielfach
betonte Ambivalenz zu sehen. Conrad kniipft in seinem Text an aktuelle
anthropologische und medizinische Debatten an, die die vielfach beo-
bachteten Verdnderungen der Kolonisten in den afrikanischen Tropen be-
trafen. Afrika, kritisiert Achebe, sei in Heart of Darkness bloBe Kulisse
»for the break-up of one petty European mind« (ebd., 8). Die folgenden
Abschnitte werden zeigen, dass Afrika dabei keineswegs nur »setting and
backdrop« (ebd.) ist, wie Achebe behauptet, sondern dass der Kontinent
tiber verschiedene Einfliisse direkt an der besagten Verwandlung der
Européer beteiligt ist. Conrad wirft in seinem Text die Frage nach der
Natur und den Griinden dieser Verwandlung auf — eine Frage, die letzt-
endlich zu der von Achebe betonten spezifischen Position Afrikas im eu-
ropdischen Alterititsdiskurs zuriickfiihrt: »at once remote and vaguely
familiar« (ebd., 2), wie in den abschlieBenden Abschnitten dieses Kapi-
tels dargestellt werden soll.

169

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

V.2.2 »The mental changes of individuals, on the spot«:
Ein alternativer Lektiireansatz

Die biographischen Hintergriinde von Heart of Darkness — Conrads
sechsmonatiger Kongo-Aufenthalt im Jahre 1890 — sind sehr genau er-
forscht.® Dasselbe gilt fiir den weiteren historischen Kontext, den zuletzt
Adam Hochschild in seiner Geschichte der belgischen Kongo-Kolonie in
Erinnerung gerufen hat.” Obwohl Conrad bewusst auf eine konkrete Be-
nennung des Schauplatzes und der Zeit der Handlung verzichtet, ist diese
geographische und historische Verortung des Erzéhlten in der Diskussion
tiber Kolonialismuskritik und Rassismus in Heart of Darkness von vorn-
herein vorausgesetzt worden. Nicht berticksichtigt wurde in fritheren
Aufsitzen zu diesem Thema allerdings, dass hieraus eine Nichtverallge-
meinerbarkeit resultiert. Wie deutlich Conrad Spezifika der belgischen
Kolonialherrschaft im Kongo-Freistaat thematisiert (auf die in Abschnitt
V.3.2 noch genauer einzugehen sein wird), hat Hunt Hawkins bereits
1979 ausfiihrlich dargelegt, wobei er dann allerdings dennoch pauschal
von einer Imperialismuskritik in Heart of Darkness sprach (vgl. Hawkins
1979). Jingere Kritiken wie die von Patrick Brantlinger (1988: 256-274)
heben dagegen die Limitiertheit der Conrad’schen Kritik hervor, in der
sie einen Grund fiir die besagte Ambivalenz des Textes erkennen. Diese
Limitiertheit 14sst sich auch ohne Verweis auf die textexternen histori-
schen Hintergriinde aufzeigen. Denn dem belgischen Kolonialismus im
Kongo, wie er sich Marlow in den einzelnen Handelsstationen présen-
tiert, wird in der Erzdhlung ausdriicklich ein anderer gegeniibergestellt.
So sagt Marlow {iiber die rot markierten britischen Gebiete auf der Afri-
kakarte: »There was a vast amount of red — good to see at any time, be-
cause one knows that some real work is done in there« (Conrad 1995:

6 Conrad unterschrieb einen Dreijahresvertrag fiir die Société Anonyme Belge
pour le Commerce du Haut-Congo. Die einzelnen Etappen seiner Reise,
Boma, Matadi und Kinshasa am Stanley Pool, entsprechen exakt denen sei-
nes Erzdhlers Marlow in Heart of Darkness. Sein Dampfschiff Le Roi des
Belges versorgte die Handelsstationen im Landesinneren mit Nachschub,
lud Elfenbein ein und nahm an der letzten Station in der Nihe der Stanley-
Fille einen erkrankten Agenten an Bord — Klein, das Vorbild zu Kurtz. Als
Conrad selbst an Dysenterie erkrankte, kiindigte er vorzeitig seinen Vertrag.
Vegl. Watt 1980: 135f., der noch weitere Parallelen anfiihrt; vgl. auch Sherry
1971: 9-124. In seiner 1917 verfassten »Author’s Note« zu dem Band
Youth: A Narrative; and Two Other Stories erklarte Conrad: »Heart of
Darkness«< is experience [...]; but it is experience pushed a little (and only
very little) beyond the actual facts of the case« (Conrad 1995: 11).

7 Vgl. Hochschild 1998; zu Heart of Darkness vgl. ebd., Kap. 9. Fiir eine
weitere historische Kontextualisierung des Textes im Zusammenhang mit
europdischen kolonialen Praktiken in Afrika (auch tiber die Grenzen des
Kongo-Freistaats hinaus) vgl. aulerdem Lindqvist 1998.

170

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

25). Bereits dieses Lob fiir das Arbeitsethos der englischen Kolonisato-
ren macht deutlich, dass in Heart of Darkness nicht der Kolonialismus an
sich kritisiert wird, wie lange behauptet worden ist, sondern nur eine be-
tont unenglische Form europiischer Kolonialherrschaft in Afrika.®

Uber dieses inzwischen gut bekannte Argument hinaus ist allerdings
noch eine zweite, viel grundsétzlichere Einschrankung zu machen, wenn
von Kolonialismuskritik in Heart of Darkness gesprochen wird, und die-
se spielt in der Forschungsliteratur eine weit geringere Rolle. Die in der
Erzéhlung aufgezeigten Missstinde in der Kolonie — die allgemeine
»Demoralisierung« (ebd., 36; meine Ubers.) der Hindler und Verwalter,
ihre Ineffizienz, Brutalitit und Dekadenz — werden nur zu einem Teil
tiberhaupt als Fehler des Systems (egal welcher nationalen Prigung) er-
klart, fir das die dargestellte Handelsgesellschaft steht. Zwar wird impli-
ziert, dass eine bessere administrative Organisation und grofere Diszi-
plin, wie sie in den englischen Kolonien bestehe, die genannten Zusténde
zu verhindern gewusst hitte. Von mindestens ebenso grolem Gewicht ist
jedoch eine andere Erkldrung Marlows fiir die von ihm beschriebenen
Verhiltnisse: diejenige, welche angedeutet wird, als er das »Riickgrat«
des Buchhalters lobt, der ihm in seiner strahlend weilen Erscheinung als
»Wunder« (ebd.; meine Ubers.) erscheint.

»[...] 1 respected this fellow. Yes; I respected his collar, his vast cuffs, his
brushed hair. His appearance was certainly that of a hairdresser’s dummy; but
in the great demoralisation of the land he had kept up his appearance. That’s
backbone. His starched collars and got-up shirt-fronts were achievements of
character. He had been out nearly three years; and, later on, I could not help
asking him how he managed to sport such linen. He had just the faintest blush,
and said modestly, »>I’ve been teaching one of the native women about the sta-
tion. It was difficult. She had a distaste for the work.< Thus this man had verily
accomplished something. And he was devoted to his books, which were in
apple-pie order.« (Ebd., 36f.)

Die Schilderung des Buchhalters ist nicht weniger karikaturistisch als die
der »Pilger«, wie Marlow die geld- und karrieregierigen Héndler in den
einzelnen Stationen tituliert. So eitel und pedantisch dieser Mann aber
auch sein, so absurd er in seiner Montur in der Wildnis erscheinen mag,

8 Conrad selbst erklarte William Blackwood, dem Herausgeber des Imperia-
lismus-freundlichen Blackwood’s Magazine, in dem die Erzahlung 1899
erstmals erschien, apologetisch: »The criminality of inefficiency and pure
selfishness when tackling the civilizing work in Africa is a justifiable idea«
(zit. n. Sherry 1973: 129). Auch hier wird betont, dass im Text nicht die ko-
lonialistische Idee einer mission civilisatrice an sich, sondern nur deren in-
effiziente und zu egoistische Umsetzung (durch Belgien) angeklagt wird.

171

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

so gilt doch, dass er nach fast drei Jahren »drauflen«, inmitten des allge-
meinen Chaos, Ordnung hilt.” Diese — durch Marlows Ironie zwar gebro-
chene und vor allem durch spitere Beschreibungen entscheidend relati-
vierte' — Anerkennung fiir das Durchhaltevermigen des Buchhalters
sticht trotz aller Einschrankungen deutlich hervor. Sie impliziert, dass es
erst der Aufenthalt in der Kolonie ist, der die genannten negativen Eigen-
schaften der Européder hervortreten l4sst. Und genau darauf deutet auch
Marlows Besuch beim drztlichen Gutachter der Handelsgesellschaft hin,
der ihm vor Beginn seiner Afrikareise erklart: »It would be [...] interest-
ing for science to watch the mental changes of individuals, on the spot«
(ebd., 27). Marlows Kongo-Abenteuer wird mit diesen Worten gleich zu
Beginn zumindest auch als ein psychologisches Experiment angekiindigt.
Der Arzt, der seinen Schidel misst, erklért, er habe eine eigene Theorie
iiber jene inneren Verdnderungen, welche mit den Europdern geschihen,
wenn sie »out there« (ebd.) seien — wenn sie sich also den Einwirkungen
der Tropen aussetzten. Dementsprechend erklédrt Marlow in der spiteren
Schilderung seines Fumarsches zur Zentralstation: »I felt I was beco-
ming scientifically interesting« (ebd., 40). Zwar macht es sich Conrads
Erzéhler nicht ausdriicklich zur Aufgabe, »die Allmahlichkeit einer Wir-
kung tropischer Zustinde auf ein nordisches Nervenleben festzuhalten«
(Miiller 1993: 38), wie es spiter der Wiener Expressionist Robert Miiller
in seinem experimentellen Roman Tropen (1915) formulieren wird (vgl.
Frank, M.C. 2004a) — dieses Thema ist aber auch in Heart of Darkness
von Beginn an présent.

So wird Marlow von &rztlicher Seite der Rat gegeben: »Avoid irrita-
tion more than exposure to the sun. [...] In the tropics one must before
everything keep calm« (Conrad 1995: 27f)."" Dies bestitigt sich, als
Marlows dickleibiger Mitreisender auf dem Fuflmarsch zur Zentralstation
an Fieber erkrankt und, von seinen Trigern im Stich gelassen, die Nerven
verliert: »He was very anxious for me to kill somebody« (ebd., 40).

9 Vgl. Conrad 1995: 37, wo der allgemeine Zustand in der Station als »mud-
dle« beschrieben wird.

10 Vgl. Conrad 1995: 37f. Hier zeigen sich die Schattenseiten des biirokrati-
schen Ordnungsfanatismus und Arbeitseifers. Zum Stohnen eines todkran-
ken Europiders bemerkt der Buchhalter nur, es stére ihn bei der Schreibar-
beit, und spiter bemerkt er gegeniiber Marlow: »When one has got to make
correct entries, one comes to hate those savages — hate them to death.«

11 Einen &hnlichen Rat bekam Henry M. Stanley seinem ersten Afrika-
Reisebericht zufolge in Sansibar von dem amerikanischen Konsul Capt.
Webb: »Be patient, and don’t fret, that is my advice, or you won’t live long
here« (Stanley 1969: 18).

172

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

V.2.3 Der Einfluss des Klimas:
Rassendifferenz, Krankheit und Neurasthenie

Die Idee einer allmdhlichen psychischen Verdnderung auf anderen Kon-
tinenten hat die europdische Expansion nicht erst seit dem Scramble for
Africa begleitet. Bereits in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts disku-
tierten Philosophen, Historiker und Anthropologen die Einwirkungen
von Klima und Lebensraum auf Physis und Psyche des Menschen. Die
weitverbreitete Theorie {iber die entscheidende Rolle des Klimas bei der
Differenzierung der Menschheit in verschiedene Rassen fand ihren kano-
nischen Ausdruck in der Histoire naturelle générale et particuliére des
franzosischen Naturforschers Comte de Buffon (1749-1788; posthum um
weitere Biande ergénzt). Im Abschnitt zur »Histoire naturelle de I’hom-
me« argumentierte Buffon, dass das Klima hauptverantwortlich fiir die
Existenz verschiedener Hautfarben unter den Menschen sei: je heiller der
Erdstrich, desto dunkler die Bewohner.!> Klimatische Unterschiede wa-
ren demzufolge nicht der einzige Faktor — Buffon verwies unter anderem
auch auf Nahrung, Sitten und Lebensformen (vgl. Demel 1992: 646) —,
sie standen jedoch »an der Spitze der natiirlichen Faktoren, die die Varie-
tatstypen herbeigefiihrt hétten« (Conze/Sommer 1984: 146). Und so
wurden neben der Hautfarbe auch andere rassische Charakteristika auf
klimatische Einfliisse zurtickgefiihrt. Die behauptete, vor allem sittliche
und intellektuelle, Uberlegenheit der weiBen Rasse wurde auf diese Wei-
se wissenschaftlich begriindet: Nur im geméBigten Klima Europas, so die
These, konnte der Mensch die korperliche und geistige Vollkommenheit
des hellhdutigen Europiers erreichen."” Nach diesem Modell bewohnten
die weiflen Europider als kulturelle und rassische Einheit einen sowohl
geographisch als auch klimatisch klar definierten, gleich zweifach natiir-
lich umgrenzten Lebensraum.

Die Annahme, dass jede Rasse in ihrer physischen Konstitution an
einen bestimmten Lebensraum angepasst und mithin an diesen gebunden
sei, wirkte zwar grenzverstirkend, warf aber auch die kritische Frage
nach den Auswirkungen ungewohnter Klimata auf européische Kolonis-
ten auf. Sicher war, dass die weille, nordische« Rasse fiir das tropische
Klima in den asiatischen und afrikanischen Kolonien nicht die geeignete

12 Vgl. Bitterli 1991: 349f. Zur Rassentheorie Buffons vgl. aulerdem Conze/
Sommer 1984: 146f.; Demel 1992: 645ff.

13 Als Beispiel fiir diese Ansicht fithrt Bitterli Uber die Geschichte der
Menschheit des Schweizer Historikers und Anthropologen Isaak Iselin an
(vgl. Bitterli 1991: 352). Bereits Buffon hatte einen Zusammenhang zwi-
schen dunkler Hautfarbe und Dummbheit bzw. Unzivilisiertheit hergestellt
und hellhdutige Menschen als die wohlgestaltetsten und schonsten identifi-
ziert (vgl. Demel 1992: 646f.).

173

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Konstitution mitbrachte, dass also eine »irreconcilable tension between
race and place« (Kennedy 2003: 10) bestand. Dementsprechend wurde
im oft beklagten sittlichen Niedergang europdischer Kolonisten die Folge
von Klimaeinwirkungen gesehen. Wenn die dunkle Hautfarbe nicht-
europdischer Menschen die Folge von Degeneration war, wie schon Buf-
fon geglaubt hatte (vgl. Conze/Sommer 1984: 146), dann mussten hell-
hdutige Européer in heilen Klimata eine dhnliche Einwirkung befiirch-
ten. Und so warnte der deutsche Kulturhistoriker Christoph Meiners be-
reits 1791 davor, den europdischen Kontinent zu verlassen, da Degenera-
tion die unausweichliche Folge sein wiirde: Européer, die nach Afrika
auswanderten, wiirden miirrisch, unvertréglich und »an Kérper und Geist
entnervt« (zit. n. Bitterli 1991: 353).

In einem Aufsatz zu »climatic anxieties« (Kennedy 1990) in den ko-
lonialen Tropen, der, wie schon sein Titel andeutet, eine mit dieser Ar-
beit eng verwandte Fragestellung verfolgt, erinnert Dane Kennedy daran,
dass mit den Theorien tiber den Einfluss des Klimas auch durch Erreger
bedingte Krankheiten begriindet wurden. Wie sonst sollte man sich vor
der Ara der »germ theory« (ebd., 120) — das heiBit bis zur Mitte des 19.
Jahrhunderts — die Tatsache erkldren, dass die Tropen in einem derarti-
gen Tempo und Umfang Europider dahinrafften? Insbesondere in Zentral-
afrika gab es eine sehr hohe Sterblichkeitsrate bei Europiern,'* was laut
Patrick Brantlinger entscheidend zum negativen Afrikabild des 19. Jahr-
hunderts beitrug: »[T]he harsh facts of disease and death themselves con-
tributed to the darkening of the Dark Continent« (Brantlinger 1986: 193).
Dementsprechend werden diese beiden Aspekte auch bei Joseph Conrad

14 Wie der Historiker Daniel R. Headrick argumentiert, war der Einsatz von
Chinin als Malariaprophylaxe eine ebenso wichtige Voraussetzung fiir die
Erschliefung des afrikanischen Landesinneren wie die Erfindung des
Dampfschiffes: »River steamers had overcome the obstacle of poor trans-
portation, and quinine that of malaria. Together, they opened much of Af-
rica to colonialism« (Headrick 1981: 73). David Livingstones groBe For-
schungserfolge wihrend seiner drei Expeditionen zwischen 1841 und 1873
sind nicht zuletzt auf den Einsatz von Chinin zuriickzufithren — verschiede-
ne Expeditionen waren zuvor noch durch Malaria zerschlagen worden (vgl.
Pakenham 1991: 18). Welche Gefahr Krankheiten aber nach wie vor bedeu-
teten, zeigen Henry Morton Stanleys grofle Kongo-Expeditionen 1874-1877
und 1887-1889. Bei der ersten Durchquerung Zentralafrikas auf der Hohe
des Kongoflusses kamen am Ende nur 108 der iiber 250 von Sansibar auf-
gebrochenen Ménner, Frauen und Kinder in Boma an; die Mehrzahl der
Teilnehmer war unterwegs bei Gefechten mit Eingeborenen getétet worden,
ertrunken, als man auf Katarakte gestoen war, oder verhungert, vor allem
aber an verschiedenen Krankheiten gestorben (vgl. ebd., Kap. 2; hier: 371.).
Noch mehr Todesfélle gab es bei der desastrésen »Emin Pasha Relief Ex-
pedition«, die gerade abgeschlossen war, als Conrad in den Kongo kam
(vgl. ebd., Kap. 18).

174

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

besonders betont. Afrika ist hier Schauplatz eines »merry dance of death
and trade«, seine Fliisse sind »streams of death in life« (Conrad 1995:
31). Bereits in der duBersten Handelsniederlassung wird Marlow mit ei-
nem todkranken Agenten aus dem Landesinneren konfrontiert (vgl. ebd.,
37). Und dieser, so zeigt sich spiter, ist nur einer unter vielen. Denn in
der Zentralstation erkranken siamtliche Agenten — bis auf einen, der auf-
grund seiner Resistenz gegen Tropenkrankheiten zum Manager aufge-
stiegen ist (vgl. ebd., 42): »But the rest — oh, my goodness! All sick.
They die so quick, too, that I [es spricht der Manager] haven’t the time to
send them out of the country — it’s incredible!« (Ebd., 58)

Erst Ende des 19. Jahrhunderts setzte sich die Erkenntnis durch, dass
Erreger die meisten Tropenkrankheiten hervorriefen, die bislang auf die
Unvertréglichkeit des Klimas zuriickgefiihrt worden waren (vgl. Kenne-
dy 1990: 120f.). Wie Dane Kennedy unterstreicht, wire es jedoch stark
vereinfacht, die Geschichte der Tropenmedizin schlicht als einen Tri-
umph der Vernunft iber den Aberglauben zu charakterisieren (vgl. ebd.,
121). Denn die Idee eines klimatischen Einflusses blieb — nicht nur als
populdrwissenschaftliches Erkldrungsmodell — bis ins 20. Jahrhundert
hinein erhalten. Beide Theorien bestanden nebeneinander fort. In einem
1905 erschienenen Buch, The Effects of Tropical Light on White Men,
erklarte Charles Edward Woodruff mit einer komplexen biologischen
und physikalischen Argumentation, die Sonnenstrahlung in den Tropen
fithre bei weilen (insbesondere hellhdutigen, blonden) Menschen ein or-
ganisches Nervenleiden, genannt Neurasthenie, herbei: »lt is quite likely
that every one who lives in the tropics over one year is more or less neu-
rasthenic« (zit. n. ebd.). Der Begriff yNeurasthenie< war urspriinglich von
dem amerikanischen Neurologen George M. Beard in den 1870er Jahren
zur Beschreibung einer Zivilisationskrankheit verwendet worden: der
nervlichen Erschopfung des reiziiberfluteten modernen Menschen (vgl.
hierzu auch Link-Heer 1999). Die Tropenmedizin tibernahm das Kon-
zept, indem sie unter >Tropenneurasthenie« bzw. >tropical neurastheniac
ein recht diffuses Krankheitsbild zusammenfasste. Zu dessen Kennzei-
chen zihlten unter anderem rasche Ermiidbarkeit, Reizbarkeit, Merk- und
Konzentrationsschwiche, Hypochondrie, Schlafstérungen, Kopfschmer-
zen, sexuelle Lasterhaftigkeit, Depression, Wahnsinn und Selbstmord
(vgl. Kennedy 1990: 123; Kennedy 2003).

Die Langlebigkeit der Klimaeinfluss-Theorie ist wohl auch damit zu
begriinden, dass mit ihrer Hilfe nicht nur physische Erkrankungen, son-
dern, wie bereits angedeutet, auch psychische — und, was damit meist
impliziert wurde: moralische — Verdnderungen erklart werden konnten.
Genau wie bei den Rassentheorien, die Gegenstand des letzten Kapitels
waren, und teils in Uberschneidung mit diesen, galt das Klima (genauer:
die Hitze, das Licht) als Ursache fiir Degeneration im doppelten Sinne

175

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

des korperlichen und moralischen Verfalls. In einem Aufsatz mit dem
Titel »Tropical Neurasthenia and its Relations to Tropical Acclimation«
schrieb Louis H. Fales 1907:

»We know that neurasthenia is but a step toward degeneracy. What, therefore,
will be the condition of children of these people or of their grand-children?«
(Zit. n. Kennedy 1990: 130)

Und er beantwortete diese Frage selbst mit den Worten:

»[I]n a generation or two there will result a race with little resemblance to the
mother stock, small, puny, weak-minded, in fact a degenerate race which would
soon cease to exist if new stock did not continually come from the home land.«
(Ebd.)

Auch in Bezug auf das Klima bestand also die Sorge, die Nachfolgegene-
rationen konnten sich unter Fremdeinfluss von den ersten Einwanderern
entfremden und in Aussehen und Verhaltensweisen den Eingeborenen
anndhern, was eine allmdhliche Auflosung der Grenzen zwischen Euro-
piern und Nicht-Europiern bedeutet hitte." Die langfristige Folge dieser
Grenzauflosung, so wurde befiirchtet, wire das Verschwinden der Euro-
péer als rassisch distinkte Gruppe, ihre Absorption durch das Andere, die
jeden Versuch, eine dauerhafte Siedlerkolonie zu griinden, zum Scheitern
bringen wiirde — eine Angst, die uniibersehbar mit der im letzten Kapitel
diskutierten Vorstellung des Untergangs der Weillen als Folge von Ras-
senmischung verwandt ist. Demnach brauchte es gar nicht zu einer tat-
sdchlichen Vermischung der Rassen zu kommen, da allein schon der
Aufenthalt in den Tropen unweigerlich zu Degeneration fiihren wiirde.'®

15 Vgl. Kennedy 1990: 131: »In effect, the process of degeneration was the
process of dissolving the boundaries that set coloniser apart from the colo-
nised — both the social boundaries that distinguished »>civilised« from »bar-
barous«< behaviour and the physical boundaries that distinguished >white<
from »coloured« race.«

16 Dane Kennedy illustriert diese Auffassung anhand eines Textes von Sir R.
Havelock Charles mit dem Titel »Neurasthenia, and its Bearing on the De-
cay of Northern Peoples in India« (1913). Der praktizierende Arzt und Pré-
sident des Medical Board of India erklirte in diesem Text, die Anwesenheit
in den Tropen miisse immer wieder durch Heimataufenthalte unterbrochen
werden, damit »physical, intellectual, and proceative degeneration« und, in-
folgedessen, »extinction« (zit. n. Kennedy 2003: 10) vermieden werden
konnten.

176

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

V.2.4 Strategien zur Abwehr von Klimaeinfliissen

Die von Kennedy beschriebenen »climatic anxieties« wurden dadurch
zusdtzlich erschwert, dass der klimatische Einfluss im Gegensatz zum
rassischen schwer kontrollierbar erschien, auch wenn verschiedene Stra-
tegien zur Abwehr von Klimaeinwirkungen entwickelt wurden. In Indien
sollten kill stations — im Verlauf des 19. Jahrhunderts errichtete Anlagen
am Fufle des Himalaja — eine Moglichkeit zum Riickzug vor den zersto-
rerischen Einwirkungen der Hitze in der Ebene gewéhrleisten. Die hill
stations waren kleine britische Oasen, die nicht nur in klimatischer Hin-
sicht dem Leben im Heimatland nahekamen (vgl. Collingham 2001: 84-
86). Ebenso wurden Ausriistungsgegenstinde zur Bekdmpfung vermeint-
licher Klimaeinwirkungen entwickelt. Das bis heute bekannteste Utensil
sind sicherlich die sola fopis oder Tropenhelme, mit denen man den
Sonneinwirkungen entgegenzuwirken versuchte.'” Wie Dane Kennedy
und E.M. Collingham betonen, hatten die fopis, dhnlich wie andere, ver-
gleichbare Accessoires, eine doppelte Funktion. Sie dienten einerseits
zum Schutz vor Erkrankungen, andererseits als »signifiers of British-
ness« (ebd., 91), das heiflt als sichtbare Kennzeichen der Differenz und
Mittel der sozialen und kulturellen Distinktion:

»They were in fact symbolic expressions of the conviction that social and racial
boundaries were essential to the protection, privilege, and power of the colo-
niser. With their exclusive and ritualistic use by Europeans, they helped to de-
fine and sustain those boundaries, to remind ruler and subject alike of the dis-
tance between one another.« (Kennedy 1990: 131)

Neben Riickzugsorten und Ausriistungsgegenstinden existierten noch
weitere Strategien zur Abwehr unerwiinschter Klimaeinflisse, die auf
Selbstdisziplinierung abzielten. Einschligige drztliche Ratgeberliteratur,
aber auch andere Textarten wie die Biicher von Reisenden und Kolo-
nisten enthielten Hinweise, wie man dem negativen Einfluss der Tropen
mit einem den Umstidnden angepassten Verhalten entgegenwirken konn-
te. Im 1878 erschienenen Bericht {iber seine Expedition zu den groflen
Seen Zentralafrikas schreibt der schottische Afrika-Forscher Joseph
Thomson:

»It is a well-known fact that the only way to resist successfully the enervating
effects of a humid tropical climate is by constant exertion, and by manfully

17 Vgl. Kennedy 1990: 119f. sowie den Abschnitt »Survival in a British
Idiom« in Collingham 2001: 80-92, der ausfiihrlicher auf diese Thematik
eingeht und einige weitere Beispiele nennt.

177

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

fighting the baleful influence. The man who has nothing to do, or won’t do
what he has to do, is sure to succumb in a few months, and degenerate into an
idiot or a baby. He becomes the helpless victim of manifold bilious troubles,
and is continually open to attacks of fever, diarrhoea, or dysentery. His mental
energy flies with his physical, till any sustained thought is impossible, and to
pass the time he must dose night and day, except when he is grumbling and de-
faming the climate. Hard constant work is the great preserver. Sweat out the
malaria and germs of disease, and less will be heard of the energy-destroying
climate of the tropics.« (Zit. n. Fabian 2000: 58)

Fatal wirkt sich demzufolge das Nichtstun aus: Lethargie fiithrt unweiger-
lich zu Degeneration, harte und bestéindige Arbeit aber ist die beste Vor-
beugung. Das geradezu musterhafte Beispiel fiir eine solche Selbsterhal-
tung liefert David Livingstone — zumindest in der Darstellung Henry M.
Stanleys. In dessen How I Found Livingstone (1872) wird Livingstones
»ability to withstand the dreadful climate of Central Africa« (Stanley
1969: 435) hervorgehoben, eine Fahigkeit, die Stanley mit einem gema-
Bigten Lebenswandel und einer gliicklichen Konstitution begriindet (vgl.
ebd.), vor allem aber mit einem tief verinnerlichten Arbeitsethos:

»His is the Spartan heroism, the inflexibility of the Roman, the enduring resolu-
tion of the Anglo-Saxon — never to relinquish his work, though his heart yearns
for home; never to surrender his obligations until he can write FINIS to his
work.« (Ebd., 432)

Der Missionar Livingstone ist die perfekte Illustration eines als typisch
britisch charakterisierten Pflichtbewusstseins. Verfolgt man derart hart-
nickig seine Aufgaben, so die Uberzeugung, bleiben die beschriebenen
negativen Einwirkungen des Klimas aus.

V.2.5 Tropenkoller

Von der bei Stanley durch Livingstone verkorperten »perseverence, dog-
gedness, and tenacity which characterise the Anglo-Saxon spirit« (ebd.,
435) sind Conrads belgische Kolonisatoren im Kongo allerdings weit
entfernt. Dementsprechend erweisen sie sich als duBlerst anfillig fiir das,
was Conrad in »An Outpost of Progress« (1898), einer fritheren Erzéh-
lung, die als Vorstudie zu Heart of Darkness betrachtet werden kann,
»the subtle influences of surroundings« (Conrad 1977: 85) nennt. Samtli-
che Figuren, die in Heart of Darkness etwas genauer beschrieben wer-
den, zeigen (wenn auch in unterschiedlichem Mafie) Anzeichen des mo-
ralischen und physischen Verfalls, und insbesondere eine — Kurtz — ist

178

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

geradezu der Inbegriff dessen, was schon ein Afrika-erfahrener zeitge-
nossischer Leser als »tropenkollered« bezeichnet hat. In einem 1930 er-
schienenen Artikel lobte der Déne Otto Liitken, der acht Jahre lang als
Flussschiffer im Kongo titig gewesen war, das Portrdt Kurtz’ mit den
Worten:

»It is in the picture Conrad draws of Kurtz, the »tropenkollered< white man, that
his authorship rises supreme. The man is lifelike and convincing — heavens,
how I know him! I have met one or two »Kurtzs< in my time in Africa, and I
can see him now.« (Zit. n. Watt 1980: 145)

Der Begriff »Tropenkoller¢, eine deutsche Wortschopfung der Jahrhun-
dertwende, hat Implikationen, die noch weit tiber die dlteren Theorien
von der krank und lethargisch machenden Einwirkung des Tropenklimas
hinausgehen. Er bezeichnet ein psychisches Phdnomen, von dem erst-
mals um 1895 im Kontext der deutschen Kolonialkriege in Ostafrika die
Rede war. Als dessen wichtigstes Symptom galten exzessive Brutalitdten
gegeniiber kolonialen Untertanen."® Frieda von Biilow widmete dem
Phanomen Tropenkoller 1896 einen gleichnamigen Roman, der in
Deutsch-Ostafrika angesiedelt ist und den Untertitel Episode aus dem
deutschen Kolonialleben tragt. In diesem Roman wird der Tropenkoller
nicht nur anhand verschiedener Figuren exemplarisch vorgefiihrt, son-
dern auch in seinem Zustandekommen erklart. Laut dem Kompaniefiihrer
von Rosen reagiert der »Nordcharakter, trifft er »mit der Erhitzung und
nervosen Erregbarkeit eines tropischen Klimas« zusammen, mit »iiber-
méBige[r] Reizbarkeit und Empfindlichkeit« (Biilow 1896: 134), sprich
Neurasthenie. Verantwortlich fiir den Tropenkoller sind dieser Theorie
zufolge aber nicht allein klimatische Einfliisse (als physische Einwir-
kung), sondern ebenso die psychischen Auswirkungen des Kolonialsys-
tems. In seiner »gewohnlichste[n] Form«, heiflt es bei Biilow weiter, ist
der Tropenkoller eine »Emporkdmmlingskrankheit« (ebd., 136) desjeni-
gen Européers, der sich in der Kolonie vom »Herdenmensch« zum »Ver-
treter der kleinen Herren-Elite umgewandelt« (ebd., 137) und »jihlings
weit iiber den alten Rang hinausgehoben sicht« (ebd., 136)."” Wirklich

18 Zum »Tropenkoller« als Thema deutscher Kolonialromane und tropen-
arztlicher Ratgeberliteratur vgl. Schwarz 2002: 87-93; Besser 2003.

19 In den deutschen Kolonien in Afrika kam es wiederholt zu mehr oder weni-
ger Aufsehen erregenden Vorfillen, die in dieses Muster passten (vgl.
Schwarz 2002: 88-89; Besser 2003: 304-306). Das vielleicht bekannteste
Beispiel ist Carl Peters. Der Begriinder Deutsch-Ostafrikas hatte, mit Con-
rads Kurtz vergleichbar, die Leitung einer Station am Kilimandscharo inne,
als er im Oktober 1891 zunéchst einen jungen Afrikaner und im Januar des
folgenden Jahres eine junge Afrikanerin hingen lie — seine Konkubine,

179

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

bosartig werde er jedoch nur bei »Menschen mit von Haus aus schlech-
tem Charakter«, ndmlich solchen, die »Lust an fremdem Leid« (ebd.,
135) hatten.

Festzuhalten ist, dass in Hinblick auf die Idee des Tropenkollers
nicht von einem rein klimatischen Einfluss, sondern von einem allgemei-
neren >Einfluss der Tropen« gesprochen werden muss, womit die gesamte
Situation des im Landesinneren isolierten, oft eine groBe Zahl von Ein-
geborenen befehligenden und dabei kaum externer Kontrolle unterlie-
genden Kolonisators eingeschlossen ist.”’ Der klimatische Einfluss wirkt
hier lediglich als Katalysator fiir eine Reaktion, die eine bestimmte — aus
Europa mitgebrachte und durch das Kolonialsystem entscheidend gefor-
derte — Disposition voraussetzt. Die Degeneration beféllt den Europder
nicht gleichsam von auflen, sondern wurzelt in seiner eigenen Psyche
(bzw. in seinen Nerven, wie es viele Theorien formulieren) und wird
durch das Kolonialsystem entscheidend begtinstigt. Der Tropenkoller
wird nicht monokausal, sondern als Zusammenspiel von mindestens zwei
Faktoren, innerer Veranlagung und &uferer Situation, erklért.

Es ist augenfillig, dass in allen hier referierten Theorien die Nerven
eine zentrale Rolle spielen. Bereits der oben zitierte Christoph Meiners
hatte davon gesprochen, nach Afrika ausgewanderte Europder wiirden
»entnervt«. Ende des 19. Jahrhunderts akzentuieren die Konzepte >Neu-
rasthenie< und >Tropenkoller< noch stirker das neurologisch-psycholo-
gische Moment. Wie im Folgenden argumentiert werden soll, ist es die
hier skizzierte »Psychopathologie des Kolonialismuss, die auch in Heart
of Darkness im Vordergrund steht — eine These, die dhnlich schon der
Conrad-Freund Edward Garnett in seiner 1902 erschienenen Rezension
des Textes formulierte. Anders als viele spétere Autoren las Garnett die
Erzdhlung nicht als eine politisch-ethische Kritik der Kolonisatoren, son-
dern, préziser, als psychologische Analyse ihres — wie er sagt — morali-
schen Verfalls in den Tropen: »[...] the acutest analysis of the deteriorati-
on of the white man’s morale, when he is let loose from European
restraint, and planted down in the tropics as an >emissary of light« armed
to teeth, to make trade profits out of the »subject races«« (zit. n. Sherry
1973: 132). Befreit von den kulturellen Zwéngen ihrer heimatlichen Zivi-
lisation, tiberbringen Conrads Kolonisatoren weniger den >primitiven<

wie bald bekannt wurde, die er, gemeinsam mit ihrem Liebhaber, auf diese
Weise fiir »Ehebruch« bestrafte. Der Fall entwickelte sich zu einem Skan-
dal, der Peters’ Ruf nachhaltig beschidigte und den Sturz des einstigen Ko-
lonialhelden bedeutete. Vgl. die ausfiihrliche Rekonstruktion des Skandals
in Reuss 1981.

20 Biilow macht diese Multikausalitét des Tropenkollers explizit, wenn sie ihn
als »eine durch klimatische und andere Komplikationen bosartig gewordene
Form des Parveniitums« (Biilow 1896: 64) beschreibt.

180

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

Vélkern zivilisatorischen Fortschritt, als dass sie vielmehr umgekehrt der
Gefahr einer Regression ausgesetzt sind — der Gefahr, selber >primitiv¢
zu werden — und, im Falle Kurtz’, dieser Gefahr auch erliegen.

V.3 Ein Herz von Finsternis im
Herz der Finsternis, oder:
Was die Wildnis aus Kurtz gemacht hat

V.3.1 Kurtz, ein Gesandter des Lichts

Kurtz unterscheidet sich von allen anderen in Heart of Darkness geschil-
derten Kolonisatoren. Anders als die heruntergekommenen Angestellten
der Handelsgesellschaft, anders vor allem als die zynisch dargestellte
»Eldorado Exploring Expedition« (Conrad 1995: 54f.), kam er »equip-
ped with moral ideas of some sort« (ebd., 55) nach Afrika — mit einer
Ideologie. Der Erwerb von Elfenbein, den er erfolgreicher betreibt als al-
le anderen Héandler der Gesellschaft zusammen (vgl. ebd., 37), ist fiir ihn
nur ein Aspekt seines Aufenthaltes in der Kolonie; daneben fiihlt er sich
zu hoéheren Dingen berufen. Der Manager zitiert ihn mit den Worten:
»Each station should be like a beacon on the road towards better things, a
centre for trade of course, but also for humanising, improving, instruct-
ing« — fiir welches Ideal der Manager selbst nur den Kommentar »Con-
ceive you — that ass!« (ebd., 58) iibrig hat. In deutlichem Kontrast zu den
ubrigen Angestellten der Handelsgesellschaft verfolgt Kurtz kein rein
kommerzielles Interesse; er hat dariiber hinaus ein zivilisatorisches Sen-
dungsbewusstsein, das mindestens ebenso stark ausgeprigt ist. Wahrend
er in der Inneren Station als Héndler beschéftigt ist, verfasst er einen lei-
denschaftlichen Bericht fiir die (fiktive) »Internationale Gesellschaft fiir
die Unterdriickung wilder Briauche«, dessen blendende Rhetorik Marlow
in Euphorie versetzt. Er zeichnet darin ein Bild philanthropischer Herr-
schaft iiber die »exotische«, »unermessliche« Grofie Afrikas; der gesamte
Bericht, so Marlow, ist ein »moving appeal to every altruistic sentiment«
(ebd., 83f). Und diesem Idealbild europdischer Kolonialherrschaft
scheint Kurtz selbst zu entsprechen — so jedenfalls machen die vereinzel-
ten, bruchstiickhaften Informationen glauben, die Marlow auf seiner Rei-
se iiber den Leiter der Inneren Station erhdlt. Sogar der missgiinstige
Ziegelbrenner, dessen Aufstiegshoffnungen der »first-class agent« (ebd.,
37) Kurtz im Wege steht, muss neidisch anerkennen: »[Kurtz] is a prodi-
gy. [...] He is an emissary of pity, and science, and progress, and devil
knows what else« (ebd., 47). Kurtz ist mit anderen Worten ganz der Ko-
lonisator, wie ihn der europdische imperialistische Diskurs entworfen

181

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

hat. Denn in Europas »print and talk«, so wird es in Heart of Darkness
zusammengefasst, erscheint der Kolonisator als »[s]Jomething like an
emissary of light, something like a lower sort of apostle«, wobei Marlow
selbst diese Darstellung als »rot« und »humbug« (ebd., 28) abtut. Tat-
sdchlich war dieses Bild fester Bestandteil der imperialistischen Rheto-
rik. Es gehorte zu der vielfach strapazierten diskursiven Legitimations-
strategie, die Patrick Brantlinger als den »myth of the Dark Continent«
(Brantlinger 1986) zusammenfasst. Dieser Mythos ist als kultureller Pra-
text zu Heart of Darkness von so groBer Relevanz, dass an dieser Stelle
etwas ausfiihrlicher auf seine von Brantlinger rekonstruierte Genealogie
eingegangen werden soll.

V.3.2 Der Mythos vom dunklen Kontinent

Die Assoziation Afrikas mit Dunkelheit und Schwirze ist keine Erfin-
dung des 19. Jahrhunderts. Das griechische Ethiopia (ungefihr: jver-
branntes Gesicht(), das lateinische Niger (»schwarz() und das arabische
Sudan (>die Schwarzen«) verweisen als geographische Bezeichnungen al-
lesamt auf die >Dunkelheitc des Kontinents und seiner Bewohner.?' Ein
eigentlicher »Mythos vom dunklen Kontinent« entstand laut Patrick
Brantlinger aber erst in der Zeit zwischen der britischen Kampagne ge-
gen den Sklavenhandel, die 1833 zum Verbot der Sklaverei auf briti-
schem Territorium fiihrte, und dem Beginn des Scramble for Africa im
letzten Viertel des 19. Jahrhunderts:

»The product of the transition — or transvaluation — from abolitionism to impe-
rialism, the myth of the Dark Continent defined slavery as the offspring of
tribal savagery and portrayed white explorers and missionaries as the leaders of
a Christian crusade that would vanquish the forces of darkness.« (Ebd., 217)

In seiner Genealogie des Mythos fiihrt Brantlinger vor allem Beispiele
aus der englischen Literatur auf: abolitionistische Propaganda, Texte vik-
torianischer Afrikaforscher und Missionare sowie die rassistischen Evo-
lutionstheorien des Sozialdarwinismus. Doch nicht nur britische Autoren
bedienten sich des Mythos; namentlich auch der belgische Konig Leo-
pold II. machte von ihm Gebrauch, um seine philanthropischen Absich-
ten bei der Kolonisierung des Kongobeckens zu beteuern. Vor der nach
Briissel einberufenen geographischen Konferenz am 12. September 1876
erklérte der belgische Konig (der Weltoffentlichkeit erstmals seine Kolo-
nisierungspléne bekannt machend):

21 Vgl. den Abschnitt »Names for a Distance« in Miller 1985: 6-14; hier: 8ff.

182

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

»Die Angelegenheit, die Anlall unserer heutigen Versammlung ist, gehort zu
denjenigen, die vorrangig das Interesse der Freunde der Menschheit verdienen.
Der Zivilisation den einzigen Teil unserer Welt zu er6ffnen, der ihr bislang
noch vollstidndig verschlossen war; den Schleier der Dunkelheit zu zerreifsen,
der noch ganze Volker umgibt, das ist — so wage ich zu behaupten — ein Kreuz-
zug, der dieses Zeitalters des Fortschritts wiirdig ist.« (Zit. n. Mommsen 1977:
180; Hervorh. hinzugefiigt)

Hierauf folgte noch im selben Jahr eine zweite Erkldrung, in der Leopold
auf die oben hervorgehobene Wendung zuriickgriff. Er benannte dabei
ausdriicklich, worin in seinen Augen der »Schleier der Dunkelheit« be-
stand, der, wie er es diesmal formulierte, »noch tiber Zentralafrika liegt«:
in der »Sklaverei«, die eine »offene Wunde« darstelle und »die ver-
schwinden zu sehen der Wunsch aller Freunde der Zivilisation sein«
(ebd., 182) miisse. Wie bei der britischen Spielart des Mythos vom dunk-
len Kontinent lasst sich hier — sogar iiberdeutlich — der Zusammenhang
von Abolitionismus und Imperialismus erkennen, den Patrick Brantlinger
in seinen Ausfithrungen betont. Diese Legitimationsstrategie brauchte
der Konig Leopold 1876 nur noch zu iibernehmen, um die Kolonisierung
eines der letzten Teile Afrikas zu rechtfertigen, in der der (arabische)
Sklavenhandel noch florierte.

Im sogenannten »Kongo-Freistaat« Leopolds II. kam es keineswegs
zu einer Abschaffung der Zwangsarbeit, deren Fortbestehen der belgi-
sche Konig in seiner zweiten Ansprache beklagt hatte. »Zwangsarbeit
mannigfaltiger Art« war dort vielmehr »ebenso gesetzlich erlaubt wie
zwangsweiser Militdrdienst« (ebd., 185f.), wie H.L. Samuel, ein Abge-
ordneter des britischen Unterhauses, 1903 kritisierte. Die Eingeborenen
waren zu regelmédBigen Kautschuk-Abgaben verpflichtet, bezeichnet
wurden diese als »Kautschuk-Steuer<. Blieben die Lieferungen aus, oder
waren sie nur zu klein, kam es zu Erschiefungen, Plinderungen und
Brandstiftungen. An dieses denkwiirdige Kapitel der européischen Kolo-
nialgeschichte hat zuletzt Adam Hochschild in einem eindrucksvollen
Buch erinnert (vgl. Hochschild 1998). Doch bereits vor Erscheinen von
Heart of Darkness, in den Jahren 1896-97, war im Century Magazine zu
lesen, wie die belgische Kolonialverwaltung Eingeborene strafte, die ge-
gen sie Widerstand leisteten. Der Forscher Edward Glave schilderte in
einem Bericht, wie Soldaten in die entsprechenden Doérfer geschickt
wurden, willkiirlich deren Bewohner toteten und ihnen die Kopfe ab-
trennten. Glave erwéhnte dabei einen Hauptmann, Captain Rom, der die-
se abgetrennten Kopfe als »a decoration round a flower-bed in front of
his house« (zit. n. Brantlinger 1988: 261) aufgestellt habe — wie es dhn-
lich Kurtz in Conrads Erzdhlung tun wird (vgl. hierzu auch Hochschild
1998: Kap. 9). Diese Praktik ist spiter mehrfach von Augenzeugen besté-

183

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

tigt worden. Um zu beweisen, dass sie ihren Befehl ausgefiihrt hatten,
trennten die Soldaten ihren Opfern Hinde oder Kopfe ab und brachten
diese zu den Niederlassungen zuriick, wo sie aufgehidngt oder verbrannt
wurden. »Wenn die Verwaltung des Kongo-Staates die Zivilisation re-
présentiert«, fragte deshalb der britische Unterhausabgeordnete H.L. Sa-
muel in seiner Rede, »was ist dann Barbarei« (zit. n. Mommsen 1977:

186)?

V.3.3 Herz der/von Finsternis

Ahnlich iiberschreitet auch der fiktive Kolonisator Kurtz als Leiter einer
Handelsstation die Grenze zwischen >Zivilisation< und >Barbarei<. Nicht
nur werden seine Machtpraktiken zunehmend »barbarisch¢, sondern
Kurtz selbst entwickelt sich zum >Barbaren<«. Wahrend seiner Isolation in
der Wildnis vollzieht der einstige Musterkolonist ndmlich schon bald ei-
nen entscheidenden Wandel. Anstatt als Unterdriicker einheimischer
»wilder Briuche« aktiv zu werden, beginnt er vielmehr selbst, an den Ri-
ten der indigenen Stimme teilzunehmen. Und mehr noch: er ldsst sich
sogar selbst in diesen Riten verehren. »[H]is — let us say — nerves went
wrong« (Conrad 1995: 83), deutet Marlow diese Entwicklung zunichst
mehr an, als dass er sie beschreibt, wobei er, wenn auch zogerlich, auf
gingige Erklarungsmodelle rekurriert: Kurtz habe die Nerven verloren.
Kurtz’ Hybris ist ein weiteres charakteristisches Merkmal des Tropenkol-
lers. Zwar erfiillt er weiterhin (und mit grofter Effizienz) seine Haupt-
aufgabe, Elfenbein zusammenzutragen, dies jedoch — wider den Regula-
tionen des Kolonialsystems — mehr als Gétze denn als Kolonialherr. »He
had taken a high seat amongst the devils of the land — I mean literally«
(ebd., 81), wie Marlow bemerkt, eine »Methode«, die vom Manager ent-
sprechend beanstandet wird (vgl. ebd., 94, 101). Vom Gesandten des
christlichen und aufkldrerisch-humanistischen Lichtes entwickelt sich
Kurtz zu einer Instanz eben jener Finsternis, die auszutreiben seine vor-
gebliche Bestimmung und erklédrte Intention war. Er pervertiert seine
Rolle als »something like a lower sort of apostle« und wird zum Idol und
Gotzen, der die Eingeborenen zu »witch-dance[s]« (ebd., 84) animiert —
zu Ritualen, die Marlow als Satanskulte beschreibt (vgl. ebd., 106, 108).
Von Kurtz’ fanatischem Verehrer, dem russischen »Harlekin«, erfah-
ren wir, wie genau es zu dieser Entwicklung gekommen ist (vgl. ebd.,
92ff.). Kurtz ist von der Station aus mehrfach alleine in den Urwald ge-
zogen, hat verschiedene Dorfer sowie einen See entdeckt und die dort
ansissigen Eingeborenen mit seinem Gewehr beeindruckt. Die einheimi-
schen Stimme begannen, Kurtz wie eine Gottheit zu ehren, was dieser
dazu nutzte, Krieger zu versammeln und Beuteziige in die Umgebung zu

184

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

machen, wo er in verschiedenen Dorfern Elfenbein raubte. »Evidently
the appetite for more ivory had got the better of the — what shall I say? —
less material aspirations« (ebd., 93), fasst Marlow diese Entwicklung mit
dem fiir ihn charakteristischen Understatement zusammen. Damit ist
Kurtz’ Verwandlung allerdings nur sehr oberfldchlich beschrieben. Trotz
seiner wachsenden Begierde nach Elfenbein verliert Kurtz namlich kei-
neswegs seine, wie Marlow sagt, »weniger matericllen Aspirationen«.
Ein Mann mit Ideen bleibt er vielmehr bis zu seinem Tod — nur wandeln
sich seine urspriinglichen Ideen bis zu dem Zeitpunkt entscheidend, an
dem er, bereits todkrank, verkiindet: »I’1l carry my ideas out yet« (ebd.,
100). Kurtz’ einstige humanitar-philanthropische Zielsetzung schligt in
ihr Gegenteil um, wie am eindriicklichsten das »Postskriptum« zeigt, das
er nachtréglich seinem Bericht fiir die Gesellschaft zur Unterdriickung
primitiver Brauche hinzugefiigt hat: »Exterminate all the brutes!« (Ebd.,
84)

Aus Kurtz’ Idee von der Humanisierung, Besserung und Instruktion
der kolonisierten Massen — »weaning those ignorant millions from their
horrid ways« (ebd., 28), wie dies Marlows begeistert pro-imperialistische
Tante formuliert — wird eine Massenvernichtungsphantasie. Man kénnte
auch sagen: eine Machtphantasie 16st die andere ab. Denn um nichts an-
deres als eine Machtphantasie handelte es sich, als Kurtz in seinem
Bericht, schon vor dem besagten Nachtrag, erklarte, »that we whites,
from the point of development we had arrived at, »must necessarily ap-
pear to them [savages] in the nature of supernatural beings — we ap-
proach them with the might as of a deity««.”

Als ein wiibernatiirliches Wesen« sieht sich Kurtz am Anfang wie am
Ende seiner Laufbahn (und der koloniale Diskurs bestdrkt ihn in diesem
Selbstbild), nur will er jeweils anders von dieser Macht Gebrauch ma-
chen. Liest man sein Postskript neben dem Kommentar seines Cousins
gegen Ende der Erzéhlung: »He [i.e. Kurtz] would have been a splendid
leader of an extreme party. [...] He was an — an — extremist« (ebd., 116),
so scheint der sprachgewaltige Charismatiker die weitere Entwicklung
der Geschichte vorwegzunehmen. »Hitlerism and the Holocaust seemed
to have been anticipated in the depiction of Kurtz’s charismatic depravi-
ty« (Watts 1996: 50), wie Cedric Watts dies stark verkiirzt formuliert.*®

22 Conrad 1995: 83 (Marlow zitiert hier aus Kurtz’ Bericht; die eckige Klam-
mer stammt von Conrad).

23 Mit Sven Lindqvist kann auch argumentiert werden, dass der Satz »Exter-
minate all the brutes« nicht prophetisch in die Zukunft weist, sondern dass
er vielmehr totalitire Tendenzen in der Gegenwart offenlegt. Wie Lind-
qvist in Anschluss an Hannah Arendts beriihmte Studie tiber Elemente und
Urspriinge totaler Herrschaft schreibt, implizierte die sozialdarwinistische
Logik des Imperialismus, nach der sich die weile Rasse notwendigerweise

185

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Festgehalten werden kann jedenfalls, dass die Dunkelheit, das zentra-
le Motiv der Erzdhlung, nicht nur mit Afrika assoziiert wird (Afrika
bleibt auch bei Conrad der Dark Continent), sondern zugleich auch mit
Kurtz, einem prominenten Vertreter des aufklarerisch-humanistischen
»Lichtes<. Diese Parallelisierung ist an verschiedenen Stellen deutlich
markiert. Am deutlichsten wird sie wohl in der Passage, in der Marlow
seine Riickreise von der Inneren Station beschreibt (mit dem sterbenden
Kurtz an Bord), wo es heif3t:

»The brown current ran swiftly out of the heart of darkness, bearing us down
towards the sea with twice the speed of our upward progress; and Kurtz’s life
was running swiftly too, ebbing, ebbing out of his heart into the sea of inexora-
ble time. [...]

Kurtz discoursed. A voice! a voice! It rang deep to the very last. It survived
his strength to hide in the magnificent folds of eloquence the barren darkness
of his heart.« (Conrad 1995: 109f.; Hervorh. hinzugefiigt)

Dem geographischen »Herz der Finsternis« Afrikas korrespondiert hier
das (im Verborgenen) »finstere Herz« des europdischen Kolonisators
Kurtz. Und entsprechend bezeichnet auch der Titel, Heart of Darkness,
beides, sowohl das Herz der Finsternis Afrikas als auch das Herz von
Finsternis Kurtz’. Der weile Mann Kurtz erweist sich als insgeheim
ebenso schwarz wie das schwarze Afrika. Ohne den Mythos vom dunk-
len Kontinent aufzugeben — ihn im Gegenteil voll ausschlachtend —, 16st
Conrad so zumindest die grundsétzliche Opposition des europdischen
»Lichtes< und der afrikanischen >Dunkelheit< auf. Dies allerdings auf
problematische Weise, wie Frances B. Singh zu Recht hervorgehoben
hat. Denn Afrika ist bei Conrad die Verkdrperung des Bosen, das in
Kurtz verborgen liegt — die Doppeldeutigkeit des Titels lduft letztendlich
auf den einfachen Schluss hinaus, »that inside every white man there is a
black man, who is evil, and that to become, as Kurtz literally did, the
black man, constitutes depravity« (Singh 1978: 50). Conrad metaphori-
siert die psychischen Abgriinde Kurtz’ zu jener Idee eines »négre qui
sommeille chez tout Blanc« (Fanon 1971: 151), welche Frantz Fanon in
seinem Buch Peau noire, masques blancs 1952 als einen gingigen Me-
chanismus der Projektion analysiert hat, bei dem die »niederen Gefiihle«
und »schlechten Neigungen«, die »dunkle Seite der Seele« des Weillen
auf den »Neger« (ebd., 154; meine Ubers.) {ibertragen werden.

durchsetzen musste, eine ideologische Legitimation fiir die Ausloschung
»inferiorer< Rassen und mithin fiir Genozid. Vgl. Lindqvist 1998.

186

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

V.3.4 Der Bann der Wildnis

Hervorzuheben ist, dass der Schauplatz Afrika Conrad nicht allein zur
Versinnbildlichung der inneren Schwirze seines Protagonisten Kurtz
dient. Zwischen dem afrikanischen Herz der Finsternis, in das Marlows
Reise fiihrt** und der »impenetrable darkness« (Conrad 1995: 111)
Kurtz’ besteht vielmehr, tiber diese bloe Analogiebeziehung hinaus, ei-
ne direkte Affinitit. Eine solche unterstellt zumindest Marlow in seinen
Versuchen, Kurtz’ Verfall psychologisch zu deuten. So zum Beispiel an
der Stelle, an der er von den Schrumpfkdpfen erzihlt, die Kurtz — dhnlich
wie der bei Glave erwihnte Hauptmann Rom — vor seinem Haus auf
Pfidhlen aufgespief3t hat:

»They [i.e. these heads] [...] showed that Mr Kurtz lacked restraint in the grati-
fication of his various lusts, that there was something wanting in him — some
small matter [...]. Whether he knew of this deficiency himself I can’t say. I
think the knowledge came to him at last — only at the very last. But the wilder-
ness had found him out early, and had taken on him a terrible vengeance for the
fantastic invasion. I think it had whispered to him things about himself which
he did not know, things of which he had no conception till he took counsel with
this great solitude — and the whisper had proved irresistibly fascinating. It ech-
oed loudly within him because he was hollow at the core.« (Ebd., 95)

Die Schrumpfkopfe auf den Pfdhlen, welche Marlow als Zeichen einer
ungebremsten Triebbefriedigung deutet, weisen in seinen Augen auf ei-
nen grundsitzlichen Mangel an Selbstbeherrschung hin, eine »Schwi-
che«, die er sogleich als die entscheidende Voraussetzung fiir Kurtz’
Verfall ausmacht. Sie, so sagt er, sei es gewesen, die Kurtz so empfing-
lich fiir die »Einfliisterungen« der Wildnis gemacht habe, denen er in
seiner Isolation ausgesetzt war. Damit wird impliziert, dass nicht die von
Marlow diagnostizierte Schwiche an sich Kurtz’ Verfall herbeigefiihrt
hat, sondern erst dessen Kontakt mit der Wildnis. Als substanzloser %o!-
low man konnte Kurtz den Versuchungen der Wildnis nichts entgegen-
setzen — und so hatten seine bestialischen Triebe schlieBlich freien Lauf.
Marlow spricht an einer Stelle ausdriicklich von dem »Bann der Wild-
nis«, in den Kurtz geraten sei. Nur mit diesem Bann glaubt er, Kurtz’
Entwicklung tiberhaupt erklaren zu kénnen:

»1 tried to break the spell — the heavy, mute spell of the wilderness — that
seemed to draw him [i.e. Kurtz] to its pitiless breast by the awakening of for-

24 Vgl. Conrad 1995: 62: »We penetrated deeper and deeper into the heart of
darkness.«

187

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

gotten and brutal instincts, by the memory of gratified and monstrous passions.
This alone, I was convinced, had driven him out to the edge of the forest, to the
bush, towards the gleam of fires, the throb of drums, the drone of weird incan-
tations; this alone had beguiled his unlawful soul beyond the bounds of permit-
ted aspirations.« (Ebd., 106f)

An dieser Stelle wird ganz explizit benannt, was ich als »Affinitét< zwi-
schen Kurtz’ latenter Finsternis und der manifesten Finsternis Afrikas
bezeichnet habe. Die Wildnis, so heilit es, hat etwas in Kurtz angespro-
chen, das diesem selbst nicht (mehr) bewusst war: seine »vergessenen
Instinkte«. Sie hat eine »Erinnerung« in ihm erweckt an »ungeheuerliche
Leidenschaften«. Und diese Leidenschaften kann Kurtz Aier, im afrikani-
schen Urwald, frei ausleben — so wie es die Eingeborenen tun, zu deren
Getrommel und Gesang es ihn hinzieht. Die Natur und die Menschen Af-
rikas fungieren damit nicht nur als das materielle Ebenbild eines verbor-
genen Personlichkeitsaspektes Kurtz’, sondern dariiber hinaus als ein
gleichsam wesensverwandtes Element, innerhalb desselben der besagte
Aspekt tiberhaupt erst zum Vorschein treten kann.

Folglich sind drei Faktoren fiir Kurtz’ Entwicklung in den Tropen zu
unterscheiden: Erstens die Auswirkungen des Kolonialsystems, das den
europidischen Kolonisator als Heilbringer legitimiert, um ihn anschlie-
Bend in isolierten Stationen fast ohne jegliche Kontrolle seine Macht
ausiiben zu lassen; zweitens Kurtz’ individuelle psychische Disposition
als tiberdurchschnittlich begabter, aber auch iiberambitionierter Europa-
er, dem es laut Marlow an »Zuriickhaltung« fehlt und der darum als
»hohl« erscheint; drittens das, was oben zusammenfassend als der >Ein-
fluss der Tropen« bezeichnet worden ist: die Einwirkungen von Isolation,
Einsamkeit, Krankheit und Klima, kombiniert mit dem kulturellen Ein-
fluss der indigenen Bevolkerung. Es ist also eine starke Vereinfachung,
wenn in Zusammenhang mit Kurtz schlicht von einem going native ge-
sprochen wird, wie es in der Conrad-Forschung gang und gébe ist. Kurtz
ist nicht ein kultureller Uberldufer in dem in Kapitel IT dieser Arbeit dis-
kutierten Sinne des Wortes. Denn in seinen Handlungen, so anarchisch
sie erscheinen mogen, behélt er die Logik des Kolonialismus bei. Er un-
terwirft die Eingeborenen, kontrolliert einen ganzen Bezirk und hiuft vor
allem groflie Mengen von Elfenbein an. In gewisser Weise optimiert seine
Schreckensherrschaft das koloniale System und steigert dessen Effizienz.
Doch wird Kurtz vom Tropenkoller befallen. Die kulturelle Grenzzie-
hung zwischen »Weili< und >Schwarzs, »Zivilisation< und »Barbarei« wird
in seinen Handlungen unterlaufen. Kurtz ist ein vielfacher Tabubrecher,
der sich akkulturiert, der zumindest in die Nihe kannibalistischer Prakti-
ken geriickt wird und der, wihrend seine »Intended« in Belgien auf seine

188

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

Riickkehr wartet, im afrikanischen Dschungel allem Anschein nach eine
schwarze Geliebte hat.”

V.4 Der innere Wilde und
das Unbehagen in der Kultur

V.4.1 »Die Bestie im Menschen«:
Cesare Lombroso und Max Nordau

Zwar ist in der Conrad-Forschung bereits darauf hingewiesen worden,
dass sich in der Schilderung von Kurtz’ Verfall die anthropologische
Theorie Cesare Lombrosos und seiner Nachfolger, insbesondere Max
Nordaus, widerspiegelt, doch ist es bislang bei bloen Hinweisen geblie-
ben.?® Bei dem in Heart of Darkness allgegenwirtigen Atavismusthema
handelt es sich aber keineswegs nur um ein Randmotiv. Der Atavismus-
und Regressionsgedanke, der den Text mit zeitgendssischen anthropolo-
gischen Theorien verkniipft, ist vielmehr von zentraler Bedeutung. Dabei
ist hervorzuheben, dass Conrad nicht einfach auf vorhandene Theorien
zuriickgreift, sondern dass er Versatzstiicke verschiedener Ansitze zu ei-
ner eigenen Theorie weiterentwickelt, die {iber diejenigen zeitgendssi-
scher Anthropologen hinausgeht und in wesentlichen Punkten Sigmund
Freuds Thesen zum »Unbehagen in der Kultur« antizipiert.

Voraussetzung fiir die Atavismustheorie des spaten 19. Jahrhunderts
war die durch Charles Darwins Hauptwerk The Origin of Species by
Means of Natural Selection (1859) eingeleitete »wissenschaftliche Revo-
lution«*” innerhalb der Evolutionstheorie. In einer berithmt gewordenen
Formulierung beschrieb Sigmund Freud die Erkenntnisse Darwins 1917
als die zweite Krankung des menschlichen Narzissmus (nach der ersten,
kosmologischen durch Kopernikus und vor der dritten, psychologischen
durch Freud selbst), wobei er diese Krankung wie folgt erlduterte:

»Der Mensch ist nichts anderes und nichts Besseres als die Tiere, er ist selbst
aus der Tierreihe hervorgegangen, einigen Arten ndher, anderen ferner ver-
wandt. Seine spiteren Erwerbungen vermochten es nicht, die Zeugnisse der

25 Letzteres wird so zwar an keiner Stelle ausdriicklich gesagt. Der letzte Auf-
tritt der von Marlow als »barbarous and superb woman« beschriebenen
Afrikanerin vor der Abreise des Dampfschiffes deutet aber recht eindeutig
zumindest auf die Moglichkeit einer solchen Beziehung hin. Vgl Conrad
108-109; hier: 109.

26 Zu Lombroso vgl. vor allem Breuer 1999: 368-378. Zu Nordau vgl. Watts
1977: 132-136; Watts 1982: 93-95.

27 Vgl. zu diesem Begriff Kuhn 1996 sowie Abschnitt I.3.2 dieser Arbeit.

189

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Gleichwertigkeit zu verwischen, die in seinem Korperbau wie in seinen seeli-
schen Anlagen gegeben sind.« (Freud 1994: 191)

Entscheidend ist im vorliegenden Zusammenhang vor allem der zweite
Punkt: Der Mensch stammt Darwin zufolge nicht nur von einer »lower
form«®® ab, die er in seiner weiteren Entwicklung als einen fernen Ur-
sprung hinter sich gelassen hat, sondern er teilt bis heute einen Grofteil
seiner korperlichen und geistig-seelischen Merkmale mit anderen Sduge-
tieren. Im ersten Kapitel seiner in Hinblick auf die besagte Kriankung re-
levantesten Schrift, The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex
(1871), fihrt Darwin eine ganze Reihe von Beispielen an, welche in sei-
nen Augen die menschliche Abstammung von einer niederen Form bele-
gen. Am ausfiihrlichsten diskutiert er dabei sein letztes Argument: die
Existenz rudimentérer — also nutzlos gewordener, verkiimmerter — Orga-
ne, die als evolutionsbiologische Uberbleibsel die menschliche Abstam-
mung dokumentieren (vgl. Darwin 1989: 15-29). Darwin schreibt:

»Rudimentary organs [...] are useless, or nearly useless, and consequently are
no longer subjected to natural selection. They often become wholly suppressed.
When this occurs, they are nevertheless liable to occasional reappearance
through reversion — a circumstance well worthy of attention.« (Ebd., 15f.)

Die Moglichkeit einer Umkehr (»reversion«), gleichsam als umgekehrte
Evolution, tibte auf Darwins Zeitgenossen eine grofle Faszination aus
und wurde von verschiedenen Autoren populdrwissenschaftlicher Werke
zu Atavismus- und Degenerationstheorien weiterentwickelt.”’ Das un-
vermittelte Wiederauftreten entwicklungsgeschichtlich eigentlich iiber-
holter und verschwundener Merkmale schien ganz grundsitzlich die
Moglichkeit eines Riickfalls in eine stammesgeschichtlich éltere Ent-
wicklungsstufe zu beweisen. Der Atavismus (von lat. atavus, »Urahng)

28 Vgl. das Kapitel »The Evidence of the Descent of Man from Some Lower
Form« in Darwin 1989: 9-29.

29 Zur Geschichte der Degenerationstheorie zwischen 1848 und 1918 vgl. die
materialreiche Rekonstruktion von Daniel Pick und darin insbesondere die
Kapitel zu England (Pick 1989; hier: 155-221). Wie Pick zeigt, wurde das
auf den franzosischen Psychiater Bénédict Augustin Morel zuriickgehende
Konzept der dégénérescence (das dieser 1857, also bereits zwei Jahre vor
Erscheinen von Darwins The Origin of Species, entwickelt hatte) in Eng-
land mit einer darwinistischen Evolutionstheorie kombiniert. Autoren wie
der Psychiater Henry Maudsley sahen in der Degeneration eine universale
Gegenkraft zur Evolution. In seinem Buch Body and Will (1883) postulierte
Maudsley »a double flux of movement, as it were, ascendant and descen-
dant« (zit. n. ebd., 209), das heifit die Gleichzeitigkeit von Evolution (Fort-
schritt) und Degeneration (evolutiondrem Riickschritt).

190

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

wurde als die Gefahr einer Riickkehr in den Zustand der primitiven Vor-
fahren gedeutet.

Autoren wie der italienische Kriminalanthropologe Cesare Lombroso
waren bemiiht, diese Gefahr auf bestimmte, »degenerierte« Menschen-
typen einzugrenzen. In seinem 1876 erschienenen Werk Der Verbrecher
in anthropologischer, drztlicher und juristischer Beziehung vertrat
Lombroso die tiberaus einflussreiche, wenn auch von Beginn an umstrit-
tene These, dass es den geborenen Verbrecher gibt, das heidit einen homo
delinquens, der an verschiedenen charakteristischen Merkmalen zu er-
kennen sei, Merkmalen sowohl physiologisch-anatomischer als auch sitt-
licher Natur. Zu diesen »Eigenthiimlichkeiten« des Verbrechers zéhlte
Lombroso einerseits seine Schidelbildung, seine Physiognomie, seinen
Haarwuchs und seine Schmerzempfindlichkeit, andererseits seine
»krankhaften Triebe«, seine »Litteratur [sic] und Handschrift«, seine
»Religion und Sprache«, kurz: sein »ganzes Verstandes- und Gemiithsle-
ben« (Kirchenheim 1894: viii). Dass Joseph Conrad mit dieser Theorie
vertraut war, zeigt, wie Cedric Watts argumentiert, sein ironisches Spiel
mit Lombrosos Verbrecher-Charakteristika in dem 1907 erschienenen
Roman The Secret Agent (vgl. Watts 1982: 95). Kurtz, schreibt Watts,
habe jedoch mehr Ahnlichkeit mit dem Typus des »genialen Degenerier-
ten«, den Max Nordau in seinem stark an Lombroso angelehnten Buch
Entartung beschreibt (1892-93). Die »genialen Degenerirten [sic]«, so
schildert Nordau diesen Typus dort, »bestechen und blenden, sie tiben
leider auch hiufig eine tiefe Wirkung, aber diese ist stets eine unheilvol-
le« (Nordau 1893: 1, 40). Und er fihrt fort:

»Sie leiten [...] die Menschheit auf eigenen, selbstgefundenen Pfaden zu neuen
Zielen, aber diese Ziele sind Abgriinde oder Wiisteneien. Sie sind Fiihrer in
Stimpfe wie Irrlichter oder in den Untergang wie Rattenféinger von Hameln.«
(Ebd.)

Watts verweist auf die Ahnlichkeiten des so charakterisierten Typus mit
dem zweifach als »Universalgenie« (Conrad 1995: 51, 116; meine
Ubers.) bezeichneten Multitalent Kurtz. In der Tat lassen sich insbeson-
dere in Bezug auf dessen charismatischen Einfluss auf die Massen sowie
seine zu Genozidphantasien pervertierten Ideale deutliche Parallelen zu
Nordaus genialem Degenierten konstatieren. Zudem kann vorausgesetzt
werden, dass Conrad das in England weit rezipierte Buch Nordaus kann-
te.® Allerdings scheint mir die Frage, inwieweit Conrad mit Kurtz tat-

30 Nordau schrieb Conrad 1898 personlich an, um ihm sein Lob fiir den Ro-
man The Nigger of the »Narcissus¢ auszusprechen, worauf Conrad in der

191

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

sdchlich den einen oder anderen konkreten Typus nachgezeichnet hat,
letztlich sekundér. Denn wichtiger als eine bestimmte Typologie ist fiir
Heart of Darkness zweifellos ein anderer, entscheidender Gedanke bei-
der hier zitierter Autoren. Beide Theorien verbindet die weitverbreitete
Vorstellung von der Moglichkeit eines evolutionsbiologischen Riick-
schritts, einer »Umkehr zur éltesten Thierheit« (Nordau 1893: II, 497),
die in der atavistischen Konstitution des Verbrechers bezichungsweise
Degenierten zum Ausdruck kommen soll. Nordau spricht vom Wieder-
auftreten weitest zurtickliegender Entwicklungsstufen:

»Der Riickfall des Entarteten kann bis zur schwindelerregendsten Tiefe gehen.
Wie er korperlich bis zur Stufe der Fische, ja der Gliederthiere und selbst der
geschlechtlich noch nicht differenzirten Wurzelfiiler hinabsinkt, [...] so erneu-
ert er geistig im besten Falle, als hoherer Entarteter, den Typus des Urmen-
schen der &ltern Steinzeit, im schlimmsten Falle, als Idiot, den eines weit vor-
menschlichen Thiers.« (Ebd., 500)

Der hier beschriebene Riickfall soll dabei nicht gezwungenermafBen
schon von Geburt an manifest sein. Lombroso ist vielmehr der Uberzeu-
gung, dass die atavistischen Merkmale »durch Erziehung und Umgebung
zuriickgehalten werden konnen, aber plotzlich unter dem Einflusse ge-
gebener Umstdnde wieder hervortreten«, zu welchen Umstéinden er
»Klima und Jahreszeiten« ebenso zdhlt wie den »Beruf« (Kirchenheim
1894: vivii). Dieser Gedanke findet sich tberdeutlich in Heart of
Darkness wieder: Um genau einen solchen Riickfall, ein solches Hervor-
treten eines zuvor verdrangten atavistischen Merkmals — der »vergesse-
nen Instinkte« — handelt es sich nimlich bei Kurtz, wobei die Umstinde
dieser Regression, wie oben dargestellt wurde, genau benannt sind.

ihm eigentiimlichen, zweideutigen Weise bemerkte: »Praise is sweet, no
matter whence it comes« (zit. n. Watts 1982: 95).

192

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

V.4.2 »Your own innate strength«:
Joseph Conrad und Sigmund Freud

Parallelen weist Conrads Erzdhlung aber vor allem auch zu einer spéte-
ren Theorie auf, die den Atavismusgedanken aufgreift und entscheidend
weiterentwickelt: zu der Sigmund Freuds.! Freuds wichtigste Weiter-
entwicklung des Atavismusgedankens war die, dass der (psychische)
Atavismus in seiner Theorie nicht mehr nur Merkmal des Verbrechers
oder des Entarteten ist, sondern dass er bei jedem Menschen auftritt. Der
Atavismus wird verdréngt, kann aber unter gewissen Umstidnden wieder
hervortreten. In Das Unbehagen in der Kultur (1930) spricht Freud von
einer »Erhaltung des Primitiven neben dem daraus entstandenen Umge-
wandelten« auf »seelischem Gebiet« und erklirt, »da3 im Seelenleben
nichts, was einmal gebildet wurde, untergehen kann, daf} alles irgendwie
erhalten bleibt und unter geeigneten Umstdnden, z.B. durch eine so weit
reichende Regression, wieder zum Vorschein gebracht werden kann«
(Freud 1997: 35f.). Freud behauptet damit nicht nur die Moglichkeit des
Wieder-Hervortretens ontogenetisch friherer (zu unterstreichen ist: psy-
chischer) Merkmale, sondern zugleich auch die des Riickfalls in das phy-
logenetisch >Primitive«. Denn laut Freud besteht eine Analogiebeziehung
zwischen dem »Entwicklungs- oder Erziehungsprozefl des einzelnen
Menschen« und dem »KulturprozeB der Menschheit« (ebd., 102). Bei
Letzterer bewirke ein »Kultur-Uber-Ich« (ebd., 104) jene Triebverdrin-
gung und Triebkontrolle, fiir welche bei der Entwicklung des Indivi-
duums das »Uber-Ich« verantwortlich sei.

Es ist, schreibt Freud, »unmoglich zu iibersehen, in welchem Aus-
maf} die Kultur auf Triebverzicht aufgebaut ist, wie sehr sie gerade die
Nichtbefriedigung [...] von méchtigen Trieben zur Voraussetzung hat«
(ebd., 63). Aus dieser kulturbedingten Unterdriickung der Triebe (der
Sexualitdt einerseits, der Aggressionsneigung andererseits) entsteht
Freud zufolge das Unbehagen in der Kultur: »Der Urmensch hatte es in
der Tat darin besser, da er keine Triebeinschrankungen kannte« (ebd.,
79), was jedoch, wie Freud sogleich hinzufiigt, fiir den »heute lebenden
Primitiven« nicht gelte. Bei diesem ndmlich unterliege das Triebleben
»Einschrankungen von anderer Art, aber vielleicht von groerer Strenge
als das des modernen Kulturmenschen« (ebd., 80).

Eine ganz dhnliche Opposition von Kultur und primitiver Triebnatur
findet sich in Heart of Darkness, wobei Conrad, anders als Freud, >primi-
tiv< und surzeitlich< allerdings weitgehend gleichzusetzen scheint. Um

31 Auf diese duBerst aufschlussreiche Parallele hat, soweit ich sche, bislang
nur Tim Youngs aufmerksam gemacht (allerdings ohne néher darauf einzu-
gehen). Vgl. Youngs 1988: 201, 203.

193

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

die Entwicklung Kurtz’ tiberhaupt nachvollziehen zu konnen, erklért
Marlow hier, miisse man selbst einmal den zivilisatorischen Kontrollap-
parat verlassen haben, der einen in der europédischen Stadt umgebe. Von
seinen Zuhorern auf der Segelyacht Nellie, die als »Director of Compa-
nies«, »Lawyer« und »Accountant« allesamt fest in der Zivilisation ver-
ankert sind, erwartet er dementsprechend keinerlei Verstandnis fiir Kurtz:

»You can’t understand. How could you? — with solid pavement under your feet,
surrounded by kind neighbours ready to cheer you or to fall on you, stepping
delicately between the butcher and the policeman, in the holy terror of scandal
and gallows and lunatic asylums — how can you imagine what particular region
of the first ages a man’s untrammelled feet may take him into by the way of
solitude — utter solitude without a policeman — by the way of silence — utter
silence, where no warning voice of a kind neighbour can be heard whispering
of public opinion? These little things make all the great difference. When they
are gone you must fall back upon your own innate strength, upon your own ca-
pacity for faithfulness.« (Conrad 1995: 81f.)

Fern von der kollektiven Selbst- und Fremdkontrolle der europdischen
Zivilisation, in der totalen Einsamkeit, muss die eigene, »angeborene
Kraft« besorgen, was sonst die Furcht vor dem Galgen, dem Irrenhaus,
der o6ffentlichen Meinung tut. Fehlt diese Kraft, wie bei Kurtz, brechen
die Triebe »der ersten Zeiten« hervor. Es kommt — mit Max Nordau ge-
sprochen — zur »Entfesselung der Bestie im Menschen« (Nordau 1893: I,
9). Denn in den psychischen Abgriinden des Européers schlummert nach
wie vor eine atavistische béte humaine, die nur vom (Kultur-)Uber-Ich
im Zaum gehalten wird, wie man mit Sigmund Freud sagen kann.

Dementsprechend stellen auch fir Marlow selbst die von ihm beo-
bachteten Rituale der Eingeborenen eine Versuchung dar — eine Versu-
chung, wie Kurtz den »Einfliisterungen« der Wildnis nachzugeben. Die
folgende Passage zeigt sehr deutlich, wie der von Chinua Achebe kriti-
sierte Rassismus des Textes mit der Conrad’schen Atavismustheorie zu-
sammenhingt: Afrika selbst erscheint gewissermafien als Atavismus ge-
geniiber der modernen, durch einen langen Zivilisationsprozess von ihren
yprimitiven< Urspriingen entfremdeten europdischen Welt. Von seiner
Dampferfahrt in Richtung von Kurtz’ Station berichtend, erkldrt Marlow
an einer Stelle:

»[...] suddenly, as we struggled round a bend, there would be a glimpse of rush
walls, of peaked grass-roofs, a burst of yells, a whirl of black limbs, a mass of

hands clapping, of feet stamping, of bodies swaying, of eyes rolling, under the
droop of heavy and motionless foliage. The steamer toiled along slowly on the

194

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

edge of a black and incomprehensible frenzy. The prehistoric man was cursing
us, praying to us, welcoming us — who could tell? [...]

The earth seemed unearthly. We are accustomed to look upon the shackled
form of a conquered monster, but there — there you could look at a thing mon-
strous and free. It was unearthly, and the men were — No, they were not in-
human. Well, you know, that was the worst of it — this suspicion of their not be-
ing inhuman. It would come slowly to one. They howled, and leaped, and spun,
and made horrid faces; but what thrilled you was just the thought of their hu-
manity — like yours — the thought of your remote kinship with this wild and
passionate uproar. Ugly. Yes, it was ugly enough; but if you were man enough
you would admit to yourself that there was in you just the faintest trace of a re-
sponse to the terrible frankness of that noise, a dim suspicion of there being a
meaning in it which you — you so remote from the night of first ages — could
comprehend.« (Conrad 1995: 62f.)

Die Afrikaner sind dieser Passage zufolge »prihistorische Menschen,
die ohne jede kulturelle Einschrankung, frei ihren »monstrosen« Trieben
nachgehen konnen. Marlow zogert zundchst, ob er sie tiberhaupt als
Menschen betrachten kann und entscheidet sich schlieflich fiir die For-
mulierung »this suspicion of their not being inhuman«: Eine Negation
hebt hier die andere auf, es bleibt aber das Wort »suspicion«. Dennoch
muss Marlow eine, wenn auch nur entfernte, Verwandtschaft anerken-
nen; er muss sogar eine »response« eingestehen. Es folgt eine Formulie-
rung, die fast wortlich Freuds These von der »Erhaltung des Primitiven
neben dem daraus entstandenen Umgewandelten« auf »seelischem Ge-
biet« (Freud 1997: 35) antizipiert: »The mind of man is capable of a-
nything — because everything is in it, all the past as well as all the future«
(Conrad 1995: 63). Die oben zitierte Passage fortsetzend, erklart Marlow:

»What was there after all? Joy, fear, sorrow, devotion, valour, rage — who can
tell? — but truth — truth stripped of its cloak of time. Let the fool gape and shud-
der — the man knows, and can look on without a wink. But he must at least be
as much of a man as these on the shore. He must meet that truth with his own
true stuff — with his own inborn strength. Principles? Principles won’t do.
Acquisitions, clothes, pretty rags — rags that would fly off at the first good
shake. No; you want a deliberate belief. [...] You wonder I didn’t go ashore for
a howl and a dance? Well, no — I didn’t. Fine sentiments, you say? Fine senti-
ments be hanged! I had no time. I had to mess about white-lead and strips of
woollen blanket helping to put bandages on those leaky steam-pipes — I tell
you. I had to watch the steering, and circumvent those snags, and get the tin-pot
by hook or by crook. There was surface-truth enough in these things to save a
wiser man.« (Ebd.)

195

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Es ist eine anthropologische Wahrheit — »truth stripped of its cloak of
time« —, die Marlow in Gestalt der afrikanischen Eingeborenen zu Ge-
sicht bekommt: den eigenen Ursprung. Anders als Kurtz hat Marlow je-
doch die »angeborene Stirke«, die es braucht, um der Versuchung zu
widerstehen, an Land zu gehen und mit den Eingeborenen zu tanzen. Er
hat einen »Glauben«, und zwar einen duflerst pragmatischen, materialis-
tischen Glauben an Werkzeug und an die Arbeit. Ebenso verfiigt er tiber
die Fahigkeit, zu improvisieren, sich den widrigen Umstdnden anzupas-
sen und das Schiff dennoch sicher an sein Ziel zu leiten. Prinzipien, er-
klart Marlow, sind nutzlos; ein tief verinnerlichtes Arbeitsethos aber
kann den Européer vor der Regression bewahren. Nicht umsonst betont
der eingangs zitierte Arzt, dass Marlow sein erster englischer Patient sei:
Marlow besteht — wenn auch mit Grenzerfahrungen — dort, wo andere
dem Einfluss der Wildnis erlagen. Er verkorpert, wie Stanleys Living-
stone, in mustergiiltiger Weise das von Joseph Thomson geforderte briti-
sche Arbeitsethos.*” »What saves us«, sagt Marlow seinen britischen Zu-
horern an anderer Stelle, »is efficiency — the devotion to efficiency«
(ebd., 20). Auf diese Weise hebt auch Heart of Darkness die Briten von
den anderen, leichter zu beeinflussenden Europdern ab.

V.5 Die Verlagerung der Grenze

Bevor er den Bericht von seiner Begegnung mit Kurtz beginnt, fiihrt
Marlow das Motiv der Faszination durch das Andere in Form einer fikti-
ven Geschichte iiber einen romischen Befehlshabers im damals noch
ybarbarischen« Britannien ein. Anhand dieser ersten Erzéhlung, in der
sich die zweite, langere widerspiegelt, ldsst sich zusammenfassend auf-
zeigen, inwiefern sich in Heart of Darkness die kulturelle Grenzziehung
zwischen Europa und seinem Anderen verschiebt und welche Konse-
quenzen dies fiir die Konzeption der Grenziiberschreitung hat. Eingebet-
tet ist Marlows Reiseerzdhlung in eine Rahmengeschichte: Ein Freun-
deskreis, neben Marlow unter anderem aus dem anonymen Erzdhler be-
stehend, der seinen Bericht wiedergibt, kommt auf der Segelyacht Nellie
in der Themsemiindung zusammen. In Richtung London weisend, erklart
der bis dahin schweigsame Marlow seinen Zuhérern plotzlich unvermit-
telt: »And this also [...] has been one of the dark places of the earth«
(ebd., 18). Gleich zu Beginn seiner Erzéhlung greift Marlow damit auf
den Mythos vom dunklen Kontinent zuriick. Bevor er von seinen Afrika-

32 Vgl. den Abschnitt »Marlow’s Victorian Ethic« in Watt 1980: 148-151, in
dem Marlows Arbeitsethos im Zusammenhang mit Thomas Carlyles Sartor
Resartus (1834) diskutiert wird.

196

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

erlebnissen berichtet, relativiert er scheinbar die imaginative Geographie,
die diesem Mythos zugrunde lag. Ebenso finster wie der schwarze Kon-
tinent, sagt Marlow, war England, die Quelle des zivilisatorischen, hu-
manistischen Lichtes, das Missionare und Kolonisatoren heute nach Af-
rika tragen, einst selbst. Mit anderen Worten: England war einmal genau-
so »primitiv< wie es heute der Kongo ist, wodurch die verrdumlichte
Konzeption kultureller Differenz zumindest bis zu einem gewissen Grad
relativiert wird. An Gewicht gewinnt dafiir die temporalisierte Differenz-
konzeption. Zwischen England und dem Kongo liegt jener uneinholbare
Entwicklungsabstand, mit welchem der Evolutionismus anderen Kultu-
ren den gemeinsamen Boden entzieht — wobei laut Marlow jedoch selbst
neunzehn Jahrhunderte kein sicherer Vorsprung sind:

»] was thinking of very old times, when the Romans first came here, nineteen
hundred years ago — the other day... Light came out of this river since — you say
Knights? Yes; but it is like a running blaze on a plain, like a flash of lightning
in the clouds. We live in the flicker — may it last as long as the old earth keeps
rolling! But darkness was here yesterday.« (Ebd., 18f.; Hervorh. hinzugefugt)

Die Gleichsetzung Britanniens zur Zeit der rdmischen Okkupation mit
zeitgenOssischen kolonisierten Gesellschaften hatte bei Erscheinen von
Heart of Darkness bereits eine lingere Tradition, die sich bis ins 17.
Jahrhundert zuriickverfolgen ldsst. Ein Vergleich mit zwei fritheren Tex-
ten aus dieser Tradition zeigt die Weiterentwicklung des evolutionisti-
schen Paradigmas im 19. Jahrhundert. Das erste Beispiel stammt aus ei-
nem 1610 in Briefform verfassten Bericht tiber ein in einen Sturm gera-
tenes englisches Schiff, den Aufenthalt der Besatzung auf den Bahamas
sowie ihre anschlieBende Weiterreise nach Virginia, der als eine mogli-
che Quelle von William Shakespeares The Tempest gilt: William Stra-
cheys »True Reportory of the Wracke«. Hier erfolgt die Gleichsetzung
der alten Briten mit heutigen >Wilden< im Anschluss an Bemerkungen
iiber angebliche Betriigereien der Indianer Virginias. Strachey formuliert
sie in Form dreier rhetorischer Fragen:

»Can a Leopard change his spots? Can a Savage remayning be a Savage be
civill? Were not wee our selves made and not borne civill in our Progenitors
dayes? and [sic] were not Caesars Britaines as brutish as Virginians? The Ro-
mane swords were best teachers of civilitie to this & other Countries neere

l.lS.«33

33 Stracheys »True Reportory of the Wracke« (der, 1610 entstanden, erst 1625
in Purchas His Pilgrimes gedruckt wurde, aber bereits vorher im Umlauf
war) ist in Ausziigen abgedruckt in Shakespeare 1988: 135-141; hier: 139f.

197

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Der Verweis auf die eigenen Vorfahren dient zur Legitimation kolonialer
Gewalt: Das britische Beispiel einer Entwicklung — unter gewaltsamer
Fremdeinwirkung — von »Wildheit< zu »Zivilisation< ist Argument fiir ei-
ne, wenn notig brutale Zivilisierung Virginias. Die Geschichte der eige-
nen Unterwerfung wird zum universalen Modell erhoben, das nachzuah-
men in den Kolonien als dringende Notwendigkeit beschrieben wird,
nach der Logik: wie die Romer uns, so wir den Indianern.

In einer Rede William Pitts aus dem Jahre 1792 begegnet einem die-
se Logik wieder, wobei sie Pitt, anders als Strachey, nicht offensiv mili-
taristisch formuliert, sondern in ein humanistisches Gewand kleidet. Der
Kontext ist diesmal ein anderer. Referent ist nicht Virginia, sondern
Schwarzafrika, dessen Konstruktion als Anderes der Zivilisation, ja ge-
radezu als Gegenkraft zum Zivilisatorischen, Thema der letzten beiden
Kapitel war. Pitt richtet sich gegen das verbreitete Vorurteil, die Afrika-
ner seien schlicht nicht zivilisierbar:

»It has been alleged that Africa labours under a natural incapacity for civiliza-
tion, that it is enthusiasm or fanaticism to think that she can ever enjoy the
knowledge and morals of Europe, that Providence never intended her to rise
above barbarism, that Providence has irrevocably doomed her to be only a
nursery for slaves. Allow of this principle as applied to Africa, and I should be
glad to know why it might not also have been applied to ancient and uncivilized
Britain. Why might not some Roman Senator have predicted with equal bold-
ness — >There is a people destined never to be free, a people depressed by the
hand of nature below the level of the human species, and created to form a sup-
ply of slaves for the rest of the world«<? Sir, we were once as obscure among the
nations of the earth, as debased in our morals, as savage in our manners, as
degraded in our understandings as these unhappy Africans are at present.«
(Zit. n. Sherry 1971: 120; Hervorh. hinzugefiigt)

Zwar folgt auf diese provokativ gemeinte Parallelisierung ein beruhi-
gender Blick auf den in der Zwischenzeit vollzogenen Fortschritt, der
den Briten die wirtschaftliche, geistige und gesellschaftliche Fithrung vor
allen anderen Nationen beschert habe, doch schlieffit sich hieran wie-
derum der Satz an:

»But had other nations applied to Great Britain the reasoning which some
gentlemen now apply to Africa, ages might have passed without our emerging
from barbarism, and we might even at this hour have been little superior in
morals, in knowledge, or in refinement to the rude inhabitants of Guinea.«
(Ebd., 120f.)

198

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DER EINFLUSS DER TROPEN: JOSEPH CONRAD, HEART OF DARKNESS

Conrad, der diese Passage moglicherweise aus einem am 4. Oktober
1892 in der Times abgedruckten Vortrag Henry M. Stanleys kannte, der
sie in voller Linge wiedergab, ldsst seinen Erzdhler die Argumentation
William Pitts scheinbar wiederholen. Bei Marlow &ndert sich allerdings
die Perspektive. In Heart of Darkness wird nicht aus dem Blickwinkel
von »uns¢, den ehemals barbarischen und heute dankenswerter Weise zi-
vilisierten Briten, gesprochen, sondern aus dem der Romer, die seinerzeit
ins »wilde« Britannien vorstieBen. Im Vordergrund steht dabei, wie spéter
in der Geschichte Kurtz’, die paradoxe Anziehungskraft des abstoenden
Anderen, »the fascination of the abomination« (Conrad 1995: 20), die
den von Marlow erfundenen rémischen Befehlshaber in Britannien ver-
sucht.

Der Konstruktion des Schwarzafrikaners als zeitgendssischem Urahn
steht in Heart of Darkness die Vorstellung gegeniiber, dass der >zivili-
sierte« Mensch selbst noch Spuren seiner primitiven Abstammung in sich
tragt, da ein Teil des Européers im fritheren Zustand verblieben ist. Die
Grenze zwischen »>Zivilisation< und >Barbarei< wird nicht mehr nur als
eine duflere gedacht, sondern internalisiert; sie verlduft gerade durch die
Psyche des »zivilisierten< Menschen, der nur verdrdngt und vergessen
hat, was Conrad seine »brutal and forgotten instincts« nennt: »Das Bild
des »Wilden< wird nach innen verlagert, das Unbewusste quasi »afrikani-
siert<, zu einem schwarzen >heart of darkness«« (Albers/Pagni/Winter
2002: 11). Anthony Fothergill beschreibt dies zugleich als eine Untermi-
nierung und eine Bestétigung des »europiischen kulturellen Mythos vom
Schwarzen als einem zeitgendssischen Vorfahren« (Fothergill 1992: 53;
meine Ubers.):

»The culturally and politically dominant reading of this myth was imperially
complacent: we too were once like this, but how developed we can see our-
selves to be now (in comparison)! But, with a different Darwinian turn, Conrad
has also articulated the underlying fear: if we came from this, what secret in-
heritance may be lurking in our characters? [...] But in either case the stereotype
remains intact.« (Ebd.)

Der Afrikaner bleibt einerseits der rdumlich und zeitlich entfernte Be-
wohner des dunklen Kontinents. Die Evolutionstheorie des spiten 19.
Jahrhunderts macht aus diesem Anderen aber zugleich ein verdringtes,
noch immer vorhandenes Eigenes. Kulturelles Grenzgehen wird aus die-
ser Perspektive zu einem Riickfall, die Grenziiberschreitung zu einem
Riickschritt im wahrsten Sinne des Wortes. Anders als in den Prosatexten
des Naturalismus — wie etwa in Emile Zolas 1890 erschienenem Roman
La Béte humaine — geschieht dieser Riickschritt in Joseph Conrads Heart
of Darkness zwar nicht inmitten des modernen Europa, sondern erst,

199

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

nachdem eine rdumliche und zeitliche Distanz {iberwunden worden ist
und der Européer sich den Einfliissen des Anderen ausgesetzt hat; erst
der Kontakt mit den Tropen bringt den inneren Anderen hervor. Da von
diesem keine totale Abgrenzung moglich ist, besteht jedoch verstirkt
Grund zu kultureller Einflussangst.

200

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

Ausgangspunkt dieser Arbeit war die kolonialhistorische Beobachtung
eines »weltgeschichtlich seltene[n] Unwillen[s]« auf Seiten der moder-
nen europdischen Kolonialherren, »den unterworfenen Gesellschaften
kulturell entgegenzukommen« (Osterhammel 1997a: 20). Mein Vor-
schlag lautete, sich diesem noch kaum erforschten und erst im Zuge des
cultural turn in den Geistes- und Sozialwissenschaften tiberhaupt fiir
bemerkenswert befundenen Phidnomen aus literaturwissenschaftlicher
Perspektive zu ndhern. Zwar sind literarische Texte keine dokumentari-
schen Abbilder realhistorischer Prozesse; die umfangreiche Reiseliteratur
der Kolonialzeit entwirft jedoch etwas, das sich als »koloniales Imagini-
res< konzeptualisieren lédsst, und das, wie gezeigt wurde, trotz aller deut-
lich markierten Fiktionalitdt Riickschliisse auf das von Jirgen Oster-
hammel mit »mangelnde Anpassungswilligkeit« (ebd.) umschriebene
Phinomen zuldsst. AnschlieBend an die ausfiihrlichen Textanalysen der
Kapitel IIT bis V soll hier in einem kurzen Restimee erértert werden, in-
wieweit die grundlegenden Thesen dieser Arbeit zur Inszenierung kultu-
reller Grenzen und zum Phidnomen der kulturellen Einflussangst in der
Reiseliteratur des 19. Jahrhunderts belegt werden konnten, welche An-
kntipfungspunkte sich daraus ergeben und welcher Ausblick auf die Ge-
genwart von hier aus moglich ist.

Alle drei behandelten Texte — Herman Melvilles Typee (1846), Hen-
ry Rider Haggards King Solomon’s Mines (1885) und Joseph Conrads
Heart of Darkness (1899) — variieren das Grundschema, das in Kapitel I
als das »evolutionistische Paradigmac identifiziert worden ist. In der dar-
gestellten Kulturbegegnung zwischen einem reisenden Protagonisten
oder einer kleinen Gruppe von Protagonisten mit einer zahlenméfig und
kulturell (noch) dominierenden indigenen Gesellschaft manifestiert sich
jeweils eine kulturelle Grenze, die durch die rdumliche und zeitliche Dis-
tanzierung des Anderen unterstrichen wird. Das Andere erscheint als eine
Entsprechung des ehemals Eigenen, als eine evolutionédre Frithform, die
in groBBer Ferne zu Europa weiterexistiert. Die Textanalysen zeigten je-
doch auch, dass sich entscheidende Unterschiede daraus ergeben, wie das
evolutionistische Paradigma jeweils konkret realisiert wird. Eine verglei-
chende, diachrone Betrachtung der Werke macht einen diskursgeschicht-

201

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

lichen Prozess erkennbar, der als Naturalisierung der Differenz und In-
ternalisierung der Grenze beschrieben werden kann.

So definiert Melville in Typee Alteritdt noch primir tiber kulturelle
Differenz. Der andere Raum und die andere Zeit beginnen dort, wo die
moderne Zivilgesellschaft endet. »Sie< (die Polynesier) sind demnach
heute, wie »wir¢ (die Europder und Amerikaner) vor der Entwicklung der
modernen Zivilisation gewesen sind, was bei Melville zunichst so viel
bedeutet wie: die Taipis haben verschiedene Freiheiten und Ungezwun-
genheiten des vorzivilisatorischen Lebens noch nicht verloren, die der
Preis unseres eigenen kulturevolutiondren Fortschritts waren. Es ist die-
ses Weniger an >Zivilisation¢, das in der ersten Hilfte des 19. Jahrhun-
derts vor allem in Berichten aus dem Siidpazifik noch in grundsitzlich
positivem Licht erscheinen konnte, obwohl die verstorende Praktik des
Kannibalismus einen Schatten auf das beliebte Bild des Stidseeparadieses
warf und, zumindest bei Melville, nur ein kurzer Ausflug in dieses ero-
tische Paradies als eigentlich erstrebenswert erschien, nicht ein dauerhaf-
ter Aufenthalt und eine tiefgreifende Akkulturation.

In King Solomon’s Mines und vor allem in Heart of Darkness kommt
es zu einer ganz anderen Auslegung des evolutionistischen Paradigmas.
Wo Typee dem Rousseauismus verpflichtet ist, kniipfen die Texte Hag-
gards und Conrads an den Darwinismus — vor allem populdrwissen-
schaftliche Weiterfiihrungen von Charles Darwins Evolutionstheorie —
an. Der urspriingliche Zustand ist nun nicht mehr einer der (relativen)
moralischen Vollkommenheit, sondern, im Gegenteil, ein amoralischer,
animalischer. Nach wie vor lautet die Grundiiberzeugung, dass >sie
(dort)¢, anders als »wir (hier)¢, diesem Urzustand vergleichsweise nahe
stehen, doch wandelt sich die Konzeption des Urzustands von einem Ide-
albild in ein zwar faszinierendes, aber abgriindiges und, wie der Titel von
Conrads Erzdhlung unterstreicht, diisteres. Entscheidend ist dabei, dass
die kulturelle Differenz zwischen Europdern und Nicht-Europdern nun
auch mit einer biologischen Entwicklung erkldrt wird, nicht allein mit ei-
ner kulturellen Evolution. Die Afrikaner sind demnach von ihrer natiirli-
chen Entwicklung her noch nicht zivilisationsfahig, wie die stidafrikani-
schen Ruinen von Steinbauten und Stddten angeblich »weiller« Herkunft
bei Haggard illustrieren sollen. Indem in diesem Sinne eine jnatiirliche«
Abgrenzung vollzogen wird, riickt das Andere in scheinbar noch weitere
Ferne. Zugleich erscheint es, paradoxerweise, niher als zuvor: Haggard
lasst seinen Protagonisten Allan Quatermain konstatieren, die mensch-
liche Natur sei im Gegensatz zur Kultur im Wesentlichen unverénderbar;
dementsprechend klein sei der Unterschied zwischen »Zivilisierten< und
»Wilden<. Nur der im Verlauf des Zivilisationsprozesses angeeignete
Triebverzicht, argumentiert Conrads Marlow — Aspekte von Freuds spi-
terer psychoanalytischer Theorie vorwegnehmend —, bewahrt den Euro-

202

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

péder vor einem Riickfall in den Urzustand, von dem keine vollkommene
Loslosung moglich ist. Er bleibt erhalten als unausloschliche evolutioné-
re Spur, die den europidischen Reisenden und Kolonisten mit seiner
fremden Umgebung in den Tropen verbindet und besonders anfillig fiir
Fremdeinfliisse macht.

Erklartes Ziel der Ich-Erzéhler Melvilles, Haggards und Conrads ist
die Aufrechterhaltung der eigenen kulturellen Identitdt in der Fremde.
Weil diese Identitit in Abgrenzung zum Anderen definiert wird, muss die
separierende Grenze in der Kontaktsituation bestehen bleiben. Mit dem
in Anlehnung an Osterhammels Beobachtung eines »Unwillens< zur Ak-
kulturation entwickelten Begriff der »Einflussangst< wurde in diesem Zu-
sammenhang die Vorstellung bezeichnet, dass die Aufrechterhaltung der
eigenen Identitit angesichts der Ubermacht des Anderen scheitern kénn-
te, wenn Fremdeinfliisse verschiedener Art die Grenzkonstruktionen un-
terlaufen und eine irreversible Vermischung herbeifiihren. »Angst¢, so
wurde mehrfach hervorgehoben, ist dabei nicht gleichzusetzen mit einer
einfachen Ablehnung. Texte wie der in Kapitel IV behandelte Essai sur
l'inégalité des race humaines (1853-55) Arthur de Gobineaus machen
vielmehr deutlich, dass die Gefahr eines moglichen Einflusses gerade
auch deshalb gesehen wurde, weil im Gegenteil ein grundsétzlicher Wille
zur Akkulturation zu bestehen schien. Laut Gobineau strebten die Euro-
pder (als die weille, iiberlegene Rasse) geradezu nach Vermischung. Mit
dieser These stellt Gobineau zwar eine Extremposition dar, eine Emp-
fanglichkeit fur kulturellen Einfluss und eine Bereitwilligkeit zu rassi-
scher Vermischung attestierten jedoch auch zahlreiche andere Autoren
den europdischen Kolonisten.

Die immer wieder zu beobachtende Spannung zwischen Begehren
und Angst, die in Kapitel II zunichst anhand verschiedener Texte iiber
authentische Fille kultureller und rassischer Vermischung herausgearbei-
tet wurde — Edmund Spensers 4 View of the State of Ireland (1633), Ed-
ward Longs The History of Jamaica (1774) und Robert Fletchers Letters
from the South Seas (1923) —, lasst auf eine Tabuisierung der Grenziiber-
schreitung schlieen. Das »Akkulturationstabu¢, so wurde argumentiert,
ist als ein Mittel zur Stabilisierung der Grenzen zu verstehen; es beugt
der besagten Anfilligkeit fir Fremdeinfliisse vor, indem es die Uber-
schreitung mit Angst besetzt und Vermischungen als abject (in Julia
Kristevas Sinne des Wortes) erscheinen ldsst. Ein Echo findet es aufler in
politischen, historiographischen und autobiographischen Schriften wie
den oben genannten auch in fiktionalen Inszenierungen kolonialer Kul-
turbegegnungen. So machen Melville, Haggard und Conrad in ihren Rei-
seerzdhlungen ebenfalls die fiir Tabuverbote charakteristische ambiva-
lente Haltung deutlich. Dem mehr oder weniger direkt ausgesprochenen
Begehren der Erzéhler, sich dem Anderen durch Akkulturation und/oder

203

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

sexuellen Kontakt anzunéhern und so die trennende Distanz zu {iberwin-
den, steht die Angst vor den Konsequenzen einer solchen Grenziibertre-
tung gegeniiber.

Stets dient der Fall einer anderen Figur oder einer Gruppe von Figu-
ren als die abschreckende Illustration dessen, was wire, wenn der Ich-
Erzéhler diesem Beispiel folgte. Bei Melville fungieren im Gesicht této-
wierte beachcombers als eine Mahnung an den Romanhelden, keine zu
starke (und keine zu offensichtliche) gesellschaftliche Bindung einzuge-
hen, um sich so die Mdoglichkeit einer problemlosen Riickkehr in die ei-
gene Kultur zu bewahren. In Haggards Afrika-Roman erfiillen die Phoni-
zier, als frithe »weiBle< Hochkultur, eine bei allen Unterschieden grund-
sdtzlich vergleichbare Funktion. Sie erinnern innerhalb der historischen
Fiktion des Romans daran, was geschieht, wenn sich die in der Minder-
heit befindenden Kolonisten mit den dunkelhéutigen Eingeborenen ver-
mischen und so den Erhalt der eigenen Kultur in der Fremde geféhrden.
Hier geht es, anders als bei Melville, nicht nur um unmittelbare Nachteile
fiir den Romanhelden, sondern auch um langfristige Folgen fiir die ge-
samte Kolonie. Das Ergebnis rassischer Vermischung — in diesem Punkt
stimmt Haggards Roman mit vielen zeitgendssischen Texten {iberein —
wire noch fataler als eine nur kulturelle Anndherung, wie sie Tommo in
Typee vollzieht (wenn auch nur ansatzweise, in der Rolle eines bloB tem-
pordaren Besuchers); die Einflussangst steigert sich mit der Neudefinition
der Kulturgrenze als Rassengrenze. In Heart of Darkness ist es Kurtz,
dessen unheimliche Verwandlung im afrikanischen Urwald die Gefahren
eines dauerhaften Aufenthalts in den Tropen vor Augen fiihrt. Uber eine
willentliche Anndherung hinaus ist hier etwas geschehen, das als unum-
gingliche Folge der kolonialen Expansion und daher als besonders er-
schreckend erscheint. Der diffuse, kaum zu verhindernde Einfluss der
Tropen hat schwerwiegende Folgen selbst fiir einen hochkultivierten
Musterkolonialisten wie den mit einem ausgesprochen starken Zivilisie-
rungseifer ausgestatteten Kurtz. Hier zeigt sich der Effekt der oben be-
schriebenen Internalisierung der Grenze auf das Phanomen der Einfluss-
angst: Die Idee eines »inneren Wilden¢, den nur der zivilisatorische Kon-
trollapparat der modernen européischen Stadt im Zaum halten kann, lasst
kulturelle Identitéit als besonders labil, die trennende Grenze als ent-
sprechend durchléssig erscheinen. Der bloBe Aufenthalt im kolonialen
Raum kann demnach zu einer Grenziiberschreitung fiithren, bei der es
zum Wiedererwachen nur verdrangter und verborgener Triebe kommt —
eine Form des Einflusses, der, anders als bei Melville und bei Haggard,
nicht mit einer einfachen Ablehnung oder Enthaltsamkeit entgegenge-
wirkt werden kann.

Ziel meiner Arbeit war es, die Praxis der kulturellen Grenzziehung
und das Phéanomen der Einflussangst anhand verschiedener Texte nicht

204

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

nur moglichst vielseitig zu dokumentieren, sondern sie zugleich auch im
historischen Wandel darzustellen. Der hier in Umrissen rekonstruierte
Alteritdtsdiskurs ist, wie wiederholt hervorgehoben wurde, kein mono-
lithisches und statisches Gebilde, sondern ein dynamischer Prozess, der
bei allen RegelmiBigkeiten von inneren Widerspriichen, Ambivalenzen
und diskursiven Verschiebungen geprigt ist. Das in den einleitenden
Ausfithrungen zur Arbeit an der Grenze theoretisch vorskizzierte Muster
von der Diskontinuitit in der Kontinuitdt hat sich in den Textlektiiren
bestitigt. Vieles spricht dafiir, beim Alteritdtsdiskurs, wie beim Konzept
»Diskurs< tiberhaupt, dariiber hinaus von einer »Redevielfalt« auszuge-
hen, das heif3t von einer simultanen Prisenz voneinander abweichender
und miteinander konfligierender Subdiskurse.' Neben der hier hervorge-
hobenen Diskontinuitit auf der Ebene der Diachronie kénnte in zukiinf-
tigen Untersuchungen dementsprechend noch verstérkt auf die Pluralitit
und Heterogenitit auf der Ebene der Synchronie eingegangen werden.

So konnten Gegenproben zu den Thesen von der Einflussangst und
dem Akkulturationstabu gemacht werden. In literarischen Texten vor al-
lem der rousseauistisch geprigten ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
konnte insbesondere Akkulturation positiv besetzt sein, solange sie in be-
stimmten Grenzen blieb. In der 1831 entstandenen Einleitung zu The
Last of the Mohicans (1826) stellt James Fenimore Cooper seinen Ro-
manhelden Natty Bumppo als eines jener »half wild beings who hang
between society and the wilderness« (Cooper 2001: xxxi) vor, wie sie zur
Zeit des englisch-franzdsischen Kolonialkrieges hdufig in der amerika-
nischen Prérie anzutreffen gewesen seien. Cooper hilt diese Tatsache fiir
alles andere als beklagenswert; er charakterisiert seinen Helden als »a
man of native goodness, removed from the temptations of civilised life,
though not entirely forgetful of its prejudices and lessons, exposed to the

1 Das Konzept der »Redevielfalt« stammt von dem russischen Sprach- und
Literaturwissenschaftler Michail Bachtin. In seinem Mitte der 1930er Jahre
entstandenen Essay »Das Wort im Roman« stellt Bachtin der durch Nor-
men gesicherten, institutionell privilegierten »Einheitssprache« — die ge-
meinhin zum Gegenstand wissenschaftlicher, theoretischer Sprachbetrach-
tung wird — die Vielfalt der tatsdchlich gesprochenen Sprache gegentiber,
welche die Einheitssprache nicht blof in linguistische Dialekte, sondern
auch in »sozioideologische Sprachen« (Bachtin 1979: 165) aufspaltet. In
der Sprache wirken demzufolge zwei antagonistische »Kréfte«, die »zentri-
petale« (auf Vereinheitlichung und Zentralisierung abzielende) und die
»zentrifugale« (diversifizierende, dezentralisierende). Durch das Zusam-
menspiel dieser beiden Krifte, so Bachtin, tritt in der Sprache »Dynamik«
neben »Statik« (ebd.). Ahnliches ldsst sich auch fiir den Diskurs behaupten,
der seinerseits in verschiedene individuelle Aussagen (énoncés) aufgeteilt
ist, die laut Michel Foucault zugleich einer RegelméBigkeit unterliegen und
kontingent sind. Vgl. dazu Foucault 1981: 33-60.

205

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

customs of barbarity, and yet perhaps more improved than injured by the
association« (Cooper 2001: xxxi). Der Held der weltberithmten Leder-
strumpf-Romane ist Cooper zufolge ein Mischwesen.” Die Akkulturation
an die Lebensweise der Indianer hat dabei, wie im Roman hervorgehoben
wird, Wirkungen auch auf die physischen, sensorischen und mentalen
Fahigkeiten Natty Bumppos, der — geniigsam, tapfer, furchtlos und mit
geschirften Sinnen — sich wie ein Indianer im Wald zu orientieren ver-
mag.’ Demgegeniiber steht die fast zwanzig Mal wiederholte Beteuerung
des Protagonisten, er sei »a man, who [...] has no cross in his blood, al-
though he may have lived with the red skins long enough to be sus-
pected« (ebd., 27).* Bumppos vielfache Versicherung, er sei >reinenc, un-
gemischten weiflen Blutes, deutet an, dass das »miscegenation taboo«
(Fiedler 2001: xvii) unangetastet bleibt, auch wenn das Akkulturations-
tabu eine vergleichsweise grofzligige Auslegung erfahrt. Wie spéter in
Rider Haggards King Solomon’s Mines wird in The Last of the Mohicans
die sich anbahnende Verbindung zwischen einer weiflen (Cora) und einer
farbigen Figur (Unca) durch den Tod in diesem Fall sogar beider Charak-
tere verhindert. Gestattet sind lediglich gemischtrassige Mannerfreund-
schaften, »inter-ethnic male bonding« (ebd.), grenziiberschreitende hete-
rosexuelle Verbindungen dagegen bleiben tabu — ein auch in der spéteren
exotistischen Abenteuerliteratur immer wieder zu findendes Ungleich-
gewicht, das sich bis in das Hollywood-Kino unserer Tage weiterverfol-
gen lieBe. Hier konnten zukiinftige Studien ebenfalls ansetzen.

Intensiver zu untersuchen wiéren schlieBlich noch die Abstufungen in
den verschiedenen Auslegungen der Akkulturations- und miscegenation-
Tabus sowie die Faktoren — neben der in dieser Arbeit rekonstruierten

2 Vgl. »The Works of James Fenimore Cooper« von Francis Parkman, der
Natty Bumppo als »hybrid offspring of civilization and barbarism«
bezeichnet. Der urspriinglich im Januar 1852 in der North American Review
ver6ffentlichte Text ist in Ausziigen wiederabgedruckt in Walker 1965: 4-6;
hier: 5.

3 Dementsprechend schrieb der Rezensent John Miller 1826: »[Hawk-eye] is
the genuine representative of the white hunter, who has naturalised himself
among the red people, preserving some of the lingering traits and humaner
features of civilised man, but acquiring the stern insensibility to danger and
suffering, the patient endurance of privation, the suppleness and activity of
limb, and even in part the wonderful sagacity of the senses«. Millers im Ju-
ni 1826 anonym in The Monthly Review erschienene Rezension ist in Aus-
ziigen abgedruckt in Cooper 2001: 345-346; hier: 346. Fiir weitere zeitge-
nossische Rezensionen der Leatherstocking-Romane siehe Walker 1965: 2-
16.

4 Wortlich oder geringfiigig abgeédndert findet sich die (Selbst-)Identifikation
Natty Bumppos als »a man without a cross« des Weiteren an den folgenden
Stellen: Cooper 2001: 55, 62, 68, 70, 106, 109, 118, 175, 185, 200, 258,
260, 262, 267, 308.

206

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

diskursgeschichtlichen Verlagerung der Grenze im 19. Jahrhundert —, die
fir diese Unterschiede verantwortlich waren. Solche Faktoren sind, wie
dargestellt wurde, etwa der jeweils spezifische Status Polynesiens und
Schwarzafrikas im Alteritdtsdiskurs Europas. Zu berticksichtigen sind
aber auch die bereits mehrfach angesprochenen Unterschiede zwischen
England und anderen europdischen Kolonialméichten in Bezug auf die
Tolerierung von Akkulturation. Von besonderem Interesse wire zum
Beispiel die Frage, ob es in der Siedlungsgeschichte der heutigen USA
zu einer vergleichsweise groferen Bereitschaft zur Akkulturation an in-
digene Gesellschaften kam, wie es das oben erwihnte Beispiel Natty
Bumppos anzudeuten scheint. In seinem berithmten Vortrag zum Thema
»The Frontier in American History« hat der amerikanische Geschichts-
wissenschaftler Fredrick Jackson Turner 1893 genau diese Behauptung
aufgestellt (vgl. Turner 1962). Turner unterscheidet hier in einem histori-
schen Riickblick die amerikanische frontier von den aus Europa bekann-
ten befestigten Grenzen zwischen Nationalstaaten. Die frontier trennte
demzufolge die Siedlungen unter englischem Einfluss an der Ostkiiste
von den grofiteils nur sparlich besiedelten indianischen Gebieten im
Westen — also »civilization« und »savagery« (ebd., 3), wie Turner sich
ausdriickt —, im Gegensatz zur europdischen Grenze, die jeweils zwi-
schen zwei dichten Bevolkerungen gezogen wurde. Anders als Staaten-
grenzen war die amerikanische frontier beweglich; sie wurde in der US-
amerikanischen Siedlungsgeschichte in vielen Stufen stetig weiter in
Richtung Westen verschoben. Es handelte sich dabei um eine Grenze, die
nicht trennte, sondern eine Kontaktzone schuf. In dieser Kontaktzone, so
lautet die zentrale These des Turner’schen Textes, kam es zu einer Ame-
rikanisierung der europdischstimmigen Pioniere unter indianischem Ein-
fluss, einer Wiedergeburt der Siedler als Amerikaner — durch eine an-
fangliche Riickkehr in eine primitive, an das lokale indianische Vorbild
angelehnte Gesellschaftsform und eine anschlieBende soziale Evolution,
die nicht das europdische Muster wiederholte, sondern ein neues, spezi-
fisch amerikanisches Muster schuf (vgl. ebd., 3f.). Dieser These schliefit
sich auch Richard Slotkin an, wenn er in seiner umfangreichen Arbeit
zum frontier-Mythos die Entstehung einer »akkulturierten« nationalen
Identitdt in den USA beschreibt, welche die Grenze (und mithin das indi-
anische »Andere<) nach anfinglichem Widerstand in das eigene Selbst-
bild inkorporiert habe. »[T]he evolution of an acculturated American my-
thology«, so Slotkin, »is in part the story of our gradual acceptance of the
frontiersman as a hero rather than a racial traitor« (Slotkin 1973: 126;
vgl. auch ebd., Kap. 7). Lasst sich vielleicht auch auf diese Weise die
scheinbar gréflere Offenheit zur Akkulturation bei dem Amerikaner
Tommo in Melvilles Debiitroman Typee erklédren, in dem den Polyne-
siern die Rolle der amerikanischen Indianer zugewiesen wird? Eine

207

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

komparatistische Lektiire US-amerikanischer und europdischer — vor al-
lem britischer — Texte unter diesem Aspekt wire in jedem Fall von Inte-
resse.

Neben der Kolonie und dem Herkunftsland der Siedler bestimmten
noch verschiedene weitere Faktoren den Umgang mit dem Akkultura-
tions- und dem miscegenation-Tabu. Von besonderem Gewicht ist in die-
sem Zusammenhang die Frage, wie mit Grenziiberschreitungen von
Frauen umgegangen wurde, insbesondere mit Beziehungen weiller Sied-
lerinnen mit dunkelhdutigen Einheimischen — eine Frage, die sich an den
hier behandelten Romanschauplitzen schlichtweg nicht stellte (weder auf
den von rein minnlich besetzten Forschungsexpeditionen und Hand-
lungsschiffen aufgesuchten Siidseeinseln, noch in den — zumindest in
Conrads Erzdhlung — ebenfalls rein mannlich besetzten inneren Handels-
stationen des Kongo). Uberhaupt wurden weibliche Grenziiberschrei-
tungen weitaus seltener Gegenstand von literarischen Texten, was viel-
leicht an sich schon Zeichen einer besonderen Tabuisierung ist.

Abschliefend stellt sich die Frage, inwieweit die hier présentierten
Ergebnisse eine Relevanz auch iiber das offizielle Ende des kolonialen
Zeitalters hinaus fiir sich beanspruchen kénnen. Welcher Zusammenhang
besteht zwischen unserer postkolonialen Gegenwart und den imperialen
Diskursen des 19. Jahrhunderts, die Thema dieser Arbeit waren? Michel
Foucault, dessen Methode der Diskursanalyse bzw. >Archiologiec he-
rangezogen wurde (wenn auch nicht, ohne der Fragestellung entspre-
chend modifiziert und durch eine psychoanalytische Perspektive ergénzt
zu werden), ist in seinen umfangreichen historischen Studien bekanntlich
selbst nie tber das 19. Jahrhundert hinausgegangen, was ihm vielfach
zum Vorwurf gemacht worden ist. Am Ende des ersten, einleitenden Ka-
pitels seines Buchs Uberwachen und Strafen, das die Herausbildung
einer neuen Technologie der Macht zwischen 1760 und 1840 rekons-
truiert, erkldrt Foucault jedoch: »[Es ist] meine Absicht, die Geschichte
der Gegenwart zu schreiben« (Foucault 1994: 43). Durch das Offenlegen
der archéologischen Schichten »unter< der Gegenwart, so kann man diese
Aussage paraphrasieren, lésst sich der Ursprung von Machtpraktiken und
Diskursen aufzeigen, welche noch heute fortbestehen. Das scheinbar
selbstverstdndlich Gegebene wird dadurch historisiert. In gewissem Sin-
ne, so meine ich, ist auch die hier geschriebene Geschichte der europii-
schen Grenzkonstruktionen und des Phanomens der Einflussangst im 19.
Jahrhundert eine »Geschichte der Gegenwart«. Mit diesem Ausblick
mochte ich meine Schlussbemerkungen beenden.

5 Vgl hierzu die Archdologie der Humanwissenschaften (Foucault 1974b)
sowie v.a. die erlduternde methodologische Schrift Archdologie des Wis-
sens (Foucault 1981).

208

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

Das Wort >Grenze« ist gegenwirtig in aller Munde.® Verwendet wird
es in der zeitgendssischen Diskussion allerdings vor allem deshalb, weil
sich der dazugehorige Gegenstand selbst in einem Auflgsungsprozess zu
befinden scheint. Allseits wird das Verschwinden von Grenzen beobach-
tet. Okonomische Globalisierung, Migration und reise- und kommunika-
tionstechnologische Vernetzung reduzieren weltweit geographische
Distanzen und steigern die sprachliche und kulturelle Vielfalt innerhalb
der einzelnen Nationen, tiber deren Grenzen hinweg es zu Vermischun-
gen kommt. Einige Theoretiker halten das Konzept der »Kulturgrenze«
darum fur nicht mehr ausreichend oder gar obsolet und ziehen ihm eines
der zahlreichen Alternativ- und Gegenmodelle vor, die im Zuge des
cultural turn in die Diskussion eingebracht worden sind.” Als Beispiel sei
hier nur auf das Konzept der >Transkulturalitéit« verwiesen, mit dem sich
der deutsche Philosoph Wolfgang Welsch Mitte der 1990er Jahre pro-
grammatisch gegen einen Kulturbegriff richtete, wie er allen in dieser
Arbeit untersuchten Primértexten zugrunde liegt — einen Kulturbegriff
nédmlich, der erstens sozial vereinheitlicht bzw. homogenisiert, der zwei-
tens ethnisch fundiert ist und der drittens (hier werden Welschs Ausfiih-
rungen fiir die vorliegende Untersuchung interessant) mit interkultureller
Abgrenzung operiert und also »separatistisch« (Welsch 2005: 317) ist.®
Gegen diesen »alt-moderne[n]« Kulturbegriff’ argumentiert Welsch, dass
die »separierende Idee von Kultur faktisch durch die externe Vernetzung
der Kulturen tberholt« (ebd., 323) sei. Die weltweite transkulturelle
Vernetzung habe lidngst zu einer Situation gefiihrt, in der »[f]ir jede ein-
zelne Kultur [...] tendenziell alle anderen Kulturen zu Binnengehalten
oder Trabanten geworden« (ebd., 324) seien, und zwar auf der Ebene der

6 Auf die seit Mitte der 1990er Jahre erschienene interdisziplindre Literatur
zur Grenze wurde in Kapitel I bereits verwiesen (s. dort Anm. 7). Genannt
seien hier nur noch einmal die einschlagigen Sammelbinde von Henderson
1995, Faber/Naumann 1995, Bauer/Rahn 1997, Benthien/Kriiger-Fiirhoff
1999, Gorner/Kirkbright 1999. Vgl. aulerdem Fludernik/Gehrke 1999 zum
Thema Grenzgénger.

7 Dazu gehoren neben Theorien der >Inter-<, »Multi-< oder »Transkulturalitét<
Konzepte wie >mestizaje¢, »Kreolisierung«, »Hybriditdt« und >Transdiffe-
renz, die ich hier nicht einzeln diskutieren kann. Vgl. dazu die soeben er-
schienene zusammenfassende Darstellung in Allolio-Nacke/Kalscheuer/
Manzeschke 2005.

8 Wolfgang Welschs Ausfithrungen zur )Transkulturalitit< erschienen erst-
mals 1997 und wurden danach, mit nur leichten Variationen, mehrfach wie-
derabgedruckt. Vgl. dazu das Kapitel »Transkulturalitit« in Allolio-
Nicke/Kalscheuer/Manzeschke 2005: 289-352.

9 Welsch assoziiert diesen Kulturbegriff mit Johann Gottfried Herder, auf
dessen mehrbéndige Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit
(1784-1791) er verweist, ohne dieses Werk allerdings einer genaueren Lek-
tiire zu unterziehen.

209

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Bevolkerung ebenso wie auf jener der Waren und der Informationen.
Welsch spricht auch vom »Hybridcharakter« der Kulturen. Mit der da-
raus abgeleiteten These von der »Auflésung der Fremd-Eigen-Differenz«
folgt der wohl strittigste Punkt in seinem Aufsatz. Welsch erklért: »In-
folge der zunehmenden Durchdringung der Kulturen gibt es nichts
schlechthin Fremdes mehr. Alles ist in innerer oder duBerer Reichweite«
(ebd.).

Welschs Ausfithrungen sind Ausdruck einer fiir die postkoloniale
Theorie charakteristischen radikalen Aufwertung — bei einer nur partiel-
len Umdeutung — des Konzepts der »Hybriditét¢, das, wie gezeigt wurde,
in seinem Ursprung eng mit dem Phdnomen der Einflussangst verbunden
ist."” Welschs Schlussfolgerung, durch die »Vernetzung der Welt« (in den
verschiedenen Bedeutungen dieser Metapher) wiirde automatisch auch
Fremdheit abgebaut, erscheint dabei als etwas iibereilt. Es lohnt sich, in
diesem Zusammenhang noch einmal zu bedenken, was der Soziologe
Georg Simmel am Anfang des 20. Jahrhunderts schrieb: »Nicht die Form
rdumlicher Néhe oder Distanz schafft die besonderen Erscheinungen der
Nachbarschaft oder Fremdheit, so unabweislich dies scheinen mag.
Vielmehr sind [...] dies rein durch seelische Inhalte erzeugte Tatsachen«
(Simmel 1983: 222). Die Geschichte des modernen Kolonialismus zeigt,
dass die Herstellung von geographischer Néhe und von Kontakt keines-
wegs zu einem Verschwinden auch der imaginativen Grenzen fiihrt, mit
denen Differenz konstruiert und Distanz erzeugt wird, und es wire erst
noch zu tiberpriifen, ob diese kolonialen Grenzkonstruktionen im Zeital-
ter der Vernetzung tatséchlich ihre Bedeutung verloren haben. Wenn
Welsch dies bejaht, so auch, weil er — wie manch anderer Theoretiker der
kulturellen Vermischung und Grenzauflosung — temporale Grenzkon-
struktionen aufler Acht ldsst. Nach wie vor gibt es ein ausgesprochen
stark ausgeprigtes Bewusstsein einer exklusiv westlichen »>Modernex,
von der, ungeachtet aller Globalisierungsprozesse, ein grofier Teil der
restlichen Welt noch in jeweils unterschiedlichem MaBle entfernt ist. Jo-
hannes Fabians 1983 formulierte Beobachtung, die in dieser Arbeit als
evolutionistisches Paradigma« vorgestellte Form der Alterititsdarstel-
lung habe alle anderen Distanzierungsstrategien iiberdauert, hat bis heute
nicht an Giiltigkeit verloren:

10 Auf das koloniale Erbe des Hybriditétsbegriffs macht Robert Young in sei-
ner Studie Colonial Desire aufmerksam, in der die unreflektierte Wieder-
verwendung dieser organischen, aus der Rassentheorie stammenden Meta-
pher in der postkolonialen Theorie problematisiert wird. Vgl. Young 1995,
v.a. Kap. 1 und hier insbesondere den zusammenfassenden Abschnitt »Hy-
bridity: From Racial Theory to Cultural Criticism« (ebd., 26-28). Young
bezieht sich namentlich auf das Hybriditdtskonzept Homi Bhabhas. Vgl.
dazu Bhabha 1994.

210

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHLUSSBETRACHTUNGEN

»The distance between the West and the Rest on which all classical anthropo-
logical theories have been predicated is by now being disputed in regard to al-
most every conceivable aspect (moral, aesthetic, intellectual, political). [...]
There remains >only< the all-pervading denial of coevalness which ultimately is
expressive of a cosmological myth of frightening magnitude and persistency.«
(Fabian 1983: 35)

Solange Identitdt primér iiber Abgrenzung definiert und diese Grenz-
ziehung mit der Idee (zumindest relativer) innerer Einheit und >Reinheit«
verbunden bleibt, kann Vermischung weiterhin als Gefdhrdung erschei-
nen. Und so bleibt zu beantworten, ob sich nicht auch heute ein Phino-
men beobachten ldsst, das zwar nicht als »Einflussangst«< (in der zu Be-
ginn dieser Arbeit eingefithrten Bedeutung), aber doch als >Invasions-<
oder »Uberfremdungsangst« benannt werden kann. In der postkolonialen
Konstellation geht es naturgemil weniger um die Verwandlung und Ent-
fremdung des Eigenen auflerhalb von Europa als um den Einfluss der
Anderen innerhalb von Europa. Die ehemals Kolonisierten stellen heute
ihrerseits ethnische Minderheiten in den einstigen Kolonialméchten dar,
wobei diese Vermischung ebenfalls Gegenstand von Angsten wird — ge-
rade weil allen historischen Verénderungen zum Trotz an veralteten
Grenzkonstrukten festgehalten und infolgedessen der Verlust von kultu-
reller oder nationaler Identitit aufgrund eines Verschwindens dieser
Grenzen befiirchtet wird.

Indem eine >Archéologie« der Grenzen unternommen und die kolo-
niale Geschichte von Vermischungséngsten geschrieben wird, ldsst sich
ein historisch fundierter, kritischer Blick auf Erscheinungen auch unserer
Gegenwart werfen, die mit den in dieser Arbeit beschriebenen Phinome-
nen zwar nicht identisch, aber doch diskursgeschichtlich verbunden sind.
Es kann freilich nicht darum gehen, im Medium der Diskursgeschichte
koloniale Mythen zu perpetuieren. Die bewussten und unbewussten Spu-
ren des kolonialen Imagindren miissen jedoch zunichst erkennbar ge-
macht werden, bevor man sie vorschnell fiir iiberwunden erklart.

21

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.

Access


https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Achebe, Chinua (1988): » An Image of Africa: Racism in Conrad’s Heart
of Darkness«. In: Ders., Hopes and Impediments. Selected Essays
1965-1987, London: Heinemann, 1-13.

Albers, Irene/Pagni, Andrea/Winter, Ulrich (2002): »Einleitung«. In:
Dies. (Hg.), Blicke auf Afrika nach 1900. Franzosische Moderne im
Zeitalter des Kolonialismus, Tiibingen: Stauffenburg, 9-26.

Allolio-Nicke, Lars/Kalscheuer, Britta/Manzeschke, Arne (Hg.) (2005):
Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der
Transdifferenz, Frankfurt/New York: Campus.

Anderson, Benedict (1983): Imagined Communities. Reflections on the
Origin and Spread of Nationalism, London: Verso.

Anderson, Charles Roberts (1966): Melville in the South Seas, 2. Aufl.,,
New York: Dover Publications. [1939]

Ansprenger, Franz (2002): Geschichte Afrikas, Miinchen: Beck.

Arata, Stephen D. (1990): »The Occidental Tourist: Dracula and the
Anxiety of Reverse Colonization«. In: Victorian Studies 33:4, 621-
645.

Assmann, Aleida/Friese, Heidrun (Hg.) (1998): Identititen, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Assmann, Jan (1988): »Kollektives Gedédchtnis und kulturelle Identitét«.
In: Jan Assmann, Tonio Holscher (Hg.), Kultur und Gedéchtnis,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 9-19.

Assmann, Jan (1997): Das kulturelle Gedéchtnis. Schrift, Erinnerung und
politische Identitdt in frithen Hochkulturen, Miinchen: Beck.

Asterisk [= Robert James Fletcher] (1986): Isles of Illusion. Letters from
the South Seas, hg. v. Bohun Lynch, London et al.: Century. [1923]

Bachmann-Medick, Doris (1996): »Einleitung«. In: Dies. (Hg.), Kultur
als Text. Die anthropologische Wende in der Literaturwissenschaft,
Frankfurt a.M.: Fischer, 7-64.

Bachtin, Michail M. (1979): »Das Wort im Roman«. In: Ders., Die As-
thetik des Wortes, hg. v. Rainer Griibel, {ibers. v. Rainer Griibel u.
Sabine Reese, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 154-300.

213

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Barth, Fredrik (1969): »Introduction«. In: Ders. (Hg.), Ethnic Groups and
Boundaries. The Social Organization of Culture Difference, Boston:
Little, Brown and Company, 9-38.

Bauer, Markus/Rahn, Thomas (Hg.) (1997): Die Grenze. Begriff und In-
szenierung, Berlin: Akademie Verlag.

Benthien, Claudia/Kriiger-Fiirhoff, Irmela Marei (Hg.) (1999): Uber
Grenzen. Limitation und Transgression in Literatur und Asthetik,
Stuttgart/Weimar: Metzler.

Besser, Stephan (2003): »Tropenkoller: the Interdiscursive Career of a
German Colonial Syndrome«. In: George Sebastian Rousseau,
Miranda Gill, David Haycock, Malte Herwig (Hg.), Framing and
Imagining Disease in Cultural History, Basingstoke/New York: Pal-
grave, 303-320.

Bhabha, Homi K. (1983): »Difference, Discrimination and the Discourse
of Colonialism«. In: Francis Barker, Peter Hulme, Margaret Iversen,
Diana Loxley (Hg.), The Politics of Theory (Proceedings of the Es-
sex conference on the Sociology of Literature, July 1982), Colches-
ter: University of Essex, 194-211.

Bhabha, Homi K. (Hg.) (1990): Nation and Narration, London/New
York: Routledge.

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture, London/New York:
Routledge.

Die Bibel. Nach der Ubersetzung Martin Luthers, Deutsche Bibelgesell-
schaft Stuttgart, 1985.

Bitterli, Urs (1991): Die »Wilden« und die »Zivilisierten<. Grundziige ei-
ner Geistes- und Kulturgeschichte der europdischen tiberseeischen
Begegnung, 2., durchges. Aufl., Miinchen: Beck. [1976]

Bloom, Harold (1973): The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry,
New York: Oxford University Press.

Bohme, Hartmut/Scherpe, Klaus R. (1996): »Zur Einfithrung«. In: Dies.
(Hg.), Literatur und Kulturwissenschaften. Positionen, Theorien, Mo-
delle, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 7-25.

Boucher, Philip P. (1992): Cannibal Encounters. Europeans and Island
Caribs, 1492-1763, Baltimore/London: The Johns Hopkins Univer-
sity Press.

Bougainville, Louis-Antoine de (1982): Voyage autour du monde par la
frégate du Roi La Boudeuse et la flite L’Etoile, hg. v. Jacques
Proust, Paris: Gallimard. [1771]

Bradley, James (2000): »Body Commodification? Class and Tattoos in
Victorian Britain«. In: Caplan 2000: 136-155.

Branch, Watson G. (1974), Melville. The Critical Heritage, London/
Boston: Routledge & Kegan Paul.

214

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Brantlinger, Patrick (1986): »Victorians and Africans: The Genealogy of
the Myth of the Dark Continent«. In: Gates 1986: 185-222.

Brantlinger, Patrick (1988): Rule of Darkness. British Literature and Im-
perialism, 1830-1914, Ithaca/London: Cornell University Press.

Breinig, Helmbrecht/Losch, Klaus (2002): »Introduction: Difference and
Transdifference«. In: Helmbrecht Breinig, Jirgen Gebhardt, Klaus
Losch (Hg.), Multiculturalism in Contemporary Societies. Perspecti-
ves on Difference and Transdifference, Erlangen: Univ.-Bund Erlan-
gen-Niirnberg, 11-36.

Breitwieser, Mitchell (1994): »False Sympathy in Melville’s Typee«. In:
Myra Jehlen (Hg.), Herman Melville. A Collection of Critical Es-
says, New Jersey: Prentice Hall, 15-26.

Breuer, Horst (1999): »Atavismus bei Joseph Conrad, Bram Stoker und
Eugene O’Neill«. In: Anglia 117, 368-394.

Bristow, Joseph (1991): Empire Boys. Adventures in a Man’s World,
London: Harper Collins.

Bryant, John (1996): »Introduction«. In: Melville 1996: ix-xxx.

Biillow, Frieda Freiin von (1896): Tropenkoller. Episode aus dem
deutschen Kolonialleben, Berlin: F. Fontane & Co.

Burke, Peter (2000): »Kultureller Austausch«. In: Ders., Kultureller Aus-
tausch, tibers. v. Burkhardt Wolf, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 9-40.
Cabeza de Vaca, Alvar Nuiiez (1963): Schiffbriiche. Bericht tiber die
Ungliicksfahrt der Narvaéz-Expedition nach der Studkiiste Nordame-
rikas 1527-1536, hg. u. tibers. v. Franz Termer, Haar bei Miinchen:

Renner. [1542]

Cabeza de Vaca, Alvar Nuifiez (2000): Naufragios y comentarios, hg. v.
Roberto Ferrando, Madrid: Dastin.

Calder, Alex (1999): »The Thrice Mysterious Taboo«: Melville’s Typee
and the Perception of Culture«. In: Representations 67, 27-43.

Caplan, Jane (Hg.) (2000): Written on the Body. The Tattoo in European
and American History, London: Reaktion Books.

Caplan, Jane (2000a): »Introduction«. In: Caplan 2000: xi-xxiii.

Caton-Thompson, Gertrude (1970): The Zimbabwe Culture. Ruins and
Reactions, New York: Negro Universities Press. [1931]

Chaney, David (1994): The Cultural Turn. Scene-setting Essays on Con-
temporary Cultural History, London/New York: Routledge.

Chrisman, Laura (1994): »The Imperial Unconscious? Representations of
Imperial Discourse«. In: Williams/Chrisman 1994: 498-516.

Clifford, James (1988): »On Orientalism«. In: Ders., The Predicament of
Culture. Twentieth-Century Ethnography, Literature and Art, Cam-
bridge, MA/London: Harvard University Press, 255-276.

215

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Cohen, Morton (1968): Rider Haggard. His Life and Work, 2. Aufl,,
London et al.: Macmillan.

Collingham, E.M. (2001): Imperial Bodies. The Physical Experience of
the Raj, c. 1800-1947, Cambridge: Polity Press.

Conrad, Joseph (1976): Almayer’s Folly, Harmondsworth: Penguin.
[1895]

Conrad, Joseph (1977): »An Outpost of Progress«. In: Ders., Tales of
Unrest, Harmondsworth: Penguin, 83-110. [1898]

Conrad, Joseph (1995): Heart of Darkness with The Congo Diary, hg. v.
Robert Hampson, Harmondsworth: Penguin. [1902 bzw. 1926]

Conze, Werner/Sommer, Antje (1984): Art. »Rasse«. In: Otto Brunner,
Werner Conze, Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grund-
begriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland, Bd. 5, Stuttgart: Klett-Cotta, 135-178.

Cook, James (1968): The Journals of Captain James Cook on His
Voyages of Discovery, vol. I: The Voyage of the Endeavour, 1768-
1771, hg. v. J.C. Beaglehole, Cambridge: Cambridge University
Press.

Cooper, James Fenimore (2001): The Last of the Mohicans, New York:
The Modern Library. [1826]

Darwin, Charles (1989): The Descent of Man, and Selection in Relation
to Sex. Part One (The Works of Charles Darwin, Vol. 21), hg. v. Paul
H. Barrett u. R.B. Freemann, London: William Pickering. [1871]

Delumeau, Jean (1985): Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver
Angste im Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts, iibers. v. Monika
Hiibner, Gabriele Konder u. Martina Roters-Burck, 2 Bde., Reinbek
bei Hamburg: Rowohlt. [1978]

Demel, Walter (1992): »Wie die Chinesen gelb wurden. Ein Beitrag zur
Frithgeschichte der Rassentheorien«. In: Historische Zeitschrift 255,
625-666.

Dening, Greg (1974): »Introduction«. In: Robarts 1974: 1-29.

Dening, Greg (1980): Islands and Beaches. Discourse on a Silent Land.
Marquesas 1774-1880, Chicago: The Dorsey Press.

Diaz del Castillo, Bernal (1982): Wahrhafte Geschichte der Entdeckung
und Eroberung von Mexiko, hg. v. Georg A. Narcil3, 2. Aufl., Frank-
furt a.M.: Insel. [1568]

Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul (1994): Michel Foucault. Jenseits von
Strukturalismus und Hermeneutik, iibers. v. Claus Rath u. Ulrich
Raulff, 2. Aufl., Weinheim: Beltz Athendum. [1983]

Eagleton, Terry (1976): Criticism and Ideology. A Study in Marxist
Literary Theory, London: Verso.

216

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Edmond, Rod (1997): Representing the South Pacific. Colonial Dis-
course from Cook to Gauguin, Cambridge: Cambridge University
Press.

Ellis, Peter Berresford (1978): H. Rider Haggard. A Voice from the Infi-
nite, London/Henley: Routledge & Kegan Paul.

Faber, Richard/Naumann, Barbara (Hg.) (1995): Literatur der Grenze —
Theorie der Grenze, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other. How Anthropology Makes
Its Object, New York: Columbia Press.

Fabian, Johannes (2000): Out of Our Minds. Reason and Madness in the
Exploration of Central Africa, Berkeley/Los Angeles/London: Uni-
versity of California Press.

Fanon, Frantz (1971): Peau noire, masques blancs, Paris: Seuil. [1952]

Fiedler, Leslie A. (2001): »James Fenimore Cooper: The Problem of the
Good Bad Writer«. In: Cooper 2001 : xi-xxii.

Fink-Eitel, Hinrich (1994): Die Philosophie und die Wilden. Uber die
Bedeutung des Fremden fiir die européische Geistesgeschichte, Ham-
burg: Junius.

Firchow, Peter Edgerly (2000): Envisioning Africa. Racism and Imperi-
alism in Conrad’s Heart of Darkness, Kentucky: The University
Press of Kentucky.

Fleming, Juliet (2000): »The Renaissance Tattoo«. In: Caplan 2000: 61-
82.

Fletcher, Robert James (1986): Inseln der Illusion. Briefe aus der Siidsee,
tibers. v. Reinhard Kaiser, Frankfurt a.M.: Syndikat/EVA bei Athe-
ndum.

Fluck, Winfried (1997): Das kulturelle Imaginire. Eine Funktionsge-
schichte des amerikanischen Romans 1790-1900, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Fludernik, Monika (1999): »Grenze und Grenzgéinger: Topologische Etu-
den«. In: Fludernik/Gehrke 1999: 99-108.

Fludernik, Monika/Gehrke, Hans-Joachim (1999) (Hg.): Grenzginger
zwischen Kulturen, Wiirzburg: Ergon.

Forster, Georg (1983): Reise um die Welt, hg. v. Gerhard Steiner, Frank-
furt a.M.: Insel. [1777]

Fothergill, Anthony (1992): »Of Conrad, Cannibals, and Kin«. In: Mick
Gidley (Hg.), Representing Others. White Views of Indigenous Peo-
ples, Exeter: The University of Exeter Press, 37-59.

Foucault, Michel (1968): Psychologie und Geisteskrankheit, tibers. v.
Anneliese Botond, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. [1954]

217

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Foucault, Michel (1974a): »Vorrede zur Uberschreitung« [1963]. In:
Ders., Von der Subversion des Wissens, iibers. v. Walter Seitter,
Miinchen: Hanser, 32-53.

Foucault, Michel (1974b): Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der
Humanwissenschaften, {ibers. v. Ulrich Koppen, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp. [1966]

Foucault, Michel (1981): Archédologie des Wissens, tibers. v. Ulrich
Koppen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. [1969]

Foucault, Michel (1993): »Andere Raume« [1967], iibers. v. Walter Seit-
ter. In: Karlheinz Barck et al. (Hg.), Aisthesis. Wahrnehmung heute
oder Perspektiven einer anderen Asthetik, 5. Aufl., Leipzig: Reclam,
34-46.

Foucault, Michel (1994): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Ge-
fingnisses, tibers. v. Walter Seitter, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
[1975]

Foucault, Michel (1995): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte
des Wahns im Zeitalter der Vernunft, tibers. v. Ulrich Koppen, 11.
Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp. [1961]

Foucault, Michel (2001): »Die grofle Einsperrung. Gesprich mit dem
Tagesanzeiger Magazin (1972)«. In: Pravu Mazumdar (Hg.), Fou-
cault, Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag, 396-409.

Frank, Manfred (1984): Was ist Neostrukturalismus?, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Frank, Manfred (1988): »Zum Diskursbegriff bei Foucault«. In: Jiirgen
Fohrmann, Harro Miiller (Hg.), Diskurstheorien und Literaturwissen-
schaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 25-44.

Frank, Michael C. (2004a): »Die Exotik von Robert Miillers »Tropen¢
(1915): Begegnung mit einem fremden Roman«. In: Aleida Ass-
mann, Michael C. Frank (Hg.), Vergessene Texte, Konstanz: Univer-
sitdtsverlag Konstanz, 187-206.

Frank, Michael C. (2004b): »Kolonialismus und Diskurs: Michel Fou-
caults »Archdologie« in der postkolonialen Theorie«. In: Susanne
Kollmann, Kathrin Schodel (Hg.), PostModerne De/Konstruktionen.
Ethik, Politik und Kultur am Ende einer Epoche, Miinster: Lit, 139-
155.

Frank, Michael C. (2005): »The Discovery of Europe in the South Pa-
cific: Travel Writing, >Boundary Work¢, and the Construction of
European Identity«, in: Martin Prochazka, Ondfej Pilny (Hg.), Time
Refigured. Myths, Foundation Texts & Imagined Communities, Prag:
Litteraria Pragensia, 162-175.

218

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Freud, Sigmund (1994): »Eine Schwierigkeit der Psychoanalyse«. In:
Ders., Abrif3 der Psychoanalyse. Einfiihrende Darstellungen, Frank-
furt a.M.: Fischer, 187-194. [1917]

Freud, Sigmund (1997): Das Unbehagen in der Kultur. Und andere kul-
turtheoretische Schriften, 5. Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer. [1930]
Freud, Sigmund (2000): Totem und Tabu. Einige Ubereinstimmungen im
Seelenleben der Wilden und der Neurotiker, 7. Aufl., Frankfurt a.M.:

Fischer. [1913]

Gagnon, John H. (1997): »Others Have Sex with Others: Captain Cook
and the Penetration of the Pacific«. In: Gilbert Herdt (Hg.), Sexual
Cultures and Migration in the Era of AIDS. Anthropological and
Demographic Perspectives, Oxford: Clarendon Press, 23-38.

Gates, Henry Louis, Jr., (1986) (Hg.): >Race<, Writing, and Difference.
Chicago/London: The University of Chicago Press.

Gell, Alfred (1993): Wrapping in Images. Tattooing in Polynesia, Ox-
ford: Clarendon Press.

Gellner, Ernest (1983): Nations and Nationalism, Oxford: Blackwell.

Gérando, Joseph-Marie de (1978): »Considérations sur les diverses mé-
thodes a suivre dans I’observation des peuples sauvages«. In: Jean
Copans, Jean Jamin (Hg.), Aux origines de I’anthropologie francaise.
Les mémoires de la Société des observateurs de 1’homme en 1’an
VIII, Paris: Editions Le Sycomore, 126-169. [1800]

Gobineau, Arthur de (1983): »Essai sur 1’inégalité des races humaines«.
In: Ders., (Euvres. I, hg. v. Jean Gaulmier u. Jean Boissel, Paris: Gal-
limard (Bibliothéque de la Pléiade), 135-1174. [1853-55]

Gorner, Riidiger (2001): Grenzen, Schwellen, Ubergiéinge. Zur Poetik des
Transitorischen, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Gorner, Ridiger/Kirkbright, Suzanne (Hg.) (1999): Nachdenken iiber
Grenzen, Miinchen: Tuidicium.

Govenar, Alan (2000): »The Changing Image of Tattooing in American
Culture, 1846-1966«. In: Caplan 2000: 212-233.

Green, Martin (1980): Dreams of Adventure, Deeds of Empire, Lon-
don/Henley: Routledge & Kegan Paul.

Greenblatt, Stephen (1980): Renaissance Self-Fashioning. From More to
Shakespeare, Chicago/London: The University of Chicago Press.
Gregory, Derek (1995): »Imaginative Geographies«. In: Progress in Hu-

man Geography 19:4, 447-485.

Haggard, H. Rider (1900): The Works of H. Rider Haggard. Elissa: The
Doom of Zimbabwe. Black Heart and White Heart: A Zulu Idyll,
New York: McKinlay, Stone & Mackenzie. [1898 bzw. 1895]

Haggard, H. Rider (1926): The Days of My Life, hg. v. C.J. Longman, 2
Bde., London et al.: Longmans, Green and Co.

219

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Haggard, H. Rider (1969): »Preface«. In: Alexander Wilmot, Monomo-
tapa (Rhodesia). Its Monuments, and its History from the most An-
cient Times to the present Century, New York: Negro Universities
Press, xiii-xxiv. [1896]

Haggard, H. Rider (1989): King Solomon’s Mines, hg. v. Dennis Butts,
Oxford/New York: Oxford University Press. [1885]

Haggard, H. Rider (1991): She, hg. v. Daniel Karlin, Oxford/New York:
Oxford University Press. [1887]

Haggard, H. Rider (1995): Allan Quatermain, Harmondsworth: Penguin.
[1887]

Hall, R.N./Neal, W.G. (1969): The Ancient Ruins of Rhodesia (Mono-
motapa Imperium), New York: Negro Universities Press. [1904]

Hall, Stuart (1994): »Cultural Identity and Diaspora«. In: Wil-
liams/Chrisman 1994: 392-403.

Hall, Stuart (1996): »Introduction: Who Needs >Identity<?«. In: Stuart
Hall, Paul du Gay (Hg.), Questions of Cultural Identity, London et
al.: Sage, 1-17.

Hall, Stuart (1999): »Kulturelle Identitit und Globalisierung, tibers. v.
Matthias Oberg. In: Karl H. Hornig, Rainer Winter (Hg.), Wider-
spenstige Kulturen. Cultural Studies als Herausforderung, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 393-441.

Hampson, Robert (2000): Cross-Cultural Encounters in Joseph Conrad’s
Malay Fiction, Basingstoke/New York: Palgrave.

Hawkins, Hunt (1979): »Conrad’s Critique of Imperialism in Heart of
Darkness«. In: Publications of the Modern Language Association of
America (PMLA) 94:2, 286-299.

Hawkins, Hunt (1982): »The Issue of Racism in Heart of Darkness«. In:
Conradiana 14:3, 163-171.

Headrick, Daniel R. (1981): »Malaria, Quinine, and the Penetration of
Africa, in: Ders., The Tools of Empire. Technology and European
Imperialism in the Nineteenth Century, New York/Oxford: Oxford
University Press, 58-79.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1970): Vorlesungen tiber die Philoso-
phie der Geschichte. Werke, Bd. 12, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Henderson, Mae G. (Hg) (1995): Borders, Boundaries, and Frames. Es-
says in Cultural Criticism and Cultural Studies, London/New York:
Routledge.

Herbert, Jr., T. Walter (1980): Marquesan Encounters. Melville and the
Meaning of Civilization, Cambridge, Mass./London: Harvard Uni-
versity Press.

Herge (1984): L’oreille cassé, Paris: Casterman. [1937/1943]

220

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Hergé (1988): Der Arumbayafetisch, iibers. v. Ursula Bahn, 16. Aufl,,
Reinbek bei Hamburg: Carlsen.

Higgins, D.S. (1981): Rider Haggard. The Great Storyteller, London:
Cassell.

Hobsbawm, Eric (1983): »Introduction: Inventing Traditions«. In: Hobs-
bawm/Ranger 1983: 1-14.

Hobsbawm, Eric/Ranger, Terence (Hg.) (1983): The Invention of Tradi-
tion, Cambridge: Cambridge University Press.

Hochschild, Adam (1998): King Leopold’s Ghost. A Story of Greed,
Terror, and Heroism in Colonial Africa, Boston/New York: Hough-
ton Mifflin Company.

Hohnstriter, Dirk (1999): »Im Zwischenraum. Ein Lob des Grenzgin-
gers«. In: Benthien/Kriiger-Fiirhoff 1999: 231-244.

Hulme, Peter (1986): Colonial Encounters. Europe and the Native Carib-
bean, 1492-1797, London/New Y ork: Methuen.

Katz, Wendy R. (1987): Rider Haggard and the Fiction of Empire. A
Critical Study of British Imperial Fiction, Cambridge: Cambridge
University Press.

Kennedy, Dane (1990): »The Perils of the Midday Sun: Climatic Anxie-
ties in the Colonial Tropics«. In: John M. MacKenzie (Hg.), Imperi-
alism and the Natural World, Manchester: Manchester University
Press, 118-140.

Kennedy, Dane (2003): »Diagnosing the Colonial Dilemma: Tropical
Neurasthenia and the Alienated Briton«, Vortragsmanuskript (MS-
Word-Dokument): http://ias.berkeley.edu/south-asia/metfest.html (3.
September 2004).

Kipling, Rudyard (2001): Plain Tales from the Hills, hg. v. Andrew
Rutherford, Oxford/New York: Oxford University Press. [1888]

Kirchenheim, A. von (1894): »Zur Einfithrung«. In: Lombroso 1894, I,
ii-xiii.

Kohl, Karl-Heinz (1981): Entzauberter Blick. Das Bild vom Guten Wil-
den und die Erfahrung der Zivilisation, Berlin: Medusa-Verlag.

Kohl, Karl-Heinz (1987): »Travestie der Lebensformen« oder >kulturelle
Konversion«? Zur Geschichte des kulturellen Uberliufertums«. In:
Ders., Abwehr und Verlangen. Zur Geschichte der Ethnologie,
Frankfurt a.M./New York: Edition Qumran im Campus Verlag, 7-38.

Kohl, Karl-Heinz (1998): »Ethnizitit und Tradition aus ethnologischer
Sicht«. In: Assmann, A./Friese 1998: 269-287.

Kolumbus (2000): Der erste Brief aus der Neuen Welt. Lateinisch/
Deutsch, hg. u. iibers. v. Robert Wallisch, Stuttgart: Reclam.

Kramer, Fritz (1977): Verkehrte Welten. Zur imaginidren Ethnographie
des 19. Jahrhunderts, Frankfurt a.M.: Syndikat.

221

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Kristeva, Julia (1980): Pouvoirs de I’horreur. Essai sur 1’abjection, Paris:
Editions du Seuil.

Krusenstern, Adam Johann von (1986): Reise um die Welt in den Jahren
1803, 1804, 1805 und 1806, hg. v. P. Werner Lange, Koln/Wien:
Bohlau. [1814]

Kuhn, Thomas S. (1996): The Structure of Scientific Revolutions, 3.
Aufl., Chicago: Chicago University Press. [1962]

Lamb, Jonathan/Smith, Vanessa/Thomas, Nicholas (Hg.) (2000): Explo-
ration & Exchange. A South Seas Anthology, 1680-1900, Chicago/
London: University of Chicago Press.

Lamping, Dieter (2001): Uber Grenzen. Eine literarische Topographie,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Landa, Diego de (1993): Bericht aus Yucatan, tibers. v. Ulrich Kunz-
mann, 2. Aufl.,, Leipzig: Reclam. [Geschr. 1566, publ. 1864]

Langsdorff, [Georg] Heinrich v. (1952): Eine Reise um die Welt, hg. v.
Dr. Hans Damm, 2. Aufl., Leipzig: VEB Bibliographisches Institut.

Langsdortf, George [sic] H. von (1968): Voyages and Travels in Various
Parts of the World, during the Years 1803, 1804, 1805, 1806, and
1807, 2 Bde., Amsterdam: N. Israel/New York: Da Capo Press.
[1813]

Lestringant, Frank (1994): Le Cannibale. Grandeur et décadence, Paris:
Perrin.

Lindqvist, Sven (1998): Exterminate All the Brutes, iibers. v. Joan Tate,
London: Granta Books. [1992]

Link-Heer, Ursula (1999): »Nervositidt und Moderne«. In: Gerhart von
Graevenitz (Hg.), Konzepte der Moderne, Stuttgart/Weimar: Metzler,
102-119.

Lombroso, Cesare (1894): Der Verbrecher (Homo delinquens) in anthro-
pologischer, drztlicher und juristischer Beziehung, tibers. v. Dr. M.O.
Fraenkel, 2 Bde., 2. Abdruck, Hamburg: Verlagsanstalt und Drucke-
rei A.-G. Konigl. Hofbuchhandlung.

Lombroso, Cesare (1897): L’uomo delinquente in rapporto all'antropolo-
gia, alla giurisprudenza ed alla psichiatria. Atlante, 5. Aufl., Turin:
Fratelli Bocca Editori.

Long, Edward (1970): The History of Jamaica, or General Survey of the
Antient [sic] and Modern State of that Island. With Reflections on its
Situations, Settlements, Inhabitants, Climate, Products, Commerce,
Laws and Government, 3 Bde., London: Frank Cass & Co. Ltd.
[1774]

Loos, Adolf (1931): Trotzdem. 1900-1930, 2., vermehrte Aufl., Inns-
bruck: Brenner-Verlag.

222

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Losch, Klaus (2005): »Begriff und Phidnomen der Transdifferenz: Zur
Infragestellung bindrer Differenzkonstrukte«. In: Allolio-Nicke/Kal-
scheuer/Manzeschke 2005: 26-49.

Mackinder, H.J. (1904): »The Geographical Pivot of History«. In: The
Geographical Journal 23:4, 421-444.

Mauch, Carl et al. (1872): »Carl Mauch’s Entdeckung der Ruinen von
Zimbaoe, 5. September 1871«. In: Petermann’s Geographische Mit-
theilungen 18, 121-126.

Mauch, Karl (1987): »Journal Nr. 4: 30. Juli 1871 bis 5. Oktober 1872.
Von Albasini tiber den Limpopo zu den Ruinen von Gross-Zimbab-
we und weiter zum Zambesi«. In: Herbert W.A. Sommerlatte (Hg.),
Gold und Ruinen in Zimbabwe. Aus Tagebiichern und Briefen des
Schwaben Karl Mauch (1837-1875), Giitersloh: Bertelsmann Fach-
zeitschriften GmbH, 138-274.

Maude, H.E. (1968): Of Islands and Men. Studies in Pacific History,
Melbourne et al.: Oxford University Press.

McClintock, Anne (1995): Imperial Leather. Race, Gender and Sexuality
in the Colonial Contest, New York/London: Routledge.

McGrane, Bernard (1989): Beyond Anthropology. Society and the Other,
New York: Columbia University Press.

Melville, Herman (1988): Moby Dick, hg. v. Tony Tanner, Oxford/New
York: Oxford University Press. [1851]

Melville, Herman (1996): Typee. A Peep at Polynesian Life, hg. v. John
Bryant, Harmondsworth: Penguin. [1846]

Melville, Herman (2000): Omoo. Adventures in the South Seas, Mineola,
N.Y.: Dover Publications, Inc. [1847]

Miller, Christoph L. (1985): Blank Darkness. Africanist Discourse in
French, Chicago/London: University of Chicago Press.

Milton, John (1993): Paradise Lost, hg. v. Scott Elledge, 2. Aufl., New
York/London: W.W. Norton & Company. [1667/1674]

Mommsen, Wolfgang J. (Hg.) (1977): Imperialismus. Seine geistigen,
politischen und wirtschaftlichen Grundlagen. Ein Quellen- und Ar-
beitsbuch, Hamburg: Hoffmann und Campe.

Montaigne, Michel de (1965): »Des cannibales«. In: Ders., Essais. Livre
premier, hg. v. Pierre Michel, Paris: Gallimard, 300-314. [1580]

Mudimbe, V.Y. (1988): The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy,
and the Order of Knowledge, Bloomington/Indianapolis: Indiana
University Press.

Miiller, Robert (1993): Tropen. Der Mythos der Reise. Urkunden eines
deutschen Ingenieurs, hg. v. Giinter Helmes, Stuttgart: Reclam.
[1915]

223

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Murfin, Ross C. (1989): »Introduction. The Critical Background«. In:
Ders. (Hg.), Joseph Conrad: Heart of Darkness. A Case Study in
Contemporary Criticism, New York: St. Martin’s Press, 97-112.

Nazareth, Peter (1982): »Out of Darkness: Conrad and Other Third
World Writers«. In: Conradiana 14:3, 173-187.

Niethammer, Lutz (2000): Kollektive Identitit. Heimliche Quellen einer
unheimlichen Konjunktur, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Nordau, Max (1893): Entartung, 2 Bde., Berlin: Verlag von Carl Dunder.

Osterhammel, Jirgen (1997a): Kolonialismus. Geschichte — Formen —
Folgen, 2., durchgesehene Aufl., Miinchen: Beck.

Osterhammel, Jirgen (1997b): »Edward W. Said und die >Orientalis-
mus<-Debatte. Ein Riickblick«. In: Asien Afrika Lateinamerika 25,
597-607.

Osterhammel, Jiirgen (2001): »Kulturelle Grenzen in der Expansion Eu-
ropas«. In: Ders., Geschichtswissenschaft jenseits des Nationalstaats.
Studien zu Beziehungsgeschichte und Zivilisationsvergleich, Gottin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht, 203-239.

Pagden, Anthony (1993): European Encounters with the New World.
From Renaissance to Romanticism, New Haven/London: Yale Uni-
versity Press.

Pakenham, Thomas (1991): The Scramble for Africa 1876-1912, New
York: Random House.

Park, Mungo (1983): Travels into the Interior of Africa, London: Eland.
[1799]

Parker, Hershel (1996): Herman Melville. A Biography, 2. Bde., Balti-
more/London: The John Hopkins University Press.

Parry, Benita (1983): Conrad and Imperialism. Ideological Boundaries
and Visionary Frontiers, London: Macmillan.

Pechmann, Alexander (2003): Herman Melville. Leben & Werk, Wien/
KoIn/Weimar: Bohlau.

Piaget, Jean (1973): Der Strukturalismus, iibers. v. Lorenz Héfliger, Ol-
ten/Freiburg 1.Br.: Walter-Verlag.

Pick, Daniel (1989): Faces of Degeneration. A European Disorder, c.
1848 - ¢. 1918, Cambridge: Cambridge University Press.

Pocock, Tom (1993): Rider Haggard and the Lost Empire, London: Wei-
denfeld and Nicolson.

Porter, Dennis (1994): »Orientalism and Its Problems«. In: Williams/
Chrisman 1994: 150-161.

Porter, Roy (1990): »The Exotic as Erotic: Captain Cook at Tahiti«. In:
G.S. Rousseau, Roy Porter (Hg.), Exoticism in the Enlightenment,
Manchester/New York: Manchester University Press, 117-144.

224

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Pratt, Mary Louise (1986a): »Scratches on the Face of the Country; or,
What Mr. Barrow Saw in the Land of the Bushmen«. In: Gates 1986:
138-162.

Pratt, Mary Louise (1986b): »Fieldwork in Common Places«. In: James
Clifford, George E. Marcus (Hg.), Writing Culture. The Poetics and
Politics of Ethnography, Berkeley et al.: University of California
Press, 27-50.

Pratt, Mary Louise (1992): Imperial Eyes. Travel Writing and Trans-
culturation, London/New York: Routledge.

Renan, Ernest (1947): »Qu’est-ce qu’une nation? Conférence faite en
Sorbonne, le 11 Mars 1882«. In: Ders., (Buvres complétes. Tome I,
hg. v. Henriette Psichari, Paris: Calmann-Lévy, 887-906.

Reuss, Martin (1981): »The Disgrace and Fall of Carl Peters: Morality,
Politics, and Staatsrdson in the Time of Wilhelm Il«. In: Central
European History 14, 110-141.

Ritter, Carl (1822): Die Erdkunde im Verhéltnif3 zur Natur und zur Ge-
schichte des Menschen, oder allgemeine, vergleichende Geographie,
als sichere Grundlage des Studiums und Unterrichts in physikali-
schen und historischen Wissenschaften, Bd. 1.1.: Afrika, 2., stark
verbesserte und vermehrte Aufl., Berlin: Reimer.

Robarts, Edward (1974): The Marquesan Journal of Edward Robarts,
1797-1824, hg. v. Greg Dening, Honolulu: The University Press of
Hawaii.

Rousseau, Jean-Jacques (1964): »Discours sur 1’origine et les fondements
de I’inégalité« [1755]. In: Ders., (Euvres complétes, III. Du Contrat
social. Ecrits politiques, hg. v. Bernard Gagnebin u. Marcel Ray-
mond, Paris: Gallimard (Bibliothéque de la Pléiade), 111-237.

Ruland, Richard (1968): »Melville and the Fortunate Fall: Typee as
Eden. In: Nineteenth-Century Fiction 23, 312-323.

Said, Edward (1985): »Orientalism Reconsidered«. In: Francis Barker,
Peter Hulme, Margaret Iversen, Diana Loxley (Hg.), Europe and Its
Others, Volume One (Proceedings of the Essex Conference on the
Sociology of Literature), University of Essex: Colchester, 14-27.

Said, Edward (1993): Culture and Imperialism, London: Chatto & Win-
dus.

Said, Edward (1995): Orientalism, Neuaufl., Harmondsworth: Penguin.
[1978]

Samson, John (1989): White Lies. Melville’s Narratives of Facts, Ithaca/
London: Cornell University Press.

Sanborn, Geoffrey (1998): The Sign of the Cannibal. Melville and the
Making of a Postcolonial Reader, Durham/London: Duke University
Press.

225

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Schlaeger, Jirgen (1993): »Das Ich als beschriebenes Blatt. Selbstver-
schriftlichung und Erinnerungsarbeit«. In: Anselm Haverkamp, Re-
nate Lachmann (Hg.), Memoria. Vergessen und Erinnern (Poetik und
Hermeneutik XV), Miinchen: Fink, 315-334.

Schiilting, Sabine (1997): Wilde Frauen, fremde Welten. Kolonisie-
rungsgeschichten aus Amerika, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Schwab, Gabriele (1999): »Restriktion und Mobilitdt. Zur Dynamik des
literarischen Kulturkontakts«. In: Stefan Rieger, Schamma Schaha-
dat, Manfred Weinberg (Hg.), Interkulturalitdt. Zwischen Inszenie-
rung und Archiv, Tiibingen: Gunter Narr, 47-64.

Schwarz, Thomas (2002): »Die Kultivierung des kolonialen Begehrens —
ein deutscher Sonderweg?«. In: Alexander Honold, Oliver Simons
(Hg.), Kolonialismus als Kultur. Literatur, Medien, Wissenschaft in
der deutschen Griinderzeit des Fremden, Tiibingen/Basel: A. Fran-
cke, 85-103.

Shakespeare, William (1988): The Tempest (The Arden Shakespeare),
hg. v. Frank Kermode, London/New York: Routledge.

Sherry, Norman (1971): Conrad’s Western World, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Sherry, Norman (Hg.) (1973): Conrad. The Critical Heritage, London/
Boston: Routledge & Kegan.

Simmel, Georg (1983): »Soziologie des Raumes«. In: Ders., Schriften
zur Soziologie. Eine Auswahl, hg. v. Heinz-Jiirgen Dahme u. Otthein
Rammstedt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 221-242.

Singh, Frances B. (1978): »The Colonialistic Bias of Heart of Darkness«.
In: Conradiana 10:1, 41-54.

Slotkin, Richard (1973): Regeneration through Violence. The Mythology
of the American Frontier, 1600-1860, Middletown, Connecticut:
Wesleyan University Press.

Smith, Vanessa (1998): Literary Culture and the Pacific. Nineteenth-
Century Textual Encounters, Cambridge: Cambridge University
Press.

Soja, Edward W. (1989): Postmodern Geographies. The Reassertion of
Space in Critical Social Theory, London/New York: Verso.

Soja, Edward W. (1996): Thirdspace. Journeys to Los Angeles and Other
Real-and-Imagined Placed, Cambridge, MA/Oxford: Blackwell.

Spenser, Edmund (1997): A View of the State of Ireland. From the first
printed edition (1633), hg. v. Andrew Hadfield u. Willy Maley, Ox-
ford/Malden, MA: Blackwell. [1633]

Spurr, David (1993): The Rhetoric of Empire: Colonial Discourse in
Journalism, Travel Writing and Imperial Administration, Durham:
Duke University Press.

226

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIBLIOGRAPHIE

Stanley, Henry M. (1969): How I Found Livingstone. Travels, Adven-
tures, and Discoveries in Central Africa, New York: Negro Universi-
ties Press. [1872]

Stanley, Henry M. (1988): Through the Dark Continent, or, The Sources
of the Nile Around the Great Lakes of Equatorial Africa and Down
the Livingstone River to the Atlantic Ocean, 2 Bde., New York: Do-
ver Publications, Inc. [1878]

Stiebel, Lindy (2001): Imagining Africa. Landscape in H. Rider Hag-
gard’s African Romances, Westport, Connecticut/London: Green-
wood Press.

Straub, Jirgen (1998): »Personale und kollektive Identitit. Zur Analyse
eines theoretischen Begriffs«. In: Assmann, A./Friese 1998: 73-104.

Tangri, Daniel (1990): »Popular Fiction and the Zimbabwe Contro-
versy«. In: History in Africa 17, 293-304.

Thomas, Nicholas (1994): Colonialism’s Culture. Anthropology, Travel
and Government, Cambridge: Polity Press.

Todorov, Tzvetan (1985): Die Eroberung Amerikas. Das Problem des
Anderen, tibers. v. Wilfried Bohringer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Turner, Frederick Jackson (1962): »The Significance of the Frontier in
American History«. In: Ders., The Frontier in American History,

New York et al.: Holt, Rinehart and Winston, 1-38. [1893]

Tylor, Edward Burnett (1946): Anthropology, 2 Bde., London: Watts &
Co. [1881]

Tylor, Edward Burnett (1958): The Origins of Culture [= Primitive Cul-
ture], New York/Evanston: Harper & Row. [1871]

Walker, Warren S. (1965): Leatherstocking and the Critics, Chicago et
al.: Scott, Foresman and Company.

Watt, Ian (1980): Conrad in the Nineteenth Century, London: Chatto &
Windus.

Watts, Cedric (1977): Conrad’s Heart of Darkness. A Critical and Con-
textual Discussion, Milano: Mursia International.

Watts, Cedric (1982): A Preface to Conrad, London/New York: Long-
man.

Watts, Cedric (1983): »A Bloody Racist<: About Achebe’s View of
Conrad«. In: The Yearbook of English Studies 13, 196-209.

Watts, Cedric (1996): »Heart of Darkness««. In: J.H. Stape (Hg.), The
Cambridge Companion to Joseph Conrad, Cambridge: Cambridge
University Press, 45-62.

Welsch, Wolfgang (2005): »Auf dem Weg zu transkulturellen Gesell-
schaften«. In: Allolio-Nécke/Kalscheuer/Manzeschke 2005: 314-341.

227

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE EINFLUSSANGST

Williams, Patrick/Chrisman, Laura (Hg.) (1994): Colonial Discourse and
Post-Colonial Theory. A Reader, New York: Columbia University
Press.

Wodak, Ruth et al. (1998): Zur diskursiven Konstruktion nationaler Iden-
titdt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wokart, Norbert (1995): »Differenzierungen im Begriff »Grenze<. Zur
Vielfalt eines scheinbar einfachen Begriffs«. In: Faber/Naumann
1995: 275-289.

Young, Robert J.C. (1995): Colonial Desire. Hybridity in Theory, Cul-
ture and Race, London/New York: Routledge.

Youngs, Tim (1988): Travellers in Africa. British Travelogues, 1850-
1900, Manchester/New York: Manchester University Press.

228

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DANKSAGUNG

Diesem Buch liegt meine Dissertationsschrift zugrunde, die 2005 im
Fachbereich Literaturwissenschaft der Universitdt Konstanz eingereicht
wurde. Frau Prof. Dr. Aleida Assmann, an deren Lehrstuhl ich die Pro-
motion als Wissenschaftlicher Angestellter abschlieBen konnte, gilt mein
ganz besonderer Dank — fiir die gro3e Unterstiitzung, die vielen Anre-
gungen, das bleibende Interesse sowie die gute und vertauensvolle Zu-
sammenarbeit in Forschung und Lehre. Mein Dank gilt auch dem Zweit-
gutachter Prof. Dr. Alexander Honold.

Vom 1. April 2001 bis zum 31. Mérz 2003 war ich Stipendiat des
Graduiertenkollegs »Kulturhermeneutik im Zeichen von Differenz und
Transdifferenz« an der Universitdt Erlangen, geférdert von der Deut-
schen Forschungsgesellschaft (DFG) und dem Freistaat Bayern. Bei den
geldgebenden Institutionen mochte ich mich ebenso bedanken wie bei
den beteiligten ProfessorInnen und Mitstipendiatinnen — namentlich Frau
Prof. Dr. Doris Feldmann, die mein Dissertationsprojekt in Erlangen be-
treute. Diese beiden Jahre in einer kollegialen Arbeitsatmosphire waren
tiberaus lehrreich und anregend.

Bedanken mgchte ich mich auBerdem bei all denjenigen, die mich in
den Promotionsjahren freundschaftlich begleitet haben: Manfred, Ulrike
und Susanne Frank, Raphael Hormann sowie meine Konstanzer Kolleg-
Innen Kirsten Mahlke, Andreas Kraft und Karin Schunk.

Die meiste Unterstiitzung kam von Bérbel Frank, meiner Frau. IThr ist
dieses Buch gewidmet.

https://dol.org/10.14361/6783828405352 - am 14.02.2026, 12:56:53.



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und Medientheorie

Simone Dietz,

Timo Skrandies (Hg.)
Mediale Markierungen
Studien zur Anatomie
medienkultureller Praktiken
Dezember 2006, 270 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 3-89942-482-4

Vittoria Borso,

Heike Brohm (Hg.)
Transkulturation
Literarische und mediale
Grenzrdaume im deutsch-
italienischen Kulturkontakt
Dezember 2006, ca. 280 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 3-89942-520-0

Susanne Regener
Visuelle Gewalt
Menschenbilder aus der
Psychiatrie des

20. Jahrhunderts

Dezember 2006, ca. 220 Seiten,
kart., zahlr. Abb,, ca. 25,80 €,
ISBN: 3-89942-420-4

Peter Rehberg

lachen lesen

Zur Komik der Moderne
bei Kafka

Dezember 2006, ca. 224 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 3-89942-577-4

Jutta Zaremba

New York und Tokio

in der Medienkunst
Urbane Mythen zwischen
Musealisierung und
Mediatisierung

Oktober 2006, ca. 225 Seiten,
kart., zahlr. z.T. farb. Abb.,

ca. 24,80 €, ISBN: 3-89942-591-X

Georg Stauth,

Faruk Birtek (Hg.)

»Istanbul«

Geistige Wanderungen aus der
»Welt in Scherbenc

Oktober 2006, ca. 280 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-474-3

Ursula Link-Heer,

Ursula Hennigfeld,

Fernand Horner (Hg.)
Literarische Gendertheorie
Eros und Gesellschaft bei
Proust und Colette

Oktober 2006, ca. 400 Seiten,
kart., ca. 31,80 €,

ISBN: 3-89942-557-X

Sibel Vurgun

Voyages sans retour
Migration, Interkulturalitdt und
Riickkehr in der frankophonen
Literatur

Oktober 2006, ca. 280 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-560-X

Hedwig Wagner

Die Prostituierte im Film
Zum Verhiltnis von Gender
und Medium

Oktober 2006, ca. 320 Seiten,
kart., ca. 28,80 €,

ISBN: 3-89942-563-4

Stefan Kramer

Das chinesische
Fernsehpublikum

Zur Rezeption und
Reproduktion eines neuen
Mediums

Oktober 2006, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,
ISBN: 3-89942-526-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und Medientheorie

Petra Leutner,

Hans-Peter Niebuhr (Hg.)
Bild und Eigensinn

Uber Modalititen der
Anverwandlung von Bildern
Oktober 2006, ca. 180 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 3-89942-572-3

Arno Meteling

Monster

Zu Korperlichkeit und
Medialitdt im modernen
Horrorfilm

Oktober 2006, ca. 400 Seiten,
kart., zahlr. Abb., ca. 31,80 €,
ISBN: 3-89942-552-9

Petra Missomelius

Digitale Medienkultur
Wahrnehmung — Konfiguration
— Transformation

September 2006, 234 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-548-0

Bettina Mathes

Under Cover

Das Geschlecht in den Medien
September 2006, ca. 220 Seiten,
kart., ca. 23,80 €,

ISBN: 3-89942-534-0

Helga Lutz,

Jan-Friedrich MiRfelder,

Tilo Renz (Hg.)

Apfel und Birnen

Illegitimes Vergleichen in den
Kulturwissenschaften
September 2006, ca. 250 Seiten,
kart., ca. 26,80 €,

ISBN: 3-89942-498-0

Annett Zinsmeister (Hg.)
welt[stadt]raum
mediale inszenierungen
September 2006, 160 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 16,80 €,
ISBN: 3-89942-419-0

Karin Knop

Comedy in Serie
Medienwissenschaftliche
Perspektiven auf ein
TV-Format

September 2006, ca. 320 Seiten,
kart., ca. 29,80 €,

ISBN: 3-89942-527-8

Michael C. Frank
Kulturelle Einflussangst
Inszenierungen der Grenze
in der Reiseliteratur des

19. Jahrhunderts

August 2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-535-9

Barbara Becker,

Josef Wehner (Hg.)
Kulturindustrie reviewed
Ansatze zur kritischen

Reflexion der Mediengesellschaft
August 2006, 296 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-430-1

Antje Krause-Wahl,

Heike Oehlschlagel,
Serjoscha Wiemer (Hg.)
Affekte

Analysen dsthetisch-medialer
Prozesse

August 2006, 196 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-459-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kultur- und Medientheorie

Martin Pfleiderer Ralf Adelmann,

Rhythmus Jan-Otmar Hesse,

Psychologische, theoretische Judith Keilbach,

und stilanalytische Aspekte Markus Stauff,

populdrer Musik Matthias Thiele (Hg.)

August 2006, 390 Seiten, Okonomien des Medialen

kart., 30,80 €, Tausch, Wert und Zirkulation

ISBN: 3-89942-515-4 in den Medien- und
Kulturwissenschaften

Regina Go6ckede, Juli 2006, 338 Seiten,

Alexandra Karentzos (Hg.) kart., 19,80 €,

Der Orient, die Fremde ISBN: 3-89942-499-9

Positionen zeitgendssischer
Kunst und Literatur

Juli 2006, 214 Seiten,

kart., zahlr. z.T. farb. Abb., 24,80 €,
ISBN: 3-89942-487-5

Michael Treutler

Die Ordnung der Sinne
Zu den Grundlagen eines
>mediendkonomischen
Menschenc«

Juli 2006, 282 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-514-6

Georg Mein (Hg.)
Kerncurriculum
BA-Germanistik
Chancen und Grenzen des
Bologna-Prozesses

Juli 2006, 94 Seiten,

kart., 11,80 €,

ISBN: 3-89942-587-1

Petra Gropp

Szenen der Schrift
Mediendsthetische Reflexionen
in der literarischen Avantgarde
nach 1945

Juli 2006, 450 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 3-89942-404-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14361/8783828405352 - am 14.02.2026, 12:55:53. https://wwwInllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839405352
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Kulturelle Einflussangst
	Einleitung
	I. Grenzziehungen
	I.1 Zur Konstruktion kollektiver Identität
	I.1.1 Die Schaffung von Einheit durch das Vergessen der Vielheit: Ernest Renan über die Nation
	I.1.2 Die Entdeckung Europas in der Kontrasterfahrung

	I.2 Arbeit an der Grenze
	I.2.1 Kulturelle Grenzziehung nach Michel Foucault und Edward Said
	I.2.2 Grenzarbeit: Diskontinuität in der Kontinuität

	I.3 Raum- und Zeitgrenzen: Die doppelte Distanzierung des Anderen
	I.3.1 Imaginative Geographie
	I.3.2 Die Verweigerung der Gleichzeitigkeit

	I.4 Zum historischen Wandel der europäischen Grenzkonstruktionen

	II. Grenzüberschreitungen
	II.1 Kulturelles Grenzgängertum in der Geschichte der europäischen überseeischen Expansion
	II.1.1 Das Fremdbild des ›indianisierten‹ Weißen
	II.1.2 Gonzalo Guerrero und Alvar Nuñez Cabeza de Vaca
	II.1.3 Kulturelles Grenzgehen: Ein Phänomen und seine Namen

	II.2 Verlangen und Abwehr
	II.2.1 Edmund Spenser, A View of the State of Ireland
	II.2.2 Edward Long, The History of Jamaica
	II.2.3 Robert James Fletcher, Isles of Illusion

	II.3 Akkulturation als Tabu
	II.3.1 Sigmund Freud: »Das Tabu und die Ambivalenz der Gefühlsregungen«
	II.3.2 »Frontière et ambiguïté«: Julia Kristevas Theorie des Abjekts
	II.3.3 Das Akkulturationstabu


	III. Kultureller Einfluss: Herman Melville, Typee (1846)
	III.1 Grenzgänger im Südpazifik: Runaways und beachcombers
	III.1.1 Ein tätowierter Franzose: Die Geschichte des beachcombing
	III.1.2 Herman Melville als runaway

	III.2 Andere Orte, andere Zeiten: Die Heterotopie der Südseeinsel
	III.2.1 »An immeasurable distance«: Die andere Zeit Polynesiens
	III.2.2 ›Heterotopie‹ nach Michel Foucault
	III.2.3 Jean-Jacques Rousseau: Sauvages und société naissante
	III.2.4 Erotische Paradiese: Bougainville und Melville

	III.3 Tommo und die Taipis: Die Grenzen der Akkulturation
	III.3.1 »When at Rome do as the Romans do«: Tommo als Tourist
	III.3.2 »The blemish of tattooing«: Die Praktik des Tätowierens auf den Marquesas-Inseln
	III.3.3 Das Gesicht verlieren: Die Tätowierung im Westen
	III.3.4. Paradise Lost, oder: Die zerstörte Heterotopie


	IV. Rassischer Einfluss: H. Rider Haggard, King Solomon’s Mines (1885)
	IV.1 Afrika, Antithese zur Zivilisation
	IV.1.1 Von Polynesien nach Afrika
	IV.1.2 Hegels geschichtsloser Kontinent

	IV.2 »The barbarian who comes after«: Das Verschwinden der Weißen aus Schwarzafrika
	IV.2.1 Die weiße Vorgeschichte Schwarzafrikas
	IV.2.2 Wie die Weißen zu Schwarzen wurden

	IV.3 Degeneration durch Rassenmischung: Die Theorie Arthur de Gobineaus
	IV.4 »Can the sun mate with the darkness?« Das Tabu der Rassenmischung in King Solomon’s Mines
	IV.4.1 Die Penetration Afrikas
	IV.4.2 Die Erotik des Kontakts
	IV.4.3 »White men wed only with white women«: Miscegenation als Tabu


	V. Der Einfluss der Tropen: Joseph Conrad, Heart of Darkness (1899)
	V.1 »A great gulf fixed?«: Die Entdeckung der Ähnlichkeit
	V.2. Der Einfluss der Tropen
	V.2.1 Heart of Darkness in der Forschung
	V.2.2 »The mental changes of individuals, on the spot«: Ein alternativer Lektüreansatz
	V.2.3 Der Einfluss des Klimas: Rassendifferenz, Krankheit und Neurasthenie
	V.2.4 Strategien zur Abwehr von Klimaeinflüssen
	V.2.5 Tropenkoller

	V.3 Ein Herz von Finsternis im Herz der Finsternis, oder: Was die Wildnis aus Kurtz gemacht hat
	V.3.1 Kurtz, ein Gesandter des Lichts
	V.3.2 Der Mythos vom dunklen Kontinent
	V.3.3 Herz der/von Finsternis
	V.3.4 Der Bann der Wildnis

	V.4 Der innere Wilde und das Unbehagen in der Kultur
	V.4.1 »Die Bestie im Menschen«: Cesare Lombroso und Max Nordau
	V.4.2 »Your own innate strength«: Joseph Conrad und Sigmund Freud

	V.5 Die Verlagerung der Grenze

	Schlussbetrachtungen
	Bibliographie
	Danksagung

