Epilog

Als Carlyle im Frithjahr 1840 seine Vorlesungen tiber ,Heroes, Hero-Worship and
the Heroic in History“ hielt, eroffnete er seine Vortrige mit der Bemerkung: ,,I am
well aware that in these days Hero-Worship, the thing I call Hero-Worship, pro-
fesses to have gone out, and finally ceased“.! Die Feststellung, die Gegenwart sei
ein postheroisches Zeitalter und wahlweise die Klage dariiber oder der Ausdruck
der Genugtuung iiber die endgultige Erledigung eines Ideals und eines Lebensent-
wurfes, die als verstorend empfunden werden, ist also nichts grundsitzlich Neues,
auch wenn diese Feststellung in der Vergangenheit oft nur der Ausgangspunkt da-
fur war, eine Riickkehr zu den heroischen Vorbildern der Vergangenheit zu fordern
oder aber die Figur des Helden ganz neu zu definieren, um sie so zu erneuern. In
der Tat blieb auch Carlyle bei dieser Aussage nicht stehen, sondern entwarf ein
Szenario, das es als moglich erscheinen lief3, aus jedem einzelnen Menschen einen
Helden werden zu lassen: ,If Hero mean sincere man, why may not every one of us
be a Hero?* Wenn man von einer solchen Definition des Helden ausgehe, dann sei
es durchaus denkbar, dass eine ganze Nation eine ,nation of heroes“ werden kon-
ne, namlich ,a believing nation. There needs not a great soul to make a hero; there
needs a god-created soul which will be true to its origin“. Eine solche ,nation of
heroes“ war nach Carlyles Ansicht sein eigenes Volk gewesen, die Schotten, als es
in der Zeit der Reformation von John Knox gefithrt wurde.

Carlyles Verortungen der Figur des Helden in seiner eigenen Epoche zeigen
die widerspriichliche Haltung des 19. Jahrhunderts zur Gestalt des Helden, die
sich in anderer Form auch noch bis zur Mitte des 20. Jahrhundert finden ldsst
und in den USA und in Grof8britannien in stark abgeschwichter Form vielleicht
sogar noch in der Gegenwart, da man sich hier nie vorbehaltlos auf ein posthe-
roisches Selbstbild eingelassen hat. Einerseits kennzeichnet das 19. Jahrhundert
eine Klage tiber den Verlust an heroischer Grofe, iiber eine scheinbar unauthalt-
same Dekadenz, andererseits der Appell an die Nation, zu einem Volk von Hel-
den zu werden. Ein solcher Appell wire in der stindischen Gesellschaft das An-
cien Régime kaum vorstellbar gewesen, denn die heroische Selbstinszenierung
war letztlich einer Elite vorbehalten. Insbesondere der kriegerische Held war fast
schon notwendigerweise ein Mann von Stand, allenfalls in genossenschaftlich
organisierten oder republikanischen Staatswesen wie der Schweiz mochte das an-
ders aussehen. Erst Mitte des 18. Jahrhunderts begann sich diese Einengung der
Zuschreibung heroischer Eigenschaften nach stindischen Kriterien partiell aufzu-
16sen, ein Prozess, der jedoch in Frankreich erst durch die Franzosische Revoluti-

Thomas Carlyle, On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in History, in: David R. Soren-
sen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas Carlyle. On Heroes, Hero-Worship and the Heroic in
History (Rethinking the Western Tradition), New Haven, CT 2013, S. 21-195, hier S. 29.

2 Ebd.S. 112, S. 113.



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

on vollendet wurde. Vor der Revolution gab es zwar, um eine Formulierung Her-
fried Munklers zu verwenden, heroische Gemeinschaften, aber kaum heroische
Gesellschaften und hierin lag ein wesentlicher Unterschied.?

Die Verbiirgerlichung und Demokratisierung der Figur des Helden seit dem spi-
ten 18. Jahrhundert hatte und hat eine ambivalente Wirkung: Auf der einen Seite
kann nun jeder fiir sich in Anspruch nehmen, ein potenzieller Held zu sein. Her-
kunft und das, was man im Englischen ,breeding’ nennen wiirde, spielen dafur kei-
ne entscheidende Rolle mehr. Die Selbstvergewisserung mit Blick auf die eigene
Heldenrolle erfolgt nun auch nicht mehr wirklich in der Kategorie des Ruhmes,
sondern einerseits in der einer sehr viel kurzlebigeren Berithmtheit (céébrité) und
andererseits im personlichen Erleben einer bis zum 4uflersten gehenden Heraus-
forderung, die im kriegerischen Kampf ebenso bestehen kann wie in anderen For-
men der Gefahr, des Opfers oder iiberhaupt nur einer als extrem empfundenen
Lebenssituation. Die Auseinandersetzung mit dieser Herausforderung wird an sich
schon als heroische Leistung und zugleich als Prozess der Selbstfindung stilisiert,
die heroische Tat als solche tritt im Verhiltnis dazu zuriick. Damit wird auch dem
Umstand Rechnung getragen, dass in einer zunehmend technisierten und komple-
xer werdenden Welt der Einzelne nur noch eine begrenzte Moglichkeit hat, in ent-
scheidender Weise in das Geschehen einzugreifen und eine rettende Tat von tiber-
greifender Bedeutung zu vollbringen, im Krieg ebenso wie im Frieden.*

Diese Ambivalenz zwischen der Banalisierung des Heroischen - sichtbar zum
Beispiel auch in den Verfallsformen des politischen Duells in Frankreich im spi-
ten 19. und frithen 20. Jahrhundert —> und der omniprisenten Faszination durch
das Heroische, die sich zugleich mit dem Versuch verbindet, heroische Ideale fiir
die Nation oder politische Bewegungen in Dienst zu nehmen, kennzeichnet die
europdische Geschichte zwischen Franzosischer Revolution und dem Ende des
Zweiten Weltkrieges fast durchgehend. Seit 1945 scheint hingegen der Gedanke
eines heroischen Opfers fiir die Nation oder eine vergleichbare, mit missionari-
schem Eifer verfochtene Idee zunehmend diskreditiert zu sein. Das gilt zumin-
dest fiir die Mehrzahl der europdischen Linder, mag auch Deutschland hier als
Hochburg des Postheroischen noch einmal einen Sonderfall bilden. In der Popu-
larkultur bleiben Versatzstiicke alterer heroischer Traditionen dennoch oft pri-
sent, auch wenn sie nicht notwendigerweise aus der eigenen Geschichte oder Kul-
tur stammen. Der Umgang mit solchen kulturellen Reminiszenzen mag oft rein
spielerisch oder halb-ironisch erscheinen, kann aber in bestimmten Situationen
offenbar doch politisch relevant werden. Die Faszination, die von der heroischen
Militanz des radikalen Islam ausgeht und die auch Nicht-Muslime in ihren Bann

Vgl. Miinkler, Heroische und postheroische Gesellschaften.

Vgl. Harari, The Ultimate Experience.

Vgl. Stephan Geifes, Das Duell in Frankreich 1789-1830. Zum Wandel von Diskurs und
Praxis in Revolution, Kaiserreich und Restauration (Pariser Historische Studien; 102),
Miinchen 2013, S. 303-326.

136

13.01.2026, 08:32:31.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schldgt und zur Konversion bewegen kann, erklirt sich zum Teil auf diese Weise.
Der radikale dschihadistische Islam bedient jedenfalls offenbar ein Bediirfnis sei-
ner Anhinger zur theatralischen, heroischen Selbstinszenierung. Dass diese
Selbstinszenierung in der islamischen Welt so oft in einer gewaltsamen Form er-
folgt, mag auch daran liegen, dass die fehlende Demokratisierung der Politik den
Heiligen Krieg als die einzig mogliche Bithne fuir denjenigen erscheinen lisst, der
sich selbst als Held sehen will.¢

Jenseits dieser sehr spezifischen Herausforderung der postheroischen Gesell-
schaften der Gegenwart durch einen radikalen Gegenentwurf, der ihnen aber viel-
leicht in seiner sehr modernen Kritik an der Moderne verwandter ist, als thnen lieb
sein kann, bleiben die heroischen Mythen der Vergangenheit in der Gegenwart
aber auch noch in anderer Weise prisent. Auch jetzt noch konnen sie, wie in der
Einleitung zu diesem Essay in Anlehnung an Hans Blumenberg betont wurde, als
Prifiguration aktueller Entscheidungssituationen interpretiert werden.” Die anti-
heroische Appeasement-Politik eines Chamberlain in den 1930er Jahren wird auch
heute noch regelmaflig herangezogen, wenn es gilt, im Kontrast zu diesem Bild ei-
ner vermeintlich jimmerlichen Feigheit eine Haltung der kriegerischen Entschlos-
senheit zu begriinden, gleichgiiltig, ob es nun um den Irak, die Ukraine oder viel-
leicht auch den radikalen Islamismus geht. Das leuchtende Gegenbeispiel, dem
man folgen will, ist dann der heroische Kimpfer Churchill, der sich seinerseits an
der Prifiguration orientiert haben mag, die ihm das Leben des ersten Herzogs von
Marlborough, John Churchill, bot (immerhin war er Autor einer Biographie seines
Urahnen).? Auf Winston Churchills Beispiel als Prifiguration der Gegenwart zu
verweisen, kann noch heute leicht jedes politische Argument ersetzen, obwohl
Churchill sich vor 1939/40 eher als archaischer Imperialist ganz alter Schule und

6 Dazu Yassin al-Haj Saleh, Du djihadisme salafiste en tant que phénomene théitral, http://

souriahouria.com/du-djihadisme-salafiste-en-tant-que-phenomene-theatral-par-yassine-al-hajj-
salih/, 20. Juli 2015. Der Autor ist ein fritherer Kommunist und syrischer Oppositioneller, der
lange Jahre in syrischen Gefingnissen zugebracht hat. Uber die Sehnsucht nach dem Heroi-
schen, die die Anhinger des sogennannten Islamischen Staates motiviert, sagt er ,Je pense
que la base générale de ’ensemble de cette giga-piece de théitre, c’est la quéte de I’héroisme
ou de la gloire. C’est 12 une motivation humaine universelle, qui peut pousser a des hauts
faits pleins de noblesse ou & des crimes épouvantables. La modernité a généralisé ’héroisme,
elle I'a démocratisé. La gloire est produite en masse et le héros peut étre n’importe qui. Mais,
chez la plupart des Arabes et des musulmans contemporains, la production d’héroisme est de
piétre qualité: les militaires héroiques se comptent sur les doigts d’une main, la littérature et
Iart permettent rarement de gagner sa crofte. Les sportifs de haut niveau sont extrémement
peu nombreux, le sport professionnel étant aujourd’hui une question d’industrie et
d’investissement. La lutte politique est universellement réprimée et colte extrémement cher®.

7 Siehe S. 15.

8 Der englisch-amerikanische Film ,The Gathering Storm® von 2002 (Regie: Richard Lon-
craine), der Churchills Kampf gegen die Appeasement-Politik Chamberlains darstellt, be-
ginnt im Ubrigen mit einer Szene, in der Churchill in einer Art Vision oder Traum seinen
Vorfahren, den Herzog vom Marlborough, auf einem Schlachtfeld (wohl dem von Héch-
stidt / Blenheim) sieht. Marlboroughs Kampf gegen Frankreich erscheint hier explizit als
die Prifiguration von Churchills Kampf gegen das Deutschland Hitlers.

137

13.01.2026, 08:32:31.


https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

als politisch-militdrischer Vabanquespieler einen Namen gemacht hatte, aber diese
Schattenseiten werden durch den Mythos des heroischen Siegers tiberstrahlt.

In Lindern mit politischen Kulturen, die stark durch den Rekurs auf heroische
Griindungsviter, Gesetzgeber und Stifter einer neuen Ordnung, eines novus ordo
saeclorum, konstituiert werden, wie das besonders fiir die USA gilt, kann in dhnli-
cher Weise die Beschworung der grofen Taten und des Lebens einer dieser Figuren,
sei es nun Lincoln, der noch jiingst (2012) von Spielberg in einem Historiendrama
ganz affirmativ verherrlicht wurde, oder seien es Washington und Jefferson, jeder
Diskussion eine neue Wendung geben. Diese persuasive Kraft der heroischen Prifi-
guration ist also auch in einem Zeitalter, in dem sich kaum eine westliche Nation
noch als explizit heroische Gesellschaft definiert, keineswegs ganz verschwunden.
Allerdings gibt es Nationalstaaten, in denen es schwerfillt oder ginzlich unmaglich
ist, auf solche Mythen zuriickzugreifen — und Deutschland gehort sicherlich zu
diesen Staaten —, aber in diesem Fall kann man durchaus Anleithen bei der Ge-
schichte anderer Nationen machen, die scheinbar oder wirklich gradliniger verlau-
fen ist.

Der Carlylesche Appell an eine ,nation of heroes erscheint uns heute dennoch
befremdlich und ist durch die Exzesse des Nationalismus in der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts diskreditiert, obwohl Carlyle bei seiner ,nation of heroes” nicht
primdr an den kriegerischen Heroismus gedacht hatte. Vorbild fur das Carlylesche
Volk von Helden waren ja nicht etwa die antiken Spartiaten oder die revolutiona-
ren Volksmassen Frankreichs in den 1790er Jahren, sondern das Schottland der
1560er Jahre. Das Heroische lag hier weniger in der Bereitschaft zum militdrischen
Kampf - was nicht heifit, dass das Schottland des 16. Jahrhunderts eine friedliche
Gesellschaft gewesen wire —, sondern im Bekenntnis zur eigenen religiosen Uber-
zeugung und in der Entschlossenheit, das gesamte Leben an dieser Uberzeugung
auszurichten. Die religiose Leidenschaft und das Religiose an sich nahmen in Car-
lyles Vortrigen ohnehin einen groffen Raum ein, denn er eroffnete sie mit langen
Ausfithrungen tiber ,The Hero as Divinity®, an die sich ein Abschnitt tiber ,The
Hero as Prophet anschloss, in dessen Mittelpunkt der Prophet Mohammed und
der Islam standen. Carlyles Bemerkungen zum Islam waren genauso subjektiv ge-
firbt wie die anderen Abschnitte seiner Abhandlung tiber Helden, aber sie zeigten
immerhin eine fir die damalige Zeit eher ungewohnliche Bereitschaft, den Islam
als geistige Kraft ernst zu nehmen, und antizipieren zugleich bis zu einem gewissen
Grade die Spannungen des spiten 20. und frithen 21. Jahrhunderts, die sich, wie
bereits betont, zum Teil auch durch den Gegensatz zwischen religiésen Bewegun-
gen im Islam, welche die heroische Vergangenheit der eigenen Religion noch nicht
ad acta gelegt haben, und den postheroischen Gesellschaften des Westen erklaren.’

Vgl. David R. Sorensen, In Defence of “Religiosity”: Carlyle, Mahomet and the Force of
Faith in History, in: David R. Sorensen / Brent E. Kinser (Hrsg.), Thomas Carlyle. On He-
roes, Hero-Worship and the Heroic in History (Rethinking the Western Tradition), New
Haven, CT 2013, S. 209-221.

138



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In der Frithen Neuzeit Europas war der Versuch, iiber alle Standesunterschiede
hinweg eine ganze Gesellschaft auf einen Lebensentwurf der heroischen Frommig-
keit auszurichten, wie es John Knox in Schottland ebenso versuchte wie die Predi-
ger und Theologen der Katholischen Liga in Paris und zum Teil auch sonst in
Frankreich in der Endphase der Religionskriege, freilich eher die Ausnahme als die
Regel. Dort, wo er unternommen wurde, wohnte ihm eine erhebliche subversive
Kraft inne, wie Maria Stuart ebenso wie Heinrich III. erfahren mussten, auch wenn
die schottische Kénigin in Schottland noch mit dem Leben davon kam und erst
im Exil 20 Jahre nach der Flucht aus ihrer Heimat hingerichtet wurde. Der religiose
Radikalismus der schottischen Presbyterianer ebenso wie der der Heiligen Liga in
Frankreich stellte die Autoritit der weltlichen Obrigkeit infrage. [hn zu kanalisieren
und zu sublimieren war — wie wir gesehen haben - die Herausforderung, vor der
monarchische Herrschaft in der ersten Hilfte des 17. Jahrhundert stand. In Frank-
reich gelang das bis zu einem gewissen Grade, in England deutlich weniger gut. Ei-
ne subversive Kraft konnte aber nicht nur eine religidse Gemeinschaft mit dem
Anspruch entfalten, eine ganze Nation in eine heroische Gesellschaft zu verwan-
deln, sondern auch Einzelne, die fiir sich eine besondere Mission beanspruchten.
Die Selbstmordattentiter, denen Heinrich III. und Heinrich IV. von Frankreich
zum Opfer fielen, waren solche Helden des Widerstandes gegen einen hiretischen
Tyrannen, jedenfalls aus der Sicht ihrer Anhinger. Und weil sie heroische Figuren
waren, ,homines a deo excitati“,!? war ihnen das gestattet — so zumindest sahen es
die Vertreter einer konfessionellen Militanz —, was normalen Sterblichen nicht er-
laubt war, nimlich einen gesalbten Monarchen anzugreifen und zur Rechenschaft
zu ziehen.

,Helden‘ des Widerstandes wie Jacques Clément oder Ravaillac oder andere he-
roische Figuren, denen das Recht zur ,single rebellion® — wie Milton es in einem
protestantischen Kontext formulierte — zugeschrieben wurde,!! mochten absolute
Ausnahmeerscheinungen sein, aber auch der adlige Held war nicht ohne Spannun-
gen in das frithneuzeitliche System monarchischer Herrschaft integrierbar. Die
Konflikte zwischen Elisabeth I. und ihren minnlichen Hoflingen, zu denen Philip
Sidney ebenso wie der zweite Earl Essex gehorten, zeigen recht deutlich, dass das
Charisma des heroischen Kriegers oder des Adligen, der sich erfolgreich als solcher
stilisierte, fur eine Herrscherin, die ihre Truppen nicht selbst in die Schlacht fihren
konnte, oder aber spiter fir einen Konig wie Jakob I., der nicht dazu gewillt war
und sich selbst lieber als rex pacificus darstellte, eine erhebliche Herausforderung
war.

10 Zur Figur des vir beroicus als Tyrannenmérder siche Robert von Friedeburg, Bausteine wider-

standsrechtlicher Argumente in der frithen Neuzeit (1523-1668): Konfessionen, klassische
Verfassungsvorbilder, Naturrecht, direkter Befehl Gottes, historische Rechte der Gemeinwe-
sen, in: Christoph Strohm / Heinrich de Wall (Hrsg.), Konfessionalitit und Jurisprudenz in
der frithen Neuzeit (Historische Forschungen; 89), Berlin 2009, S. 115-166, hier S. 143-146.
R. W. Serjeantson, Samson Agonistes and ‘Single Rebellion’, in: Nicholas McDowell /
Nigel Smith (Hrsg.), The Oxford Handbook of Milton, Oxford 2009, S. 613-631.

11

139



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem, vor dem die Herrscher Frankreichs ebenso wie Englands standen,
war, den heroischen Adligen in die bestehende politische Ordnung zu integrieren,
ohne ihm seine Aura ganz zu nehmen, denn dann wurde er fir diese Ordnung als
Symbolfigur wertlos. In Frankreich gelang dies nach der Fronde bis zu einem ge-
wissen Grade. Minner wie Condé mochten auch noch unter Ludwig XIV. tiber
subtile Methoden verfiigen, um auch jene Heldentaten im Bewusstsein der Zeitge-
nossen prisent zu halten, die sie nicht im Dienst der Krone, sondern gewisserma-
Ben auf eigene Faust, wenn nicht sogar im Konflikt mit der Krone vollbracht hat-
ten. Aber offiziell galt nun der Konig als die alle anderen tiberragende heroische
Figur - und dies in Zweifel zu ziehen, war riskant. Zwar bestand, wie wir gesehen
haben, gerade im Krieg weiter ein Bedarf an adligen Helden, auch an solchen, die
ithren Glanz gerade dem Umstand verdankten, dass sie sich in entscheidenden
Momenten nicht an die Regeln der Disziplin hielten, sondern eher die Maflosig-
keit der heroischen Tat verkorperten. Aber es war dennoch deutlich schwieriger ge-
worden, sich selbst offentlich als Held zu inszenieren. Das galt grundsitzlich fur
England ebenso wie fiir Frankreich, aber in England trugen die neuen Vorstellun-
gen von politeness und das gentleman-Ideal des frithen 18. Jahrhunderts doch dazu
bei, den adligen Helden, der allzu leicht mit dem restoration rake assoziiert werden
konnte - jedenfalls in seiner royalistischen Variante -, mit den Umgangsformen
der urbanen commercial society zu versbhnen. Die Figur des gentleman war in ihrer
sozialen Verortung unscharf genug, um die heroische Selbstinszenierung nicht als
ausschlielliches Privileg einer Kriegerkaste erscheinen zu lassen.

Im Kontext der verstirkten Suche nach Nationalhelden, in denen die Nation
sich wiederzuerkennen vermochte, verinderten sich freilich auch in England die
maf3geblichen Modelle des Heroischen. Die eine grofe Tat und der heroische Tod
konnten jetzt wichtiger werden als eine in sich konsistente brillante Karriere oder
die von Geburt an sichtbare und bei allen Gelegenheiten demonstrierte Uberle-
genheit. In der Zeit der Kriege gegen Frankreich brachte die eingeschrinkte Monar-
chie England dann ihren eigenen Typus des Helden hervor, fiir den nicht zuletzt
charakteristisch war, dass er nach vollbrachter Tat in das zivile Leben zuriickkehrte,
— dass er zwar nicht wie ein Washington zum blofen Biirger wurde, aber doch zu
einem Gleichen unter Gleichen innerhalb der Elite, die das Land regierte.!? Dafur
war nicht zuletzt der Herzog von Wellington zu Beginn des 19. Jahrhunderts ein
bezeichnendes Beispiel. Indem man seine Biographie entsprechend retuschierte,
konnte aus dem anglo-irischen Adligen und aus einem Militir mit zum Teil eher
rustikalen Umgangsformen eine nationale Symbolfigur werden, in der ein spezi-
fisch englisches Ideal von Minnlichkeit ebenso seine Verkorperung fand wie die
viktorianische Vision einer neuen muscular Christianity.!3

12° Vgl. Tain Pears, The Gentleman and the Hero: Wellington and Napoleon in the Nineteenth
Century, in: Roy Sydney Porter (Hrsg.), Myths of the English, Cambridge 1992, S. 216-236.

13 Peter W. Sinnema, The Wake of Wellington: Englishness in 1852, Athens, OH 2006. Zur
Verbindung von evangelikalem Christentum und Bellizismus siehe Leonhard, Bellizismus

140



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wellington war ein Schlachtensieger, der sich nach 1815 in den Alltag der engli-
schen Politik integriert hatte, sogar kurzfristig das Amt des Premierministers be-
kleidete und dabei immerhin das Gesetz zur Katholikenemanzipation durch das
Parlament brachte. Diese Reintegration des Helden in den Alltag gelang dem revo-
lutiondren Frankreich hingegen mit Napoleon gerade nicht. Und die Spannungen
zwischen heroisierten Fithrerfiguren mit cisaristischen Ambitionen, von Napoleon
Bonaparte tiber Napoleon III. bis hin zu General Boulanger (gest. 1891) oder,
wenn man so will, auch bis zu Pétain und De Gaulle, und einem Verfassungsgefii-
ge, das wahlweise von ginzlich unheroischen Monarchen wie Ludwig XVIII. und
dem Biirgerkonig oder politischen Funktiondren bzw. bourgeoisen Provinzhonora-
tioren dominiert wurde, blieben ein Charakteristikum der politischen Kultur
Frankreichs von der napoleonischen Zeit bis in die 60er Jahre des vergangenen
Jahrhunderts. Auch hier waren Helden nationale Symbolfiguren, aber aufgrund der
inneren Spaltung des Landes seit den 1790er Jahren konnten sich fast nie alle
Franzosen mit ihnen identifizieren. Oft spaltete der Heldenkult eher statt zu inte-
grieren und noch heute hat jede politische Richtung ihre eigenen politischen Hel-
den und Heldinnen von Jeanne d’Arc und Chlodwig - vielleicht auch Ludwig XIV.
— auf der einen Seite bis hin zu Robespierre oder Jean Jaurés und Dreyfus auf der
anderen Seite.

Ein Problem, das Frankreich und England im 18. Jahrhundert jedoch teilten,
war, iberhaupt eine angemessene Bild- und Stilsprache fiir den Ausdruck heroi-
scher Grofle zu finden. Sollte man weiter auf das Repertoire romischer und gene-
rell antiker Helden zuriickgreifen oder den Heros eher im zeitgendssischen Ge-
wand darstellen, das seine Tat freilich auch leicht relativieren und banalisieren
konnte, oder doch Anleihen bei der Welt des Rittertums machen? Fir dieses
Problem fand das Ancien Régime keine angemessene Losung mehr und es ist in
der Gegenwart vielleicht aktueller denn je, da Antike und Mittelalter nun endgil-
tig ihre Vorbildfunktionen verloren haben.

Auch diese allmihliche Selbstauflosung des traditionellen rhetorischen und bild-
lichen Vokabulars der Heroisierung gestattet es dann doch, fuir das 18. Jahrhundert,
wenn schon nicht von einer Krise des Heroischen schlechthin — dem wiirde die
prononcierte Konstruktion eines Kanons von Nationalhelden widersprechen, die
seit der Mitte des 18. Jahrhunderts mit Nachdruck betrieben wurde -, so doch von
der Abenddimmerung des traditionellen aristokratischen Heros zu sprechen, die
daher auch ein Grundthema dieser Studie ist. Wie problematisch traditionelle
Formen der heroischen Selbstinszenierung des Adels geworden waren, macht vor
allem ein Blick auf das Duell deutlich. Dem Duell kam seit dem 16. Jahrhundert
eine besondere Bedeutung als Praxis adliger Selbstbehauptung zu, in der heroische
Entschlossenheit und Mut (valexr) demonstriert werden konnten. Am Ende, hier

und Nation, S. 469-472; vgl. ferner Donald E. Hall (Hrsg.), Muscular Christianity. Embo-
dying the Victorian Age, Cambridge 1994.

141



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kann man Hervé Drévillon folgen, blieb vom Duell, zu dem man sich nicht mehr
offen bekennen konnte, schon im spiten 17. und noch mehr im 18. Jahrhundert
allerdings nur noch die Gewalt als solche iibrig.!* Nur noch durch die nackte Ge-
walt — die selbst praktizierte, aber auch die Bereitschaft, sich der Gefahr eines ge-
waltsamen Todes im Kampf Mann gegen Mann auszusetzen - lief§ sich die Glaub-
wiirdigkeit des heroischen Lebensentwurfes unter Beweis stellen. Ein Diskurs, der
diese soziale Praxis offentlich hitte rechtfertigen konnen, stand aber faktisch nicht
mehr zur Verfiigung, denn Duelle, die in aller Offentlichkeit stattfanden und expli-
zit als Manifestation adliger Autonomie gerechtfertigt wurden, waren ab der zwei-
ten Hilfte des 17. Jahrhunderts in Frankreich kaum noch méglich: ,,La valeur illus-
trée par le duel ne fonctionne vraiment que lorsqu’elle échappe a toute forme de
reconnaissance. 1> Schon bevor die von der Aufklirung vorgenommene Neudefi-
nition heroischer Grofle in Gestalt des grand homme den aristokratischen Helden
infrage stellte oder zumindest seine Zihmung einforderte, sahen sich die Vertreter
traditioneller Vorstellungen von adliger valeur und générosité somit genotigt, sich
und ihre Wertvorstellungen gewissermaflen schweigend durch die blofle Tat in der
gewaltsamen personlichen Auseinandersetzung zu artikulieren.

Diese Praxis des Duells im 18. Jahrhundert ldsst auf ihre Weise deutlich werden,
vor welchen Problemen Gesellschaften stehen konnen, die fur die heroische Selbst-
inszenierung von Eliten oder auch von anderen gesellschaftlichen Gruppen oder
gar von Individuen nur einen eng begrenzten und reglementierten oder gar keinen
Raum mehr bieten und auf diese Weise den Helden bzw. diejenigen, die sich dem
Ideal einer imitatio heroica verpflichtet fiihlen, letztlich sozial und kulturell margi-
nalisieren. Sie geraten in Gefahr, eine Subkultur hervorzubringen, und unter
Umstinden eben auch eine Subkultur der Gewalt. Nun stellte das Duell des
18. Jahrhunderts die staatliche Ordnung nicht mehr wirklich infrage und wurde so-
gar stillschweigend geduldet. Ob dies — die relative Harmlosigkeit eines sich eher
im Verborgenen in spezifischen sozialen Praktiken manifestierenden Gegenentwur-
fes zu den offiziellen Regeln - freilich fiir die Subkulturen heroischer Gewalt und
einer aggressiven Minnlichkeit, die es in den Gesellschaften der Gegenwart durch-
aus gibt, auch gilt, muss man dahingestellt sein lassen.!® Indem diese Gesellschaf-
ten vor allem in Kontinentaleuropa glauben, ganz ohne heroische Leitbilder jen-
seits der Sphire der Unterhaltungsindustrie und der Populirkultur auskommen zu
konnen, riskieren sie moglicherweise auch die Kontrolle Giber das tiber Jahrhunder-
te hinweg stets prisente subversive Potenzial heroischer Lebensmodelle zu verlie-

14" Drévillon, Le dire et le fer, S. 239-304, hier S. 303: ,,De cette pratique désormais inaccessi-

ble au discours, il ne reste plus que la violence. C’est-a-dire ’essentiel”.

Ebd., ,Der Mut, der durch das Duell demonstriert wird, kann sich auf diese Weise nur zei-

gen, wenn er sich jeder o6ffentlichen Anerkennung entzieht.”

16 Vgl. Ahmet Toprak / Aladin El-Mafaalani, Eine Frage der Minnlichkeit. Duelle bei musli-
mischen Jugendlichen in Deutschland, in: Ulrike Ludwig [et al.] (Hrsg.), Das Duell. Eh-
renkimpfe vom Mittelalter bis zur Moderne, Konstanz 2012, S. 49-60.

15

142



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ren. Dass Helden Grenzginger sind zwischen der Ordnung und den Werten, die
sie verteidigen und verkorpern sollen, und der Revolte gegen eben diese Ordnung
und diese Werte ist ja nichts grundsitzlich Neues und keine Entdeckung des 20.
oder 21. Jahrhunderts, nur dass es der Gegenwart schwerer fillt als der Vergangen-
heit, mit diesem Grenzgingertum umzugehen. Damit werden jedoch auch jene
Gruppen innerhalb der Gesellschaft zumindest in der eigenen Wahrnehmung mar-
ginalisiert, die gewissermaflen berufsbedingt darauf angewiesen sind, ihre gesell-
schaftliche Rolle durch den Bezug auf Modelle des Heroischen zu definieren, die
ihr transgressives Potenzial nicht ganz verloren haben, wie es sich in der Affinitit
zu Gewalt und Gewalterfahrung, aber auch generell zum Tod zeigt. Das gilt etwa
fur das Militér, ganz besonders in einem Land wie Deutschland. Klagen dariiber, in
einer Gesellschaft zu leben, die dominiert sei vom ,Misstrauen ,gegeniiber jedem
kriegerischem Altruismus™ und von der ,,Entzauberung des Helden an sich®,
kennzeichnen die tiefe Entfremdung, die sich mittlerweile zum Beispiel zwischen
Berufsoffizieren und der Gesellschaft, die sie theoretisch verteidigen sollen, ausge-
breitet hat.!” Lapidar hat der Autor eines Beitrages in einem jiingst erschienenen
einschligigen Sammelband festgestellt: ,Es findet [in der postheroischen Gesell-
schaft der Gegenwart, R. G. A.] eine Entzauberung des Helden an sich statt, welche
auch eine fehlende Akzeptanz militirischer Verluste mit sich trigt. Diese werden
nicht mehr als heroische Opfer, als Mirtyrer sozusagen, betrachtet, sondern als tra-
gische Opfer, als Victima.“ Und im selben Beitrag heifit es: ,,Die postheroische Ge-
sellschaft ist nicht mehr in der Lage, sich mit dem Tod von Soldaten auseinander-
zusetzen. Der Dienst am eigenen Land wird immer kritischer gesehen, gleichzeitig
werden eigene Tote als Zeichen einer Niederlage gedeutet. [...] Der Tod wird vor
allem mit der Gefahr einer Niederlage verbunden, weniger mit Solidaritit.“18

Nun ist die Klage der Vertreter militdrischer Eliten tiber die mangelnde Aner-
kennung, die ihnen von einer Gesellschaft zuteilwird, die sich ihren Idealen nicht
verpflichtet weiff, immer schon weit verbreitet gewesen, wie dies ja auch diese
knappe Studie gezeigt hat. Sie findet sich bei Philip Sidney und dem zweiten Earl
of Essex und den Protagonisten der Fronde ebenso wie spiter beim Herzog von
Marlborough, dessen Karriere von seinen politischen Gegnern dem Ziel eines ra-
schen Friedens mit Frankreich geopfert wurde. Das postheroische Selbstbild der
europdischen oder zumindest kontinentaleuropdischen Gesellschaften der Gegen-
wart hat hier aber doch noch einmal eine neue Situation geschaffen. Bedeutsamer

17" Gerald Wagner, Keiner weifl, wie der Landser tickt, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 25.
Februar 2015, S. N 4. Es handelt sich um eine Auseinandersetzung mit dem Buch: Marcel
Bohnert / Lukas J. Reitstetter (Hrsg.), Armee im Aufbruch: Zur Gedankenwelt junger Offi-
ziere in den Kampftruppen der Bundeswehr, Berlin 2014. Einfache Anfiihrungsstriche
kennzeichnen Zitate aus dem Buch, doppelte aus dem Zeitungsartikel.

18 Jan-Philipp Birkhoff, Fithren trotz Auftrag. Zur Rolle des militirischen Fiihrers in der
postheroischen Gesellschaft, in: Marcel Bohnert / Lukas J. Reitstetter (Hrsg.), Armee im
Aufbruch. Zur Gedankenwelt junger Offiziere in den Kampftruppen der Bundeswehr, Ber-
lin 2014, S. 105-128, hier S. 108, S. 125.

143



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vielleicht als die Klagen von Soldaten iiber die mangelnde Anerkennung ihrer Rol-
le ist dabei aber der Umstand, dass die Werteordnung dieser Gesellschaften langfris-
tig durch einen Gegenentwurf, der seine persuasive Kraft aus ganz anderen kultu-
rellen Traditionen als den westlichen bezieht, herausgefordert werden konnte. Thre
eigenen, so stark auf den Kult des leidenden Opfers fokussierten Ideale und die mit
diesen Idealen verbundenen Ordnungsvorstellungen konnten sehr viel nachhalti-
ger infrage gestellt und destabilisiert werden, als uns dies heute noch méglich er-
scheint. Denn am Ende mag ,la quéte de I’héroisme ou de la gloire” (,die Suche
nach Heroismus oder Ruhm®) eben doch eine Konstante der menschlichen Veror-
tung in dieser Welt sein, ebenso wie das Bemiihen, die Welt zur Biithne dieser per-
formativen, Realitit und Theater zur Deckung bringenden Selbstinszenierung wer-
den zu lassen, auch wenn dies keine in jeder Hinsicht beruhigende Erkenntnis fiir
eine Gesellschaft ist, die bis vor kurzem glaubte, Begriffe wie Opferbereitschaft und
Heldentum, soweit sie nicht von ihren transgressiven Elementen ginzlich gereinigt
und den Erwartungen einer eigentlich postheroischen Kultur angepasst waren, fiir
immer hinter sich gelassen zu haben.!?

19" Vgl. al-Haj Saleh, Du djihadisme salafiste en tant que phénomeéne théatral.

144

13.01.2026, 08:32:31.



https://doi.org/10.5771/9783956505867-135
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

