DER MENSCH ALS >PRAKTISCHER ANSPRUCH«.
ZUM PRIMAT DES POLITISCHEN IN

HELMUTH PLESSNERS ANTHROPOLOGIE
Andreas Hetzel

»Wer es aber mit dem Geist hdlt, kehrt
nicht zuriick. «*

In immer neuen Anldufen widmet sich Plessners Werk dem Versuch,
Anthropologie und politische Theorie ins Gesprach zu bringen. Die
Grundfrage der philosophischen Anthropologie, was der Mensch sei,
wird von Plessner weniger als wissenschaftliche denn als politisch-
praktische Frage aufgefasst. Aus der Sicht der modernen Anthropolo-
gie stehe der Mensch fiir »einen praktischen Anspruch« (Plessner
2003d: 37), weniger dagegen fiir einen Gegenstand der Erkenntnis.
Jeder anthropologische Entwurf interveniert aus Plessners Sicht in ei-
ner bestimmten historisch-politischen Situation. Die gesellschaftliche
Lage, auf die seine eigenen anthropologischen Hauptwerke politisch
reagieren, zeichnet sich durch zwei eng miteinander verflochtene
Tendenzen aus: einerseits durch das Aufkommen der Ideologie einer
in >Blut und Boden« fundierten Gemeinschaft, andererseits durch den
Versuch, den Menschen als Lebewesen vollstandig wissenschaftlich
bestimmen und technisch beherrschen zu wollen. Seine Kritik richtet
sich gegen beide Tendenzen. So schreibt er gegen die Jugendbewe-
gung, die Konservative Revolution und den Faschismus an, die im Na-
men unmittelbarer Gemeinschaftlichkeit einen Kampf gegen die Auf-
klarung, den Pluralismus und die Demokratie fiihren. Zugleich weist
er die »Politiker, Okonomen, Arzte« zuriick, deren »stindig riick-
sichtsloser werdende AnmaRung [...] in Sachen Sterilisation, Euge-
nik, Rassenpolitik, Menschenzucht« (Plessner 2003d: 51) oft mit der
Gemeinschaftsideologie einhergeht. Plessner kann als friither und sehr
scharfer Kritiker dessen gelten, was wir nach Foucault und Agamben

1 | Plessner (2003: 420).

233

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas als >Biopolitik« zu bezeichnen gewohnt sind. Das argumentative Ein-
Hetzel spruchspotenzial, dass uns seine Anthropologie gegen die biopoliti-
schen Reduktionen des Menschen auf ein Lebewesen sowie der Ethik
auf eine Anthropotechnik bereitstellt, sucht bis heute seines glei-

chen.

Der spraktische Anspruchg, der sich fiir Plessner im Begriff des
Menschen verdichtet, richtet sich gegen die Ideologien der Gemein-
schaft und des technisch verbesserbaren Lebens. Zundchst hdlt der
Mensch im Sinne der Plessner’schen Anthropologie die Perspektive
der Universalitdt gegeniiber dem partikularistischen Gemeinschafts-
gedanken aufrecht. Am Menschen prallen alle ethnischen, kulturellen
und nationalen Differenzierungsversuche ab: Mensch ist der Einzelne
in gewisser Weise erst jenseits seiner Partizipation an einer bestimm-
ten Ethnie, Kultur oder Nation. Dariiber hinaus steht der Mensch fiir
das Scheitern jeder eigenschaftslogischen Anthropologie. Er wird von
Plessner nicht langer iiber Wesensmerkmale oder anthropologische
Konstanten definiert. Als Gegenstand des Wissens bleibt er sich selbst
und anderen konstitutiv entzogen, ein »homo absconditus« (Plessner
2003g: 357). Der Universalismus des Menschen, den Plessner als Ein-
spruch gegen die Gemeinschaftsideologie artikuliert, ldsst sich inso-
fern nur als ein negativistischer Universalismus beschreiben. Der
Mensch wird nicht dadurch zum Menschen, dass er an einer universel-
len, alle Individuen iiberwdlbenden Vernunft partizipiert, sondern da-
durch, dass er sich selbst entzogen bleibt und sich gerade in dieser
Selbstentzogenheit wechselseitig zu einem >praktischen Anspruch«
macht bzw. als >praktischen Anspruch« ernst nimmt. Seine theoreti-
sche Unergriindlichkeit wird zur Voraussetzung seiner praktischen
Verbindlichkeit. Der spraktische Anspruch, fiir den der Mensch steht,
fiihrt sich nicht auf theoretische oder empirische Griinde zuriick. Fiir
seine »Erfiillung« konnen keine »allgemein anerkannten Garantien
gegeben werden« (Plessner 2003d: 37): Er griindet in eigentiimlicher
Weise in sich selbst. Plessners Anthropologie lieRe sich im Sinne Er-
nesto Laclaus als »post-fundationalistisch« (vgl. Laclau 2002b) cha-
rakterisieren, insofern in der Ethik (und damit im Menschen) die Su-
che nach letzten Griinden an eine uniiberschreitbare Grenze kommt.

Der Mensch fungiert in Plessners Denken als Synonym seiner eige-
nen Unbestimmbarkeit, als »leerer Signifikant« (vgl. Laclau 2002a),
dessen Leere zu erhalten uns als ethische Forderung aufgegeben ist.
Plessner verpflichtet die Anthropologie geradezu auf die »Sicherung
einer Unergriindlichkeit« (Plessner 2003d: 39) — auf die Sicherung
der Unergriindlichkeit des Menschen. Seine eigenen anthropologi-
schen Versuche, die sich in erster Linie als Ethik verstehen, bieten
sich insofern als Korrektiv eines heute im Umfeld der Biowissenschaf-
ten weit verbreiteten, >neuen< Anthropologieverstandnisses an. In
diesem Kontext ermittelt eine szientivistisch verkiirzte Anthropologie

234

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

menschliche >Gedeihensbedingungenc (das einschldgige Stichwort in
der angelsdchsischen Diskussion lautet human flourishing), die dann
als in einem schwachen Sinne transzendentale Rahmenbedingungen
ethischer Argumentation fungieren sollen. Ethik reduziert sich aus
dieser Perspektive auf ein Plidoyer zum Schutz und zur gerechten
Verteilung derjenigen Giiter, die das menschliche Gedeihen beftr-
dern. Die Ermittlung dieser Bedingungen wird der Biologie, Medizin
und Psychologie iiberantwortet. Diese positiven Wissenschaften cha-
rakterisieren den Menschen dann als Summe genetischer, physiologi-
scher, psychologischer und sozialpsychologischer Eigenschaften, die
sich nicht nur eindeutig beschreiben, sondern auch manipulieren,
neu konfigurieren und technisch >optimierenc lassen:

»Der Mensch als Gegenstand der Wissenschaft fallt unter die Gesetze

der Objektivitdt. Objektivierung aber macht verfiigbar durch Subsu-

mierung des Besonderen unter das Allgemeine, den Typus, die Regel,

den Kausal- oder Funktionszusammenhang. Mit dieser wachsenden

Verfiigbarkeit als Theorie ist unweigerlich der Anfang zur praktischen

Verfiigbarkeit gegeben.« (Plessner 2003e: 130)

Der bioethische Diskurs schwebt in der Gefahr, genau jene instrumen-
talistische Rationalitdtsform zu befordern, die ethische Reflexion und
Intervention heute allererst so notwendig macht.

Die lebenswissenschaftliche Reduktion des Menschen auf ein
Biindel messbarer Eigenschaften, das sich technisch optimieren ldsst,
verweist bereits auf den Transhumanismus, der im Gefolge Nietzsches
und Heideggers von einer Uberwindung des Menschen triumt. Be-
stimmte seiner >Eigenschaften< wie Selbstbewusstsein und Intentio-
nalitdt lieRen sich, so das transhumanistische Credo, auch technisch
replizieren und reproduzieren. Unsere Zeit begreifen die Transhuma-
nisten als Advent eines bevorstehenden Evolutionssprunges: Der Geist
stehe davor, sich von seinem endlichen und beschrankten Trdger,
dem Menschenleib, zu 16sen, und auf ein technisches, potentiell un-
endliches und unsterbliches Medium {iberzugehen.

Weder die Bioethik noch der im Gewand einer Erlsungsreligion
auftretende Transhumanismus bieten ein Einspruchspotenzial gegen
die neuen Formen von Inhumanitdt, die uns an der Schwelle zum 21.
Jahrhundert begegnen. Sie forcieren vielmehr noch die Reduktion
des Menschen auf sein bloRes Leben, die von einer ethnisch motivier-
ten Gewalt, einer Minoritdten exkludierenden Politik und einer tota-
len Okonomisierung der >Ressource Menschc immer weiter vorange-
trieben wird. In der biologistischen Bestimmung des Menschen als ei-
nes blofRen Lebewesens steht der Neoliberalismus dem modernen Ras-
sismus gefdhrlich nahe. Schon Plessner weist auf diese fatale Allianz
hin: Die »naturalistische Modeliteratur« sieht den Menschen damals
wie heute »unter seinem Niveau, so daR man sich iibrigens nicht
wundern kann, wenn auch einmal ein Staat Geschmack daran findet,

235

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas ihn entsprechend zu behandeln« (Plessner 2003d: 45). Der »diister-
Hetzel gewalttdtige Zug zur Bejahung des bloRen Lebens« (Plessner 2003d:
45), den Plessner den Protagonisten der konservativen Revolution
und dem heraufdimmernden Nazismus seiner Tage vorwirft, kann
heute von Agamben als Signum unseres gesamten Zeitalters interpre-

tiert werden (vgl. Agamben 2002).

Gegen die theoretische und praktische Reduktion des Menschen
auf biologische Selbsterhaltung kniipft Plessner in seiner Anthropolo-
gie an Aristoteles und den deutschen Idealismus an. Der Mensch gilt
ihm als zoon politikon, als konstitutiv mit seiner Mitwelt verstrickt.
Nur in der Gesellschaft kann der Mensch seinem Begriff gerecht wer-
den. Im Anschluss an Kant wird er dariiber hinaus iiber seine Freiheit
als intelligibles Wesen ausgezeichnet. Auch fiir Kant liegt in der prak-
tischen Vernunft die letzte Antwort auf die Frage nach dem Men-
schen; die Ethik gilt ihm als hochste und einzige Anthropologie. In
der Metaphysik der Sitten bezeichnet er diese Form von Anthropolo-
gie, die den Menschen (ganz im Sinne Plessners) als Forderung ver-
steht, auch als >Anthroponomie« und hebt sie damit von einer empi-
risch beschreibenden Anthropologie ab, der keine Relevanz fiir die
Ethik zukomme.? Zur Begriindung der Ethik bedarf es fiir Kant keines
empirisch fundierten Menschenbildes mehr (vgl. Siep 1996); versteht
man die Anthropologie als empirische Wissenschaft, dann grenzt Kant
sie explizit aus dem Bereich der Ethik aus.? Um zu wissen, was ich tun
soll, muss ich von meinem Wissen iiber den Menschen (auch iiber das,
was vermeintlich gut und schlecht fiir sein Gedeihen ist) absehen.

Plessners Bedeutung besteht nicht zuletzt darin, in einem Zeital-
ter der Hegemonie des naturwissenschaftlichen Weltbildes wieder An-
thropologie im Sinne der Anthroponomie Kants zu betreiben. Die
Freiheit, iiber die sich der Mensch, der im Zentrum der Kantischen
Anthroponomie steht, auszeichnet, stellt kein subjektives Vermdgen
und erst recht keine >Eigenschaft« des Individuums dar; sie ist nichts

2 | »Alle Hochpreisungen, die das Ideal der Menschheit in ihrer moralischen
Vollkommenheit betreffen, konnen durch die Beispiele des Widerspiels dessen,
was die Menschen jetzt sind, gewesen sind, oder vermutlich kiinftig sein wer-
den, an ihrer praktischen Realitdt nichts verlieren, und die Anthropologie, wel-
che aus bloRen Erfahrungserkenntnissen hervorgeht, kann der Anthroponomie,
welche von der unbedingt gesetzgebenden Vernunft aufgestellt wird, keinen
Abbruch tun und, wiewohl Tugend (in Beziehung auf Menschen, nicht aufs Ge-
setz) auch hin und wieder verdienstlich heiRen und einer Belohnung wiirdig
sein kann, so muB sie doch fiir sich selbst, so wie sie ihr eigener Zweck ist,
auch als ihr eigener Lohn betrachtet werden« (Kant 1984b: 537 f.).

3 | »Daher ist die Metaphysik der Sitten eigentlich die reine Moral, in welcher
keine Anthropologie (keine empirische Bedingung) zum Grunde gelegt wird«
(Kant 1984a: 702).

236

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

anderes als die sich im einzelnen Menschen konkretisierende Inter-
subjektivitdt. Die Moglichkeit des Menschen bindet sich fiir Kant an
die >Menschheit in meiner Person«. Freiheit als die Fahigkeit, eine
partikulare Perspektive zu distanzieren, bedarf immer der Allgemein-
heit. Von daher gilt der Mensch auch fiir Kant als zoon politikon, als in
seiner innersten Struktur politisch.

Im gleichen MalRe, wie Plessners Anthropologie nur als politische
Theorie beschrieben werden kann, ldsst sich seine politische Theorie,
die er etwa in den Grenzen der Gemeinschaft (1924) und in Macht und
menschliche Natur (1931) entfaltet, als Anthropologie verstehen. Poli-
tik gilt Plessner, der sich hier ganz explizit von Max Weber absetzt,
weder als eine professionalisierte Tdtigkeitsform (Webers Politik als
Beruf) noch als ein ausdifferenziertes Teilsystem der Gesellschaft; sie
ist vielmehr dasjenige, was den Menschen als Menschen ausmacht
und betrifft somit alle LebensduRerungen. Anthropologie und Politik
setzen sich in Plessners Werk wechselseitig voraus, ohne freilich auf-
einander reduziert oder gegeneinander ersetzt werden zu kdnnen. Sie
tragen hier einen Dialog aus, fiir den das gleiche gilt wie fiir jedes gu-
te Gesprach: Es ist nicht immer klar, wer das Gesprdch fiihrt und wer
gefithrt wird; die Gesprachspartner gehen manchmal ganz im Ge-
sprach auf, um dann wieder auf3en vor zu stehen; sie versetzen sich
gdnzlich in die Rolle des anderen, um gleich darauf die je eigene Per-
spektive stark zu machen.

Im Folgenden mochte ich einige markante Stationen des Ge-
sprachs zwischen Anthropologie und Politik im Werk Plessners nach-
zeichnen. Zundchst beschreibe ich Plessners Anthropologie der Ex-
zentrizitdt, gehe dann auf seine Kritik der Gemeinschaftsideologie
ein, charakterisiere seine positiv besetzten Konzepte der Mitwelt und
der Gesellschaft und seinen agonalen Begriff des Politischen, um ab-
schlieRend noch einmal auf das Verhdltnis von Philosophie, Anthro-
pologie und Politik insgesamt zu sprechen zu kommen.

Anthropologie in der Leere des verschwundenen
Menschen

Nach dem Tode Gottes wird, so lautet ein gdngiges philosophiege-
schichtliches Formular zur Deutung der Moderne, dessen freigeworde-
ner Thron vom Menschen besetzt. Die Frage nach dem Menschen
avanciere zur ersten Frage der neueren Philosophie. Von der Mdglich-
keit ihrer Beantwortung hdnge die Beantwortung aller weiteren Fra-
gen ab. An der Schwelle zum 19. Jahrhundert schreibt Kant in der
Einleitung zur Logik: »Das Feld der Philosophie [...] 1dRt sich auf fol-
gende Fragen bringen: 1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3.
Was darf ich hoffen? 4. Was ist der Mensch? Die erste Frage beantwor-

237

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas tet die Metaphysik, die zweite die Moral, die dritte die Religion und

Hetzel die vierte die Anthropologie. Im Grunde konnte man aber alles dieses

zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten Fragen auf die

letzte beziehen« (Kant 1984c: 447 £.). Die Frage nach dem Menschen

wird nach dem Ende der Mdglichkeit, sinnvoll nach Gott zu fragen -

und genau dieses Ende proklamiert Kants Projekt einer kritischen

Philosophie - zur alles entscheidenden Frage. Nicht Gott, sondern der

endliche Mensch riickt in der Moderne an die Stelle jener zentralen

metaphysischen Prasenz, von der ausgehend das Ganze der Welt ge-

dacht werden kann. Die Welt existiert nur noch als Welt fiir den Men-

schen, als Konstrukt seiner Erkenntnisformen und als Feld seines
Handelns.

Der Mensch gilt Kant und seinen Nachfolger gleichzeitig als Teil
und als Bedingung der Mdglichkeit der Welt, als zugleich innerhalb
und aulRerhalb der Welt stehend. Kant spricht vom Menschen als vom
>Biirger zweier Weltenc. Bereits mit dem Beginn der neuzeitlichen
Philosophie konstituiert sich ein Begriff des Menschen als Subjekt/
Objekt, als ein die Welt erkennendes Wesen, das gleichzeitig als Teil
der erkannten Welt begriffen wird oder, in Foucaults Worten, als »em-
pirisch-transzendentale Dublette« (Foucault 1991: 385). Schelling
und Hegel radikalisieren diese von Kant aufgegriffene Einsicht in die
konstitutive Zerrissenheit des Menschen. Wahrend Hegel das Subjekt
gerade als den absoluten Unterschied zwischen sich selbst und der
Welt zu explizieren sucht?, begreift Schelling das Selbstverhiltnis des
Subjekts als ein ekstatisches® und bereitet damit bereits Plessners Ex-
zentrizitdtsdenken (vgl. Kdmpf 2001) vor. Alle Versuche der Anthro-
pologie, die Frage nach dem Menschen positiv-wissenschaftlich zu
beantworten, scheitern an der von Kant und den deutschen Idealisten
freigelegten paradoxalen >Ex-Struktur< des Subjekts.

Unter dem Druck einer zunehmenden Verwissenschaftlichung ver-
gisst, verschiebt und verdrangt die Anthropologie des 19. und 20.
Jahrhunderts, zu deren Protagonisten vor allem Naturphilosophen
und Arzte zihlen, das von Kant formulierte Ausgangsparadoxon des
Menschen. Erst Plessner kniipft wieder an den Diskussionsstand Kants
und der Idealisten an. Er positiviert die dem Menschen inhérente Ort-
losigkeit und expliziert sie als dessen Exzentrizitdt. Plessner antizi-
piert dabei innerhalb der Anthropologie die Anthropologiekritik von
Heidegger und Foucault. Er formuliert seine Anthropologie in der

4 | »Ein geflickter Strumpf [ist] besser als ein zerrissener; nicht so das
SelbsthewuRtsein« (Hegel 1986b: 557).

5 | 1821 schreibt Schelling in Bezug auf das fiir das Selbstverhétnis des Sub-
jekts zentrale Konzept und den zugehdrigen Ausdruck der wintellektuelle[n]
Anschauung, es sei »besser, ihn ganz bei Seite zu setzen. Eher kdnnte man
[...] die Bezeichnung Ekstase gebrauchen« (Schelling 1861: 229).

238

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Leere des verschwundenen Menschen« (Foucault 1991: 412) und
identifiziert den Menschen mit dieser Leere selbst: als homo abscondi-
tus. Mit dieser Auslegung unterlduft Plessner die Grenzen zwischen
Anthropologie und Anthropologiekritik sowie zwischen Humanismus
und Antihumanismus. Das Ende des Menschen wird von ihm, im Ge-
gensatz zu Heidegger und Foucault, nicht als Epoche begriffen, an
deren Schwelle wir stehen, sondern als wesentliches Charakteristikum
des Menschen selbst. In den Worten Derridas: »Der Mensch ist seit je-
her sein eigenes Ende, will sagen das Ende seines Eigenen« (Derrida
1988: 138).

Im Gegensatz zu den zeitgleichen Entwiirfen Max Schelers kann
Plessners Anthropologie »in der Leere des verschwundenen Menschen¢
nicht mehr auf die Vorstellung eines (griechischen) kosmos oder
(christlichen) ordo rekurrieren, um dem Menschen seinen ange-
stammten Platz anzuweisen. Plessners Anthropologie versteht sich
dezidiert als akosmistische Position: »Wo keine GewifRheit eines Ma-
krokosmos mehr besteht, hat der Gedanke des Mikrokosmos keinen
Boden und keine Wahrheit mehr« (Plessner 2003d: 36). Die in dieser
AuRerung implizierte Kritik an Schelers ordo-Anthropologie motiviert
sich nicht nur kosmologisch, sondern auch politisch. Jeder ordo hat
eine konzentrische und hierarchische Struktur. Er gruppiert sich um
eine substantielle Mitte, er ist notwendig >hin auf Gott«. Verschiedene
Grade der Nahe und Ferne zu dieser Mitte erlauben es, auch zwischen
Menschen, die in den ordo eingebunden sind, ontologisch fundierte
Hierarchieebenen einzuziehen. Dass der Mensch sich fiir Plessner
durch seine Ortlosigkeit auszeichnet, bedeutet nicht zuletzt, dass alle
Menschen fiir ihn in einem wesentlichen Sinne gleich sind. Diese
Gleichheit wird weder durch gemeinsam geteilte Eigenschaften noch
durch eine gemeinsame Stellung im ordo garantiert, sondern gerade
durch deren Abwesenheit.

Als eine sdkularisierte Gestalt des ordo betrachtet Plessner auch
die Naturkonzeption der Biologie. Seit den franzdsischen Materiali-
sten (La Mettrie) und Feuerbach versucht die Anthropologie, den
Menschen zu naturalisieren, ihn vollstdndig ins System und in die Ge-
schichte der Natur zu integrieren. Doch auch die Natur ldsst sich nur
sehr bedingt als Koordinatensystem zur Verortung des Menschen ver-
wenden: »Von Natur gibt es keinen Menschen« (Plessner 2003a: 18),
denn der »Mensch ist von Natur [...] kiinstlich« (Plessner 2003a: 385).
Plessner weist immer wieder auf die Wichtigkeit biologischen Wissens
hin, schriankt aber seinen Geltungsbereich fiir die Frage nach dem
Menschen ein: »Eine Wissenschaft von der menschlichen Person [...]
kann von der Anatomie, Entwicklungsgeschichte, Physiologie, Psy-
chologie und Psychopathologie direkt keinen Nutzen haben« (Pless-
ner 2003a: 61 f.). Die Indirektheit, die sich hier angedeutet findet,
bezieht sich gerade auf die Differenz zwischen dem Menschen und al-

239

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas len anderen Lebewesen, deren begriffliche Durchdringung sehr wohl
Hetzel zu einem tieferen Verstdndnis des Menschen beitragen kann und
muss. Die Stufen des Organischen, die Plessner minutios rekonstruiert,
zielen mithin eher auf die Betonung der Diskontinuitdten und Gren-
zen ab als auf die Suche nach Gemeinsamkeiten zwischen Mensch und
Tier. Plessner radikalisiert auch an dieser Stelle eine Einsicht Kants.
In seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht definiert Kant deren
Aufgabe weniger als Frage nach dem, »was die Natur aus dem Men-
schen macht«, denn als Untersuchung dessen, was der Mensch »als
frei handelndes Wesen aus sich selbst macht« (Kant 1984d: 399). Der
Mensch lebt fiir Kant und Plessner nicht einfach im Sinne der Biolo-
gie, sondern fiihrt ein Leben. Er stellt Anforderungen an sich und an-
dere; er ist nicht einfach, sondern ist nur, indem er sich und anderen

etwas gilt.

Der Mensch wird von Plessner gerade nicht als subjectum (als Zu-
grundeliegendes) oder Substanz verstanden, sondern als ein Verhlt-
nis zu sich. Plessners Anthropologie ndhert sich hier der Heidegger-
schen Daseinsanalyse.® Fiir Heidegger ist das Dasein, die spezifische
Seinsweise des Menschen, wesentlich als Sein zu sich selbst charakte-
risiert, als ein zirkuldres Selbstverhdltnis, das sich im Verhalten zu
sich allererst konstituiert. Auch Plessner geht von einer vergleichba-
ren Zirkularitdt aus. Des Menschen »Existenz ist wahrhaft auf Nichts
gestellt« (Plessner 2003a: 365), sie ldsst sich aus keinen externen
Fundamenten ableiten. Stdrker als bei Heidegger wird von Plessner
eine Differenz in dieses Selbstverhdltnis eingetragen. Dass sich der
Mensch zu sich verhdlt, setzt voraus, dass er sich von sich unterschei-
det; vor der Identitdt kommt hier die Differenz. Plessner expliziert das
differenzielle Selbstverhdltnis des Menschen ndherhin auch als »Un-
bestimmtheitsrelation zu sich« (Plessner 2003c: 188). Das positive
Gegenstiick dieser Unbestimmtheit bildet die Macht des Menschen,
seine potestas. Nur als nicht mit sich Identischer kann er frei han-
deln.

Verstdrkt wird die These der Selbstdifferenz noch durch die Beto-
nung der Gebundenheit des Menschen an seinen Leib. Der Mensch
lebt als Biirger zweier Welten, als Natur- und Vernunftwesen. Er ist die
Einheit beider Seiten, doch diese Einheit liegt, hierin folgt Plessner
Hegel, gerade in der uniiberbriickbaren Differenz zwischen beiden
Seiten. Die Einheit von Seele und Korper bildet nicht »das den Gegen-
satz verséhnende Dritte, das in die entgegengesetzten Sphéren iiber-
leitet. Sie ist der Bruch, der Hiatus, das leere Hindurch der Vermitt-
lung« (Plessner 2003a: 365). Plessners Interesse an der Biologie und
der Stufenfolge des Organischen erscheint von hier aus in einem in-

6 | Plessners Verhdltnis zur Hermeneutik wird ausfiihrlich beleuchtet in
Kimpf (2003).

240

am 14.02.2026, 18:22:0: -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

teressanten Licht. Thm ist es gerade nicht darum zu tun, den Men-
schen in die Kontinuitdt des biologisch ausgedeuteten Lebens zu stel-
len, sondern die Diskontinuitdt zu betonen. Plessner interessiert sich
fiir die Naturphilosophie und die Theorie des Lebens nur um der Diffe-
renz willen. Die uniiberbriickbare Grenze zwischen Mensch und Tier
lduft fiir ihn durch den Menschen selbst hindurch, macht diesen aus.

Diese Grenze fasst Plessner begrifflich und phdanomenologisch als
Grenze von Positionalitdt und Exzentrizitdt. Jedes Lebewesen zeichnet
sich gegeniiber der anorganischen Natur durch seine Positionalitdt
aus: durch ein sich Verhalten zur je eigenen Grenze: »Die Grenze ge-
hort dem Korper« eines Lebewesens »selbst an, der Korper ist die
Grenze seiner selbst und des Anderen und insofern sowohl ihm als
dem Anderen entgegen« (Plessner 2003a: 181). Plessner entsubstan-
tialisiert mit dieser These den Begriff des Lebens. Im »Kern« eines je-
den Lebewesens findet sich keine mythische Lebenskraft oder -sub-
stanz sondern der »Vollzug« und die »Setzung« (Plessner 2003a: 362)
einer Grenze: »Eine positionale Mitte«, aus der heraus sich das Lebe-
wesen zu seinem Aulien verhdlt, »gibt es nur im Vollzug. Sie ist [...]
das Hindurch der Vermittlung« (Plessner 2003a: 362) mit seinem An-
deren.

Als »exzentrisch positional« tritt der Mensch im Gegensatz zu al-
len anderen Lebewesen selbst noch aus dieser Vermittlung heraus, er
verhdlt sich noch einmal zu ihr. Im Menschen riickt die Positionalitdt
zu sich selbst in Distanz. »Als Ich [...] steht der Mensch [...] hinter
sich selbst, ortlos, im Nichts, geht er im Nichts auf, im raumzeitlichen
Nirgendwo-Nirgendwann« (Plessner 2003a: 364). In Absetzung vom
Kosmosbewohner Schelers bewohnt der Plessner'sche Mensch ein Nie-
mandsland. Seine Ortlosigkeit verkompliziert sich noch dadurch, dass
der Mensch auch nicht einfach als srein< exzentrisch betrachtet wer-
den kann. Seine Exzentrizitdt bindet sich vielmehr notwendig an ge-
nau die Positionalitdt, die sie aufbricht. Exzentrizitdt und Positionali-
tdt werden sich im Menschen wechselseitig zur Bedingung der Még-
lichkeit und Unmdglichkeit. Ohne diese Verwiesenheit auf ihr eigenes
Gegenteil wére auch die Exzentrizitdt nur eine weitere Position und
wiirde ihrem eigenen Begriff widersprechen.

Exzentrizitdt betrifft nicht nur das Selbst- sondern auch das Welt-
verhdltnis des Menschen. »Mensch-Sein ist das Andere seiner selbst
Sein« (Plessner 2003c: 225); es besteht, in Hegels Worten, darin, das
»Sichanderswerden mit sich selbst« (Hegel 1986a: 23) zu vermitteln.
Plessners Denken beruft sich auf das Erbe der Dialektik Hegels: Es er-
kennt die absolute Differenz zwischen Mensch und Welt als dasjenige
an, was Mensch und Welt verbindet, konstituiert und in ihrem jeweils
Innersten durchdringt. Hier wie an vielen anderen systematischen
Zentralstellen des Plessner’'schen Werkes »verwandelt sich das Trotz-
dem [...] in ein Weil« (Plessner 2003a: 89). Der Mensch gewinnt seine

241

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Identitédt als Mensch gerade dadurch, weil er nicht mit sich identisch
Hetzel ist; er findet seinen Ort in der Stufenfolge des Organischen gerade
deshalb, weil er aus ihr herausfdllt. Die Exzentrizitdt aller Selbst- und
Weltverhiltnisse wird von Plessner konsequent als »Boden und Medi-
um der Philosophie« (Plessner 2003a: 12) bezeichnet.
Als exzentrischer findet der Mensch keinen positiven Gegenhalt
im Kosmos, keine Wurzel in der Natur. Seine Exzentrizitdt bedeutet,
das er auf Nichts gebaut ist und sich performativ selbst hervorbringen
muss. Damit kommen der Gesellschaft und der Geschichte, den Medi-
en der menschlichen Selbsthervorbringung, eminente Bedeutung zu.
Plessner historisiert den Menschen in einer Foucault antizipierenden
Weise, wenn er ihn ganz dezidiert »als Subjekt und Objekt der Erzie-
hung, drztlichen Hilfe, politischen Entscheidung« (Plessner 2003a:
120) anspricht. Der Mensch bringt sich mittels konkreter Praktiken
selbst hervor, er domestiziert sich. Dass wir uns als Menschen begrei-
fen, ist das Ergebnis einer bestimmten historisch-politischen Konstel-
lation: »DaR wir Menschen sind und sein sollen, diese Entdeckung
oder diese Forderung verdanken wir einer bestimmten Geschichte, der
griechischen Antike und der jiidisch-christlichen Religiositdt« (Pless-
ner 2003d: 37). Es gehort zum Wesen des Menschen, dass er eine Ge-
schichte hat und selbst durch und durch geschichtlich ist, er »wird
sich ewig anders und anders« (Plessner 2003a: 418); und das viel-
leicht bis zu einem Punkt, an dem es weiter keinen Sinn machen wiir-
de vom Menschen zu sprechern. Wie fiir Foucault’ ist die Existenz des
Menschen auch fiir Plessner historisch kontingent: Er weist darauf
hin, »daR die Selbstauffassung des Menschen als Selbst-Auffassung,
als Mensch im Sinne einer ethnisch und historisch abwandelbaren
>Ideec selbst ein Produkt seiner Geschichte bedeutet, die Ideen
Mensch, Menschlichkeit von sMenschen« eroberte Konzeptionen sind,
denen das Schicksal alles Geschaffenen bereitet ist, untergehen — und
nicht nur auRer Sicht geraten - zu kénnen« (Plessner 2003c: 163).
Doch Plessner positiviert den Menschen gerade in seiner historischen
Kontingenz. Der Mensch ist fiir Plessner genau das verloschende Ge-
sicht im Sand des Ufers, von dem Foucault spricht. Im Gegensatz zu
Foucault bringt sich der Mensch fiir Plessner gerade vermittelt iiber

7 | »Der Mensch ist eine Erfindung, deren junges Datum die Archdologie un-
seres Denkens ganz offen zeigt. Vielleicht auch das baldige Ende. Wenn diese
Dispositionen verschwédnden, so wie sie erschienen sind, wenn durch irgendein
Ereignis, dessen Mdglichkeit wir hochstens vorausahnen kdnnen, aber dessen
Form oder VerheiRung wir im Augenblick noch nicht kennen, diese Dispositio-
nen ins Wanken gerieten, wie an der Grenze des achtzehnten Jahrhunderts die
Grundlage des klassischen Denkens es tat, dann kann man sehr wohl wetten,
daR der Mensch verschwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand« (Fou-
cault 1991: 462).

242

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sein Verloschen hervor. Erst als kontingenter wird der Mensch zum
Menschen. Er hat den Charakter eines Wiirfelwurfs, eines ungedeck-
ten Vorgriffs auf sich selbst; er bleibt auf der Suche nach sich, ohne
sich bei dieser Suche auf Spuren und Landkarten verlassen zu kén-
nen; er muss sich immer wieder neu erfinden.

Die Logik, der dieses Erfinden folgt, wird von Plessner wie folgt
beschrieben: »Nicht das Suchen nach etwas bestimmten ist das Prius
der eigentlichen Erfindung, denn wer etwas sucht, hat in Wahrheit
schon gefunden« (Plessner 2003a: 397; Hervorhebung A. H.). Die Su-
che, von der Plessner hier spricht, bleibt in einem konstitutiven Sinne
offen, so offen, dass noch nicht einmal feststeht, was gesucht wird.
Die Suche des Menschen nach sich selbst darf insofern weder esote-
risch, als Suche nach einem inneren Wesenskern, noch technizistisch,
als intentionales Projekt oder als Verwirklichung eines vorab beste-
henden Planes, begriffen werden. Erst im Ablassen vom Projektieren
seiner selbst wird der Mensch zu Menschen. Vom Menschen wie vom
Ich »gilt jenes tiefsinnige Wort des Evangeliums in beschreibendem
Sinne: nur wer sich verliert, wird sich gewinnen« (Plessner 2003a:
90).

Die gleiche postfundationalistische oder gar dekonstruktivisti-
sche (»das Trotzdem verwandelt sich in ein Weil<) Strategie verfolgt
Plessner auch in der Ethik. Gerade weil fiir den Anspruch, der mit dem
Menschen einhergeht, keine »allgemein anerkannten Garantien gege-
ben werden« (Plessner 2003d: 37) konnen, wird er fiir uns bindend.
Aus dieser Ohnmacht bezieht der praktische Anspruch aber - ganz im
Gegensatz zu allen theoretischen Evidenzen - seine Kraft. Als prakti-
sche Philosophie verstanden, verpflichtet sich die Anthropologie aus
Plessners Sicht auf das »verbindlich Nehmen des Unergriindlichen«
(Plessner 2003c: 182), auf die Ausschreitung des normativen Hori-
zontes, der sich in der Entzogenheit des Selbst und des Anderen
kundtut (vgl. Gamm 2004).

Dekonstruktionen der Gemeinschaft

Exzentrizitdt charakterisiert nicht nur das Verhdltnis des Einzelnen zu
sich selbst, sondern auch zu seinen Mitmenschen. Die oder der Ande-
re (und die Anderen) begegnen uns im Modus ihrer Entzogenheit. Die
Ideologie einer homogenen, transparenten, mit sich selbst ausge-
sohnten Gemeinschaft jenseits aller Fremdheiten und Antagonismen
versucht, genau diese Exzentrizitdt in unseren intersubjektiven Ver-
héltnissen zu leugnen. Plessner setzt sich mit der Ideologie einer so-
zialen Unmittelbarkeit bereits in seiner ersten dezidiert politischen
Schrift auseinander, die 1924 unter dem Titel Grenzen der Gemein-
schaft erscheint. In den Grenzen artikuliert er eine Kritik des sozialen

243

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas Radikalismus seiner Zeit — so der Untertitel. Er interveniert damit in

Hetzel der Debatte um Gemeinschaft und Gesellschaft, die durch Ferdinand

Tonnies’ 1887 erschienene gleichnamige Schrift eingeleitet wurde

und noch in den 1920er Jahren hochst virulent war. Plessners Kritik

am Gemeinschaftskonzept verdient nicht nur deshalb eine eingehen-

de Betrachtung, weil sie die geistige Vorgeschichte des Nationalsozia-

lismus besser zu verstehen hilft, sondern vor allem auch, weil im Na-

men des >Schutzes< und der >Reinerhaltung¢ ethnischer und nationa-

ler Gemeinschaften auch heute wieder die schlimmsten Verbrechen

veriibt werden. Vor diesem Hintergrund desavouiert sich jede Hoff-

nung, die sich von der Riickkehr in die substantielle Sittlichkeit ge-

schlossener Gemeinschaften eine Genesung von den Pathologien der
Moderne verspricht.

Gegeniiber der Gemeinschaft, dem restaurativen »Idol dieses Zeit-
alters« (Plessner 2003b: 28), bezieht Plessner eindeutig Partei fiir die
ausdifferenzierte moderne Gesellschaft. Dem Ideal der substantiellen
Sittlichkeit halt er ein entschiedenes Festhalten am Politischen ent-
gegen und das heiRt vor allem: ein Festhalten an der Vermittlung. Im
sozialen Radikalismus breche sich ein Pathos der Unmittelbarkeit
Bahn, die Hoffnung auf ein vorreflexives Wirgefiihl ohne Antagonis-
men und Distanz. Der soziale Radikalismus markiert dabei nicht nur
eine philosophische sondern auch eine politische Gefahr. Die Meta-
physik einer Unmittelbarkeit, die den Aufschub, die Indirektheit und
die Vermitteltheit moderner gesellschaftlicher Verhaltnisse nicht er-
trage, schlage nur zu schnell in Terror um. Die Vertreter des sozialen
Radikalismus, der sich in erster Linie gegen »Stadt, Maschinentum,
Industrialismus« (Plessner 2003b: 42) richte, trdumen vom Ende der
Konflikte, der Diplomatie und der Politik.

Plessner begreift den sozialen Radikalismus als moderne Gestalt
der Metaphysik. Hinter allen symbolisch-kulturellen Vermittlungszu-
sammenhéngen suche dieser Radikalismus eine unmittelbare Prasenz
oder einen letzten Grund freizulegen, der es ermdglichen soll, die
(insbesondere moderne) Gesellschaft als in ihrem Innersten entfrem-
dete zurlickzuweisen. Plessners Vorgehen erinnert hier stark an Derri-
das Dekonstruktion der abendldndischen Metaphysik, die sich zu-
ndchst an Rousseaus Versuch entziindet, der vermeintlich entfremde-
ten franzosischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts im Namen des
menschlichen Naturzustands den Prozess zu machen. Plessner dekon-
struiert den erlosungsreligios konnotierten Radikalismus der alten
und neuen Aufklarungskritiker in drei Hinsichten: Das Andere der Ge-
sellschaft ist selbst nur eine gesellschaftliche Projektion (1); die ver-
meintliche Gleichheit der Mitglieder einer Gemeinschaft ist nur um
den Preis ihrer Bindung an einen Fiihrer erkauft (2); die geschlossene
Gemeinschaft verweist auf ihr eigenes Gegenteil: die offene Gesell-
schaft, als Hintergrund, vor dem sie sich konstituiert (3).

244

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1.

Plessners Argumentationsstrategie in den Grenzen der Gemein-
schaft besteht nicht zuletzt darin, die auler- oder vorgesell-
schaftliche Selbstprdsenz der Gemeinschaft als gesellschaftliche
Projektion zu entlarven und auf der Unhintergehbarkeit von ge-
sellschaftlicher Vermittlung zu beharren. Jahrzehnte vor Derrida
(vgl. Derrida 1983) kritisiert Plessner Rousseau als wichtigsten
Vordenker des sozialen Radikalismus:

»Etwas Furchtbares hat sich durch seine Lehren in den Képfen verfestigt,
der Glaube an die Erneuerungsmdglichkeit des Menschen durch bewuRten
Riickgang auf die Quellen der menschlichen Natur.« (Plessner 2003b: 25)
Wie Derrida interpretiert Plessner den Naturzustand Rousseaus
als »Symptom [...] der neueren Welt« (Plessner 2003b: 25), als
riickwdrts gewandte Utopie. Gegen den Rigorismus der alten und
neuen Gemeinschaftsbeschworer klagt er die »Werte der
Indirektheit« (Plessner 2003b: 26) ein. Im Tribalismus und
Kommunitarismus habe »das Gesetz des Abstands« (Plessner
2003b: 28) an Verbindlichkeit eingebiit. Der Andere begegnet
mir in der Gemeinschaft nicht mehr als unausdeutbar Anderer,
sondern als ethnisch, kulturell oder national mit mir Identischer.
Was uns in der Gemeinschaft verbindet, ist letztlich unser
gemeinsames Blut. »Zum Grundcharakter des Gesellschaftsethos
gehdrt« demgegeniiber »die Sehnsucht nach Masken, hinter
denen die Unmittelbarkeit verschwindet« (Plessner 2003b: 41).
Die Dimension einer Ethik, die das »Geheimnis« (Plessner 2003b:
45) des Anderen respektiere, gerate in der Gemeinschaft, die
keine Masken dulde, aus dem Blick.

Als moderne Erben Rousseaus diskutiert Plessner auch Nietzsche
und Marx, die fiir zwei komplementdre Formen der Verleugnung
des Gesellschaftlichen und Politischen einstehen. Nietzsche
verachtet die Gesellschaft aus einem aristokratischen Gefiihl,
Marx aus einem messianisch-revolutiondrem Pathos heraus; beide
Autoren zielen auf eine Aufhebung der gesellschaftlichen
Entfremdung ab, die auf eine Aufhebung der Gesellschaft und des
Politischen selbst hinauslaufe.

Auch in einer zweiten Hinsicht widerspricht sich das Gemein-
schaftsdenken selbst:

»Echte Gemeinschaft braucht den Herrn und Meister, ohne den sie zerfal-
len miiRte. Wo immer das Leben sich gemeinschaftlich gestaltet, in der Fa-
milie, im hauswirtschaftlichen Verband von Herrschaft und Gesinde, dem
Gutshof patriarchalischen Stils, oder im Bund, der unter geistiger Idee
steht, in der religiosen Gemeinde, bringt es emotional getragenes Fiihrer-
tum hervor.« (Plessner 2003b: 43)

Die Gemeinschaft verspricht eine Enthierarchisierung aller Le-
bensverhiltnisse, enthierarchisiert gesellschaftliche Gefiige aber
nur, um deren Mitglieder neu und totalitdrer als zuvor zu binden.

245

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

Das implizite Modell dieser Neuordnung bildet der antike oikos,
das per se unpolitische Hauswesen®, in dessen Umfriedung sich
nicht, wie in der polis, freie und gleiche Biirger begegnen, son-
dern Sklaven, Kinder und Frauen, die nur in ihrer Relation zum
Hausherrn gleich sind: Sie alle zdhlen zum Hausstand, zum belie-
big verwaltbaren Besitz. Der Zusammenbhalt einer Gemeinschaft
kann, insbesondere unter Bedingungen einer nachtraditionalen
Moderne, in der Regel nur durch willkiirliche Macht und Gewalt
gestiftet werden. Gemeinschaftlichkeit sollte insofern nicht als
Wert an sich betrachtet werden.

Jede Gemeinschaft ist um eine Mitte zentriert, die selbst aus der
Gemeinschaft herausfdllt, ihrem Anspruch auf universelle Gleich-
heit also wiederspricht: »Ohne diese gestalthafte Mitte hdlt keine
Gemeinschaft« (Plessner 2003b: 48). Die Mitte der Gemeinschaft
wird in der Regel von einem Fiihrer, Vater, Lehrer oder Stifter be-
setzt. Wahrend die Gemeinschaft notwendig zentrisch organisiert
ist, begreift Plessner die moderne Gesellschaft als exzentrisch.
Thre >Mittec bleibt, wie man im Anschluss an Claude Lefort® sagen
konnte, notwendig sleer<. In Plessners Worten: »Man mul sie [die
Mitte der Gesellschaft, A. H.] finden, ohne sich auf Normen ver-
lassen zu konnen« (Plessner 2003b: 100). Fiir Plessner ist im Falle
der Gesellschaft »eine richtige Mitte iiberhaupt nicht da« (Pless-
ner 2003b: 100), sondern kann immer nur ndherungsweise be-
nannt und performativ verwirklicht werden. Die Mitte der
Gesellschaft bildet eine Konstruktion auf Zeit, sie bleibt Gegen-
stand einer permanenten und offenen politischen Auseinander-
setzung.

Noch in einer dritten Hinsicht ldsst sich von einer spezifischen
Dekonstruktion des Konzepts der Gemeinschaft durch Plessner
sprechen. Plessner betont immer wieder, dass Gemeinschaft auf
Gesellschaft als ihre Bedingung der Moglichkeit und Unmdglich-
keit zugleich verwiesen bleibt: »Immer ist Gemeinschaft kreishaft
gegen ein unbestimmtes Milieu abgeschlossene Sphére der Ver-
trautheit. Thr wesensnotwendiger Gegenspieler, Hintergrund, von
dem sie sich abhebt, ist die Offentlichkeit, der Inbegriff von Leu-
ten und Dingen, die nicht mehr »dazugehdren«, mit denen aber
gerechnet werden muR« (Plessner 2003b: 48). Was nicht mit da-

8 | Plessners Argumentation steht an dieser Stelle derjenigen von Hannah
Arendt nahe. Diese kritisiert Rousseaus politische Theorie dahingehend, dass
sie die Gesellschaft nicht als Sphare agonaler Konflikte freier Biirger interpre-
tiert, sondern als »ein[en] ins Gigantische gewachsene[n] Haushaltsapparat«,
eine »gigantische Uberfamilie«, deren »Organisationsform die Nation bildet«
(Arendt 1994: 32).

9 | Zum Konzept einer »leeren Mitte der Macht« vgl. Lefort/Gauchet (1990).

246

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zugehort, ist eine {iberkomplexe Umwelt, mit der immer gerech-
net werden muss; dieser »Gegenspieler¢, gegeniiber dem sich der
Kreis der Gemeinschaft abzuschlieRen sucht, ist ihr zugleich swe-
sensnotwendig¢. In Derridas Worten: »Das Andere ist im Selben«
(Derrida 1987: 446), es ist immer schon da, unterlduft seinen
Ausschluss, hindert die Gemeinschaft daran, sich restlos mit sich
selbst zu identifizieren. Wiirde der Gemeinschaft die Externalisie-
rung alles Fremden gelingen, dann wére das gleichbedeutend mit
ihrem Ende:
»Wdre auch nur einen Augenblick das urchristliche Ideal, der ekstatische
Gefiihlskommunismus allverbindender Liebe zwischen Menschen, verwirk-
licht, so hatte die Menschheit den duRersten Gegenpol dessen erreicht,
was sie wollte. Ohne Offentlichkeitshintergrund, gegen den sie sich ab-
setzt, gibt es keine abgeschlossene Gemeinschaft. Licht braucht Finsternis,
um zu sein.« (Plessner 2003b: 56)
Den kommunitaristischen Regressionsformen setzt Plessner ein politi-
sches Ethos des kreativen Umgangs mit der konstitutiven gesell-
schaftlichen Entfremdung entgegen, das explizit nietzscheanische
Ziige aufweist:
»Stark ist, wer die Gesellschaft beherrscht, weil er sie bejaht; schwach
ist, wer sie um der Gemeinschaft willen flieht, weil er sie verneint;
stark ist, wer die Distanz zu den Menschen, die Kiinstlichkeit ihrer For-
men, das Raffinement des Lebens, die Steigerung seiner Reizmdglich-
keiten nicht nur ertrdgt, auch nicht als Kompensation seiner vitalen
Schwdche aufsucht, [...] wer den ganzen Wesenskomplex der Gesell-
schaft um der Wiirde des einzelnen Menschen und der Gesamtarbeit
willen bejaht, schwach ist, wer die Wiirde um der Briiderlichkeit in der
Gemeinschaft willen preisgibt.« (Plessner 2003b: 31 f.)

Der Mensch in Mitwelt und Gesellschaft

Noch bevor der Mensch sich zu einer Gemeinschaft bekennen kann,
ist er fiir Plessner Teil einer Gesellschaft; doch die Gesellschaft behalt
nicht das letzte Wort: Denn noch bevor er sich als Teil einer Gesell-
schaft erfahrt, erlebt sich der Mensch als konstituiert von einer Mit-
welt, »sieht »sich< nicht nur im Hier, sondern auch im Dort des Ande-
ren« (Plessner 2003c: 193). Dem Anderen kommt fiir Plessner ein lo-
gischer und genetischer Primat gegeniiber dem Selbst zu. Der Selbst-
bezug eines jeden Menschen vermittelt sich iiber sein Verhiltnis zu
anderen: »Nur an dem anderen seiner selbst hat er — sich« (Plessner
3003f: 203). Die Mitwelt kann als abstrakter Inbegriff der wechselsei-
tigen Konstituierung von Selbst und Anderen begriffen werden, als
Geist im Sinne Hegels: »Die Mitwelt trdgt die Person, indem sie zu-
gleich von ihr getragen und gebildet wird. Zwischen mir und mir und

247

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas ihm liegt die Sphdre dieser Welt des Geistes« (Plessner 2003a: 376).
Hetzel Geist kommt nicht dem isolierten Individuum zu, sondern entspinnt
sich zwischen uns, in den Anerkennungskdmpfen, in denen sich Indi-
vidualitdt allererst ausbildet. Im Geist oder in der Mitwelt verkdrpert

sich die absolute Differenz, die uns zugleich verbindet.

»Wir, d.h. nicht eine aus der Wirsphare ausgesonderte Gruppe oder

Gemeinschaft, die zu sich Wir sagen kann, sondern die damit bezeich-

nete Sphédre als solche ist das, was allein in Strenge Geist heiRen

darf.« (Plessner 2003a: 377)

Fiir Plessner gibt es keine Mdglichkeit, {iber die Zugehorigkeit zu die-
ser primordialen Mitwelt mittels Kriterien zu befinden und bestimmte
Individuen aus ihr auszugrenzen. »Mensch sein ist an keine bestimm-
te Gestalt gebunden und konnte daher auch [...] unter mancherlei
Gestalt stattfinden, die mit der uns bekannten nicht iibereinstimmt«
(Plessner 2003a: 365). Die Mitwelt steht fiir eine ethische Vergemein-
schaftung, die der gesellschaftlichen Sozialisation unvordenklich vor-
ausgeht. »In der Mitwelt gibt es nur Einen Menschen, genauer ausge-
driickt, die Mitwelt gibt es nur als Einen Menschen. Sie ist absolute
Punktualitdt, in der alles, was Menschenantlitz trdgt, urspriinglich
verkniipft bleibt« (Plessner 2003a: 378). Das Antlitz will Plessner an
dieser Stelle nicht phdanomenologisch, als Gesicht, verstanden wissen,
sondern eher im Sinne des >praktischen Anspruchs¢, den jeder Mensch
an mich stellt, als unvordenklichen ethischen Appell, der gerade dort
entsteht, wo der Andere zur Frage wird. Im Antlitz prdsentiert sich
mir der Andere gerade in seiner Entzogenheit. Das Menschenantlitz
kommt uns nicht qua Geburt, durch unsere Zugehorigkeit zur Spezies
Homo sapiens, zu, sondern entspringt dem jpraktischen Anspruchg,
der den Menschen jenseits aller Kategorisierungen erst zum Men-
schen macht. Plessners Rede vom Menschenantlitz ldsst sich also
durchaus im Sinne der Ethik von Emmanuel Lévinas (vgl. Levinas
1978) verstehen.

Die Mitwelt wird von Plessner explizit als ethischer und nicht als
sozialer Raum angesprochen; sie ist die »wahre Gleichgiiltigkeit ge-
gen Einzahl und Mehrzahl« (Plessner 2003a: 378) oder die Sphdre,
»in der wahrhaft Du und Ich [...] dem andern ins aufgedeckte Antlitz
blickt« (Plessner 2003a: 382). Jeder einzelne Mensch ist hier

»die Menschheit, d.h. er als Einzelner ist absolut vertretbar und er-

setzbar. Jeder andere kdnnte an seiner Stelle stehen, wie er mit ihm

in der Ortlosigkeit exzentrischer Position zu einer Ursprungsgemein-

schaft vom Charakter des Wir zusammengeschlossen ist« (Plessner

2003a: 421f.)
Die Mitwelt bildet einen letzten Horizont der Gesellschaft, ohne als
solche gesellschaftlich institutionalisiert werden zu konnen. Jeder
Versuch, die Mitwelt unmittelbar zu verwirklichen, wiirde im Terror ei-
nes sozialen Radikalismus miinden. Die Mitwelt bildet eine regulative

248

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Idee oder eine kontrafaktische Antizipation, die wir immer schon vor-
aussetzen miissen, um die Sozialitdt des Menschen zu verstehen, die
sich aber gleichwohl nicht unmittelbar in die Sozialitdt des Menschen
iiberfiihren 1dsst. Die Trennung von Ethik und Politik oder Mitwelt
und Gesellschaft bleibt fiir Plessner auch dann entscheidend, wenn er
die Mitwelt als (ethische, nicht transzendentallogische) Moglichkeits-
bedingung der Gesellschaft begreift.

Nur im Falle einer vollstindigen Dekadenz und Depravation der
Gesellschaft ergibt sich fiir Plessner ein Recht, Ethik unmittelbar in
Politik zu iiberfiithren, ein Recht auf Revolution:

»An dieser Ursprungsgemeinschaft [der Mitwelt, A. H.] hat eben die

Gesellschaft ihre Grenzen. So gibt es ein unverlierbares Recht des

Menschen auf Revolution, wenn die Formen der Gesellschaftlichkeit

ihren eigenen Sinn selbst zunichte machen, und Revolution vollzieht

sich, wenn der utopische Gedanke von der endgiiltigen Vernichtbar-
keit aller Gesellschaftlichkeit Macht gewinnt. Trotzdem ist er nur das

Mittel der Erneuerung der Gesellschaft.« (Plessner 2003a: 423)

Das Ziel dieser Revolution diirfe allerdings kein eschatologisches
sein. Das AuRerkraftsetzen der gesellschaftlichen Bindungen solle
nur um der Gesellschaft willen erfolgen und nicht dem Ziel der Ver-
wirklichung einer sozialen Unmittelbarkeit jenseits der gesellschaftli-
chen Vermittlung dienen.

Im Gegensatz zur Gemeinschaft beschreibt die Gesellschaft Umwe-
ge. Sie »lebt allein vom Geist des Spieles« (Plessner 2003b: 94) und
der Indirektheit. Der »Sinn des Spieles« liegt in der »Irrealisierung
des natiirlichen Menschen« (Plessner 2003b: 94) zu dessen Freiset-
zung uns Rousseau und seine Nachfolger anhalten. In der Gesell-
schaft spielen wir Rollen, reprasentieren und lassen uns reprasentie-
ren, lassen unser Antlitz hinter Masken verschwinden und folgen so-
zialen Regeln. Die Regeln der politischen Offentlichkeit widerspre-
chen den Regeln der Gemeinschaft und — zumindest teilweise — auch
denen der Mitwelt. Offentlichkeit zeichnet sich gerade nicht durch
Selbstransparenz und Homogenitdt aus. Sie ist vielmehr agonal ver-
fasst, der Schauplatz vielfdltiger Konflikte, die die Gesellschaft kon-
stituieren.

»0ffentlichkeit beginnt da, wo Liebe und blutsmiRige Verbundenheit

aufhdren. Sie ist der Inbegriff von Mdglichkeitsbeziehungen zwischen

einer unbestimmten Zahl und Art von Personen als ewig unausschreit-
barer, offener Horizont, der eine Gemeinschaft umgibt. Sie ist gerade

in dieser Negativitdt eine sozialformende Macht ersten Ranges.«

(Plessner 2003b: 55)

Offentlichkeit gilt Plessner auch als »System des Verkehrs zwischen
unverbundenen Menschen« (Plessner 2003b: 95). Er spricht explizit
von einer »unbestimmten Offentlichkeit« (Plessner 2003b: 80): Wih-
rend die Gemeinschaft eine »Vertrautheitssphare« bilde, lieRRe sich

249

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas die Gesellschaft nur als »Nichtvertrautheitssphdre« beschreiben
Hetzel (Plessner 2003b: 55). Die wechselseitige Entzogenheit der Gesell-
schaftsglieder erdffnet erst die Moglichkeit ihrer Kommunikation.
Plessner deutet hier eine negativistische Theorie des Sozialen an, wie
sie in vergleichbarer Weise von Georg Simmel und Hannah Arendt ent-
wickelt wurde. Im Hintergrund aller drei Ansdtze steht die Hegel’sche
Dialektik, welche den Vorrang der Differenz vor der Identitdt betont.
Dem »Zusammenleben« der Menschen in der Gesellschaft geht fiir
Plessner ein »Aneinandervorbeileben« voraus (Plessner 2003b: 59).
Zwischen den Menschen »klafft Leere« (Plessner 2003b: 125), die sie
andererseits iiberhaupt erst miteinander verbindet. Das Soziale bleibt
in einem wesentlichen Sinne von der Unbestimmbarkeit der Individu-
en fiir sich selbst und fiir andere abhdngig. Nur als einander entzoge-
ne sind die Menschen gendtigt, zu kommunizieren und zu interagie-
ren. Das Soziale lasst sich insofern nicht nach Art eines physischen
Seins beschreiben. Plessner spricht von seinem »Ungrundcharakter«
(Plessner 2003b: 62). Es ist eher ein in nichts gegriindeter performati-

ver Ubergang und Vollzug als ein Bereich oder Seinstyp.

Mit sozialen Formen wie Zeremoniell, Nimbus, Prestige und Macht
bietet die Gesellschaft »irreale Kompensationen« (Plessner 2003b: 82)
der Unbestimmtheit ihrer internen Beziehungen auf. Das Wesen die-
ser rirrealen Kompensationen< wird besonders am Nimbus deutlich, an
der gleichsam an ihm selbst sichtbar werdenden Anerkennung, die ei-
nem Individuum wiederfahrt. Plessner interpretiert den »Nimbus« als
das »einfache Vorgeben von etwas, das da sein und wirken soll, ohne
»dac zu sein« (Plessner 2003b: 84). Der Nimbus als Indifferenzpunkt
von »Maske und Gesicht« (Plessner 2003b: 85) steht fiir eine sich
selbst antizipierende und fingierende Macht, die die Negativitdt des
Sozialen sirreal« kompensiert. Die grundlegenden Strukturen des So-
zialen werden von Plessner nicht funktionalistisch gedeutet, sondern
erscheinen als Kompensationen ihrer eigenen Fiktionalitdat. Was fiir
den Nimbus gilt, gilt auf abstrakterer Ebene auch fiir Macht. Deren
»unerldBliche Voraussetzung« besteht darin, »[a]ls Macht zu erschei-
nen [...], nirgends sich zu desavouieren und Briichigkeit zu verraten,
die das Bild zerstort« (Plessner 2003b: 89). Macht bindet sich hier
nicht an die Verfiigung iiber physische Gewaltmittel, sondern an das
erfolgreiche Erzeugen eines Bildes ihrer selbst. Alle sozialen Interak-
tionen haben eine inszenatorische Dimension. Auch fiir die gesell-
schaftlichen Strukturen gilt, das Maske und Gesicht nicht unterschie-
den werden konnen.

250

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Begriff des Politischen

Weiter oben haben wir gesehen, dass Plessner die Exzentrizitdt des
Menschen, seine konstitutive Ortlosigkeit (»Offen wie die Welt ist der
Mensch in ihr aufer ihr« (Plessner 2003c: 230), mit seiner Macht
gleichsetzt. Die Macht als Charakteristikum des Menschen verweist
dabei bereits auf das Politische: »Der Mensch [...] steht als Macht not-
wendig im Kampf um sie, d.h. in dem Gegensatz von Vertrautheit und
Fremdheit, von Freund und Feind« (Plessner 2003c: 191). Politik ist
vor diesem Hintergrund nichts anderes als die »selbstméchtige Ge-
staltung und Behauptung menschlicher Macht« (Plessner 2003c:
218). In Macht und menschliche Natur definiert Plessner Politik als
»Kampf um Macht in den zwischenmenschlichen Beziehungen des
Einzelnen, der Gruppen und Verbande, der Volker und Staaten«
(Plessner 2003c: 139). Als Charakteristikum seiner am Gemein-
schaftsideal orientierten Zeit beklagt er ein Zuriickweichen des Politi-
schen, ein »Abgleitenlassen ihrer Fragen in die Ebene der Wirtschaft«,
ein »Verlorengeben des Staates an Finanz, Industrie und Handel«
(Plessner 2003c: 139), wie es auch fiir unsere heutige, neoliberale
Zeit zutrifft, die immer wieder als trans- oder postpolitisch charakteri-
siert wird. Statt sich selbst instituieren zu konnen, wird die Gesell-
schaft heute zunehmend von Wirtschaft und Recht gesteuert. Das Po-
litische als Kraft der Selbstinstituierung einer Gesellschaft wird dabei
aus immer weiteren gesellschaftlichen Bereichen zuriickgedrangt und
iiberwintert nur noch in einem Rumpfstaat. Gegeniiber dieser zuneh-
menden Selbstkontraktion des Politischen fordert Plessner zu einer
Riickkehr zur Politik auf und artikuliert einen Universalitatsanspruch
des Politischen. Er begreift »»das Politische« als eine mit dem iibrigens
nicht bloR auf Staat oder Verbandsinteressen bezogenen Leben not-
wendig erzeugte Brechungsform der Lebensbeziehungen« (Plessner
2003c: 143). Das Politische entspricht hier nicht nur einem Teilbe-
reich der Gesellschaft, dem Staat, sondern wird zur »Brechungsformy,
heute wiirden wir sagen: zum Medium, der gesellschaftlichen Praxen
und Beziehungen schlechthin. Es schreibt eine spezifische Indirekt-
heit und Umwegigkeit in alle Lebensbeziehungen ein, die diese hu-
manisiert.

Plessner weist zwei traditionelle Versuche zuriick, dass Politische
in seinem Geltungsbereich zu beschranken: seine Bestimmung als
Sphdre und als Handlungstypus. Das Politische gilt ihm zundchst
nicht als Resultat sozialer Differenzierung. Er gibt zu bedenken,

»dal das Politische [...] zwar auf die Menschensphdre eingeengt ist

und in den Relationen zu Gott, Natur und geistigem Sein keinen Bo-

den hat, aber gegeniiber der Einengung auf eine sogenannte Sphare

der Politik, d.h. des Staates, eine alle menschliche Beziehungen

durchdringende Weite behauptet. Es gibt Politik zwischen Mann und

251

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

Frau, Herrschaft und Dienstboten, Lehrer und Schiiler, Arzt und Pati-
ent, Kiinstler und Auftraggeber und welche privaten Beziehungen wir
wollen, wie es im Offentlichen eine Rechts-, Wirtschafts-, Kultur- und

Religionspolitik neben der eigentlichen Staats- und Parteienpolitik

gibt.« (Plessner 2003c: 194 f.)

Politik bildet insofern den »Rahmen des Lebens, nicht nur ein Gebiet
seiner Betdtigung, das man den Geschaftemachern« (Plessner 2003c:
196) iiberldsst. Da es den Rahmen des Lebens verkorpert, ldsst es sich
auch nicht in gleicher Weise professionalisieren wie andere Berufe
und Handlungsrationalitdten.

Gegen Webers Diagnose einer in autonome Geltungssphdren aus-
differenzierten modernen Gesellschaft macht Plessner ganz generell
geltend, dass die

»Idee von parataktisch geordneten Kulturgebieten, von gleichmdgli-

chen Betédtigungsfeldern in einer Kultur, eine geschichtlich bestimmte

und im Aufbau befindliche Konzeption des Zeitalters des liberalen

Biirgertums und seiner Vorstellung vom freien Wettbewerb in gleich-

berechtigten Berufen ist.« (Plessner 2003c: 201)

Das Politische markiert gegentiiber diesen ausdifferenzierten Sphéaren
ein sMehx<. Unter der »Berufs- und Gebietsvorstellung«, die sich mit
dem Liberalismus durchgesetzt hat, wurde »dieses Mehr vergessen«
(Plessner 2003c: 201): die Horizonthaftigkeit und Medialitédt des Poli-
tischen, »in dem der Mensch die Sinnbeziige seiner selbst und der
Welt, das gesamte Apriori seines Sagens und Tuns gewinnt« (Plessner
2003c: 201).

Dass Plessner politisches Handeln an Auseinandersetzungen um
Macht bindet, bedeutet nicht, dass er die Macht als eine metaphysi-
sches Prinzip begreift. Jede Position im gesellschaftlichen Feld bleibt
partikular; jede Macht verweist, wie bei Nietzsche und Foucault, auf
eine Gegenmacht und damit auf eine ihr jeweils eigene Ohnmacht.
Politik hat es vor dem Hintergrund der Auseinandersetzungen von
Macht und Gegenmacht mit jener Grenze »gegen die offene Fremde«
zu tun,

»die bestdndig gezogen, erneuert verandert werden muf} und nur die

schwankende Frontlinie darstellt, auf der dem Gegner in tausend Ge-

stalten das zum Leben NGtige abgerungen, abgetrotzt, abgebetet, ab-

gelistet werden muR« (Plessner 2003c: 197)

In diesen Auseinandersetzungen ist der Mensch auf historisch kon-
tingente Gemeinschaften verwiesen. Auf dieser Ebene hat der Begriff
der Gemeinschaft ein gewisses Recht. Kein Mensch ist unmittelbar der
Gesellschaft untertan, jeder vertritt die Interessen einer partikularen
Gemeinschaft, die mit anderen Gemeinschaften im Konflikt liegt.

In seiner agonalen Bestimmung des Politischen bezieht sich
Plessner zustimmend auf Carl Schmitt. Im Gegensatz zu Schmitt onto-
logisiert er allerdings den Freund-Feind-Gegensatz nicht. Es geht ihm

252

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eher um ein hegemoniales Verstandnis des Politischen. Das Politische
erschopft sich in seinen Augen nicht im offenen Austragen des
Freund-Feind-Konflikts, sondern bemiiht sich auch um das Erzielen
von Kompromissen, Ausgleichen und Konsensen. Hier kommt die Di-
plomatie ins Spiel deren wichtige Rolle Plessner immer wieder betont.
Diplomatie wird eher als techne denn als episteme charakterisiert,
eher als Taktik denn als Wissenschaft. Sie

sbedeutet das Spiel von Drohung und Einschiichterung, List und Uber-

redung, Handeln und Verhandeln, die Methoden und Kiinste der

MachtvergroRBerung, die mit den Kiinsten der Machtverteidigung und

-rechtfertigung, dem Spiel der Argumentationen, der Sinngebung des

Sinnlosen innerlich notwendig verbunden sind.« (Plessner 2003b: 99)
Plessner entkoppelt hier ganz deutlich Politik von Ethik. Die Akteure
der Politik sind weniger die Kantschen Vernunftwesen oder Peirce-
schen Wissenschaftler, die die deutschsprachige politische Philoso-
phie unserer Tage bevolkern, sondern listige Strategen. Es geht Pless-
ner eher um eine Phanomenologie des Politischen als um ihre begriff-
liche Legitimation oder normative Begriindung. Politische Philoso-
phie in seinem Sinne weist der Politik keinen Ort zu. Im Gegenteil, sie
pladiert fiir einen (zumindest partiellen) Primat des Politischen noch
iiber die Philosophie.

Der Realismus der politischen Theorie Plessners zeigt sich nicht
zuletzt in seiner Betonung der konkreten Umstdnde. Politik kann nie-
mals iiberzeitlichen Gesetzen folgen, sondern verlangt phronesis: Sinn
fiir die Angemessenheit an die je besondere Situation. Plessner
spricht von ihrer »Verpflichtung auf den kairos« (Plessner 2003b:
123). Politik ist die »Kunst [...], aus Gelegenheiten Ereignisse zu ma-
chen« (Plessner 2003b: 125) oder »die Kunst des rechten Augen-
blicks, der giinstigen Gelegenheit« (Plessner 2003c: 239):

»Jeder Fall liegt anders, genligt also nie einer abstrakten Norm. Situa-

tionen verlangen Entscheidungen, auch wenn fiir die eine Richtung

der Alternative kein zureichender Grund zu finden ist.« (Plessner

2003b: 96)

In der Politik muss auch und gerade vor dem Hintergrund unklarer Si-
tuationsdefinitionen, eines prinzipiellen Nichtwissenkdnnens oder ei-
ner prinzipiellen Unentscheidbarkeit entschieden werden: »Entschei-
dung mul sein« (Plessner 2003b: 126). Alle Expertenanhérungen ha-
ben irgendwann ein Ende, selbst dann, wenn die Experten sich nicht
haben einigen konnen. In diesem Sinne bezieht sich Plessner auf Carl
Schmitts Souverdnitdtslehre. Jede rechtliche und staatliche Ordnung
bleibt auf eine Instanz oder »Stellec der letzten Entscheidung verwie-
sen, auf einen Souverdn. Politik ldsst sich nicht wie eine Wissenschaft
betreiben:

»Ein Kongrel3 von Physikern kann - idealiter — {iber eine Frage einig

werden, denn er hat Prinzipien der Eindeutigkeit im Verstdndnis der

253

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

Frage, ihrer Untersuchung und der Sicherheit ihrer Entscheidung inso-

fern, als die Wirklichkeit, irgendein Verbrennungsvorgang etwa, selbst

als ausschlaggebendes Mittel in einer alternativen Problemldsung fun-

giert. Die Wirklichkeit, mit der es der Praktiker zu tun hat, kann nie

derart methodisch prapariert, zur Entscheidung alternativ zugespitzt
werden, weil damit {iberhaupt der Boden der Praxis verlassen und der

der Betrachtung, der kiinstlich isoliert, sich Zeit ldsst und zuriickgezo-

gen das Phdnomen zerstiickt, betreten ware. Praxis heiRt gerade das

Fertigwerden mit den Dingen im Medium fliichtigen Ungefdhrs und auf

Grund einer nicht methodisch eindeutig gemachten Erfahrung, eines

nur individuell graduierten Erfahrungsaktes.« (Plessner 2003b: 117)

Oder noch deutlicher: »Mit der Wirklichkeit rechnen heit mit dem
Teufel rechnen« (Plessner 2003b: 126).

Insbesondere die Diplomatie verkorpert innerhalb der Politik die
Kunst, mit der Wirklichkeit und dem Augenblick zu rechnen. Doch Di-
plomatie — nach Walter Benjamins Worten die Sphdre der »Mittel ge-
waltloser Ubereinkunft« (Benjamin 1980: 195) — besteht nicht nur in
Strategie, sondern hat auch ein spezifisches Ethos: das Ethos des Tak-
tes.

»Takt ist das Vermdgen der Wahrnehmung unwégbarer Verschieden-

heiten [...], die willige Gedffnetheit, andere zu sehen und sich selber

dabei aus dem Blickfeld auszuschalten, andere nach ihrem MaRstab
und nicht dem eigenen zu messen. Takt ist der ewig wache Respekt vor

der anderen Seele und damit die erste und letzte Tugend des mensch-

lichen Herzens.« (Plessner 2003b: 107)

Plessner formuliert hier weder eine deontische Ethik, noch eine Ethik
des Gefiihls. Seine politische Ethik motiviert sich vielmehr aus dem
>Verbindlichnehmen des Unergriindlichers, aus dem Anerkennen des
»praktischen Anspruchs¢, den der Andere an mich stellt. Im Takt ver-
dichtet sich die Grundlosigkeit der Moral:

»Wahrhafte Giite handelt [...] grundlos [...]. Der Rekurs auf die Norm

begrenzt nur negativ die ethische Sphére, bestimmt nur jenes Morali-

sche, das sich von selbst versteht. [...] Grundlosigkeit ist das Wesen

des Taktes.« (Plessner 2003b: 111)

Die hier angedeutete Ethik des Taktes ldsst sich allerdings nicht un-
mittelbar in Politik {iberfithren. In der Gesellschaft als der Welt des
Politischen ist es jedem selbst anheim gestellt, zu entscheiden, wann
er gleichsam die Politik auf die Ethik hin iiberschreitet um als Ange-
horiger der Mitwelt zu handeln. »Zwischen dem Gesetz der Offentlich-
keit und der Bereitschaft zur Riickhaltlosigkeit gibt es keine Vermitt-
lung, ist nichts, freilich das positive Nichts, das Nichts der Freiheit«
(Plessner 2003b: 127).

254

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie, Politik und Anthropologie. Der Mensch als
Offene Fragen »praktischer
Anspruchz.
Plessner spricht dezidiert von einem »politischen Apriori« (Plessner Zum Primat
2003c: 141) in der Philosophie und Anthropologie. Er wendet sich da- des Politischen in
mit gegen alle Vorstellungen von Politik als einer angewandten Philo- Helmuth Plessners
sophie, wie sie weiten Teilen der politischen Philosophie der Neuzeit Anthropologie
zugrunde liegen. Philosophie »steht zur Wirklichkeit in einem ande-
ren Verhdltnis, das Anwendungen von vornherein ausschlie3t« (Pless-
ner 2003c: 140). Politik, Anthropologie und Philosophie befinden
sich in einem Wechselverhiltnis, alle drei »gehdren [...] in einem [...]
zentralen Sinne zusammen« (Plessner 2003c: 202). Das letzte Wort
hat hier letztlich die >offene Frages, die Unentscheidbarkeit zwischen
ihnen.
Plessner verkiindet »den Primat des Politischen fiir die Wesenser-
kenntnis des Menschen« (Plessner 2003c: 200). Doch zugleich setzt
er das Politische und die politische Theorie nicht absolut. »Philoso-
phische Anthropologie ist nur als politische mdglich? Vielleicht«
(Plessner 2003c: 201). Das »vielleicht« ist an dieser Stelle entschei-
dend.
»Keine von den Dreien hat also den Primat und doch tragen sich alle
wechselseitig, so dal es keine Wahrheit gibt, die nicht apriori poli-
tisch relevant wére, aber auch keine Politik ohne eine Wahrheit, wenn
es ihre Bedeutung ausmacht, dass in ihr der Mensch sich zu sich und
tiber sich entscheidet.« (Plessner 2003c: 218)
Die Offenheit des Menschen {iibertrdgt sich auf die Frage nach dem
Primat: »Den Menschen als offene Frage behandeln heilit die Ent-
scheidung iiber den Primat von Philosophie, Anthropologie, Politik
offen lassen« (Plessner 2003c: 221).
Doch noch das Plddoyer fiir die Offenheit wird von Plessner, so-
fern man sie als Position (etwa im Sinne eines einfachen Pluralismus)
verstehen wollte, zuriickgewiesen.
»Wissen wir denn, ob es moglich ist, voraussetzungslos zu denken,
ohne uns damit bereits fiir ein politisches Kategoriensystem: die poli-
tische Diskussionsbasis des Liberalismus entschieden zu haben, des-
sen polemisches Apirori eben diese naiv zum Ansatz genommene Vor-
aussetzungslosigkeit ist?« (Plessner 2003c: 141)
Auch das Postulat der Voraussetzungslosigkeit wdre fiir Plessner eine
Voraussetzung. Es gibt auf dem Feld des Politischen und der politi-
schen Theorie keine nichtperspektivische Position. So markiert das
Pladoyer fiir Voraussetzungslosigkeit eine liberalistische (und damit
partikulare) Position. Der Liberalismus ist fiir Plessner ein Kind der
modernen biirgerlichen Gesellschaften in der westlichen Welt. Und
doch zeichnet sich der Liberalismus gegeniiber anderen Positionen

255

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas dadurch aus, dass er seine eigene Partikularitdt zu positivieren in der
Hetzel Lage ist.

Das gleiche Dilemma gilt fiir den Begriff des Menschen, der eben-
falls zwischen Universalismus und Partikularismus oszilliert. Die Fa-
higkeit der westlichen Kultur, einen Begriff »des Menschen< auszubil-
den, impliziert die Verpflichtung,

»unsere Kultur und Welt gegen die anderen Kulturen und Welten zu

relativieren. Vielleicht ist das der erste Schritt zu ihrer Preisgabe. Aber

um diesen Schritt kommen wir nicht herum, wenn wir an unserer Ent-

deckung, d.h. an unserer [...] im Gefiihl [...] der Gleichheit alles des-

sen vor Gott, was Menschenantlitz tragt, verankerten Wissenskultur

festhalten wollen. Bejahung unserer Kultur und Religion bedeutet also

den Verzicht auf ihre Verabsolutierung.« (Plessner 2003c: 148)

Plessner liefert eine paradoxe Begriindung des Universalismus aus
seiner Selbstrelativierung. >Der Mensch« benennt genau diese offene
Stelle zwischen Universalismus und Partikularismus. Er ist uns nicht
einfach gegeben sondern praktisch aufgegeben.

»Die befreiende Entdeckung einer natiirlichen Gemeinsamkeit &Rt

sich in keinen absoluten Kriterien sichern, die nicht wieder mit der

Vereinseitigung des Menschlichen und der Monopolisierung eines be-

stimmten historisch gewordenen Menschentums verbunden waren. In

der Konsequenz der Humanitétskonzeption liegt gerade die Relativie-

rung ihrer selbst, damit die Preisgabe einer natiirlich gesicherten Vor-

machtstellung gegeniiber anderen menschlichen Positionen und Da-

seinsformen.« (Plessner 2003c: 193)

Literatur

Agamben, G. (2002): Homo sacer. Die souverdne Macht und das nack-
te Leben, Ubers. H. Thiiring, Frankfurt a. Main.

Arendt, H. (1994): Vita Activa oder Vom tditigen Leben, Miinchen/Zii-
rich.

Benjamin, W. (1980): Zur Kritik der Gewalt, in: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. II.1, Hrsg. R. Tiedemann/H. Schweppenhduser, Frankfurt
a. Main 1980, S. 179-203.

Derrida, J. (1983): Grammatologie, {ibers. H.-J. Rheinberger/H.
Zischler, Frankfurt a. Main.

Derrida, J. (1987): Die Schrift und die Differenz, iibers. R. Gasché,
Frankfurt a. Main.

Derrida, J. (1988): »Fines hominis«, in: Randgdnge der Philosophie,
iibers. G. R. Sigl et al., Wien, S. 119-141.

Foucault, M. (1991): Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Hu-
manwissenschaften, iibers. U. Koppen, Frankfurt a. Main.

256

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gamm, G. (2004): »Unbestimmbare Quellen der Normativitdt. Zur
Dialektik von Verbindlichkeit und Offenheit in der Moralk, in:
ders., Der unbestimmte Mensch. Zur medialen Konstruktion von
Subjektivitit, Berlin, Wien, S. 177-201.

Hegel, G.W.F. (1986a): »Phdnomenologie des Geistes«, in: Werkaus-
gabe, Bd. 3, Frankfurt a. Main

Hegel, G.W.F. (1986b): »Aphorismen aus Hegels Wastebook«, Werk-
ausgabe, Bd. 2, Frankfurt a. Main

Kampf, H. (2001): Helmuth Plessner. Eine Einfiihrung, Diisseldorf.

Kdmpf, H. (2003): Die Exzentrizitdt des Verstehens. Zur Debatte um
die Verstehbarkeit des Fremden zwischen Hermeneutik und Ethnolo-
gie, Berlin.

Kant, I. (1984a): »Kritik der reinen Vernunft, in: ders., Werkausga-
be, hrsg. W. Weischedel, Bd. IV, Frankfurt a. Main.

Kant, I. (1984b): »Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werkausga-
be, hrsg. W. Weischedel, Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 537-538.

Kant, I. (1984c): »Logike, in: ders., Werkausgabe, hrsg. W. Weische-
del, Bd. VI.2, Frankfurt a. Main, S. 417-582.

Kant, I, (1984d): »Anthropologie in pragmatischer Hinsicht«, in:
ders., Werkausgabe, hrsg. W. Weischedel, Bd. XII.2, Frankfurt a.
Main.

Laclau, E. (2002): Emanzipation und Differenz, Ubers. 0. Marchard,
Wien.

Laclau, E. (2002a): »Was haben leere Signifikanten mit Politik zu
tun?«, in: ders., Emanzipation und Differenz, Ubers. 0. Marchart,
Wien, S. 65-78.

Laclau, E. (2002b): »Subjekt der Politik, Politik des Subjekts«, in:
in: ders., Emanzipation und Differenz, Ubers. 0. Marchart, Wien, S.
79-103.

Lefort, C./Gauchet M. (1990): »Uber die Demokratie: Das Politische
und die Instituierung des Gesellschaftlichen«, in: U. Rodel
(Hrsg.), Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt
a. Main, S. 89-122.

Lévinas, E. (1978): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Ubers. W. N. Krewani Freiburg, Miinchen.

Plessner, H. (2003a): »Die Stufen des Organischen und der Mensch.
Einleitung in die philosophische Anthropologie«, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Strdker (Hrsg.), Bd.
IV, Frankfurt a. Main.

Plessner, H. (2003b): »Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des so-
zialen Radikalismus, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0.
Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. V, Frankfurt a. Main, S. 7-134.

Plessner, H. (2003c): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch
zur Anthropologie der geschichtlichen Weltansicht«, in: ders., Ge-

257

am 14.02.2028, 18:22:0! -

Der Mensch als
spraktischer
Anspruchz.

Zum Primat

des Politischen in
Helmuth Plessners
Anthropologie


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Andreas
Hetzel

sammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. V,
Frankfurt a. Main, S. 135-234.

Plessner, H. (2003d): »Die Aufgabe der Philosophischen Anthropo-
logie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E.
Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 33-51.

Plessner, H. (2003e): »Uber einige Motive der Philosophischen An-
thropologie«, in: ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Mar-
quard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 117-135.

Plessner, H. (2003f): »Die Frage nach der Conditio humana, in:
ders., Gesammelte Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker
(Hrsg.), Bd. VIII, Frankfurt a. Main, S. 136-217.

Plessner, H. (2003g): »Homo absconditus«, in: ders., Gesammelte
Schriften, G. Dux/0. Marquard/E. Stroker (Hrsg.), Bd. VIII, Frank-
furt a. Main, S. 353-366.

Schelling, F.W.J. (1861): »Ueber die Natur der Philosophie als Wis-
senschaft, in: K.F.A. Schelling (Hrsg.), Sdmtliche Werke, Bd. 9,
1856-1861, Stuttgart, S. 209-246.

Siep, L. (1996): »Ethik und Anthropologie«, in: A. Barkhaus/M.
Mayer/N. Roughley/D. Thiirnau (Hrsg.), Identitit, Leiblichkeit,
Normativitit. Neue Horizonte anthropologischen Denkens, Frank-
furt a. Main, S. 274-298.

258

am 14.02.2028, 18:22:0! -


https://doi.org/10.14361/9783839403198-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

