Die Evidenz der Phanomene

HEINZ BUDE

Der erkenntnistheoretische Fehlschluss

Es zeugt heute von einem erkenntniskritischen Bewusstsein, wenn man zu
verstehen gibt, dass man die Dinge immer nur durch die Brille sieht, die
man sich aufgesetzt hat. Beobachtungen sind abhingig von Begriffen, Da-
ten von Theorien und Erkenntnisse von Weltbildern. Nichts, aber auch gar
nichts unter der Sonne, ist uns unmittelbar und unvermittelt gegeben. Des-
halb sollen Studienanfinger zuerst erkenntnistheoretisch diszipliniert wer-
den, damit ihnen in Fleisch und Blut iibergeht, dass man nur sieht, was
man sieht, und nicht sieht, was man nicht sieht. Darin sind sich die wieder
erstarkten Anhinger Poppers, die gelehrigen Schiiler der Systemtheorie
und all die freudigen Erben Kants einig. Wissenschaftliches Denken be-
ginnt mit der kritischen Infragestellung dessen, was man zu sehen glaubt
und zu sagen meint.

Das ist freilich nicht allein ein Gebot wissenschaftlicher Kritikfihig-
keit, sondern auch eines gesellschaftlicher Toleranzbereitschaft. In einer
modernen, funktional differenzierten und plural verfassten Gesellschaft
kann niemand fiir sich in Anspruch nehmen, zu sehen, was zu sehen ist,
und zu sagen, was zu sagen ist. Die Behauptung privilegierter Zuginge zur
Wirklichkeit ist verddchtig, und nicht selten wird der Wahrheitsbegriff
selbst fiir ein gefihrliches Konstrukt mit totalitdren Tendenzen gehalten.
Die >liberale Ironikerin< scheint das letzte Wort zu haben, weil sie alle
letzten Worte in Frage stellt. Richard Rorty pléddiert fiir eine Erkenntnis-
theorie jenseits der Erkenntnistheorie, um klar zu stellen, dass Demokratie
im Zweifelsfall wichtiger als Philosophie ist.

Sich derart im Einklang mit dem westlichen Denken wihnend hat sich
eine jiingere Generation von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern
in den Human-, Sozial- und Geisteswissenschaften aufs ansatzbezogene

am 14.02.2026, 19:17:1 - [ ]


https://doi.org/10.14361/9783839408292-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | HEINZ BUDE

Denken zuriickgezogen. Weil nur zu sehen ist, was man zu sehen glaubt,
ist das Operieren mit den Ansitzen wichtiger als die Arbeit an der Wirk-
lichkeit. Beobachtungen referieren auf Beobachtungen, Theorien reagieren
auf Theorien, Wissenschaft generiert Wissenschaft. Warum soll ich noch
glauben, dass etwas da draulen der Fall ist und gar etwas in dem Schleier
steckt, wo doch aus der Selbstreferenz des wissenschaftlichen Wissens
kein Ausweg ist. Es liegt daher nahe, einen Erfolg versprechenden Ansatz
zu wihlen und im Verein mit anderen, die man zitiert und die einen zitie-
ren, ein empirisches Universum aufzubauen, in dem man plausible Abhéin-
gigkeiten eruiert. Warum man einen Ansatz wihlt, ist dabei im Prinzip
gleichgiiltig. Man nimmt, was gerade en vogue sind und wofiir For-
schungsgelder zu gewinnen sind, und bastelt so sich eine wissenschaftliche
Karriere zusammen.

Deshalb erntet nur iiberraschte Blicke, wer sich der Frage nicht enthal-
ten kann, warum denn der eine Ansatz dem anderen vorzuziehen sei oder
auf welche Probleme Ansitze antworten oder welche Phidnomene einen zu
welchem Ansatz notigen. Es scheint fiir diese erkenntniskritische Genera-
tion kein Fenster zu geben, das aus der Welt der Ansitze herausfiihrt, weil
der Blick auf die Wirklichkeit fiir eine erkenntnistheoretische Illusion ge-
halten wird. Man feiert dann gerne die Pluralitdt von Ansitzen, ergeht sich
im Theorievergleich und kann am Ende nur mit Ressentiment auf Anfra-
gen aus der gesellschaftlichen Offentlichkeit reagieren, wozu man denn
nun eigentlich die Soziologie brauche.

Der phanomenologische Impuls

Diese Situation erinnert an den Anfang des 20. Jahrhunderts, als Edmund
Husserl mit seinem Schlachtruf »Zuriick zu den Sachen« die Welt der Phi-
losophie in Unruhe versetzte. Im Vorwort zu seinem zweiten Band der
>Logischen Untersuchungen< von 1901 heif3t es:

»Wir wollen uns schlechterdings nicht mit >blossen Wortenc, das ist mit einem
bloss symbolischen Wortverstindnis, zufrieden geben [...]. Bedeutungen, die nur
von entfernten, verschwommenen, uneigentlichen Anschauungen — wenn {iiber-
haupt von irgendwelchen — belebt sind, konnen uns nicht genug tun. Wir wollen
auf die »Sachen selbst« zuriickgehen« (1980: 5f.).

Man muss die Stelle genau lesen, um zu erkennen, dass dieser Riickgang
zu den »Sachen selbst« nicht als objektivistische Beendigungsprozedur,
sondern ganz im Gegenteil als ein diskursiver Offnungsimpuls gemeint
war. Das »Prinzip aller Prinzipien« sollte darin bestehen, dass das, was
sich zeigt, »einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt, aber auch nur in
den Schranken, in denen es sich da gibt« (1976: 51). Vom »Dax, das Hei-

am 14.02.2026, 19:17:1 - [ ]


https://doi.org/10.14361/9783839408292-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER PHANOMENE | 231

degger dann ins »Dasein« brachte, ist also schon am Beginn der »phéno-
menologischen Bewegung« (Spiegelberg 1984) die Rede. »Da« heifit, dass
ein selbstbeziigliches System von Aussagen und Ansichten sich auf etwas
hin 6ffnet, was weder negiert noch dementiert werden kann. »Da« meint
eine Wirklichkeit, die sich gegen ein vorstellendes Denken zur Geltung
bringt.

Helmuth Plessner erinnert sich, wie Husserls Maxime auf die junge in-
tellektuelle Generation von damals wirkte:

»Wir wollten damals aus dem gelehrten Trott akkumulierenden Wissens ausbre-
chen und die Last des Epigonentums abwerfen, die den Blick in offene Moglich-
keiten verdeckte. Die Welt sehen, wie sie ist, einfach und direkt, ohne Vorurteile
und Theorie, in der Art des Naturwissenschafters, der zwischen sich und die
Dinge nur die Frage legt und nicht unter Bergen von Literatur erstickt« (1985:
346).

Der unverstellte Blick auf die »Sache selbst« bedeutet also Ausbruch, Ab-
wurf, Anschauung, frische Luft und freier Raum. Es ging, wie Plessner
hinzufiigt, methodisch um die Rehabilitierung einer vergessenen Haltung
und einer verschiitteten Perspektive. Phianomenologische Wissenschaft
sollte >Wirklichkeitswissenschaft< und >Erfahrungswissenschaft< in einem
emphatischen, aber strengen Sinne sein. Als unwirklich und erfahrungs-
fern wurde ein Hantieren mit starren Konstruktionen und vollstindigen
Systemen angesehen. Die »Sache« steckt im Einzelnen und erfordert eine
unendliche Treue. »Da« konnotiert Beriihrbarkeit, Anschaulichkeit und
Pl6tzlichkeit — und zwar, wie Max Scheler erklirt, »ganz gleichgiiltig, ob
es sich dabei um Physisches oder Psychisches, um Zahlen oder Gott oder
sonst etwas handelt« (1986: 380).

Der phénomenologische Impuls beruht auf einem naiv erscheinenden
Vertrauen darauf, dass die Wirklichkeit so in Erscheinung tritt, wie sie ist.
>Wirklichkeit«< ist dabei ein evokativer Begriff, der den cartesianischen
Dualismus von Ich und Welt, von Innen und Auf3en, von Subjekt und Ob-
jekt unterlduft. Das Bewusstsein freilich, dem diese Wirklichkeit sich mit-
teilt, ist nicht durch Schemata festgelegt und durch Reflexion geschlossen,
es ist vielmehr durch und durch Transzendenz. Der politische Phdnomeno-
loge Maurice Merleau-Ponty stellt rigoros fest: »Es ist die Natur der Akte
des Ichs, sich selbst zu iibersteigen. Eine Intimitit des Bewuftseins gibt es
nicht« (1974: 429).

am 14.02.2026, 19:17:1 - [ ]


https://doi.org/10.14361/9783839408292-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | HEINZ BUDE

Die Momente der Erfahrung

Was kann uns dieser phanomenologische Impuls heute noch sagen? Sicher
kann man nicht wie Scheler ein »zielbestimmtes Denkverfahren iiber Tat-
sachen« (ebd.) dem »unmittelbarsten Erlebnisverkehr mit der Welt« (ebd.)
gegeniiberstellen. Man kann sich aber mit Heidegger fragen, wie ein Pha-
nomen sich uns darbietet, das unser Weltbild in Frage stellt. Der Funda-
mentaldenker geht den Weg iiber die Sprache und entdeckt in der Etymo-
logie des Phinomenbegriffs eine Bewegung des >Sichzeigens«:

»Phédnomen ist also das, was sich zeigt, als sich zeigendes. Das heifit zunichst: es
ist als es selbst da, nicht irgendwie vertreten oder in indirekter Betrachtung, und
nicht irgendwie rekonstruiert« (1988: 67).

Dafiir gibt es den Begriff der >Erfahrung«. Eine >sErfahrung machens, heift,
dass einem etwas iiber die Wirklichkeit aufgeht, was einen selbst betrifft.
In der Erfahrung steht nicht das Ich einer Welt gegeniiber, es zeigt sich
vielmehr, was es heif3t, das Alleinsein zu erleben, die Versuchung zur Ge-
walt zu spiiren oder die Unbekiimmertheit auszukosten. Das ist nichts Sub-
jektives, von Fall zu Fall Unterschiedliches, sondern es handelt sich um
Erfahrungen, die etwas iiber die menschliche Wirklichkeit an den Tag
bringen.

Es sind genau genommen drei Momente, die zusammen auftreten,
wenn man eine Erfahrung macht:

Das erste Moment kann man die >Fatalitéit< eines Phinomens nennen.
Man wird durch ein Widerfahrnis auf den Grund gesetzt und es geht ei-
nem, wie Karl Lowith formuliert hat, der »Gegenstand in der eindeutigen
Fatalitit seines Wesens« (1985: 52) auf. Im Bruch der automatisierten Er-
wartungen taucht auf, was uns trifft.

Das zweite Moment besteht in der »Totalisierung< dieses kleinen Ris-
ses in der Mauer. Plotzlich wechselt die intentionale Ganzheit von Kogni-
tion, Emotion und Motivation: Man hat Schmerzen, verspiirt Miidigkeit,
empfindet Freude, iiberldsst sich der Wohligkeit, richtet sich auf in der Ge-
spanntheit, verliert sich in der Exaltiertheit.

Das dritte Moment ist die >Existentialitit< des Phanomens. In der Er-
fahrung, dass sich etwas zeigt, so wie es sich zeigt und nur soweit es sich
zeigt, wird man sich selbst fraglich. Wer eine Erfahrung macht, wird inso-
fern ein anderes, als er sich hat fragen miissen: Was beriihrt mich da? Was
bedeutet das fiir mich? Wer will ich sein?

So wird eine Situation des Selbst thematisch, die den psychischen Im-
manentismus des Ichs fiir eine objektive Perspektive der Welt 6ffnet.

am 14.02.2026, 19:17:1 - [ ]


https://doi.org/10.14361/9783839408292-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE EVIDENZ DER PHANOMENE | 233

Literatur

Heidegger, Martin (1988). Gesamtausgabe. Bd. 63, Abt. 2: Vorlesungen 1923 —
1944: Ontologie (Hermeneutik der Faktizitit). Frankfurt/Main: Klostermann.

Husserl, Edmund (1976). Husserliana III: Ideen zu einer reinen Phdanomenologie
und phidnomenologischen Forschung. Den Haag: Nijhoff.

Husserl, Edmund (1980). Logische Untersuchungen. Bd. 2, 1: Untersuchungen
zur Phinomenologie und Theorie der Erkenntnis. Tiibingen: Niemeyer.

Lowith, Karl (1985). Samtliche Schriften. Bd. 3: Wissen, Glaube, Skepsis. Stutt-
gart: Metzler.

Merleau-Ponty, Maurice (1974). Phanomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de
Gruyter.

Plessner, Helmuth (1985). Schriften zur Philosophie. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Scheler Max (1986). Schriften aus dem NachlaB3. Bd. 1: Zur Ethik und Erkennt-
nislehre. Bonn: Bouvier.

Spiegelberg, Herbert (1965). The Phenomenological Movement: A Historical In-
troduction. 2 Bde. Den Haag: Nijhoff.

am 14.02.2026, 18:17:1; - [


https://doi.org/10.14361/9783839408292-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 18:17:1: -


https://doi.org/10.14361/9783839408292-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

