9. Praxisperspektiven internationaler

Hochschulentwicklung

Dieses Kapitel soll dazu dienen, die Kultur der Anerkennung und Stra-
tegien der interkulturellen Offnung als theoretisch und empirisch fun-
dierte Eckpunkte fiir die praktische Gestaltung des institutionellen Wan-
dels im internationalen Hochschulsektor fruchtbar zu machen. Damit
wird beabsichtigt, die empirisch begriindete Modellbildung zur sozialen
Konstruktion interkultureller Kontexte nicht mit einer ,,theorieéstheti-
schen Form® (Nassehi 2003: 82) enden zu lassen, sondern Vorschldge
aus der Diskussion zur Multikulturalitit und zur interkulturellen Bil-
dung, sowie zur interkulturellen Qualifizierung und Organisationsent-
wicklung, die derzeit eher in anderen institutionellen Kontexten erértert
werden, auf ihre Anwendbarkeit im internationalen Hochschulkontext
hin zu diskutieren. Der Riickgriff auf Konzepte aus dem Umfeld der Mi-
grations- und Multikulturalitdtsforschung ist der Tatsache geschuldet,
dass vergleichbar entwickelte und theoretisch gehaltvolle Uberlegungen
fiir die Hochschulforschung bisher nicht existieren. Die Chancen und
Grenzen der Ubertragbarkeit kénnen hier nur angedeutet werden, ohne
empirisch als gesichert zu gelten. Es sei nochmals betont, dass Migration
und Internationalisierung zwei unterschiedliche Phidnomene von Multi-
kulturalitdt darstellen und insofern Fragen des Eigenen und des Fremden
in unterschiedlicher Weise verhandelt werden miissen. Die soziologische
Perspektive wird im Folgenden um bildungstheoretische und piadagogi-
sche Argumentationen erweitert. Da es in dieser Untersuchung um den
Kontext von Hochschulinstitutionen geht, diirfte das auch angebracht
sein. Aullerdem 1aBt das Pladoyer fiir eine stirkere Beachtung interkultu-

257

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

reller Aspekte in der internationalen Hochschulentwicklung eine nicht
zu verbergende normativen Einstellung des Autors erkennen. Insofern
stehen die hier vorgetragenen Argumente und empirischen Befunde
nicht nur im ,,Dienst der Theorie* (Strauss 1998), sondern sollen zumin-
dest in Ansdtzen auch zur Begriindung von Verinderungen der gesell-
schaftlichen Praxis beitragen und sich daran messen lassen kénnen. Die
Uberlegungen sollen iiber den hier exemplarisch gewzhlten Kontext der
Hochschulinstitutionen hinaus als Grundlage einer systematischen Be-
schreibung und Analyse institutioneller interkultureller Kontexte dienen.
Das Rahmenmodell interkultureller Handlungsorientierungen und die
dazu diskutierenden Schlussfolgerungen verstehen sich insofern als ein
genuin soziologisches Modell.

9.1 Interkulturelles Hochschulhandeln als
Anerkennungspraxis

Der Begriff der Anerkennung hat ausgehend von seiner moralphiloso-
phischen Tradition' in den letzten Jahren groBe Aufimerksamkeit in den
verschiedenen sozialwissenschaftlichen Feldern erfahren (Hafeneger et
al. 2002; Hofmann-Riedinger/Thurnherr 2001; Honneth 1994; Rom-
melspacher 2002; Taylor 1993).

,»Mit Charles Taylors Essay ,,Die Politik der Anerkennung® begann eine Aus-
einandersetzung um die Selbstbehauptungswiinsche und Autonomiebestrebun-
gen von Minderheiten, die auf Deutschland ausstrahlte und bis heute nicht ab-
geebbt ist. Im Namen vielféltiger kultureller Unterschiede, eingebettet in die
Dynamik sozialer Verdnderungsprozesse, artikulieren Gruppen, die sich nicht
angemessen reprasentiert fithlen, ihre Forderungen nach politischer Partizipa-
tion* (Borst 2003: 99).

Der Topos der Anerkennung droht allerdings nicht zuletzt wegen seiner
normativen Aufladung in einer ,Konturlosigkeit und kontextunab-
hingigen Rezeption (Borst 2003: 98) zu verschwimmen, wenn er ohne
Bezugnahme auf spezifische Kontexte betrachtet wird. Mit der von
Borst treffend pointierten Warnung ldsst sich fragen, ob mit den inter-
kulturellen Problemstellungen in internationalen Hochschulkontexten
tiberhaupt ein Anerkennungsproblem virulent wird. Wer kdmpft hier mit

1 Einen begriffsgeschichtlichen Uberblick liefert die von Hofmann-Riedin-
ger/Thurnherr (2001) edierte Festschrift ,,Anerkennung. Ein philosophi-
sches Propadeutikum* fiir die Sozialphilosophin Annemarie Piper.

258

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

wem? Wer versagt oder gewihrt wem mit welchen Folgen Anerken-
nung? Die Auseinandersetzung mit kultureller Vielfalt wird in Deutsch-
land stirker auf der politischen, als auf der organisationalen Ebene ge-
fuhrt (vgl. Bissels et al. 2001: 421). Sind die in der politischen und
soziologischen Multikulturalititsdebatte aufgeworfenen Fragen relevant
fur die vergleichsweise unpolitischen Problemkonstellationen des inter-
nationalen Hochschulhandelns?

Der Anerkennungsdiskurs ist eng mit der Frage der Verteilungs-
gerechtigkeit verbunden. Nancy Fraser und Axel Honneth (2003) kon-
frontieren in ihrer aktuellen Kontroverse den sozialphilosophisch artiku-
lierten Anspruch der Anerkennung erneut mit sozialstrukturellen Um-
verteilungsfragen. Beide Kontrahenten betonen die Verwurzelung in der
Kritischen Theorie und unterstreichen das Anerkennungsprinzip damit
explizit als politische Kategorie. Allerdings kommen sie zu unterschied-
lichen Schliissen, was die Begriindungsreichweite des Anerkennungs-
begriffs im Bezug auf die gerechte Verteilung der Lebenschancen an-
geht. In Anbetracht dieser Debatte hat es auf den ersten Blick den
Anschein, dass alltagspraktische Verstindigungsanforderungen und die
Identitétspolitik im mikrosozialen Handeln bestenfalls Nebenschauplit-
ze der Diskussion darstellen. Es liee sich auflerdem einwenden, dass
Hochschulen als vergleichsweise befriedete Orte der akademischen Bil-
dung und Ausbildung nicht die vorrrangigen sozialen Brennpunkte kon-
flikttrachtiger Multikulturalitdtsfragen darstellen, auch wenn dieses Feld
keineswegs als kulturkonfliktfrei gelten kann. Wenn Interkulturalitéts-
phinomene primér unter der Perspektive des Konflikts um knappe Res-
sourcen betrachtet werden, die als ethnische und kulturelle Konflikte ar-
tikuliert und ggf. auch instrumentalisiert werden (vgl. Scherr 2001: 352),
miisste man dieser Ursache entweder auch im Hochschulhandeln nach-
gehen, was sicherlich ein denkbarer Zugang wire, oder aber man wagt
eine etwas andere Interpretation des Anerkennungsprinzips, die sich
nicht auf eine konflikttheoretische Perspektive beschrankt.

Die bisherige Argumentation dieser Arbeit hat sich nicht an vertei-
lungs- und konflikttheoretischen Uberlegungen ausgerichtet. Die Vorge-
hensweise begriindet sich nicht etwa daraus, dass entsprechende Pro-
bleme in vermeintlich egalitdren europdischen Bildungssystemen voll-
kommen obsolet wiren, sondern weil damit ganz neue Fragen aufge-
worfen werden, die weit iiber die hier untersuchten lebensweltlichen
Ausdrucksformen individueller und institutioneller Deutungspraktiken
hinausgehen. Zweifelsohne muss die Argumentation der gesellschafts-
theoretischen Kontroverse um Anerkennung ein ganzes Stiick weit her-
unter gebrochen werden, um das individuelle Handeln der Hochschulak-
teure oder beliebiger anderer Institutionsvertreter als Praxis kultureller

259

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

Anerkennung diskutieren zu kénnen. Dazu wird die Frage der Anerken-
nung nachfolgend im Sinne einer ,,Mikropolitik* zur Begriindung eines
institutionellen (hier also padagogischen) Auftrags zur Ermoglichung
kultureller Differenzerfahrungen interpretiert. Uber diesen Weg wird es
moglich, einen unmittelbaren Bezug zu den bildungstheoretischen Vor-
aussetzungen von Differenzverarbeitung in modernen Gesellschaften
herzustellen (Veith 2003). Erst tiber diese Riickbindung ldsst sich kléren,
inwieweit eine Gesellschaft, ihre Institutionen und die dort wirkenden
Akteure mit Prozessen der Internationalisierung und Globalisierung
auch Anliegen kultureller Subjekt- und Selbstentwicklung fur sich und
andere verfolgen, oder ob kultureller Wandel lediglich als Konzession
an eine flexibilisierungshungrige Weltgesellschaft in Kauf genommen
wird und im Gewand kosmopolitischer Rhetorik auf eine strategische
Marktsanpassung abzielt (Slee 1998).”

In seiner oft zitierten Arbeit zur Anerkennung unterscheidet Honneth
(vgl. 1994: 146) drei Typen von Anerkennung: die Liebe, das Recht und
die Solidaritit.* Mit jedem Typ korrespondieren bestimmte Selbstbezie-
hungen, die im Falle der Missachtung verletzt werden und deren Schutz
und Behauptung tiber unterschiedliche Interaktionssphéren erfolgt. Borst
(2003: 122) hat das anschaulich zusammengefasst:

Abbildung 12: Typen der Anerkennung nach Honneth 1994.

Typ der Form der Typ der Interaktions-
Anerkennung | Selbstbeziehung | Missachtung sphare
Liebe Selbstvertrauen Vergewaltigung Affektiv
Folter
Recht Selbstachtung Entrechtung, Kognitiv
Unterdriickung
Solidaritat Selbstwertgefiihl | Beleidigung Rational
- gewordener
Entwirdigung Affekt

2 Der deutliche Hinweis auf die neoliberalen Verwerfungen, die mit einem
massiven Geltungsanspruch des Marktes auch den Hochschulsektor ergrei-
fen (fiir andere Bereiche unter anderem Richard Sennett (1998)) scheint in
Anbetracht der aktuellen Diskussionen um Elitehochschulen und die ver-
wertungsfixierte Bildungspolitik an dieser Stelle geboten.

3 Die Verankerung der Anerkennung in der Psychoanalyse, die in Honneths
Strukturmodell eine wichtige Rolle spielt, wird bei Borst (vgl. 2003: 112ff)
diskutiert.

260

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

Ohne Honneths Typologie im Detail zu erértern, wird hier der dritte Typ
der Solidaritdt fokussiert, weil er wichtige Hinweise flir die Gestaltung
eines sozialen Klimas der Anerkennung enthélt, das berechtigterweise
auch von Bildungsinstitutionen erwartet werden kann. Solidaritédt bedeu-
tet bei Honneth (1994: 208) ein ,,Interaktionsverhiltnis [...], in dem die
Subjekte wechselseitig an ihren unterschiedlichen Lebenswegen Anteil
nehmen, weil sie sich untereinander auf symmetrische Weise wertschit-
zen“. Anerkennung zielt darauf ab, das Ausmal} an entwiirdigenden Si-
tuationen zu verringern und das Selbstwertgefiihl eines jeden zu fordern.
Die Interaktionsform, die Honneth ein wenig kryptisch als ,,rational ge-
wordener Affekt“ beschreibt, bedeutet letztlich nichts anderes als die
Verbindung kognitiver und affektiver Anteilnahme am Dasein des An-
deren. Voraussetzung dafiir ist, dass kulturelle Differenzkonstruktionen
die affektive Ebene der Fremdperspektive mit einschlielen (siehe Kapi-
tel 6.4). Bezogen auf das Handeln der Akteure in Bildungsinstitutionen
ist der Anerkennungsgedanke auf mindestens zweifache Weise relevant:
Zum einen geht es um die soziale Bezichung, welche die Akteure selbst
zu anderen unterhalten, in diesem Fall primér um ihre Rolle gegeniiber
auslandischen und inldndischen Studierenden. Hier interessiert der Ak-
teur in seiner Rolle als institutionelle Autoritdt und mit Macht ausgestat-
teter Statustrdger. Zum anderen tragen die Akteure als Dozenten insge-
samt Verantwortung fiir die Steuerung von Bildungsprozessen und
damit bis zum gewissen Grad auch fiir die sozialen Beziehungen, die
andere untereinander mittels dieser Prozesse entwickeln konnen. Mit
dieser Argumentation wird dem Akteur eine Rolle als Pddagoge und
Gestalter eines sozialen Arrangements der Anerkennung zugewiesen,
die deutlich tiber die Tétigkeit der rein fachbezogenen Wissens- und
Kenntnisvermittlung hinaus geht. Inwieweit das tiberhaupt Aufgabe und
Anspruch einer universitdren Fachausbildung sein kann und soll, ist
durchaus diskussionswiirdig. Allerdings wird man weder unter bil-
dungspolitischen Wortfiithrern noch unter den Praktikern selbst viele fin-
den, die diesem — zugegeben hohen — Anspruch auf soziale Bildung jen-
seits der wissenschaftlichen (Fach-)Ausbildung widersprechen wiirden.
Daher kann also mit gutem Grund gefragt werden, inwieweit die Akteu-
re iiber die von ihnen mafigeblich verantwortete Gestaltung von Lern-
prozessen ein soziales Klima der Solidaritit und Anerkennung unter den
Studierenden herstellen, aber auch verhindern konnen.

Die Frage der Macht und des Umgangs mit Macht ist ein zentrales
anerkennungstheoretisches Moment. Auch die Rolle des Dozenten oder
des Programmkoordinators ist gegeniiber den Studierenden eine Macht-
rolle, ganz egal, wie machtlos sich der Akteur auch sonst in seiner beruf-
lichen Situation innerhalb einer hochgradig hierarchischen Institution er-

261

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

leben mag. Die Anerkennungstheorie beschiftigt sich tiberwiegend mit
der Position der strukturell Benachteiligten, der Minderheiten, also je-
nen, denen formal zunéchst nicht die Machtposition zukommt und die
sich ihre Anerkennung erkdmpfen miissen. Wihrend der Antagonismus
von Macht und Ohnmacht den Kern der Anerkennungstheorie bildet,
gibt es noch eine andere Ebene, die als Unbehagen der Méchtigen mit
der (vermeintlichen) Macht bezeichnet werden konnte. In einem Inter-
view berichtet Herr Becker dariiber, wie schwierig es werden kann,
wenn ein Dozent die Bediirfnisse der Studierenden iibergeht oder gar mit
einer internationalen Studierendengruppe in einen symbolischen Macht-
kampf eintritt. Dieses Beispiel verdeutlicht, dass Akteure einerseits wis-
sen, dass sie eine Autoritdtsrolle einnehmen und verk6érpern miissen, an-
dererseits konnen sie diese Rolle aber nicht einfach nur ausspielen. Die
Widerstindigkeit der anderen Seite im Fall eines ungerechtfertigten
Machtgebrauchs oder die Konflikttrachtigkeit bei einem Machtmiss-
brauch ist im Bewusstsein der Akteure in der Regel sehr prisent (siche
dazu die Detailrekonstruktion des Falls Herr Remer in Kapitel 7.3.1).
Daraus resultiert nun allerdings noch nicht automatisch Anerkennung.
Sie setzt neben der Einsicht in die jeweils faktischen und symbolischen
Machtkonstellationen einer interkulturellen Situation einen gewissen
Gestaltungs- und Handlungsspielraum der Beteiligten voraus. Der
~Kampf um Anerkennung®“ entziindet sich an der Geltendmachung von
divergenten Deutungs- und Daseinsanspriichen und Anerkennung be-
deutet demzufolge die Bereitschaft zu Aushandlungsprozessen. Wo der
Raum fiir die Geltendmachung und Aushandlung nicht gewihrt oder
nicht fiir n6tig gehalten wird, hétte man es nicht mit Anerkennungsfra-
gen, sondern bestenfalls mit Formen gewihrender Ubereinkunft zu tun:
Paternalismus, Gonnertun, Mildtitigkeit gegeniiber Schwécheren und
Schutzbefohlenden oder schlicht Ignoranz und Gleichgiiltigkeit.* Aner-
kennung bedeutet im pddagogischen Zusammenhang also die Schaffung
von Aushandlungsrdumen und die Reduzierung solcher Randbedingun-
gen, die einen Austausch von divergenten Positionen und Perspektiven
von vornherein strukturell verhindern.

Die empirische Analyse des institutionellen Arrangements universi-
tarer Ausbildung hat gezeigt, dass institutionelle Strukturen sich nicht
unbedingt an den Prdmissen der Anerkennung ausrichten, sondern vor
allem nach funktionalen und instrumentellen Gesichtspunkten der Ver-
einheitlichung — und dies zunehmend unter wettbewerbs- und konkur-

4 Gleichgiiltigkeit impliziert hier nicht die von Radtke gemeinte Gleichrang-
igkeit, sondern vielmehr eine Haltung der Uninteressiertheit.

262

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

renzformigen Rahmenbedingungen. Es ist moglicherweise auch nicht
die origindre Aufgabe der Hochschulinstitution, unter den Vorzeichen
kultureller Vielfalt und Differenz zur Subjektbildung im oben gemeinten
Sinne zu sorgen, denn das kann letztendlich nur die Aufgabe der Men-
schen in den Institutionen, also der Akteure und der Klienten sein. Eine
,Padagogik der Anerkennung® ist auf beiden Seiten zu allererst eine per-
sonengebundene Praxis. Im giinstigen Fall bieten aber institutionelle
Strukturen einen Rahmen, der das immanente Strukturproblem der kon-
vergierenden Vereinheitlichung, welches nun einmal Grundbedingung
jeder Form der funktionalen Institutionalisierung ist, zumindest soweit
austariert, dass es sich nicht zur ,institutionellen Diskriminierung*
(Gomolla/Radtke 2002) chronifiziert. Nur so haben die Akteure jene Ge-
staltungs- und Entscheidungsfreiheit, um Anerkennung im tdglichen
padagogischen Handeln praktizieren zu konnen.

Interkulturelle padagogische Uberlegungen sehen in der Interkulturalitit als
padagogischem Prinzip die Voraussetzung fiir eine Erziehung zur wechsel-
seitigen Anerkennung von Differenz und zu gegenseitigem Respekt unter den
Angehorigen der verschiedenen ethnischen Gruppen® (Kiesel 2001: 2).

Voraussetzung fiir ein derartiges interkulturelles padagogisches Handeln
ist, dass die Adressaten dieses Handelns als Subjekte wahrgenommen
und behandelt werden (vgl. Borst 2003: 173; Scherr 2002: 32). Das mag
bei einer Vorlesung in einem Hoérsaal mit 300 Studierenden schwerer
fallen, als in einem kleineren Seminar. Anerkennen setzt zuerst voraus,
dass die andere Person tiberhaupt erkannt wird und aus einer anonymen
Menge als zwar fremdes aber gleichwohl personales Individuum hervor-
tritt. Dieses Problem ist an Massenuniversititen allgemein gegeben und
keineswegs spezifisch fiir internationale Programme. Im Gegenteil:
Letztere bieten aufgrund der meistens kleineren Gruppengréfe eher
noch giinstigere Gelegenheiten zum direkten Kontakt zwischen Dozent
und Studierenden als die sonst iiblichen Grof3veranstaltungen. Dies ist
vielleicht einer der wenigen Vorteile der ausgegliederten internationalen
Spezialprogramme. Eine individualisierte Sicht auf die unterschiedli-
chen Menschen in ihrer sozialen Subjektivitit ist also notwendig, um
sinnvoll von Anerkennung sprechen zu kénnen. Konterkariert wird die
Moglichkeit praktizierter Anerkennung jedoch, wenn man sich die tra-
dierten Vorstellungen beziiglich der Lehr- und Lernkulturen in manchen
Disziplinen vor Augen hilt (siche Kapitel 7.5). Differenz jeglicher Art
und damit auch die subjektspezifischen Eigenheiten werden tiber die di-
daktische Mittelwahl universitarer Lehre oft nahezu ausgeschaltet. Das
gesamte Lehr- und Lernarrangement von der Seminarsitzung, iiber die

263

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

Priifungsverfahren bis hin zur Organisation ganzer Studiengénge ist viel-
fach so angelegt, dass die Geschlossenheit und Einheit der im Lehrpro-
zess produzierten kulturellen Sinnkonstruktionen nicht unterlaufen wird.
Die Anerkennung von substanziellen Unterschieden, welcher Art auch
immer, ist unter diesen Umstidnden gar nicht erforderlich, weder fiir den
Akteur noch fiir die Studierenden. Der institutionelle Modus vivendi ist
hier Konvergenz und nicht Anerkennung.

Die Kontextualisierung des didaktischen Handelns und die Bertick-
sichtigung der Rahmenbedingungen verweisen darauf, dass die personli-
che Haltung der Anerkennung eines Akteurs zwar eine wichtige, aber
keine hinreichende Voraussetzung zur Klirung der Entfaltung inter-
kultureller Potenziale darstellt. Didaktisches bezichungsweise padagogi-
sches Handeln ist nicht allein der Disposition der einzelnen Akteure an-
heim gestellt. Ohne die Einbeziehung einer organisationalen Kultur der
Anerkennung wird der Akteur in seinem Bemiihen um gelingende inter-
kulturelle Verstindigung und kulturelle Anerkennung nur wenig aus-
richten kénnen.

9.2 Die interkulturelle Offnung von
Hochschulorganisationen

9.2.1 Was heift interkulturelle Offnung?

Im Zusammenhang mit dem kulturreflexiven Handeln in und von Orga-
nisationen begegnet man seltener dem Begriff der Anerkennung, son-
dern eher dem der interkulturellen Offnung. Der Gedanke der interkultu-
rellen Offnung einer Organisation oder Institution ist eng mit dem Be-
griff der ,,Organisationskultur” verbunden (Linstead 2001; Riehle 2001;
Tirk 1995). Organisationskultur wird traditionell als Gesamtheit der
Werte, Normen und Ideale einer Organisation verstanden, die von den
Organisationsmitgliedern geteilt oder wenigstens akzeptiert werden. Sie
manifestiert sich in bestimmten formalen Strukturen und Prozessen, in-
stitutionellen Leitbildern (Schifers/Lehmann 2003) und einem bestimm-
ten ,,organisationalen Klima“ (Thompson 2001).

HInterkulturelle Offnung von Organisationen bedeutet die Offnung fiir andere
Wertesysteme und Normorientierungen und eine Relativierung der eigenen

Werte- und Normenwelt, aber auch die Suche nach Gemeinsamkeiten in die-
sen Unterschieden (Riehle 2001: 85).

264

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

In der Analyse der Fachdisziplinen als Denk- und Lehrkulturen (siehe
Kapitel 7.5) wurde darauf aufmerksam gemacht, dass neben der Idee der
Organisationskultur vor allem die Fachkultur als Referenzpunkt der in-
stitutionellen Wissensordnungen dient. Insofern miisste der Begriff der
interkulturellen Offaung im speziellen Fall der Wissenschaftsorgani-
sationen iber die Organisationskultur im engeren Sinne hinausgehen
und auch die institutionelle Kultur einbeziehen (Organisation plus Wis-
senschaftsdisziplin). Die verschiedenen Stadien auf dem Weg der inter-
kulturellen Offnung hat die Organisationsforscherin Nancy J. Adler
(1997) mit drei Organisationstypen beschrieben. Die interkulturelle Aus-
richtung der Organisationstruktur wird als Prozess verstanden, der von
einer anfinglichen, weitgehend unhinterfragten Dominanz eigenkulturel-
ler Standards und Gewohnheiten ausgeht (Dominanzmodell). Mit zu-
nehmender Intensitit von Kulturkontakten setzt eine Reflexion der kul-
turellen Beziehungen ein, bei dem selektiv Einfliisse aus anderen
Kulturen aufgenommen werden, allerdings nur soweit, wie es die eigene
Dominanzstellung nicht gefdhrdet (Kompromissmodell). Erst mit der
dritten Stufe des Synergiemodells erreicht eine Organisation ein Niveau
ausgeglichener kultureller Wechselbeziehungen, auf dem alle beteiligten
Kulturen ihre Einfliisse auf das Organisationsgeschehen zur Geltung
bringen konnen. Dieses Stadium erfordert nach bisherigen Erkenntnissen
der interkulturellen Organisationsforschung eine systematische Planung
und Steuerung, da ansonsten kaum die bestehenden Machtmuster und
blinden Flecken aufgedeckt werden konnen (Bissels et al. 2001; Zeut-
schel 1999). Systematisch intendierte organisationale Verdnderungspro-
zesse werden unter dem Label des Interkulturellen Managements fiir die
Wirtschaft beziehungsweise unter dem Leitbegriff der Interkulturellen
Offnung (Hinz-Rommel 2000; Jungk 2001) fiir Schulen, Verwaltungen
und Soziale Dienste diskutiert. Fiir den Hochschulbereich existieren
vergleichare Auseinandersetzungen trotz aller Internationalisierung bis-
lang so gut wie nicht (einzige Ausnahme: Baesza 1997). Wie kommt es
zu dieser Entkoppelung und macht es {iberhaupt Sinn, angesichts dieser
Situation von einer interkulturellen Offnung von Hochschulinstitutionen
zu sprechen? Interkulturalitét im Hochschulbereich wird in Deutschland,
anders als zum Beispiel in den USA, Kanada oder Australien, primér als
internationalisierungsbedingtes Phidnomen gesehen und erscheint damit
bislang losgeldst von migrationsbedingter Multikulturalitdt in anderen
gesellschaftlichen Funktionsbereichen. Oberflachlich betrachtet liee
sich das mit den unterschiedlichen Aufenthaltsrechten und Lebenslagen
erkldaren: Die soziale, rechtliche und kulturelle Lebenssituation der in
Deutschland dauerhaft lebenden Bildungsinldnder unterscheidet sich in
mancher Hinsicht von jener der Bildungsauslinder, die als Quali-

265

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

fikationskunden nur voriibergehend im Land sind und im Grunde nicht
in die gdngigen Migrationskategorien und -diskurse fallen. Das konnte
sich jedoch bald dndern, wenn man bedenkt, dass das Auslédnderstudium
heute weitaus weniger als entwicklungspolitisches Instrument, sondern
primir als Qualifikationsimport fungieren soll und ein Umschwung von
einer brain drain- zur brain gain-Politik schon langst eingesetzt hat, un-
abhingig davon, wie man das bildungspolitisch auch bewerten mag.

Die in Kapitel 3 skizzierte internationale Mobilitétsentwicklung wird
sich in den kommenden Jahren fortsetzen und in Verbindung mit dem
soziodemografischen Wandel der europdischen Staaten fiir Verdanderun-
gen in der soziokulturellen Zusammensetzung der Hochschulen sorgen.
In dieser Entwicklung spiegelt sich ein allgemeiner Trend in der Ver-
schiebung von Migrationsursachen wider, der Arbeitsmigration und da-
mit verbundene Qualifikationsmigration neu akzentuiert (Bade/Miinz
2002; Suarez-Orozco 2001; Treibel 1999). Die angeworbenen ausléndi-
schen Studierenden als auch die Aufnahmegesellschaft stehen vor der
Entscheidung, wie sie einen mehrjéhrigen oder gar dauerhaften Aufent-
halt in Deutschland gestalten wollen und welche politischen, rechtlichen,
sozialen und kulturellen Voraussetzungen dafiir zu schaffen sind (vgl.
Heckmann 1999: 351f.). Hier bestiinde im Kleinen und auf sektoraler
Ebene der Hochschulen die Chance zur nachholenden Integrationspoli-
tik” (Bade 2005), welche die Fehler der so genannten Gastarbeiterpolitik
der 60er und 70er Jahre des letzten Jahrhunderts nicht noch einmal zu
wiederholen. Im Ubrigen ist es so, dass auch bisher schon zahlreiche
Bildungsausldander nach ihrem Studium in Deutschland nicht in ihre
Herkunftsldnder zuriickgekehrt sind. Sie haben sich unter mehr oder
minder schwierigen biografischen Bedingungen eine dauerhafte Per-
spektive in Deutschland erarbeitet. Aufgrund des wesentlich durchlédssi-
geren globalen Arbeits- und Bildungsmarktes wird man heute aber nicht
einfach mehr voraussetzen konnen, dass die in Deutschland ausgebilde-
ten Studierenden nach einem erfolgreichen Studium hier bleiben wer-
den, wenn ihnen hier das Leben schwer gemacht wird und z.B. in den
USA attraktive und dauerhafte akademische Perspektiven in Aussicht
stehen. Internationale Studierende nehmen das soziale Klima, welches
Migranten in Deutschland entgegen gebracht wird, sehr genau war und
reagieren darauf. Mit diesem Querverweis auf die einwanderungspoliti-
sche Situation wird klar, dass Internationalisierungsprozesse und Migra-
tionsfragen auch im Hochschulbereich letztlich nicht getrennt diskutiert
werden kénnen. Die interkulturelle Offnung von Hochschulen wird man
mit und ohne dauerhafte Bleibeabsichten der internationalen Studieren-
den als wichtige Zukunftsaufgabe betrachten miissen. Interkulturalitét
muss in umfassender Weise in die institutionellen Leistungsprozesse, al-

266

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

so in alle Lehr- und Sozialformen inkorporieren werden. Eine strukturel-
le Deutungs- und Definitionsmacht durch die Aufnahmegesellschaft
wird sich auf Dauer weder moralethisch legitimieren lassen, noch wird
dies zu einer internationalen Attraktivitit von Universititen auf einem
internationalen Bildungsmarkt beitragen.

Fiir Prozesse der interkulturellen Offnung sind, wie bei allen Formen
des institutionellen Wandels, allerdings auch Widerstdnde zu erwarten.
Erfahrungen zur Verdnderung von behordlichen Handlungsfeldern und
offentlichen Dienstleistungen, wie auch Befunde zur Schulorgani-
sationsforschung geben dazu klare Hinweise. Analog zur einwande-
rungspolitischen Herausforderung einer zu gestalteten Migration gilt
auch fiir die mesosoziale Ebene der Organisationen und Institutionen.

LInterkulturelle Offnung macht Arbeit. Trotz aller Beteuerungen, man miisse
,.das Interkulturelle” einfach nur mitdenken, zeigt sich in der Praxis ein ande-
res Bild. Die Thematik ist sperrig; sie fiigt sich nicht bruchlos in den Alltag
[der Institutionen, M.O.] ein — und verlangt dadurch ein Mehr an Reflexion
und Auseinandersetzung (Hinz-Rommel 2000: 155).

Ein Aspekt, auf den hier nur an Rande hingewiesen werden kann, ist die
Zuginglichkeit der Organisation fiir Angehorige kultureller Minderhei-
ten und ihre Représentation auf den verschiedenen Hierarchie- und Qua-
lifikationsstufen. Sie kann mit der Formel ,,Integration durch Représen-
tation* pointiert werden (vgl. Jungk 2001: 102ff.). Ethnisch-kulturelle
Minderheiten sind an deutschen Hochschulen — &hnlich wie Frauen — als
Akteure unterreprasentiert. Wéhrend sich in Bezug auf Frauen aber eine
Gleichstellungspolitik und eine differenzierte Debatte um Geschlechter-
verhéltnisse an Hochschulen entwickelt hat (Andresen 2001; Neu-
sel/Wetterer 1999), existieren fiir die Reprédsentation unterschiedlicher
ethnisch-kultureller Gruppen keine vergleichbaren Instrumente. Die
mittlerweile umstrittene affirmative action Politik der USA wird hierzu-
lande als Option nicht ernsthaft erwogen (vgl. ausfiihrlicher Rom-
melspacher 2002: 193-203).°

Mitunter werden die mit der interkulturellen Offnung verbundenen
Veridnderungen seitens der Akteure auch als Widerspruch zu bestehen-
den Qualititsanspriichen und zur eigenen Professionalitdt gesehen (vgl.
Hinz-Rommel 2000: 156). Dieser Einwand taucht auch in den Inter-
views mit den Hochschulakteuren héufiger auf. Das Problem stellt sich

5 Zur Diskussion des Ansatzes an amerikanischen Hochschulen finden sich
zahlreiche Beitrdge im Internetportal ,,Diversityweb™ unter http://www.
diversityweb.org/Digest/archives.html.

267

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

dabei auf zweifache Weise: Zum einen empfinden die meisten Akteure
ihren akademischen Alltag ohnehin schon als hohe Belastung, besonders
wenn sie selbst unter dem Druck einer ziigigen akademischen Weiter-
qualifikation stehen. Zum anderen wird die Forderung nach Verédnde-
rung von den Akteuren unter Umstidnden dahingehend fehlinterpretiert,
dass sie dies als Kritik an ihrer Professionalitit oder ihrer Fachidentitét
auffassen und sich dagegen sperren (vgl. Hinz-Rommel 2000: 157). Auf
der anderen Seite steht dem intuitiven Widerstandsreflex ein deutlich ar-
tikulierter Bedarf nach mehr Unterstiitzung bei der Qualifizierung und
Wahrnehmung von Lehr-, Koordinations- und Beratungsaufgaben im
Rahmen der internationalen Hochschultitigkeit gegeniiber. Viele Akteu-
re erwdhnen in den Interviews, dass sie sich fiir diese Aufgaben nicht
geniigend qualifiziert fithlen und Unterstiitzung seitens ihrer Fakultéten,
Institute und Kollegen vermissen. Mehrfach kam der Hinweis, dass In-
teresse an Fortbildung und hochschuldidaktischer Qualifikation bestiin-
de, bei der auch interkulturelle Aspekte des Lehrens und Lernens behan-
delt werden sollten. Fort- und Weiterbildungsangebote zur Forderung
interkultureller Kompetenz, so wiinschenswert sie fiir den Einzelnen als
Abstiitzung eines Sicherheitsgefiihls und fiir die Organisation als Beleg
der kulturellen Verantwortungsiibernahme auch sein mogen, konnen
aber kaum die grundlegenden strukturellen Bedingungen der Institution
verdndern (vgl. Riehle 2001: 83). Eine explorative Analyse verschiede-
ner interkultureller Weiterbildungsmafinahmen fir Mitarbeiter in der
Verwaltung zeigt, dass viele solcher MaBBnahmen kaum {iber die kogni-
tive Wissensvermittlung von vermeintlichen Fakten tiber die nationale
Herkunftskulturen* der Migranten hinaus gehen. Die organisationsspe-
zifischen Rahmenbedingungen, die grundsétzliche Reflexion der institu-
tionellen Leistungsprozesse und die Tatsache der institutionellen Her-
stellung von ethnischer Differenz, mit anderen Worten: die subtilen und
offenen Praktiken der institutionellen Diskriminierung werden nur unzu-
reichend in Qualifizierungsmaf3inahmen einbezogen.

Angesichts der skizzierten Entwicklungen im Internationalisierungs-
prozess erscheint es fraglich, die Ausgestaltung der interkulturellen Im-
plikationen allein der Naturwiichsigkeit kultureller Transformationen in
Institutionen zu iiberlassen und darauf zu hoffen, dass kulturelle Inklusi-
on und Identititswahrung sich von allein einstellen. Die empirischen
Analysen dieser Studie belegen, dass ein wesentlicher Anteil inter-
kultureller Irritationen und Verstdndigungsgrenzen im internationalen
Hochschulkontext weniger auf der Ebene individueller Einstellungen
und Haltungen der Akteure, das heifit, auf dem Niveau der affektiven
Anerkennung, als vielmehr auf der Ebene der Handlungsstrategien und
Rahmenbedingungen, also letztlich der Organisationskultur in den Pro-

268

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

grammen und Universititen angesiedelt ist. Letztere sind veridndernden
Interventionen, zum Beispiel durch Fortbildungen, Personalentwicklung
oder Mafinahmen der Organisationsentwicklung prinzipiell zugénglich,
wenngleich nicht ohne Schwierigkeiten. Die Frage ist allerdings, mit
welchen Konzepten, Pramissen und Zielvorgaben derartige Interventio-
nen erwogen werden. Die bescheidenste Option wire die intensivere
hochschuldidaktische Qualifizierung der Akteure fiir internationale Leh-
re. Ansatzpunkt ist in diesem Fall die individuelle Kompetenzforderung
interkultureller padagogischer Professionalitdt. Ein solcher Ansatz blie-
be aber hinter dem zuriick, was aktuell als Erfordernis einer internatio-
nalen und interkulturellen Ausrichtung der akademischen Leistungspro-
zesse diskutiert wird (Teekens 2004).

Eine weitergehende Option miisste die Hochschulpolitik und die
Universititskulturen in den Prozess der interkulturellen Offnung einbe-
ziechen. Wie bereits erwihnt, existiert abgesehen von wenigen Ausnah-
men (vgl. Baesza 1997) kein hochschulspezifischer Diskurs um die insti-
tutionelle interkulturelle Offnung. Zum einen ist der Begriff primar mit
dem Sektor der &ffentlichen Verwaltungs- und Amtskulturen und weni-
ger mit Bildungseinrichtungen verbunden und zum anderen hilt sich das
vorherrschende aber unzutreffende Selbstbild einer seit jeher internatio-
nalen und transkulturellen Organisationskultur par excellence im Hoch-
schulbereich hartnickig. Es konnte gezeigt werden, dass es sich in wei-
ten Teilen mehr um einen Mythos als um eine gelebte interkulturelle
Praxis handelt (siehe Kapitel 7.5). Der ,,Selbstverstiandlichkeit” einer
transkulturellen globalen Universitits- und Hochschulgemeinschaft soll
hier nicht einfach gefolgt werden. Vielmehr gilt es, die notwendigen in-
terkulturellen Verdnderungsprozesse im Zuge der Internationalisierung
ein wenig profaner aber damit realitdtsndher zu konkretisieren.

Unter dem Leitmotto ,,Internationalisation at Home (IaH)* hat vor eini-
gen Jahren eine internationale Arbeitsgruppe der European Association
for International Education (EAIE) eine Diskussion um die Neuausrich-
tung der internationalen Hochschulentwicklung angeregt. Die Hauptge-
danken und die bisherige Rezeption dieses Ansatzes in der Fachoffent-
lichkeit sollen hier kurz skizziert werden.® Ein Artikel mit dem Titel

6 Neben den jihrlichen Konferenzen der European Association for Interna-
tional Education (EAIE), wo IaH als wachsender Themenblock mit mehre-
ren Konferenzbeitrigen und Workshops vertreten war, wurde das Schlag-
wort in programmatischer Form auch in diversen anderen Konferenzen
verwendet, was zeigt, dass damit offensichtlich die Problemwahrnehmung
der Fachpraxis weit tiber Europa hinaus getroffen wurde. In einer Schwer-

269

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

»Internationalisation at Home — Theory and Practice* von Bengt Nilsson
im EAIE Forum im Jahr 1999 war der Ausgangspunkt zur Griindung ei-
ner europdischen Initiative IaH. Mit dieser Formel wollten die Initiato-
ren seinerzeit einen erweiterten Diskussionsrahmen und eine selbstkriti-
sche Debatte iiber die Ziele, Wege und Leitlinien einer internationali-
sierten Hochschulbildung in Europa anregen (Crowther et al. 2000;
Wiéchter 2003). Den Ausgangspunkt bildete die Auffassung, dass es in
Zeiten der Globalisierung und Multikulturalitét nicht reichen kann, wenn
nur ein kleiner Anteil von rund zehn Prozent mobiler Studierender’ im
Rahmen eines Auslandsstudiums intensivere interkulturelle Lerner-
fahrungen sammelt beziehungsweise nur solche Formen des Kulturkon-
takts als Beitrag zu einer interkulturellen akademischen Ausbildung ge-
sehen werden.® Im weiteren Verlauf wendete sich die Diskussion dann
zunehmend auch der Rolle der institutionellen Akteure und der Institu-
tionalisierung einer interkulturell fundierten internationalen Hochschul-
entwicklung zu. IaH versteht sich nicht unbedingt als Gegenentwurf zu
den vorherrschenden Paradigmen der traditionellen Internationalisierung
(Mobilitdt, internationale Kooperationsvertrige und Kommerzialisie-
rung). Diese Groftrends sind ohnehin kaum beeinflussbar, womdoglich
nicht einmal steuerbar. Der [aH-Ansatz entstand vielmehr aus einer ge-
teilten Skepsis beziiglich der bildungspolitischen und strukturellen
Nachhaltigkeit der bisherigen Praxis internationaler Hochschulentwick-
lung an vielen Universitdten (Callan 2000). In der Fachdiskussion geht
es zum einen um strukturelle Fragen zur praktischen Institutionalisie-
rung und Stirkung internationaler Aktivitdten und ihrer lokalen Veran-
kerung. Zum anderen befasst sich eine eher inhaltlich akzentuierte De-
batte mit der kritischen Uberpriifung der wenig hinterfragten lern- und
bildungstheoretischen Implikationen von internationalen Hochschulpro-

punktausgabe des Journal of Studies in International Education ist die
Entwicklung der Initiative und ihre Rezeption in der internationalen Hoch-
schulentwicklung dokumentiert (Nilsson/Otten 2003).

7 Diese Quote kursiert seit geraumer Zeit als grober europdischer Durch-
schnittswert des Mobilitétsanteils, der in vielen Landern allerdings noch
deutlich geringer und nur in wenigen hoher liegen diirfte.

8 Selbstverstindlich ist es stark vereinfacht, wenn davon ausgegangen wird,
dass nur internationale Mobilitit zum Erwerb interkultureller Lerner-
fahrungen fiihrt. Aber genau diese Position bildet bis heute den common
sense der traditionellen Diskussion internationaler Hochschulpolitik und
damit den Fokus der Kritik, die der laH-Ansatz anmeldet. Die Einbezie-
hung des lokalen multikulturellen Umfelds als (akademisches!) Erfah-
rungs- und Lernfeld wird — wenn tiberhaupt — nur in Studiengingen wie
der Sozialpiddagogik/Sozialen Arbeit, der Lehrerbildung und den interkul-
turell orientierten Bildungs- und Erziehungswissenschaften aufgegriffen.

270

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

grammen und den kompetenzmifigen Voraussetzungen einer interkultu-
rellen Professionalisierung des hochschuldidaktischen Handelns. Ich be-
schrinke mich im Folgenden auf den zweiten Aspekt.

9.2.2 Wandel akademischer Lehr-/Lernpraxis

Die zunehmende Heterogenitdt von Lerngemeinschaften erfordert ein
Uberdenken der kulturellen Einbettung von akademischen Lern- und
Lehrprozessen. So schldgt Northedge mit Blick auf die (nicht nur kultu-
relle) Diversifizierung von Lerngruppen und Lernanlédssen vor, die vor-
rangige Aufgabe von universitdrer Bildung nicht langer in der Wissens-
vermittlung zu sehen, sondern in der Unterstiitzung und Ermutigung der
Studierenden zur ,,aktiven Teilnahme an Diskursen in unvertrauten Wis-
sensgemeinschaften” (Northedge 2003: 23, Ubersetzung und Hervorhe-
bung M.O.). Auf der Ebene der individuellen Kompetenz bietet die ver-
dnderte bildungstheoretische Perspektive eine Gelegenheit, um die
Gewichtung von Wissen, Haltungen und Methoden aufseiten des Hoch-
schulpersonals neu zu {iberdenken (siehe Kapitel 7.4). Die interkulturelle
Qualifizierung der Akteure miisste alle drei Ebenen einbeziehen, wobei
das Kulturwissen nicht tiberschitzt werden sollte. Wissen ist insofern
wichtig, als die Akteure tiber die situative Verwendung kulturbezogenen
Wissens Referenzen zu den Herkunftskulturen aufbauen konnen und ih-
re Vergleiche zwischen Eigenem und Fremden bis zum gewissen Grad
qualifizieren konnen (siehe Kapitel 7.4). Wissen ersetzt aber nicht das
Problem der Ambiguitit und Ambivalenz. Thr kann nur mit einer Hal-
tung begegnet werden, die Differenz erlaubt und zuldsst, und zwar gera-
de wenn die kulturellen Hintergriinde der anderen Position (noch) nicht
bekannt sind. Aulerdem geht es um die jeweils geeigneten kontextspezi-
fischen Methoden, die im interkulturellen Handeln zum Einsatz kom-
men. Am Beispiel der fachspezifischen Lehrkulturen ldsst sich begriin-
den, warum beispielsweise Lerndiskurse im Vergleich zu dozentenzen-
trierten Vorlesungen eine aussichtsreichere Interaktionsform darstellen,
wenn es um die Bewusstmachung der kulturellen Einbettung jeglichen
Wissens und Verstehens geht.” Die Organisation entsprechender Lern-
formen in der Hochschulausbildung stellt an die Dozenten allerdings
hohere methodische Anforderungen, denn sie miissen nicht nur iiber

9 Mehrere Interviewpartner erwihnten, dass es in ihren Seminaren ja nicht
Hum Kultur gehe, sondern um die Vermittlung von ingenieurwissen-
schaftlichem (oder anderem) Fachwissen. Diese iiberpointierte Entkopp-
lung von Vermittlungsform und -inhalt scheint jedoch genau den Kern des
Problems interkultureller Beschrankungen zu markieren.

271

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

Fachwissen verfiigen und dies ggf. gut vortragen konnen, sondern dar-
iiber hinaus auch in der Lage sein, offene, schwierige und mitunter kon-
flikthafte Gruppenlernprozesse methodisch zu begleiten (vgl. Bannink
2004: 56; Otten 2003: 18).

Ein Beispiel aus der vorliegenden empirischen Untersuchung soll
das Problem exemplarisch illustrieren: In den Interviews wurde, dhnlich
wie in anderen Untersuchungen (Brinkman/Witteveen 1998; Torvatn/
Sandnes 2004), der fachunabhéngige, didaktische Eigenwert interkultu-
reller Gruppenarbeit in internationalen Studienprogrammen erwdhnt
(siehe Kapitel 7.4). Dem unmittelbaren Erlebnis kultureller Unterschiede
rdumen die meisten Akteure in ihren Erlduterungen eine wichtige Be-
deutung fiir den fachlichen, intellektuellen und sozialen Lernprozess der
Studierenden ein. Diese lehrpraktische Vorstellung entspricht weitge-
hend den Einschitzungen in der akademischen Lernforschung (so z. B.
Vincenti 2001; Yershova et al. 2000)."° Kulturelle Differenz als Lern-
moment kommt bei dieser Arbeitsform vor allem dann zum Vorschein,
wenn nicht alles ,,glatt lauft: wenn die Studierenden selbst kritische Er-
eignisse in einer multikulturellen Gruppe erleben, weil sie sich auf un-
gewohnte Gedankengénge ihrer ausldndischen Kommilitonen, den Ge-
brauch einer Fremdsprache oder den hoheren Zeitbedarf fiir die Koordi-
nation der Gruppenprozesse einlassen miissen (Bannink 2004). Dieser
zusitzlichen sozialen und kulturellen Komplexitét auf der Seite der Stu-
dierenden steht jedoch meistens die Erwartung eines Standardergebnis-
ses in einer standardisierten Arbeitsweise auf der Seite der Dozenten be-
zichungsweise Fakultidten gegeniiber. Daher ist es nur logisch, wenn
Studierende, die schon mit dem institutionellen Setting der jeweiligen
Hochschule vertraut sind und den Weg zu diesem Ergebnis bereits ken-
nen, den schnellsten, effizientesten, das heiflit meistens den monokultu-
rellen Weg bevorzugen.!' Genau hier wire ein interkulturelles methodi-
sches Handeln des Akteurs gefordert, in dem er das Lernarrangement

10 Bemerkenswert ist, dass die Akteure sich selbst in diesem Zusammenhang
kaum als Lernende begreifen und sich gegeniiber dem interkulturellen
Lernprozess offenbar als ,,au8enstehend* erleben.

Es ist kein Geheimnis, dass die Studienbedingungen an deutschen Hoch-
schulen bei vielen Studierenden die Suche nach dem Weg des geringsten
Widerstandes und den optimalen Ertrdgen in Form von Noten und Schei-
nen befordern. Die Bereitschaft zur Einlassung auf interkulturelle Situatio-
nen leidet darunter. Der immer wieder beklagte Mangel an intensiveren
Kontakten zwischen deutschen und auslidndischen Studierenden (Bargel
1998) ist zum Teil auch mit den kulturblinden Lern- und Studienbedingun-
gen und einer falsch verstandenen Gleichmachung durch die Studien- und
Priifungsordnungen zu erkléren.

1

[

272

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

dahingehend verdndert, dass Studierende zur interkulturellen Zusam-
menarbeit ermutigt werden. AuBBerdem miisste ein Akteur in der Lage
sein, unterschiedliche Lernpriaferenzen der Studierenden wie auch Ge-
meinsamkeiten zu erkennen und zum Beispiel iiber die Gestaltung der
Aufgabenstellung zur Geltung zu bringen. Gruppenarbeit ist trotz der
Beschworung in interkulturellen Zusammenhidngen kein Selbstldufer
und erfordert hohen Einsatz (Brinkman/Witteveen 1998).

9.2.3 Reflexion institutioneller Diskriminierung

SchlieBlich geht es um die Bewusstmachung der mannigfaltigen Aus-
wirkungen der institutionellen Diskriminierung, die schwer zu erkennen
und moglicherweise nicht leicht zu verdndern sind, deren Kenntnis aber
tiberhaupt erst die Voraussetzung fiir Bemiihungen zur Reduzierung dis-
kriminierender Strukturen und Praktiken schafft:

,,Es kommt darauf an, gerade die Form der institutionellen Diskriminierung zu
untersuchen, die nicht, oder nicht entscheidend auf Boswilligkeit und abwei-
chendes Verhalten bei den Organisationsmitgliedern zurtickzufithren ist. Das
Problem der Diskriminierung entsteht in dieser Perspektive erst, wenn Organi-
sationen, die bemiiht sind, ihre eigenen Probleme zu 16sen, von auf3en mit For-
derungen konfrontiert werden, die sie in ihrer eigenen Organisationslogik
nicht ohne Weiteres unterbringen kénnen* (Gomolla/Radtke 2002: 21).

Mit dieser Aussage wird organisationstheoretisch reformuliert, was an
anderer Stelle mit dem Problem der ,,konkurrierenden Sinnwelten® als
Grundphédnomen jeglichen interkulturellen Handelns heraus gestellt
wurde. Sofern mit dem Projekt der Internationalisierung mehr als nur ei-
ne Neuausrichtung am Bildungsmarkt beabsichtigt wird, kann Inter-
kulturalitdt nicht auen vor bleiben. Interkulturelle Begegnung bedeutet
dann immer auch mehr als nur eine fremdsprachliche Konversion von
Lehrinhalten und -modellen. Es geht um Auseinandersetzung mit ande-
ren Sinnwelten, die von Fach zu Fach unterschiedliche Relevanz haben
mag, aber stets das Eigentliche der Interkulturalitit ausmacht. Die viel-
faltigen Formen, mit denen genau diese Auseinandersetzung aus den
Funktions- und Leistungssystemen ausgeschlossen wird, bilden den
Brennpunkt institutionsverdndernder Aktivitéiten.

Die kulturiibergreifende Konvergenz wissenschaftlicher Erfahrungs-
und Sinnhorizonte einerseits und partikulare Dekulturalisierung im Sin-
ne der ,,Vergegnung“ und ,,Entfremdung® (Reuter 2002b) andererseits
stellen zwei Wege zur funktionsnotwendigen Absicherung von gemein-
samen Deutungsrdumen dar. Das Plddoyer fiir eine Reflexion der darin

273

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLES HANDELN

eingelassenen institutionellen Diskriminierungsmechanismen will die

alltagsnotwendigen Viabilititspraktiken nicht prinzipiell in Frage stel-

len. Es soll jedoch darauf aufmerksam gemacht werden, dass solchen

Praktiken notwendigerweise ,,blinde Flecken* (Bissels et al. 2001; Miil-

ler 1998) und ein kultureller Bias immanent sind, die es in Erinnerung

zu bringen gilt. Ohne eine mitlaufende Reflexion kultureller Einbettun-
gen droht jedes soziale Handeln, so auch das professionelle Handeln der

Hochschulakteure im Bereich der Lehre, Beratung und Forschung, zu

einer ,,Fiktion kulturhomogener Raume* (Holzbrecher 2002: 168) zu ge-

rinnen. Nicht so sehr die bewusste und intentionale Diskriminierung bil-
det dabei das zentrale Problem, sondern die Schwierigkeit des Erken-
nens der jeweils situations- und kontextspezifisch zu klarenden Kultur-
unterschiede. Die vage Zielbestimmung interkulturelle Offnung ldsst
sich in dieser Lesart vielleicht am besten — und in angemessener Be-
scheidenheit — als institutionelle Aufrechterhaltung einer kultursensiblen

Reflexionsfiahigkeit umschreiben. Thomas fichert die so verstandene

kulturelle Reflexivitdt differenzierter auf, indem er drei Anforderungs-

ebenen unterscheidet (Thomas 2003: 49ff.):

o Anforderungen aus der eigenkulturellen Orientierung: ,.Die eigen-
kulturellen Bedingungen des Wahrnehmens, Denken und Verhaltens
miissen thematisiert, reflektiert, in ihren Bedingungskonstellationen
erkannt und in ihren Verlaufsprozessen und Wertungen verstanden
werden.

o Anforderungen der fremdkulturellen Orientierungen: Sie umfassen
das Verstehen und Anerkennen der ,,fremdkulturellen Bedingungen
und Formen der Lebens- und Problembewiltigung®, die Akzeptanz,
dass diese Formen durchaus ebenso verniinftig und sinnvoll sind,
wie die eigenen, sowie das Bewusstsein dartiber, dass die fremd-
kulturelle Orientierung ebenso, wie die eigene nur eine Variante ei-
ner grof3en Vielfalt moglicher kultureller Orientierungen ist.

o Anforderungen aus der interkulturellen Orientierung: Eigenes und
Fremdes miissen unter den Bedingungen interkultureller Zusammen-
arbeit aufeinander abgestimmt werden. ,,Diese Abstimmung erfor-
dert eine Distanzierung vom Gewohnten und Althergebrachten und
einen Perspektivwechsel in Bezug auf die Handlungsméoglichkeiten
und Handlungsgrenzen des eigenen Orientierungssystems.*

Mit der konzeptionellen Dreiteilung, die Eigen- und Fremdorientierung
in einer Synthese zur interkulturellen Orientierung aufeinander bezieht,

kann der von Holzbrecher im Kanon mit vielen anderen Autoren pro-
klamierten Grundlegung interkultureller Pddagogik zugestimmt werden,

274

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PRAXISPERSPEKTIVEN

die auch fiir den Hochschulbereich im Groflen und Ganzen zutreffen
diirfte:

HInterkulturelles Lernen bedeutet [...] im Kern die Kompetenz zu entwickeln,
in selbstreflexiver Weise mit [...] ,,Resonanzwahrnehmung* umzugehen, unbe-
wusste Vorstellungsbilder zur Sprache zu bringen und sie gemeinsam mit an-
deren zu bearbeiten* (Holzbrecher 2002: 174).

Von einer solchen Grundeinstellung, die sich in einem dezidierten inter-
kulturellen Leitbild widerspiegelt, welches von den Akteuren mehrheit-
lich gelebt wird, sind die meisten Hochschulen, wie padagogische Insti-
tutionen {iberhaupt, noch ein gutes Stiick entfernt (vgl. Auernheimer
2001c: 12). Die Argumente fiir die interkulturelle Leitbildentwicklung
zur Internationalisierung und die Fragen ihrer praktischen Realisierung
zeigen, dass Organisationsentwicklungen nicht einseitig mit top-down
beziehungsweise bottom-up Strategien zu gestalten sind. Weder verord-
nete Internationalitit noch interkulturelle Qualifizierung der einzelnen
Akteure, und schon gar nicht so genannte interkulturelle Integrations-
und Orientierungshilfen fiir auslédndische Studierende allein reichen aus,
um jene institutionelle Inklusionsfahigkeit zu erreichen, die notwendig
ist, um kulturelle Vielfalt strukturell und prozessbezogen zu verankern.
Es miissen vielmehr beide Zugangsebenen verbunden werden, das heif3t,
es bedarf zum einen des politischen und strategischen Willens, die Insti-
tutionen und Organisationen zu verdndern und dafiir entsprechende
Rahmenbedingungen herzustellen. Zum anderen miissen die Akteure
selbst zur Verdnderung ihrer Routinen und Gewohnheiten bereit und fé-
hig sein.

275

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45. i@ - ]



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

htps://dol.org/10.14367/9783839404348-008 - am 13.02.2026, 09:58:45.



https://doi.org/10.14361/9783839404348-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

