Teil I:
Theologische Anthropologie im Islam - Sondierung
und Problematisierung



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12.01.2026, 00:50:18.



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche
im Widerstreit?

Um iiberhaupt iiber eine theologische Anthropologie im Islam reflektieren
zu konnen, miissen vorgingig einige Grundlagen geschaffen werden, die
mitunter die Begriffsbedeutung und -verwendung wie auch die damit ein-
hergehenden inhaltlichen Prigungen betreffen. Denn heutzutage ist der
Begrift Anthropologie nicht nur als Bezeichnung einer eigenstdndigen uni-
versitdren Disziplin — meist jedoch spezifischer unter dem Namen Sozial-,
allenfalls auch Kulturanthropologie - gingig, sondern es verfiigt nahezu
jede Fachdisziplin iiber einen anthropologischen Teilbereich. So gibt es
unter anderem eine biologische, psychologische, medizinische, forensische,
aber auch eine historische, philosophische, pddagogische und theologische
Anthropologie, die sich heutzutage auf unterschiedliche Fakultiten und
Lehrstiihle verteilen. Gleichwohl sind anthropologische Dimensionen auch
in Forschungsbereichen wie etwa der Neurobiologie oder Ethik prisent,
ohne dass diese die Bezeichnung Anthropologie begrifflich im Titel triigen.
Teildisziplinen wie diese stellen naturwissenschaftliche, sozialwissenschaft-
liche, geisteswissenschaftliche oder Mischformen der Anthropologie dar
und bauen teils aufeinander auf, stehen teils isoliert nebeneinander, neh-
men teils Bezug aufeinander oder stehen sich teils diametral gegeniiber.
Sie alle erheben Anspruch auf Teilhabe am anthropologischen Fachdiskurs
und konkurrieren damit um die Kontur des Feldes. Da angesichts der
je fachspezifischen Fragestellungen, Zielsetzungen und vielféltigen metho-
dologischen Zugénge keine Einigung hinsichtlich einer systematischen Be-
griffsdefinition erzielt werden konnte, kann von einer Anthropologie im
Singular schlichtweg gar nicht die Rede sein. Dies gilt gleichermafien fach-
tibergreifend wie auch fachintern.

Angesichts dieser Bandbreite und Komplexitat des Diskursfeldes ist es
angebracht, zu Beginn der Arbeit problemzentriert jene Herausforderungen
zu beleuchten, die sich fiir anthropologische Arbeiten auf der Ebene des
Begriffs, der Disziplin und des Untersuchungsgegenstandes stellen. Im An-
schluss daran widmet sich das Kapitel spezifischer dem Aufeinandertreffen
von Anthropologie und Islam, indem es in notwendiger Kiirze die groben
Entwicklungslinien dieser Begegnung nachzeichnet. Dieser Schritt ist inso-
fern wichtig, als er wesentliche Formationen und Tendenzen innerhalb

47



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

des Feldes aufzeigt, die wiederum zu einer praziseren Verortung des hier
zugrundeliegenden Forschungsvorhabens beitragen. Der Fokus liegt hier-
bei zunidchst auf zwei Betrachtungsweisen, denen man im Diskurs unter
den Bezeichnungen ,Islamische Anthropologie und , Anthropologie des
Islams“ zwangsldufig begegnet. In Ergénzung dazu wird abschlieflend ein
kursorischer Blick auf den Humanismus als thematisch benachbartes Feld
geworfen, um allféllige Parallelen und Grenzen wahrzunehmen.

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

Seinen altgriechischen Wortbestandteilen nach setzt sich Anthropologie
aus anthropos fiir ,Mensch“ und logos fiir ,(verniinftige) Rede, Lehre,
Wissenschaft® zusammen und wird fiir gewohnlich als Wissenschaft oder
Lehre vom Menschen definiert.”* In einem engeren Sinn bezeichnet der
Begriff das begriindete und systematisierte Wissen iiber den Menschen, in
einem breiteren Sinne jedoch wird alles Nachdenken tiber den Menschen
darunter gefasst.”> Spezifischere Definitionen, die tiber das Verstandnis
von Anthropologie als wissenschaftlich begriindete Lehre vom Menschen
hinausgehen, finden sich — wenn iiberhaupt - nur fachintern. So weisen
nicht nur Biologie, Geschichte, Philosophie und Pddagogik je unterschied-
liche Vorstellungen von Anthropologie auf, die teilweise auf divergierenden
Pramissen, Methoden, Perspektiven und Funktionszuschreibungen fuflen,
sondern auch innerhalb dieser einzelnen Fachdisziplinen konkurrieren teil-
weise unterschiedliche Anschauungen miteinander.

An fachertibergreifenden Auffassungen mangelt es aufgrund verschiede-
ner Faktoren: In den letzten Jahrzehnten ist das Wissen iiber den Menschen
so exponentiell gestiegen, dass eine integrative Zusammenfithrung der di-
vergierenden Forschungsrichtungen, Fragestellungen und Wissensbestande
in weite Ferne geriickt ist. Eine solche wiirde eine Systematisierungsleistung
voraussetzen, die angesichts der natur-, sozial- und geisteswissenschaftli-
chen Deutungsvielfalt, des methodischen und thematischen Pluralismus,
des zunehmend iiberbordenden Materialumfangs und dessen erschwerter
sachgerechter Beurteilung nicht mehr erbracht werden kann.*® Das ist

94 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 41; Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996): Grund-
kurs, S. 1; Hampe (1999): Anthropologie, S. 521.

95 Vgl. Thies (2013): Einfithrung, S. 12.

96 Vgl. Bohlken/Thies (2009): Einleitung, S. VII.

48

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

nicht zuletzt deshalb der Fall, weil ein klarer, gemeinsamer Gesichtspunkt
fehlt, von dem aus alle Erkenntnisse beleuchtet und evaluiert werden kénn-
ten. So stellen Handbiicher iiber Anthropologie langst keine Enzyklopadien
mehr dar, die das lexikalische Wissen iiber den Menschen biindeln, son-
dern geben vielmehr ein Panorama an - teilweise einander entgegengesetz-
ten — Erkenntnissen wieder.”” Unter solchen Voraussetzungen ldsst sich we-
der ein Gesamtbild der Anthropologie noch eines vom Menschen erstellen.
Wie kaum eine andere Wissenschaft kimpft die Anthropologie mit Identi-
tatsproblemen, die verschiedene Ebenen und Tiefendimensionen betreffen.
Dieses Kapitel ist deshalb darauf bedacht, jene Faktoren zu problematisie-
ren, die am Anfang einer jeden Auseinandersetzung mit Anthropologie
stehen, und daraus Konsequenzen fiir die vorliegende Arbeit abzuleiten.
Das Ziel ist folglich nicht eine historische Gesamtdarstellung, sondern die
Gewinnung eines systematischen Profils, das als wissenschaftliche Diskus-
sionsgrundlage fiir die Erarbeitung einer theologischen Anthropologie im
Islam gelegt werden kann.

2.1.1 Problemfeld Begriff - Anthropologie avant la lettre?

Obwohl sich der Begrift Anthropologie aus altgriechischen Wortbestandtei-
len zusammensetzt, ist sein heutiger Gebrauch im Sinne einer Wissenschaft
iber den Menschen nicht antiken Ursprungs. In der klassischen Literatur
der Antike findet sich lediglich das entsprechende Verb dazu, allerdings
demonstrieren die wenigen Wortbelege dort eine andere Bedeutung, die in
Richtung Geschwitz oder Tratsch iiber andere Menschen geht.”® Andere
frithe Nennungen - insbesondere in Schriften von Kirchenvétern - konno-
tieren hingegen eine theologische Rahmung. Dort wird der Begrift verwen-
det, um die Attribuierung Gottes mittels menschlicher Eigenheiten und
Eigenschaften zu umschreiben. Erst als diese Bedeutung allméhlich durch
das Konkurrenzwort Anthropomorphismus iibernommen wurde, verlor
der Begriff seine theologische Bedeutung und erfuhr eine semantische
Neuaufladung.”® Begriffsgeschichtlich betrachtet stellt Anthropologie einen
Neologismus aus dem 16. Jahrhundert dar, der sich erstmals in einer Schrift

97 Stellvertretend vgl. Pleger (2017): Handbuch der Anthropologie; Bohlken/Thies
(Hrsg.) (2009): Handbuch Anthropologie.

98 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 43.

99 Vgl. Marquard (1971): Anthropologie, S. 362-363.

49

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

des deutschen Philosophen, Theologen und Arztes Magnus Hundt aus dem
Jahr 1501 nachweisen lasst, in der er den Leib-Seele-Dualismus vor dem
Hintergrund der Metaphysik thematisiert.' Zur Festigung des Begriffs im
Sinne eines wissenschaftlichen Arbeitsfeldes trug dann insbesondere ein
Werk des deutschen Philosophen Otto Casmann aus dem Jahr 1594 bei, in
dem er Anthropologie als doctrina humanae naturae definiert und dadurch
die Loslosung von der Metaphysik einleitete.1%!

Hinsichtlich der Begriffsverwendung stehen sich in der Literatur nun pa-
radigmatisch zwei kontrdre Ansichten gegeniiber: Auf der einen Seite wird
fiir eine enge Begriffsfiihrung pladiert, die sich strikt an der Wissenschafts-
und Begriffsgeschichte orientiert und Anthropologie entsprechend als neu-
zeitliches Phanomen behandelt. Erst mit dem Auftauchen des Begriffs im
16. Jahrhundert, der Herausbildung als eigenstindiges Arbeitsfeld und der
spezifischen Behandlung der Thematik unter neuzeitlichen Pramissen kon-
ne von Anthropologie im eigentlichen Sinne die Rede sein. Dem gegeniiber
vertritt die andere Seite die Ansicht, dass Anthropologie schlechthin fiir die
Reflexion tiber den Menschen stehe. Damit gehort sie von Anbeginn zu den
Themen des menschlichen Nachdenkens, da der Mensch seit jeher nach
seinem eigenen Wesen fragt. Entsprechend stiinden neuzeitliche Entwiirfe
in einer gedanklichen Kontinuitét zu vorneuzeitlichen Ansatzen.!2

Beide Ansichten weisen Vor- und Nachteile auf. Fiir eine breite Begriffs-
fihrung spricht, dass Anthropologie wenn nicht dem Begriff, dann doch
der Sache nach bis weit in die Vergangenheit zuriickreicht. Bereits in der
Frithzeit finden sich Belege dafiir: Die berithmte Inschrift ,Erkenne dich
selbst!“ am Apollotempel von Delphi, Platons in Dialogform verfasster My-
thos Protagoras, der von der Lehrbarkeit einer tugendhaften Ethik handelt,
oder auch biblische Erzdhlungen etwa von der Schépfung sind anschauli-
che Beispiele hierfiir. Sie stellen teils versteckte Formen einer Auseinander-
setzung mit anthropologischen Kernfragen dar und zeigen sich bisweilen
in diverser Gestalt: in Mythos, Tanz, Theater und Dichtung, in Kunst,

100 Vgl. Hundt (1501): Antropologium; Bauer (2012/2013): Was ist der Mensch, S. 441-
444.

101 Vgl. Casmann (1594): Psychologia anthropologica; Honnefelder (1993): Anthropo-
logie, S.722; Schoberth (2006): Einfithrung, S. 42-44.

102 Vgl. Hartung (2008): Philosophische Anthropologie, S. 9-11; Schoberth (2006): Ein-
fithrung, S. 36-37; Marquard (1971): Anthropologie, S. 362; Plessner (1957): Anthro-
pologie, S. 410-411.

50

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

Kultur, Religion und Gesellschaftsordnungen.'* Sie alle enthalten zumin-
dest implizite Deutungen iiber den Menschen, ohne sich dabei an bestimm-
ten Terminologien oder Wissensformen zu orientieren oder zwingend auf
Sprache als Bewiltigungsmittel zuriickzugreifen. Aus diesem Blickwinkel
erscheinen daher jene Anspriiche, die den Beginn der Beschiftigung mit
anthropologischen Grundfragen mit der Herausbildung einer mit dem
Namen Anthropologie gekennzeichneten Wissenschaftsdisziplin gleichset-
zen, problematisch. Denn solche Gleichsetzungen implizieren nicht nur
eine Abwertung vorneuzeitlicher Einsichten und Wissensbestinde, sondern
tiberhohen tendenziell auch die Wissenschaft als addquateste Form, die
menschliche Wirklichkeit zu beschreiben und zu erfassen.!* Ein weites Be-
griffsverstindnis hat folglich den Vorteil, dass es nicht bereits im Ansatz be-
stimmte Dimensionen, Fragen, Deutungen und Wissensformen als unzulis-
sig deklariert und im Keim erstickt. Diese Offenheit des Begriffs aber stellt
gleichzeitig den gewichtigsten Nachteil dar, da zum einen eine Prézisierung
und Abgrenzung so enorm erschwert wird. Wenn nun nahezu jedes Reden
tiber den Menschen bereits das Attribut anthropologisch beanspruchen
kann, erwéchst das Problem einer kaum zu bewiltigenden Menge an The-
men, angrenzenden Fragen und Materialquellen. Zum anderen ignoriert
eine anachronistische Riickkoppelung, welche die begriffsgeschichtlichen
Waurzeln vollig ibergeht, dass Begriffen durch ihre Genese eigene, teils
spezifische Pramissen und methodische Aushandlungen anhaften.!0>
Demgegeniiber liegt der Vorteil einer begriffsgebundenen Begrenzung
in einer klareren historischen Verortung. Wissenschaftsgeschichtlich wurde
Ende des 16. Jahrhunderts eine Loslosung der Anthropologie aus einer
allgemeinen, theologisch und philosophisch orientierten Metaphysik hin
zu einer resp. mehreren eigenstandigen Teildisziplinen eingeleitet.l%¢ Me-
taphysik kann dabei verstanden werden als Sammelbegriff fiir verschiede-
ne philosophische Theorien, die in ihrer theoretischen Ausrichtung beab-
sichtigen, einen umfassenden Erklarungsansatz fiir Prinzipien und Grund-

103 Vgl. Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996): Grundkurs, S.16; Wissmann (2010):
Mensch, S. 458.

104 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S.29-31; Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996):
Grundkurs, S. 16.

105 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S.36-38; Hofmeiser (1986): Anthropologie,
S.166-167; Marquard (1971): Anthropologie, S. 363-364.

106 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166-167; Marquard (1971): Anthropologie,
S.363-364.

51

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

strukturen der Wirklichkeit zu bieten.'” Im Zentrum steht daher nicht eine
konkrete Wirklichkeit in ihrer faktischen Konstituiertheit, sondern deren
Voraussetzungen, Fundamente und Ursachen. Insofern diese grundlegen-
den Strukturprinzipien mit dem Sein als kleinste Einheit der Wirklichkeit
zusammenhéngen, sind Metaphysik und Ontologie als Lehre vom Sein
und Seienden eng miteinander verflochten.!®® Mit der inhaltlichen Eman-
zipation erfuhr die Anthropologie nun eine spezifisch neuzeitliche Wen-
dung, wodurch an die Stelle der metaphysischen Verfasstheit der Welt nun
die Natur als Legitimationsquelle und Begriindungsinstanz trat und zum
Bezugspunkt der anthropologischen Definition des Menschen wurde.!%
Eine platte Identifikation von ,anthropologisch® mit ,auf den Menschen
bezogen® iibersieht folglich die Konnotation eines kritischen Gegenpro-
gramms zu nicht-empirischen Deutungen.!® Ein historisches Bewusstsein
iber solche Pramissen und Paradigmenwechsel beugt entsprechend der
Gefahr vor, Aussagen aus weit auseinander liegenden Epochen - und damit
divergierenden Welt- und Wissenschaftsauffassungen - unbedacht zusam-
menfiithren zu wollen. Gleichzeitig hat ein begriffsgebundener Zugang den
Nachteil, all jene — selbst nach dem 16. Jahrhundert publizierten — Ansitze
und Darstellungsformen auszuschlieflen, die begrifflich nicht mit Anthro-
pologie operieren, inhaltlich aber sehr wohl anthropologische Sachverhalte
behandeln.!! Mit einer terminologischen Engfithrung wiirden zudem jene
Sprachrdume ausgeschlossen, die historisch ein anderes Verstandnis von
Anthropologie entwickelt haben und infolgedessen denselben Gegenstand
unter anderen Schlagwdrtern verhandeln. Entsprechend birgt die alleinige
Orientierung an Terminologien die Gefahr, eine womdglich unzutreffende
historische, ideengeschichtliche und sprachliche Zasur zu konstruieren.!'?
Dies gilt es insbesondere im Kontext islamisch-theologischer Entwiirfe
einer Anthropologie im Hinterkopf zu behalten.

Angesichts dieses Spannungsfeldes, der systematischen Ausrichtung der
Forschungsfrage und der notwendig vorzunehmenden Beschriankungen er-

107 Vgl. Diirnberger (2021): Metaphysik, S. 111.

108 Vgl. Diirnberger (2021): Metaphysik, S. 111-112.

109 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166-167; Marquard (1971): Anthropologie,
S.363-365; Schoberth (2006): Einfithrung, S. 45-46.

110 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie, S. 727.

111 Nach solchen Kriterien wiirde, um nur ein Beispiel zu nennen, etwa David Humes A
Treatise on Human Nature, das erstmals 1739/1740 erschien, durch die Engmaschig-
keit aus dem Raster fallen; vgl. Hume (2010): Treatise.

112 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 36-39.

52

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

folgt der Einstieg in diese Arbeit zunéchst iiber einen begriffsbezogenen
Zugang, der im Sinne eines Tirofners fiir das Feld fungiert. Darauf auf-
bauend ist dann zu reflektieren, ob den jeweiligen Verwendungen eine
begriffsgeschichtlich oder sachgeschichtlich orientierte Argumentation zu-
grunde liegt. Da die Arbeit darauf abzielt, eine offenbarungstheologische
Begriindbarkeit von theologischer Anthropologie systematisch herzuleiten,
kénnen die Kldrung und Verwendung des Anthropologiebegriffs dieser
Arbeit nicht vorangestellt werden, sondern sind elementare Aufgaben von
ihr.® Ob und inwiefern also der Anthropologiebegrift innerhalb der musli-
mischen Tradition gebraucht und verankert werden kann, ist folglich erst
zum Abschluss addquat zu beurteilen.!™*

2.1.2 Problemfeld Disziplin - (k)ein Anspruch fiir die Theologie?

In ihren Anfdngen erfuhr die Anthropologie durch die Loslosung von
der Metaphysik und die zunehmende Kritik an vermeintlich philosophisch-
theologischen Spekulationen eine naturwissenschaftliche Pragung, die eine
systematische Ausarbeitung der Empirie und der objektiven Erfassbarkeit
des Menschen anstrebte.! Sie differenzierte sich jedoch im Geschichtsver-
lauf immer stirker inhaltlich und institutionell aus: Als eine der ersten
Teildisziplinen formierte sich Mitte des 19. Jahrhunderts eine biologische
Anthropologie, welche die leibliche Verfasstheit des Menschen unter evolu-
tionsbiologischen Gesichtspunkten zu ihrem Gegenstand erklarte. In den
1920er Jahren bildete sich dann - mitunter in Reaktion darauf - eine phi-
losophische Anthropologie heraus, die mittels eines naturphilosophischen
Ansatzes die Debatte um den Faktor Kultur ergdnzte und vom Individu-
um abstrahierend nach iibergreifenden Mustern suchte. Als aufgrund offen-
sichtlicher Kulturunterschiede die postulierten menscheniibergreifenden
Muster immer mehr ins Wanken gerieten, institutionalisierte sich in den
1960ern eine Kultur- und Sozialanthropologie, die sich auf die — durch die
Eingebundenheit in verschiedene Gesellschaftsformen und Sozialstruktu-
ren bedingten - Unterschiede fokussierte. Sie erklarte nun vielmehr ethnos
zu jhrem Gegenstand, was sich fachgeschichtlich darin spiegelt, dass sie

113 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 41.

114 Vgl. dazu Kapitel 7.1.3 dieser Arbeit.

115 Vgl. Honnefelder (1993): Anthropologie, S. 722-723; Hampe (1999): Anthropologie,
S.522.

53



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

im deutschsprachigen Raum den Namen Volkerkunde und spater dann
Ethnologie trug, bevor sie in Anbindung an angelsachsische Diskurse die
Bezeichnung Kultur- oder Sozialanthropologie annahm. Ende der 1980er
Jahre erstarkte schliellich die historische Anthropologie, die ausgehend
von einem diachronen Zugrift die Differenzen im historischen Zeitverlauf
betonte und den Wandel sdmtlicher Lebensgestaltungsformen hervorhob,
wodurch ein in sich geschlossenes Menschenbild kategorisch infrage ge-
stellt wurde 116

Obschon dieser Querschnitt durch die Geschichte sicherlich keine ge-
nealogische Abfolge darstellt, zeigt er doch einen Teil der Kritikpunkte,
die jeweils fiir die Entstehung neuer Zugangsweisen und komplementarer
Bereiche entscheidend war. Dariiber hinaus veranschaulicht er beispielhaft
den Streit um die disziplindre Zustdndigkeit, in dem um die Deutungsho-
heit Giber den und die Menschen - oftmals auch in hochst polemischer
Weise - gerungen wurde. In welcher Form, mit welchen Schwerpunkten,
Epistemologien und methodischen Zugéngen sich die Anthropologien
schliefilich etablierten, hing stark von wissenschaftstheoretischen, sprach-
lich-kulturellen und zeitlichen Faktoren ab.!” Aufgrund unterschiedlicher
methodisch und epistemologisch bedingter disziplindrer Unterschiede ist
es bis dato noch zu keiner Ubereinkunft fiir eine systematische Definition
von Anthropologie gekommen, die iiber das Verstindnis von einer wissen-
schaftlich begriindeten Lehre iiber den und die Menschen hinausreichen
wiirde.

Im Gegensatz zu jenen Anthropologien, die sich an empirischen Metho-
den orientierten, gestaltete sich die Situation fiir theologische Entwiirfe
deutlich schwieriger. So wurden nicht nur deren Zugangsweisen und Be-
zugshorizonte fundamental infrage gestellt, sondern seit dem Erstarken
der Evolutionsbiologie auch deren Relevanz im Wissenschaftsdiskurs wie
auch im gesellschaftlichen Leben oftmals als gering oder vernachléssigbar
eingestuft, sodass sich die theologisch ausgerichtete Anthropologie ihre
Daseinsberechtigung im Feld erkdmpfen musste."® Theologische Anthro-
pologie steht damit vor einem erhohten Rechtfertigungsdruck gegeniiber
anderen Disziplinen und muss so ihre Relevanz und ihre Herangehenswei-

116 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7-10; Schoberth (2006): Einfiihrung, S. 52—
56, 74-76; Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166-168; Marquard (1971): Anthro-
pologie, S. 363-365.

117 Fir einige Beispiele vgl. Thies (2013): Einfithrung, S.12-15.

118 Vgl. Oelmiiller/Délle-Oelmiiller (1996): Grundkurs; S. 29-31.

54

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

sen legitimieren. Denn aufgrund des historisch bedingten Ubergewichts
der empirischen Prigung war das europdische Denken lange Zeit von
einer tendenziellen Gegensitzlichkeit von Theologie und Anthropologie
iberzeugt, die von beiden Seiten gleichermaflen postuliert wurde. Dies
lag zum einen daran, dass der Theologie durch die Loslosung der Anthro-
pologie von der Metaphysik eine wichtige Bezugsgrofie in ihrer Argumen-
tation strittig gemacht wurde. So wurde sie als spekulative Wissenschaft
deklassiert, die nicht zu objektiven, sondern nur zu subjektiven Einsichten
gelangen konne.'” Zum anderen wurde eine klare und zugleich diametrale
Arbeitsteilung suggeriert, die eine Unterscheidung von Theologie und An-
thropologie anhand ihres primédren Untersuchungsobjekts Gott respektive
Mensch proklamierte.

Gegen solche kategorischen Ausschliisse setzte sich die theologische An-
thropologie mit stichhaltigen Argumenten entschieden zur Wehr:'?° Inso-
fern das menschliche Leben in sich plural ist, bleibt auch die Anthropologie
notwendig vielseitig, wodurch jede Zuspitzung auf eine Zugangsweise eine
Reduktion darstellt und die dahinterliegende Theorie ideologisch werden
lasst.!?! Gerade angesichts dessen, dass jede Anthropologie eine eigene Be-
zugsgrofie hat — sei dies nun Natur, Kultur, Geschichte oder Gesellschaft
-, erscheint es gerechtfertigt, auch eine transzendental verbiirgte Macht
als eine solche zugrunde zu legen und als eine — gleichzeitig fiir viele
Menschen existentielle - Option der Selbstsicht zu reflektieren. Dartiber hi-
naus birgt eine strikte Trennung zwischen einem erkennenden Subjekt und
einem zu erforschenden Objekt, wie sie in manchen naturwissenschaftli-
chen Ansitzen praktiziert wird, die Gefahr, Vorannahmen nicht mehr zu
reflektieren.!?? Denn diese sind stets auf einer erkenntnistheoretischen und
damit theoretisch-philosophischen Metaebene angesiedelt, weshalb sie vom

119 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S.12-13.

120 Stellvertretend vgl. zum einen Langenfeld/Lerch (2018): Theologische Anthropolo-
gie, S.15-72, die einen Antwortversuch auf spitmoderne Herausforderungen, dar-
unter Anfragen aus systemtheoretischer, interaktionistischer, psychoanalytischer,
kognitionswissenschaftlicher und naturalistisch-metaphysischer Perspektive, geben
und in ihrer 6kumenischen Ausrichtung auch Referenzpunkte fiir nicht-christliche
Religionen bieten. Zum anderen vgl. Thies (2013): Einfithrung, S.18-32, der aus
einer philosophischen Warte heraus eine Kritik an der Kritik der Metaphysik, der
Normativitat, des Konservatismus sowie des Objektivismus formuliert, die theolo-
gisch ebenfalls als Argumente geltend gemacht werden kénnen.

121 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 15.

122 Vgl. Hartung (2008): Philosophische Anthropologie, S.11-12; Thies (2013): Einfiih-
rung, S. 10.

55

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

metaphysischen Rahmen auch nicht génzlich losgelost werden kénnen.!?3
Aus einer solchen Betrachtungsweise heraus stellen alle anthropologischen
Antwortversuche keine faktischen Informationen dar, sondern besitzen
einen hermeneutischen Charakter, da sie Daten im Kontext des mensch-
lichen Denkens und Handelns einen Sinn verleihen.!** Die illusorische
Vorstellung einer objektiven Betrachtungsweise des Menschen von auflen
ibersieht zudem, dass jede Anthropologie ihre Relevanz aus der Frage
nach der Bestimmung des eigenen Lebens bezieht und davon lebt, eine
Selbstreflexion, also eine Reflexion von innen zu sein.!?>

Nichtsdestotrotz kann die Kritik an der Metaphysik als Kritik an apo-
logetischen Arbeitsweisen, a priori gesetzten Annahmen und methodisch
hinterfragbaren Riickgriffen von der Theologie positiv rezipiert werden,
um sich die Wichtigkeit der Verwendung intersubjektiv nachvollziehbarer
Methoden, rationaler Argumente und epistemologischer Reflexion présent
zu halten. Thre Diskursfahigkeit stellt die theologische Anthropologie nicht
unter Beweis, indem sie aktuell Plausibles tibernimmt und ihre eigenen
Grundsitze tiber Bord wirft, sondern indem sie zeigt, dass sie in der Lage
ist, ihr fremde Perspektiven angemessen wahrzunehmen und ihre eigene
kritisch zu reflektieren. Dazu gehort neben der Kompetenz, im Diskurs
mit anderen intersubjektiv nachvollziehbaren Begriindungen zu offerieren,
auch die Einsicht, die Reichweite, die Grenzen und die Geltungsbereiche
der eigenen Sicht anzuerkennen.!26

Trotz ihres geeinten Anspruchs auf Mitspracherecht nach auflen ist die
theologische Anthropologie nach innen keineswegs monolithisch, sodass
sich in der Art, wie sie letztlich ausgestaltet wird, eine breite Varianz zeigt.
Dies lasst sich exemplarisch illustrieren: Innerhalb der christlichen Traditi-
on an europdischen Lehrstithlen wird theologische Anthropologie in der
Regel innerhalb der Fundamentaltheologie oder der Dogmatik verhandelt.
Ob sie von da aus der Christologie, Soteriologie, Ekklesiologie, Schépfungs-
lehre oder Gnadenlehre oder einer Kombination heraus, ob methodisch
durch Einbezug der menschlichen Lebenspraxis oder aber systematisch
als Reflexion der Bedingungen der Mdoglichkeit von Gotteserfahrung, ob
als Traktat, Thema der Exegese oder doch als Horizont der Theologie
zu entfalten sei, dazu gibt es unterschiedliche Positionierungen und Vor-

123 Vgl. Oeing-Hanhoff (1980): Metaphysik; Schoberth (2006): Einfithrung, S.17, 57.
124 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 27; Thies (2013): Einfithrung, S. 11.

125 Vgl. Thies (2013): Einfithrung, S. 10; Schoberth (2006): Einfithrung, S.12-13.
126 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S.7-8; Thies (2013): Einfithrung, S. 11.

56

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

stofe.!?” Genauso wenig wie es also fiir die pluralen Teildisziplinen eine
verbindliche Definition von Anthropologie gibt, gibt es eine allgemeingiilti-
ge Definitionen von theologischer Anthropologie, die tiber das Verstindnis
einer Deutung des Menschen aus theologischer Sicht hinausreichen wiirde.

Da theologische Anthropologie in ihrem Selbstverstdndnis einschlieSlich
ihrer Zuordnungen, Begriindungen, Ausgangspunkte, Herangehensweisen
und Begrifflichkeiten religionsspezifisch und konfessionell geprégt bleibt,
kann die Situation fiir die Islamisch-theologischen Studien aufgrund man-
gelnder Einfithrungswerke zur theologischen Anthropologie an dieser Stel-
le nur erahnt werden. Relevantes zum Menschen und Menschsein findet
sich nicht gebiindelt an einem Ort, sondern in nahezu allen Disziplinen,
die zum klassischen Fécherkanon gehdren, allen voran dem figh, dem
kalam, der sira sowie dem tafsir. Entsprechend fehlt fiir die islamische
Glaubenstradition sowohl ein disziplindres und begriffliches wie auch ein
genuin arabisches Aquivalent zur theologischen Anthropologie innerhalb
der Forschungstradition.

All die genannten Faktoren verhindern es, an dieser Stelle eine systemati-
sche Definition von theologischer Anthropologie voraussetzen zu konnen.
Vielmehr muss im Folgenden schrittweise erarbeitet werden, was unter
theologischer Anthropologie im Kontext islambezogener Diskurse verstan-
den wird und wurde und in welcher Konzeptualisierung sie dort vorzufin-
den ist.!?® Dafiir kann sie sich lediglich behelfsweise an einer Arbeitsdefi-
nition orientieren: Bewusst offen ldsst sie Anthropologie im Sinne einer
Reflexion iiber den Menschen stehen, wéihrend theologisch in doppelter
Hinsicht meint, dass sich diese Reflexion auf religiés-normative Quellen
bezieht und in theologischer Absicht erfolgt. Durch eine solche induktive
Herangehensweise gesteht diese Arbeit einer theologischen Anthropologie
im Islam zu, ihre eigenen Inhalte, Termini, Grenzen und Tragfahigkeit
autonom abzustecken.!? Zum Einstieg in die vorliegende Arbeit orien-
tiert sie sich deshalb ganz allgemein im Feld eines im deutschsprachigen
Raum unter der Bezeichnung ,theologische Anthropologie® verhandelten
Forschungsgebiets. Dies ergibt sich nicht zuletzt daraus, dass sowohl die is-
lambezogene Begriftsverwendung als auch die Zuordnung seitens muslimi-
scher Denker und Denkerinnen ihre héchste Verdichtung im deutschspra-

127 Vgl. Greshake (1993): Anthropologie; Dirscherl (2006): Grundriss, S. 17-18.
128 Vgl. dazu Kapitel 3 dieser Arbeit.
129 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 77.

57

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

chigen Raum erfahren hat.’° In diesem Spannungsfeld von Voraussetzen
und Flexibel-Belassen bedarf es am Ende einer erneuten Priifung hinsicht-
lich der Verwendung und Leistungsfahigkeit der vorausgeschickten Begrift-
lichkeiten sowie deren Verortung innerhalb der Islamisch-theologischen
Studien.!

2.1.3 Problemfeld Untersuchungsgegenstand — Wesenskern oder doch
Diskurs?

Vergleichsweise spat erhebt sich also der Mensch infolge der frithneuzeit-
lichen Problematisierung der Vertrautheit mit sich selbst zum expliziten
Gegenstand einer als Anthropologie bezeichneten und spater durch weitere
Zusitze spezifizierten (Teil-)Disziplin, in welcher der Mensch als metho-
disch differenzierbarer Gegenstand begriffen wird.®> Doch was - oder
wer — ist der Mensch? An dieser Kernfrage anthropologischer Forschung
scheiden sich seit jeher die Geister. So begegnet man heutzutage fiir das De-
finiendum Mensch diversen Definientia wie etwa zoon politikon,'®* animal
rationale,3* dominus terrae,®> homo sapiens,’®® homo sociologicus,'¥” homo

130 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

131 Vgl. dazu Kapitel 7.1.2 sowie 7.1.3 dieser Arbeit.

132 Vgl. Honnefelder (1993): Anthropologie, S. 722.

133 Dieser Begriff geht auf Aristoteles zuriick und fasst den Menschen als soziales und
politisches Wesen; vgl. Kullmann (1980): Der Mensch.

134 Dieser lateinische Begriff geht ebenfalls auf Aristoteles zuriick und hebt den Aspekt
der rationalen Vernunft als Unterscheidungsmerkmal etwa zu Tieren hervor; vgl.
Beckmann (1993): Animal rationale.

135 Dieser Begriff verweist auf einen alttestamentlichen Herrschaftsauftrag des Men-
schen gegeniiber der Schopfung, was theologiegeschichtlich frith als Naturbeherr-
schung, spater dann als hiitende Verantwortung ausgedeutet wurde; vgl. Riiterswor-
den (1993): Dominum terrae.

136 Ein Ordnungsbegriff der Biologie, der den Menschen als zur Gattung Homo und
zur Familie der Menschenaffen gehorend Klassifiziert und wortlich den vernunftbe-
gabten Menschen meint; vgl. Schrenk (2019): Frithzeit des Menschen.

137 Dieser Begriff fasst den Menschen als gesellschaftlich bedingtes Wesen, der sich
in seinem Rollenhandeln unterschiedlichen Anspriichen beugen muss; vgl. Dahren-
dorf (2010): Homo Sociologicus.

58

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

ludens,’3® homo oeconomicus®® oder homo religiosus,'*? ja gar von einem
homo islamicus®! ist die Rede. All diese Bestimmungsversuche stellen spe-
zifische Eigenschaften, Fihigkeiten oder Dimensionen des menschlichen
Daseins und Formen der Weltaneignung in den Vordergrund und veran-
schaulichen dadurch gleichzeitig, dass es keine allgemeingiiltige Definition
des Menschen gibt — und wohl auch nicht geben kann.

Samtliche der (Teil-)Disziplinen, die sich im anthropologischen Feld
bewegen, versuchen, den Menschen, seine Wesensziige, Handlungsmuster,
Denkformen und Gemiitszustinde zu beschreiben und Erklarungen fiir
seine Existenzformen zu finden: Durch welche Charakteristika zeichnet
sich der Mensch aus? Was ist seine Bestimmung und wonach strebt er?
Welche Rolle kommt seiner sozialen Umwelt und seinen Mitmenschen
zu? Wie ist sein Korper aufgebaut und welche Beziehung hat er zu ihm?
Wie und warum entwickelt er Gefithle? Wie hat er sein Dasein in der
Geschichte ausgestaltet? Ab wann kommt ihm {iberhaupt die Bezeichnung
Mensch zu?42 Obschon sich dieses Panorama an Fragen aus derselben
Grundproblematik ergibt, nimlich was der Mensch ist, zielen all diese Fra-
gen augenscheinlich auf ganz unterschiedliche Aspekte des menschlichen
Daseins. Sie oszillieren zwischen unterschiedlichen Polen: zwischen einer
Fokussierung auf den physikalischen Korper im engeren Sinne und dem
Geist als Ebene, die iber empirische Beobachtungen hinausgeht, zwischen
der Suche nach tibergreifenden Mustern, die alle Menschen miteinander
teilen, und der Betonung einer Individualitit, zwischen der Proklamation
invarianter Wesenskonstanten der menschlichen Natur und dem Verweis
auf historischen Wandel.143

138 Dieser Begriff fasst den Menschen als Wesen, das seine kulturellen Fahigkeiten iiber
das Spiel entwickelt; vgl. Huizinga (2017): Homo Ludens.

139 In diesem wirtschaftswissenschaftlichen Modell wird der Menschen als rationaler
Akteur gefasst, der die Nutzenmaximierung in den Vordergrund riickt; vgl. Kirch-
gissner (2013): Homo Oecnomicus.

140 Der Begriff fasst den Menschen in seiner Religiositét; vgl. Assmann/Strohm (Hrsg.)
(2014): Homo religiosus.

141 Dieser Begriff ist insbesondere von den Prinzipien eines islamischen Wirtschafts-
und Finanzwesens geprégt; vgl. Furqani/Echchabi (2022): Who is Homo Islamicus;
Sholihin et al. (2022): Systematic Review; Hans (1952): Homo oeconomicus islami-
cus.

142 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7; Wissmann (2010): Mensch, S. 459.

143 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7; Haeffner (2005): Philosophische Anthro-
pologie, S.19-20.

59

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Ein Konsens scheint aus mehreren Griinden nicht greifbar: Bereits an-
gesichts der Grundfrage, was tiberhaupt im Fokus stehen soll, wenn man
nach dem Menschen fragt, divergieren die Ansichten. In der Folge wird
dann auch darum gerungen, welche Methoden fiir die Erschlieffung dieses
Gegenstandes angemessen sind. Erschwerend kommt hinzu, dass sich die
Frage nach dem Menschen nicht mit einer simplen Addition aller Erkennt-
nisse beantworten lédsst, da all diese Einsichten verschiedenen Kontexten
entstammen und an spezifische Wahrnehmungs- und Sprachzusammen-
hinge gebunden sind. Im Streit um den Menschen fehlt den Disziplinen
oftmals eine gemeinsame Ebene, auf der sich die abweichenden Ansichten
argumentativ austragen liefSen.!** Wihrend etwa Fachrichtungen wie Theo-
logie, Philosophie, Rechtswissenschaft und Medizinethik iiber den Begrift
der Menschenwiirde in einen fruchtbaren Dialog treten konnen, ist er
in naturwissenschaftlichen Fachdisziplinen wie etwa der Humanbiologie
weitaus weniger bedeutsam. Der Streit der Disziplinen wird folglich auf
der begrifflichen Ebene durch eine fehlende gemeinsame Sprachbasis ver-
starkt.¥> All dem steht die Frage voran: Lasst sich der Mensch uberhaupt
definieren? Sollte die Leitfrage der Anthropologie nicht eher lauten: Welche
Bedeutung sprach sich der Mensch im Laufe der Geschichte zu?'4¢ Oder:
Was war es, was der Mensch iiber sich wissen wollte?147

Hieraus wird nur allzu deutlich, dass der Untersuchungsgegenstand
selbst ein Problemfeld darstellt. So tobt sowohl diszipliniibergreifend als
auch fachintern ein kontroverser Streit hinsichtlich der Frage, wie das
Zentrum der Anthropologie gestaltet werden soll: Manche pladieren dafiir,
trotz aller Schwierigkeiten nicht auf die Frage nach dem Wesen des Men-
schen zu verzichten, jedoch ,Wesen“ nicht essentialistisch im Sinne einer
Substanz zu verstehen, sondern als inhaltsoffene Strukturformel zu entwi-
ckeln, die - geschichtlich unabgeschlossen - Gegenstand fortdauernder
Diskussion bleibt.1*® Andere wiederum bevorzugen theoretische Modelle,
die als begriflich reflektierte und bewéhrte wissenschaftliche Konstruktio-
nen vorhandene empirische Daten zusammenfassend interpretieren.!*® Fiir

144 Vgl. Schoberth (2006): Einfihrung, S.13; Hartung (2008): Philosophische Anthro-
pologie, S. 10; Dirscherl (2006): Grundriss, S. 45-48.

145 Vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S.7; Haeffner (2005): Philosophische Anthro-
pologie, S.19-20.

146 Vgl. Dirscherl (2006): Grundriss, S. 25.

147 Vgl. Blumenberg (2006): Beschreibung des Menschen, S. 483.

148 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 84.

149 Vgl. Bohlken/Thies (2009): Einleitung, S. 4.

60

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.1 Anthropologische Fragestellungen — ein problemorientierter Zugang

Dritte wiederum besteht die Aufgabe der anthropologischen Reflexion da-
rin, Begriindungen, die fiir das menschliche Selbstverstandnis von Bedeu-
tung sind, zu verstehen, wodurch Wesensbestimmungen und Begriffsdefi-
nitionen in den Hintergrund riicken.!®® Thr Gegenstand ist damit nicht
das Objekt Mensch, sondern der Diskurs iiber den Menschen in seiner
Selbstwahrnehmung. Thr angestrebtes Ziel ist nicht das Wissen iiber den
Menschen, sondern ein fortwéhrend zu fithrender und immer neu zu eré6ft-
nender Prozess der menschlichen Selbstkldarung.!!

Doch damit nicht genug. Wiederkehrend werden zwei Kernaspekte
heftig debattiert: zum einen, inwiefern Anthropologie holistisch auf den
Menschen blicken kann, soll und muss und wie sie dies angesichts der
Herausforderungen methodisch bewerkstelligen kann, zum anderen, inwie-
fern Anthropologie selbst normativ ist. In Anbetracht historischer Erfah-
rungen mit superioristischen Modellen'>? ist die heutige anthropologische
Forschung dafiir sensibilisiert, normative Aussagen, Sollens-Bekundungen
und Wertungen tunlichst zu vermeiden. Ihr Auftrag wird nicht darin gese-
hen, normative Aussagen zu postulieren, sondern diese vielmehr zu dekon-
struieren und transparent zu machen. Gegenwirtig ist man deshalb dazu
geneigt, den Themenkomplex der Normativitdt in die Verantwortung der
Ethik zu legen, ohne sich der Interdependenzen zwischen Anthropologie
und Ethik zu verschlieflen.!>3

Damit ist eine Bandbreite an Problemstellungen aufgezeigt, vor denen
jede anthropologisch ausgerichtete Arbeit steht. Dass eine so breit gefasste
Frage, wie jene, was der Mensch ist oder sein soll, nicht in einer Disserta-
tion beantwortet werden kann, versteht sich von selbst. Der Gegenstand
der vorliegenden Arbeit ist aber ohnehin nicht der Mensch an sich, sondern
der theologisch begriindete Diskurs {iber den Menschen. Die Frage, was
konkret als Untersuchungsobjekt einer theologischen Anthropologie fun-
gieren kann, muss an dieser Stelle aufgrund der Ausrichtung der Fragestel-
lung zuriickgestellt werden. Statt sich mit potentiellen Wesensdefinitionen
des Menschen auseinanderzusetzen oder {iber die Operationalisierbarkeit
des Untersuchungsobjekts Mensch zu reflektieren, erklirt diese Arbeit die
theologische Anthropologie zu ihrem Untersuchungsgegenstand. Von da

150 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 84.

151 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 83-84.

152 Etwa in der Rassenanthropologie, vgl. Meyer/Owzar (2011): Einleitung, S. 7-10.

153 Vgl. Dirscherl (2006): Grundriss, S.38-40; Thies (2013): Einfithrung, S.10-12;
Schoberth (2006): Einfiihrung, S. 89, ferner auch S.72 und S. 12.

61

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

aus kann sie anhand der gegenwirtigen Debatten kldren und problemati-
sieren, was in den dortigen Konzeptionen als Objekt der theologischen
Anthropologie ausgewiesen wird. Allerdings ist es nicht ihr angestrebtes
Ziel, den Menschen in irgendeiner Form als Untersuchungsgegenstand zu
definieren. Ohnehin ist dies kaum a priori zu bestimmen. Denn was fiir
eine Bestimmung des Menschseins — zunéchst fiir die jeweilige Disziplin
und von da aus dann anthropologisch iibergreifend — von Relevanz ist,
lasst sich nicht im Vorfeld definitorisch fixieren, sondern ist Bestandteil
der anthropologischen Reflexion selbst, weshalb sich die Elemente aus dem
Feld ergeben miissen.!>*

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, lang fristige Spannungen

Angesichts dieser historisch vielféltigen Entwicklungen des grofien Feldes
Anthropologie stellt sich nun die Frage nach der Begegnungsgeschichte von
Anthropologie und Islam. Gerade die Art und Weise, wie der Islam in das
anthropologische Feld einbezogen wurde, hat nicht nur zu Spannungen,
sondern auch zu neuen Impulsen und Ausdifferenzierungen gefiihrt, die es
nachfolgend in aller Kiirze aufzuzeigen und einzuordnen gilt. Begibt man
sich gegenwirtig auf die Suche nach dem Wortpaar ,Islam und Anthropo-
logie® fallt insbesondere auf, dass in den letzten Jahren eine Tendenz zur
Wiederbelebung einiger alterer Aufsidtze und Diskurse zu verzeichnen ist,
die jhren Niederschlag in Neuauflagen und Nachdrucken gefunden hat.!>*
Publikationen wie diese belegen nicht nur eine kontinuierliche Auseinan-
dersetzung mit anthropologischen Sachverhalten seit mindestens 60 Jah-
ren, sondern tragen auch mafigeblich zu einer spezifischen Sicht auf das
Feld bei: So weist die gegenwartige Forschungslandschaft einen deutlichen
Uberhang an sozialwissenschaftlich ausgerichteter Literatur auf, sodass im
Wissenschaftsdiskurs mit Blick auf die Pfeiler Islam und Anthropologie
die Wahrnehmung einer an Lebenswelten ankniipfenden, mit sozialwis-
senschaftlichen Methoden betriebenen Anthropologie vorherrscht. Spricht
man heutzutage von Anthropologie in Verbindung mit dem Islam, werden
insbesondere Assoziationen zu Namen wie Akbar Ahmed, Abdul Hamid
el-Zein oder Talal Asad geweckt, allesamt Wissenschaftler, deren Arbeiten
nachweislich sozialwissenschaftliche Pragungen aufweisen.

154 Vgl. Schoberth (2006): Einfithrung, S. 41.
155 Stellvertretend vgl. Kreinath (2012): Anthropology; Marranci (2008): Anthropolo-
gy; Bowen (2012): New Anthropology.

62

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

Ein Blick auf diese Ansiatze und Diskurse verdeutlicht somit, dass die
Modellierung des Feldes Anthropologie bis heute noch stark sozialwissen-
schaftlich besetzt ist und noch nicht in gebithrendem Masse als theologi-
sche Aufgabenstellung erkannt wurde. Gleichwohl stellt sich angesichts des
Grades an Textbeziigen zu religiosen Primarquellen sowie des normativen
Gehalts, den einige dieser Ansitze aufweisen, die Frage, inwiefern es sich
hierbei bereits um eine Art von verdeckter theologischer Anthropologie
handelt.

2.2.1 Der Islam als ,Feind“ der Anthropologie — Anthropologie als ,,Feind*
des Islams?

Bis weit ins 19. Jahrhundert hinein standen sich Theologie und Anthropolo-
gie in der Wissenschaftsgeschichte als zwei Disziplinzweige gegeniiber, die
gegensatzliche Geltungsanspriiche vertraten: Wahrend sich Theologie als
Lehre iiber Gott verstand, welche die auf Gott bezogenen Glaubensinhalte
zum Gegenstand ihrer Betrachtung macht, war die Anthropologie als Lehre
tiber den Menschen mit der Erforschung menschlicher Existenz beschaf-
tigt. Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts erhob dann die Anthropologie
explizit den Anspruch - neben ihrer eigentlichen Aufgabe im Sinne Kants,
den Menschen iiber sein Menschsein aufzukldren'® —, auch tiber Religion,
deren Funktion und Bedeutung aufklaren zu kénnen und eine Anthropolo-
gie der Religionen zu beinhalten.!>’

Trotz dieser Hinwendung zum religidsen Feld wurde der Islam bis weit
ins 20. Jahrhundert hinein innerhalb der sich zunehmend ausdifferenzie-
renden, transformierenden und unter verschiedenen Bezeichnungen insti-
tutionalisierenden kultur-, sozial- und religionssoziologisch ausgerichteten
Anthropologie weitgehend marginalisiert.!>® Dies lag zum einen daran, dass
der Islam bei den damaligen Anthropologen, die nach Artefakten und Re-
likten suchten und ethnographisch arbeiteten, bereits frith in Verruf geraten
war, als Eroberungsreligion Reliquien &lterer Religionen zerstort zu haben,

156 Kant (1800): Anthropologie: S. IV.

157 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 653-654; zur Anthropolo-
gie der Religionen vgl. Boddy/Lambek (2013): Companion to the Anthropology of
Religion; Quack (2017): Religionsethnologie.

158 Dazu, wie der Gegenstand ,Islam” in die Anthropologie aufgenommen wurde und
welche Konkurrenzverhiltnisse sich mit der Orientalistik resp. Islamwissenschaft
ergaben, vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie.

63

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

und fortan als Kulturvernichter, Storfaktor und Feind der Anthropologie
stigmatisiert wurde.’® Zum anderen schien sich ihnen der Islam durch den
betonten Transzendenzbezug zu entziehen, denn

[d]ie Wahrnehmung der Anthropologen, die das Religidse ,sehen® woll-
ten, endete eben dort, wo das Religidse auf einen absolut transzendenten
Gott reduziert erschien.!®

In diesem absoluten Transzendenzanspruch fand man folglich einen der
entscheidenden Ausschlussfaktoren, denn was nicht beobachtet werden
konnte, konnte auch nicht anthropologisch erschlossen werden.!®! Damit
wurde der Islam also in doppelter Hinsicht als anthropologiefeindlich
gebrandmarkt: Zum einen sei er der Anthropologie gegeniiber feindlich
gesinnt, weil er deren Untersuchungsgegensténde in seiner zerstorerischen
Eroberungswut vernichtet habe. Zum anderen entziehe er sich aufgrund
der fehlenden irdischen Abbildbarkeit Gottes und der Verlagerung in
die transzendentale Sphire jeglicher anthropologisch wahrnehmbaren Ein-
sicht.

Obschon punktuell ein fachliches Bediirfnis nach der Erforschung mus-
limischer Lebenswelten artikuliert wurde, war ihre Implementierung weit-
gehend politisch motiviert. Mit dem Auftrag der Kolonialherren zur Er-
forschung der Bevolkerung der kolonial besetzten Gebiete wurde auch
der Islam relevant.!? Erst gegen Ende der 1960er Jahre dann wurde
er vermehrt ohne kolonialistischen Hintergrund in das Forschungsfeld
miteinbezogen, wobei das Interesse zunachst typischen sozialanthropolo-
gischen Forschungsfeldern wie Kultpraktiken mystischer Traditionen und
Verwandtschaftsbeziehungen galt.!®> Allerdings blieb der Anteil an islambe-
zogener Anthropologieforschung bis in die 1990er und auch dariiber hinaus
vergleichsweise gering.'04

Doch nicht nur die sozialwissenschaftlich orientierten Anthropologen
nahmen in der Anfangszeit eine ablehnende Haltung gegeniiber dem Islam

159 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 655, 660.

160 Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 655.

161 Dieses Argument sollte auch fiir den Zweig der theologischen Anthropologie rele-
vant werden; vgl. dazu Kapitel 3.1.1 dieser Arbeit.

162 Vgl. Schulze (2021): Islam als Feind der Anthropologie, S. 656-658.

163 Vgl. Geertz (1968): Islam Observed; Eickelman (1976): Moroccan Islam; Gellner
(1973): Post-Traditional; Gilsenan (1973): Saint and Sufi in Modern Egypt, die hier
zu den ersten Werken gehorten.

164 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 660.

64

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

ein, umgekehrt gab es auch von muslimischer Seite Vorbehalte gegeniiber
der als ,westliche Anthropologie® bezeichneten Forschungsdisziplin. Dieses
Unbehagen kam jedoch nicht von ungefihr, sondern lag vornehmlich darin
begriindet, dass der Islam erst im Kontext kolonialherrschaftlicher Expedi-
tionen und Auftragsforschung allméhlich in das ethnologisch arbeitende
Diskursfeld eingebettet wurde. Entsprechend wurde die Anthropologie als
Kind des westlichen Imperialismus und der Kolonialgeschichte begriffen.165
Die allgemeine Skepsis bringt Elkholy auf den Punkt:

[T]he field [of anthropology, E. 1.-A.] attracted two types of people:
missionaries and colonial administrators.16¢

Die Kritik richtete sich dabei unter anderem an die Prdmissen, Termino-
logien, Methoden und die damit erzeugten Forschungsergebnisse.'®” Im
Zuge postkolonialer Entwicklungen forderte man verstarkt ein Korrektiv
zu verbreiteten westlichen Sozialtheorien sowie eine Loslésung vom Ethno-
zentrismus, aber auch von kolonialistischen und imperialistischen Struktu-
ren ein!%® So hauften sich in den 1980er Jahren jene Publikationen, die
nach einer neuen Verhiltnisbestimmung von Islam und Anthropologie ver-
langten. Infolge des Bediirfnisses nach einer fernab von orientalistischen
Verklarungen mit entsprechenden Sensibilitdten fiir das Feld betriebenen
Anthropologie wurde so der Ruf nach einer sogenannten ,Islamischen
Anthropologie® laut. Diese machte es sich zur Aufgabe, im Kontext der
Kolonialisierungserfahrung und der damit verbundenen Definitionsmacht
desjenigen, der erforscht, das Verhaltnis zwischen der Disziplin und ihrem
Forschungsobjekt zu problematisieren. Im Zuge der Formierung als neuer
Forschungsstrang galt es zunichst die definitorische Frage danach, zu kla-
ren, was Islamische Anthropologie ist und wie der Islam innerhalb dieser
zu gewichten ist.'®

165 Vgl. Davies (1988): Knowing One Another, S. 30-33, 72-75.
166 Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, S. 85.

167 Vgl. Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, S. 78.
168 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 186.

169 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S.2-4.

65

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

2.2.2 ,Anthropologie des Islams“ oder ,Islamische Anthropologie®?

Um die konkurrierenden Anliegen dieser beiden Anthropologieverstind-
nisse besser zu erfassen, hat der britische Sozialanthropologe Richard
Tapper eine Differenzierung anhand der Bezeichnungen ,Islamische An-
thropologie® versus ,,Anthropologie des Islams® vorgeschlagen. Letztere
bezeichnet das Studium muslimisch gepragter Gesellschaften und Kulturen
einschliefSlich ihrer Traditionen, Glaubensiiberzeugungen und Praktiken.
Sie wird als eine Unterdisziplin der Religionsanthropologie klassifiziert,
insofern sie kultur- und sozialanthropologische Methoden auf eine spezi-
fische Religion, eben den Islam, anwendet.'” Thr Profil ldsst sich gemaf3
Tapper folgendermaflen ausfiihrlicher definieren:

The anthropology of Islam studies how Muslims (individuals, groups,
societies, nations) present/construct themselves as Muslims (as a major
constituent of their identity), for example, through markers of various
kinds: diet (proscription of pork and alcohol), myth and genealogy (holy
decent), reverence for the prophet (mevluds in Turkey), conflict (Shi’a/
Sunni), and discursive traditions. Some of these markers are clearly
textual, though all of them could be seen as texts in a broad sense,
and hence matter for discussion within the context of anthropological
approaches to the study of Islamic texts.”!

Die als Anthropologie des Islams bezeichnete disziplindre Richtung un-
tersucht folglich anhand von empirisch beobachtbaren oder erfragbaren
Merkmalen die Selbstdarstellung von Muslimen. Sie iibersetzt dabei die
Glaubenspraxis in andere Verstindnissysteme und analysiert den Gebrauch
und die Produktion islamischer Texte, sodass im Kontext der iibergreifen-
den Religionsanthropologie ein Vergleich {iber verschiedene Kulturraume
und Religionen hinweg moglich wird. Fundamental ist dabei, dass die so
verstandene Anthropologie des Islams offenkundig nicht mit Entwiirfen
einer theologischen Anthropologie gleichzusetzen ist,””? sondern in heuti-
ger Terminologie als sozialanthropologische Studien iiber Religion zu verste-

170 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.
171 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S.192.
172 Vgl. Trapper (1995): Islamic Anthropology, S.192.

66

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

hen sind. Sie werden im Folgenden deshalb prignanter als sozialanthropo-
logische Forschung iiber den Islam gefasst.1”3

Doch fiihlten sich einige in sozialwissenschaftlichen Fachern ausgebilde-
te Musliminnen und Muslime von dieser in ihren Anféngen orientalistisch
gepragten Umsetzungsart der sozialanthropologischen Forschungsperspek-
tive in ijhrer Selbstdarstellung und ihrem religiésen Selbstverstindnis kei-
neswegs addquat reprasentiert. Als Reaktion bildete sich unter der Bezeich-
nung ,Islamische Anthropologie allmahlich ein Forschungsstrang heraus,
welcher die bis dato wirkende sozialwissenschaftliche Forschung iiber den
Islam fundamental infrage stellte.”* Sinnbildlich dafiir steht die - auch
innermuslimisch - umstrittene Diskussion dariiber, ob eine sozialanthro-
pologische Erforschung des Islams aus einer AufSenperspektive iiberhaupt
moglich sei. Sie gipfelt in der Frage, ob eine auf den Islam bezogene
Anthropologie nur von Muslimen addquat betrieben werden kénne und,
wenn ja, welcher Ethnie und konfessionellen Ausrichtung diese angehéren
sollten.””> Diese heute befremdlich wirkende Fragestellung spiegelt nur allzu
deutlich jene Abgrenzungsversuche wider, mit denen sich die Islamische
Anthropologie von einer als westlich-kolonialistisch wahrgenommenen so-
zialanthropologischen Forschung {iber den Islam abzusetzen versuchte.

Diese Infragestellung steht auch fiir einen Versuch von muslimischer
Seite, sozialanthropologische Studien nicht nur als Objekt der Wissenschaft
tiber sich ergehen zu lassen, sondern sich einer Subjektposition zu beméch-
tigen und sich das anthropologische Feld anzueignen.””® Bis auf wenige

173 Muslime sind hier selbstverstindlich mitgedacht, werden aufgrund der Sperrigkeit,
welche die Wortverbindung durch diesen Zusatz erhalten wiirde, sprachlich jedoch
weggelassen.

174 Die Begriffsverwendung ist uneinheitlich, so z. B. bei Ahmed (1984): Defining
Islamic Anthropology, Elkholy (1984): Towards an Islamic Anthropology, Ahmed
(1986): Toward Islamic Anthropology, sowie Davies (1988): Knowing One Another,
als ,Islamic anthropology"; bei Ba-Yunus/Ahmad (1985): Islamic Sociology, dagegen
»Islamic sociology® Der leichteren Unterscheidbarkeit wegen folgt die vorliegende
Arbeit hier der vorgeschlagenen Differenzierung von Tapper (1995), die im Sinne
der Thematik wie erwdhnt nochmals spezifischer gefasst wird. Obschon auch Asad
Kritik am Umgang mit der Analysekategorie ,Islam* duflert und methodisch den
Aspekt der Diskursivitit einfiihrt, ist sein Ansatz nicht der Islamischen Anthropolo-
gie, sondern der Anthropologie des Islams zuzurechnen - er spricht auch selbst
konsequent von ,anthropology of Islam® vgl. Asad (1986): Idea of Anthropology.
Entsprechend lédsst sich keineswegs behaupten, dass alle Muslime Islamische An-
thropologie betreiben wiirden.

175 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 2-3.

176 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 186.

67

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Ausnahmen jedoch weisen viele der Entwiirfe normative, teils ideologisie-
rende, teils gar superioristische Ziige auf, die sich nicht allein als Resultat
der eingenommenen Verteidigungshaltung erklaren lassen. Diese waren
mitunter ausschlaggebend dafiir, dass die Entwiirfe seitens nicht-muslimi-
scher Akademiker und Akademikerinnen nur punktuell rezipiert wurden.
Solche normativen Aufladungen sind jedoch nicht nur angesichts konsen-
sual erreichter Standards des wissenschaftlichen Arbeitens und insbesonde-
re angesichts der inneranthropologisch formulierten Kritik an superioristi-
schen Entwiirfen problematisch, sondern auch hinsichtlich ihrer theologi-
schen Haltbarkeit fragwiirdig.

Gleichzeitig gab es aber auch unterschiedliche Bestrebungen, das Ver-
héltnis zur ,westlichen® Sozialanthropologie zu gestalten. Dabei lassen sich
drei Positionierungen unterscheiden: Manche erwiesen sich gegeniiber der
sozialanthropologischen Erforschung des Islam aufgeschlossen, strebten
jedoch eine Adaption anhand islamischer Ideale an. Andere Ansétze wiede-
rum lieffen eine apologetische Haltung erkennen, indem sie postulierten,
dass der Islam sehr wohl Anthropologen hervorgebracht habe und die
besten westlichen Ideale bereits in Koran und Sunna zu finden seien. Ein
dritter Standpunkt wiederum verwarf jegliche westliche Anthropologie und
forderte, mit einem islamischen Zugang iiber die Sunna von Neuem zu
beginnen.””

Die eigentliche Diskrepanz zwischen der Islamischen Anthropologie und
der sozialanthropologischen Forschung iiber den Islam tat sich in der Auf-
fassung tiber den Umgang mit dem Forschungsobjekt auf:

This observation clearly also re-introduces the problem of what is the
‘Islam’ that anthropologist study, on which there has been continuing
debate. Is it a unity or a diversity? Is it what professing Muslims say
and do? Is it a Koran-based set of ideals, identified by theologians or by
sociologists — that is, a Great Tradition? Is the anthropology of Islam the
study of Muslim societies; or of Islam as a religion (texts, practice, beliefs,
history)?178

177 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S.190.
178 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S.192.

68

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

Damit fithrte die Islamische Anthropologie einen Streitpunkt fort, der be-
reits andernorts angestofen wurde."”” Denn mit dem Einbezug des ,Islami-
schen trat die damalige Ethnologie in ein Konkurrenzverhéltnis zur Orien-
talistik angesichts der Frage, wie das geteilte Forschungsobjekt Islam nun
analytisch zu fassen sei. Der Grundkonflikt entbrannte infolge der kontra-
ren Auffassungen dariiber, ob der Islam iiber Artefakte, die Beobachtung
handelnder Muslime oder das Studium von Primirtexten addquat zu fassen
sei. Im Zuge der disziplindren Abgrenzungsversuche wurde ein - bis heute
weit verbreitetes — Paradigma zugrunde gelegt, das die Unterscheidung
Text resp. Buch versus Mensch resp. Volk zum leitenden Differenzkriterium
bei der Institutionalisierung der beiden Wissenschaftsdisziplinen erhob.!8
Wihrend die nun Islamwissenschaften genannte Disziplin ihren Fokus auf
die philologische, hermeneutische und historische Erschlieffung von Texten
richtete und den Gegenstand von ,oben® her untersuchte, erforschte die
Anthropologie den Sachverhalt von ,unten® her, indem sie sich im Dorf
vor Ort beheimatet sah.!8! Die dabei erzeugten Interpretationswelten und
begrifflichen Zuordnungen unterschieden sich in der Folge so stark von-
einander, dass keine systematische Rezeption der Erkenntnisse des jeweils
anderen Faches stattfand und entsprechend lange Zeit weder eine Zitier-
gemeinschaft entstand noch eine akademische Kommunikation dariiber
aufkam.!82

Die Streitfragen zwischen der sozialwissenschaftlich ausgerichteten An-
thropologie und der Islamwissenschaft einerseits und der Islamischen An-
thropologie andererseits zeigen drei analoge Problematiken auf, die sich bei
der Implementierung einer theologisch fundierten Anthropologie im Kon-
text des in Europa neu geschaffenen Faches der Islamisch-theologischen
Studien zu wiederholen drohen: die Frage nach der Zusammenfiihrbarkeit
von Islam und Anthropologie - diesmal auf einer theologischen Ebene
-, die Frage nach der Anbindbarkeit theologischer Erkenntnisse an den
Diskurs und deren Rezeption durch andere Disziplinen sowie die Frage,
ob nunmehr der Mensch als Untersuchungsgegenstand lebensweltlich oder
textuell zu fassen sei.

179 Sie findet ihre Fortfithrung in gegenwirtigen Diskussionen, was der Islam sei, wobei
der Begriff ,islamisch” stark ausgeweitet wird; vgl. Ahmed (2016): What is Islam;
Shaw (2019): What is “Islamic” Art.

180 Nach der geisteswissenschaftlichen Wende formierten sich die beiden Disziplinen
unter der Bezeichnung (Sozial-)Anthropologie respektive Islamwissenschaft neu.

181 Vgl. Gellner (1981): Muslim Society, S. 99.

182 Vgl. Schulze (2012): Islam als Feind der Anthropologie, S. 662-664, 687-690.

69

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

2.2.3 Islamische Anthropologie als theologisches Unterfangen?

Doch wie theologisch sind jene Ansétze, die Tapper als Islamische Anthro-
pologie bezeichnet, womit er in seiner Begriffsvergabe bereits in signifi-
kanter Weise auf eine normative Dimension abhebt? Zumindest in ihrem
Selbstverstandnis verstehen sich diese Ansdtze nicht als theologisches Un-
terfangen. So charakterisiert Marryl Davies die sogenannte Islamische An-
thropologie als

the study of mankind in society from the premises and according to
the conceptual orientations of Islam. We must begin with the terms of
reference of our conception of mankind and this requires going to the
source of Islam itself, the Qur’an.183

Und prézisiert alsdann:

Islamic anthropology is a social science, concerned with studying
mankind in its social communal relations in the diversity of social and
cultural settings that exist around the world today and have existed in
the past. The focus of its attention is human action, its diversity of form
and institutionalization; it seeks to understand the principles that order,
organize and give it meaning.!#

Diese explizit gemachte sozialwissenschaftliche Pragung wird an der Orien-
tierung am empirischen Studium muslimischer Gesellschaften und sozialer
Beziehungen,'8> funktional in ihrem praktischen Nutzen als Leistungser-
bringerin fir die Losung gesellschaftlicher Probleme,'®¢ in der Rezeption
soziologisch orientierter Vordenker wie ‘Abdurahman Ibn Haldan (1332-
1406) oder Abu Rayhan al-Birani (973-1048),37 aber auch an Diskussio-
nen der praktischen Umsetzung ethnographischer Methoden im Feld deut-
lich.188 Zugespitzter als Davies formuliert es Akbar Ahmed, der Islamische
Anthropologie definiert als

183 Davies (1988): Knowing One Another, S. 82.

184 Davies (1988): Knowing One Another, S. 113.

185 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 2-3.

186 Vgl. Ahmed (1984): Defining Islamic Anthropology, S. 4, z. B. in Bezug auf Armut,
Uberbevélkerung, Umweltschutz, Analphabetismus, aber auch Drogenmissbrauch
und familiare Konflikte.

187 Vgl. Mauroof (1981): Elements.

188 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 189.

70

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

the study of Muslim groups by scholars committed to the universalistic
principles of Islam - humanity, knowledge, tolerance - relating micro
village tribal studies in particular to the larger historical and ideological
frames of Islam. Islam is here understood not as theology but sociolo-

gy_189

Obwohl die Ansitze einer Islamischen Anthropologie keinen monolithi-
schen Block bilden, gibt es gemeinsame Stofirichtungen, die hier exempla-
risch zum Ausdruck kommen: Zum einen eint sie die Verortung innerhalb
des sozialwissenschaftlichen Feldes, zum anderen ein bewusst allgemein
gehaltener Riickbezug auf islamische Ressourcen. Pointiert fasst Tapper das
Anliegen der Islamischen Anthropologie wie folgt zusammen:

Islamic anthropology approaches social and cultural phenomena on the
basis of Islamic values/principles and with analytical techniques derived
from Islamic texts and traditions.!

Damit sind diese Entwiirfe der sogenannten Islamischen Anthropologie
weitgehend als Versuche zu deuten, Sozialwissenschaften aus einer islami-
schen Perspektive heraus zu betreiben und zu formen, weshalb diese Art
praziser als islamisch geprégte Sozialanthropologie zu fassen ist. Trotz Di-
vergenzen sind die Vertreter und Vertreterinnen dieser Forschungsrichtung
bestrebt, Anthropologie mit Methoden zu betreiben, die von der islami-
schen Geistesgeschichte einschliefllich ihrer Textkorpora inspiriert sind. Thr
Fokus liegt entsprechend auf einem islamischen Zugang fiir das Studium
anthropologischer Sachverhalte und nicht etwa auf einem anthropologi-
schen Zugang fiir das Studium islamischer Texte.!

Trotz der Uberzeugung, dass islamisch geprigte Sozialanthropologie und
die theologische Anthropologie Uberschneidungen aufweisen und sich ge-
genseitig befruchten konnen, behilt sich diese Arbeit vor, die Ansdtze der
islamisch gepragten Sozialanthropologie fiir den weiteren Verlauf dieser
Arbeit nicht im Sinne eines theologischen Beitrags zu berticksichtigen.!®?
Drei Griinde sind fiir diese Entscheidung ausschlaggebend:

189 Ahmed (1986): Toward Islamic Anthropology, S. 56.

190 Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.

191 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology, S. 185.

192 Braun hingegen schliefit sie in seine Diskussion der theologischen Anthropologie
mit ein; vgl. Braun (2017): Dynamics, S.8-12, wobei es ihm vor allem um den
Einbezug methodischer Konsequenzen - insbesondere im Hinblick auf analytische
Erfassbarkeit, strukturelle Beziehung und Diskursivitét — geht.

71

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Erstens verorten die betreffenden Autorinnen und Autoren sich und
ihre Ansitze explizit innerhalb der Sozialwissenschaften. Sie verstehen ihre
Arbeiten damit als Beitrag zu einem spezifischen Fachdiskurs mit je eigener
Fachlogik. Dieses berechtigte Selbstverstaindnis mochte die vorliegende Ar-
beit nicht iibergehen. Entsprechend hilt sie sich zuriick, die Ansitze gegen
deren ausdriicklichen Willen als Beitrag zu einer theologischen Anthropo-
logie oder als Vorldufer einer solchen zu werten. Im Wissen um vorhan-
dene Parallelen und das wiinschenswerte Ziel diverser anthropologischer
Wissenschaftsdisziplinen, die Forschung zum Menschen interdisziplinar
zu betreiben, zielt die vorliegende Arbeit von ihrer Ausrichtung her nicht
auf eine Integration sozialwissenschaftlich gewonnener Erkenntnisse oder
Methoden in die theologische Anthropologie ab.

Zweitens wire die Realisierung eines solchen Vorhabens zu diesem Zeit-
punkt angesichts der Unschirfe der Begriffsverwendungen und Konturen
der theologisch ausgerichteten Anthropologie im Islam nur schwer umsetz-
bar. Obwohl der Mensch als primérer Untersuchungsgegenstand fungiert,
gibt es kaum systematische Bezugnahmen, wie sich theologisch und sozial-
wissenschaftlich — oder auch anders - geprigte Anthropologien zueinander
verhalten. Dies hdngt zum einen mit teilweise konkurrierenden epistemo-
logischen und methodischen Anspriichen der jeweiligen Forschungsper-
spektiven zusammen, die nicht immer widerspruchsfrei miteinander zu
harmonisieren sind. Zum anderen handelt es sich insbesondere bei der
theologischen Anthropologie im Islam um ein vergleichsweise junges For-
schungsfeld, das noch im Werden begriffen ist. Bevor dieser Schritt zum
Vergleich nach auflen gegangen werden kann, muss das Selbstverstind-
nis der theologischen Anthropologie sich intern hinsichtlich ihrer Ziele,
Inhalte, Leistungsfahigkeiten und Vorgehensweisen so weit profiliert und
etabliert haben, dass eine Verhéltnisbestimmung greifbar erscheint.

Drittens fokussiert sich die sozialwissenschaftlich geprigte Islamische
Anthropologie vornehmlich auf die soziale und kulturelle Dimension des
Menschen in seinen gesellschaftlichen und institutionellen Interaktionspro-
zessen, womit sie nur einen Teilbereich der theologischen Anthropologie
abdeckt. Obschon sich die beiden Stridnge inhaltlich wie auch methodisch
gegenseitig befruchten konnen, ist eine theologische Anthropologie breiter
angelegt und reicht weit iiber die soziale Eingebundenheit des Menschen
hinaus. Insofern die Fragestellung der vorliegenden Arbeit nicht in die
Richtung einer theologischen Deutung der sozialen Dimension des Men-
schensein zielt, erscheint es wenig ertragreich, diese Argumentationsstrange

72

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

der islamisch gepragten Sozialanthropologie weiterzuverfolgen.'®> Hierbei
handelt es sich freilich nicht um einen kategorialen Ausschluss, sondern
um eine notwendige Eingrenzung, die einen Einbezug sozialanthropologi-
scher Erkenntnisse und Bestrebungen zu einem spéteren Zeitpunkt offen
gegeniibersteht.

2.2.4 Humanismus und theologische Anthropologie - zwei Begriffe fiir ein
und dasselbe?

Mit dem Begriff Humanismus ist ein weiteres komplexes Feld angespro-
chen, das unterschiedliche geistige Stromungen unter sich vereint.** Die
Relevanz des Humanismus ergibt sich zum einen daraus, dass dessen
Themen in sich bereits eine Nahe zur theologischen Anthropologie aufwei-
sen, zum anderen, weil Abii Zayd selbst sich im Kontext humanistischer
Diskurse bewegt.!”> An dieser Stelle soll es nun darum gehen, ausgehend
von der islambezogenen Humanismusdebatte punktuell und in aller Kiirze
Verbindungslinien zur theologischen Anthropologie im Islam kenntlich zu
machen. Denn Humanismus wird mit Werten wie Menschenwiirde, Selbst-
bestimmung, Gleichheit aller Menschen, Individualitét, sozialer Verantwor-
tung, aber auch Rationalitdt assoziiert und im modernen Gebrauch teil-
weise auch mit Anthropozentrismus und Menschenrechten identifiziert.1
Hierbei handelt es sich um Themenblocke, die ebenso innerhalb der theo-
logischen Anthropologie verhandelt werden.

Diese thematische Inanspruchnahme durch den Humanismus einerseits
und die theologische Anthropologie andererseits hat nicht zuletzt eine
trennscharfe Unterscheidung beider Begriffe erschwert. Verschérft wird
die Problematik dariiber hinaus dadurch, dass aufgrund einer grundsétzli-
chen Skepsis gegeniiber der Existenz und Ubertragbarkeit humanistischer

193 Asghar-Zadeh versteht Hassan Hanafis Ansatz als kultursoziologisch; vgl. Asghar-
Zadeh (2017): Menschsein, S. 357, Anm. 426. Im Gegensatz dazu ordnet diese Arbeit
Hanafi der theologischen Debatte zu, weil er den kalam zum Ausgangspunkt seiner
Reflexion nimmt und von da aus wichtige offenbarungstheologische Aspekte disku-
tiert; vgl. dazu Kapitel 3.3 dieser Arbeit.

194 Fiir einen Uberblick vgl. Copson/Grayling (Hrsg.) (2015): Handbook of Huma-
nism.

195 Vgl. dazu Kapitel 1.5 dieser Arbeit.

196 Vgl. Reichmuth et al. (2012): Humanism, S.13-17; Leirvik (2020): Islamic Huma-
nism, S. 88.

73

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

Konzepte auf religiése Traditionen oftmals auf den Begriff der Humanitt
ausgewichen und der Humanismusdiskurs so um eine weitere unklare Be-
zeichnung erweitert wird."”” Dartiber hinaus gibt es — vergleichbar mit
Tappers Unterscheidung zwischen Islamischer Anthropologie und Anthro-
pologie des Islams!®® — Bestrebungen, die zwischen einem humanistischen
Islam, der lediglich eine von mehreren moglichen Lesarten der islamischen
Geistesgeschichte darstellt, und einem islamischen Humanismus, der eine
humanistisch inhdrente Komponente im Islam impliziert, unterscheiden.'

Neben der allgemeinen begrifflichen Unschirfe zeigt sich auch, dass
in islambezogenen Diskursen der Begriff Humanismus mehrlagig ist und
diffus verwendet wird. Den terminologischen Gebrauch hat der Islamwis-
senschaftler Marco Schéller nachgezeichnet und dabei vier Bedeutungsebe-
nen identifiziert: erstens Humanismus als geistesgeschichtlicher Begriff, der
eine bewusste literarische und philologische Wiederbelebung der griechi-
schen Kultur und Geisteshaltungen zwischen dem 13. und 16. Jahrhundert
meint; zweitens Humanismus als historisch Epoche, die als Uberwindung
des Mittelalters und der Scholastik rezipiert wird, wodurch der Begriff
in der Folge nicht mehr wertneutral ist; drittens Humanismus als norma-
tives Wertekonzept, das den Menschen samt seiner Stellung in der Welt
in den Fokus riickt, eine anthropozentrische Pragung impliziert und, zu-
nehmend als Menschlichkeit verstanden, mit dem Begriff der Humanitat
verschmilzt; viertens Humanismus als Bildungskonzept, dass auf ein Ideal
der griechisch-romischen Tradition verweist und auf die Bewusstmachung
der menschlichen Wiirde abzielt.200

Alle diese Bedeutungsebenen lassen in ganz unterschiedlichem Mafle
Parallelen zur theologischen Anthropologie erkennen: Die Ankniipfung an
und Auseinandersetzung mit dem griechisch-philosophischen Erbe zeigt
sich etwa im Werk des muslimischen Philosophen Ibn Miskawayh tiber die
Lauterung des Charakters, das der muslimische Theologe Ufuk Topkara
auch in den anthropologischen Kontext einpasst.?0! Die Kritik an scholas-
tisch-mittelalterlichen Herangehensweisen und damit an Beweisfithrungen

197 Vgl. Wiirsch (2012): Humanism and Mysticism; Schimmel (1999): Mystik und
Humanitit. Zur Kritik an einer sdkularen Vereinnahmung des Begriffs und den
Moglichkeiten eines religiosen Humanismus vgl. Carter (1997): Humanism.

198 Vgl. Tapper (1995): Islamic Anthropology.

199 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 99-100.

200 Vgl. Scholler (2001): Zum Begriff, S. 276-279.

201 Vgl. Miskawayh (1968): Refinement of Character; Topkara (2018): Umrisse, S. 2-13;
Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 90.

74

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

mittels theoretischer Erwagungen war fiir die Herausbildung einer Anthro-
pologie ebenso leitend wie fiir den Humanismus.2?? Bildungsideale werden
heutzutage — wenn auch nicht auf Wiirde beschrankt — insbesondere seitens
der islamischen Religionspadagogik verhandelt, oftmals auch mit explizi-
tem Bezug zum anthropologischen Feld.2% Die grofite Uberschneidung mit
der theologischen Anthropologie wird derweil der dritten Sinndimension,
den Wertekonzeptionen, attestiert und insbesondere innerhalb mystischer
Entwiirfe gewiirdigt:

If, therefore, we understand ‘humanism’ in the sense of ‘humanitas’ as
the defining concept of being human i.e. an anthropology determining
how humans can attain their full humanity and dignity, then there are
no obstacles to linking ‘humanism’ and Islamic mysticism. [...] The key
forms of this concept are: Reflections upon the position of man within
creation, his relationship with God, the intense preoccupation of the
mystic with his own self; the education of the instinct-driven soul (nafs)
seeking nothing but sensual gratification as a precondition of man’s
capacity to attain higher aims; instruction in ethics and a finely tuned
system of rules concerning proper behaviour (adab).24

An den zugrunde gelegten Beispielen wird sichtbar, dass Humanismus hier
weitgehend als Personlichkeitsentwicklung gefasst wird, die auf einen tu-
gendhaften Charakter abzielt und damit wertende Urteile im Sinne erstre-
benswerter Handlungen nach sich zieht. Ergidnzend lasst sich festhalten,
dass aus heutiger Sicht statt klassischer Tugenden wie Geduld, Dankbar-
keit, Mut oder Mafligung starker Menschenrechte ins Zentrum riicken,
wodurch der islambezogene Humanismusdiskurs eine noch stirkere Aufla-
dung erfahrt.2% Ein solches Verstdndnis von Humanismus, das von Selbst-
kultivierung und Aneignung idealer Verhaltensweisen iiber Grundlegungen
menschlicher Wiirde bis hin zum Einschluss der menschlichen Stellung in
der Schépfung und seiner Beziehung zu Gott reicht, weist unverkennbar
Parallelen zum Themenpanorama theologischer Anthropologie auf.

Weitere Uberlappungen zeigen sich darin, dass im arabischen Sprachge-
brauch fiir Humanismus, Humanitdt und Anthropologie der Neologismus

202 Vgl. dazu Kapitel 2.1.2 dieser Arbeit.

203 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder; Sejdini et al. (2017): Mensch werden.
204 Wirsch (2012): Humanism and Mysticism, S. 93.

205 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 91-92.

75

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2 Theologie, Anthropologie und Islam - kontroverse Anspriiche im Widerstreit?

insaniya verwendet werden kann.2% Gleichwohl ist eine Gleichstellung
dieser Begriffe nicht unproblematisch, zumal im vormodernen Arabisch
insaniya in seiner philosophischen Terminologie spezifischer auf die Natur
des Menschen verwies.27 Aus diesem Grund weicht man des Ofteren auf
den bedeutungspluralen Begriff adab aus, der mitunter zur Markierung der
Verhaltensetikette verwendet wird und den humanistischen Anspruch von
Bildung und Ethik spiegelt.298 All diese Faktoren begiinstigen entsprechend
eine Zuordnung humanistischer und anthropologischer Diskurse zueinan-
der.

Noch weitldufiger werden die Beziige, wenn man sich die Argumentation
fir die Zuordnung Abi Zayds zum humanistischen Diskurs vergegenwir-
tigt:2%° Die humanistische Dimension wird einerseits in der angestrebten
Reinterpretation islamischer Quellen zu ethischen und politischen Proble-
men wie Autoritarismus, Sklaverei, Gleichheit der Geschlechter oder Erb-
verteilung deutlich, die beim Aufeinandertreffen von Tradition und Moder-
ne virulent geworden sind. Andererseits ist sie in der Erarbeitung eines
Verstindnisses iiber die menschlichen Ziige des Korans prasent. Hierfiir
werden Aspekte wie die arabische Verfasstheit des Korans, seine Antworten
auf Bediirfnisse und Zeitfragen sowie die menschliche Einwirkung auf den
Kodifizierungsprozess geltend gemacht.?l® Wihrend die erste Dimension
durchaus Beziige zu humanistischen Verstindnissen enthélt und in sich
plausibel ist, ist beim zweiten Aspekt zu hinterfragen, ob hier nicht der
Bogen des Humanismus allzu sehr {iberspannt wird und inwiefern die
hier zugrunde gelegte Gleichsetzung von humanistisch resp. human und
menschlich berechtigt und sachdienlich ist.

Klammert man diesen spezifischen Autorenbezug aus, ldsst sich Fol-
gendes festhalten: Trotz der gezeigten Interferenzen gibt es bisher kaum
Forschung, die eine Verhiltnisbestimmung zwischen Humanismus und
theologischer Anthropologie anbietet. Aus der oben skizzierten Synthese
werden folgende Parallelen und Differenzen sichtbar, die fiir die vorliegen-
de Arbeit von Relevanz sind: In ihrem Bediirfnis, den Menschen als zentra-
le Grofle zu wiirdigen, decken sich humanistische und anthropologische
Vorstof3e. Jede der vier von Schoéller herausgearbeiteten Bedeutungsdimen-

206 Vgl. Kraemer (1986): Humanism, S. 10.

207 Vgl. Scholler (2001): Zum Begriff, S. 312.

208 Vgl. Giinther (2016): Bildung und Ethik, S.219; Giinther (2022): Islamische Bil-
dung, S. 149.

209 Vgl. dazu Kapitel 1.5 dieser Arbeit.

210 Vgl. Leirvik (2020): Islamic Humanism, S. 95-97.

76

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen

sionen findet zumindest partiell Uberschneidungen mit Sachverhalten aus
dem anthropologischen Feld. Auch thematische und begriffliche Parallelen
sind nicht von der Hand zu weisen. Identisch sind sie aufgrund dessen
jedoch nicht. Eine Deckungsgleichheit zu behaupten, ist daher in mehrfa-
cher Hinsicht problematisch: Die vielfaltigen Bedeutungsdimensionen, die
sowohl dem Humanismus als auch der theologischen Anthropologie zu
eigen sind, verhindern eine pauschale Gleichsetzung ohnehin. Auch auf der
Ebene einer Zuordnung spezifischer Verstindnisse zueinander findet man
keine Passgenauigkeit vor. So ist etwa die theologische Anthropologie nicht
mit Wertkonzeptionen gleichzusetzen. Anthropologie kann sich mit der
Reflexion aller oben genannten Themen auseinandersetzen, sie ist im Kern
jedoch deutlich breiter aufgestellt, da der Mensch nicht nur in seiner Ethik
angesprochen ist. Ausrichtungen auf die Wiirde, die Menschenrechte und
erstrebenswerte Charakterziige mogen Verbindungspunkte sein, sie bergen
jedoch - als normative Ideale aufgeladen - die Gefahr einer Ideologisie-
rung. Dies liegt nicht zuletzt daran, dass dem zugrundeliegenden Adjektiv
human - und von da aus allen weiteren Wortderivationen - stets eine
normative Dimension innewohnt. Wihrend also das Adjektiv menschlich
sowohl deskriptiv als auch normativ verwendet werden kann, ist human
stets mit einer Wertehaltung belegt. Demgegeniiber haftet der Bezeichnung
theologische Anthropologie keine normative Wertung an, wodurch sie
deutlich neutraler ist. Aus diesen Griinden ordnet sich diese Arbeit nicht
dem humanistischen, sondern dem anthropologischen Diskurs zu.

77

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12.01.2026, 00:50:18.



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Der Blick in die Gegenwartsgeschichte des Wortpaares ,Islam und Anthro-
pologie® hat deutlich gemacht, dass es bereits Versuche gab, eine islamisch
gepragte Anthropologie sozialwissenschaftlich zu konfigurieren und voran-
zutreiben. Nun sollen jene Ansétze im Zentrum stehen, die sich explizit
mit einer theologischen Anthropologie im Islam beschéftigen. Doch was ist
tberhaupt gemeint, wenn von theologischer Anthropologie in Bezug auf
den Islam die Rede ist? Bereits hier klaffen die Verstindnisse innerhalb
der Forschung so weit auseinander, dass sie in diesem Kapitel dargestellt
und problematisiert werden sollen. Dabei gilt es, in systematischer Weise
die drei tibergreifenden Fragen zu kldren, was unter theologischer Anthro-
pologie in Bezug auf die islamische Denktradition verstanden wird, mit
welchen Argumenten dem Islam eine solche ab- oder zugesprochen wird
und welche inhaltlichen Konfigurationen und Schwerpunktsetzungen bis-
her zu verzeichnen sind.

Die Analyse der wichtigsten Entwicklungen innerhalb dieser Debatten
soll exemplarisch anhand einiger besonders pointierter Positionierungen
erfolgen, die aufgrund ihres argumentativen Umfangs und ihres Stellen-
werts fiir den zeitgendssischen Diskurs ausgewahlt wurden. Angesichts der
Grofle des Feldes muss die Arbeit in Kauf nehmen, Fragen und Problem-
stellungen zu benennen, die im weiteren Verlauf nicht beantwortet werden
konnen. Entsprechend widmet sich dieses Kapitel einer problemorientier-
ten Analyse des Status quo. Es leistet somit eine Sondierung und Problema-
tisierung des Feldes der theologischen Anthropologie innerhalb der islam-
bezogenen Diskurstradition sowie ihrer Einbettung im Kontext hiesiger
und heutiger Debatten um Anthropologie. Gleichwohl werden am Ende
dieses Kapitels die Weichen fiir Teil II gestellt, indem auf der Basis der bis
dahin gewonnenen Erkenntnisse ein dringliches Forschungsdesiderat auf-
gezeigt wird, das jene spezifisch offenbarungstheologische Forschungsliicke
skizziert, die weiterverfolgt und vertieft werden soll.

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmdglichkeit?

Im zeitgendssischen Diskurs wird von manchen Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftlern angezweifelt, ob der Islam Ansdtze einer theologischen

79



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Anthropologie kennt oder {iberhaupt zu entwickeln vermag. Die entspre-
chenden Fachmeinungen reichen dabei von einem radikalen ,inexistent*
bis hin zu einem versohnlichen ,unterentwickelt, aber potentiell moglich®
und sollen hier exemplarisch anhand einiger besonders pointierter Positio-
nierungen erdrtert werden. Dabei geht es zundchst einmal darum, zu erfas-
sen, mit welchen Argumenten deren Existenz im Islam problematisiert wird
und welche Verstindnisse von theologischer Anthropologie sich dahinter
verbergen.

So orientiert sich die Auswahl, die einer detaillierteren Argumentations-
analyse unterzogen wird, an den folgenden drei Kriterien:?!! Die Position
wird erstens dann einbezogen, wenn sie sich dezidiert auf die Konzeption
einer theologischen Anthropologie bezieht — und nicht etwa auf inhaltliche
Ausgestaltungen eines bestimmten Menschenbildes — und so Riickschliisse
tiber den definitorischen Rahmen zuldsst. Die zweite Bedingung sieht vor,
dass die Argumentationsfithrung ein Maf3 an Ausfiihrlichkeit aufweist, das
es erlaubt, zum Kern der Kritik iiberhaupt vorzudringen. Drittens erfolgt
eine Beriicksichtigung dann, wenn der jeweilige Beitrag einen Neuigkeits-
wert aufweist und ein neues Argument erschliefdt. Da primir die Tragféhig-
keit der Sachargumente und nicht die Personen im Zentrum stehen, sind
der Bekanntheitsgrad der Forschenden sowie deren Gewicht in der heuti-
gen Diskussion an diesem Punkt unerheblich. Aus Transparenzgriinden
sollen die ausgewahlten Autoren und Autorinnen an dieser Stelle dennoch
genannt werden: Es handelt sich mit Peter Antes, Ludwig Hagemann, Rein-
hard Leuze, Monika Tautz sowie Ralph Sauer allesamt um Personen, die
ein christlich-theologisches Studium absolviert haben und teilweise auch
Abschliisse in Religions- oder Islamwissenschaft vorweisen oder sich zu-
mindest gelegentlich im interreligidsen Kontext bewegen. Obschon einige
der im folgenden betrachteten Positionierungen bereits als {iberholt gelten
mogen, lohnt sich ein ausfiihrlicher Blick auf sie, gerade weil ihre proble-
matisierenden und kritischen Argumentationsfithrungen vergleichsweise
detailliert wie auch zugespitzt ausfallen und so den Kern der Problematik
freilegen. Dass internationale Stimmen an dieser Stelle deutlich zu kurz
kommen, hingt vordergriindig mit zwei Faktoren zusammen: Zum einen
ist die Bezeichnung theologische Anthropologie fiir die islambezogene For-
schung aufSerhalb des deutschsprachigen Raumes erst vereinzelt verwendet

211 Andernfalls wird fiir vergleichbare Positionen, welche die Kriterien nicht erfiillen,
auf die Fufinoten verwiesen.

80

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

worden.?? Dies ist auf unterschiedliche begriffsgeschichtliche Entwicklun-
gen in den einzelnen Sprachregionen zuriickzufithren. So wird etwa im
franzésisch- und englischsprachigen Raum der Terminus Anthropologie
tendenziell in seiner naturhistorischen Prigung verwendet oder weist -
wie im vorhergehenden Kapitel skizziert - im Kontext islambezogener Aus-
einandersetzungen iiberwiegend eine sozialwissenschaftliche Zuspitzung
auf?’® Zum anderen hat der Umstand, dass sich diese Diskurse an Ord-
nungsbegriffen wie human orientieren, zur Folge, dass problematisierende
Auseinandersetzungen mit dem Begriff theologische Anthropologie kaum
anzutreffen sind und die Informationsdichte fiir eine ausfiihrliche Auswer-
tung nicht gegeben ist.

212 Sie findet sich etwa in den englischsprachigen Schriften der beiden niederlandi-
schen Theologen Kraemer (1938): Christian Message, S. 218, der jedoch noch von
anthropology ohne die Spezifizierung theological spricht, auch wenn er diese meint,
sowie Bakker (1965): Man in the Qur'an, S. XI-XII, der zwar explizit den Begriff
theological anthropology verwendet, fiir die Titelvergabe seines Werkes aber — wohl
auch aufgrund seiner Resultate und Schlussfolgerungen - auf den Begriff man aus-
weicht. Zeitlich naher sind zwei englischsprachige Sammelbande, zum einen jener
der beiden im deutschsprachigen Raum ansissigen Akademiker Braun und Cigek
(2017): New Approaches, in dem der Begriff explizit und koranbezogen verwendet
wird, zum anderen von Demiri et al. (2022): Theological Anthropology, der das
Ergebnis einer 2018 in Tiibingen durchgefithrten Konferenz mit internationaler
Beteiligung darstellt. Ferner verwendet David Vishanoft etwa die Bezeichnung an-
thropological turn in seinen Vortragen, die jedoch nicht als Artikel in einem Verlag
publiziert wurden. Tendenziell wird der Diskurs - zumindest in der islambezoge-
nen Forschung - im englischsprachigen Raum weitgehend unter der Bezeichnung
human (being) oder man resp. im franzosischsprachigen Raum unter human oder
homme gefiihrt; vgl. dazu auch Kapitel 2.1.1 dieser Arbeit. Damit ist in der inter-
nationalen Literatur die problematisierende Sichtweise auf die Verwendung der Be-
zeichnung theologische Anthropologie fiir die islambezogene Forschung kaum zu
finden und kann daher auch nur geringfiigig abgebildet werden. Interessanterweise
ist fiir die christliche Tradition keine vergleichbare Entwicklung zu verzeichnen,
denn da ldsst sich unter dem Terminus theological anthropology resp. anthropologie
théologique einschlagige Literatur finden, wenn auch die Anzahl im franzdsisch-
sprachigen Raum bedeutend geringer ausfallt; vgl. Hinsdale/Okey (Hrsg.) (2021):
Handbook of Theological Anthropology, sowie Farris/Talaferro (Hrsg.) (2017): Ash-
gate Research Companion.

213 Vgl. Hofmeiser (1986): Anthropologie, S.166, 168; vgl. dazu Kapitel 2.2 und insbe-
sondere 2.2.2 dieser Arbeit.

81

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

3.1.1 Theologische Anthropologie und Transzendenz - die gestiftete Distanz
zum Menschen als Problem?

Deutlich wie kaum ein anderer hat der katholische Religionspddagoge
Ralph Sauer dem Islam das Vorhandensein einer in der Theologie veran-
kerten Anthropologie abgesprochen:

Wegen der absoluten Transzendenz des hochsten Wesens gibt es auch
keine theologische Anthropologie im Islam, die Anthropologie ist viel-
mehr ein Teil der Ethik. Gott wird hier konsequent getrennt vom Men-
schen betrachtet.?!4

Auch wenn er nicht der Erste war, der ein solches Urteil formuliert hat,?!°
weifl Sauer seine Einwidnde besonders zugespitzt zu formulieren, sodass
sich eine ausfithrliche Darlegung und Diskussion seines Standpunkts lohnt.
Seine Begriindung setzt bei der uniiberbriickbaren Differenz zwischen Gott
und Mensch im Islam an und folgt dabei zwei aufeinander zulaufenden
Argumentationsstrangen, die sich entlang der eng miteinander verwobe-
nen Gottes- resp. Offenbarungsvorstellungen bewegen. So zeichne sich das
muslimische Gottesverstindnis durch einen fernen, von der Welt losgelds-
ten und in seiner Transzendenz verborgenen Gott aus.?'® Die Offenbarung
als unmittelbares Wort Gottes bestehe aus Glaubenssitzen und gesetzhaften
Weisungen und komme in Form eines Buches daher, dessen inhaltliche
Kernbotschaft sich dabei auf die géttliche Transzendenz sowie die knecht-
schaftliche Beziehung des Menschen zu Gott fokussiere.?” Doch gerade
dadurch sieht Sauer die Souverédnitdt und Transzendenz Gottes bedroht,
insofern — Hegels These zur Dialektik zwischen Herr- und Knechtschaft zu-
grunde legend?® — der Herr seine Position nicht nur dem in Abhingigkeit

214 Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63.

215 So findet sich bereits 1938 etwa beim niederlandischen Theologen Hendrik Kraemer
ein vergleichbares Urteil. Dieser macht zum einen die fehlende Auseinandersetzung
mit Stinde und Heil und zum anderen die Theozentrik fiir das Fehlen einer theo-
logischen Anthropologie im Islam verantwortlich; vgl. Kraemer (1938): Christian
Message, S. 218-222. Seine Argumentation ist jedoch so knapp gehalten, dass sie fiir
das formulierte Anliegen wenig ergiebig ist.

216 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 61.

217 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S.68-69. Unter Ausklammerung des
knechschaftlichen Verhaltnisses findet sich ein solches Offenbarungsverstdndnis
aber auch unter muslimischen Theologen; vgl. z. B. Kili¢ (2011): Islamische Offen-
barung. Zur ,knechtschaftlichen Beziehung® vgl. auch Kapitel 3.2.2 dieser Arbeit.

218 Vgl. Hegel (1807): Phanomenologie des Geistes.

82

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

lebenden Knecht verdanke, sondern auch dessen bediirfe, um diese, aber
auch andere Eigenschaften wie Barmherzigkeit tiberhaupt erst entfalten zu
kénnen.2?

Als Gegenmodell dazu entfaltet Sauer sein christologisch geprégtes Got-
tes- und Offenbarungsverstdndnis, das durch das trinitarische Moment von
dieser Problematik gar nicht betroffen sei. In trinitarischer Gemeinschaft
existierend, sei Gott nach christlichem Verstindnis in sich beziehungsreich
und bediirfe keiner Schopfung, da er im innertrinitarischen Austausch
seine Eigenschaften bereits ausleben konne. Durch die Menschwerdung
Gottes in der Person Jesu teile sich Gott nicht nur selbst mit, sondern be-
griinde auch ein Kindschaftsverhaltnis, da Gott als Sohn zu den Menschen
gekommen sei, um deren Leid zu teilen. Das Christentum vertrete damit
einen dezidiert personalen Offenbarungsglauben, der durch die Selbstmit-
telung Gottes in Jesus die Distanz zum Menschen iiberbriicke2?? Gerade
deshalb sei der christlichen Tradition ein anthropologischer Zugang zu
Gott offen, wihrend der Islam aufgrund der Unnahbarkeit Gottes lediglich
zwei Formen der Rede iiber Gott kenne: die negative Theologie, die im
Grunde nur eine Unwissenheit ausdriicke, und die nach dem Prinzip der
stets groferen Undhnlichkeit operierende Analogie, die faktisch eine Nicht-
Analogie anstrebe.??!

In eine dhnliche Richtung — wenn auch in seiner Gesamtheit deutlich zu-
riickhaltender, wertneutraler und kompromissbereiter — argumentiert der
evangelische Systematiker Reinhard Leuze:

Sie [d. h. die Argumentation innerhalb der christlichen Tradition, E. I.-
A.] begniigt sich nicht mit der Auskunft, das Gesetz komme von Gott
und sei deshalb vom Menschen zu beachten, sondern sie fragt danach,
wie dieses Gesetz auf den Menschen wirkt — in der Situation, in der
er sich faktisch befindet. Das heif3t aber, dass fiir das christliche Bewusst-
sein die theologische und die anthropologische Komponente gleichbe-
rechtigt nebeneinander treten. Weder die jiidische Religion noch der
Islam kénnten sich eine solche Betrachtungsweise zu eigen machen. [...]
Die gleiche Gewichtung des theologischen und des anthropologischen

219 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 67-68. Diese Gefahr wird auch unter
muslimischen Wissenschaftlern selbstkritisch thematisiert; vgl. z. B. Hanafi (1972):
Théologie ou anthropologie; fiir ein revidiertes Verstandnis vgl. Khorchide (2018):
Gottes Offenbarung, S.104-110, insbesondere S. 109, sowie S. 129-137.

220 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 68-69.

221 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 61.

83

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Moments ist wohl nur in einer Religion mdglich, welche die Vereinigung
von Gott und Mensch zum Zentrum ihrer Heilslehre gemacht hat.???

Mit dem gesetzhaften Charakter, der mangelnden Einbettung innerhalb
der Lebenswelt des Menschen und der Vereinigung von Gott und Mensch
werden deutliche Parallelen zu Sauer erkennbar. Den bisher gewonnenen
Eindruck bestitigt auch der deutsche Religionswissenschaftler Peter Antes,
der seine Position unter Riickgrift auf ein Zitat des bosnisch-osterreichi-
schen Religionswissenschaftlers Smail Bali¢ verdeutlicht:

Entgegen der biblisch orientierten christlichen Theologie, die nicht ein-
fach von Gott, sondern von ,Gott und Mensch' im Zentrum des Gesche-
hens, von einer Personalunion zwischen ,Gott und Mensch® redet, ist
der Islam eifrig darauf bedacht, jeden Gedanken an eine Teilhaberschaft
des Menschen an der gottlichen Einmaligkeit aus dem Gedéchtnis seiner
Gléaubigen zu verdrangen.???

Obwohl die Auflerung von Bali¢ sachlich in Bezug auf Jesusbilder in der
islamischen Theologiegeschichte und damit im Kontext monotheistischer
Gottesvorstellungen erfolgt, miinzt Antes sie auf die theologische Anthro-
pologie per se um. Im Gegensatz zum Christentum stehen Antes zufolge in
der islamischen Geistesgeschichte nicht Gott und Mensch im Fokus, son-
dern der Mensch in seiner Verantwortung vor Gott.?** Diese Unverbindbar-
keit zeige sich etwa theologiegeschichtlich in den Anthropomorphismusde-
batten und insbesondere dem - von der theologischen Denkschule der
AS‘ariya vertretenen — Dogma der Unvergleichbarkeit Gottes mit seiner
Schopfung. Damit wird die theologische Anthropologie heruntergebrochen
auf die Frage nach einer genuin islamisch-theologischen Méglichkeit, die
Begriffe Gott und Mensch durch die Konjunktion ,und“ miteinander zu
verbinden.??

Entsprechend leitet Antes aus der vermeintlichen ,Personalunion® -
und einer unterstellten ontologischen Identifikation - fiir das Christentum
eine grundsitzliche Bereitschaft ab, Theologie und Anthropologie als Ein-
heit zu denken, wihrend der Islam aufgrund der Transzendenz Gottes
auf eine strenge Separierung der beiden Sphiren und in der Folge auch

222 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 252.

223 Bali¢ (1975): Jesusbild, S. 11.

224 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.12.

225 Vgl. auch Bouman (1989): Gott und Mensch, S.1-2.

84

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

der Disziplinen bedacht sei.??® Die einzige Schnittmenge zwischen Theo-
und Anthropologie im Islam, die ein ,und“ zwischen Gott und Mensch
zulassen wiirde, sieht Antes in handlungstheoretischen Konzeptionen, die
sich auf zweierlei Arten zeigen: erstens im dogmatischen Bereich, wo das
menschliche Handeln im Spannungsverhidltnis von Préadestinationslehre
und Willensfreiheit diskutiert wird, und zweitens im mystischen Bereich,
der eine Entwerdung (fana’) des eigenen Personseins zugunsten der Einheit
Gottes (tawhid) kennt.2?” Alle anderen Themenbereiche — wie etwa die
ambivalente Wesensnatur des Menschen, seine Bestimmung, Erschaffung
und Auferstehung sowie sein Verhiltnis zu Mitmenschen und zu Gott -
fielen unter die Programmatik des Menschen vor Gott, weshalb sie eine
ethische Verhaltnisbestimmung erforderten und entsprechend der Ethik
zuzuordnen seien.?28

Bevor dieser Argumentationsfaden, der die disziplindre Verortung der
theologischen Anthropologie innerhalb des islamischen Facherkanons be-
trifft, im nachfolgenden Unterkapitel eingehender vertieft werden soll, stellt
sich zunidchst die Frage nach dem hier zugrundeliegenden Verstandnis von
theologischer Anthropologie. Was die Autoren genau darunter verstehen,
lasst sich aufgrund fehlender definitorischer Aussagen nicht eindeutig be-
stimmen. Jedoch lassen sich im Umkehrschluss von den Abgrenzungen
einige aussagekriftige Orientierungspunkte herleiten. Aus der scharfen Dif-
ferenzierung der beiden Gottes- und Offenbarungsverstandnisse wird deut-
lich, dass nicht nur die Kernproblematik in der absoluten Transzendenz
Gottes verortet wird, sondern implizit der Anteil des Menschlichen am
Gottesbild resp. der Eintritt des Menschlichen in die géttliche Sphare oder
vice versa als Kriterium fiir die Existenz einer theologischen Anthropologie
benannt wird. Antes — obschon bedeutend zuriickhaltender als Sauer -
impliziert diesen Faktor der Gemeinschaft in und mit Gott in seiner Argu-
mentationsfithrung und seinen spezifischen Beispielen aus dem kalam und
dem tasawwuf. Am Klarsten zeigt sich dies darin, dass er fiir die inhaltliche
Bestimmung der theologischen Anthropologie Gott und Mensch zwingend
durch die Konjunktion ,,und miteinander verkniipft sehen will.??° Die Ver-

226 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S. 302.

227 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 13-18.

228 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.18-28. Zur Problematik, die sich fiir anthro-
pologische Entwiirfe insbesondere durch jene Konzepte stellt, die eine Form der
Aufgabe menschlicher Eigenschaften oder Identitatsmerkmale zur Folge haben, vgl.
Biesterfeldt (2012): Perfect Man, S. 111; Schimmel (1977): Anthropologie, S. 148.

229 Vgl. auch Bouman (1989): Gott und Mensch, S. 1.

85

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

bannung Gottes aus der irdischen Sphire wie auch des Menschen aus der
transzendentalen Sphére wird so als mafigeblicher Grund fiir das Fehlen
einer theologischen Anthropologie im Islam gewertet.

Dezidierter positioniert sich Sauer, dessen Verstandnis von theologischer
Anthropologie auf drei Kriterien beruht: der in der Dreifaltigkeit verbiirg-
ten Beziehungshaftigkeit Gottes, der Inkarnation sowie dem personalen
Offenbarungsverstindnis. Eine solche inhaltliche Bestimmung erscheint
nicht zuletzt aufgrund der Wechselwirkungen zwischen den Kriterien als
problematisch. Die Existenz einer islamisch geprégten theologischen An-
thropologie wird hier folglich mit christologischen Argumenten entschie-
den zuriickgewiesen, da sie mafigeblich als angewandte Trinitétstheologie
verstanden wird.?*? Konsequent weitergedacht wére die theologische An-
thropologie damit auch bei all jenen religiésen Weltanschauungen infrage
gestellt, die aus ihrer Denktradition heraus nicht christologisch und/oder
trinitarisch argumentieren konnen. Die Grundlegung und Entwicklung
einer theologischen Anthropologie an solche inhaltlichen Bedingungen zu
kniipfen, erscheint damit hochst exklusivistisch. Auch Leuze relativiert,
dass die theologische Anthropologie gerade nicht auf eine Verschmelzung
von Gott und Mensch hinausléuft:

Die Tatsache, dass der Mensch als Objekt des gottlichen Heilswillens [im
Christentum, E. I.-A.] eine groflere Beachtung erfihrt als im Judentum
oder im Islam, zieht nun allerdings nicht die Konsequenz nach sich, dass
die Distanz zwischen Gott und Mensch geringer wiirde. Im Gegenteil:
Das anthropologische Argument hat gerade die Funktion, auf diese Dis-
tanz in ihrem uniiberschaubaren Ernst hinzuweisen.?!

Im gleichen Atemzug fiigt er dann aber hinzu:

Man konnte in diesem Zusammenhang den Unterschied von Christen-
tum und Islam so bestimmen, dass in dieser Religion die Differenz von
Gott und Mensch primér theo-logisch artikuliert wird, wahrend sie fiir
jene primdr anthropo-logisch zu verstehen ist. Wahrend der Islam zu-
néchst die Transzendenz Gottes akzentuiert und von da aus die Tatsache
erklart, dass der Mensch Gott niemals erreichen kann, wird fiir die

230 Vgl. auch Greshake (1977): Menschsein als Berufung, S. 410.
231 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 253.

86

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie - ein Ding der Unmoglichkeit?

christliche Theologie die Diastase von Gott und Mensch primér an der
verzweifelten Situation des Menschen deutlich.?3?

Was Leuze hier beschreibt, erscheint weniger als kategorische Verweige-
rung oder grundsatzlicher Mangel, sondern als Wiirdigung einer Differenz,
die fiir ihren perspektivischen Blick an einem jeweils anderen Ort ansetzt.
Leuze straubt sich hartnickig gegen eine konfessionelle Monopolisierung
der Anthropologie und spricht jeder Religion von vornherein die Moglich-
keit zu, Erkenntnisse {iber den Menschen zu artikulieren, die in anderen
Religionen gerade nicht formuliert werden kénnten, weil entweder die
Voraussetzungen es nicht zulieflen oder weil die Gewichtung der Aspekte
schlichtweg anders ausfalle.?33 Angesichts dessen, dass selbst von den poly-
theistischen Griechen in der Antike die Differenz zwischen Mensch und
Gottern aufrechterhalten worden sei, konne das Spezifikum einer monothe-
istischen theologischen Anthropologie gerade nicht in der kleinstmdglichen
Differenz zwischen Gott und Mensch liegen.?** Theologisch forcierter for-
muliert es Darius Asghar-Zadeh:

Dem prinzipiellen Ausgang von einer islamischen Transzendentozentrik,
die so stark ist, dass sie die Grenze zwischen dem hochsten Allmachtswe-
sen und dem Menschen zur uniitberwindbaren Demarkationslinie wer-
den lisst, darf entschieden widersprochen werden: Uber das quranisch
aufweisbare ,Nahe-Verdikt' [gemeint ist hier Koran 50:16, wonach Gott
dem Menschen néher ist als seine Halsschlagader, E. 1.-A.] hinaus ist die
Verbundenheit zwischen Schopfer und Geschopf schon rein schopfungs-
theologisch unhinterfragbar, auch wenn die Rede von einem asymmetri-
schen Dependenzverhiltnis indispensibel bleibt und der Wille Gottes als
einziger Schopfungsgrund angenommen werden muss. [...] Der bleiben-
de und zu wahrende Differenz-Status zwischen gottlicher Transzendenz
und menschlicher Immanenz ist dabei theologisch angemessen als onto-
logisches Distinktions-, nicht aber als Distanzverhiltnis zu wiirdigen,
was schon allein durch die theologische Notwendigkeit supraphysikali-
schen Denkens deutlich sein diirfte.?3>

Asghar-Zadeh betont hier also die fortwdhrende schépfungstheologische
Beziehung zwischen Gott und Mensch, die seit dem Schopfungsakt gege-

232 Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 253.

233 Vgl. Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 261.
234 Vgl. Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 235.
235 Asghar-Zadeh (2017): Menschsein, S. 359-360.

87

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

ben ist und aus der heraus Gott dem Menschen seine Zuwendung willent-
lich zuteilwerden ldsst. Gerade deshalb schaftt die dieser Beziehung inha-
rente Asymmetrie nicht Distanz, sondern lediglich Differenz. Leuze und
Asghar-Zadeh betonen folglich beide, dass eine theologische Anthropologie
keineswegs die Authebung der Differenz bezweckt. Nur wenn die theologi-
sche Anthropologie diesem Umstand Rechnung trdgt und die ontologische
Distinktion wahrt, wird sie auch den Anforderungen der Theologie gerecht.

3.1.2 Theologische Anthropologie und Theologie als Gotteslehre — (k)ein
Thema fiir den kalam?

Ein weiteres Problemfeld stellt die unklare disziplindre Zuordnung der
Anthropologie innerhalb des islamisch-theologischen Ficherkanons dar.
Gemessen am Anteil, wie stark menschenbezogene Sachverhalte behandelt
wurden, formulierten manche Autorinnen und Autoren ein Urteil uber
die Nahe der unterschiedlichen Disziplinen des islamisch-theologischen
Wissenschaftskanons zum Feld der Anthropologie: So wurde der tasaw-
wuf grundsatzlich als anthropophile Disziplin klassifiziert, wahrend deren
Anteile in falsafa, figh und kalam als geringer eingeschitzt wurden.?%¢
Gegenwirtig hat sich insbesondere die praktisch ausgerichtete Theologie,
namentlich die Bereiche Religionspadagogik und Seelsorge, mit je eigener
Schwerpunktsetzung hervorgetan, die anthropologische Forschung voran-
zutreiben.?¥’

Vergleichsweise haufig wird jedoch fiir die besagte Anthropologie im
Islam eine ethische Pragung geltend gemacht.® Mancherorts — wie etwa
bei Sauer und Antes, ferner auch bei Hagemann - wird dabei eine schar-
fe Trennlinie gezogen und Ethik von Theologie, hier spezifischer verstan-
den als kalam, abgegrenzt. Durch die dezidierte Unterscheidung der Kon-

236 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 244-246.

237 Vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden; Behr (2014): Menschenbilder; Behr
(2010): Muslim sein; Ulfat (2019): Theologisch-anthropologische Grundlagen; As-
lan et al. (2015): Islamische Seelsorge; vgl. auch diverse Artikel in folgenden Sam-
melbianden Behr/Ulfat (Hrsg.) (2014): Zwischen Himmel und Erde; Sarikaya/Béu-
mer (Hrsg.) (2017): Aufbruch zu neuen Ufern; Khorchide/Karimi (Hrsg.) (2016):
Was ist der Mensch; Badawia et al. (Hrsg.) (2020): Grundlagen muslimischer Seel-
sorge; Ucar/Blasberg-Kuhnke (2013): Islamische Seelsorge.

238 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott; Leuze (1994): Christentum und Islam; Sauer
(2004): Christentum und Islam; Tautz (2007): Interreligiéses Lernen; aber auch bei
muslimischen Autoren, vgl. Boumaaiz et al. (2003): Bin ich nicht Euer Herr.

88

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

stellationen Gott und Mensch, die Antes als theologische Anthropologie
identifiziert, versus Mensch vor Gott, die er als Ausdruck einer ethischen
Anthropologie versteht, wird deutlich, dass er diese beiden Formen nicht
miteinander gleichsetzt.?* Kritisch hinterfragen liefe sich hier, warum eine
Verhiltnisbestimmung wie jene des Menschen vor Gott fiir den Bestand
einer theologischen Anthropologie unzuldnglich sein soll oder warum diese
nicht zumindest als eine Unterkategorie unter dem Dach der Konjunktion
»und“ erachtet werden kann.

Ahnlich verhilt es sich bei Sauers Einschitzung, welcher der Anthropo-
logie im Islam lediglich innerhalb der Ethik Entfaltungsmdglichkeiten zuge-
steht, ohne Letztere jedoch ndher zu bestimmen.?*? Diesbeziiglich bleibt
zum einen weitgehend unklar, welche Disziplin oder welcher Strang des
islamischen Wissenschaftskanons mit Ethik gemeint ist. In Frage kommen
etwa die Disziplin der islamischen Normenlehre figh, insbesondere inner-
halb der mu‘amalat-Diskurse,?¥! die als weitgehend autonom erachtete Sub-
disziplin ilm al-ahlaq**? oder auch adab,*3 der weitgehend als Literaturgat-
tung tber die Verhaltensetikette aufgefasst wird.>** Neben der fehlenden
Genauigkeit resp. Referenz auf die Disziplintermini des islamisch-theologi-
schen Facherkanons wird hier daruber hinaus auch der Eindruck erweckt,
dass Ethik der (Systematischen) Theologie entgegenstehen wiirde, statt sie
beide als Bestandteile unter dem Dach der Islamisch-theologischen Studien
zu betrachten, die in einer logischen Beziehung zueinander stehen. Denn
nach der islamischen Eigenlogik ist etwa figh genauso Bestandteil theologi-
schen Nachdenkens wie etwa kalam, tafsir oder ‘ilm al-ahlaq.>*>

Hinsichtlich der denkbaren Zuordnungsbereiche positioniert sich der
katholische Systematiker Ludwig Hagemann hingegen klar. So sieht auch
er Anthropologie nicht als Teilbereich der Theologie, sondern verortet sie
mit Verweis auf ihre ethischen Konsequenzen dezidiert im Feld des figh.246

239 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.12.

240 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63.

241 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben.

242 Vgl. Tautz (2007) Interreligioses Lernen, S.235; Antes (1980): Ethik im Islam,
S.195-197.

243 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S.131; Antes (1980): Ethik im
Islam, S.195-197; Kraemer (1986): Humanism, S. 10-11.

244 Derweil stellen sich dhnliche Probleme fiir die Ethik wie fiir die theologische
Anthropologie; vgl. auch Schmid (2013): Islam im europdischen Haus, S.184-186;
Fakhry (1994): Ethical theories.

245 Vgl. dazu auch Kapitel 1.3 dieser Arbeit.

246 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 128, 140.

89

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Seine Zuordnung erfolgt tiber die Identifikation einiger zeitgendssischer
Problemfelder, so etwa der Menschenrechte oder Genderfragen, die er als
dringliche Aufgaben fiir die zeitgendssische theologische Anthropologie im
Islam zuspitzt.?*” In seiner Terminologie scheint auch er mit Theologie kei-
nen breiten islamischen Wissensbestand im Sinne der al-ulam al-islamiya
vor Augen zu haben, unter dessen Dach auch figh zu verorten wire, son-
dern spezifischer kalam zu meinen.

Im Kontext dieser Fachergrenzen macht Antes — neben dem bereits pra-
sentierten Argument der Distanz — einen weiteren Punkt stark, der besser
nachvollziehen ldsst, warum Anthropologie so vehement aus der Theologie
ausgeklammert wird:

Anders als im Christentum ist eben im Islam die Anthropologie kein
Thema der Theologie (kalam). Theologie ist hier ,die Rede von Gott;
und dies bedeutet konkret: eben nur von Ihm. Anthropologie hingegen
ist ,die Lehre vom Menschen’ Der Abstand zwischen beiden ist nahezu
ebenso grof3 wie die Kluft, die Gott und die Menschen trennt. Kein
Mittler vermag diesen Abstand zu mindern oder gar zu tiberbriicken.?*8

Demnach schlieflen sich Theologie und Anthropologie deshalb aus, weil
Erstere die Lehre von Gott und Letztere die Lehre vom Menschen behand-
le. In diesem Argument hallt ein begrifflich wie auch inhaltlich problemati-
sches Verstdndnis von Theologie und Anthropologie wider. Zum einen ori-
entiert sich die postulierte Abgrenzung an hierzulande gingigen Begriffen
wie Theologie und Anthropologie und deren griechischer Wortherkuntft.
Von der Etymologie her geleitet, mag Theologie klar auf eine Gotteslehre
verweisen, im arabischen Terminus kalam hingegen ist dieser Verweis ety-
mologisch nicht enthalten.?*’ Damit wird auf begrifflicher Ebene gerade die
im kalam enthaltene Offenheit ignoriert, insofern in seiner wortlichen Be-
deutung lediglich ein systematisches Streitgesprach angezeigt wird. Damit
einher geht zum anderen, dass der Untersuchungsgegenstand lediglich an-
hand formaler und sprachlicher statt inhaltlicher Kriterien zugeordnet und
bestimmt wird, indem schlichtweg - und einzig - theos zum Gegenstand

247 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 131-139.

248 Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 12-13, Hervorhebung im Original.

249 Dennoch sei an dieser Stelle angemerkt, dass im Tirkischen der Begriff ilahiyat
als Lehre von Gott existiert, der als begriffliches Pendant zu Theologie fungiert,
sowie im arabischen Raum lm al-tawhid als Synonym zu kalam verwendet werden
kann und begrifflich etwa einer Wissenschaft vom Monotheismus entspricht. Zur
Problematik dieses Begriffs vgl. Oztiirk (2018): Contribution.

90

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

der Theologie und anthropos zum Gegenstand der Anthropologie erklart
wird. Die islamische Terminologie orientiert sich daher stirker an der
formalen Struktur des — dialektischen — Theologietreibens als am Inhalt.?>

Gerechtfertigter hingegen ist Antes in spéteren Publikationen formulier-
ter Einwand. Denn was in seinen fritheren Aufsitzen noch als etymologi-
sche Erkldrung wirkt, prézisiert er dort als theologiegeschichtliches Argu-
ment, insofern er die inhaltliche Fokussierung des kalam auf die Gottesleh-
re anspricht.?’! Gerade in der Gegenwart, in der das Christentum wie nie
zuvor anthropologische Ansitze verfolge, falle, so Antes, der Unterschied
zur Systematischen Theologie im Islam auf, die ihren Fokus immer noch
auf die Debatte {iber das Wesen und die Attribute Gottes richte.

Mag dies tendenziell {iber weite Teile und lange Zeit fiir die islamisch-
theologische Geschichte gegolten haben, muss klar festgehalten werden,
dass der frithe kalam breiter aufgestellt war und auch Fragen zu Schépfung,
Prophetie, dem Verhiltnis von Gemeinschaft und Individuum sowie zu
Willensfreiheit und Vorherbestimmung und entsprechend auch Menschen-
bildern, die sich jeweils aus den theologischen Uberzeugungen ergaben,
erortert hat.2>2 Allerdings ist diskutabel, ob diese frithen Diskussionen tiber
diese Themen aus einem anthropologischem Erkenntnisinteresse heraus
betrieben wurden.?>3 Zweifellos dagegen sind spitestens seit dem 20. Jahr-
hundert Bestrebungen zu verzeichnen, den kalam neu zu formieren und
sich verstarkt anthropologischer Fragestellungen anzunehmen.?>* Unter
dem Namen ilm al-kalam al-gadid wird seither jene Forschung subsu-
miert, die den Menschen mit seinen Anfragen und Bediirfnissen zum Aus-
gangspunkt theologischer Reflexionen macht und sich der systematischen
Erschlieffung von zeitgendssisch dringlichen Anliegen, insbesondere gesell-
schaftlichen Herausforderungen, widmet.?>> Spatestens neuzeitlich hat sich
also das Themenspektrum (noch weiter) gedffnet, sodass Antes’ Argument

250 Vgl. van Ess (2018): Beginnings, S. 857; van Ess (2018): Disputationspraxis.

251 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee, S.207; dazu auch Kraemer (1938): Christian Messa-
ge, $.220-221

252 Vgl. van Ess (1991): Theologie und Gesellschaft, der manche Kapitel seines Stan-
dardwerks gar mit ,Anthropologie® betitelt. Dies ist Antes auch bewusst, da er
u. a. das Beispiel des Spannungsfeldes von Pradestination und Willensfreiheit selbst
anspricht; vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.13-18.

253 Vgl. Kapitel 3.2.1 dieser Arbeit.

254 Vgl. Kapitel 1.3 fiir einen kurzen historischen Uberblick sowie Kapitel 3.3 fiir ein
Beispiel des neuen kalam; vgl. ferner Oztiirk (2018): Contribution; Wielandt (2016):
Main Trends.

255 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 713.

91

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

an Gewicht verliert. Dariiber hinaus tibersieht die von Antes implizierte
Definition von Theologie mittels eines Materialobjekts neuere Entwicklun-
gen, die eine Definition anhand ihres Formalobjekts anstreben, womit
nicht mehr der Gegenstand, sondern die Perspektive zum entscheidenden
Kriterium wird.2® Damit kénnen potentiell alle Themen Gegenstand der
Systematischen Theologie werden - nicht nur theos.

Préziser dagegen hilt die katholische Religionspddagogin Monika Tautz
fest, dass die theologische Anthropologie als eigenstindige Disziplin inner-
halb der Islamisch-theologischen Studien bedeutungslos und das Problem-
bewusstsein fiir die Thematik erst vereinzelt aufgekommen sei.?”” Diese
Beobachtung ist dahingehend zutreffend, dass es unter dem Dach der
Islamisch-theologischen Studien keine eigene Teildisziplin gibt, die vom
Namen oder von ihren Inhalten her mit einer theologischen Anthropologie
gleichzusetzen wire. Zu hinterfragen hingegen ist, ob sich die theologische
Anthropologie notwendigerweise als Teildisziplin konstituiert haben muss,
um von ihrer Existenz sprechen zu konnen.?>® Im Gegensatz zu ihren
Wissenschaftskollegen umreift Tautz ihr Verstindnis von theologischer
Anthropologie expliziter:

Sowohl Muslime als auch Christen wissen sich unter dem An-Spruch
Gottes. Damit sind alle Fragen nach dem Menschen Fragen nach Gott
und seiner Beziehung mit den Menschen, so wie umgekehrt alle Fragen
nach Gott Fragen nach dem Menschen sind. Uber den anthropologi-
schen Zugang wird also das Verhéltnis von Gott und Mensch beschrie-
ben, wenn auch aus der Perspektive des sich unter dem An-Spruch
Gottes verstehenden Geschopfes Mensch.*®

Demzufolge verdankt sich der anthropologischen Wende die Einsicht, dass
jede Aussage liber Gott auch eine Aussage tiber den Menschen enthilt.260
Warum nun alle Fragen nach Gott gleichzeitig Fragen nach dem Menschen
sein sollen, mag fiir das muslimische Publikum auf den ersten Blick weder

256 Vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden, S. 72.

257 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.167, Anm. 3; vgl. auch Asghar- Zadeh
(2017): Menschsein, S. 355-356. Tautz widmet sich im weiteren Verlauf unterschied-
lichen Begriffen, die fiir das Menschenbild und Ethos wichtig sind und in Kapi-
tel 3.2.2 dieser Arbeit weiter vertieft werden.

258 Vgl. auch Schmid (2013): Islam im europdischen Haus, S.184-186, der dieselbe
Problematik fiir den Bereich Sozialethik beschreibt.

259 Tautz (2007): Interreligiéses Lernen, S. 167.

260 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 15.

92

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

allgemeinverstandlich noch schliissig sein. Womdoglich mutet eine solche
Formulierung in seinen Ohren gar erneut wie ein christologischer Verweis
an. Dies ist jedoch keineswegs gemeint. Vielmehr verweist der vermeintlich
kontradiktorische Schluss, dass jede Aussage iiber Gott auch eine Aussage
iiber den Menschen darstellt, auf drei Einsichten: Erstens kann der Mensch
Gott nur in seinen eigenen, eben menschlichen Begriffen ausdriicken.
Zweitens haben jegliche Aussagen {iber Gott nur innerhalb seines menschli-
chen Erkennens und Verstehens Relevanz und erst von da aus das Potential,
fir ihn an existentieller Bedeutung zu gewinnen. Drittens bezieht sich
Gott in nahezu allem, was er iiber sich selbst aussagt, auf den Menschen.
Spricht Gott also beispielsweise davon, dass er barmherzig ist, erbarmt er
sich der Menschen.?¢! Folglich geht es in der theologischen Anthropologie
darum, aufzuzeigen, wo und wie das Bild Gottes und das Bild des Men-
schen aufeinander bezogen sind.?? Dies bedeutet, dass jede Aussage tiber
Gott stets Implikationen {iber den Menschen beinhaltet, die in Form einer
theologischen Anthropologie explizit gemacht werden kénnen. Obwohl ein
solcher perspektivischer Zugang fiir die islamische Tradition uniiblich sei,
fithre, so Tautz, der einzige Weg zu einer Anthropologie im Islam {iber die
Theologie.?** Damit vertritt sie eine offenere Definition von theologischer
Anthropologie, die nicht bei der Transzendenz Halt macht, sondern sich
gerade tiber die Theologie einen Weg zur Anthropologie hin bahnen méch-
te. Diesem Verstandnis zufolge geht es in der theologischen Anthropologie
nicht um das Ausmafd einer vermeintlich ontologischen Annéherung von
Gott und Mensch, sondern um die Frage nach den gegenseitigen Beziigen
wie auch Wechselwirkungen von Theologie und Anthropologie.

3.1.3 Theologische Anthropologie als Theozentrik - ein Selbstwiderspruch?
Auffallend héufig wird die theologische Anthropologie im Islam aus mus-

limischer wie auch aus nicht bekenntnisorientierter Warte heraus als theo-
zentrisch klassifiziert.?** Besonders prominent findet sich dies etwa beim

261 Vgl. Wild (2001): Mensch, Prophet und Gott, S.15; Hanafi (1972): Théologie ou
anthropologie.

262 Vgl. Wild (2001): Mensch, Prophet und Gott, S. 10.

263 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S. 167-168.

264 Vgl. Tautz (2007): Interreligiéses Lernen, S.170; Khoury (2006): Mensch, S. 416;
Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S.375; Boumaaiz et al. (2013):
Bin ich nicht Euer Herr, S. 103; Takim (2007): Koranexegese, S. 293.

93

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

katholischen Systematiker Ludwig Hagemann, der die Existenz einer theo-
logischen Anthropologie im Islam wie Tautz nicht grundséatzlich anzweifelt,
sondern sich auf deren inhaltliche Merkmale fokussiert. So gesteht er dem
Islam eine Zuwendung Gottes in die irdische Sphire zu, die einerseits
mittels Offenbarung erfolge, die eine von Gott initiierte Relation zum Men-
schen beschreibe und im Koran als seinem Willensausdruck miinde, und
andererseits mittels Schopfung geschehe, welche Gott als Zeichen seiner
Allmacht und Barmherzigkeit dem Menschen zur NutzniefSung bereitstel-
le.6> Diese schopferische und erhaltende Tatigkeit stelle Gottes Tor zur
Immanenz dar, weshalb sein Verhdltnis zur Welt nicht nur transzendent,
sondern auch immanent sei.2®¢ Damit nimmt Hagemann eine differenzier-
tere Sicht auf die Transzendenz ein, weshalb bei ihm nicht die Frage, ob
tiberhaupt, sondern welche Art von Anthropologie im Fokus steht. Damit
verlagert er den Fragehorizont auf deren Pragung und innere Struktur.

Fiir Hagemann stellt der Monotheismus nicht nur die Grundlage fiir
das muslimische Gottesverstandnis, sondern auch fiir das Verstandnis des
Menschen und damit folglich auch fiir die Anthropologie dar. Deren Kern
findet er in einer Weltauftassung, in der Gott von der diesseitigen Schop-
fung bis hin zur eschatologischen Vollendung den stetigen Bezugspunkt des
Menschen darstellt.?” Er beschreibt so eine Anthropologie, die — wie er in
seinem Titel Mein Leben und mein Sterben gehoren Gott andeutet — wesent-
lich eschatologisch ausgerichtet ist und auf eine Theozentrik hinauslauft:

Die theozentrische Anthropologie des Islam, die strikte Gottbezogenheit
des Menschen, ist der Kerninhalt des islamischen Menschenverstandnis-
ses. Sein Menschenbild ist zutiefst geprégt von seiner Gottesvorstellung:
Nicht der Mensch an sich steht im Mittelpunkt, sondern Gott in seiner
schopferischen und seinserhaltenden Giite und Barmherzigkeit.28

Theozentrik wird hier als umfassende Hinordnung auf Gott verstanden
und auf ein Verstindnis vom Menschen bezogen, das ginzlich von Gott
her entworfen und bestimmt wird, sodass dieser in seinem Dasein, ja in

265 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S.125. Wihrend Asghar-
Zadeh (2017): Menschsein, S.359-360, die schopfungstheologische Zuwendung
betont, erwahnt Hagemann auch die offenbarungstheologische, die er jedoch im
weiteren Verlauf nicht eigens beriicksichtigt.

266 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 124-125.

267 Vgl. Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S.125-130.

268 Hagemann (1999): Mein Leben und mein Sterben, S. 140.

94

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

jeglichen Bereichen und Ausdrucksformen seines Lebens von Gott abhén-
gig ist.26

Obschon diese theozentrische Pragung durchgehend stehen gelassen und
nicht weiter problematisiert wird, liefle sich kritisch riickfragen, ob die
bei der Transzendenz formulierte Problematik dadurch womdéglich nur ver-
schoben wird. Klingt eine theozentrische Anthropologie nicht bereits wie
ein Selbstwiderspruch? Denn die neuzeitliche Wende zur Anthropologie
zeichnet sich gerade durch eine Diesseitsorientierung und Neujustierung
der Stellung des Menschen im Kosmos aus, wo er in seiner empirischen
wie auch meta-empirischen Qualitdt zum Dreh- und Angelpunkt wurde.?”°
Besonders im Kontext der Offenbarungskritik wurde die Anthropozentrik
zu einem schlagkraftigen Leitmotiv.?”! Entsprechend wird die anthropologi-
sche Wende von einer Hinwendung zum Menschen getragen, sodass sich
zwangsldufig die Frage stellt, ob eine theozentrische Orientierung das An-
liegen einer Anthropologie nicht grundsitzlich torpediert.

Bemerkenswert ist, dass sich zur Bedeutung der Begriffe Theozentrik
und Anthropozentrik in den islambezogenen Diskursen zur theologischen
Anthropologie genauso wenig Reflexionen finden lassen wie zur Frage, wie
sich Anthropologie und Anthropozentrik zueinander verhalten und ob das
Adjektiv anthropologisch schlichtweg durch anthropozentrisch austausch-
bar ist. Reflexionen zur Anthropozentrik sind vor allem im Kontext der
Umweltethik erarbeitet, kritisiert und weiterentwickelt worden. Ein Blick
in die entsprechende Literatur zeigt ein schérferes Profil des Begriffs: So
wird mit Anthropozentrik — wie die Wortbestandteile bereits etymologisch
andeuten - eine Betrachtungsweise bezeichnet, die den Menschen in den
Mittelpunkt stellt und infolgedessen auf seine Interessen, Bediirfnisse und
Vorteile hin ausgerichtet ist.?”? Begriindet wird diese Position mit der An-
sicht, dass der Mensch Person und nicht Sache ist, woraus gefolgert wird,
dass der Mensch als moralisches Wesen nicht nur einen Eigenwert besitzt,
sondern es auch auflerhalb des Menschen keine Handlungsgriinde geben
kann.?”> Wahrend es nun Vorstofle gibt, die anthropozentrische Sichtwei-
se relational und selbstkritisch zu gestalten und in der Folge unter dem

269 Vgl. Khoury (2006): Mensch, S. 416.

270 Vgl. Seckler/Kessler: Kritik der Offenbarung, S.15.

271 Vgl. Seckler/Kessler: Kritik der Offenbarung, S. 13-14.

272 Vgl. Brenner (2008): UmweltEthik, S.121; Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Ver-
antwortung, S. 23.

273 Vgl. Brenner (2008): UmweltEthik, S. 122.

95

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Neologismus Anthroporelationalitit zu verankern,?”* ist der Anthropozen-
trismus dort problematisch, wo er dem, was auflerhalb des Menschen ist,
keinen eigenen Wert mehr zuspricht, sondern alle Sachverhalte stets nach
dem Nutzen fiir den Menschen bemisst und ihn zum Mafd aller Dinge
erkldrt.?”> Dadurch wird ein hierarchisierendes wie auch dualistisches Prin-
zip impliziert, insofern der Mensch von seiner Um-Welt unterschieden
wird, ohne in gebithrendem Mafle als Bestandteil seiner Mit-Welt verortet
zu werden.?”® Die Gefahr liegt folglich im Potential einer selbstdefinitori-
schen und egozentrischen Pragung mit all jenen implizierten, potentiell
schwerwiegenden Folgen eines selbstverherrlichenden und -tiberhhenden
Verhaltens. Gleichzeitig birgt die gegenpolige Extremposition die Gefahr,
den Menschen als unbedeutend fiir diese Welt zu diffamieren und zu rela-
tivieren.?’”” So erstaunt es nicht, dass anthropozentrische Modelle vielfach
aus einer Benachteiligung oder Abwertung des Menschen heraus entstan-
den sind.?”® Insofern Anthropozentrismus ergo eine Zentrierung auf den
Menschen bezeichnet, droht dieser potentiell, seine Ausrichtung auf Gott
hin zu verlieren. Entsprechend steht der Islam hier wiederum vor einem
vermeintlichen Ausschlusskriterium, der ihn diesen Schritt nicht mitgehen
lasst.

Auf diese Abgrenzung zum Anthropozentrismus wird auch von manch
einem muslimischen Theologen, etwa dem Koranwissenschaftler Abdullah
Takim, dezidiert Wert gelegt:

Der Mensch wird im Koran als ein Lebewesen beschrieben und verstan-
den, der [sic!] von Gott abhingig ist und sich nur durch Gott definieren
kann, weil Gott sein Schopfer ist und er von Natur aus auf Gott ausge-
richtet ist (fitrat Allah). Aus diesem Grunde ist auch das Weltbild des Ko-
rans nicht ,anthropozentrisch® wie in der vorislamischen Zeit (gahiliya),
sondern ,theozentrisch aufgebaut.?”?

Die Thematik, inwiefern der Koran theozentrisch ist und ob mit dem
vorislamischen Anthropozentrismus nicht eher ein selbstverherrlichender

274 Vgl. Vogt (2021): Christliche Umweltethik, S. 32, 52-53, 329-337.

275 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 23.

276 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S.23; Brandt (2000): Von
der Umwelt zur Mitwelt, S.47-49, beides anhand des Beispiels zur bioethischen
Verantwortung.

277 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 33.

278 Vgl. Spahn-Skrotzki (2010): Bildung zur Verantwortung, S. 29.

279 Takim (2007): Koranexegese, S. 293, Hervorhebungen im Original.

96

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Theologische Anthropologie — ein Ding der Unmoglichkeit?

Egozentrismus gemeint ist, einmal zuriickgestellt, stellt sich hier die Frage:
Ist die anthropologische Wende aus einer islamisch-theologischen Warte
heraus nicht zu vollziehen, weil sie eine Hinwendung zur Anthropozentrik
bedingt? Oder anders formuliert: Ist eine theologische Anthropologie mit
einer Anthropozentrik gleichzusetzen?

Ein Blick in bereits bestehende theologische Konzeptionen zeigt: Die mit
den Schriften Karl Rahners angestoflene anthropologische Wende inner-
halb der katholischen Theologie versteht sich gerade nicht als Bestrebung,
den Menschen solipsistisch in den Fokus des theologischen Denkens zu
riicken. Vielmehr liegt ihr ein Verstindnis zugrunde, wonach Theozentrik
und Anthropozentrik keine Gegensitze bilden. Zwar kann der Islam der
christozentrischen Ausrichtung dieser Begriindung nicht folgen, die es dem
Christentum ermdglicht, von sich zu sagen, dass es zugleich theozentrisch
und anthropozentrisch ist. Doch ist diese Argumentation gerade dann auf
den Islam applizierbar, wenn sie nicht als inkarnatorisches Phianomen ver-
standen wird, sondern in dem Sinne, dass der Mensch sein Menschsein
umso stiarker verwirklicht, je naher er auf Gott zugeht.?80 So widerspricht
die theologische Anthropologie fundamental der Auffassung, dass dort,
wo Gott ist, der Mensch weichen miisse, wie umgekehrt auch jener, dass
dort, wo der Mensch ist, Gott keinen oder wenig Platz habe.?8! Solche auf
gegenseitigem Ausschluss fufSenden Betrachtungsweisen entspringen einem
Entweder-oder-Denken, das nur Schwarz oder Weif§ kennt. Doch ist ein
solches Konkurrenzdenken als theologischer Ausgangspunkt hochgradig
problematisch. Der Mensch ist keine Konkurrenz fiir Gott, schon gar nicht
fiir einen allméachtigen. Eine Zuwendung zum Menschen hat keine Abwen-
dung von Gott zur Folge. Vielmehr handelt die Theologie stets auch vom
Menschen, genauso wie die Anthropologie implizit die Frage nach Gott
enthdlt, die sich - mit Kant gesprochen - darin ausdriickt, worauf der
Mensch hoffen darf.282

In der Theologie als bekenntnisorientierter Wissenschaftsdisziplin kann
es nicht darum gehen, Gott aus ihrer Weltsicht zu verbannen. Deshalb
wohnt wohl jeder der monotheistischen Religionen - und vielleicht auch
dariiber hinaus - ein theozentrisches Momentum im Sinne eines Auf-Gott-

280 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.182.
281 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.182.
282 Vgl. Kant (1968): Logik, S. 21-25.

97

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

ausgerichtet-Seins inne.?83 Die theologische Anthropologie handelt entspre-
chend nicht von der Frage, ob Gott Teil des Denksystems ist, sondern
vielmehr von der Richtung: Die Blickrichtung wird so umgepolt, dass
die Betrachtungsweise ausgehend vom Menschen zu Gott hin geht.?8* Si-
cherlich ist der Koran inhaltlich nicht in dem Sinne anthropozentrisch
ausgerichtet, dass er den Menschen als Maf3 aller Dinge erklart. Inwiefern
er als Offenbarung hingegen auf den Menschen hin ausgerichtet und damit
anthropologisch orientiert ist, kann erst in Teil II naher beurteilt werden.

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

Den im vorhergehenden Kapitel vorgestellten problematisierenden bis hin
zu negierenden Stimmen steht ein breites Spektrum islamwissenschaftli-
cher wie auch islamisch-theologischer Positionen gegeniiber, die dem Vor-
handensein einer theologischen Anthropologie im Islam offener gegeniiber
eingestellt sind. Gerade in den letzten Jahren ist eine gesteigerte Aufmerk-
samkeit gegeniiber der Thematik zu verzeichnen, die sich etwa in der
Durchfithrung wissenschaftlicher Fachtagungen — wohlgemerkt innerhalb
kiirzester Zeitintervalle und auf geballtem geographischem Raum?3> - oder
auch in einem markanten Anstieg akademischer Veréffentlichungen zum
Themenfeld zeigt.?86

283 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 375, der sowohl Islam als
auch Christentum als theozentrisch bezeichnet.

284 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 1; Krotke (1998): Anthro-
pozentrik, S. 530.

285 Beispielhaft sei verwiesen auf folgende Tagungen: 2015 in Miinster unter dem Titel
Menschenbilder — Wertebilder. Christlich-islamischer Dialog zu sozialethischen Fra-
gen; 2018 in Freiburg i. Ue. unter dem Titel Between God and Mankind. Chances and
Challenges of Islamic Anthropologies; 2018 in Tiibingen unter dem Titel Theological
Anthropology in Interreligious Perspective; 2019 in Erlangen-Niirnberg unter dem
Titel Das Menschenbild im islamischen Denken - Klassische und moderne Ansit-
ze; 2022 in Erlangen-Niirnberg unter dem Titel Menschenbild in der islamischen
Theologie zwischen Tradition und Moderne; vgl. Links zu den Programmen und
Konferenzberichten am Ende der Bibliographie.

286 Stellvertretend vgl. folgende Sammelbande und Monographien der letzten Jahre:
Selcuk/Thurner (Hrsg.) (2019): Mensch in Christentum und Islam; Sperber (2018):
Die anthropologischen Aspekte; Braun/Cigek (Hrsg.) (2017): New Approaches; Sej-
dini et al. (2017): Mensch werden; Asghar-Zadeh (2017): Menschsein; Renz (2002):
Mensch unter dem An-Spruch Gottes; vgl. auch Kapitel 1.1 dieser Arbeit.

98

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

In der bejahenden Literatur wird unter dem Schlagwort ,, Anthropologie®
- mal alleinstehend,?®” mal als islamisch,?® religios?® oder theologisch??
betitelt, in manchen Fillen gar als theologisch-anthropologisch?*' um-
schrieben — eine Bandbreite an unterschiedlichen Themen und Diskursen
zusammengefasst. Bis auf wenige Ausnahmen?? wird hier - wie schon bei
den Gegenstimmen - der entsprechende Terminus keiner definitorischen
Prézisierung unterzogen, sondern kurzum mit dem Begriff Menschenbild
gleichgesetzt.?> Angesichts des immer noch stetig wachsenden und aus-
ufernden Umfangs an Publikationen iiber den Menschen - sei es in Form
von {berblicksartigen Gesamtschauen, Rekonstruktionen von Entwiirfen
konkreter Menschenbilder bei bestimmten Autoren oder spezifischer Ein-
zelaspekte —, muss sich diese Arbeit auf eine exemplarische Darlegung
in Form ausgewihlter Literatur beschrianken. Fiir die Auswahl erscheinen
hier spezifische Autoren weitaus weniger sinnvoll als Argumentationsmus-
ter. Denn der Diskurs ldsst zwei Auffilligkeiten erkennen, die auch der
Strukturierung dieses Kapitels zugrunde gelegt werden sollen: Zum einen
findet sich ein theologiegeschichtlicher Zugang, der vornehmlich, aber kei-
neswegs ausschliellich von der islamwissenschaftlichen Forschung verfolgt

287 In der Regel mit nachgestelltem ,im/des Islam®; vgl. Schimmel (1955): Anthropo-
logie, S.140, 149, verdffentlicht in einem Sammelband, der wiederum von einer
religiosen Anthropologie spricht; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr,
S.101, die jedoch auch von theozentrischer, S.103, und monotheistischer, S.104,
Anthropologie sprechen.

288 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S.97; Hagemann (1999): Mein Leben und mein
Sterben, S. 121; Leuze (1994): Christentum und Islam, S. 234; Schulze (2015): Koran,
S. 417.

289 Vgl. Bouman (1989): Gott und Mensch, S. IV.

290 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder, S. 490; Bakker (1965): Man in the Quran, S. XI-
XII, insbesondere Anm.2; Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.167, die jedoch
auch auf S.168, 170, 179 von islamischer Anthropologie, auf S. 169 von monotheisti-
scher Anthropologie und auf S. 170 von theozentrischer Anthropologie spricht.

291 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.92; Asghar-Zadeh (2017): Mensch-
sein, S. 67.

292 Wie etwa Behr (2014): Menschenbilder, S. 490, der theologische Anthropologie be-
schreibt als ,religios begriindetes Menschenbild, das sich gesellschaftlich durchsetzt
- und zwar nicht so sehr durch kultur- und ordnungspolitische Mafinahmen, son-
dern durch seine Uberzeugungskraft in die jeweiligen Gesellschaften hinein®; oder
Sejdini et al. (2017): Mensch werden, S. 49, die den Begriff Anthropologie durch die
Klammerbemerkung ,unser Menschenbild“ erklaren.

293 Jedoch nicht mehr wie bei Behr (2014) und Sejdini et al. (2017), wo ,Menschenbild*
als explizites Definiens aufgefithrt wird, sondern implizit im FliefStext; vgl. etwa
Schimmel (1955): Anthropologie, S. 140; Wielandt (1994): Mensch, S. 97.

99

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

wird und diskursive Beziige zu Personen oder Themen aufweist, zum an-
deren eine exegetisch-systematische Ausrichtung, die mehrheitlich, aber
ebenso wenig ausschliefllich im Forschungsinteresse der Islamisch-theolo-
gischen Studien steht und die Herausarbeitung von Begriffen und Konzep-
ten anstrebt. Entsprechend kann es im Folgenden in keiner Weise darum
gehen, all jene inhaltlichen Ergebnisse und Diskurslinien zusammenzutra-
gen, die jemals innerhalb der islamischen Denktradition {iber das Mensch-
sein entwickelt wurden. Vielmehr liegt der Fokus darauf, die vorhandene
Literatur danach zu sichten, was vom affirmierenden Standpunkt aus als
theologische Anthropologie identifiziert wird und welche definitorischen
Verstandnisse, inhaltlichen Strukturierungen und perspektivischen Schwer-
punktsetzungen anzutreffen sind.

3.2.1 Theologische Anthropologie als theologiegeschichtliches
Unterfangen?

Ein Teilbereich der affirmativen Forschung kennzeichnet sich durch die
gezielte Bezugnahme auf muslimische Personlichkeiten aus unterschiedli-
chen Epochen der Geschichte, die in ihren Schriften Ansichten {iber den
Menschen formuliert haben. Mit Verweis auf Referenzwerke von Ibn Sina
(980-1037),29%4 al-Gazali (1058-1111),2%5 Tbn ‘Arabi (1165-1240),26 ‘Abdul-
karim al-Jili (1365-1424),27 Muhammad Igbal (1877-1938),2%¢ ‘A’isa ‘Abd
ar-Rahman (1913-1998), die unter dem Pseudonym Bint as-Sati’ schrieb,2%
oder Murtaza MutahharT (1919-1979)3% — um nur einige mehr oder minder
bekannte Namen zu nennen - wird der Beleg erbracht, dass sich Muslime
kontinuierlich durch die Geschichte hindurch mit dem Menschen und
seinen Charakteristika auseinandergesetzt haben.

Ein weiterer Teilbereich der affirmativen Auseinandersetzung erfolgt
durch Bezugnahme auf theologiegeschichtliche, meist frithislamische Dis-
kurse. Mit Blick auf die islamisch-theologische Geistesgeschichte wird auf-
gezeigt, dass — trotz verbreiteter theozentrischer Fokussierung - bereits

294 Vgl. Adamson (2023): Ibn Sina.

295 Vgl. Al-Daghstani (2015): Al-Ghazzali und die transzendentale Anthropologie.
296 Vgl. Rahmati (2007): Mensch.

297 Vgl. Biesterfeldt (212): Perfect Man; Morrissey (2020): Sufism.

298 Vgl. Igbal (1962): The Reconstruction.

299 Vgl. Nagel (1977): Menschenbild, S. 561-564.

300 Vgl. Mutahhari (1983): Human Being in the Quran.

100

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

in frithislamischer Zeit Fragestellungen behandelt wurden, die heute klassi-
scherweise dem anthropologischen Feld zugeordnet werden. Hierzu gehd-
ren etwa Fragen nach der Willensfreiheit des Menschen, seiner Ontologie,
seiner (Sonder-)Stellung im Kosmos, dem Sitz und Stellenwert der Ver-
nunft, aber auch nach Verhéltnisbestimmungen wie etwa jener von Korper,
Geist, Seele, Herz und Intellekt.3!

Solche autorenzentrierten und diskursorientieren Forschungsstringe
sind weitgehend historisch sowie deskriptiv-analytisch angelegt und pra-
sentieren Deutungen iiber den Menschen in Geschichte und Gegenwart.302
Simpel wie effektiv wird die Existenz einer theologischen Anthropologie
mit dem Argument besiegelt, dass es in der islamischen Geistesgeschichte
sowohl Denker und Denkerinnen wie auch Diskurse gab und gibt, die
eine Reflexion tiber unterschiedliche Aspekte des Menschseins erkennen
lassen. Ergo erfolgt der Beleg fiir die Affirmation nicht explizit begriindend,
sondern implizit durch Verweise auf die Geschichte.

Mag eine solche Sichtweise auf theologische Anthropologie auf den ers-
ten Blick plausibel erscheinen, birgt sie doch drei Schwierigkeiten in sich:
So stellt sich erstens die grundsitzliche Frage, inwieweit sich die Ansichten
von Denkern und Denkerinnen, die in einer anderen Zeit und anderen
Kontexten gelebt haben, auf die Gegenwart und hiesige Kontexte iibertra-
gen lassen. Hier bedarf es folglich immer eines systematischen Blicks da-
rauf, wie es um die Aussagekraft dieser Entwiirfe angesichts der immer
voranschreitenden Erkenntnisse aus unterschiedlichen wissenschaftlichen
Zweigen der Anthropologie bestellt ist. Denn eine systematisch ausgerichte-
te theologische Anthropologie kann im Gegensatz zu einer historisch aus-
gerichteten nicht bei einer retrospektiven Darstellung verharren, sondern
muss sich stets darum bemiihen, auch Gegenwart und Zukunft zu integrie-
ren.

Zweitens stellt sich die Problematik der Eingrenzung. Denn streng ge-
nommen liefSe sich in nahezu jedem geschichtlichen Zeugnis etwas iiber
den Menschen in Erfahrung bringen. Sicherlich ist es ein Phdnomen der
Moderne, dass ganze Monographien den Menschen als alleinigen Gegen-

301 Vgl. etwa Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt (1994): Mensch; weiterfiih-
rend dazu siehe das nachfolgende Kapitel 3.2.2 dieser Arbeit.

302 Stellvertretend vgl. Schimmel (1955): Anthropologie; Nagel (1977): Menschenbild;
Wielandt (1994): Mensch; Wielandt (1994): Weltverantwortung; Nagel (2006): An-
thropologie; fiir eine Auswahl an Publikationen zwischen den 1930ern und 1960ern
vgl. Bakker (1965): Man in the Qur'an, S. XIIL

101

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

stand ihres Erkenntnisinteresses betrachten. Doch findet man davor man-
nigfaltige Schriften, in denen der Mensch als Gegenstand eines eigenstan-
digen Kapitels fungierte oder zumindest eingebettet in andere Erkenntnis-
horizonte erscheint.3% Die vorneuzeitliche Thematisierung des Menschen
erstreckt sich deshalb auf unterschiedliche islamische Wissenschaftsdiszi-
plinen und ist auf vielfaltige literarische Gattungen verteilt.

Drittens stellt sich das Problem der Riickdatierung der Anthropologie
und damit die Frage, ob diese frithislamischen Debatten bereits als anthro-
pologische Fragestellungen zu klassifizieren sind. Um dieser Frage nachzu-
spiiren, ist es angebracht, sich den Entstehungskontext solcher Debatten zu
vergegenwdrtigen. Dies soll an dieser Stelle exemplarisch anhand der Frage
zu Freiheitskonzeptionen erfolgen,*** der heute — sowohl gemessen an der
Haufigkeit der Thematisierung bei aktuellen Veréftentlichungen als auch
am Stellenwert innerhalb gesellschaftlicher Diskurse in der Moderne3?> -
ein gewichtiger Rang in anthropologischen Debatten zugeschrieben wird.
An dieser Stelle soll es nun nicht darum gehen, die einzelnen, teils gegen-
sdtzlichen, teils synthetisierenden Standpunkte, Begriindungen und Kon-
zeptionen wiederzugeben,’°¢ sondern zu reflektieren, inwiefern sie bereits
als Beitrag zu einer theologischen Anthropologie erachtet werden konnen.

So ist hinsichtlich der Kontextualisierung dieses frithislamischen Disputs
zundchst einmal festzuhalten, dass die menschliche Freiheit zwar als Frage
des Zustandekommens von menschlichen Handlungen debattiert wurde,
jedoch einem mehrschichtigen Diskurshorizont entsprang. Diesem lag ei-
nerseits eine theologische Dimension zugrunde, insofern sich die Fragestel-
lung aus der Notwendigkeit ergab, das Verhiltnis zwischen der Allmacht

303 Vgl. van Ess (1961): Gedankenwelt, S.31-159; Bowering (1980): Mystical Vision,
S.185-262.

304 In den Quellen und Diskursen finden sich diverse Begriffsbezeichnungen und -ver-
wendungen wie etwa Willensfreiheit, Handlungsfreiheit, Handlungstatigkeit, Hand-
lungsvermogen oder Wahlfreiheit; vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch
Gottes, S.393-402. Diese werden hier — da es primdr um den anthropologischen
Stellenwert und nicht um das Detail in den Einzelaussagen geht — aus pragmati-
schen Griinden alle unter dem Oberbegriff Freiheit subsumiert.

305 Stellvertretend vgl. Sejdini et al. (2017): Mensch werden; Khorchide (2019): Gottes
Offenbarung; Kiesel/Ferrari (Hrsg.) (2019): Willensfreiheit; Karimi/Dziri (Hrsg.)
(2015): Freiheit im Angesicht Gottes; De Cillis (2014): Free Will and Predestination.

306 Fiir einen konzisen Uberblick iiber unterschiedlichste muslimische Positionierun-
gen, Entwiirfe und Begrifflichkeiten vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-
Spruch Gottes, S.378-411 sowie Watt/Marmura (1985): Politische Entwicklungen,
S.72-114.

102

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

Gottes und der individuellen Verantwortung des Menschen zu bestimmen.
Einer der zentralsten Streitpunkte dieser Debatte drehte sich um die Frage,
wie die koranische Aussage, dass Gott den Menschen ,in die Irre fithre30”
angesichts der zugesicherten Gerechtigkeit Gottes zu verstehen sei.3?® Hin-
tergriindig spielten dabei zweierlei Anliegen zusammen: Zum einen ging
es den Diskutanten um die exegetische Klarung von Begriffen und deren
Bedeutungen. Zum anderen lag ihnen ein systematisches Interesse nach
tragbaren Losungen fiir eine Palette an theologischen Problemkomplexen
zugrunde, darunter etwa dem menschlichen Anteil am Zustandekommen
von Handlungen, der Entstehung von Glaube und Unglaube oder auch den
Konsequenzen fiir das Gottesbild im Falle einer Annahme der Aussage,
dass Gott in die Irre leite. Insbesondere der theologischen Strémung der
Mu'tazila, die fiir eine Willensfreiheit des Menschen einstanden und von
zeitgendssischen Theologen oftmals als Referenzpunkt fiir ihre eigene Be-
griindung der Freiheit des Menschen herangezogen werden, ging es darum,
angesichts des Theodizee-Problems das zentrale Prinzip der Gerechtigkeit
Gottes zu rechtfertigen und zu bewahren.?%® Folglich war nicht nur ihr
Ausgangspunkt, sondern auch ihre Zielsetzung dezidiert theozentrisch3
- ein Umstand, der von der zeitgendssischen Theologie und Islamwissen-
schaft trotz Kenntnis dariiber noch zu selten in ihre Reflexionen zur theolo-
gischen Anthropologie einbezogen wird.

Dariiber hinaus haftete dem Diskurskontext um die Freiheit nachweis-
lich auch eine politische Dimension an, insofern er von der Streitfrage
nach einer gottlich legitimierten Herrschaft geprigt war.®!! Ausgeldst durch
innerpolitische Spannungen, darunter etwa eine bestehende Uneinigkeit
iber den rechtmafligen Nachfolger des Propheten, speiste sich die Debatte
auch aus der Frage nach den - auch theologischen - Konsequenzen, einem
unrechtmafligen Herrscher zu folgen.3!? Selbst spétere Freiheitsentwiirfe —
etwa jener von Muhammad ‘Abduh (1849-1905) aus dem 19. Jahrhundert
- enthielten noch eine wenn auch anders geartete politische Komponente.
So resultierte etwa ‘Abduhs Entwurf nicht zuletzt aus den zermiirbenden

307 Vgl. etwa Koran 4:119, 14:4, 6:125 oder 61:5.

308 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S.142; Renz (2002): Mensch unter dem An-
Spruch Gottes, S. 381-385.

309 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 395-399.

310 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 396.

311 Vgl. Renz (2002): Mensch unter dem An-Spruch Gottes, S. 393-395; Watt/Marmura
(1985): Politische Entwicklungen, S. 72-80.

312 Vgl. Berger (2010): Islamische Theologie, S. 60.

103

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Kolonialisationserfahrungen und sollte mafigeblich der Identitdtswahrung
dienen, auf die eine zu deterministische Sichtweise fatale Auswirkungen
gehabt hatte.’8

Sicherlich enthalten diese Diskurse ertragreiche Impulse fiir eine zeitge-
nossische theologische Anthropologie, doch sind sie wohl kaum in anthro-
pologischer Absicht entstanden. Ob dies fiir die anderen Themenkomplexe
ebenso gilt, muss im Einzelnen noch gepriift werden. In Anbetracht dieser
Diskursfaktoren ldsst sich hinsichtlich der Identifizierung von theologischer
Anthropologie mit innerislamischen Debatten vormoderner Zeit doch be-
reits kritisch festhalten: Die frithislamischen - aber auch spéteren - Diskur-
se operieren begriffsgeschichtlich nicht mit dem Terminus (theologische)
Anthropologie, doch lassen sie sich sachgeschichtlich als historische Fuf3-
abdriicke auch nicht génzlich vom Diskursfeld 16sen. Sie kénnen folglich
weder sachlich iibergangen werden, noch lasst sich ihnen ohne vorherige
Priifung pauschal ein Stempel im Sinne eines Beitrags zu einer theologi-
schen Anthropologie aufdriicken. So gilt es Vorsicht walten zu lassen, wenn
es darum geht, den spatantiken, mittelalterlichen oder frithneuzeitlichen
Debatten in einer retrospektiven Betrachtungsweise eine Ubereinstimmung
mit dem gegenwirtigen Verstindnis des Feldes theologische Anthropologie
zu attestieren. Denn angesichts des exemplarischen Beispiels ist zunédchst
einmal zu spezifizieren, dass die Ausgangssituation keineswegs von der
klassischen anthropologischen Fragestellung geleitet war, was der Mensch
ist. Ebenso wenig taucht sie als autonome Fragestellung nach der Freiheit
des Menschen auf. Vielmehr war die Frage nach der Freiheit des Men-
schen in einen mehrdimensionalen politischen wie auch theologischen Dis-
kurskontext eingebettet. Die formulierten Erkenntnisse dienen hier noch
keiner anthropologischen Wissenserweiterung, sondern sind im Kontext
politischer und theologischer Debatten zu situieren, die ihr priméres Ziel
darin sahen, eine stringente wie auch widerspruchsfreie Gotteslehre zu be-
griinden und spezifische Aspekte des Gottesbildes — wie etwa Gerechtigkeit
oder Allmacht - zu wahren, weshalb sie im Kern theozentrisch ausgerichtet
bleiben. Angesichts dessen wire es verfriiht, die eingenommenen Blickwin-
kel und Zielsetzungen dieser Debatten als anthropologisch zu bezeichnen,
wenn auch zweifelsfrei anthropologisch relevantes Wissen dabei entstand.

Der bisherige Usus, Debatten ausschlieSlich anhand des Kriteriums zu
bemessen, ob relevantes Wissen iber den Menschen als (Neben-)Produkt

313 Vgl. Nagel (1977): Menschenbild, S. 559-561; Wielandt (1994): Mensch, S.104, 123-
124.

104

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

resultiert, erscheint zu kurz gegriffen und nicht zufriedenstellend. Denn so-
bald der Mensch denkt, schreibt oder handelt, entsteht unumgénglich mehr
oder minder explizites anthropologisches (Bei-)Wissen. Aus diesem Grund
pladiert diese Arbeit dafiir, den anthropologischen Gehalt nicht nur am
Ergebnis zu messen, sondern weitere Kriterien wie etwa Diskurskontexte,
Pramissen und Zielsetzungen miteinzubeziehen.

3.2.2 Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und thematische
Zugange

Neben den theologiegeschichtlichen Argumentationslinien, die mittels Ver-
weis auf muslimische Denker und Denkerinnen oder Diskurse operieren,
ist ein weiterer Forschungsstrang auszumachen, der ein exegetisch-systema-
tisches Interesse verfolgt und das Feld weitgehend begrifflich zu erschlieflen
sucht.3* Dieser Forschungsstrang, der zwar gleichermaflen, aber doch in
je eigener Weise von der Islamwissenschaft wie auch von den Islamisch-
theologischen Studien bedient wird, fokussiert sich auf die Darstellung
exegetischer Erkenntnisse anhand von Begriffen und Themenkomplexen.
So gibt es eine Reihe an Publikationen, die in Gestalt einer einfithren-
den Uberblicksliteratur daherkommt und den Menschen in einem breiten
Panorama erfasst.’> Dabei lassen sich modellhaft acht grofle, ineinander
verwobene und teilweise tiberlappende Diskursfelder ausfindig machen, die
wiederkehrend explizit Erwahnung finden:

Das erste Diskursfeld, das gleichzeitig das umfassendste darstellt, lasst
sich unter dem Dach der Schépfung fassen, die den Menschen unter dem
Aspekt der Erschaffung und Geschopflichkeit beleuchtet.3!¢ Als angrenzen-
de Unterthemen tauchen die Erschaffung Adams, die Form- und Gestalt-
gebung des Menschen, seine Beseelung, seine potentielle Gottesebenbild-
lichkeit und Siindhaftigkeit, seine Rangerhohung - jeweils unterschiedlich
begriindet etwa mit Verweis auf seine Ehrung (karama), auf das ihm anver-

314 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr; Hagemann
(1999): Mein Leben und mein Sterben; Farstad (2016): Anthropology; Tautz (2007):
Interreligioses Lernen.

315 Stellvertretend vgl. Boumaaiz et al. (2003): Bin ich nicht Euer Herr; Behr (2014):
Menschenbilder; Wielandt (1994): Mensch; Schimmel (1995): Zeichen Gottes;
Tautz (2007): Interreligioses Lernen.

316 Als themenspezifische Literatur vgl. stellvertretend Sievers (2020): Schépfung zwi-
schen Koran und Kalam.

105

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

traute Gut (amana), auf die Belehrung tiber die Namen der Dinge oder
auf den gottlich eingehauchten Lebensatem (riih) — und seine gleichzeitige
Schwiche auf3"” So fungiert die Kategorie der Geschopflichkeit oftmals als
Ausgangspunkt jeglicher anthropologischer Diskussionen, wodurch ihr der
Status eines Leitkonzepts zugeschrieben wird. Dennoch wurden Aspekte,
die auf die — besondere - Stellung des Menschen innerhalb der Schépfung
verweisen, oftmals als eigene Themenkomplexe behandelt, auch wenn sie
sich unter dem Dach der Schépfung einfiigen lielen.

Einer dieser autonomeren Themenkomplexe stellt die fitra®® dar, die
im Koran als Hapaxlegomenon mit lediglich einer einzigen Nennung be-
legt ist.* Thr theologiegeschichtlich bis heute dominierendes Verstdndnis
von urspriinglicher Veranlagung, natiirlicher Konstitution und angeborener
Natur im Sinne einer muslimischen Religionszugehdrigkeit ist von der
Auslegung eines bekannten Hadith geprdgt, wonach jedes Kind gemaf3
seiner fitra geboren und spéter dann von seinen Eltern zu einem Christen
oder Andersglaubigen erzogen wird.>?* In diesem Zuge wird der Begriff
- obschon er unterschiedliche Ausdeutungen in einem Panorama von re-
ligiéser Veranlagung tiber die Fahigkeit zur Gotteserkenntnis bis hin zu
einem inneren ethischen Kompass zur Unterscheidung von Gut und Bose
erfahren hat®' - zeitgendssisch im Kontext anthropologischer Debatten
insbesondere dafiir genutzt, einen islamischen homo religiosus und damit
eine religiose Disposition des Menschen im Sinne einer — nicht unproble-
matischen - anthropologischen Grundverfasstheit zu begriinden.3??

Ein weiteres, daran angrenzendes Diskursfeld lasst sich unter dem Ober-
begrift halifa fassen, der gemeinhin im Sinne eines Stellvertreters oder
Nachfolgers verstanden wird. Worauf sich diese Stellvertreter- oder Nach-

317 Vgl. Behr (2014): Menschenbilder; Schimmel (1955): Anthropologie; Wielandt
(1994): Mensch; Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S. 176-177.

318 Angesichts der Interpretationsvielfalt verzichtet diese Arbeit darauf, arabische Ter-
mini wie diese in deutscher Sprache wiederzugeben. Denn eine Ubersetzung zieht
auch immer Gewichtungen und Wertungen nach sich. Da sich das Feld der theolo-
gischen Anthropologie in einer Konsolidierungsphase befindet, sind gegenwirtig
weder ein Konsens noch Tendenzen erkennbar, die eine Einheitsiibersetzung legiti-
mieren wiirden.

319 Vgl. Koran 30:30.

320 Vgl. Macdonald (1991): Fitra, S. 932; Hoover (2016): Fitra.

321 Firr eine fundierte Aufarbeitung vgl. Gobillot (2000): La fitra; Hoover (2016): Fitra.

322 Vgl. Krehl (1893): Das islamische Dogma von der Fitra; Behr (2014): Menschenbil-
der, S.493-494; zur Problematik und Kritik solcher Konzeptionen vgl. Schulze
(2014): Gottesdienerschaft.

106

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

folgeschaft genau bezieht — etwa auf Gott, Adam, Engel oder gar andere,
vor der Erschaffung des Menschen lebende Wesen, spater im Kontext der
Herrschaftsgeschichte auch auf Muhammad - und was sie alles umfasst,
wurde innerhalb der Theologie- und Geistesgeschichte unterschiedlich aus-
gelegt.32> Im Kontext anthropologischer Diskurse wird insbesondere die
Stelle 2:30 im Hinblick auf die Erschaffung Adams hervorgehoben, sodass
als héaufige Bezugsgrofien dieses Felds die Konzepte karama und amana,
die Belehrung iiber die Namen von Dingen und damit die geistige Durch-
dringung der Lebensumwelt, die Niederwerfung vor Adam sowie das Ver-
héltnis des Menschen zur iibrigen Schopfung mitsamt seiner potentiellen
Teilhabe an der schopferischen Macht Gottes fungieren. Auch wurde dem
Begrift eine Nahe zur biblischen Ebenbildlichkeit attestiert, dies jedoch
im Sinne einer auf das Handeln Gottes und nicht auf dessen Gestalt be-
zogenen Korrespondenz und damit als funktionales Pendant dazu.’?* Im
zeitgendssischen anthropologischen Diskurs wird insbesondere das Verant-
wortungsbewusstsein des Menschen darauf zuriickgefiihrt sowie die damit
vorausgesetzte Moglichkeit zur autonomen Entscheidungsfindung.3?°

Das vierte Themenfeld in der Diskussion um den Menschen ldsst sich
unter dem Begrift abd fassen. Obschon hier der Konsens hinsichtlich der
konventionellen Bedeutung im Sinne einer Gottesdienerschaft weitaus gro-
er ist als bei fitra und halifa, zeigen sich dennoch in der Rezeption deutli-
che Unterschiede in der Wahrnehmung und Attribuierung dieses Begrifts.
Hier stehen sich zwei kontrére Standpunkte gegeniiber: Die islamisch-theo-
logische Forschung ist bemiiht, den Kern des Konzepts positiv zu fassen,
indem sie ihn als verehrende Anbetung im Sinne einer freiwilligen und
willentlichen Hingabe des Menschen unter die liebevolle Fiirsorge Gottes
versteht.326 Die nicht bekenntnisorientierte Forschung hingegen deutet ihn
teilweise als Sklaverei und Knechtung mit dem fahlen Beigeschmack einer
Herabsetzung des Menschen, seiner Abhéngigkeit und eines blinden Ge-
horsams. Die dabei alles iiberschattende Leitkategorie der Allmacht Gottes
wird als radikaler Kontrast zum christlichen Konzept der Gotteskindschaft

323 Vgl. Sievers (2015): Mensch als Statthalter.

324 Vgl. Schreiner (2003): Kalif; Wielandt (1994): Mensch, S. 109-110.

325 Vgl. Sievers (2015): Mensch als Statthalter.

326 Vgl. Abu Zaid (1996): Islam und Politik, S.175-182; Schulze (2014): Gottesdiener-
schaft, insbesondere S.221; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 108,
114-117.

107

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

rezipiert, in der die Liebe als Leitmotiv fungiert.3?” Als angrenzende The-
men tauchen hier die Zeugenschaft des Menschen sowie der primordial
geschlossene Urvertrag zwischen Gott und Mensch auf??® In den heutigen
anthropologischen Diskursen wird die Konzeption der Gottesdienerschaft
oftmals als islamspezifische Leitkategorie der Beziehung zwischen Gott und
Mensch schlechthin erachtet.

Der Begrift umma lasst sich als fiinfter Pfeiler im anthropologischen
Diskurskontext identifizieren, der auf das menschliche Gemeinschaftsver-
héltnis verweist. Haufig gestreifte Unterthemen sind dabei das Beziehungs-
geflecht der Mitglieder untereinander, identitire Gruppenmerkmale im
Sinne gemeinschaftsbildender Verhaltensformen und Rituale wie auch Ab-
grenzungen nach auflen hin, das Verhéltnis von Gemeinschaft und Indivi-
dualitat wie auch der Geschlechter untereinander.3?® Wahrend die letzteren
Themen insbesondere in normativen, ethischen und juristischen Diskursen
vertreten sind und Identititsmerkmale insbesondere im sozialanthropolo-
gischen Kontext erforscht werden, scheint der Begriff der umma fiir den
aktuellen anthropologischen Kontext keine primédre Rolle mehr zu spielen,
da er selten auftaucht.

Eigens erwdhnt wird auch ein Bereich, der sich nicht einem einzigen
Schlagwort zuordnen, sondern sich zum Quintett von nafs, rith, ‘aql, galb
und gism, also Seele, Geist, Verstand resp. Intellekt, Herz und Leib resp.
Korper, verzahnen ldsst.30 Als potentielle Alleinstellungsmerkmale des
Menschen werden hier deren Beschaffenheit, Eigenschaften und Potentia-
le, deren Verhiltnisbestimmungen untereinander, Abstufungen moralischer
Begierden als auch Aspekte zur menschlichen Emotionalitdt, zum Gewis-
sen, zur Psychologie und zur Ratio thematisiert.3¥! Jedoch erfahrt dieser
Themenkomplex in der heutigen Forschung vergleichsweise weniger Auf-
merksamkeit. Zeitgendssisch erhalten geblieben sind zum einen die Ratio
- etwa im Kontext der Debatten um die Begriindbarkeit von Offenbarung
angesichts von Naturwissenschaft und Empirismus oder im Diskurs um

327 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S. 63-68; Schimmel (1955): Anthropolo-
gie, S.147-148; Wielandt (1994): Mensch, S. 100, 112-113.

328 Vgl. Wielandt (1994): Mensch, S.100-101; Tautz (2007): Interreligioses Lernen,
S.179-180.

329 Vgl. Tautz (2007): Interreligioses Lernen, S.180-182, 261-267; Behr (2014): Men-
schenbilder, S. 491.

330 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S. 143-147.

331 Vgl. Schimmel (1955): Anthropologie, S.143-147; Wielandt (1994): Mensch, S.117-
118; Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 120-121.

108

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

die Legitimation von Handlungen und Verantwortungsethik®*? - sowie
zum anderen die Korperlichkeit etwa im Kontext genderbezogener oder
menschenrechtlicher Debatten. Die Diskurse um die Konzepte nafs und
rith finden gegenwirtig insbesondere im Feld der Seelsorgeforschung und
Philosophie statt.33* Hinzugekommen sind jedoch auch neue Bezeichnun-
gen wie etwa dat oder sahs, die nicht dem Koran entstammen, sondern
ihren Ursprung in der modernen Philosophie haben.>*

Das siebte Diskursfeld lasst sich unter dem Dach der Handlungstheorien
fassen, die den Menschen als handelndes Wesen in den Blick nehmen. Im
Gegensatz zu den bisherigen Feldern geht dieses Schliisselelement weniger
auf eine nominale Nennung im Koran zuriick, sondern formierte sich
durch die Bedeutung ganzer Verse als Thema. Debattierte Unterthemen
stellen dabei Willensfreiheit, ethisches Handeln und damit Fragen zur Le-
bensfithrung, Moral, Siinde und Verantwortung sowie daran angrenzend
zur amana und Ratio dar.3%> Aktuell gehort dieser Themenkomplex zu den
Dauerbrennern im anthropologischen Diskursfeld.33¢

Ein weiteres gingiges Element in den anthropologischen Debatten ist
achtens schliefSlich das Konzept al-insan al-kamil. Hierbei handelt es sich
um eines der wenigen Konzepte, das seinen Ursprung nicht im Koran hat,
sondern nur in den Hadithen und der exegetischen Literatur belegt ist.
Seine Wurzeln werden auf das Konzept halifa zuriickgefiihrt, jedoch baut
es auch auf Elementen wie der Gottesebenbildlichkeit und der Vereinigung
mit Gott auf. Inhaltlich handelt es sich dabei um Entwiirfe eines universa-
len, perfekten oder vollkommenen Menschen, der sodann primédr mit dem
Propheten Muhammad, aber auch im schiitischen Umfeld mit Imamen
oder im mystischen Umfeld mit Sufimeistern personifiziert wird.>¥”

332 Vgl. Wielandt (1994): Weltverantwortung; Tautz (2007): Interreligiéses Lernen,
S. 210-211.

333 Vgl. Hundhammer (2020): Nafs im Koran; Hajatpour (2020): Islamische Seelenvor-
stellungen.

334 Vgl. Lahbabi (2011): Mensch; Faridzadeh (2016): Vom Mensch-Sein zum Person-
Sein.

335 Vgl. Wielandt (1994): Mensch; S.102-105; Tautz (2007): Interreligioses Lernen,
S.207-212.

336 Prominent zu finden etwa beim muslimischen Religionspadagogen und Theologen
Mouhanad Khorchide, der die Gott-Mensch-Beziehung als Freiheitsverhéltnis deu-
tet; vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78-151.

337 Vgl. Biesterfeldt (2012): Perfect Man, S.101-103; Schimmel (1955): Anthropologie,
S.150-153.

109

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Dieser Schnelldurchlauf, der auf einer literaturbasieren Identifikation der
Diskursfelder beruht, zeigt nicht nur die inhaltliche Konfiguration und
innere Strukturgestalt der theologischen Anthropologie auf, sondern auch
deren Breite und Verflochtenheit. Dass bestimmte Begriffe an mehreren Or-
ten erscheinen und unterschiedlich zugeordnet werden konnen, hat nicht
zuletzt damit zu tun, dass sie im Verlauf der Theologiegeschichte ganz
unterschiedlich interpretiert wurden. Trotz Bemiihungen, sie wechselseitig
aufeinander zu beziehen, wirkt eine solche iiberwiegend begrifflich resp.
thematisch antizipierte theologische Anthropologie weiterhin fragmentiert.
So wird das komplexe Beziehungsgeflecht dieser Diskursfelder zueinander
sichtbar, ohne dass ein Gesamtbild entstehen kann, das {iber eine Addition
der Felder hinausgeht. Obschon es sich bei dieser vorausgeschickten Eintei-
lung nicht um eine systematisch erprobte und begriindete Klassifikation
der Diskursfelder handelt - und diese deshalb nur provisorischen und ver-
anschaulichenden Charakter besitzt —, ist die gewahlte Darstellungsweise
ein Spiegelbild des gingigen Zugriffs auf und Umgangs mit theologischer
Anthropologie, die nachfolgend kritisch reflektiert werden soll.

3.2.3 Theologische Anthropologie als exegetisches Unterfangen?

Die in der Forschung weitgehend praktizierte Zugangsweise iiber Begriffe
und Konzepte stellt das Feld der theologischen Anthropologie vor einige
Herausforderungen, die an dieser Stelle problematisiert werden sollen.
Denn neben den Vorteilen birgt eine begriffs- und konzeptfokussierte Her-
angehensweise, die theologische Anthropologie exegetisch anhand einer
thematischen Binnenstrukturierung angeht, auch Schwichen, die offenge-
legt werden miissen.

Zuniéchst einmal stellt sich die zentrale Frage, anhand welcher Kriterien
das Feld begrifflich und/oder thematisch erschlossen werden kann. Denn
eine begriffsorientierte Zugangsweise presst nicht nur die theologische An-
thropologie weitgehend in eine Form nach dem Muster ,der Mensch als
... sondern tragt auch — gewollt oder ungewollt - zu einer Herausbildung
von Leitkonzepten bei. Noch scheint der Umgang mit diesen Leitkonzepten
zu unbedacht, denn in den seltensten Fillen wird transparent gemacht,
weshalb gerade diese bestimmten Begriffe zu leitenden Interpretationska-
tegorien erkoren werden. Zweifelsohne bringt jeder Riickgriff auf Leitkon-
zepte stets Wertungen mit sich, sodass jegliche Strukturierungsversuche
zu begriinden sind, da sie fundamentale Weichenstellungen mit jeweils

110



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

entsprechenden Konsequenzen vornehmen. Dies ldsst sich anhand eines
Beispiels zur Geschopflichkeit, die anthropologisch als zentral erachtet
wird, verdeutlichen. Wie bereits festgehalten, liefle sich jede der oben er-
wiahnten Kategorien auf die Schopfung als Grundkategorie zuriickfiihren,
was beispielsweise eine temporale oder gar kausale Leseart aller nachfol-
genden Konzepte ermdglichen wiirde. Dies hitte dann zur Folge, dass alle
Kategorien der Schopfung nach- oder nebengeordnet wiirden. Nun bildet
die Geschopflichkeit gewiss einen wesentlichen Pfeiler der theologischen
Anthropologie. Angesichts des Umstandes aber, dass alles aufler Gott als
geschaffen ausgewiesen wird, stellt sich die Frage, inwiefern die Geschopt-
lichkeit zur besonderen Kennzeichnung des Menschen taugt. Ebenso ver-
hélt es sich mit anderen Konzepten wie etwa ‘abd oder umma, die funk-
tional ebenfalls auch auf andere Schopfungsgruppen angewandt werden.
Offensichtlich basieren in diesen Fillen die Leitkonzepte nicht auf dem
Kriterium des Alleinstellungsmerkmals des Menschen. Jedoch wird auch
nicht ersichtlich, auf welchen Kriterien sie beruhen.

Hierin wird der vielschichtige Kldrungsbedarf deutlich: So ist wissen-
schaftstheoretisch tiber die Grundsatzfrage nachzudenken, ob die theologi-
sche Anthropologie im Islam nach Alleinstellungsmerkmalen sucht - und
wenn ja, ob dieses Alleinstellungsmerkmal in Bezug auf den Menschen
als Spezies oder unter Umstdnden auch auf die Theologie im Sinne einer
konfessionellen Unterscheidung zu denken ist. Ebenso ist dartiber zu re-
flektieren, ob theologisch eine Bestimmung von Leitkategorien und damit
eine Hierarchisierung von Begriffen tiberhaupt begriindbar ist und wie
sich eine Verhiltnisbestimmung der unzédhligen Teilaspekte modellieren
liefle. Erst wenn dies gegeben sein sollte, kann in einem zweiten Schritt
iber Kriterien fiir Leitkategorien nachgedacht werden, wobei sich hier
unterschiedliche Mdglichkeiten erdffnen. Denkbar wiéren unter anderem
eine Bestimmung anhand einer chronologischen Entfaltung von Begriffen
und Themen innerhalb des Korans, aber auch anhand der Haufigkeit
wie auch umgekehrt anhand der Singularitit eines Begriffs. Die bisherige
Umgangspraxis scheint sich mit drei Losungswegen zu begniigen: einer
Orientierung an der bloflen nominalen Nennung in den Primérquellen,3

338 Indem beispielsweise die Konzepte Geschopf, halifa oder ‘abd als zentral erklart
werden. Wie aber eruiert wurde, dass diese prioritér sind, wird nicht weiter spezifi-
ziert.

111

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

einer Schwerpunktsetzung anhand der Forschungsdisziplin®° und einer
Ausrichtung entlang gegenwirtig kontrovers debattierten Themen und da-
mit entlang einer neuzeitlich geleiteten Dringlichkeit.34? Die Wichtigkeit
bestimmter Begriffe als Pramissen vorauszusetzen und nicht zu reflektieren,
hat folgenschwere Konsequenzen. Denn ob der Mensch nun vorrangig an-
hand einer spezifischen Primargrofie — einstufig etwa als Geschopf oder als
halifa — bestimmt wird, zu der sich alle anderen Gréfien dann beigeordnet
verhalten, oder aber komplexer anhand einer Zusammenfithrung mehrerer
Kategorien - zweistufig etwa als rationaler Gottesdiener oder dreistufig
als sprachbegabtes, ethisches und soziales Wesen -, kann zu ganz unter-
schiedlichen Erkenntnissen und Konfigurationen fiihren. Selbst Nuancen
wie etwa die Bestimmung des Menschen als Gottes Geschopf im Kontrast
zu einem von Gott angesprochenen Geschopf konnen weitreichende Konse-
quenzen haben.

Mit der weitgehenden Fokussierung auf Begriffe wird lediglich eine theo-
logische Anthropologie expressis verbis betrieben. Auch wenn die Entwiirfe
bereits eine grof3e thematische Bandbreite abdecken und in sich eine bunte
Interpretationsvielfalt spiegeln, zeigt sich doch ein Uberhang zur Beschifti-
gung mit dem Offensichtlichen. Im Zentrum stehen wesentlich jene Begrif-
fe und Themen, die nominal in den Primarquellen auftauchen oder zumin-
dest einen sichtbaren Bezug zum Menschen haben. Eine so ausgerichtete
theologische Anthropologie wird jedoch blind fiir all das, was auf den
ersten Blick keinen augenscheinlichen Direktbezug zu anthropologischen
Sachverhalten aufweist oder namentlich nicht genannt wird. Gerade etwa
die so wichtige Rolle des Menschen als Empfanger der Offenbarung gelangt
so kaum in den Blick, weil dies nicht nominal verschlagwortet ist und ent-
sprechend nicht als explizite Terminologie im Koran erscheint. Dies birgt
zusdtzlich die Gefahr, dass auch der Bezugsrahmen zwischen Gotteslehre

339 Mit je eigener Fokussierung beispielsweise in der Seelsorge (z. B. nafs, rih), isla-
mischer Normenlehre (z. B. handlungstheoretische und ethische Themen) oder
der Religionspadagogik (z. B. Entwicklungspotentiale, die Fahigkeit, zu verstehen,
der Prophet als Lernfigur oder Verantwortungsbewusstsein). Obschon diese Fo-
kussierungen wissenschaftlich nicht nur notwendig, sondern auch gerechtfertigt
erscheinen, tragen sie zu einer Fragmentierung bei, die von einer gemeinsamen
BezugsgrofSe dieser Felder systematisch zusammenzuhalten ist.

340 So z. B. Willensfreiheit, Menschenrechte oder Genderfragen, die aufgrund der feh-
lenden induktiven Herleitung aus dem Feld mancherorts als Setzung erscheinen.

112

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Theologische Anthropologie als Forschung tiber den Menschen

und theologischer Anthropologie nicht erkannt und Erstere entsprechend
ausgeklammert wird.*4!

Anhand der vorausgegangenen Darstellungen ldsst sich also festhalten,
dass innerhalb der Islamisch-theologischen Studien die theologische An-
thropologie iiberwiegend als thematische Forschung iiber den Menschen
konzeptualisiert vorzufinden ist: als Menschenbild, das wahlweise mit Fo-
kus auf Autoren, Diskurse oder Begriffe oder einer Mischung davon anhand
von Primidr- und Sekundarquellen eruiert wird. Aber ist die theologische
Anthropologie gleichbedeutend mit Menschenbildern?

Die zeitgendssische Forschung, die eine Binnenstrukturierung mit Hilfe
von Begriffen und Themen anstrebt, suggeriert genau dies. Doch wird
damit die theologische Anthropologie nicht nur auf die Erforschung von
Menschenbildern heruntergebrochen, sondern auch auf offensichtlich mit
dem Menschen zusammenhingende Konzepte reduziert. Gewiss bildet
die Erforschung des Menschen, seiner Selbstdarstellungen und deren his-
torischer Genese einen wesentlichen Bestandteil von theologischer Anthro-
pologie. Doch wire es verfehlt, sie darauf zu begrenzen. Die Leistungsfa-
higkeit von theologischer Anthropologie reicht viel weiter, als ,nur® Men-
schenbilder aus Koran, Sunna und der daraus resultierenden exegetischen
Tradition zu erarbeiten. Obschon der Begriftf Menschenbild gerade fiir den
Transfer von Wissenschaft in die Gesellschaft gern benutzt wird, ist er we-
niger tragfahig als der Begrift theologische Anthropologie.3*> Denn erstens
ist der Begriff Bild statisch, sodass er lediglich eine Momentaufnahme, aber
nur schwerlich Dynamiken oder Entwicklungen abzubilden vermag. Zwar
lasst sich ein Wandel von Menschenbildern diachron iiber einen Zeitverlauf
erfassen, doch wird in einer solchen Betrachtungsweise tendenziell die pro-
spektivische Ausrichtung auf die Zukunft hin geschwicht, weil die Bilder,
welche die Menschen von sich hatten oder haben, nur retrospektiv erfasst
werden konnen. Zweitens verliert sich im Begriff Menschenbild der Blick
auf die Kehrseite, nimlich das Gottesbild, wihrend im Terminus theologi-
sche Anthropologie beide Sphéren zueinander ins Verhiltnis gesetzt wer-
den. Der Begriftf Menschenbild vermag daher nur partiell abzubilden, was
theologische Anthropologie zu leisten vermag. Ein genauer Blick auf die
Argumentationsfithrung der kritisierenden Standpunkte zeigt drittens, dass
dem Islam nicht abgesprochen wird, iitber Menschenbilder zu verfiigen, die

341 Vgl. Kapitel 3.1.2 dieser Arbeit.
342 Vgl. Kapitel 2.1, 7.1.1 und 7.1.3 dieser Arbeit.

113



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

vom Menschen selbstdeutend und ausgehend von Koran, Sunna und exege-
tischer Tradition aufgegriffen und reproduziert werden. Negiert werden
nicht Menschenbilder, negiert und problematisiert wird eine theologische
Anthropologie im Islam.3#* Gerade in dieser Denomination wird deutlich,
dass es nicht darum gehen kann, einseitig aus einer religiosen Perspektive
auf das Menschenbild zu blicken, sondern einen systematische Bezug der
vermeintlich konkurrierenden Felder Theologie und Anthropologie zuein-
ander herzustellen.

Ein begriffszentrierter Zugang, der sich insbesondere an einer Anthro-
pologie expressis verbis orientiert, ist nicht nur angesichts der Erkennt-
nisse anderer Fachdisziplinen langfristig nicht wettbewerbsfahig, sondern
schopft auch das theologische Potential bei weitem nicht aus. Deshalb
pladiert die vorliegende Arbeit dafiir, noch tiefer zu graben. Um Missver-
stindnissen vorzubeugen ist es jedoch wichtig, an dieser Stelle zu betonen,
dass diese Art von Forschung, die Begriffe in den Fokus riickt, nicht
einzustellen, sondern zu erginzen ist. Das Verstindnis und die Reflexion
von menschbezogenen Begriffen und Konzepten bleibt nach wie vor ein
wesentlicher Bestandteil jeglicher Anthropologie. Es bedarf jedoch einer
Ausweitung, die den wissenschaftstheoretischen Rahmen mitbedenkt und
selbst setzt. Einige muslimische Intellektuelle haben hierzu wichtige Impul-
se geliefert und Reflexionen angestofien, die im nachfolgenden Kapitel
prasentiert und evaluiert werden sollen.

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Pléddoyers fiir eine
Programmatik

Wihrend die Forschung iiber den Menschen tippig ausfillt, gab es bis-
her vergleichsweise nur wenige Vorstofle, die iiber die Beschiftigung mit
konkreten Menschenbildern hinaus eine theologische Anthropologie im
Sinne einer systematischen Programmatik zu entwickeln und als Zugang
zu begriinden versucht haben. Mit welchen Argumenten sie die Entwick-
lung einer theologischen Anthropologie im Islam befiirworten und welches
Verstindnis von theologischer Anthropologie sie vertreten, soll auch hier
anhand einiger weniger, jedoch aussagekriftiger Ansitze exemplarisch auf-
gezeigt werden. Im Gegensatz zu den bereits vorgestellten Positionen, wel-
che die Umsetzbarkeit einer theologischen Anthropologie im Islam infrage

343 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

114

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

stellen, stehen einige prominente muslimische Denker gerade fiir deren
dringliche Notwendigkeit ein.

Einer, der wagemutig nach einem anthropologischen Perspektivenwech-
sel innerhalb des kalam gerufen hat, ist der dgyptische Philosophiepro-
fessor Hassan Hanaf1.344 Sein Vorstof§ zeichnet sich dabei durch einen
scharfsinnigen Problematisierungsversuch aus, der mancherorts auch von
Uberspitzungen lebt. Obwohl sein Ansatz angesichts der komplexen und
umfassenden Problematik immer noch rudimentir erscheinen mag, soll er
dennoch aufgrund seines Stellenwerts fiir die zeitgendssische Diskussion
zur theologischen Anthropologie eingehender vertieft werden.3*> Zwar lie-
fert Hanafl keinen umfassenden Gesamtentwurf, wohl aber ausbaufdhige
GedankenanstofSe, denn er formuliert nicht nur eine schonungslose Kri-
tik, sondern macht auch Modellierungsvorschlige fiir die Entfaltung einer
theologischen Anthropologie im Islam.34¢

Daneben hat sich im deutschsprachigen Raum insbesondere der mus-
limische Religionspddagoge Mouhanad Khorchide einen Namen damit
gemacht, offensiv fiir einen anthropologischen Perspektivenwechsel inner-
halb des Islams zu werben.3*” Obschon in seiner Gesamtausrichtung auf
eine Weiterentwicklung der Koranhermeneutik fokussiert, fuft die Begriin-
dung seines anthropologischen Perspektivenwechsels im Kern insbesonde-
re auf Vorarbeiten christlicher Theologen.3*® Zugutehalten muss man ihm,
dass er sich in den entscheidenden Schritten auf die transzendental-philo-
sophische Argumentation des katholischen Dogmatikers Thomas Propper
stiitzt, der gerade nicht konfessionell, sondern philosophisch argumentiert
und dadurch {iberkonfessionell Anschlussmoglichkeiten bietet.>** Die ei-
gentliche Problematik bei Khorchides Ansatz liegt denn auch nicht in
diesem Riickgriff selbst, sondern im Umgang damit. Denn er unterzieht
Proppers Argumentation keiner ersichtlichen Reflexion oder Diskussion,
sondern offeriert lediglich eine Darstellung und Reproduktion derselben.
Entsprechend schwierig ist es, diese Begriindung islamisch-theologisch

344 Forderungen zur Neuausrichtung des kaldm gab es bereits seit der Wende zum
20. Jahrhundert hin; vgl. Oztiirk (2018): Contribution; Wielandt (2016): Main
Trends. Hanafl war also nicht der erste, jedoch hat er seine Ideen auf eine An-
thropologie hin zugespitzt, weshalb die vertiefte Betrachtung seiner Ideen fiir die
vorliegende Arbeit lohnend ist.

345 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

346 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie.

347 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, insbesondere S. 78-147.

348 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 92-104.

349 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 97-104.

115

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

auszuwerten, weshalb Khorchides Ansatz nur punktuell einbezogen werden
kann, und zwar dort, wo es um die Zusammenfithrung muslimischer Ide-
envorschlége fiir die Konzeption einer theologischen Anthropologie geht.

Ahnliche Bestrebung der Akzentuierung einer hermeneutischen Neuori-
entierung verfolgt auch der indonesische Koranwissenschaftler Aksin Wija-
ya, der hierzulande noch weitgehend unbekannt ist.** Seine Argumenta-
tionsbasis setzt bei einer epistemologischen Reflexion an und ist um einen
kontinuierlichen Riickbezug auf die islamische Geistestradition bemiiht.
Jedoch sind seine Ideen in der europiischen Forschungslandschaft noch
wenig erschlossen, da seine Publikationen die Beherrschung der indonesi-
schen Sprache voraussetzen. Aufgrund mangelnder Sprachkenntnisse kann
Wijayas Ansatz bedauerlicherweise nur iiber beschrinkt vorhandene Se-
kundérquellen rezipiert werden, weshalb auch seine Position in den nach-
folgenden Ausfiihrungen nur am Rande beriicksichtigt werden kann.

Angesichts dieser Sachlage verfahrt dieses Kapitel so, dass Hanafls Refle-
xionen als Leitargumentarium zugrunde gelegt und jeweils um andere Posi-
tionen erganzt werden. Den Fokus so auszurichten, scheint aus vier Griin-
den gerechtfertigt: Erstens legen Wijaya wie auch Khorchide ihren Schwer-
punkt stirker auf die konkrete Umsetzung und Ausdeutung unterschiedli-
cher Koranstellen, wihrend bei Hanaf1 auch eine ausfiihrlichere - wenn-
gleich nicht vollends ausgereifte — Beschiftigung mit den Bedingungen und
Konsequenzen des programmatisch angestrebten Perspektivenwechsels zu
finden ist. Zweitens bietet sich Hanafi auch deshalb als Exempel an, weil
sich in seiner Argumentation besonders viele Ankniipfungspunkte zu den
bereits prisentierten kritischen Positionen finden, sodass eine — wenn nicht
in der Kapitelgliederung, so doch inhaltlich gespiegelte - Kohdrenz herge-
stellt wird.?! Drittens ist Hanafi auch deshalb von besonderem Interesse,
da er ideengeschichtlich als wichtiger historischer Knotenpunkt fiir die
Entwicklung anthropologischer Ideen erachtet wird.3>? Viertens gehorte
Abu Zayd, dessen Ansatz in der Arbeit in Teil IT untersucht wird, zu seinen
Studenten.

350 Dariiber hinaus finden sich in Indonesien weitere Stimmen, die in unterschiedlich
starker Auspragung und Akzentsetzung nach einem anthropologischen Perspekti-
venwechsel streben, darunter etwa Nurcholish Madjid, Abdurahman Wahid, Kunto-
wijoyo, Amin Abdullah oder Amin Suprayogo; vgl. Vishanoft (2016): Anthropologi-
cal Turn, S.3-4.

351 Vgl. dazu Kapitel 3.1 dieser Arbeit.

352 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

116

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

3.3.1 Anstofe fiir die Loslésung von einer theozentrisch orientierten
Theologie

Hassan Hanafi versteht Anthropologie nicht in einem naturhistorischen
Sinne als evolutionsbiologische Entwicklung des Menschen, sondern defi-
niert sie breiter als Wissenschaftsdisziplin, die sich den zeitgendssischen
Herausforderungen widmet, vor denen der Mensch steht:

Par anthropologie, je ne veux pas désigner la science bien connue sous ce
nom, qui étudie T'histoire naturelle de '’homme comme on voit dans les
musées de ’homme, mais je veux dire simplement une science de 'hom-
me au sens le plus large du terme, Cest-a-dire une étude des problemes
humains [...] Bref, anthropologie veut dire la recherche de 'homme dans
notre vue contemporaine.>?3

Diese zunidchst schwammig anmutende Definition grenzt er weiter ein,
indem er einen Mangel an phianomenologischen Analysen iiber wahrnehm-
bare Gegebenheiten konstatiert und die bis heute weitgehend andauernde
theozentrische Pragung der gesamten islamischen Geistesgeschichte pro-
blematisiert, in der Gott selbst in rational orientierten Disziplinen wie
der Systematischen Theologie, Philosophie, Mystik oder Normenlehre iib-
licherweise — wenn auch in unterschiedlich starkem Mafle - als wissen-
schaftliches Leitobjekt fungiere.3>* Ohne Gott oder dessen Wert zu bestrei-
ten, pladiert er fiir die Notwendigkeit, dem Menschen und dessen Bediirf-
nissen kiinftig ebenfalls ein hohes Gewicht beizumessen.>> Damit schlief3t
er sich einer Auffassung an, die seit der Wende zum 20. Jahrhundert von
einer Vielzahl muslimischer Akteure im Rahmen einer Neuausrichtung zu
einem ilm al-kalam al-gadid elaboriert wurde und auch von Khorchide
und Wijaya eingefordert wird.3>¢

In geistiger Fortfithrung dieser Forschungstradition®” fordern alle drei
auf je eigene Weise einen Perspektivenwechsel, der die theozentrische Aus-

353 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

354 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

355 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

356 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S.750; Oztiirk (2018): Contribution, S.110;
Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.81-82; fiir Wijaya vgl. Vishanoft (2016):
Anthropological Turn, S. 3-4.

357 Es ist zu prazisieren, dass sich die genannten Autoren selbst nicht explizit innerhalb
dieser Forschungstradition verorten, aber offenkundig Berithrungspunkte mit deren
Ideen aufweisen.

117

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

richtung hinter sich lasst. So strebt Khorchide in neuzeitlicher Manier
und mit entsprechendem Vokabular eine ,Wende vom Extrinsezismus zum
Intrinsezismus® an,*8 welche die von auflen kommenden, abstrakten Glau-
benssdtze aus einer menschlichen Selbsterfahrung von innen heraus fiir
den eigenen Lebensentwurf deutet.>® Auch Wijaya setzt bei den menschli-
chen Erfahrungen an, argumentiert jedoch aus einer islamischen Tradition
heraus, indem er an die Epistemologie des andalusischen Philosophen Ibn
Rusd (1126-1198) und deren Weiterentwicklung durch den schiitischen Phi-
losophen Mahdi al-He'irT al-Yazdi (1923-1999) ankniipft.>*° Mit der Veran-
kerung in der menschlichen Lebensrealitit markiert er eine Verschiebung
des Fragehorizontes: von der metaphysischen Frage danach, was Gott von
den Menschen will und welche Normen er ihnen mitteilt, hin zur subjekti-
ven Frage danach, welche normative Bedeutung der Mensch als historisch
und kulturell bedingtes Wesen aus der Offenbarung ableiten und was diese
fiir ihn leisten kann.**! Ebenso setzt Hanafi bei der partikularen Erfahrung
an, von wo aus sich jeder Einzelne zu den in der Offenbarung beschriebe-
nen Erfahrungswelten in Bezug setzen kann, um sie fiir das eigene Leben
relevant zu machen.3*? Entsprechend pocht HanafT auf eine Transformation
der Theologie hin zu einer Anthropologie:

Il ne s’agit donc pas d’abolir la théologie pour faire de I'anthropologie
mais il s’agit de transformer la théologie en anthropologie, C’est-a-dire de
changer I'axe de la culture et son point culminant.3¢3

Fiir diese unter gednderten Vorzeichen betriebene Theologie benutzt er in
der Folge die terminologisch uniibliche Bezeichnung ,anthropologische
Theologie“ (théologie anthropologique).’®* Die Umkehrung der Achsen
stofit er an, indem er die Wissenschaftlichkeit einer theozentrisch orientier-
ten Theologie, hier verstanden als kalam, fundamental infrage stellt:

358 Diese Begrifflichkeiten wurden von dem franzésischen Philosophen Maurice Blon-
del in Ankniipfung an die katholische Glaubenstradition geprdgt und spéter von
den katholischen Theologen Karl Rahner und Max Seckler in eigenem Verstandnis
weitergetragen; vgl. Teifke (2012): Offenbarung und Gericht, S. 86.

359 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 82.

360 Vgl. Vishanoft (2016): Anthropological Turn, S. 3-4; Yazdi (192): Principles of Epis-
temology.

361 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S.1, 4.

362 Vgl. Hanafi (1965): Méthodes d’exégese.

363 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 234.

364 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241.

118

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

[L]a théologie n’est pas une science. Elle n’a ni un objet, ni une méthode,
ni un but a atteindre ou des résultats a obtenir. Elle n’est pas une science
car il n’y a pas une ‘science de Diew’, c’est-a-dire, une science qui a Dieu
comme objet. Dieu nest pas un objet. Dieu nest pas un objet rationnel
et la raison humaine est sujette a la complexité humaine qui est un
ensemble de physiologie, de psychologie et de sociologie.3%

Seine Fundamentalkritik ldsst sich in fiinf Kernaussagen zusammenfassen:
Erstens argumentiert HanafT, dass Gott kein Objekt wissenschaftlicher Er-
kenntnis sein kdnne, da er jegliche Realitdt und Rationalitat iibersteige und
nicht reell erfasst werden konne. Einzig erfassbar seien Gottesbilder und
damit menschliche Vorstellungen tiber Gott, nicht jedoch Gott selbst.36¢
Dieser Punkt nimmt in seiner Argumentation wohl den wichtigsten Stel-
lenwert ein, weshalb er im nédchsten Kapitel gesondert vertieft werden
soll. Zweitens betont Hanafi mehrfach, dass die Theologie keine Methode
kenne. Der kalam, der seiner Wortherkunft nach ,Rede” oder ,Dialog® be-
deute, konne nicht schlichtweg mit der Logik gleichgesetzt werden, da die
kontrovers gefithrte Rede und Gegenrede einzig der Uberzeugung diene.36”
Diese apologetische Haltung halt er drittens dezidiert fiir unwissenschaft-
lich, da die Aufgabe der Wissenschaft nicht darin bestehe, Wahrheiten zu
verteidigen, sondern Realitdten in aller Neutralitdt und Objektivitat zu ana-
lysieren und theoretische Grundlagen auf der Basis von Konvergenzen statt
dogmatischen Differenzen zu schaffen.3%® Verkniipft mit den angestrebten
Zielen der Forschung bemingelt er viertens auch die Erkenntnisse des
kalam, die er als diirftig bezeichnet, da sie aufgrund ihrer Abstraktion fiir
die Masse nur schwer zuganglich seien. Die Aussagen seien zu theoretisch
formuliert, als ob sie von jeglichem Praxisbezug unabhingig wéren.3®
Fiinftens sei das spezifische Vokabular stark religios gefarbt, sodass ein
Transfer von Begriffen wie Gott, Prophet, Kult oder Engel in andere dis-
ziplindre Kommunikationssysteme nur sehr schwierig machbar sei, ohne

365 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 235.

366 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236.

367 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236-237.

368 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.237, 259-260; Wielandt (2016):
Main Trends, S. 749.

369 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.237, S.241-242; Khorchide
(2018): Gottes Offenbarung, S. 81-82; Oztiirk (2018): Contribution, S. 109.

119

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

dass die Worter ihre Funktion verloren.’”? Fir den Perspektivenwechsel
fordert er entsprechend die Aufgabe theologisch geprigter Begrifflichkei-
ten:

L'anthropologie est une théologie sans ce vocabulaire traditionnel.”!

Die Transformation der Theologie in eine Anthropologie ist demnach nur
durch eine Neuorientierung in Bezug auf Untersuchungsobjekt, Sprachge-
brauch und Analyseebene moglich.372

In dieser fundamentalen Kritik am kalam, die mancherorts selbst apolo-
getische Ziige aufweist, finden sich sowohl bedenkenswerte wie auch pro-
blematische Aspekte. Ohne im Einzelnen auf die Uberzeichnungen Hanafis
einzugehen, féllt insbesondere hinsichtlich der Methodenkritik die Undif-
ferenziertheit auf, mit der er iiber eine langjahrige Theologiegeschichte
hinweggeht. Auch wenn man der Theologie keine eigene Methode per se
zubilligen méochte, lassen sich iiber die Epochen hinweg unterschiedliche
methodologische Ansdtze finden, auch wenn sie nicht explizit die Namen
heutiger Methoden tragen.’”3 Hanafi ldsst so nicht nur jegliches metho-
dologisch geleitete Vorgehen als inexistent erscheinen, sondern bettet die
apologetische Motivation beispielsweise auch nicht als historisch bedingte
und kontextuell geprigte Form einer damals {iblichen Theologiepraxis ein.
Vielmehr argumentiert er fiir eine Anthropologie, indem er dem kalam
durch Objekt-, Methoden- und Terminologiekritik jegliche Grundlage und
Glaubwiirdigkeit zu entziehen trachtet. Nur wenn er dem kalam jegliche
Legitimation abstreitet, wird fiir ihn die Transformation zu einer Anthro-
pologie umsetzbar. Weder eine produktive Verhiltnisbestimmung, in der
die beiden ineinandergreifen, noch eine Erweiterung des bisherigen diszi-
plindren Verstandnisses, welche die bisherige Leistung des kalam wiirdigt,
scheinen fiir ihn gangbare Wege zu sein. Eine so formulierte Transforma-
tion stellt jedoch in letzter Konsequenz faktisch eine Auflésung des kalam
dar, insofern die Beschiftigung mit der Gotteslehre génzlich aus dem Re-
pertoire der Islamisch-theologischen Studien zu verschwinden droht. So

370 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.237. Umgesetzt hat er dies in
seiner Dissertation, in der er arabische Termini aus dem Bereich des figh in eine
phidnomenologische Sprache iberfiihrt hat, z.B. ahkam zu aktivem Bewusstsein
oder Konsensus zu intersubjektiver Erfahrung; vgl. Hanafi (1965): Méthodes d’ex-
égese.

371 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 238.

372 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 256-257.

373 Vgl. Ghandour (2015): Figh, S. 53-54; Dziri (2015): Ars Disputationis.

120

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

erstaunt es auch nicht, dass er mit einer solch polarisierenden Position
in der islamischen Welt bisher noch keine Mehrheit fiir sich gewinnen
konnte.34

Gleichwohl ist Hanafi dahingehend zuzustimmen, dass eine zeitgendssi-
sche Systematische Theologie weder sich mit einer apologetischen Funk-
tion begniigen und auf diese beschrinken noch die heute konsensual
geltenden wissenschaftlichen Standards unterschreiten darf. Hervorzuhe-
ben ist zum einen das Anliegen, dass die Theologie die Anschlussfahig-
keit an andere Disziplinen nicht verlieren darf - dies umso mehr, wenn
man bedenkt, dass es sich beim Menschen um ein interdisziplindr von
unterschiedlichen Seiten reklamiertes Forschungsobjekt handelt. Dariiber
hinaus ist es im Interesse der muslimischen Religionsgemeinschaft selbst,
den kalam weiterzuentwickeln und als Reflexionsraum zu gestalten, der -
vor Mensch und Gott - rational vertretbare und damit konkurrenzfahige
Deutungsangebote generiert. Auch die Anbindbarkeit der theologisch ge-
wonnenen Erkenntnisse an die Lebenswelt des Menschen ist unabdingbar,
will das theologische Nachsinnen nicht zu einer abstrakten Wissenschaft
ohne lebensweltlichen Bezug verkommen. Dies erfordert entsprechend eine
Bereitwilligkeit, perspektivische Zugénge, Inhalte und Forschungsobjekte
innerhalb des kalam wie auch anderer Disziplinen der Islamisch-theologi-
schen Studien zu reevaluieren und neue Wege zu ergriinden.

3.3.2 Zur Aussagbarkeit {iber Gott: Vom Transzendenzbezug zum
Immanenzraum

Wenn auch dieser Rundumschlag gegen den kalam in seiner Zuspitzung
und seiner punktuellen Undifferenziertheit problematisch ist, zeigt Hanafl
doch Tendenzen auf, die in ihrem Kern zu wiirdigen sind. Positiv gewendet
hélt Hanafl Gott zum einen fiir nicht objektivierbar und zum anderen
jegliche Aussagen und Erkenntnisse iiber ihn immer noch an menschliche
Denkkategorien gebunden. Die fehlende Definierbarkeit Gottes verhindert
denn auch, dass sich Gott in eine Form pressen liefle. Mit der Problema-
tisierung des Objekts betont er die zentrale Fragestellung, was denn tiber-
haupt als Forschungsgegenstand theologischer Studien fungieren kann. Mit

374 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S. 26.

121

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

seinem Pladoyer gegen eine ,Wissenschaft von Gott“ nimmt Hanaf1 Stel-
lung zur wichtigen Frage, was tiber Gott iiberhaupt aussagbar ist.>”

Die gingige Ausrichtung des kalam, sich essentiell mit dem Wesen Got-
tes zu befassen, halt Hanafl dezidiert fiir verfehlt. Denn die Frage nach
Gottes Wesen und damit seiner Einheit und seinen Attributen sei falsch
gestellt, da sie sich nur aus einer menschlichen Logik heraus ergebe.3”¢ Ob
man iiber Gott nun in Form einer positiven oder negativen Theologie spre-
che, entpuppt sich fiir Hanafl bei ndherer Betrachtung als gleichermafien
problematisch, da beide auf ihre Weise Projektionen auf Gott darstellen.
Positive Formulierungen, die vor allem Attribute Gottes wie z. B. Wissen
oder Macht betreffen, hilt er fiir menschliche Werte, die verabsolutiert
und schlieflich als Maximalwerte wie Allwissenheit oder Allmacht auf
Gott projiziert werden. Das Bild, das daraus von Gott entsteht, bleibe
notwendigerweise ein in menschlichen Kategorien und Grenzen gedachtes
Gottesbild.’”” Diese Projektion griindet geméf} HanafT auf zwei problemati-
schen Grundannahmen: Ausgehend davon, dass sich der Mensch als relativ,
ndmlich relativ wissend oder méchtig, betrachte, verkehre er zum einen die
Relativitat superlativisch ins Absolute und attribuiere anschlieffend Gott
damit als allwissend und allméachtig. Zum anderen verwirklichen sich diese
Werte nur im Kontext des menschlichen Lebens, d. h., die Attribute zeigen
sich nur, wenn sie innerhalb der irdischen Sphére auch umgesetzt werden,
da sie transzendental keine ersichtliche Relevanz besitzen.>8

Ahnlich verhalte es sich mit der negativen Theologie. Die in Abgrenzung
formulierten Aussagen stellen eine Umkehrung negativ rezipierter mensch-
licher Eigenheiten wie der Endlichkeit oder des Leides dar. Die nun unter
umgekehrten Vorzeichen betriebene Projektion wurzelt in der - fiir Hanaf1
bedauernswerten — Wahrnehmung einer Mangelhaftigkeit des Menschen,
die gerade deshalb positiv zu wiirdigen wire, weil sie ihn erst menschlich
mache. Charakteristika wie der Tod, die Korperlichkeit oder das Leiden
werden als fehlerhaft wahrgenommen und in der Folge als eines Gottes
unwiirdig betrachtet. Die eigentliche Problematik der negativen Theologie
liegt aber darin, dass sie keine addquaten Aussagen iiber Gott zu generieren
vermag. Denn eine Aussage dariiber, was Gott nicht ist, ist nur begrenzt im-

375 Vgl. auch Karimi (2018): Warum es Gott nicht gibt, S. 74-76.

376 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 238-239.

377 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240

378 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.240; vgl. auch Sauer (2004):
Christentum und Islam, S. 67-68.

122

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

stande, etwas dariiber auszusagen, was Gott ist.”® Damit ist die Rede tiber
Gott fiir HanafT ein Wechselspiel von Projektion und Negation, woraus er
schlussfolgert, dass

tout discours de Dieu (parole de Dieu) est un discours sur Dieu (parole
de ’'homme).380

Da der Mensch aus seinem menschlichen Verstdndnis- und Redehorizont
nicht ausbrechen kann, bleibt die vermeintliche Rede iiber Gott stets eine
menschliche Rede i{iber Gott.38! Aus diesen Griinden halt Hanafi es fiir
angemessener, iber Gott zu schweigen.3®? Dies kann dahingehend gedeutet
werden, dass Hanafl nicht einmal Aussagen {iber Gott in Form einer nega-
tiven Theologie fiir gerechtfertigt hilt, sondern komplett einen Verzicht
auf Aussagen {iber Gott anstrebt, da er die Aussagbarkeit auf die imma-
nente Welt beschrinkt sieht. Auf diese Weise regt Hanafl hier zu einer
demiitigeren Haltung gegeniiber dem an, was iiber Gott ausgesagt werden
kann. Dabei ldsst er das Spannungsfeld, wie etwa die reflexiv verwendeten
Attribute dann zu verstehen sind, mit denen sich Gott z. B. als barmherzig,
allwissend oder allméchtig beschreibt, bewusst bestehen.

Da die Rede des Menschen iiber Gott nur im Horizont eines menschli-
chen Verstandnisses erfolgen kann, betrachtet er den Anthropomorphismus
als logische Konsequenz einer Rede iiber Gott. Erst in Reaktion auf die Pro-
blematiken der anthropomorphen Redeweisen iiber Gott entstand der Dis-
kurs tiber die absolute Transzendenz Gottes und verdréngte sie. Die grofite
Schwiche des Anthropomorphismus sieht Hanafl in der Wahrnehmung
Gottes in menschlicher Gestalt und personifizierten Ziigen, seinen Vorteil
hingegen in der Funktionalitit fiir den Menschen.*® So mahnt HanafT zur
Vorsicht, die Transzendenz zum Charakteristikum des Islams par excellence
zu sterilisieren und gegen eine christliche Immanenz zu propagieren, da die
Transzendenz nur in ihrem Immanenzbezug einen wirklichen Sinn erhalt
und sich in den Handlungen der Menschen realisiere:38

379 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240.

380 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 240.

381 Vgl. auch Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 78-79.

382 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 236.

383 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241.

384 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 262; vgl. auch Kapitel 3.1.1 dieser
Arbeit.

123

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

On peut objecter que Dieu dans sa révélation parle de lui-méme. Erreur
d’interprétation! Dieu ne parle de lui-méme qu’en fonction de 'homme,
sa vie et son existence. Dieu n'a aucune portée théorique en ce qui
concerne sa personne, sa nature ou son essence, mais Dieu a uniquement
une portée pratique en ce qui concerne 'homme. Les philosophes, les
mystiques et les juristes ont toujours interprété les textes en fonction de
I’homme: imagination, sentiment ou action.3%

Diese Funktionalitit bestimmt Hanafl befreiungstheologisch, indem er
Gott auf der Ebene der existentiell-praktischen Lebenswirklichkeit veran-
kert. Die Lebenswirklichkeit, die HanafT hier adressiert, hat mit den Folgen
der Kolonialisierung Agyptens, der Ausbeutung und der Armutsproblema-
tik zu kidmpfen.38 Dies als Hintergrundfolie zugrunde gelegt, wird ver-
standlicher, warum er sich angesichts der prekdren Weltprobleme kritisch
hinsichtlich eines abstrakt-theoretischen Sinnierens iiber Gottes Wesen
duflert und stattdessen handlungs- und zukunftsorientiert Gott im Fort-
schritt, in der Uberwindung dieser Probleme situiert.?$” So miindet sein
Ansatz der Transformation der Theologie in eine Anthropologie schliefSlich
in einer — von ihm positiv interpretierten — Ideologie, die mittels geistes-
wissenschaftlicher Erkenntnisse Impulse fiir die Verdnderung der Realitat
liefern soll. 38

Damit besiegelt auch Hanafi die Abkehr von der Metaphysik und
die Hinwendung zu humanwissenschaftlichen und damit praxisbezogenen
Herangehensweisen. Gleichzeitig wird hier deutlich, dass seine Anthropo-
logie in einer Befreiungstheologie miindet, wodurch sie eine sozialethische
und politisch motivierte Farbung erhilt. Aufgrund der iiberaus starken Ver-
kniipfung mit politischen Anliegen bietet sein Entwurf entsprechend eine
grofie Angriffsfliche. Denn obschon ein befreiungstheologischer Ansatz ein
legitimer Weg zu einer theologischen Anthropologie sein kann,* stellt sich
im Falle Hanafis die Problematik einer Instrumentalisierung der Theologie
fir politische Anliegen.**® Mit der Einmiindung in die Befreiungstheologie
erfolgt dariiber hinaus eine Zwecksetzung fiir die theologische Anthropo-
logie, die weit tiber ihre eigentliche Aufgabenstellung hinausgeht und so

385 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 243.

386 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S.242, 234-235; Wielandt (1994):
Weltverantwortung, S. 204.

387 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 241-242.

388 Vgl. Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 247.

389 Vgl. Antes (1989): Gottes-Idee im Islam. S 304.

390 Vgl. Wielandt (2016): Main Trends, S. 750.

124

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

wieder von ihr wegfiihrt. Da jeder Befreiungstheologie wie auch jeder Ethik
eine Anthropologie zugrunde liegt, wird der Kern wiederum nicht erfasst,
sondern die Problematik erneut verlagert.

3.3.3 Von der Theologie als Rede iiber Gott zur Offenbarung als Rede zu
und iiber den Menschen

Fruchtbarer als der befreiungstheologische Pfad erweist sich fiir die Frage-
stellung der vorliegenden Arbeit allerdings Hanafis Reflexion dariiber, was
in der Theologie ins Zentrum zu riicken sei, wenn nicht das Wesen Gottes:

[T]oute théologie a une anthropologie renversée. La théologie étant une
science de la parole de Dieu, non de sa personne, est donc la science de
la révélation car la révélation est la parole de Dieu. La révélation, C’est-a-
dire la parole de Dieu est envoyée a ’homme. Dieu s’adresse a 'Thomme.
Dieu a pris '’homme comme interlocuteur. L'objet de la révélation, parole
de Dieu, est 'Thomme. Le centre de la révélation, science de Dieu, est
homme. La révélation est donc la science de 'homme car elle a pris
'homme comme objet et comme interlocuteur. L'objet de la science de
Dieu est Thomme. Comment se fait-il alors que la théologie, cette ‘science
de Dieu’ prenne Dieu comme objet? Voila le renversement fait par la
théologie: de la révélation comme science de 'homme a la révélation
comme science de Dieu, bien que la science de Dieu ne s'occupe pas de
Dieu mais de '’homme. La seule théologie véritable est donc celle qui
s'accorde a la science de Dieu, Cest-a-dire a la révélation, a la parole de
Dieu qui est une anthropologie. Dieu dans sa révélation, dans sa parole
et dans sa science fait de 'anthropologie, en parlant de ’homme, non de
la théologie en parlant de lui-méme.>!

In diesem tberaus dichten Zitat trifft Hanafi drei zentrale Kernaussagen:
Entgegen der Suggestion von Antes, theos als Untersuchungsgegenstand der
Theologie zu erklaren,’*? pladiert er genau fiir das Gegenteil, indem er
erstens kalam nicht im Sinne einer spekulativen Rede tiber Gott betreiben
mochte, sondern riickgebunden an die konkrete Offenbarungsgestalt als
Rede Gottes versteht, die den anthropos zum eigentlichen Zentrum erhebt.

391 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 243.
392 Vgl. Antes (1977): Mensch vor Gott, S.12-13; vgl. dazu auch Kapitel 3.1.2 dieser
Arbeit.

125

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Indem Gott den Menschen als Empfanger dieser Rede adressiert, spricht
er zweitens folglich zum Menschen und drittens auch iiber ihn, wodurch
Gott nicht sich selbst, sondern den Menschen zum Gegenstand seiner Rede
macht. Damit reiht sich Hanafi nicht nur in jene Gruppe von Forschenden
ein, die eine systematische Hinwendung des kalam zur koranischen Offen-
barung fordern,** sondern erdffnet auch eine Argumentation fiir einen
offenbarungstheologischen - statt begriffszentrierten — Zugang zur Anthro-
pologie.

Dieser Gedankengang findet sich auch beim Islamwissenschaftler Rein-
hard Schulze. So stimmt dieser damit @iberein, dass der Koran auf sich
selbst als automimetische Rede Gottes und nicht als Rede {iber Gott rekur-
riert. Zwar beinhaltet dies durchaus, dass Gott Aussagen iiber sich selbst
trifft, im Kern aber teilt Gott weniger mit, was er ist, als dass er ist und was
es mit dem Menschen auf sich hat.3%*

Da der Mensch das Objekt der quran-Rede ist, vollzieht die ,Rede Got-
tes’ im konkreten Sinne des Wortes eine Anthropologie, also eine Rede
iiber den Menschen. Natiirlich ist damit keine rationalistische Begriin-
dung menschlichen Seins gemeint, die durch deduktive Erkenntnisse
gewonnen wurde. Vielmehr soll hier Anthropologie, ein Neologismus
des 16. Jahrhunderts, wortwdrtlich verstanden werden: als Logos Gottes
hinsichtlich des Menschen.3%°

Dennoch warnt Schulze davor, auf ahistorische Weise wissenschaftssyste-
matische Programmatiken in solchen historischen Texten identifizieren
und mit modernen Taxonomien wie etwa Anthropologie belegen zu wollen
und damit Eisegese zu betreiben.’®® Statt einander ausschlieflende Alterna-
tiven zu proklamieren, die den Koran ontologisch einzufangen und im
einen oder anderen einzufrieren versuchen, behilt er beide Optionen offen:

Der Koran ist damit weder theologisch noch anthropologisch, sondern
kann theologisch oder anthropologisch gelesen werden.>”

393 Vgl Oztiirk (2018): Contribution, S.110; Wielandt (2016): Main Trends, S.752;
Sievers (2019): Schopfung zwischen Koran und Kalam.

394 Vgl. Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 217.

395 Schulze (2014): Gottesdienerschatft, S. 217.

396 Vgl. Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 219.

397 Schulze (2014): Gottesdienerschaft, S. 219, Hervorhebung im Original.

126

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

Dadurch wird die Rezeption seitens des Menschen noch einmal starker ge-
wichtet. Trotz unterschiedlicher Argumentationsbasis und jeweiliger Fort-
fihrungen und Einmiindungen treffen sich an diesem Punkt die Ansitze
von Hanafi, Khorchide und Wijaya, wenn auch alle drei im Gegensatz zu
Schulze einen anthropologischen Zugang klar favorisieren. Zwar duflert
sich Khorchide nicht eindeutig dazu, ob die Offenbarung von Gott oder
vom Menschen handelt,*® doch streift er diese Thematik in seinen Ausfiih-
rungen implizit. Fir ihn stellt der Koran eine Selbstoffenbarung Gottes
dar,3® in deren rezitatorischem Klang sich Gott vergegenwirtigt. Insofern
Gott selbst dem Menschen im Koran begegnet, ist dieser folglich auch
mehr als nur ein Sendschreiben Gottes, in dem nachlesbar ist, wie Gott ist
und was er dem Menschen mitteilen mdchte.*?° Da der Koran folglich nicht
nur eine Willensbekundung ist, pladiert Khorchide fiir einen Zugang, der
den Koran nicht ausschliellich als monologischen Redetext, sondern als
Ereignis von Gottes Selbstoffenbarung und damit nicht aus einer instruk-
tionstheoretischen, sondern einer dialogisch-kommunikativen Perspektive
wahrnimmt.40!

Expliziter hingegen duflert sich Wijaya, wenn er argumentiert, dass das
menschliche Wissen {iber Gott in seiner phdnomenologischen Epistemolo-
gie nicht metaphysisch sei, sondern nur vom Menschen und von dessen
Lebenserfahrungen handele. Damit kniipft er an ein Sachargument des
mu'tazlitisch geprigten Theologen ‘Abd al-Gabbar (935-1025) an, wonach
Offenbarung nur tiber das menschliche Handeln, nicht aber tiber Gott
selbst lehren kann, da Gott bediirfnislos sei und Offenbarung so nur einem

398 So sagt er einerseits: ,In dieser Offenbarung ,enthiillt’ Gott den Menschen sein in-
nerstes Wesen; Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.78; auch erklart er eines
der Attribute Gottes, nimlich die Barmherzigkeit, zum Schliissel seiner anthropolo-
gischen Hermeneutik; vgl. ebd., S. 1. Gleichzeitig hilt er aber fest, dass diese ,,Bezie-
hungszusage des Korans, die Ausdruck der Barmherzigkeit Gottes ist — verstanden
als die bedingungslose Zuwendung zu und Zusage Gottes an die Menschen -, [...]
den eigentlichen Inhalt des Korans dar[stellt]; ebd., S.84-85; dabei strebt er ein
anthropologisches Verstindnis von Offenbarung an; vgl. ebd., S. 81. Damit vertritt
Khorchide im Vergleich zu Hanafi und Wijaya eine Mittelposition.

399 Diese christlich vorgepréagte Bezeichnung versucht Khorchide islamisch zu fiillen,
indem er sie mit dem Konzept der Selbstgegenwart Gottes (al-hadra al-ilahiya resp.
tagalli) aus der islamischen Tradition gleichsetzt; vgl. Khorchide (2018): Gottes
Offenbarung, S. 80.

400 Vgl. dazu Kapitel 6 dieser Arbeit.

401 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S.78; dazu auch das nachfolgende
Kapitel 3.4 dieser Arbeit.

127

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

menschlichen Nutzen dienen koénne.*?? Dies bekriftigt Hanafl in einer
seiner direktiven Ideen fiir die Entwicklung einer theologischen Anthropo-
logie:

L’Essence divine ne se manifesta ni dans la parole, ni dans la nature, sous
forme de miracle, ni en personne sous forme humaine. La parole divine
contient des idées ou une description des réalités humaines. L'Essence
divine n'est méme pas un mystere inconnaissable, mais elle est mise entre
parenthese. La religion c’est la révélation, en tant que parole, non en tant
que personne, Dieu ou Prophete. La source de la révélation est le réel
lui-méme qui fit appel a la parole.403

Wie bei anderen zeitgendssischen Denkern aus dem Feld der theologischen
Anthropologie fungiert Gott bei Hanafi zugleich als zweifellos gesetzt und
in Klammern gestellt. Die Offenbarung gibt seiner Meinung nach nicht
Auskunft tiber das Wesen Gottes, sondern macht vielmehr ein Angebot,
wie die menschliche Realitét idealerweise zu gestalten sei. Fiir Hanafi liegt
das eigentliche Problem entsprechend nicht in der fehlenden Inkarnation
Gottes in der Immanenz,*** sondern in der Akzentsetzung der Themen
und Untersuchungsobjekte innerhalb der Islamisch-theologischen Studien,
insbesondere des kalam. Gerade indem der Fokus weg vom Wesen und
hin auf die Rede Gottes gerichtet wird, gelinge ein Perspektivenwechsel, da
durch die Rede Gottes ein Immanenzbezug hergestellt werde. Aufbauend
auf seinem ersten Direktiv einer solchen Fokusverschiebung fordert Hanaf1
einen Perspektivenwechsel von der gottlichen hin zur menschlichen Rede:

La parole divine étant prononcée par le langage humain, elle devient ipso
facto une parole humaine sujette a toutes les sciences humaines autour
du langage. On divise la parole ainsi en termes, sens et choses désignés.
Ou bien on étudie le sens, I'image et les différentes formes d’expression
symbolique. Le sens est psychique; ainsi on étudie les motivations et
on arrive a un nouveau sens de vérité, celle de la motivation et non
I'Adequatio ratio in Rei. Cela ne veut pas dire que Dieu s'exprime par
la parole humaine, 'Esprit Saint via le scribe ou I'évangéliste, mais que

402 Vgl. Vishanoff (2016): Anthropological Turn, S.4-5; Vishanoff (2015): Herme-
neutics, S.4-5; Vishanoff (2015): Qur’anic Interpretation, S.4-6; Peters (1976):
God’s Created Speech.

403 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 257.

404 Vgl. Sauer (2004): Christentum und Islam, S.63-67; dazu auch Kapitel 3.1.1 dieser
Arbeit.

128

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3 Fiir eine theologische Anthropologie im Islam — Plddoyers fiir eine Programmatik

Dieu s’exprime en parole et que cette parole est lue et comprise par la
raison humaine. Lhumanisation de la parole divine ne vient pas de la
tradition ou de histoire comme c’est le cas dans le christianisme, mais
de la lecture et de la compréhension. C’est l'affaire de la conscience
éidétique [sic!] non la conscience historique.*0

Auffallend ist hierbei, dass Hanafl den Terminus langage und nicht langue
benutzt. Innerhalb der Linguistik gilt seit der Theoretisierung von Ferdi-
nand de Saussure langage als Begriff fiir das menschliche Sprachvermé-
gen im Sinne des Sprechapparates.??® Damit verweist Hanafl auf einen
Transformationsvorgang, in dem das gottliche Wort durch das menschliche
Sprachvermdégen zu einem menschlichen Wort wird.49” Anders formuliert:
Damit Gottes Wort nicht transzendent bleibt, sondern sich in der Imma-
nenz realisieren kann und fiir die Menschen hérbar und damit erfassbar
wird, ist das menschliche Sprachvermégen diejenige Instanz, die das fun-
damentale Nadelohr bildet. Die Humanisierung der Rede Gottes, wie sie
HanafT nennt, ergibt sich also allein durch die Aussprache und bezieht sich
auf den Umgang mit der Offenbarung in Form von menschlicher Lektiire
und menschlichen Verstindnisbemithungen. Damit begrenzt Hanafi die
Vermenschlichung, wie er es nennt, auf diese spezifischen Ebenen, ohne
den Inhalt als menschlich zu deklarieren — was er auch in seinem Zitat
durch die Abgrenzung zum Christentum deutlich zu machen versucht.
Ebenso spielt fir Khorchide und Wijaya die Sprachlichkeit des Korans eine
entscheidende Rolle. So heift es bei Khorchide:

Gott hat sich im Akt seiner Selbstoffenbarung der menschlichen linguis-
tischen wie psychologischen und kulturellen Sprache sowie der Narrative
seiner Erstadressaten bedient. Gott spricht also nach dieser islamischen
Vorstellung im Koran durch den Menschen, er ldsst sich auf den Men-
schen ein. Das heif3t, dass nun die Erstadressaten samt ihrer Lebenswirk-
lichkeit, zu denen Gott spricht, konstitutiv an der Rede Gottes beteiligt
sind.408

405 Hanafi (1972): Théologie ou anthropologie, S. 258, Hervorhebungen im Original.
406 Vgl. de Saussure (2005): Cours.

407 Vgl. dazu Kapitel 5 dieser Arbeit.

408 Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85-86.

129

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Aufgrund dieser beiden Ebenen der Involvierung menschbezogener Aspek-
te spricht Khorchide expliziter von ,Gottes-Menschenwort4%® Ohne hier
Kapitel 5 vorzugreifen und weiter ins Detail vorzudringen, lésst sich fest-
halten, dass Wissenschaftler wie Hanafi, Khorchide oder Wijaya theologi-
sche Anthropologie weder begriffszentriert angehen noch im Sinne einer
thematisch gebiindelten Unterdisziplin ausgestalten, sondern als perspekti-
vische Ausrichtung zu formen versuchen. Wahrend insbesondere Hanafi
der Reflexion, wie der geforderte Perspektivenwechsel zu erreichen ist, viel
Platz einrdumt, miinden die Ansétze der anderen beiden Denker in einer
Ausdeutung konkreter Stellen. Doch schaffen sie eine Grundlage fiir eine
offenbarungstheologisch orientierte Anthropologie und regen zur weiteren
Reflexion iiber das Wechselspiel von Theologie und Anthropologie im Of-
fenbarungsakt an, das zum Schwerpunkt des nachfolgenden Teils IT werden
soll.

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild zum
programmatischen Anliegen von Offenbarung

Die vorgelegten Befunde verdeutlichen zwei Forschungsdesiderata: Zum
einen bedarf es — noch bevor es um konkrete hermeneutische Umsetzun-
gen gehen kann - systematischer Uberlegungen, wie eine theologische
Anthropologie im Kontext gegenwirtiger Anforderungen und Diskurse
ihre Grundlagen erhalten und unter islamisch-theologischen Pramissen
begriindet werden kann. Zum anderen ist zu klaren, wie diese Bezugnahme
von Theologie und Anthropologie — iiber den géngigen Weg der theolo-
giegeschichtlichen und begriffsorientierten Erforschung von Menschenbil-
dern hinaus - aus einem offenbarungstheologischen Blickwinkel heraus
bewerkstelligt werden kann. Dass diese Arbeit genau an dieser spezifischen
Schnittstelle ansetzt, hat durchaus seine Berechtigung. Denn gerade im
Offenbarungsvorgang — und nicht erst in den menschbezogenen Inhalten
aus Koran und Sunna - zeigt sich das Aufeinandertreffen von Theologie
und Anthropologie paradigmatisch. Bereits in der Art, wie Gott mit den
Menschen in Kontakt tritt, sind sowohl anthropologisch relevante Aussa-
gen iiber den Menschen als auch Grundlagen fiir die Konzeption einer
theologischen Anthropologie im Islam enthalten.

409 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85, wobei sowohl die Argumentation
als auch die Wortwahl an Aba Zayd angelehnt sind; vgl. dazu Kapitel 5 dieser
Arbeit.

130

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

Ausschlaggebend ist dabei freilich, wie Offenbarung iiberhaupt verstan-
den wird. Obschon religionsphilosophisch und theologiegeschichtlich ver-
schiedene Typisierungen von Offenbarung vorgenommen wurden, wird in
der gegenwirtigen Rezeption - insbesondere im interreligiésen Dialog und
mit Bezugnahme auf den Islam - {berwiegend auf die Unterscheidung
zweier Typen Bezug genommen: das doktrin- resp. empfehlungszentrierte
und das personenzentrierten Modell.*'® Gemif3 dem ersten Modell offen-
bart Gott direktive Empfehlungen, die alsdann in einem Buch kanonisiert
werden, um das herum sich eine Gemeinschaft zu bilden beginnt. Demge-
geniiber offenbart Gott dem zweiten Modell zufolge sein eigenes Wesen,
wobei die Zeugen, die dieses Geschehen als Inkarnationsakt deuten, sich
zu einer Gemeinde formen und im Anschluss die Deutung dieser Selbstof-
fenbarung in Buchform dokumentieren. Dadurch fungiert im ersten Fall
das Buch selbst als Offenbarung, wahrend es im zweiten das Zeugnis der
Offenbarung darstellt.*! Dass bei einer solch bescheidenen Anzahl von
Modellen die Einordnung der koranischen Offenbarung - notgedrungen -
im empfehlungszentrierten Modell miinden muss, ist wenig verwunderlich.
So schreibt etwa selbst der muslimische Theologe Recep Kilig:

Wenn wir berticksichtigen, dass die Offenbarung von oben in arabischer
Sprache herabgesandt wurde und dass sie wortlich, buchartig und lesbar
ist, dann wird deutlich, dass die islamische Offenbarung der traditio-
nelleren Position, namlich der empfehlungszentrierten Offenbarung ent-
spricht. Denn Gott offenbart nicht seine Person, indem er sich in einem
Menschen (Jesus) inkarniert, so wie es in der These von der personen-
zentrierten Offenbarung der Fall ist, sondern teilt manche Wahrheiten
seinem Propheten wortlich, also in Form von Empfehlungen mit.*2

Auch Versuche, die Personenzentriertheit auf den Propheten zu beziehen,
schliefit Kili¢ mit der Begriindung aus, dass der Prophet weder an der
Produktion der Offenbarung beteiligt war noch eine géttliche Identitat
angenommen habe.*® Beide Male tiberlagert Kili¢ also die Leitfrage, was
Gott offenbart, mit dem Umstand, wie Gott dies (nicht) tut, wodurch er
die Frage nach dem Inhalt iber die Form zu beantworten sucht. Jedoch

410 Vgl. Dulles (1983): Models of Revelation; Seckler (1981): Dei verbum; Bernhardt
(2021): Offenbarungsmodelle.

411 Vgl. Dulles (1983): Models of Revelation; Seckler (1981): Dei verbum; Bernhardt
(2021): Offenbarungsmodelle; Kilig (2009): Islamische Offenbarung, S. 39.

412 Kilig (2011): Islamische Offenbarung, S. 39.

413 Vgl. Kilig (2011): Islamische Offenbarung, S. 41-43.

131

12.01.2026, 00:50:18. [ r—


https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

birgt sowohl die religionsphilosophische Theoriebildung der Modelle als
auch deren Applikation auf die islamische Glaubenslehre in sich Schwierig-
keiten: Erstens ist bereits die Namensgebung der Modelle der christlichen
Tradition entliehen, sodass eine adiquate, religionsiibergreifende Ubertra-
gung von Beginn an grundsitzlich erschwert wird. Insofern zweitens ein
personenzentriertes Modell unmittelbar mit Inkarnation gleichgesetzt wird,
verkommt die Zuordnung zu einer Scheiniibung, da innerhalb der islami-
schen Tradition kein Denkstrang bekannt ist, der eine menschliche Inkar-
nation Gottes im Menschen theologisch zu begriinden versucht hitte.

In Weiterentwicklung der beiden Ausgangsmodelle ist man dazu {iberge-
gangen, idealtypisch zwischen einem instruktionstheoretischen und einem
kommunikationstheoretischen Offenbarungsmodell zu unterscheiden.**
Obwohl diese beiden Modelle in einer solch zugespitzten Form in der
Realitdt kaum anzutreffen sind, zeigen sie gerade prototypische Differenzen
auf: Dem instruktionstheoretischen Verstandnis nach handelt es sich bei
der Offenbarung um eine géttliche Belehrung in Form einer Mitteilung von
satzhaften Wahrheiten und Weisungen. In der Annahme, dass Gott in der
Offenbarung alles gesagt hat, was es zu sagen gab, wird Offenbarung zu
einer abgeschlossenen Sammlung von iiberzeitlich geltenden Instruktionen,
die lediglich philologisch korrekt erschlossen werden miissten, um zu wis-
sen, was Gott wolle. In seiner zugespitzten Form wird hier Offenbarung
folglich zu einer abgeschlossenen Selbstrede Gottes, einem Monolog.*’> Im
kommunikationstheoretischen Modell hingegen wird Offenbarung nach
muslimischem Verstiandnis als ein in der Geschichte stattgefundener, tiber
mehrere Jahre andauernder Kommunikationsakt zwischen Gott, Prophet
und Adressaten erfasst. Dieses Modell betont den dynamischen Charakter,
indem es auch kontextuelle Faktoren der damaligen Redesituation mitein-

414 Zwar gibt es differenziertere Modelle und Ansichten zu Klassifizierungsmoglichkei-
ten von Offenbarung - auch anhand unterschiedlicher Kriterien wie etwa Form,
Inhalt, Art, Funktion oder Empfangsmodus - in der religionswissenschaftlichen
wie auch in der theologischen Literatur; vgl. Dulles (1983): Models of Revelation,
sowie Bernhardt (2021): Offenbarungsmodelle, S.123-124. Allerdings finden sich
innerhalb der Islamisch-theologischen Studien kaum systematische Referenzwerke,
welche die in der muslimischen Geistesgeschichte vertretenen unterschiedlichen
Modelle theoretisch zu fassen versuchen. Entsprechend fehlen auch konsensuale
Bezeichnungen fiir diese idealtypischen Modelle.

415 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 83; Seckler (1981): Dei verbum; Bern-
hardt (2021): Offenbarungsmodelle, S. 123-124.

132

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

schlie8t.#1¢ Der dialogische Redecharakter ist dabei bereits in der Struktur
abgebildet, da Gott den Menschen in seiner Offenbarung zu Wort kommen
lasst und ihn konstitutiv an der Rede beteiligt. Dadurch wird Offenbarung
nicht primér als kanonisiertes Buch, sondern als Kommunikations- und
damit Beziehungsangebot an den Menschen wahrgenommen.*”

Fiinf Beweggriinde sprechen dafiir, ein solch kommunikatives Offenba-
rungsverstdndnis als Ausgangspunkt fiir die Reflexion einer theologischen
Anthropologie zu wéhlen: Erstens steht eine kommunikative Grundlegung
im Einklang mit den zeitgendssischen Tendenzen innerhalb der koranwis-
senschaftlichen Forschung, die sowohl in der muslimisch-theologischen als
auch innerhalb der islamwissenschaftlichen und christlich-theologischen
Forschung ihre Verankerung hat.*® Zweitens wird gerade von muslimischer
wie auch islamwissenschaftlicher Seite dem kommunikativen Modell ein
besonderer Stellenwert fiir die Entwicklung einer theologischen Anthropo-
logie zugeschrieben.*® Drittens zeigt sich in der kommunikativen Anspra-
che durch Gott eine — wenn nicht gar die wichtigste — Besonderheit der
Beziehung zwischen Gott und Mensch.*?’ Dass Gott iiberhaupt zu den
Menschen spricht und wie er dies tut, hat also hochste Relevanz fiir die
theologische Anthropologie. Viertens werden gerade anhand der jeweiligen
Offenbarungsverstindnisse auch religionsspezifische Besonderheiten sicht-
bar, sodass dadurch das Charakteristische fiir den Islam mit herausgearbei-
tet werden kann. Fiinftens erdffnet dariiber hinaus ein kommunikatives
Modell eine Horizonterweiterung, indem es den Menschen nicht nur als
Thema fiir die Exegese wahrnimmt, sondern seine Rolle als Angesproche-
ner und Rezitator der Offenbarung wiirdigt und seine Beziehung in dieser
Interaktion dialektisch bestimmt. Insofern Kommunikation Beziehung her-
stellt, erscheint dieses Modell besonders tragfihig fiir die Zielsetzung der
behandelten Fragestellung.

Aus diesem Grund wird im nachfolgenden Teil II der Fokus nicht auf die
Erforschung konkreter Menschenbilder und damit auf den Menschen als
Gegenstand der Reflexion gerichtet, sondern auf die islamisch-theologische

416 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 84-85; Ozsoy (2006): Geschichtlich-
keit.

417 Vgl. Khorchide (2018): Gottes Offenbarung, S. 85-86.

418 Vgl. Ozsoy (2006): Geschichtlichkeit; Seker (2019): Koran als Rede und Text; Khor-
chide (2018): Gottes Offenbarung; Zirker (2018): Koran; Neuwirth (2013): Koran
als Text der Spatantike.

419 Vgl. Boumaaiz et al. (2013): Bin ich nicht Euer Herr, S. 138.

420 Vgl. Schabestari (1994): Die theologischen und rechtlichen Grundlagen, S. 193.

133

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Fiir und wider eine theologische Anthropologie im Islam

Begriindbarkeit einer theologischen Anthropologie aus einer offenbarungs-
theologischen Perspektive. Der vorliegenden Arbeit geht es also nicht um
die Bestimmung des Menschen im Sinne einer inhaltlichen Ausgestaltung,
sondern sie stellt als eine der ersten ihrer Art eine exemplarische Auseinan-
dersetzung dar, die als Prolegomenon zu einer theologischen Anthropolo-
gie und als Anstofs fiir deren Weiterentwicklung zu verstehen ist. In Anbe-
tracht der Vielfalt an Entfaltungsméglichkeiten kann es daher auf den fol-
genden Seiten nicht um eine erschopfende systematische Aufarbeitung der
theologischen Begriindbarkeit einer in der islamischen Geistesgeschichte
fuflenden Anthropologie gehen, weshalb die Untersuchung auf gezielte
Zuspitzungen anhand von Autoren und Themenblocken angewiesen ist.*2!
Um zu gewihrleisten, dass die Aufgabe bewiltigbar ist, orientiert sich die
Arbeit an den Sachargumenten des zeitgendssischen Autors Aba Zayd und
versucht aufzuzeigen, wo dieser bereits einen anthropologischen Perspekti-
venwechsel eingeschlagen und umgesetzt hat. Aus Aba Zayds thematischem
Panorama sind insbesondere drei Kernideen fiir die Reflexion einer theolo-
gischen Anthropologie unter offenbarungstheologischen Gesichtspunkten
von Interesse, denen in Teil IT je ein eigenes Kapitel gewidmet wird:

Erstens liegt gerade in seiner eigentlichen Originalitit, den Offenba-
rungsprozess kommunikationstheoretisch erschlossen zu haben, ein grofies
Potential fiir die theologische Anthropologie, insofern mit der Grundle-
gung eines kommunikativ-diskursiven Modells ein grundsatzlicher Spiel-
raum fiir Wechselwirkungen zwischen Theologie und Anthropologie er6ft-
net wird. Wahrend Abu Zayd die kommunikationstheoretische Reflexion
von Offenbarung fiir seine Begriindung der Textualitdt des Korans bend-
tigt, aus der er wiederum seinen sprachwissenschaftlich-hermeneutischen
Ansatz konzipiert, geht es in der vorliegenden Arbeit darum, aus dem
kommunikationstheoretischen Modell Einsichten fiir die Konzipierbarkeit
einer theologischen Anthropologie zu gewinnen.

Zweitens wird mit Aba Zayd die polarisierende Bezeichnung des Korans
als Gottes Menschenwort konnotiert, durch die er im deutschsprachigen
Raum mitunter Bekanntheit erlangt hat. Mit dieser Denomination wird
nicht nur eine Parallele zum christlichen Konzept der Menschwerdung
Gottes in Jesus suggeriert, die fiir die theologische Anthropologie im
Christentum zentralen Charakter besitzt, sondern auch eine Suche nach
menschlichen Spuren im Offenbarungsprozess. Die Thesen rund um die

421 Vgl. dazu insbesondere Kapitel 1.2 und 1.5 dieser Arbeit.

134

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis?

Menschlichkeit des Textes bieten daher in konzentriertem Mafle Diskus-
sionsmoglichkeiten zu den in der Problematisierung zur theologischen
Anthropologie thematisierten Aspekten wie Transzendenz oder Theozen-
trik.422

Drittens endet AbG Zayds Reflexion nicht etwa in der Dokumentation
einer historischen Kommunikationssituation zwischen Gott, dem Prophe-
ten und der Urgemeinde sowie in dem hermeneutischen Verstindnis ihrer
Inhalte im Geschichtsverlauf, sondern fithrt ihn zur Wahrnehmung des
asthetischen Erlebens und der gemeinschaftsbildenden Charakteristika des
Korans.*?* Damit wird eine Erweiterung von der historischen Kommuni-
kation zu einem stetigen Kommunikationsvollzug zwischen Gott und Men-
schen angezeigt, die sich insbesondere in der rituellen Praxis manifestiert,
wodurch die immanent wahrnehmbaren Konsequenzen von Offenbarung
stiarker hervortreten.*?* Auch wenn Aba Zayd diese Dimension keineswegs
ausfiihrlich erarbeitet hat, waren seine Uberlegungen doch Impulsgeber
fiir Weiterentwicklungen. Gerade in der Rezitation der koranischen Offen-
barung wird ein Begegnungsraum fiir Gott und Mensch erdffnet und Got-
tes Priasenz immanent erfahrbar. So werden entsprechend auch innerhalb
dieser Dimension Interdependenzen von Theologie und Anthropologie
nahegelegt, die es weiter zu ergriinden gilt. Entgegen den bisherigen Ten-
denzen, Abu Zayd im Kontext seiner entwickelten koranhermeneutischen
Methodik zu untersuchen, bringt diese Arbeit nun gezielt sein Offenba-
rungsmodell — fokussiert auf die drei genannten Aspekte — mit der Reflexi-
on hinsichtlich der Konzipierbarkeit einer theologischen Anthropologie ins
Gesprich.

422 Vgl. dazu Kapitel 3.1.1 und 3.1.3 dieser Arbeit.
423 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 28-29.
424 Vgl. Abu Zaid (2008): Gottes Menschenwort, S. 29.

135

12.01.2026, 00:50:18. [ r—



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

12.01.2026, 00:50:18.



https://doi.org/10.5771/9783748943693-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	2 Theologie, Anthropologie und Islam – kontroverse Ansprüche im Widerstreit?
	2.1 Anthropologische Fragestellungen – ein problemorientierter Zugang
	2.1.1 Problemfeld Begriff – Anthropologie avant la lettre?
	2.1.2 Problemfeld Disziplin – (k)ein Anspruch für die Theologie?
	2.1.3 Problemfeld Untersuchungsgegenstand – Wesenskern oder doch Diskurs?

	2.2 Islam und Anthropologie: Erste Begegnungen, langfristige Spannungen
	2.2.1 Der Islam als „Feind“ der Anthropologie – Anthropologie als „Feind“ des Islams?
	2.2.2 „Anthropologie des Islams“ oder „Islamische Anthropologie“?
	2.2.3 Islamische Anthropologie als theologisches Unterfangen?
	2.2.4 Humanismus und theologische Anthropologie – zwei Begriffe für ein und dasselbe?


	3 Für und wider eine theologische Anthropologie im Islam
	3.1 Theologische Anthropologie – ein Ding der Unmöglichkeit?
	3.1.1 Theologische Anthropologie und Transzendenz – die gestiftete Distanz zum Menschen als Problem?
	3.1.2 Theologische Anthropologie und Theologie als Gotteslehre – (k)ein Thema für den kalām?
	3.1.3 Theologische Anthropologie als Theozentrik – ein Selbstwiderspruch?

	3.2 Theologische Anthropologie als Forschung über den Menschen
	3.2.1 Theologische Anthropologie als theologiegeschichtliches Unterfangen?
	3.2.2 Die vielen Facetten des Menschen: Begriffliche und thematische Zugänge
	3.2.3 Theologische Anthropologie als exegetisches Unterfangen?

	3.3 Für eine theologische Anthropologie im Islam – Plädoyers für eine Programmatik
	3.3.1 Anstöße für die Loslösung von einer theozentrisch orientierten Theologie
	3.3.2 Zur Aussagbarkeit über Gott: Vom Transzendenzbezug zum Immanenzraum
	3.3.3 Von der Theologie als Rede über Gott zur Offenbarung als Rede zu und über den Menschen

	3.4 Theologische Anthropologie, quo vadis? Vom Menschenbild zum programmatischen Anliegen von Offenbarung


