Kapitel 4:

Zwischen christlichem Erbe und neutralem
Verfassungsstaat: Der Ort des Religiosen
in Deutschland

Der dominante Diskurs iiber die christlichen Urspriinge der deutschen Verfas-
sung weist einen gewissen Konsens iiber den legitimen Platz des Religiosen
im &ffentlichen Raum Deutschlands auf, allerdings mit einer impliziten oder
auch offenkundigen Begrenzung auf eine dominante christliche Tradition.
Diese kollektive Selbstreferenz zur christlichen Basis der deutschen Gesell-
schaft steht in einem recht klaren Gegensatz zum dominanten franzdsischen
Selbstverstindnis als »laizistische« Gesellschaft, trotz der pluralistischen Im-
plikationen des laicité-Begriffs. Aus diesem Grund wurde in der deutschen
Kopftuchdebatte nicht in erster Linie die sdkulare Tradition gegeniiber dem
Islam betont, sondern sehr viel eher die christliche Verfasstheit der deutschen
Gesellschaft oder genauer gesagt eine sédkularisierte Version des Christen-
tums. Anders als in Frankreich wurde der Sakularitétsbegriff hier eher im Sin-
ne einer Kontinuitét der christlichen Tradition gedeutet und nicht im Sinne ei-
nes radikalen Bruchs. Der Riickgriff auf die christlichen Urspriinge der deut-
schen Gesellschaft, fiir den die Kopftuchdebatte symptomatisch ist, lasst sich
im Prinzip nur begreifen, wenn man sich das historisch bedingte Verhéltnis
von Kirche und Staat und den de facto privilegierten Status der christlichen
Kirche in Deutschland ansieht.

Vorab mochte ich allerdings die notwendigen Einschrinkungen voraus-
schicken. Eine addquate Analyse der Staat-Kirche-Beziehungen miisste ge-
wiss die juristischen, politischen und gesellschaftlichen Aspekte, die fiir die
Frage der Rolle des Religidsen in Deutschland relevant sind, genauer und
wohl getrennt voneinander untersuchen. Wihrend ich hier vor allem auf
Arbeiten von Matthias Koenig (2003 bzw. 2006) oder Christopher Soper und
Joél S. Fetzer (2004) verweisen mochte, wird die folgende Analyse also eher

143

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

fragmentarisch sein. Ich werde mich auf einige Grundlinien beschrianken, die
zum besseren Verstidndnis der oben skizzierten Diskurse beitragen sollen. Um
das Arrangement von Staat, Kirche und Nation in Deutschland rekonstruieren
zu konnen, werde ich zundchst den juristischen Status der Religion erldutern
und anschliefend einige historische Meilensteine beleuchten, wobei ich mich
dabei in erster Linie auf die jiingere Vergangenheit beziche.

Gerhard Robbers (1995: 64) oder Soper und Fetzer (2004: 105) beschrei-
ben den rechtlichen Status der Religion in Deutschland als ein Mischverhélt-
nis aus strikter Trennung zwischen Kirchen und Staat wie etwa in Frankreich
und dem Modell der Staatskirche, wie es aus GroBbritannien bekannt ist
(hierzu Baubérot/Mathieu 2002). Einerseits definiert das deutsche Grundge-
setz die Trennung zwischen Kirchen und Staat durch die sogenannte »Schran-
kenklausel«, die mit der Weimarer Verfassung die Autonomie und Privilegien
der christlichen Kirchen eingeschrinkt hat (vgl. Link 2000: 106). Auf der an-
deren Seite garantiert das Grundgesetz eine relativ enge Zusammenarbeit zwi-
schen kirchlichen und staatlichen Institutionen. Konkreter ist der rechtliche
Status von Religion im Artikel 140 des Grundgesetzes festgelegt. Die wich-
tigsten Elemente sind dabei die »Freiheit der Vereinigung zu Religionsge-
meinschaften« und der »Status der Koérperschaft des offentlichen Rechts«.
Dieser Status garantiert den Kirchen Privilegien wie die Kirchensteuer oder
die Ausiibung von Religionsunterricht an staatlichen Schulen, was systemati-
scher in Artikel 7 (3) des Grundgesetzes geregelt ist.

Bevor ich genauer die wichtigsten Implikationen dieses Status erldutere
oder eher die Art und Weise, wie er in der Praxis umgesetzt wurde, sei be-
merkt, dass der institutionalisierte und 6ffentliche Charakter von Religion in
Deutschland dhnlich wie das verfassungsrechtlich verankerte Prinzip der lai-
cité in Frankreich eine historische Kontinuitdt aufweist, die gewissermal3en
bis zu den Religionskriegen zuriickverfolgt werden kann und sich gegen Ende
des 19. Jahrhunderts stabilisierte. So ldsst sich der gegenwértige Status der
Kirche in Deutschland auf die Zeit des Westfdlischen Friedens zuriickdatie-
ren, der 1648 proklamiert wurde. Der Westfilische Frieden besanftigte nicht
nur die Auseinandersetzungen zwischen den beiden grofiten Konfessionen, er
initiierte auch den Status der Paritét, der seither die konfessionelle Landschaft
Deutschlands geprégt hat. Die katholische, evangelisch-lutheranische und die
reformierte Kirche wurden als legitime religiose Konfessionen des Reiches
anerkannt und konnten religiose Angelegenheiten ungeachtet der Konfession
des jeweiligen Territoriums verwalten. Gegeniiber dem vorherigen Prinzip
des cuius regio, eius religio (»wessen Land, dessen Religion«) stellte dies
eine substanzielle Neuerung dar. Von Aufklarungsidealen geprigt, lag der
leitende Gedanke hinter diesen Verdnderungen in der Idee begriindet, die Re-
ligionsfreiheit als Recht zu institutionalisieren. Die Einrichtung von Konkor-
daten sollte weniger den Einfluss der christlichen Kirchen schmilern als ein

144

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

gewisses Gleichgewicht zwischen katholischen und evangelischen Kréften
schaffen.

Die Kirche konnte als unabhéngige Institution im Staatswesen fortbeste-
hen und dem Staat zugleich untergeordnet sein, wihrend der Staat anderer-
seits die Funktion des Protektors der Kirche einnahm. Damit verband sich
dennoch die Anerkennung einer internen und staatlich unabhéngigen Kir-
chendoméne. Diese Konstellation spiegelt in gewisser Hinsicht das gegenwér-
tige Verhiltnis zwischen Kirche und Staat in Deutschland wider, das von
einer (eingeschrinkten) Unabhéngigkeit der Kirche einerseits und einer
gleichzeitigen institutionalisierten Kooperation mit dem Staat auf der anderen
Seite geprigt ist.

Die konkreteren Linien und Direktiven der Kirchenautonomie und damit
der Institutionalisierung des Prinzips der Religionsfreiheit als Grundrecht
wurden im Anschluss an die Napoleonische Herrschaft implementiert und
dhnlich wie in anderen européischen Léndern im spiten 19. Jahrhundert kon-
kretisiert. Im Gegensatz zur republikanischen Bewegung in Frankreich mit
ihrer ausgewiesen anti-klerikalen Haltung war der Prozess der Nationalstaats-
bildung in Deutschland von Anfang an von einer stirkeren religiosen, insbe-
sondere protestantischen Komponente begleitet. So war vor allem der PreuBi-
sche Staat, der wesentlich zur Nationalstaatsbildung beigetragen hat, stark
vom Protestantismus gepréigt, was bekanntlich im Kulturkampf kulminierte
(1872-87; vgl. Loth 1999). Gerhard Besier (1992: 197) bemerkt, die »ethi-
schen Grundlagen des modernen preuBisch-deutschen Staates besaflen [...]
eine klare kulturprotestantische Pragung im Sinne eines weltlichen Christen-
tums und unterschieden sich damit charakteristisch von den ideologischen
Grundlagen anderer europdischer Staaten«.

Helmut Walser Smith (1995: 53f.) zufolge sollte der Kulturkampf auch als
ein Kampf zwischen protestantischen und katholischen Kriften iiber den In-
halt und die Implikationen der nationalen Identitdt verstanden werden und
nicht allein als ein religiés bedingter Konflikt. Smith zeigt, wie die protestan-
tische Bewegung im Kulturkampf eine Perspektive der nationalen Identitdt
propagierte, die die Idee von einer authentischen deutschen Nationalkultur mit
einem normativen Verstdndnis von einer religiésen, dezidiert protestantischen
Identitit zu koppeln versuchte. Der Protestantismus trat hier im Sinne eines
Befreiers von Rom auf und formte zugleich die vereinte Nation. Ganz im
Gegensatz zu Frankreich hatte der deutsche Nationalstaatsbildungsprozess
also von Anfang an eine religiose Komponente (vgl. Koenig 2003).

In diesem Zusammenhang sollte man sich auch ins Gedéchtnis rufen, dass
die deutsche Staatsbiirgerschaft lange Zeit an die christliche Konfession
gekoppelt war. Dies wird vor allem im Hinblick auf die jiidische Bevolkerung
deutlich, der vielfach die deutsche Staatsbiirgerschaft verwehrt wurde, sofern
sie nicht zum Christentum konvertierte (Nowak 1995: 33-36). Obwohl sol-

145

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

cherlei Parallelen gewiss einer weitaus tiefgriindigeren Analyse bediirften,
konnte man behaupten, dass diese historischen Spuren stellenweise bis in die
Gegenwart hinein beim Verstindnis von nationaler Mitgliedschaft in Deutsch-
land wirksam geblieben sind. Es mag daher kein bloBer Zufall sein, dass in
der aufgeheizten Debatte um die Reform des Staatsbiirgerschaftsrechts von
1999 die Gegner der Reform den Islam als Haupthindernis fiir den Erhalt der
deutschen Nationalitéit erachteten. Eine wesentliche Botschaft vor allem der
christdemokratischen Parteien lautete, dass eine »deutsche« und »muslimi-
sche« Identitdt — durch zwei Pdsse zum Ausdruck gebracht — unvereinbar sei-
en. Wenngleich das Christentum hier freilich weniger im konfessionellen
denn im kulturellen Sinne gemeint ist, dessen Koordinaten weitldufig und un-
bestimmt sind, scheint es vor allem fiir Abgrenzungsstrategien gegeniiber
muslimischen Einwanderern den iibergeordneten Referenzrahmen zu bilden.

Besonders im Hinblick auf die Opposition zur katholischen Kirche griff
die protestantische Bewegung vor allem wéhrend des Kulturkampfes haufig
auf eine von franzosischen Republikanern bekannte Symbolik und Rhetorik
zuriick. Wéhrend in Frankreich die Republikaner Religion generell mit einer
dunklen und vormodernen Vergangenheit assoziierten, kontrastierte die pro-
testantische Bewegung in Deutschland die katholische Vergangenheit mit der
aufgeklirten, aber zugleich protestantisch geprigten Gegenwart. Die gemein-
same Basis der Einheit war fiir die deutschen Protestanten folglich nicht in
erster Linie die Aufkldrung, sondern die Reformation oder vielmehr eine sé-
kularisierte Version des Protestantismus. Wihrend sich in Frankreich die re-
publikanische laizistische Identitdt in einer ausschlieBlich sdkularen und mit
dem Humanismus verbundenen Weise ausprégte und sich explizit von religio-
sen Komponenten zu distanzieren versuchte, war die protestantische Bewe-
gung in Deutschland gewissermalen zwischen dem Bekenntnis zu einer durch
Luther reformierten religiosen Vergangenheit und den Ideen und Idealen der
Aufklérung hin- und hergerissen. Dieses Spannungsverhéltnis zeichnet sich
auch gegenwirtig im deutschen Selbstverstindnis ab.'

Uberdies gelang es den »sikularen« Kriften im Kulturkampf keineswegs,
den Einfluss der katholischen Kirche systematisch einzudimmen und, etwa
wie in Frankreich, eine Sdkularisierung des Staatswesens zu erwirken. Ganz

1 Besier (1992: 137-150) erinnert daran, dass der Einfluss des Christentums auf
den Prozess der deutschen Nationalstaatsbildung auch bei einem Vergleich der
Kolonialpolitik Deutschlands und Frankreichs deutlich wird. Wenngleich weit-
aus weniger expansiv als Frankreich war das deutsche Kolonialengagement von
Anfang an stark von einem christlichen Ethos gekennzeichnet, was sich vor al-
lem in den Missionierungsbewegungen niederschlug. In Frankreich hingegen
hatten die Eroberungspolitik und der Bekehrungseifer gegeniiber kolonisierten
Volkern einen klaren laizistischen Impetus, und die Kolonialherrschaft verband
sich ganz besonders in Algerien mit Versuchen, lokale Religionsgemeinschaften
mit laizistischem Ethos zu konvertieren.

146

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

im Gegenteil ging die katholische Kirche sogar gestarkt aus den Bemithungen
um ihre Zuriickdrangung hervor, was sich unter anderem am Erfolg der Zen-
trumspartei zeigte. Im Gegensatz zu Frankreich, wo die katholischen Kréfte
keinen Erfolg hatten, sich zu einer politischen Kraft und als Partei zusammen-
zufinden, war der Katholizismus in Deutschland von einer recht erfolgreichen
politischen Mobilisierung gekennzeichnet (Besier 1992: 197). So fand die
Zentrumspartei von Anfang an bei einer breiten Bevdlkerung Zustimmung
und Wiéhlerschaft. Die Partei des Zentrums spielte vor allem bei den Ausein-
andersetzungen um die Ausarbeitung der Verfassung und dem darin veranker-
ten Status der Kirche in der Phase der Nationalstaatsbildung eine wesentliche
Rolle.

Dies hatte zur Folge, dass beide Kirchen ihren vergleichsweise méchtigen
Status mit weitreichendem Einfluss und Freiheiten innerhalb des modernen
deutschen Nationalstaates beibehalten konnten und auch nach der Aufldsung
des Staatskirchentums in der Weimarer Verfassung von 1919 eine privilegier-
te Stellung innehatten. Durch den rechtlichen Korporationsstatus erhielt die
Religion in der Weimarer Republik zugleich einen o6ffentlichen Charakter.
Obwohl die Weimarer Verfassung gemeinhin als Motor fiir einen deutlichen
Sékularisierungsschub in Deutschland gelten mag, behielt sie die fiir Deutsch-
land charakteristische »unvollstindige Trennung zwischen Kirche und Staat«
(Daiber 1995: 67) bei.

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde der Korperschaftsstatus Wort fiir
Wort aus der Weimarer Verfassung (Art. 136-141) in die Verfassung von
1948 iibertragen. Dies ist vor allem vor dem Hintergrund der NS-Vergangen-
heit zu betrachten. Rolf Schieder (2001: 119-140) beobachtet, dass in der
Nachkriegszeit das Hauptanliegen der Politiker darin bestand, eine mdglichst
»pragmatische« und »neutrale« Verfassung auszuarbeiten, die ideologischer
Konnotationen entledigt war. Daher waren nach 1945 die Diskussionen um
die Rolle von der Religion im Allgemeinen und der Kirche im Besonderen
von der Haltung geprigt, gewisse Dinge so zu belassen, wie sie vor Beginn
der nationalsozialistischen Herrschaft gewesen waren. So wurde der Kirchen-
status direkt aus der Weimarer Verfassung iibernommen.

Gerade im Anschluss an die totalitdre Herrschaft wurde die Kirche oder
das Christentum allgemeiner erneut als wiirdig erachtet, eine privilegierte
Position im Nachkriegsdeutschland einzunehmen. Die Kirche galt nicht nur
als wichtige moralische Stiitze bei der Verarbeitung der schweren Naziver-
brechen. Auch die Tatsache, dass einige Kirchenmitglieder, insbesondere aus
den Reihen der »Bekennenden Kirche«?, Widerstand gegen die NS-Herrschaft

2 Die Bekennende Kirche (gegr. 1934) war eine Oppositionsbewegung evangeli-
scher Christen wihrend des Nationalsozialismus. Sie wandte sich insbesondere
gegen Gleichschaltungsversuche der Kirchen mit dem Nationalsozialismus.

147

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

geleistet bzw. Widerstindler unterstiitzt haben, wurde der Kirche im Nach-
hinein hoch angerechnet. Einige Autoren melden allerdings gewisse Zweifel
an dieser Einschédtzung an. Markus Kleine (1993: 56) gibt beispielsweise zu
bedenken: »Vor allem die Bischofe wurden wie Verfolgte des Naziregimes
behandelt, ohne dass das Verhalten des Einzelnen gepriift wurde. Das wohl-
wollende Verhalten vieler Kirchenvertreter gegeniiber dem Nationalsozialis-
mus wurde verdrangt.«

Vor allem Abgeordnete der CDU waren darum bemiiht, die »christlich-
abendlidndische« Tradition im Grundgesetz angemessen zu respektieren und
zu implementieren. Jens Jetzkowitz (2000: 176) zufolge wurde die Entschei-
dung, den Gottesverweis in die Prdambel des Grundgesetzes aufzunehmen,
auch getroffen, um die Grenzen der Herrschaft des Staates symbolisch zum
Ausdruck zu bringen und damit eine Distanz zu dessen totalitdren Auswiich-
sen zu markieren: »Die Berufung auf die »Verantwortung vor Gott< in der
Prdambel ist demnach eine Chiffre fiir eine kollektive Erfahrung, die fiir die
Identitat der deutschen Gesellschaft fundamental ist« (sieche auch Limbach
2004: 334f.). Markus Kleine (1993: 47) resiimiert: »Offenbar sind die Kirchen
aus dem Zusammenbruch der nationalsozialistischen Herrschaft so gestérkt
hervorgegangen, dass eine Diskussion iiber diese Privilegien nicht angezeigt
war.«

Bis heute haben die christlichen Kirchen ihren vergleichsweise privi-
legierten Status beibehalten koénnen, vor allem in ihrer Position als bevorzug-
ter Partner des Staates, was sich auf verschiedenen Ebenen bemerkbar macht.
So stehen eine ganze Reihe von 6ffentlichen Einrichtungen des Bildungssek-
tors sowie Geféngnisse, theologische Fakultiten, Krankenhduser und die Me-
dien zu einem mehr oder minder groBen Teil mit der evangelischen oder ka-
tholischen Kirche in Verbindung. Sehen wir uns beispielsweise die Zahl der
kirchengebundenen Kindergirten, wohlfahrtsstaatlichen Organisationen und
medizinischen Dienste an, so wird vor allem deutlich, dass die Kirchen in
Deutschland ein wichtiger Arbeitgeber sind (vgl. Kaufmann 1989: 113-114).
Diese privilegierte Rolle ist iiberdies durch die finanziellen Garantien institu-
tionalisiert, die Kirchen empfangen. Insbesondere die in Deutschland ver-
gleichsweise hohen Kirchensteuern stellen im européischen Vergleich eher
eine Ausnahme dar, so vor allem im Hinblick auf Frankreich.?

Zu betonen ist auch die moralische Rolle, die der Kirche in der deutschen
Offentlichkeit vor allem in ihrer Funktion als 6ffentlicher Akteur zukommt.
Durch diesen sogenannten »Offentlichkeitsauftrag« haben Kirchenreprisen-
tanten nicht nur das Recht, sondern gewissermaflen auch die Pflicht, an 6f-
fentlichen Angelegenheiten als moralisch-politische Instanz teilzuhaben

3 In Deutschland wurde die Kirchensteuer im Laufe des 19. Jahrhunderts einge-
fithrt, um den Staat von den Ausgaben an die Kirchenverwaltungen zu entlasten.

148

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

(Robbers 1995: 70) — man denke z.B. an die spezifischen Sendezeiten, die den
Kirchen im offentlich-rechtlichen Rundfunk vorbehalten sind. Durch diesen
Status ist es den Kirchen bis heute gelungen, sich bei politischen, sozialen,
kulturellen oder auch wirtschaftlichen Fragen eine 6ffentliche Stimme zu er-
halten, der ein relativ groles Gewicht zuteil wird. Das jiingste Beispiel von
groBBerer Relevanz sind die Einwénde von kirchlichen Akteuren gegen die
US-amerikanischen Angriffe auf den Irak.

Im Gegensatz zu Frankreich ist diese 6ffentliche Einflussnahme der Kir-
chen in Deutschland eher nur punktuell, so beispielsweise beim Thema Ab-
treibung, in Frage gestellt worden. Nie wurde sie jedoch als mdgliche Uber-
schreitung der Trennung zwischen religidser und politischer Sphére grundle-
gend angezweifelt. Im Gegensatz zu Frankreich, wo trotz aller Ambivalenzen
religiose Angelegenheiten explizit in die Privatsphdre verbannt werden, ist der
offentliche Charakter der Religion in der deutschen Gesellschaft also veran-
kert und institutionalisiert. Der Kirchenrechtler Axel von Campenhausen
(1996: 99) bemerkt, dass die Bemiihung der Kirchen, in der Offentlichkeit
Einfluss zu nehmen und »moderne Formen der Predigt« durch offentliche
Kanéle zu verbreiten, mit Artikel 140 und 137 des Grundgesetzes eine rechtli-
che Grundlage erhalten habe. Matthias Koenig (2003) fiihrt dieses Argument
noch etwas weiter, wenn er behauptet, in der institutionellen Logik der Tradi-
tion der deutschen Religionspolitik sei Religion nicht nur ein Faktor, sondern
gar ein Garant fiir die 6ffentliche Moral des Nationalstaates.

Wenn wir auf die Nachkriegsgeschichte Deutschlands zuriickblicken, so
wird deutlich, dass diese moralische Funktion zwar einen Bedeutungsverlust
erlitten hat, aber dennoch fortbestehen konnte und nur selten grundlegend hin-
terfragt worden ist. Eine Kritikwelle setzte etwa Mitte der 1960er Jahre infol-
ge des generellen Klimas politischer Transformationsprozesse und aufgrund
des schwindenden Stellenwertes von Religion im gesamteuropdischen Zu-
sammenhang ein. Markus Kleine (1993: 80) erinnert daran, dass sich in jener
Zeit die religiose und kulturelle Landschaft Europas grundlegend verdndert
und eine pluralistische Gestalt angenommen habe. Die Auseinandersetzungen
iiber den offentlichen Charakter von Religion kdnnen somit als Folge eines
generelleren Trends der 1960er und 1970er Jahre gedeutet werden, gewisse
Themen auf die 6ffentliche Agenda zu bringen, die zuvor tabuisiert worden
waren. Das brennendste darunter war die nationalsozialistische Vergangenheit
und das Unbehagen gegeniiber dem Ubergang in eine demokratische Gesell-
schaft.

Der Ausdruck der Unzufriedenheit gegeniiber dem Status und Einfluss der
Kirchen in Deutschland, artikuliert vor allem von Intellektuellen der Nach-
kriegsgeneration, kann daher als Teil einer generelleren Examinierung der
Nachkriegsordnung gedeutet werden. Obwohl die Kritik auch von bedeuten-
den Kirchenrechtlern aufgegriffen wurde (vgl. Kleine 1993: 81f.), verinderte

149

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

sich der Status quo im Verhéltnis von Kirche und Staat nicht grundsétzlich.
Auch die regelmidBig von FDP-Politikern geduferten Vorbehalte gegeniiber
dem Kirchenstatus in Deutschland (Daiber 1995: 68) haben zu keiner generel-
len und tief greifenden Diskussion innerhalb der deutschen Bevdlkerung ge-
fithrt. Vor allem die Herausbildung von pluralistischen und individualisierten
Formen von Religiositdt ohne Kirchenbindung im engeren Sinne war im exis-
tierenden Arrangement von Kirche und Staat kaum vorgesehen und begann
im Prinzip erst in jiingerer Zeit Bestandteil von breiteren Debatten zu werden.

Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen ldsst sich nun besser begrei-
fen, warum deutsche Politiker, aber auch Intellektuelle unvoreingenommener
auf die religiosen Fundamente der deutschen Gesellschaft verweisen und dies
mit sdkularen Elementen verbinden konnten, um ihren Vorbehalten gegeniiber
dem Einzug von nicht-christlichen Religionsbeziigen in die deutsche Offent-
lichkeit Ausdruck zu verleihen. Die entscheidende Komponente ist weniger
die christliche Tradition als solche, denn diese ist auch in anderen europii-
schen Léandern nicht minder wirksam, sondern auch der in der Verfassung
implementierte rechtliche Status der (christlichen) Religion.

Eine Modifizierung dieser privilegierten Position der Kirche in Deutsch-
land ldsst sich vor allem seit Ende der 1980er Jahre beobachten, wenn wir
z.B. an die Diskussionen iiber die Legitimitit des Kreuzes in Klassenzimmern
(vgl. Tietze 1997) oder an die Uberlegungen iiber Alternativficher zum Fach
Religion an staatlichen Schulen denken. Vor allem die Einfithrung des Schul-
fachs Lebensgestaltung — Ethik — Religionskunde (LER) hat eine breite Dis-
kussion iiber den Status des Religiosen in der Gesellschaft, aber konkreter
auch um die rechtliche Position der Kirchen entfacht.* Wenngleich noch im-
mer umstritten, zeugt die Einfilhrung dieses Faches als Ersatz fiir das theolo-
gisch gebundene Fach Religion von einer generellen Suche nach Alternativen,
um der religidosen Fragmentierung im Bildungssektor gerecht zu werden. Die-
ser neuere Trend sollte auch vor dem Hintergrund des verdnderten konfessio-
nellen Gefiiges Deutschlands im Anschluss an die deutsche Einheit betrachtet
werden und hingt gewiss auch mit dem Trend der Kirchenaustritte zusam-
men.’

Diese jlingeren Tendenzen indizieren sowohl einen Trend der De-Instituti-
onalisierung von Religion als auch eine Pluralisierung der Formen von Reli-

4 Auf Initiative der ostdeutschen Lander wurde das Unterrichtsfach Lebensgestal-
tung — Ethik — Religionskunde (LER) als Alternative zum kirchenbasierten Reli-
gionsunterricht entwickelt und vor allem in ostdeutschen Bundesldndern einge-
fiihrt. Es konzentriert sich auf ethische Fragen und die Lehre von den Weltreli-
gionen, ohne dabei einer Religion einen dominanten Platz einzurdumen (vgl.
HéuBler 2000).

5 Karl-Fritz Daiber (1997: 83) zufolge liegt die jahrliche Rate von Kirchenaustrit-
ten in Deutschland fiir Katholiken bei 0,1 % und fiir Protestanten bei 1 %.

150

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

giositét in der deutschen Gesellschaft. Wiahrend die modifizierten Religions-
konstellationen in Frankreich in gewisser Weise zu einer Entdogmatisierung
des laizistischen Prinzips beigetragen haben, scheint sich in Deutschland da-
durch der Einfluss und Stellenwert der Kirche zu schmilern bzw. zu verédn-
dern. Allerdings relativieren sich diese Prozesse in beiden Landern angesichts
der Partizipationsforderungen von Muslimen wieder. Damit mochte ich zu
einem weiteren Aspekt der Religionspolitik in Deutschland {ibergehen und die
Aufmerksamkeit gezielter auf die Rolle und den Platz des Islam in der deut-
schen Offentlichkeit richten.

Obwohl sich in der Vergangenheit einige islamische Gemeinschaften auf
der Basis des Artikels 140 GG um den Ko&rperschaftsstatus bemiiht haben, ist
damit bislang keine von ihnen erfolgreich gewesen (vgl. Muckel 1995). Lange
Zeit wurden islamische Gemeinschaften gar nicht im Sinne von Religionsge-
meinschaften behandelt, weil sie schlicht unter Angelegenheiten des Auslin-
derrechts, nicht aber unter das Kirchenrecht fielen. Wahrend politische Auto-
ritdten in Deutschland anfangs vielfach beanstandeten, Muslime gewéhrten
nicht die fiir den Korperschaftsstatus vorausgesetzte Garantie der Dauer, ist
das geldufigste Argument gegenwartig, dass sie zu unterschiedliche Richtun-
gen vertreten wiirden und ihre religiése Praxis nicht unter eine einzige repra-
sentative Instanz zu subsumieren sei. Ein weiteres entscheidendes Hindernis
ist der Vorwurf der Verfassungswidrigkeit und Demokratiefeindlichkeit poli-
tisch orientierter Organisationen wie beispielsweise der Islamischen Gemein-
schaft Milli Goriis (vgl. Schiffauer 2005; 2006).

Es ist dennoch bemerkenswert, dass eine ganze Reihe von muslimischen
Forderungen nach Anerkennung ihrer Religion in der Offentlichkeit auf der
Basis der Religionsfreiheit akzeptiert worden sind. Die Entscheidung der
Obersten Verwaltungsgerichte zum erlaubten Fernbleiben muslimischer Mad-
chen vom koedukativen Sportunterricht in Miinster und Liineburg beispiels-
weise (vgl. Neue Zeitschrift fiir Verfassungsrecht, 1992) weist deutlich in die
Richtung der Anerkennung. Auch das Verfassungsgerichtsurteil von 2002
zum islamischen Schichten zugunsten von Muslimen ldsst sich als ein klarer
Indikator einer rechtlichen Anerkennung von Muslimen lesen.® Wenngleich
auch hierzulande nicht unumstritten, wiren solcherlei Entscheidungen in
Frankreich undenkbar. In Deutschland lieferte somit das Prinzip der Reli-
gionsfreiheit muslimischen Gruppen und Bewegungen eine solide Grundlage,
um die Institutionalisierung des Islam in Bezugnahme auf das Grundgesetz zu
legitimieren und deutlich stirker voranzutreiben als dies beispielsweise in
Frankreich der Fall ist. Obwohl dies muslimischen Gemeinschaften bislang
noch nicht den Korperschaftsstatus eingebracht hat, argumentieren einige Au-

6 Siehe BVerfG Entscheidungen: http://bundesverfassungsgericht.de/entscheidun
gen/rs20020115_1bvr178399.html, letzter Zugriff 19.10.2006.

151

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

toren, dass der Islam in Deutschland auf dem Wege sei, eine quasi-kirchliche
Organisation zu werden, und sprechen in diesem Zusammenhang von einer
»Verkirchlichung« des Islam (vgl. Tietze 1998: 292; de Galembert 2001). Um
noch einmal den umstrittenen Begriff des Multikulturalismus aufzugreifen,
kann man vor diesem Hintergrund de facto von einem Multikulturalismus in
Deutschland sprechen, der sich vor allem auf juristischer Ebene etabliert hat.

So ldsst sich im deutschen Fall allgemeiner eine Verrechtlichung multi-
kultureller Fragen beobachten, die einen bezeichnenden Schwerpunkt des 6f-
fentlichen Umgangs mit religios-kultureller Pluralitdt aufweist und sich in
verschiedenen Diskussionen wiederfindet. Muslimische Praktiken und An-
erkennungsforderungen von Muslimen in Deutschland wurden in der Vergan-
genheit zundchst gemeinhin auf juristischer Ebene diskutiert, ehe sie von
einer breiteren Offentlichkeit aufgegriffen worden sind (vgl. Tietze 1998 oder
de Galembert 1995). Nicht zuletzt auch in der Sprache der Kopftuchdebatte
zeigt sich, dass Akteure verschiedener Couleur auf juristische Begriffe zu-
riickgriffen und damit ein gewisser Konsens iiber die rechtlichen Aspekte des
Falles zugrunde lag. Zugleich sind die Erfolge bei der Anerkennung von mus-
limischen Praktiken deutliche Beispiele fiir erfolgreich durchgesetzte Forde-
rungen im Namen nationaler oder supranationaler Normen. Tatsache ist, dass
mehr und mehr muslimische Verbdnde inzwischen aus der deutschen Gesell-
schaft heraus sprechend fiir sich das Recht einer »nicht-deutschen« Religions-
ausiibung beanspruchen, wihrend sie sich dabei auf geltende Rechtnormen
berufen. Diese Vorgehensweise wird von der 6ffentlichen Meinung als be-
sonders irritierend wahrgenommen.

Hier liegt vor allem aus vergleichender Perspektive ein interessantes Phé-
nomen vor. Denn obgleich sich Muslime in Frankreich gemeinhin als Franzo-
sen definieren und Rechte im Namen franzdsischer Prinzipien einfordern,
scheinen sie sich rechtsstaatliche Instrumente bislang nicht in gleicher Weise
zu eigen zu machen wie Muslime in Deutschland. Allein das Beispiel des
Kopftuchs zeigt, dass Frauen duferst selten weder bei lokalen Verwaltungsge-
richten noch beim Verfassungsgericht Beschwerde eingelegt haben, um gegen
die Praxis des Ausschlusses aus der Schule vorzugehen (Le Monde,
28.10.2003). Die Fihigkeit, rechtsstaatliche Instrumente zu nutzen, um als
Muslime auch unter juristischen Aspekten integraler Bestandteil der deut-
schen Gesellschaft zu werden, konnte als Zeichen fiir ihre »Integration« inter-
pretiert werden. Allerdings ist dies nicht unbedingt die Version von »Integra-
tion«, die der Mehrheit der staatlichen Behorden oder der medialen Offent-
lichkeit vorschwebt.

So konnte die Ideologisierung der »christlich-abendlédndischen« Tradition
Deutschlands gleichsam als ein Versuch gedeutet werden, eine religidse Ein-
heit wiederherzustellen, die immer briichiger zu werden scheint, angesichts
des wachsenden Einflusses des Islam in Deutschland und seines Anspruchs

152

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

auf rechtliche Anerkennung und Gleichstellung mit anderen Religionsge-
meinschaften. Entsprechend konnte man das Vorrecht, das der christlichen
Basis der deutschen Gesellschaft zugesprochen wird, als einen Ausdruck der
Unsicherheit gegeniiber der fortschreitenden Institutionalisierung des Islam
deuten, insbesondere gegeniiber der rechtlich abgesicherten Forderung, den
offentlichen Charakter des Christentums auch anderen Religionsgemeinschaf-
ten zu gewdhren. Das gelegentliche Wiederaufleben der Rhetorik des zivilisa-
torischen Paradigmas des christlich-abendldndischen Erbes konnte in diesem
Sinne auch als Symptom einer Krise der Selbstidentitdt begriffen werden,
gegeniiber dem wachsenden Raum, den nicht-christliche Religionsgemein-
schaften in Deutschland einnehmen — ganz dhnlich wie das Erstarken einer
strikten Version der laicité in Frankreich. Wir kdnnten dies als den Versuch
deuten, ecine Einheit herzustellen, auf deren Basis bestimmte Elemente die
Grenzen des Tolerierbaren iiberschreiten bzw. der Idee von einer harmonisch-
freundlichen Koexistenz von verschiedenen kulturellen Einheiten widerspre-
chen.

Dabei erweist sich die Kombination aus »christlich« und »abendlandisch«
sowie auch der konsequente Verweis auf das Grundgesetz als wirksame Refe-
renz, weil damit die ethnische Komponente, die Deutschland immer wieder
vorgehalten wird, weitgehend ausgeblendet ist. Der Nationalstaat, wenngleich
(kultur-)christlich verankert, erscheint in dieser Figur nicht mehr kulturell
oder ethnisch verfasst, sondern in erster Linie politisch definiert. Gleichsam
verrit der flieBende Ubergang vom Narrativ der christlichen Vergangenheit
zum neutralen Verfassungsstaat, der auf den Prinzipien der Aufklirung ba-
siert, die Suche nach einer gemeinsamen Basis, die iiber den pragmatischen
Umgang mit der eigenen Vergangenheit und Kultur hinausgeht. Hier wird der
Versuch deutlich, auch Deutschland trotz seiner belasteten Vergangenheit zu
legitimieren, eine gemeinsame kulturelle Basis abzustecken. In diesem Zu-
sammenhang ist die Kategorie des »Abendlandes« natiirlich bedeutsam, wie
Nikola Tietze (1998: 191) unterstreicht:

»[D]ie Identifikation mit der abendldndischen Kultur und ihre implizite Abgrenzung
von der jiidischen und muslimischen Religion erfiillt unter anderem das Ziel, das
Thema des Nationalen zu vermeiden und dabei dennoch die Idee von einer Einheit
zu vermitteln.«

Die Verfassung als gemeinsamer Referenzrahmen iibernimmt in diesem Zu-
sammenhang eine ganz dhnliche Funktion. Der hiufige Verweis auf die deut-
sche Verfassung gewinnt allerdings an Komplexitit, wenn wir uns nochmals
ins Gedichtnis rufen, dass beide Diskurse diese Institution mit unterschiedli-
chen Pramissen als Referenzrahmen verwendeten. Wiahrend die Verfassung
im ersten Fall als symbolischer Marker des Christentums gedeutet wurde, be-

153

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

tonten die Autoren des zweiten Diskurszirkels deren neutralen Charakter, ge-
paart mit dem Verweis auf das verfassungsrechtlich verankerte Prinzip der
Religionsfreiheit. Wihrend im franzdsischen Fall vielfach eine Sakralisierung
des Laizitétsprinzips deutlich wird, so ldsst sich im deutschen Beispiel eine
gewisse Autorititshorigkeit gegeniiber der moralischen Funktion des Staates
erkennen, der die Basis kollektiver Identifikation liefert. Franz-Xaver Kauf-
mann (1998: 91) spricht in diesem Zusammenhang vom »Glauben an den
Staat«. Die Verfassung als Basis gemeinsamer Identifikationen konstituiert
neben ihren rechtlichen Funktionen ein elementares Diskursfeld, das sich bis
in die frithe Nachkriegsgeschichte zuriickverfolgen lisst (ebd.: 90) und inner-
halb der Europdischen Gemeinschaft den besonderen Weg Deutschlands
unterstreicht.

Vor dem Hintergrund der NS-Vergangenheit war der Begriff der Nation
als moralischer Konsens delegitimiert und wurde durch den neutraleren Ge-
meinschaftsbegriff der Verfassung ersetzt. Die einzig legitime Gemeinschafts-
klammer war fortan der konstitutionelle Staat, die Republik. Es ist in diesem
Sinne kein Zufall, dass der Begriff des »Verfassungspatriotismus« im Klima
des Nachkriegsdeutschlands vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus
geprigt wurde. Der Begriff wurde erstmals in der Nachkriegszeit vom Poli-
tikwissenschaftler Dolf Sternberger (vgl. Sternberger 1990) aufgeworfen und
spater von Intellektuellen wie Jirgen Habermas (vgl. 1993; 1995) oder Ralf
Dahrendorf (1990) aufgegriffen und weiterentwickelt. Beide Autoren sehen in
der deutschen Verfassung einen angemessenen und legitimen Bezugsrahmen
kollektiver Identitét, die moralischen Zusammenhalt auf der Basis eines ge-
meinsam geteilten Vertrags und diskursiv strukturierter rationaler Kommuni-
kation bildet. Die Verfechter des Verfassungspatriotismus argumentieren,
dass nur diese Art von Patriotismus auf der Basis des freien Zusammen-
schlusses individueller Biirger sozialen Frieden stiften konne. Die Idee eines
»Verfassungspatriotismus« hat sich folglich in direktem Gegensatz zur Idee
der Nation als vorpolitische und auf einer homogenen Kultur basierenden
Gemeinschaft ausgebildet, die vor dem Hintergrund der NS-Vergangenheit in
der deutschen Offentlichkeit an Glaubwiirdigkeit eingebiifit hat.

Ohne hier weiter ins Detail gehen zu kdnnen, sei dennoch angemerkt, dass
das Ideal eines Verfassungspatriotismus innerhalb der deutschen Gesellschaft
keineswegs ausnahmslos geteilt wird. Das geldufigste Gegenargument lautet,
dass diese Version von kollektiver Identitét nicht umfassend genug emotiona-
le Komponenten der Gemeinschaftsbildung beriicksichtigen wiirde. Dieter
Oberndorfer (2000) argumentiert beispielsweise, dass die iberwiegend ratio-
nal begriindeten Grundlagen der Gemeinschaftsbildung einer politisch-
intellektuellen Elite vorbehalten seien und nicht unbedingt den Bediirfnissen
der breiten Masse entspriachen, fiir die der Verfassungspatriotismus eine zu
abstrakte BezugsgroBe sei. Oberndorfer (ebd.: 185-196) beobachtet insbeson-

154

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

dere nach der Wiedervereinigung auch unter Intellektuellen verstirkt die
Riickkehr zu einem urspriinglichen und kulturalistischen Nationenversténdnis.
Dies spiegele sich auch in dem wieder hdufiger verwendeten Begriff des
»Volkes« wider. So sei die Kategorie des Verfassungspatriotismus fiir viele
zu unkonkret, wihrend dem Volksbegriff eine vielfach erwiinschte emotiona-
le Komponente anhafte.

Daher sollte die in der Kopftuchdebatte virulente Verteidigung eines kul-
turellen, symbolischen und religiosen Terrains zumindest teilweise auch im
Licht einer generelleren Frage betrachtet werden, die immer wieder die deut-
sche Offentlichkeit beschiftigte, so vor allem im Anschluss an die NS-
Herrschaft. Es geht um die Frage nach den Normen, Werten und Symbolen,
auf die sich die deutsche Republik griinden sollte, angesichts der stark
belasteten Vergangenheit. Dies ldsst sich in die hiufig gestellte Frage »wer
sind wir?« iibersetzen, die angesichts der Vergangenheitsbewéltigung vorwie-
gend negativ, im Sinne eines »was wir nicht sind«, beantwortet worden ist.
Das gebrochene Selbstbewusstsein und die undefinierte »deutsche Identitét«
waren allerdings stets begleitet von einer iibertrieben positiven Selbsteinschit-
zung mit nationalistischen Untertonen. Vor allem die starke 6ffentliche The-
matisierung der Vergangenheit und die Suche nach ihrer »Bewiltigung« ha-
ben innerhalb der deutschen Gesellschaft und entsprechend auch bei der poli-
tischen und intellektuellen Elite die Sehnsucht nach einem positiven Selbst-
verstdndnis gendhrt. Dies driickte sich teilweise in der Haltung aus, dass nun
auch die Deutschen — nach einer solch intensiven Phase der kritischen Aus-
einandersetzung mit der eigenen Vergangenheit — das Recht auf eine positive
Selbstidentitdt verbunden mit einem gewissen Stolz haben diirften, ohne dabei
gleich nationalistischer Tendenzen verdachtigt zu werden.

Diese beiden Pole, bestehend aus einer duBlerst selbstkritischen Einschét-
zung und der Tendenz, die positiven Elemente des »Deutschtums« hervorzu-
kehren, haben im Nachkriegsdeutschland stets koexistiert. Angesichts der
wachsenden kulturellen Pluralitit durch Einwanderung haben sie gegenwértig
eine neue Dimension erlangt. In diesem Sinne kénnte man sowohl die vehe-
mente Zurlickdrangung von kultureller Vielfalt zugunsten einer »Leitkultur«
als auch die Tendenz, Differenz vorbehaltlos zu zelebrieren, in gewisser Hin-
sicht als Ausdruck einer &hnlichen Problematik betrachten — eines duflerst
ambivalenten Selbstverstindnisses angesichts der stark belasteten Vergangen-
heit. Zugleich verdeutlicht die noch immer fortbestehende Auseinanderset-
zung mit der eigenen Vergangenheit eine sehr viel selbstkritischere Haltung
deutscher Intellektueller und Politiker als in Frankreich. Auch im Hinblick auf
Einwanderungsfragen und -konzepte zeigt sich unter franzosischen Intellek-
tuellen eine deutlich breitere Akzeptanz gegeniiber den selbstheilenden Kraf-
ten des franzosischen Integrationsmodells als hierzulande, wo der Umgang
mit kultureller Vielfalt weitaus kritischer bedugt wird.

155

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

Um noch einmal auf die »neutrale« Selbstreferenz des Grundgesetzes zu-
riickzukommen, sei erneut hervorgehoben, dass es weniger auf die Begriffe
selbst ankommt, die zur Selbstidentifikation herangezogen werden, als viel-
mehr darauf, mit welchen Inhalten diese Begriffe gefiillt werden. So zeigte
sich am Beispiel der Kopftuchdebatte, dass sogar eine vermeintlich neutrale
und Demokratie stiftende Kategorie wie die Verfassung nicht frei von ideolo-
gisierbaren Elementen ist und von Mdglichkeiten des Ausschlusses und der
Mystifizierung. Vor allem im Hinblick auf Formen des sozialen Lebens, die
im Verdacht stehen, den Verfassungsprinzipien zuwider zu laufen, kann der
Riickgriff auf die Verfassung zugleich ein Werkzeug des Ausschlusses wer-
den. Dies zeigt sich auch deutlich bei den Diskussionen um bestimmte islami-
sche Gemeinschaften in Deutschland, die immer wieder beschuldigt werden,
nicht mit den Prinzipien des deutschen Grundgesetzes im Einklang zu stehen,
und deren Mitgliedern oft leichtfertig die Zugehorigkeit zum deutschen Ge-
meinwesen abgesprochen wird (vgl. Schiffauer 2006). Im Hinblick auf kultur-
bzw. religionsspezifische Fragen erweist sich der Riickgriff auf Verfassungs-
werte sogar als duflerst effektiv. Denn auf diese Weise konnen Inkompatibili-
tiaten auf moralischer und rechtlicher Ebene hervorgehoben werden, ohne da-
bei hochpolitisierte und problembehaftete Begriffe wie »Kultur« oder »Na-
tion« ins Spiel zu bringen.

Die kollektive Selbstidentifikation mit der Verfassung fiihrt also keines-
wegs unausweichlich zu einem offenen, pluralistischen oder inklusiven Um-
gang mit kultureller Vielfalt. Gerade wegen der Deutungsmoglichkeiten und
dem Potenzial, zu einer ausgrenzenden Markierung zu werden, ist die Verfas-
sung weniger neutral und unstrittig als zunichst anzunehmen wére. Auch die-
se Institution kann, ganz &hnlich wie das franzdsische Laizititsprinzip, durch-
aus zu einem Instrument moralischer Dominanz werden oder ein exklusives
Verstdndnis von Deutschtum legitimieren. In dieser Hinsicht nimmt der sym-
bolische Gehalt der Verfassung einen dhnlichen Status an wie der Begriff der
laicité in Frankreich. In beiden Féllen handelt es sich um strittige, komplexe,
vielféltige und weniger um neutrale, eindeutige Kategorien, die jeweils ein
Potenzial fiir Mystifizierung abstrakter politischer Ordnungen und Werte in
sich bergen.

Ehe ich nachfolgend zum zweiten Teil der Untersuchung iibergehe, moch-
te ich noch einmal betonen, dass ich in beiden Léndern das Verhiltnis von
Kirchen und Staat bzw. historisch gewachsene Begriffe von Religion und Sa-
kularitdt als die einflussreichsten Faktoren des offentlichen Diskurses iiber
den Islam und Muslime betrachte. Neben anderen Faktoren, wie der Kolo-
nialvergangenheit, Einwanderungspolitiken und Nationenkonzeptionen, so
meine ich, fithrt vor allem der unterschiedlich historisch gewachsene Status
von Religion zu einem unterschiedlichen Umgang mit religidser Pluralitit.
Sowohl die Beladenheit der 6ffentlichen Debatten um das Kopftuch als auch

156

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

die konkreten Argumentationslinien in Frankreich konnten nur vor dem Hin-
tergrund des Prinzips der /aicité und dem historisch bedingten Streit um den
Status der Kirche verstindlich werden. Ahnlich lisst sich die vergleichsweise
eher gelassene Haltung gegeniiber dem Kopftuch in Deutschland ebenso wie
das Hauptnarrativ bei dessen Ablehnung nur vor dem Hintergrund der deut-
schen Geschichte und dabei insbesondere im Licht des privilegierten Charak-
ters der Kirchen in der deutschen Offentlichkeit begreifen.

Es sei aber ein weiteres Mal betont, dass der dominante Diskurs in beiden
Landern tendenziell gegen ganz bestimmte Varianten von offentlicher Reli-
gion gerichtet war, die im Namen des Islam zum Ausdruck gebracht wurden.
Zudem stand der Islam in beiden Féllen generell im Verdacht, den notwendi-
gen Prozess der Trennung zwischen religidser und politischer Sphire ver-
sdumt zu haben. Wie ich gezeigt habe, besteht der Unterschied vor allem dar-
in, dass Sakularitdt im einen Fall als Kontinuum des Christentums und im an-
deren als Bruch mit christlichen Traditionen gedeutet wurde. Heiner Biele-
feldt (2003: 48f.) unterteilt diese Nuancen in wtraditionalistische« und »mo-
derne« Versionen von Sékularitdt und konstatiert treffend Ausschlussmecha-
nismen, die aus beiden fiir Muslime resultieren konnen:

»Wihrend nach der traditionellen Variante des Kulturalismus das Verhéltnis von
Muslimen und sékularem Rechtsstaat in der Linie der alten Auseinandersetzung
zwischen Orient und Abendland gesehen wird, geht es nach der modernistischen
Variante scheinbar um den epochalen Konflikt zwischen Vormoderne und Moderne.
In beiden Fillen jedoch stehen die Muslime gleichsam fiir >das Andere«: entweder
fiir den Orient oder fiir die unaufgeklérte Vormoderne.«

In beiden untersuchten Fillen dominiert ein exklusives Verstdndnis vom
sdkularen Raum — in Frankreich durch ein striktes, jedoch von Widerspriichen
durchdrungenes Laizitdtsprinzip zum Ausdruck gebracht, in Deutschland
durch ein exklusives Verstindnis von Sdkularitdt, das allein der christlichen
Hemisphére zugeordnet wird. Die Pluralisierung politisch-sozialer Schliissel-
begriffe findet also offensichtlich in beiden Gesellschaften dort eine Grenze,
wo es um die Mitbestimmung von nicht-konformen Versionen von 6ffentli-
cher Religion geht.

Damit sollte deutlich geworden sein, dass es nicht der Status von Religion
als solcher ist, der die Wahrnehmungen {iber Muslime und den 6ffentlichen
Umgang mit ihnen prigt. Die relevantere Frage ist, wie dieser Status und die
Begriffe, die ihn umgeben, beschrieben und interpretiert werden koénnen und
wer dabei die »Macht der Beschreibung« (Rushdie 1989: 173) hat. Begriffe
sind stets Deutungsverschiebungen ausgesetzt und bergen zugleich das Poten-
zial der Ideologisierbarkeit in sich. Wie in beiden Fillen zu sehen war, ist es
daher notwendig, hinter die konkreten Begriffsverwendungen zu blicken und

157

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITISIERTE RELIGION

zu untersuchen, mit welchen Werten, Absichten und Angsten gesellschaftsre-
levante Begriffe 6ffentlich gebraucht werden und welche Akteure sich in wel-
chen Kontexten ihrer bedienen.

In beiden Beispielen wurde recht deutlich, dass es in den Offentlichkeiten
beider Lander eine unausgesprochene Deutungshoheit iiber politisch-soziale
Begriffe gibt. Weniger einflussreichen Akteuren bleibt damit der Zugang zur
offentlichen Artikulation von Deutungen weitgehend versperrt. Dennoch ist
die Wirkungsweise von Debatten wie solchen iiber das Kopftuch keineswegs
vorhersehbar. Obwohl vor allem &ffentlich sichtbare Muslime in den Kopf-
tuchdebatten beider Lander deutlich unterreprésentiert waren, so muss den-
noch daran erinnert werden, dass allein die umfassende Debatte tiber dieses
Symbol eine vielleicht unvorhergesehene Auseinandersetzung iiber grundle-
gende Normen und damit auch iiber das »Eigene« ausgeldst hat. Allein diese
Tatsache mag als eine gewisse Stirkung von Minderheitenpositionen gedeutet
werden, ganz einfach weil die 6ffentliche Auseinandersetzung mit dem Ande-
ren eine notwendige Selbstreflexion mit sich gebracht hat, die zwangslaufig
zu einer Vervielfaltigung von Begriffsbedeutungen gefiihrt hat.

So sind in Frankreich die verschiedenen Félle des Ausschlusses von Kopf-
tuch tragenden Schiilerinnen an staatlichen Schulen zu einem Gegenstand 6f-
fentlicher Verurteilung geworden, mit der zugleich eine generelle Kritik an
Einwanderungspolitiken und an der Substanz des republikanischen Modells
einherging. Ahnlich hat in Deutschland die Fokussierung auf die Symbolik
des Kopftuchs zu einer umfassenden Auseinandersetzung mit dem Charakter
von Religiésem in der Offentlichkeit und dem Status der Kirchen in der deut-
schen Gesellschaft gefiihrt, die in dieser Intensitit zuvor nicht stattgefunden
hatte. Zugleich wurde durch die Debatte eine notwendige und zuvor eher
schwelende Diskussion iiber den Stellenwert und die Position des Islam im
Lande angestofSen. Hier hat der Kampf, den die muslimische Lehrerin im
Namen des deutschen Grundgesetzes und damit unter Berufung auf demokra-
tische Normen gefiihrt hat, bei der politischen Elite die Erkenntnis mit sich
gebracht, dass »Ausldnder« nunmehr zu einem integralen Bestandteil der
deutschen Gesellschaft geworden sind, die sich deutscher Grundrechte bedie-
nen, um Rechte auf freie Ausiibung von Religiositit einzufordern.

Obwohl diese 6ffentlichen Auseinandersetzungen in beiden Lindern grofB3-
tenteils nicht zugunsten der Kopftuch tragenden Frauen entschieden wurden,
haben diese Frauen dennoch (bewusst oder unbewusst) erfolgreich umfang-
reiche Diskussionen um Grundprinzipien und Werte angeregt, die zuvor ent-
weder als gegeben oder schlicht als nicht diskutierbar betrachtet wurden. In
diesem Sinne scheint die anhaltend vehemente Abwehr gegen das Kopftuch
eine Irritation gegeniiber genau diesem Phinomen zum Ausdruck zu bringen:
dass sich niamlich die Offentlichkeit zu 6ffnen scheint gegeniiber Diskussio-
nen iiber grundsétzliche Normen, die zuvor entweder als Bestandteil eines

158

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KAPITEL 4: DER ORT DES RELIGIOSEN IN DEUTSCHLAND

gesellschaftlichen Konsenses oder als unantastbar betrachtet wurden. Dieser
Zusammenhang wird im ndchsten Teil des Buches bei den Selbstrepriasenta-
tionen Kopftuch tragender Frauen in beiden Landern noch deutlicher werden.

159

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:10:53.



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839404102-004 - am 14.02.2026, 08:



https://doi.org/10.14361/9783839404102-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

