
 

217 

IV.  DIE URBANISIERUNG UND DAS ENDE                  

DER GESCHICHTE 

1 .  Die  Tota l i tät  
 
Das „oui et non“ 

 
Am Eingang der „Metaphilosophie“ charakterisiert Lefèbvre die menschliche 
Entwicklung als „ein breites konfliktbeladenes (dialektisches) Werden“, das 
die Erde durchzieht. Jedes Mal, wenn es abgeschlossen scheint, brechen neue 
Widersprüche auf, setzt es erneut an und zerstört die vermeintlich erreichte 
Stabilität. Dieses Werden, in der Philosophie als „Kosmos, Welt, Gott, göttli-
che Vorsehung, Geist, Leben, Wille usw.“ bezeichnet, charakterisiert Le-
fèbvre als das „schöpferische Vermögen“ des Menschen, als „Poiesis“ und 
„Praxis“. Die Praxis steht u.a. für „die Beziehungen zwischen menschlichen 
Wesen“1, für die Totalität der sozialen Interaktionen, die Ausdruck der Ge-
schichte, in der sie stehen, zugleich aber auch Schöpferin dieser Geschichte 
sind.2 Die Poiesis als menschliche Aktivität, die sich die Natur (Physis) anzu-
eignen gewillt ist, wirkt in der Auseinandersetzung des Menschen mit sich 
selbst, „der Natur in ihm“, kreativ: Sie ist „Schöpferin von Werken“.3 Einen 
wesentlichen Anteil dieser Kreativität übernimmt die Poesie als „Residuum 
der Mimesis“, die in ihrem imitierenden Charakter „die Sonne, die Götter, die 
Herren und Meister, die Olympier, die Idole und schließlich die Maschinen“ 
nachahmt. Der residuale Charakter erhebt sie über den Status einer simplen 
Imitation, verkörpert den Impetus, den Willen zur „action“, der erlauben soll, 
die verlorengegangene Heimat wiederzufinden.4 Diese Heimat repräsentiert 

                                              
1  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 12f; orig., p. 27. 
2  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 8; orig., p. 24. 
3  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 14; orig., p. 28. 
4  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 269; orig., p. 225. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

218 

u.a. eine Zeit, in der „es [noch] keinen Unterschied zwischen dem philosophi-
schen und dem poetischen Sprechen“ gab.5  

Der Anspruch der „Metaphilosophie“, über die Philosophie hinauszuge-
hen, öffnet den Zugang zu Dimensionen des Denkens und Handelns, die in 
einem Bereich angesiedelt sind, der das greifbare Feld des „Realen“ („réel“) 
überwindet: 

 
„Le méta? L’être humain va toujours au-delà de soi, au-delà de l’acquis, de la cons-
cience et de ce qui échappe à la conscience. Le langage ne procède que par méta-
phore. Dépasser? Surmonter? C’est une chance à tenter, un acte, qui réussit ou ne 
réussit pas, mais la nécessité consiste en une transition ou transgression du „réel“ 
vers autre (chose), vers un possible qui peut se révéler impossible.“6 

 
Die (Meta-)Philosophie soll sich durch eine Absage an jegliche Form der 
„Systematisierung“ auszeichnen, ein „neues Bündnis zwischen Diskurs und 
Wort, Begriff und Imagination“ eingehen.7 Das Spekulative, das die Spren-
gung traditioneller Denkformen beinhaltet, geht über Nietzsches zerstöreri-
schen ‚Rundumschlag‘ hinaus. Die strategische Hypothese der globalen Ur-
banisierung projiziert einen Ausblick mit „aufklärender Virtualität“ auf ein 
„Mögliches“8 und Veränderbares. Das Lefèbvresche „oui et non“ definiert ein 
unfertiges, vorläufiges, in den geschichtlichen Ablauf eingebundenes Denken. 
Der Konflikt zwischen der dialektischen Analyse historischer Abläufe, der 
Projektion gewonnener Erkenntnisse in die Zukunft und dem Gedanken einer 
Finalität (Totalität), auf den der Entwicklungsprozess hinsteuert, ist relativ. 
 
Totalität als Konzept und Ziel 

 
In „La notion de totalité“ gibt Lefèbvre Mitte der fünfziger Jahre eine 
detailierte Definition dessen, was unter „totalité“ zu verstehen ist: 

 
„La ‚totalité‘ enveloppe la nature et son devenir, l’homme et son histoire, sa con-
science et ses connaissances, ses idées et idéologies. Elle se détermine comme 
‚sphère des sphères‘, totalité infinies de totalités mouvantes, partielles, s’impliquant 
réciproquement en profondeur, dans et par les conflits eux-mêmes. A la limite, la 
totalité de la connaissance coïnciderait avec la totalité de l’univers.“9  
 

                                              
5  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 72; orig., p. 73. 
6  Henri Lefèbvre, Qu’est-ce que penser?, p. 96. 
7  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 72; orig., p. 73. 
8  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 23; orig., p. 27. 
9  Henri Lefèbvre, La notion de totalité dans les sciences sociales, p. 73. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND DAS ENDE DER GESCHICHTE 

219 

Die notwendig zu setzende Grenze „objectivité totale“ erlaubt es, die Bedeu-
tung menschlicher Erkenntnis begreifbar zu machen.10 Die „Kritik des All-
tagslebens“ definiert den Begriff der Totalität als ein methodologisches Kon-
zept, das Einzelwissenschaften in einen Bezugsrahmen setzt, sie allgemein 
und universell betrachtet, verhindert, dass „die parzellierten Forschungen und 
Disziplinen […] zu isolierten Fakten, zu einer wirren Masse empirischer Da-
ten“ werden. Ohne Totalität kein Kriterium, keine Hierarchie der Fakten und 
Begriffe und keine Untersuchung, die sich auf Wesentliches, Übergeordnetes 
bezieht.11 In ihrem praktischen Gebrauch ist die Totalität „(illusorische) Re-
präsentation oder (wahre) Erkenntnis der gesellschaftlichen Totalität“, die 
gesellschaftlichen Teilgruppen erlaubt, an dieser Totalität teilzuhaben, sich 
nicht in einem gesellschaftsfreien Raum zu bewegen.  

 
„Ohne den Anspruch auf Totalität nehmen Praxis und Theorie das ‚Wirkliche‘ hin, 
wie es ist, sie akzeptieren die ‚Dinge‘, wie sie sind: fragmentarisch, geteilt, vonein-
ander abgesondert.“12 

 
In der Metaphilosophie werden diese Gedanken teilweise weitergeführt: Der 
Begriff der Totalität ist „unverzichtbar“, er „zwingt sich auf“, die Erkenntnis 
läuft ohne ihn auseinander, fällt auf die bloße Ebene der Feststellung zurück, 
die „parzellierende Arbeitsteilung“ wird ohne Widerspruch akzeptiert.13  

Das alltägliche Leben im abstrakten Raum ist aufgespalten in „getrennte, 
funktionale, organisierte (und als solche strukturierte) Sektoren: Arbeit (Fab-
rik oder Büro), Privatleben (Familie und Wohnort) und Freizeit.“14 Diese Auf-
teilung des Alltags spiegelt sich im Urbanismus, der Gestaltung der Ballungs-
räume. Will man das Alltägliche wieder erkennen, muss diese „fragmentierte 
und zugleich monotone Realität wieder zu einem Ganzen“ zusammengefügt 
werden. Es bedarf hierzu des Willens „zur Rekonstruktion einer Totalität“.15 
Im Vordergrund steht der Wille des Menschen, sich selbst als Totalität wie-
derzufinden. Der totale Mensch als nicht entfremdeter Mensch, der sich mit 
all seinen vorhandenen Fähigkeiten entfalten kann.16 Dies beinhaltet, dass der 
Mensch als Totalität begriffen wird, „Geist und Materie, Sein und Bewusst-
sein, Leben und nüchterne Klarheit, Spiel, Arbeit, Liebe, Ruhe, Erkenntnis...“ 
Die Aufforderung „Werde, was du bist“ ist Aufforderung, sich dieser mögli-

                                              
10  Vgl.: Henri Lefèbvre, La notion de totalité dans les sciences sociales, p. 73. 
11  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 436f; orig. p. 183s. 
12  Vgl.: Henri Lefèbvre, Kritik des Alltagslebens, S. 437; orig., p. 184. 
13  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 58; orig., p. 63. 
14  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 120; orig., p. 111. 
15  Vgl.: Henri Lefèbvre, Die Metaphilosophie, S. 122; orig., p. 113. 
16  Hierzu auch: Thomas Kleinspehn (1975), Der verdrängte Alltag, S. 38f. Und: 

Alfred Schmidt (1966), Henri Lefèbvre und die gegenwärtige Marxinterpretati-
on, S. 146ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

220 

chen Totalität bewusst zu sein und dem Denken und der Reflexion, die Tat 
(„action“) zur Seite zu stellen.17 Der Begriff der Totalität enthält ein Doppel-
tes: Er ist Horizont, dient der Orientierung, gibt zugleich zu erkennen, dass  
die totale Geschichte des Menschen nur eine Geschichte des totalen Men-
schen sein kann, „mit Sinnen und Gefühlen – wobei dieser totale Mensch stets 
fragmentarisch bleibt, stets widersprüchlich in seiner immer wieder zerbro-
chenen und erneut in Angriff genommenen Totalität.“18 Die Metaphilosophie 
ist wesentlich geprägt von diesem unauflöslichen Widerspruch, der ebenfalls 
im Lefèbvreschen „oui et non“ Ausdruck findet.19 
 
Die Totalität in der „Metaphilosophie“  

 
In „Le matérialisme dialectique“ (1939) wird der Begriff Totalität noch nicht 
in ähnlich differenzierter und ‚widersprüchlicher‘ Art gesehen. Das Denken 
im hegelschen Sinn als praktischer Prozess, der darauf angelegt ist, die Wirk-
lichkeit in der Vielfalt ihrer Erscheinungen zu erfassen, ist bei Lefèbvre prak-
tisch und konkret, gedachte Praxis und soziale Praxis, „l’activité sociale 
considérée comme un tout.“20 Die Totalität der Welt wird zum Gegenstand 
der Philosophie. Obwohl noch nicht zu Ende gedacht, wird „die zugleich un-
endliche und endliche Natur“ in ihrer Entwicklung einsichtig: „Die Ordnung 
geht aus dem Werden hervor“, wobei die „relativen Unordnungen jeweils eine 
neue Ordnung vorbereiten.“21  

 
„Jedes Moment schließt andere Momente, Aspekte oder Elemente ein, die seiner 
Vergangenheit entstammen. Die Wirklichkeit geht so über das Denken hinaus; sie 
nötigt uns, […] unsere Prinzipien der Finalität, Kausalität und Identität zu revidieren 
und zu vertiefen.“22 

 
Die „zugleich unendliche und endliche Natur“ ist als „gegebener Inhalt […] 
mit ihrem unendlichen Reichtum durch das Denken erfassbar, das, durch die 
Praxis gestützt, fortschreitet und sich so auf die absolute Erkenntnis, die Idee 
zubewegt, wie man sich auf einen mathematischen Grenzwert zubewegt.“23 
Eine neue Welt soll geschaffen werden und mit ihr die absolute Erkenntnis. 
Zum Werden der konkreten Totalität gehört das Werden des Menschen zum 
totalen Menschen. Fernziel ist die Versöhnung zwischen Mensch und Natur. 

                                              
17  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 60; orig., p. 65. 
18  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 157; orig., p. 140. 
19  Hierzu: Ulrich Müller-Schöll (1999), Das System und der Rest, S. 133. 
20  Vgl.: Henri Lefèbvre, Cahiers de Lénine sur la dialectique de Hegel, p. 59. 
21  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 87. 
22  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 87. 
23  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 87. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND DAS ENDE DER GESCHICHTE 

221 

Der Mensch soll „Totalität wie Natur werden, aber sie beherrschen.“24 Die 
Totalität als Ziel bleibt in der Konzeption des dialektischen Materialismus 
„offen“, d.h. in eine ferne Zukunft verlegt:  

 
„Der totale Mensch ist das zunächst zerrissene, aufgespaltene und an Notwendigkeit 
und Abstraktion gekettete lebendige Subjekt – Objekt. Durch diese Zerrissenheit 
hindurch bewegt er sich auf die Freiheit zu; er wird Natur, aber frei. Er wird Totali-
tät wie die Natur, aber indem er sie beherrscht.“25  

 
Der Gegensatz Mensch und Natur soll wie beim jungen Marx in den „Öko-
nomisch-philosophischen Manuskripten“ aufgehoben werden. Dieser Zustand 
erlaubt, da der Mensch konkret mit einbezogen wird, nicht an seiner Wirk-
lichkeit vorbeigeht und Vernunft einzig und allein als formales Prinzip miss-
versteht, das Prädikat ‚vernünftig‘. Die Utopie der Versöhnung zwischen 
Mensch und Natur ist der Weg, den die dialektische Logik vorgibt. Die Ver-
nunft ist die Funktion dieser angestrebten Einheit.  

In den sechziger Jahren bricht Lefèbvre mit diesem, auf der Vorstellung 
Hegels basierenden affirmativen Begriff der Totalität, in dem „behütete hie-
rarchische Abstufungen“ bewahrt werden, innerhalb des tradierten Systems 
gedacht wird, eine radikale Kritik der herrschenden Strukturen unmöglich ist. 

 
„Das Wesentliche (das Essentielle, die Momente) bewahrt sich im totalen System, 
das die vollendete Totalität der Vollendung umfasst. […] Die Wahrheit ist für Hegel 
ein selbst sich bewegender Automat.“26  

 
Gegenüber dem Totalitätsbegriff als Zielvorstellung, die in der Zukunft liegt, 
durch den dialektischen Prozess erst noch zu erreichen ist, findet eine Umdeu-
tung des Begriffs, wie er noch in „Der dialektische Materialismus“ dargestellt 
wird, statt. Die dialektische Methode avanciert zu einer „critique radicale“, 
die nur noch das Vergängliche, Flüchtige („éphémère“) wahrzunehmen ver-
mag. Der Begriff der Totalität, obwohl er verhindert, dass die „Erkenntnis auf 
die Ebene einer bloßen Feststellung zurück[fällt]“, „ein Chaos, ein wirrer 
Haufen empirischer Fakten“ wird, verleitet, als Ausgangspunkt gesetzt, zur 
willkürlichen Deduktion und Konstruktion, verliert den Zusammenhang zu 
den Tatsachen, die es zu erforschen gilt. Das Systematische der Vorgehens-
weise, übertragen auf das praktische Handeln, stellt sich gegen jede Form von 
Differenzierung und kann „unter dem Deckmantel der Verwirklichung eines 
gesellschaftlichen Zustands oder einer totalen Humanität […] bis zum Totali-

                                              
24  Vgl.: Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 133. 
25  Henri Lefèbvre, Der dialektische Materialismus, S. 133. 
26  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 37; orig., p. 45. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

222 

tarismus gehen.“27 Die „Metaphilosophie“ bricht durch den Versuch einer 
„Erforschung“ der überlieferten philosophischen Denkmuster mit der Meta-
physik und versucht, sich an flexibleren Strukturen des Denkens zu orientie-
ren. Die „kritische Bestandsaufnahme der philosophischen Begriffe und ihre 
Konfrontation mit der Praxis“, gefolgt von „der Kritik der (philosophischen) 
Begriffe durch die Praxis“ und der Kritik der Praxis durch diese Begriffe, 
wird Teil des metaphilosophischen Programms.28 Philosophische Kategorien 
unterliegen einem quasi experimentellen Umgang, einer „metaphilosophi-
schen Meditation“29, in der die Totalität sowohl zum negativ wie affirmativ 
besetzten Leitgedanken wird: Einerseits erforscht das metaphilosophische 
Denken die Totalität, die als solche im Laufe der Analyse zerbricht, ihre Wi-
dersprüche zu erkennen gibt, „so z. B. den Widerspruch zwischen integrie-
rendem und totalitärem Charakter der technischen und politischen Apparate in 
der heutigen Gesellschaft“. Andererseits orientiert sich der metaphilosophi-
sche Gedanke an einem Begriff der Totalität, der keine „neue Systematisie-
rung“ sein soll, sondern ein „Denkakt“, eine „neugeschaffene Einheit des 
Verstehens und des praktischen Bewusstseins.“30 Der All-Einheits-Theorie 
wird als Ziel der real existierende alltägliche Lebenszusammenhang entge-
gengestellt, was einen neu zu definierenden Begriff von Totalität voraussetzt. 
Totalität kann nicht als Totalität der menschlichen Erfahrung und Erkenntnis 
gedacht werden. Sie ist als „gebrochene Totalität“31 fragmentarisch32, spiegelt 
sich in allen Bereichen des geistigen und kulturellen Lebens wieder. Wo die 
Philosophie sich als Totalität der menschlichen Erfahrung oder Erkenntnis 
versteht, leugnet sie, da die Erkenntnis immer Neues entdeckt, den Entwick-
lungsgedanken. 

 
„Entweder negiert sie [die Philosophie] die kreative Erfindung des Neuen oder sie 
determiniert das Neue in einer Weise, die es zerstört.“33 

                                              
27  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 58; orig., p. 63. 
28  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 114; orig., p. 105. 
29  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 281; orig., p. 234. In „Qu’est-ce que 

penser?“ (1985) verwässert sich diese Charakterisierung noch weiter. Denken 
entsteht in den Zwischenräumen, in der Konfrontation zwischen Positivem und 
Negativem. (Vgl.: Henri Lefèbvre, Qu’est-ce que penser?, p. 121.)  

30  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 177; orig., p. 155. 
31  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 59; orig., p. 63. 
32  Vgl.: Mit dieser Feststellung verbindet Lefèbvre Kritik an jedem ‚fertigen‘ Ge-

sellschaftsentwurf, vor allem aber an der Parteilinie der kommunistischen Partei 
Frankreichs: „Die reale menschliche Totalität unserer Tage ist weder der Kapita-
lismus (wie zu Zeiten von Marx) noch zugleich idealer und realer Staat (wie für 
Hegel) noch der Sozialismus (wie es jene Dogmatiker behaupten, die die sozia-
listische Gesellschaft jederzeit als vollendet oder der Vollendung nahe darstel-
len) […] .“ (Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 58f; orig., p. 63.) 

33  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 59; orig., p. 64. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND DAS ENDE DER GESCHICHTE 

223 

Selbst die Versuche, der Dynamik der Entwicklung Rechnung zu tragen – 
etwa der Begriff der Totalisierung als Ersatz für Totalität – vermag den religi-
ösen, politischen und ideologischen Tendenzen nichts entgegenzusetzen. 

 
„Und wenn die Praxis totalisiert, außerhalb der Philosophie, pragmatisch, ohne Phi-
losophie, dann protestiert der Philosoph erneut. Vergebens.“34 

 
Der „totale Mensch“ bleibt „fragmentarisch“, „stets widersprüchlich in seiner 
immer wieder zerbrochenen und erneut in Angriff genommenen Totalität.“35 
Das Handeln („l’action“) muss sich ähnlich der strategischen Hypothese von 
der globalen Verstädterung der Welt am Begriff einer offenen Totalität orien-
tieren, da nur so den Kräften, die dem revolutionären Gedanken entgegenste-
hen und Totalität im Sinne einer totalitären Gesellschaftsform anstreben, wir-
kungsvoll entgegengetreten werden kann. Der dem Begriff der Totalität im-
manente Widerspruch erfährt eine Auflösung auf praktischer Ebene. Der „of-
fenen Totalität“ und ihren ständig wechselnden, sich dem Prozess der Ent-
wicklung angepassten ‚Zielen‘ steht die „geschlossene Totalität“ als Inbegriff 
einer Macht orientierten Ideologie zu Grunde. 
 
„Si l’action ne vise pas á la totalité, si elle ne cherche pas le point d’attaque ou le 
secteur par lequel atteindre la totalité, si la pratique révolutionnaire n’a pas pour 
objectif d’empêcher la ‚contre-révolution‘ de constituer une totalité fermée, la pra-
tique politique perd tout sens, ainsi que la critique radicale.“36 

 
Nicht länger, wie von Marx propagiert, ist das Proletariat die treibende revo-
lutionäre Kraft, sondern eine, die Grenzen überschreitende Diversität („pous-
sée des différences à l’échelle mondiale“), die unbeirrt ihre Ziele verfolgt: 
„changer la vie quotidienne, bloquer le rouleau compresseur de 
l’homogénéisation, c’est à dire différer.“37 Dem Totalitätsgedanken und dem 
Versuch, Bestehendes zu bewahren, steht eine Welt der permanenten Bewe-
gung, eine „Welt der Differenzen“ („monde de différences“) entgegen. Die 
zentrale These der Metaphilosophie gipfelt im inneren Widerspruch, der den 
Begriff der Totalität charakterisiert: 

 
„Alles ist total oder wird es oder will es werden. Alles: jede menschliche Tatsache 
[...] und jedes menschliche Werk. [...] In einem anderen, ähnlichen Sinne gilt auch: 
Nichts ist total. Nichts kann die Totalität ganz ausschöpfen.“38 

                                              
34  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 60; orig., p. 64. 
35  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 157; orig., p. 140. 
36  Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 119. 
37  Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 97s. 
38  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 359; orig., p. 293s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

224 

Die Gestaltungsmöglichkeiten der Welt durch den Menschen können sich 
nicht an den Mustern orientieren, die die Gesellschaft vorgibt. Sie orientieren 
sich in „La révolution urbaine“ an der strategischen Hypothese der „verstäd-
terten Welt“ und in „La production de l’espace“ an dem Addieren jeder Form 
von Differenzen, um u.a. der Homogenisierung entgegenzutreten. Wie die 
„virtuelle Totalität“, die sich nur fragmentarisch offenbaren kann („jede Tat-
sache, jedes Werk ist lückenhaft und unfertig“), zeigt das Unendliche sich nur 
im Endlichen, im „Widersprüchlichen und in den bestimmten Widersprüchen 
[(„le contradictoire et les contradictions déterminés“)]“.39 

Im Vorwort zur zweiten Ausgabe von „Logique formelle, logique 
dialectique“ (1969) setzt Lefèbvre diese Problematik in Bezug zu endlich 
und/oder unendlich, der nahen und der fernen Ordnung, wie sie in „La ré-
volution urbaine“ in Verbindung mit dem Begriff der U-topie illustriert wird: 

 
„Wir dürfen die U-Topie nicht vergessen: den Nicht-Ort, den Ort dessen, was nicht 
statt-findet und keine Statt hat, den Ort des Anderswo. [orig: le lieu de ce qui n’a pas 
lieu et pas de lieu, le lieu de l’ailleurs.] Auf/in dem Plan von Paris (dem Turgot-Plan 
aus der Zeit um 1725) ist die U-Topie weder sichtbar noch lesbar; trotzdem ist sie 
dort prachtvoll vorhanden, sie ist der Ort des Blicks, der über die Stadt hinweggeht, 
ein kaum bestimmter, aber gut konzipierter und (bildlich) vorgestellter Ort, der Ort 
des Bewusstseins, d.h. eines Bewusstseins der Totalität. Meistens befindet sich die-
ser vorgestellte und wirkliche Ort an der Grenze zur Vertikalität, der Dimension der 
Begierde, der Macht, des Gedankens. Zuweilen befindet er sich in der Tiefe, wenn 
der Romanschriftsteller oder der Dichter sich die unterirdische Stadt, wenn sie sich 
die der Verschwörung, die dem Verbrechen zugängliche Kehrseite der Stadt vorstel-
len. Die U-Topie vereinigt die nahe Ordnung mit der fernen Ordnung.“40 

 
Diese Aspekte des Nahen und des Fernen finden sich im Subjekt („sujet“) in 
dem Verhältnis „Ich“ und „Welt“. Bis der Mensch sich als Individuum be-
greift, zeigt sich die ‚Welt‘ in zwei Dimensionen: „l’histoire entière, le passé, 
le temps biologique et social – la biographie individuelle, le temps singulier. 
D’un côté, un infini, un ordre lointain. De l’autre un ordre proche, le fini, ma 
finitude. Ma ‚présence‘.“ Die doppelte Bestimmung („double détermination“) 
ist Teil des Selbst, der Subjektivität?41  
 
„Je ne suis rien, et je suis totalité. Je suis un infime détail dans le monde, et je suis le 
monde. Je suis une petite chose, et je suis Dieu (s’il y en a un!). [...] je suis les deux 
(l’infini et le fini, l’unique et le substituable, le relatif et l’absolu), bien que ce ne 

                                              
39  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 359; orig., p. 294. 
40  Henri Lefèbvre, Die Revolution der Städte, S. 139f: orig., p. 173s. 
41  Vgl.: Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. XXXIV. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND DAS ENDE DER GESCHICHTE 

225 

soit pas sous le même aspect, dans une identification confuse, mais dans une identité 
(double).“42 
 
Das Bewusstsein und das Unbewusste („conscience et l’inconscient“) stehen 
für ein und dasselbe Wesen und dessen Handeln: „Le même (acte) pourra 
donc se dire en termes de conscience, de ‚moi‘, de sujet – et d’inconscient, de 
désir.“43 Das ‚Un(ter)bewusste‘ als endloses Verlangen („désir“) dem einmal 
Erkannten, das Unbekannte, U-topische entgegensetzen.  
 
Regressiv-progressive Methode und „kreative Praxis“ 
 
Lefèbvres Vorstellung der fragmentierten Totalität verlangt nach einer Neu-
bestimmung des Begriffes der Dialektik. Sie wird nicht als eine „in Allge-
meinbegriffen fassbare grundsätzliche Widersprüchlichkeit“ begriffen, son-
dern als „Negativität, die jede Bewegung charakterisiert“ und nur dort greif-
bar ist, wo sie erkennbar wird.44  

 
„La méthode (la pensée) dialectique ne peut ni s’exposer ni surtout se fonder selon 
les schémas généralement admis; ni selon la philosophie (et l’opposition sujet-
objet), ni selon la nature et la philosophie de la nature, ni selon l’histoire, la philoso-
phie de l’histoire et le matérialisme historique. Au contraire: une fois établie, la pen-
sée dialectique éclaire ces domaines. Elle doit s’exposer à partir de la logique, exi-
gée par la logique, à partir des limites de sa logique et des déficiences définies par 
son fonctionnement et dans son incontestable efficacité.“45 

                                              
42  Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. XXXIVs. 
43  Vgl.: Henri Lefèbvre, Logique formelle, logique dialectique, p. XXXV. In 

„Sprache und Gesellschaft“ wird dieser Aspekt am Beispiel der Aneignung der 
Natur im Kontext des Versuchs, das ‚Chaotische‘ der Natur als Inhalt der Spra-
che in eine Form zu bringen, dargestellt: „Vor uns wird ein formloses Gemisch 
sichtbar aus Schmerz und Vergnügen, Wollust und Schrecken, Mühe und Spiel, 
Verlangen und Wildheit, Anziehung und Widerwillen: das ‚spontane‘, biologi-
sche, animalische Leben.“ (Henri Lefèbvre, Sprache und Gesellschaft, S. 187.) 
Der soziale Mensch versucht vermittels der Formen, Ordnung in dieses Chaos 
zu bringen, damit er es sich aneignen kann. Zu diesem Zweck führt die formale 
Abstraktion zu einer höheren Ordnung. Im erweiterten Sinn stellt sich so die 
Opposition ‚Natur-Kultur‘ dar. „Die Kultur zielt ungeschickt, nicht ohne Miss-
verständnisse und Irrtümer auf die Aneignung der Natur ab. Die Opposition ak-
zentuiert sich, wird zum Konflikt. Zugleich fällt sie. Sie ist keine substantielle 
Opposition, sondern eine Abstraktion, selbst ein Projekt der allgemeinen Abs-
traktion.“ (Henri Lefèbvre, Sprache und Gesellschaft, S. 187.) 

44  Vgl.: Ulrich Müller-Schöll (1999), Das System und der Rest, S. 139. Müller-
Schöll bemerkt, dass ab der „Metaphilosophie“ (1965) keine „lois de la 
dialectique“ mehr formuliert werden. In „Le Retour à la dialectique“ (1986) 
werden sie dann explizit verneint. 

45  Henri Lefèbvre, Le Retour à la dialectique, p. 63s. (zitiert nach: Ulrich Müller-
Schöll [1999], Das System und der Rest, S. 139.) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

226 

Die Dialektik fungiert weder, wie bei Hegel, als theoretisches Begründungs-
modell, als „Inhaltslogik“, noch sind, wie bei Marx und Engels, ihre Gesetz-
mäßigkeiten aus der Natur ablesbar. Keine greifbaren Strukturen in der Ge-
schichte erlauben, auf die Dialektik zu schließen. Indem sie die traditionelle, 
aristotelische Logik in den Fällen, wo diese an ihre Grenzen stößt, ergänzt, ist 
sie keine neue Logik, die andere logische Gesetze außer Kraft setzt. Dem ver-
änderten Totalitätsbegriff steht eine Dialektik zur Seite, die zeigen, aber nicht 
beweisen kann. Die Philosophie muss, wie in „La révolution urbaine“, auf das 
konkrete Beispiel bezogen dargestellt, dem Programm der „Metaphilosophie“ 
entsprechend, „nicht als Philosophie, sondern als Projekt, das sich in der Welt 
verwirklicht und durch eben diese Verwirklichung selbst im Prozess der Auf-
hebung negiert“46, weltlich werden. Dieses Projekt proklamiert „die Nicht-
Einseitigkeit alles Greifbaren“ und verlangt eine „Dialektisierung“ der Zugrif-
fe auf das Wirkliche, eine „doppelte Bestimmung“ („double détermination“). 
Alles Wirkliche lässt sich nur in einem offenen Spannungsverhältnis begrei-
fen: „Das Unendliche ist im Endlichen und das Endliche im Unendlichen.“ 
Das Sein kann weder als endliches gedacht werden „(es ist immer und überall, 
hier und jetzt, unendlich)“ noch als unendliches „(es ist überall bestimmt, ge-
setzt, situiert, also endlich).“47 Der Anspruch Lefèbvres ist rationales Denken, 
das nicht rationalistisch-systematisch wird, dem Alltäglichen, der „praxis“ in 
all ihren Dimensionen Rechnung trägt, ohne jedoch in einer unflexiblen Form, 
einem System zu stagnieren.48  

Die regressiv-progressive Methode, die, basierend auf der Methode zur 
Analyse der Geschichte von Karl Marx, in „La révolution urbaine“ dargestellt 
wird, erfährt in „La fin de l’histoire“ eine erweiterte Definition. Als Aus-
gangspunkt dient dem Historiker die Gegenwart, die sich, da sie mit den Be-
grifflichkeiten und dem Erfahrungshorizont der vorangegangenen Epoche 
analysiert wird, in einem „Blindfeld“ bewegt. Um Aufklärung zu finden, 
sucht die regressiv-progressive Methode erste Anhaltspunkte in der Vergan-
genheit, die erlauben, die Gegenwart einzuordnen und zu analysieren. Der 
Erwachsene vermag aus diesem Grund, das Kind zu verstehen, der Mensch 
den Affen kennenzulernen. Spuren des Erwachsenen lassen sich, wie Anlagen 
der menschlichen Gattung im Affen, im Kind finden. Kind und Affe stellen 
einen Moment der ihnen eigenen Zukunft dar. Sie sind nicht von dieser zu 
trennen. Politisch vermag die bürgerliche Gesellschaft so den Feudalismus, 

                                              
46  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 57; orig., p. 63.  
47  Vgl.: Henri Lefèbvre, Metaphilosohie, S. 356f; orig., p. 291. 
48  Ulrich Müller-Schöll setzt sich detailliert mit dem Begriff des Systems u.a. bei 

Kant, Hegel, Engels, Marx, Nietzsche auseinander und stellt sie in Relation zu 
Lefèbvres Anspruch, das System durch eine „dialektische Logik“ zu überwin-
den. Zum Systementwurf Hegels, der Kritik insbesondere von Engels: Ulrich 
Müller-Schöll (1999), Das System und der Rest, S. 85ff.   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND DAS ENDE DER GESCHICHTE 

227 

die kapitalistische Wirtschaftsform, das Mittelalter und die Antike zu erklä-
ren.49 Die sogenannte historische Entwicklung beruht darauf, dass die jeweili-
ge Aktualität die vergangenen als Stufen zu sich selbst betrachtet und selten 
und nur unter ganz bestimmten Bedingungen fähig ist, sich selbst zu kritisie-
ren.50 Die Vorstellung einer Veränderung, konkretisierbar in der revolutionä-
ren Aktion, durchbricht das Statische und gibt schrittweise eine Ge-
schichtlichkeit („historicité“)51 zu erkennen, die neue Perspektiven des Han-
delns eröffnet. Die Vergangenheit mit ihren latent vorhandenen Möglichkei-
ten wird ständig ‚aktualisiert‘.  

In „La proclamation de la commune“ (1965) begibt sich Lefèbvre auf eine 
Zeitreise und erarbeitet die Basis der regressiv-progressiven Methode.52 An-
hand von Dokumenten rekonstruiert er minutiös die historischen Tage des 
Aufstands der Pariser Kommune (1871), um den „mélange de nécessité et de 
hasard, de déterminisme et de contingence, de prévisible et d’imprévu qui, 
selon la pensée dialectique, constitue l’histoire, créant des situations toujours 
particulières et originales“53 festzuhalten. Aus der anfänglich ausgelassenen 

                                              
49  „Die bürgerliche Gesellschaft ist die entwickeltste und mannigfaltigste histori-

sche Organisation der Produktion. Die Kategorien, die ihre Verhältnisse ausdrü-
cken, das Verständnis ihrer Gliederung, gewährt daher zugleich Einsicht in die 
Gliederung und die Produktionsverhältnisse aller der untergegangnen Gesell-
schaftsformen, mit deren Trümmern und Elementen sie sich aufgebaut, von de-
nen teils noch unüberwundne Reste sich in ihr fortschleppen, bloße Andeutun-
gen sich zu ausgebildeten Bedeutungen entwickelt haben etc.“ (Karl Marx 
[1956ff], Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie, S. 636.) 

50  Vgl.: Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 79s. Und: Karl Marx (1956ff), Ein-
leitung zur Kritik der politischen Ökonomie, S. 636.  

51  Geschichtlichkeit bezeichnet, dass etwas zu einer bestimmten Zeit dagewesen ist 
(wirklich geschichtlich); dass man sich mit der Feststellung des Vergangenen 
begnügt (nur geschichtlich); dass etwas Vergangenes noch wirksam ist (ge-
schichtlich wirksam) ein Grundzug und Grundbedingung des Menschlichen im 
Unterschied zum Natursein. (Vgl.: Gerhard Bauer [1963], Geschichtlichkeit. 
Wege und Irrwege eines Begriffs.) Dem Begriff der „historicité“ (Ge-
schichtlichkeit) setzt Lefèbvre den des „historicisme“ (Historizismus) gegen-
über, der historische Fakten isoliert betrachtet: „[...] ce qu’il [Lefèbvre] conçoit 
c’est que l’historicisme finit par détruire l’histoire. Il la laisse de côté. 
L’historicisme ne voit plus ce qui s’est passé. Il isole les secteurs: 
‚L’historicisme étudie minutieusement des textes, encore des textes, pas les con-
textes. ‘“ (Rémy Hess [1988], Henri Lefèbvre et l’aventure du siècle, p. 203.) 

52  Analyse und Definition der Stadt zeigen bereits in diesem Stadium seiner Arbei-
ten (1965) das Interesse Lefèbvres am Thema, stellvertretend für gesellschaftli-
che Strukturen und Zusammenhänge: „La Ville est un ensemble, un tout 
subissant des mutations lentes et brusques. Diachroniquement, la ville est 
l’oeuvre d’un groupe, en rapport avec une société globale dans laquelle elle 
s’insère, ainsi qu’avec un État qu’elle domine ou subit. Une ville croît ou 
décline; elle réussit, végète ou échoue.“ (Henri Lefèbvre, La proclamation de la 
Commune, p. 31.) 

53  Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 11. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

228 

Festtagsstimmung entwickelt sich ein blutiges Drama, eine Dynamik, stellver-
tretend für „un ‚tout ou rien‘ délirant et général. Un pari vital et absolu sur le 
possible et l’impossible“.54 Der Begriff der „praxis“, der sich aus diesem ge-
schichtlichen Augenblick herauskristallisieren lässt, spiegelt eine komplexe 
Realität, die nicht mehr mit dem klassischen Schema ‚marxistischer Analy-
sen‘, „base économique – structure sociale – superstructures idéologiques et 
institutionnelles“ einzufangen ist.55 Die Reduktion auf die Produktionsver-
hältnisse – obwohl Ausgangspunkt für komplexere Aktivitätsmuster – kann 
den Entwicklungsprozess nicht entschlüsseln: „L’articulation manque. La 
charnière économique porte mal le lourd ensemble.“56 Eine Revolution als 
‚totales‘ – sie beinhaltet ökonomische, historische, ideologische und psycho-
logische Elemente –, historisches Phänomen reagiert als Ganzes: „Elle est 
dans l’ensemble des manifestations, des évènements, des situations et des 
actes, sans exclure, au contraire, la pluralité des forces, des intentions et des 
volontés agissantes.“57 Da in der Retrospektion ständig neue Aspekte auftau-
chen, ist die Revolution als „totales Phänomen“ unerschöpflich. Das politi-
sche und kreative Handeln wird von Möglichkeiten und Perspektiven be-
stimmt. Indem diese sich artikulieren oder gar realisieren, erhellen sie den 
historischen Prozess und verweisen auf eine mögliche Zukunft: „La clarté 
historique naît de l’histoire, c’est-à-dire de la praxis située dans un devenir et 
créatrice d’un devenir.“58 Die „kreative Praxis“ orientiert sich an der Virtuali-
tät, dem Noch-nicht-Bestehenden („le rêve sinon l’utopie“), wobei die Poiesis 
als die Schöpferin zukünftiger Werke („oeuvres“) und auch Handlungen gilt.59  

                                              
54  Vgl.: Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 23. 
55  Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 30. 
56  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 80. 
57  Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 35. 
58  Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 36. 
59  Vgl.: Henri Lefèbvre, La proclamation de la Commune, p. 40. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND AS ENDE DER GESCHICHTE 

229 

2.  Vom „Ende der  Geschichte“ 
 
Das Ende der Geschichte 
 
Den Höhe- und Endpunkt der Geschichte als Selbstverwirklichung des Welt-
geistes, als Versöhnung von Natur und Geist zu proklamieren, betrachtet 
Lefèbvre, da der kreative Impuls, die historische Praxis, der Kampf bis zum 
bitteren Ende („lutte à mort“) zeitlich begrenzt bleibt, als geistige Auseinan-
dersetzung mit der „Erschöpfung des Seins“ („l’épuisement [l’exhausitvité] 
de l’être“). Nicht der Mensch, sondern der absolute Geist fungiert als das 
Wahre und Reale, Freie und Notwendige, als vollendete Totalität der Ge-
schichte: die Nachgeschichte  („la totalité achevée de l’histoire: la post-
histoire“) als ein finales Stadium des Stillstands.1  

 
„La Révolution crée et met au monde l’État moderne, avec son support social et po-
litique, la nation, la classe moyenne, la bureaucratie rationnelle. Bien. Et c’est fini. 
Une fois ces formes établies, il n’y a plus qu’à maintenir, à commenter philosophi-
quement, à contempler le produit de l’hsitoricité. C’est fini. L’État produit du temps, 
dispose de l’espace.“2  

 
Während Engels auf den Widerspruch zwischen Dialektik und Anspruch einer 
absoluten, letzten Wahrheit hinweist3, erkennt Marx im hegelschen System 
eine Abstraktion vom „wirklichen Menschen“. Soll der „ganze Mensch“ be-
friedigt werden, bedarf es, da die Philosophie in ihrer derzeitigen Form aus-
gedient hat, ihrer Verwirklichung wie ihrer Aufhebung.4 Der historische und 

                                              
1  Vgl.: Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 19. 
2  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 19s. 
3  „Das Hegelsche System als solches war eine kolossale Fehlgeburt. [...] Es litt 

nämlich noch an einem unheilbaren innern Widerspruch: einerseits hatte es zur 
wesentlichen Voraussetzung die historische Anschauung, wonach die menschli-
che Geschichte ein Entwicklungsprozess ist, der seiner Natur nach nicht durch 
die Entdeckung einer sogenannten absoluten Wahrheit seinen intellektuellen 
Abschluss finden kann; andrerseits aber behauptet es, der Inbegriff eben dieser 
absoluten Wahrheit zu sein. Ein allumfassendes, ein für allemal abschließendes 
System der Erkenntnis von Natur und Geschichte steht im Widerspruch mit den 
Grundgesetzen des dialektischen Denkens; [...].“ (Friedrich Engels [1956ff], 
Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft, S. 23f.). Hierzu: Ulrich 
Müller-Schöll (1999), Das System und der Rest, S. 89ff. 

4  „War nur in Deutschland die spekulative Rechtsphilosophie möglich, dies abs-
trakte überschwängliche Denken des modernen Staats, dessen Wirklichkeit ein 
Jenseits bleibt, mag dies Jenseits auch nur jenseits des Rheins liegen: so war 
ebenso sehr umgekehrt das deutsche, vom wirklichen Menschen abstrahierende 
Gedankenbild des modernen Staats nur möglich, weil und insofern der moderne 
Staat selbst vom wirklichen Menschen abstrahiert oder den ganzen Menschen 
auf eine nur imaginäre Weise befriedigt. [...] Schon als entschiedner Widerpart 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

230 

dialektische Materialismus steht für die zentrale These und Aufforderung: 
„Die Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert; es kommt 
aber darauf an, sie zu verändern.“5 Die bisherige Geschichte als „Vorge-
schichte der menschlichen Gesellschaft“6, als „histoire naturelle de l’hu-

manité“, „la période pendant laquelle l’être générique, ‚l’homme‘, lutte 
contre la nature en son sein, sans se détacher d’elle, sans maîtriser la 
matière“7, findet einen revolutionären Abschluss in der Abschaffung der auf 
den kapitalistischen Produktionsverhältnissen basierenden gesellschaftlichen 
Strukturen. Die Geschichte endet durch die totale Revolution: Ende jeder Art 
von Entfremdung, Entstehung einer neuen, nach den wahren Bedürfnissen der 
Menschen ausgerichteten Welt. Lefèbvre charakterisiert das „Ende der Vor-
geschichte“ als wahren Katalog von Finalitäten:8  

 
„Ce terme kantien, le ‚règne des fins‘, peut se reprendre – non sans ironie – à propos 
de la pensée marxiste. Chez Marx, la théorie hégélienne ne disparaît pas. Elle se 
transforme. La fin de l’histoire se change en histoire des fins.“9 
 
Die post-historische Prophetie wird lakonisch resümiert: 

 
„La société américaine montre une image caricaturale et inversée de la société pré-
vue par Marx. La société soviétique en montre le foetus avorté.“10  

 
„La grande déception“11 spiegelt sich in der „modernité“12 als aktuelle Be-
standsaufnahme der Weltgeschichte:  

                                                                                                                               
der bisherigen Weise des deutschen politischen Bewusstseins verläuft sich die 
Kritik der spekulativen Rechtsphilosophie nicht in sich selbst, sondern in Aufga-
ben, für deren Lösung es nur ein Mittel gibt: die Praxis.“ (Karl Marx [1956ff], 
Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, S. 384f.) 

5  Karl Marx (1956ff), Thesen über Feuerbach, S. 7; S. 535. 
6  Karl Marx (1956ff), Zur Kritik der politischen Ökonomie, S. 9. 
7  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 45.  
8  Lefèbvre zählt auf: Ende der Religion, der Philosophie, eines ‚abstrakten Men-

schenbildes‘, der Ideologien und abstrakten Wahrheiten, des Staates, der politi-
schen Ökonomie, der historischen Betrachtungsweisen, der sozialen Klassen 
und kommentiert: „Chemin faisant, tambour battant si l’on ose dire, ce tableau 
du ‚règne des fins‘ a omis comme secondaires quelques petites fins: celles de la 
famille, de la nation, du capitalisme... Fins subsidiaires, allant pour ainsi dire de 
soi, et soumises aux grandes Fins ainsi qu’à la fin des fins.“ (Henri Lefèbvre, La 
fin de l’histoire, p. 33.)  

9  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 32. 
10  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 149. 
11  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 147. 
12  Zum Begriff der Modernité: Teil III, Kapitel 2.2.2. Logos und Eros, Fußnote 

586. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND AS ENDE DER GESCHICHTE 

231 

„Les temps modernes, la vie moderne, la modernité. [...] Ces mots désignent-ils des 
concepts? Non. De la rhétorique? Oui. Un bouquet d’idéologies; des fleurs véné-
neuses, des fleurs fanées, des fleurs factices artificiellement parfumées, quelques 
fleurs éclatantes. [...] La modernité scintille et clignote sur la stagnation.“13 

 
Das Stadium des Stillstands – in „La production de l’espace“ und „La survie 
du capitalisme“ geprägt von der Reproduktion der Produktionsverhältnisse – 
ist nach Lefèbvre eine Periode des Übergangs und des Ausstiegs aus der Ge-
schichte („la période de transition et la sortie de l’histoire“)14. Die Hypothese 
der bevorstehenden „lutte titanique“ basiert auf der Produktion des „abstrak-
ten Raums“, die neben der Homogenisierung, der Reduktion und der Stagna-
tion zu Differenzen geführt hat.  

 
„La phase I [„des puissances convergeant ‚inconsciemment’ (industrialisation, tech-
nique, connaissance, néo-capitalisme, parfois révolutions) poussent vers l’homo-
généisation“15] est liée au processus d’industrialisation. La phase II [„Il y a des résis-
tances au processus d’homogénéisation, des résidus, des originalités irréductibles“16] 
(c’est aussi l’hypothèse théorique) serait liée au processus d’urbanisation [...]. Si 
l’hypothèse se vérifie, il y a lutte intense, d’ores et déjà, bien qu’inconsciemment, 
entre les puissances homogénisantes et les puissances différentielles.“17 
 
Aus der ersten, noch historischen Phase, entwickelt sich die transhistorische 
Phase, die die Geschichte überholt („dépasse“) und weiterführt.  

 
„Elle [l’histoire] est là, masse énorme de causes et de raisons, qui nous mène où 
nous sommes et nous abandonnera bientôt pour que nous allions plus loin, Ail-
leurs.“18 

 
In „Kritik des Gothaer Programms“ zeichnet Marx einzelne Züge dieses für 
ihn von der „Diktatur des Proletariats“ bestimmten  Übergangs.19 Lefèbvre 
paraphrasiert die marxsche Sicht –  

                                              
13  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 156. 
14  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 173. 
15  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 172. 
16  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 172. 
17  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 172. 
18  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 172s. 
19  „Zwischen der kapitalistischen und der kommunistischen Gesellschaft liegt die 

Periode der revolutionären Umwandlung der einen in die andre. Der entspricht 
auch eine politische Übergangsperiode, deren Staat nichts andres sein kann als 
die revolutionäre Diktatur des Proletariats.“ (Karl Marx [1956ff], Kritik des   
Gothaer Programms, S. 28.)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

232 

„Voici, le peuple n’aura plus besoin de cet opium, la religion: le monde aura 
d’autres parfums; ce point d’honneur, cette âme d’un monde sans âme, ce savoir 
illusoirement encyclopédique perdront leur sens... “20 
 
– und provoziert Mehrdeutigkeit: „La période transitionnelle, c’est la fin de 
l’histoire“21, ein Ende als bedrohliches Szenario, die Illustration der Aktualität 
als Finale: 

 
„Or, c’est au milieu des tragédies, des génocides, des tueries gigantesques que finis-
sent la religion, la morale. Et l’histoire. Et sans doute l’État. [...] La fin de l’histoire, 
ce peut être sa destruction violente, son auto-destruction. La tragédie reprend ses 
valeurs. C’est le moins qu’on puisse dire.“22 
 
Die Geschichte als zielgerichtete Entwicklung, als Fortschrittsideologie oder 
als Geschichte des Verfalls im Sinne Nietzsches?  

 
„Nous assistons à l’autodestruction de l’histoire, à la fois comme réalité et comme 
nationalité, comme enchainement et comme ‚discipline‘. L’histoire comme historici-
té va sombrer dans le chaos sanglant des guerres mondiales; en tant que connais-
sance (science) elle va s’engloutir dans la confusion et l’encombrement ‚cultu-
rels‘.“23 
 
Nietzsche als Provokation 
 
Da „der Wille zum System ein Mangel an Rechtschaffenheit“ ist, lehnt  
Nietzsche jeden Systemgedanken ab: „Ich misstraue allen Systematikern und 
gehe ihnen aus dem Weg“.24 Hegels System als „das Wandeln Gottes auf der 

                                              
20  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 173. 
21  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 173. 
22  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 173f. 
23  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 73f. 
24  Vgl.: Friedrich Nietzsche (1954), Götzendämmerung, S. 946. Hierzu auch: „In 

der Wüste der Wissenschaft. – Dem wissenschaftlichen Menschen erscheinen 
auf seinen bescheidenen und mühsamen Wanderungen, die oft genug Wüsten-
reisen sein müssen, jene glänzenden Lufterscheinungen, die man ‚philosophi-
sche Systeme‘ nennt: sie zeigen mit zauberischer Kraft der Täuschung die Lö-
sung aller Rätsel und den frischesten Trunk wahren Lebenswassers in der Nähe; 
das Herz schwelgt, und der Ermüdete berührt das Ziel aller wissenschaftlichen 
Ausdauer und Not beinahe schon mit den Lippen, so dass er wie unwillkürlich 
vorwärts drängt. Freilich bleiben andere Naturen, von der schönen Täuschung 
wie betäubt, stehen: die Wüste verschlingt sie, für die Wissenschaft sind sie tot. 
Wieder andere Naturen, welche jene subjektiven Tröstungen schon öfter erfah-
ren haben, werden wohl aufs äußerste missmutig und verfluchen den Salzge-
schmack, welchen jene Erscheinungen im Munde hinterlassen und aus dem ein 
rasender Durst entsteht – ohne dass man nur einen Schritt damit irgendeiner 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND AS ENDE DER GESCHICHTE 

233 

Erde“ ist die Hybris einer unterwürfigen Geschichtsauffassung („so dass für 
Hegel der Höhepunkt und der Endpunkt des Weltprozesses in seiner eignen 
Berliner Existenz zusammenfielen“), die „in die von ihm durchsäuerten Gene-
rationen jene Bewunderung vor der ‚Macht der Geschichte‘ gepflanzt, die 
praktisch alle Augenblicke in nackte Bewunderung des Erfolges umschlägt 
und zum Götzendienste des Tatsächlichen führt“. Hegels Kniefall vor der Ge-
schichte besitzt die Qualitäten des Untertans und Jasagers, „der nickt zuletzt 
chinesenhaft-mechanisch sein ‚Ja‘ zu jeder Macht, sei dies nun eine Regie-
rung oder eine öffentliche Meinung oder eine Zahlen-Majorität, und bewegt 
seine Glieder genau in dem Takte, in dem irgendeine ‚Macht‘ am Faden 
zieht.“25 

 
„Alles objektiv nehmen, über nichts zürnen, nichts lieben, alles begreifen, wie macht 
das sanft und schmiegsam; und selbst wenn ein in dieser Schule Aufgezogener öf-
fentlich einmal zürnt und sich ärgert, so freut man sich daran, denn man weiß ja, es 
ist nur artistisch gemeint, es ist ira und studium und doch ganz und gar sine ira et 
studio.“26 
 
Die vermeintliche Überwindung der Geschichte besteht in zerstörerischer 
Stagnation:  

 
„A la place de l’activité générique de l’humain, préparant son dépassement, 
l’histoire nous présente des races, des peuples des classes, des Églises et des États, 
brefs des parasites qui absorbent, recouvrent, écrasent, l’activité créatrice: des 
troupes et des troupeaux.“27 
 
Die Geschichte ist tot und mit ihr der „homo historicus“. Nicht länger histori-
sche Menschen, gibt es keinerlei Verpflichtung, sich mit der Vergangenheit 
solidarisch zu fühlen, „prendre au sérieux ceux qui jouent en travesti sur le 
théâtre du monde: dominants et dominées.“28 Nietzsche, der Gesetzlose („qui 
chante à perdre haleine“), provoziert im Gegensatz zum „pädagogischen Pe-
danten“ Hegel („fonctionnaire important“) und Marx („un très brave homme, 
un quarante-huitard barbu, plein de bonne volonté et de grandes idées, qui 
déjà prend le ton bourru des porteurs de vérité historique“), indem er neue 
Perspektiven zerstört. Der Monotonie und Trübseligkeit einer angestrebten 
klassenfreien Gesellschaft steht die Lebendigkeit des Lebens gegenüber, das 
in der ständigen Herausforderung Chancen zum unorthodoxen, flexiblen 
                                                                                                                               

Quelle nähergekommen wäre.“ (Friedrich Nietzsche [1954], Menschliches, All-
zumenschliches, S. 755.) 

25  Friedrich Nietzsche (1954), Unzeitgemäße Betrachtungen, S. 263. 
26  Vgl.: Friedrich Nietzsche (1954), Unzeitgemäße Betrachtungen, S. 264. 
27  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 74. 
28  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 74. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

234 

Handeln erkennt.29 Der „homo philosophicus“ als Mensch der Theorie wird 
nach dem „Tod Gottes“ als dessen Hanswurst, als Possenreißer und „Narr der 
theoretischen Reinheit“ entlarvt.30 Der „Mord an Gott“ („le meurtre de Dieu“) 
hat zur Auflage, dass der Mensch sich ohne Vorgaben selbst schafft: „La plus 
haute vérité, c’est que le monde est sans vérité préexistante. La plus haute 
vérité c’est que la liberté est infiniment créatrice.“31 

 
„Neue Wege gehe ich, eine neue Rede kommt mir; müde wurde ich, gleich allen 
Schaffenden, der alten Zungen. Nicht will mein Geist mehr auf abgelaufnen Sohlen 
wandeln.“32 
 
Fasziniert von der Radikalität gegen die traditionellen Formen von Moral, 
Philosophie und „historischer Illusion“ („illusion historique“) bietet       
Nietzsches unorthodoxe ‚Vernunft‘ für Lefèbvre die Möglichkeit, Themen 
und Motive zu entdecken, die als Restbestand und Überbleibsel (Residuen) 
des rationalistisch-systematischen Denkens seine Metaphilosophie maßgeb-
lich bereichern können.  

Die Lehre der Ewigen Wiederkehr bedeutet für Lefèbvre nicht Stagnation. 
Die ewige Wiederholung, bei Nietzsche Ausgangspunkt und Basis, sämtliche 
Dimensionen der Erfahrung betreffend und jede Illusion eines historischen 
Fortschritts zerstörend, entwickelt sich bei Lefèbvre zum vermeintlichen Pa-
radox: „la génération de la différence à travers la répétition“ (die Produktion 
von Differenzen durch die Wiederholung). Die Musik vermag zu illustrieren, 
wie aus Wiederholung von Schwingungen, Intervallen, Betonungen, Rhyth-
mus, Harmonie und Melodie entstehen: „La répétition fait la musique, or la 
musicalité déploie le temps; elle est mouvement déchaîné, ruissellement, 

                                              
29  Vgl.: Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 66. Die lose Paraphrasierung von 

Nietzsches Kritik an Marx und Hegel wird größtenteils nicht als Zitat gekenn-
zeichnet, was u.a. Lefèbvres ablehnende Haltung gegenüber der orthodoxen 
marxistischen Auslegung der Geschichte illustriert. Nach seiner erneuten Annä-
herung an die Kommunistische Partei Frankreichs 1978 erscheint 1980 eine de-
taillierte Aufarbeitung des abwechslungsreichen Verhältnisses zur praktischen 
Dimension der marxschen Philosophie. Unter dem Titel „Utopie et science“ 
versucht Lefèbvre, den Begriff der Utopie in die theoretische Diskussion der 
Partei mit einzubeziehen: „Ce qui amène à interroger Marx en cherchant chez 
lui une étude des conditions de possibilité (d’abord du capitalisme, puis de son 
dépassement), plutôt qu’une simple analyse de la ‚réalité‘ de la société ca-

pitaliste. Cette suggestion annonce un déplacement, un décentrement de la 
pensée vers le virtuel au lieu de l’axer sur le ‚réel‘. Ce qui inclut une 
réhabilitation de la pensée utopienne [...]. Mais ce n’est ici pour l’instant qu’une 
indication.“ (Henri Lefèbvre, Une pensée devenue monde, p. 32.)  

30  Henri Lefèbvre, Metaphilosophie, S. 136; orig., p. 124. 
31  Vgl.: Henri Lefèbvre, Nietzsche, p. 68.  
32  Friedrich Nietzsche (1954), Also sprach Zarathustra, S. 342  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND AS ENDE DER GESCHICHTE 

235 

imprévisibilité (apparente).“33 Auf diese Weise zeigt sich ein „differentielles 
Feld“, das zugleich bestimmt und doch offen, beweglich und starr, zeitlich 
und räumlich, transparent und vieldeutig, geistig und sinnlich, subjektiv und 
objektiv, natürlich und in höchstem Maß „kultiviert“ erscheint.34 Die Wieder-
holung wird zur elementaren Kategorie, an der sich der Ablauf (Fortgang) der 
Geschichte orientiert. In der „Rhythmustheorie“ gewinnt dieser, hier noch 
umständlich, zum Teil verworren formulierter Gedanke thesenartigen Charak-
ter:35 

 
„Non seulement la répétition n’exclut pas les différences, mais elle les engendre; elle 
les produit. Elle rencontre tôt ou tard l’événement qui vient ou plutôt survient par 
rapport à la suite ou série produite répétitivement. Autrement dit: la différence.“36 
 
Die Differenz verkörpert das Neue, Unverhoffte und wirkt bestimmend für 
den permanenten Fortgang in der Geschichte: „Qu’il s’agisse du quotidien, 
des rites, des cérémonies et des fêtes, des règles et des lois, il y a toujours de 
l’imprévu, du neuf qui s’introduit dans le répétitif: de la différence.“37 Jeder 
Versuch zu homogenisieren, bestehende Verhältnisse im Sinne der Aufrecht-
erhaltung zu reproduzieren, scheitert nach Lefèbvre an dieser Gesetzmäßig-
keit. Die Prognose vom Ende der Geschichte und der „historischen Utopie“ 
eines Idealzustandes im Sinne der faustschen Wette „Werd ich zum Augen-
blicke sagen: Verweile doch! Du bist so schön!“ wird hinfällig.38 Ob globaler 
Staat oder klassenlose Gesellschaft, der Werdegang der Geschichte zeigt we-
nig Interesse an dem, was nach ihrem proklamierten Ende entstehen soll. Die 
Notion einer universal gültigen Geschichtsauffassung impliziert für Lefèbvre 
die Analyse anhand der progressiv-regressiven Methode, die projizierte Zu-
kunft im Sinne der „strategischen Hypothese“ als Orientierung für aktuelles 
Handeln.  
 
„Ende der Geschichte“ oder „posthistorische Praxis“?  
 
Dem Prozess der globalen Urbanisierung entspricht in „La révolution 
urbaine“ das rurale, das industrielle und das urbane Feld, wobei letzteres, der 
strategischen Hypothese nach, Vorläufer einer global urbanisierten Welt ist. 
In „La production de l’espace“ wird diese Entwicklung, illustriert durch ent-
sprechende Räume, als fortschreitende Abstraktion dargestellt. Ausgehend 

                                              
33  Vgl.: Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 71. 
34  Vgl.: Henri Lefèbvre, Le manifeste différentialiste, p. 91.  
35  Vgl. auch: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 454ss. 
36  Henri Lefèbvre, Éléments de rythmanalyse, p. 16. 
37  Henri Lefèbvre, Éléments de rythmanalyse, p. 14. 
38  Vgl.: Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 177. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

236 

vom religiös-politischen Raum, der vorrangig leiblich erlebt wird, erstreckt 
sich der komplexe Prozess hin zum abstrakten Raum. Die Verschiebung in-
nerhalb der sinnlichen Wahrnehmung dient der Strategie der Herrschenden, 
durch Reduktion und Homogenisierung den Erhalt und den Ausbau ihrer 
Macht zu garantieren. Die Residuen als nicht-reduzierbare, nicht manipulier-
bare Elemente stehen dem als entscheidende Kraft in der Auseinandersetzung 
um die Zukunft der Entwicklung gegenüber. Die Frage, inwieweit die Felder 
in „La révolution urbaine“ den Räumen in „La production de l’espace“ ent-
sprechen, die Begrifflichkeiten von Vorkapitalismus bis Spätkapitalismus die-
se Entwicklung zur urbanisierten Gesellschaft zu illustrieren vermögen, ist 
müßig, handelt es sich doch um sich ergänzende Darstellungen, wobei die 
These der Raumproduktion in „La production de l’espace“ ermöglicht, gesell-
schaftliche Entwicklungen in ihren komplexen Strukturen zu erarbeiten und 
dazustellen. Die globale Urbanisierung als strategische Hypothese lebt in bei-
den Werken durch ihren virtuellen Charakter, der über den Zweck der Metho-
de der regressiv-progressiven Analyse hinaus, als Orientierung – „Une orien-
tation. Rien de plus et rien de moins“39 – dient, zugleich aber auch das Unfer-
tige als „Ende der Geschichte“ versteht. Dieses Paradox fasst Lefèbvre in sei-
ner Interpretation von Nietzsches Gedanken der Ewigen Wiederkehr: „Le 
monde est un infini, c’est le temps. Les énergies et les possibles, les actes, les 
moments sont finis, c’est à dire à la fois déterminés, discontinus, non épui-
sables.“40 

Die in „La révolution urbaine“ und „La production de l’espace“ herausge-
arbeiteten Entwicklungsperioden, die ineinanderwirken und sich überschnei-
den, lassen sich in den Begrifflichkeiten der Geschichte in drei Phasen zu-
sammenfassen: 

 

• Die vorgeschichtlichen Gesellschaften („anté-historiques“), in denen die 
Verbindung zur Natur durch Symbole stattfindet.  

• Die historischen Gesellschaften, geprägt durch die Aneignung der Natur, 
der Homogenisierung und der Zerstörung der natürlichen Umwelt. Homo-
genisierung und Differenzen treten sich in dieser Phase des Übergangs 
(„période transitionnelle“) gegenüber.  

• Die „post-historische Praxis“ („la pratique sociale post-historique“), in der 
die Vormachtstellung der Differenzen beginnt: „l’actuel se diversifie et se 
distance. Le temps se multiplie et se dé-multiplie. La diversité des mes-
sages (donc des codages et décodages) s’accentue, donnant l’impression 
d’un désordre sans fin.“41  

                                              
39  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 184. 
40  Henri Lefèbvre, Nietzsche, p. 70. 
41  Henri Lefèbvre, La fin de l’histoire, p. 174s. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANISIERUNG UND AS ENDE DER GESCHICHTE 

237 

Die „post-historische Praxis“ entspricht der Vorstellung einer verstädterten 
Gesellschaft, bleibt jedoch dem hypothetischen und ‚vorläufigen Charakter‘ 
der Projektion einer „Welt der Differenzen“ angemessen, offen.  

Die Begriffe der Totalität, der Zentralität, der Poiesis, der Poesie, des Ver-
langens usw. werden in die „post-historische Praxis“ einbezogen, gewinnen 
gegenüber „La révolution urbaine“ an Tragweite. Die Analyse des Urbanisie-
rungs- respektive des Entwicklungsprozesses wird differenzierter betrachtet 
und erweitert durch die Akkumulation als Entwicklungsprinzip, das über die 
Produktion und Reproduktion auf Gegenstände und äußere Strukturen hinaus-
geht. Mimesis, Residuen und Wiederholung werden zu Hoffnungsträgern, die 
der Homogenisierung und der Reduktion Veränderung und Handeln entge-
gensetzen und eine noch offene „gigantische Schlacht“ aufnehmen. Die Urba-
nisierung provoziert durch Zentralisierung diese Konfrontation und projiziert 
als Hypothese und Perspektive den differentiellen Raum.  

Die Geschichte, von Marx als Übergang vom primitiven Kommunismus 
zur kommunistischen Gesellschaft postuliert, gestaltet sich in Anbetracht der 
globalen und komplexen Struktur des Prozesses für Lefèbvre weitaus subtiler 
und undurchsichtiger. Er akzentuiert vor allem die negativen Begleiterschei-
nungen, die dem reibungslosen Ablauf des dialektischen Prozesses entgegen-
wirken, und die sich durch die Analyse der Produktion des Raumes ergeben. 
Der Übergang vom abstrakten zum differentiellen Raum zeigt sich als „bou-
quet de fleurs empoisonnées“, alles andere als verheißungsvolle Ankündigung 
einer besseren Zeit („fin de ceci ou de cela [du capitalisme, de la pauvreté, de 
l’histoire de l’art, etc.], ou bien pour l’installation de quelque chose de défini-
tif [équilibre, système, etc.])“.42 Das Idealbild einer solchen Epoche „kommt 
von weit her“, orientiert sich an der Interpretation und Vorstellung einer Na-
tur, die mühelos kreiert und ohne Eigennutz gibt; „dont la cruauté se discerne 
mal de la générosité, qui sépare mal le plaisir de la douleur.“ Die Moderne 
zeichnet sich durch die Vorstellung aus, durch Arbeit und Akkumulation 
neuester Techniken eine arbeitsfreie Welt schaffen zu können: „But et sens 
lointains qui ne s’atteindront qu’en risquant les catastrophes [...].“ Der Weg 
von der „ersten, ursprünglichen zur zweiten Natur“, „de l’espace-nature à 
l’espace à la fois produit et oeuvre“ gestaltet sich als „Processus colossal, 
plein der risques et périls, et qui peut avorter au moment où s’ouvrent les pos-
sibles.“43 

Ein planetarischer Raum („espace planétaire“) als Basis eines anderen 
Alltagslebens, in dem sich alle Möglichkeiten treffen, die Differenzen frucht-
bar interagieren, ist der Raum, in dem Traum, Phantasie und Konzepte das 
Denken befruchten. Eine vage Vorstellung für: „Restitution du corps, et 

                                              
42  Vgl.: Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 469. 
43  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 470. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE URBANE REVOLUTION 

238 

d’abord de l’espace sensoriel-sensuel, de la parole, de la voix, de l’odorat, de 
l’auditif. Du non-visuel. Non du sexuel et du sexe comme tels, isolement, 
mais de l’énergie sexuée: orienté vers une certaine dépense selon certains 
rythmes...“44

                                              
44  Henri Lefèbvre, La production de l’espace, p. 419. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217 - am 14.02.2026, 18:49:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415115.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

