2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

2.9 Vergessen wir nicht - die Nation!

»Die Namen Wilhelm und Alexander von Humboldt haben im In- und Ausland
einen ausgezeichneten Klang. Sie stehen seit dem 19. Jahrhundert fir das gute
Deutschland — die bildungsbeflissene und weltoffene Kulturnation. Die beiden
Briider leihen ihre Namen Pflanzen und Fliissen, Vereinen und Foren, Stiftungen
und Universitdten. Der Spiegel nannte Alexander gar einen >Vorbild-Deutschen««
(Ajouri, Lepper und Maatsch 2010, 4)

2.9.1 Eine weitere Bildungskritik

Das Kreisen um Wilhelm von Humboldt und die beharrliche zentrale Stellung des
Bildungsbegriffs verkniipfe ich in bildungsphilosophisch-tradierter Weise mit ei-
ner weiteren eigenen bildungstheoretischen oder eher nationalismuskritischen und
postkolonialen Priferenz (Vgl. Butler 2012; Ha 2014; Ja§ovd und Wartmann 2020;
Jagova 2021). Die aus dieser Priferenz resultierende und noch zu plausibilisieren-
de Verschrinkung zwischen Bildung und Nation stiitzt mit Blick auf das vorheri-
ge Kapitel (erneut) die kritische Produktivitit des mit Foucault beschriebenen bzw.
erzeugten Kommentarsystems namens Bildungsphilosophie. Gleichzeitig zeigt die
bildungswissenschaftliche Zentralisierung des Bildungsbegriffs und der tradierte
und hier reproduzierte Anschluss an Humboldt eine bisher vernachlissigte restrik-
tive Funktion oder weitere »Panne« des hier reproduzierten bildungstheoretischen
Kommentar- und auch Referenzsystems an (Boger und Castro Varela 2021, 16).

Die These: Die Humboldtbeziige und das Kreisen um Bildung verweisen auf
ein vergessenes Grundmoment™ des Humboldt'schen Bildungsdenkens und zwar
auf den Kultur- und Bildungsnationalismus des Bildungsbiirgertums® des 18. und

50 Neben der folgenden Primarsetzung des priferierten theoretischen Zugriffs lasst sich auch
rhetorisch rekursiv an das bisher iterierte Bildungsdenken anschliefen: Die Figur der Ent-
deckung von etwas Vergessenem, dass dann zum Ausgangspunkt und zum Zentrum des bil-
dungstheoretischen Zugriffs wird, findet sich in Bezug auf die iterierten Bildungstheorien
bei Ricken (2020, 246), Wimmer (2009, 66; 2014d, 432f.) und Schifer (2011a, 79). Der Titel
des Unterkapitels ist in dieser Hinsicht an den Titel eines Textes Wimmers angelehnt: Ver-
gessen wir nicht —den Anderen! (2014d), welcher wiederum auf Derridas Beitrag Vergessen wir
nicht —die Psychoanalyse! (1998) verweist.

51 »Esistlangst bekannt, dass klassische soziale Parameter oder konomische Ressourcen nicht
genlgen, um das Birgertum zu definieren. Eine spezifische Art der Lebensfithrung, eine spe-
zifische >Kultur«muss hinzutreten, um die Differenz zwischen der Heterogenitat sozialer La-
gen und der Homogenitat geistiger Identitdten zu (iberbriicken. [...] Damitist die birgerliche
Gesellschaft ein Modell der Akkulturation, und die neuhistorische Forschung hat zahlreiche
Werte und Handlungsmuster benannt, die die biirgerliche Kultur und Mentalitit priagen: Bil-
dung als>Erlésungshoffnung und Erziehungsanspruchs, [..] individuelle Freiheit, Eigeninter-
esse, Entfaltung personlicher Anlagen, Selbstorganisation der Gesellschaft, Orientierung auf

- am 14.02.2028, 08:11:31.

89


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

19. Jahrhunderts. Dabei geht es nicht darum, dass Bildung eine irgendwie typisch
deutsche Angelegenheit ist (vgl. Ricken 2006, 208). Sondern die Verschrinkung
zwischen Bildung und Nationalismus weist eine Enge auf, die schon mehrfach
auferhalb der Erziehungs- und Bildungswissenschaft rekonstruiert und diskutiert
wurde.” Es wurde schon mehrfach darauf hingewiesen, dass sich Nation, Kultur
und Bildung niherstehen, als die oft gegen Autoritdt, Staat, Kapital, Erziehung oder
auch die koloniale Moderne positionierte Bildung dies vermuten lisst. Dies bleibt
noch zu zeigen, aber innerhalb der Bildungsphilosophie und Erziehungs- und
Bildungswissenschaft scheint der Zusammenhang zwischen Bildung und Nation
meist verengt, vernachlissigt oder ausgeblendet zu werden.

Indem ich den bereits erzeugten und mit Humboldt verschrinkten Bildungs-
konstruktionen (Kapitel 2.2-2.5) ein weiteres Konstrukt hinzufuige, beabsichtige ich
nicht, Humboldt endlich richtig zu lesen und zu rezipieren. Vielmehr offenbaren
die verschiedenen hier iterierten bildungswissenschaftlichen Umgangsweisen mit
Humboldts Schriften die innere Mehrstimmigkeit und »Autodekonstruktion« inner-
halb dieser (Wimmer 2009, 72). Je nach Fokus, je nach Zugang und Verweissystem
ldsst sich einer anderen Stimme folgen oder eine andere Stimme erzeugen, wo-
durch sich auch widerspriichliche Lesarten und unterschiedliche Bildungsverstind-
nisse ergeben. Die Autodekonstruktion bedingt heterogene Zugriffe und damit die
mit Foucault plausibilisierte kritische Produktivitit der bildungstheoretischen Dis-
ziplin. In diesem produktiven und kritischen Sinne niste ich mich in das Kommen-
tarsystem der Bildungsphilosophie ein.

Dieser weitere Kommentar lasst sich zundchst von den anderen Humboldtre-
zeptionen abgrenzen: Ich hebe Humboldt nicht als Vorliufer des Poststruktura-
lismus hervor (wie in Wimmer 2009; Koller 2012) und ich interessiere mich an
dieser Stelle nicht fiir den differenzsensiblen (wie bei Schifer), liberalen (wie bei
Ricken), friedvollen®® oder kosmopolitischen Humboldt (wie in Trabant 2012). Ich
plausibilisiere mit einer anderen theoretischen Vorliebe einen anderen Humboldt

das Gemeinwohl, Kreativitiat und Rationalitat, Fortschrittsoptimismus, Streben nach Besitz,
Familie als private Sphare, Autonomie von Literatur, Musik und bildender Kunst. [...] Wertvor-
stellungen und Bildungsinhalte konstituierten ein System dauerhafter Handlungsdispositio-
nen; trotz unterschiedlicher sozialer Basis gelangten die Repriasentanten des Biirgertums zu
durchaus vergleichbaren Lebenshaltungen. Zur wichtigsten Tragerschicht birgerlicher Kul-
tur und Mentalitat wurde im 19. Jahrhundert das Bildungsbiirgertum, d.h. der Teil des Biir-
gertums, der seinen Anspruch auf soziale Exzellenz auf den Besitz von Bildungswissen und
auf eine daraus abgeleitete Lebensweise griindete.« (Rebenich 2010, 25)

52 Hierseien schon einige Referenzen vorweggenommen: Bollenbeck 1994; Ricken 2006; Wim-
mer 2009; Tenorth 2015 & 2017; Messerschmidt 2020; JaSova 2021.

53 Der Ausdruck friedlich wird durchgehend kursiv gesetzt, da (wie noch zu zeigen ist) gerade
aus postkolonialer Perspektive Humboldts Kosmopolitismus und Anthropologie alles andere
als friedlich wirkt.

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

mit Fokus auf nationalistische Diskurslinien und bringe gleichzeitig diesen ande-
ren Humboldt in Konfrontation mit den bisher angefithrten sowie mit weiteren,
postkolonialen und postnationalsozialistischen, Bildungskritiken. Letztendlich
betreibe ich Bildungsphilosophie im klassischen Sinne und verbleibe in oder am
Rand der Bildungsphilosophie, wobei dieses Vorgehen trotzdem von innen auf
ein Problem verweist, welches dieses Innen, die Bildungsphilosophie und auch
Bildungswissenschaft, in die Schwebe versetzen, die bestehenden Debatten 6ffnen
und hegemoniale kritische Bildungsweisen mindestens irritieren soll.

Fiir den folgenden Kommentar werden die Diskussionen und Kritiken** rund
um den Begriff und das Konstrukt der Nation® vorausgesetzt. Ausgangs- und
Durchgangspunkt dieses Kapitels ist die Arbeit Bildung als deutscher Sonderweg®
von Michaela Jasovd (2021). Mithilfe und ausgehend von der darin enthalten-
den Humboldtrezeption wird Humboldts Bildungsdenken zuerst in Bezug auf
nationalistische Diskurslinien rezipiert (2.9.2). Zweitens versuche ich, zentrale
nationalistische Diskurslinien wie historische (Dis-)Kontinuititen zu umreifSen
(2.9.3) und drittens iteriere ich die im Fokus stehenden poststrukturalistischen
Bildungstheorien in Bezug auf die erarbeiteten nationalen Diskurslinien (2.9.4).
Fur die Humboldtrezeption, die historische Kontextualisierung und die erneuten
Iterationen der Bildungskritiken und -reformulierungen dienen neben der Arbeit
Jagovas (2021) unter anderem die Texte von Georg Bollenbeck (1994, im Folgenden
BuK), Jost Miiller (1995), Stefan Rebenich (2010), Hubert Ivo (2012) und Ulrich Sieg
(2013) als Referenzen.

54  Beispielsweise Appadurai 2016, Balibar & Wallersein 2019; Butler & Spivak 2011; siehe auch
die Auseinandersetzung Jasovas mit diesen Autor:innen (2021).

55  Im Anschluss an Jasova (2021) und Balibar & Wallerstein (2019) wird der konstruktiv-imagi-
nére Teil des Nationalismus im Folgenden betont und Nation wird hier als eine Art Natura-
lisierung und Materialisierung des Kurzschlusses mehrerer (und auch je nach Ausprigung
unterschiedlich zu verknipfender) Elemente verstanden. Zu diesen Elementen zahlen unter
anderem eine>lineare Geschichte mit einem glorreichen Ursprungs, eine >fiktive homogene
Ethnizitit, eine gemeinsame Sprache, ein gemeinsames Territorium, spezifische Ein- und
Ausgrenzungspraktiken und die biirgerliche Mutterschaft (vgl. JaSova 2021; Balibar & Wal-
lerstein 2019; Wimmer 2009; Kittler 2003).

56  Jasova setzt sich in Bildung als deutscher Sonderweg (erschienen als Humboldt und andere My-
then, 2022) mit nationalen Diskursen und dem Nationenbegriff auseinander, skizziert die
Besonderheit des deutschen und birgerlichen Kulturnationalismus im 18. und 19. Jahrhun-
dert und problematisiert diesen Nationalismus nationalismuskritisch, hegemonietheore-
tisch, psychoanalytisch und exemplarisch mit einer eigenen Humboldtrezeption. In meinem
hier vorliegenden Kapitel geht es im Anschluss an diese Auseinandersetzung vorrangig dar-
um, diese von Jasova aufgemachte Perspektive fortzuschreiben und die aktuelle Bildungs-
philosophie in Bezug auf nationale Diskurse zu befragen und die historischen (Dis-)Konti-
nuitaten auf die gegenwartige (kritische) Bildungsphilosophie zu beziehen.

- am 14.02.2028, 08:11:31.

91


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

2.9.2 Ein Humboldtkommentar

Nation als zentraler Angelpunkt: Humboldt wurde bereits frith und bis heute viel-
fach als liberaler (z.B. schon von John Stuart Mill; vgl. Tenorth 2010, 18f.) oder auch
kosmopolitischer (z.B. Menze 2003, Ivo 2002, Trabant 2012) Denker qualifiziert wie
problematisiert (z.B. Ricken 2006). Gerade neben dem Liberalismus lisst sich je-
doch auch der Nationalismus als eine wichtige >Integrationsideologie« des 18. und
19. Jahrhunderts in den Fokus riicken (Bollenbeck BuK, 216) und bei genauer Lek-
tiire der Humboldt’schen Schriften wird schnell deutlich, dass sich beide Diskurs-
linien in Humboldts Bildungsdenken widerspiegeln. Es soll im Folgenden in einem
ersten Schritt verdeutlicht werden, dass Humboldts Bildungsdenken nicht nur vor
dem Hintergrund liberaler, sondern auch nationaler Diskurslinien gelesen werden
kann.

Wilhelm von Humboldt engagierte sich und »pladiert[e] [...] fiir die Bildung der
Nation« (vgl. Tenorth 2017) und der Begriff der Nation stellt eine zentrale wie af-
firmative Referenz in Humboldts Bildungsdenken dar (Tenorth 2010, 18f.). Diese
Referenz findet sich nicht nur einmalig oder punktuell, auch beschrinkt sich die
affirmative Auseinandersetzung mit dem Nationalismus nicht auf einige Briefe an
Johann Wolfgang von Goethe (Humboldt 17992, 1799b; n. Jagova 2021, 64), sondern es
lasst sich durchgehend eine Verschrinkung oder je nach Text auch ein sehr deutli-
cher Kurzschluss zwischen Nationalismus, Sprache, Menschheit, Mannigfaltigkeit
und Bildung in Humboldts Denken plausibilisieren.

Wie zu zeigen ist, durchzieht dieser Kurzschluss Humboldts gesamte Theorie-
architektur und betrifft seine bildungs-, staats- und sprachtheoretischen Schriften
sowie anthropologischen Untersuchungen. Ein bezeichnender Abschnitt aus Ueber
die Verschiedenheiten des menschlichen Sprachbaues fithrt diesen Kurzschluss vor (1827b,
189; n. JaSova 2021, 62). In dem dichten Absatz ist zu lesen, dass die »Individualitaet
und die Nationalitaet« zu den »grossen intellectuellen Formen« gehéren, »in wel-
chen die steigende und sinkende Bildung der Menschheit fortschreitet«, dabei »lebt
und webt« die Sprache »in der Nationalitit« und eine »Sprache lisst sich [..] nur
in Verbindung mit einem Volke« denken (ebd.). Eine weitere und dhnliche Verdich-
tung findet sich auf einer Seite in dem einige Jahre frither erschienenen Text Plan
einer vergleichenden Anthropologie (1795a; vgl. Jasova 2021, 66). Auf dieser Seite wird
der Mensch »allein genommenc als »schwach« markiert; er »bedarf einer Hohe, auf
die er sich stellen; einer Masse, die fiir ihn gelten; einer Reihe, an die er sich an-
schliessen kann«. Diese Hohe und Masse garantiert fiir Humboldt die Nation. Der
»Nationalcharakter« wird umso »reiner, eigenthiumlicher, feiner und vielseitiger«
(Humboldt 1795a, 385), wenn moglichst viel »Mannigfaltigkeit in Einheit verwan-
delt« wird (ebd.). Dafiir brauche es die>richtige Bildungstheorie<, um sich den »viel-
filtigen Verhiltnissen<zu 6ffnen und die durch diese Offnung in sich entstehenden
verschiedenen »Seiten« »einzeln auszubilden« wie gleichzeitig »zu einem Ganzen

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

zu verbinden«. Durch diese Bildung »wird kein Mitglied einer Nation dem andern
so auffallend dhnlich sehen« und »der Nationalcharakter wird sich in allen Einzel-
nen spiegeln« (ebd.).

Auf diese beiden Verdichtungen in Humboldts Schriften wird noch detaillierter
einzugehen sein und nach einer kurzen Skizzierung des Nationen-Konzepts Hum-
boldts werde ich iiber finf verschiedene Zugriffe (Menschheit, Mannigfaltigkeit,
Bildung, Sprache und Antike) diese beiden Verdichtungen lesbar(er) machen.

Was bedeutet Nation bei Humboldt? Humboldts Konzept der Nation ist >uni-
versalhistorisch¢, anthropologisch und sprachtheoretisch eingebettet (Ivo 2002, 5).
Neben dem prominenten Struktur- und Differenztyp des individuellen Allgemei-
nen Humboldts, welcher nach den bisherigen bildungstheoretischen Iterationen
vorrangig die allgemeine Menschheit und die einzelne Individualitit in Beziehung
zueinander setzt, nimmt die Figur der Nation eine »Art Gelenkstelle« (ebd., 6)
oder »Mittelstufe« (Humboldt 1827b, 127) zwischen den Begriffen Menschheit und
Individuum ein (Ivo 2002, 21; vgl. JaSova 2021, 61). Diese »Gelenkstelle« bezeichnet
Humboldt in Ueber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues (1827b) als »eine
bestimmte Sprache charakterisierte geistige Form der Menschheit, in Beziehung
auf idealische Totalitaet individualisiert« (Humboldt 1827b, 125; vgl.; JaSova 2021,
61).

(Abb. 8:)
Individualitat Nationen Allgemeine
des Einzelnen alsisaziale Menschheit
Bruchstlcke

Die idealische Totalitit bezieht sich auf die Einheit der Menschheit: Das »Men-
schengeschlecht [ist], trotz aller Trennung, aller Verschiedenheit, [..] in seinem
Urwesen und seiner letzten Bestimmung unzertrennlich und eins« (Humboldt
1827b, 125; vgl. Ivo 2002, 7). Diese urspriingliche Einheit habe sich jedoch im Lau-
fe der Menschheitsgeschichte in viele Bruchstiicke zerspalten. Und durch diese
anfingliche Einheit und die Erfahrung der Trennung existiere ein »Streben nach
>Einheit und Allheit¢, das aus der Ahnung, ja der Uberzeugung erwichst«, dass
die Menschengattung am historischen Anfang und in »seiner letzten Bestim-
mung« eine Einheit bildet(e) (Ivo 2002, 7; vgl. Humboldt 1813, 304; 1827b, 125). Die
Unzertrennlichkeit oder die »in unzihlige einzelne Personen zerspaltene bzw. zer-
schlagene eine menschliche Kraft ist >swahrhaft individuell nur im Einzelnens, aber
sie ist wegen des geselligen Charakters dieser Personen auch auf der Mittelstufe
individualisiert« (Ivo 2002, 8). Bei Humboldt ist »der Einzelne, wo, wann und wie er
lebt, [...] ein abgerissenes Bruchstiick seines ganzen Geschlechts« (Humboldt 1827b,
126). Gleichzeitig vollzog sich die »Fragmentierung der [...] einen Menschheit [..]

- am 14.02.2028, 08:11:31.

93


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

auch in Gestalt von Nationen« (Ivo 2002, 14) — sozialen Bruchstiicken — und dies
aufgrund des >geselligen Charakters< des Menschen auf der sozialen Ebene.

Es existieren in Humboldts Universalgeschichte und Universalanthropologie
auf der Mittelstufe verschiedene und zerschlagene Nationalcharaktere und mit
ihnen »auf das innigste« verbundene Sprachen (Humboldt 1827b, 282; vgl. Ivo 2002,
14). Diese sich im Laufe der Geschichte herausbildenden Nationalcharaktere sind
oder sollten in sich »consequent« und in den eigenen »wesentlichen Grinzen«
geschlossen sein (Humboldt 1795a, 379). Bei Humboldt geht es folglich bei individu-
ellen Nationen um in sich abgeschlossene soziale Einheiten, die sich im Laufe der
Menschheitsgeschichte herausgebildet haben.

Bringt mensch die drei Figuren Individualitit, Nationalitit und Menschheit
zusammen, dann sind die »Individualitaet und die Nationalitaet [..] die beiden
grossen intellectuellen Formen, in welchen die steigende und sinkende Bildung der
Menschheit fortschreitet« (Humboldt 1827b, 189; vgl. Ivo 2002, 8).

(Abb. 9:)
Individualitat Individuelle Nationen
des Einzelnen als soziale Bruchstilicke

Kontingentes
Fortschreiten
der Menschheit

Die Modellierung der Menschheit: Individualitit und Nationalitit bedingen die
fortschreitende und kontingente »Bildung der Menschheit« (ebd.). Mit Humboldts
anthropologischen Uberlegungen in dem spiteren Bruchstiick seiner Selbstbiografie
(1816) lasst sich diese Anthropologie weiter ausbuchstabieren: Die »gewohnlichen«
Menschen sind (nur) Symbole oder Reprisentanten der bestehenden allgemeinen
Menschheit (Humboldt 1816, 2; zit.n. Wimmer 2009, 65f.), sie sind quasi (nur) so-
zialisiert und reprisentieren die existierende Menschheit. Sie sind Besonderungen
des Allgemeinen (vgl. Wimmer 2009, 65f.). Die »grossen und ausserordentlichen«
Individuen hingegen, die Goethes und Schillers, sind nicht nur Symbole des
Menschseins (Humboldt 1816, 2; zit.n. Wimmer 2009, 65f.). Sie konnen eine »Idee
lebendig werden« lassen, »in welcher sich zeigt, was Menschsein bedeuten kann«
(Wimmer 2009, 66). So lisst sich beispielsweise der gebildete Goethe mit Humboldt
als Bildner oder als Signifikat fiir die gesamte Menschheit positionieren, indem er

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

an »der Verwirklichung einer noch unbestimmten Idee der Menschheit arbeitet«
(Benner 1995, 18; zit.n. Wimmer 2009, 66; vgl. Siegert 1993).

Dieser Struktur- und Differenztyp des individuellen Allgemeinen lisst das Den-
ken von Mannigfaltigkeit, Relationalitit, Widerstreit und historischer Kontingenz
zu (vgl. Ricken 1999). Mit dieser Perspektive arbeitete Goethe in »der allgemeinsten,
regesten und freiesten Wechselwirkung« »mit der Welt« (Humboldt 1793b, 283). In
provokativer Kiirze: Er wechselwirkte mit den >kleinen wilden und dienenden Na-
turwesen« auf seiner Bildungsreise’” nach Italien (Richter 1996, 81), wodurch sich
das, was Goethe unter Menschheit verstand und transportierte, durch seine Wech-
selwirkung mit der Welt verinderte.

(Abb. 10:)
Aligemeine Menschheit
-7 - . T~ \
— N/ 4 [ ] d [§
Aulierordentliche "”‘L:. ° ¢ ° i \\
Menschen / ° * g
/ o ® o \
[ 4 °e°® .
° o .
| [ ] ° .... o ® I\
e Y
\ e ° /
Gewdhnliche \ b /
Reprasentanten \ *
der Menschheit LN ° ® e

Die Frage, die sich hier jedoch stellt, und durch die von mir verwendete Rheto-
rik schon beantwortet wurde, lautet: Wer oder welche Individuen bestimmen, was
Menschheit ist und warum sollte dieser Strukturtyp des individuellen Allgemeinen
universell fiir alle Menschen gelten (vgl. JaSova und Wartmann 2021)? Wie Wimmer
schon herausstellte, eignen sich nach Humboldt vorrangig die aufierordentlichen
und gebildeten Individuen, um die Menschheit zu modellieren (Wimmer 2009). Da-
fiir muss zudem die jeweilige Nation (Mittelstufe) eine »Hohe« erreicht haben und
»der Charakter« muss duflerst »verfeinert« sein, damit »einzelne Ziige« oder die

57  Hierseineben Dieter Richters literaturwissenschaftlicher Auseinandersetzung mit Kindheit
auch auf Golo Maurers Buch Heimreisen: Goethe, Italien und die Suche der Deutschen nach sich
selbst (2021) verwiesen, der diese oft horizontal positionierte Wechselwirkung zwischen Ich
und Welt problematisiert.

- am 14.02.2028, 08:11:31.

95


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

96

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Goethes entstehen, »welche eine Erweiterung des Begriffs der Menschheit in ihrer
Vollendung erwarten lassen« (Humboldt 1795a, 393).

Hier wird in Bezug auf das Bildungsbiirgertum einerseits eine schichtbedingte
Hierarchisierung eingezogen. Damit die bildungsbiirgerlichen Menschenmodellie-
rersinnen entstehen kénnen, muss die Nation eine bestimmte »Héhe<erreichen. Und
in seiner Korrespondenz mit Goethe schreibt Humboldt, dass die Bildung im Ver-
gleich zu allen anderen Nationen »unendlich grof3 in Deutschland« ist und die Ge-
bildeten gehéren natiirlich »noch eigenthiimlicher als« andere durch ihr Philoso-
phieren und Kiinsteln ihrem deutschen »Vaterlande«*® an. Damit entsteht neben der
schichtbedingten andererseits eine nationalistische Hierarchisierung.

Mit dieser hier vollzogenen Montage einer anthropologischen Passage aus
Humboldts Selbstbiografie mit zwei Briefen an Goethe entsteht eine Perspektive
und ein Problemhorizont, in denen Humboldt die Legitimation fiir einen bildungs-
biirgerlich-deutschen wie philosophisch-kolonialen Zugriff auf die ganze Welt zu
liefern scheint. Humboldts Ausweisung einer »spezifischen Menschenfassung« als
Menschheit schlechthin (Ricken, 2006, 313; vgl. Kapitel 2.2), seine noch zu erliutern-
de vergleichende und hierarchisierende Anthropologie und die Herausstellung der
intellektuellen Uberlegenheit der sich herausbildenden deutschen Bildungsnation
verdeutlichen den exklusiven oder eher exklusivierten Zugriff der auflerordentlich
gebildeten Deutschen auf die Gestaltung der Menschheit.*

Teilende, hierarchisierte und konsequent eingrenzende Mannigfaltigkeit: Zu-
nichstlassen sich die Textstellen in Humboldts Schriften herausstellen, die den kos-
mopolitischen Charakter und »verantwortungsvolles politisches und gesellschaftli-
ches Handeln« in seinem Denken markieren (Rebenich 2010, 30). Mit diesem Fo-
kus geht es Humboldt um das gemeinschaftliche Zusammenwirken von »eigentiim-
lichen« und >sprachverstindigen Nationen« (vgl. Ivo 2002, 218), um das »Ineinan-
der hochgebildeter Nationen« (Humboldt 1827b, 159; zit.n. Ivo 2002, 19), den durch

58  »Esist mehrschlichte Einfachheit und Natiirlichkeit, als im iibrigen Europa. Es gibt doch kei-
ne grofiere Scheidewand unter den verschiednen Standen, als die, welche die feinere intel-
lectuelle Bildung errichtet, u. diese Scheidewand fehlt hier. Je spater sich eine Nation ausbil-
det, desto uniibersteiglicher ist, diinkt mich diese Scheidewand. Sie existirt kaum in Spanien,
weil die Bildung dort ihren Gipfel fast im 16t Jahrh. erreicht hatte; sie ist geringer in Frank-
reich[,] weil, die ibrigen Ursachen auch nicht gerechnet, auch dort die feinere Bildung schon
altist, sie ist unendlich gro in Deutschland; bei uns ist in der That eine intellektuelle Aris-
tokratie; wer nicht zur Kaste gehért, kann auch selbst unsre leichtesten Schriftsteller kaum
verstehen.« (Humboldt1799b, zit.n. Jadova 2021, 64) »Wer sich mit Philosophie und Kunst be-
schaftigt, gehort seinem Vaterlande noch eigenthiimlicher als ein anderer an.« (Humboldt
1799a, zit.n. JaSova 2021, 64)

59  Dies Figur trifft auch auf die Modellierung der sozialen Bruchstiicke zu, wenn Humboldt ei-
nen deutschen Nationalismus der ganzen Welt und Geschichte iberzustiilpen scheint.

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

ein>wohltitiges< Deutschland anzuvisierenden Frieden (vgl. Ivo 2002, 16-18) und die
Verneinung jeglicher politischer Vorherrschaft (ebd., 17).

Neben diesem Kosmopolitismus und auch den progressiven und differenztheo-
retischen Momenten im Bildungsdenken Humboldts (vgl. Kapitel 2.2-2.5) ldsst sich
gleichzeitig auch eine nationalistische Dimension ausmachen.

Es lasst sich beispielsweise, wie bei Koller, der Fokus auf die sprach- und
bildungstheoretische Mannigfaltigkeitskonzeption Humboldts legen, nachdem
jedes Differenzelement einzigartig sei (z.B. bei Koller 2012). Gleichzeitig finden
sich in Humboldts vergleichender Anthropologie und Sprachwissenschaft auch
unterschiedliche und hierarchisierte sprachliche und nationale Evolutionsstufen
und eine entsprechende Evolutionsskala. Diese Skala beginnt mit dem rohen,
ungebildeten, kindlichen und schriftlosen Volk ohne Charakter und Individualitit.
Sie endet bei einem gebildeten, literarischen, ausdifferenzierten, kunstfertigen,
erwachsenen und individuellen Charakter (vgl. Trabant 2012, 198-203, 210).

In Bezug auf die bereits erliuterte Mittelstufe folgen den »ersten Eigenthiim-
lichkeiten noch roherer Volker [...] einzelne mehr oder weniger versprechende Ziige
und erst die letzte Stufe ist es«, bei der »die Eigenthiimlichkeit sich iiber alle Krifte
verbreitet, und einen durchaus individuellen Charakter zu bilden anfingt« (Hum-
boldt1795a,393). In Bezug auf die>innige« Verbindung zwischen Sprache und Nation
finden sich zudem auf der unteren Ebene die schriftlosen Nationen, die »Sprache als
Struktur oder >Organismus« erst hervorbringen miissen und auf der oberen Ebene
die Nationen mit ihren kunstfertigen Schriftstellersinren (vgl. Trabant 2012, 212).

Die Geschichte der Menschheit fithrte zu einer »Vertheilung der Nationen«
(Humboldt 1827b, 125; vgl. Ivo 2002, 6); doch diese Verteilung hat keine horizontal
und gleichwertig angeordneten Nationen hervorgebracht. Allein der »Sprachsinn
(le génie des langues) [scheint] unter den Nationen unterschiedlich verteilt zu sein«
(Humboldt 18272, 286)° und dieser >Sinn« ist dem Menschen seingeborenc (vgl.
ebd.). Die entscheidende und hierarchisierende Differenzkategorie in Bezug auf
die Nationen ist folglich nach Humboldt die der »Abstammung und [Schrift-]Spra-
che«®. Hinzukommen die Differenzkriterien »Zusammenleben und die Gleichheit

60 Ubersetzt von und zit.n. Trabant (2012, 257).

61  Hier sei auf Jasovads Hinweis auf die Korrespondenz Humboldts mit Goethes verwiesen, in
der»nicht nur kulturalistisch rassistische Markierungen der Anderen bei Humboldt eine Rol-
le spielen, sondern auch biologisierende Rassismen, welche die Vélker anhand physiogno-
mischer Merkmale zu charakterisieren sucht« (JaSova 2021, 63). Diesbeziiglich fihrt Jasova
zwei zentrale Textstellen an. Die erste bezieht sich auf den baskischen Nationalcharakter in
Spanien: »Nie ist mir ein Volk vorgekommen, das einen so dcht nationellen Charakter, ei-
ne sich schon auf den ersten Anblick so originell ankiindigende Physiognomie behalten hat.
Selbst die Manner sind zwar gewohnlich klein, aber fast alle ohne Ausnahme zeichnen sich
durch feine u. sprechende Ziige aus. Es sind nicht starke u. ausgearbeitete, es sind leicht an-
gelegte u. feine Physiognomien, mehr keck im Ausdruck, als blof muthig, mehr behend als

- am 14.02.2028, 08:11:31.

97


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

der Sitten, die »biirgerliche Verfassung«, die »gemeinschaftliche That und der
gemeinschaftliche Gedanke, die nationelle Geschichte und Literatur« und das
»Streben, dies Nationalgefithl zu wecken und zu leiten« (Humboldt 1827b, 188f.; vgl.
JasSova 2021, 63).

Nicht nur zwischen Europa und dem Rest®* oder schriftlosen und literarisch
versierten Nationen lassen sich deutliche Hierarchisierungen markieren, sondern
auch innerhalb von Europa konnen die Nationen mit Humboldt auf seiner uni-
versalhistorischen und anthropologischen Evolutionsstufenskala unterschiedlich
verortet werden. Auf der untersten Ebene finden sich die »Russen und Tiirken«.
Auf der mittleren Stufe stehen »Pohlen, Spanier und Portugiesen« und auf »jener
hochsten stehen unstreitig Franzosen, Englinder u.s.f.« (Humboldt 17952, 394;
vgl. Humboldt 1799a), wobei England und Frankreich im Vergleich zu Deutsch-
land durch einen einseitigen und bestimmten Nationalismus auffallen und damit
Deutschland (nach den Griechen der Antike) an erster Stelle steht. Denn in Bezug
zur Bildung, die, wie gesagt, »unendlich grof3 in Deutschland«ist (Humboldt 1799a;
zit.n. Jasova 2021, 64), hingt »die Veredlung der Gattungen« »von der Mannigfal-
tigkeit der Charakterformen« (Humboldt 17952, 388) und richtigen Bildungstheorie
ab (vgl. ebd., 385), sodass das einseitige Frankreich gegeniiber dem vielseitigen
und bildungsreichen Deutschland nur schlecht abschneiden kann (vgl. krit. dazu
Rebenich 2010, 28, 34).

In Humboldts Plan einer vergleichenden Anthropologie (1795a) und in Ueber die
Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues (1827b) ist der ideale gebildete Natio-
nalcharakter mit der noch zu erlduternden Bollenbeck’schen Sichtweise am Ende
am ehesten der deutsche und dem Kulturnationalismus des Bildungsbiirger-
tums verpflichtet. Neben der Sprache, Literalitit, Abstammung und biirgerlichen
Verfassung sind es gerade die gemeinschaftliche Tat, das Nationalstreben, die
Mannigfaltigkeit und srichtige Bildungstheorie« (Humboldt 1795a, 385) wie die

stark, mehr reizbar als leidenschaftlich. In keiner andren Nationalphysiognomie habe ich je
etwas Aehnliches gefunden, unter keinem andren Volke so allgemein den Ausdruck gera-
de der intellectuellen Kréfte, u. doch deutet nichts in ihrer Bildung auf List oder Schlauheit
hin; es ist vielmehr die gliicklichste Vereinigung eines feinen Verstandes mit einem geraden
u. schlichten Sinn. Die Weiber sind bei weitem minder vortheilhaft gebildet; ihre Ziige sind
minder fein u. sprechend; aber alle haben eine grogeschnittne, ernste u. sogar strenge Phy-
siognomie, vorziiglich in den grofRen, schwarzen, wenig gebognen, u. sehr haufigin der Mitte
zusammenstofienden Augenbrauen. Vorziglich auffallend ist bei den Mannern die Leichtig-
keit u. Behendigkeit des Ganges.« (Humboldt 1799a; zit.n. JaSova 2021, 62) »Wie man in der
vergleichenden Anatomie die Beschaffenheit des menschlichen Kérpers durch die Untersu-
chung des tierischen erldutert: ebenso kann man in einer vergleichenden Anthropologie die
Eigentiimlichkeiten des moralischen Charakters der verschiedenen Menschengattungen ne-
ben einander aufstellen und vergleichend beurteilen.« (Humboldt 1795a, 377; zit.n. Jasova
2021, 64)
62  Diesen Begriff verwende ich hier im Sinne Halls (1994, 137).

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

spite Reife einer Nation (Humboldt 1799a; vgl. Jasova 2021, 64), die als Kriterien
fiir einen idealen Nationalcharakter von Humboldt bestimmt werden. Gerade in
Bezug auf die verspatete Nation Deutschland in Frontstellung gegen Napoleon
und in Bezug zu dem deutschen Kultur- und Bildungsnationalismus des Biirger-
tums scheint der Humboldt'sche Kriterienkatalog eher die damaligen Diskurse
des deutschen Nationalismus widerzuspiegeln, als eine universalhistorische und
universalanthropologische Gegebenheit zu markieren (vgl. Kapitel 2.9.3).%

Im Plan einer vergleichenden Anthropologie (1795a) finden sich, wie gesagt, auch die
Mannigfaltigkeit und richtige Bildungstheorie als >konstitutive Merkmale« zur Un-
terscheidung des jeweiligen Fortschritts der Nationen. Ahnlich wie Schillers Form-
trieb® geht es nach Humboldt darum, dass der Mensch méglichst viel mannigfalti-
gen natiirlichen »Stoff« und »vielfiltige soziale Verhiltnisse«in »Form« und »Einheit
verwandelt« (Humboldt 17952, 385). Dadurch wird der Mensch »reicher, lebendiger,
kraftvoller, fruchtbarer« (ebd.). Diese individuelle Umwandlung stofflicher Mannig-
faltigkeit >spielen<in dem Menschen »neue Seiten« an und benétigen rrege« und »in-

63  Hier sei auch darauf verwiesen, dass die angefiihrten Auerungen iiber die Hierarchisie-
rungen der Nationen und Sprachen deutliche Nihe beispielsweise zu Heideggers Schriften
der Nachkriegszeit aufweisen. In diesen betont Heidegger zwar auch den »kosmopolitischen
Klang, aber gleichzeitig bindet er die Modulation wie Rettung der Menschheit an das>deut-
sche Volk, die deutsche Sprache und an deutsche Philosophen« (Kleinbeck & Precht 2021,
180f.). Die Analogien und (Dis-)Kontinuitatslinien miissten untersucht werden, aber die Ni-
heist deutlich, und diese scheint auch im rechts-konservativen oder neu-rechten Lager nicht
ibersehen zu werden: Erst »iiber die Sprache verwirklicht sich der Mensch, daher ist Spra-
che der>Grund des Menschseins< (Martin Heidegger), und der Mensch ist>nur Mensch durch
Sprache« (Wilhelm von Humboldt).« (Kraus 2017, 174)

64  Schiller benutzt in den Briefen Uber die dsthetische Erziehung des Menschen fiir die beiden ent-
gegengesetzten menschlichen Triebe unter anderem die Bezeichnungen Form- und Stoff-
trieb. Diese sind dquivalent zu Vernunft und Natur zu verstehen. Zuerst misse der Kiinstler
die zeitlose Form, hier>Grundsétzes, in sich herausbilden, den Formtrieb verwirklichen und
den Vernunftmenschen in sich etablieren. Um dies zu erreichen, solle er die vielfiltige Rea-
litat, also den Stoff, vereinnahmen und vereinheitlichen, zeitlos machen und formen, ihm
Worter, Kategorien, Gedanken etc. geben. Als Form sei der Mensch Gattung, ewiges Objekt
und Idee, als Stoff oder Materie sei der Mensch nur ein erfiillter Moment in der Zeit, eine Gro-
Reneinheit, jedoch kein Mensch. Der Formtrieb ziele auf Wahrheit, Recht und Gesetz. Der
Mensch solle zwar mit dem Stoff, dem Leben, der Realitit leben, sich ihrjedoch nicht unter-
werfen, sondern nach frei gewéhlten Grundsitzen leben (vgl. Schiller 2000, 37). Der >Ernst«
der Crundsatze bezieht sich auf deren moralische Notwendigkeit, auf die >Bewahrung der
Wiirde¢, da der Mensch ansonsten vollkommen determiniert sei, d.h. unfrei. Der Formtrieb
sei zudem ernst, weil er auf seine eigene »Wahrheit und Vollkommenheit« ziele (ebd., 47f.).
Doch wenn der sich nur den Grundsétzen unterwirft, drohe die Barbarei. Und wie Ricken dies
in seiner fritheren Humboldtrezeption deutlich macht, geht es bei Humboldt nicht um eine
einseitige Formumwandlung, sodass sie (mit Schiller gedacht) in Barbarei endet, sondern es
lasst sich mit seinen relationalen Figuren wie der Wechselwirkung auch ein Aquivalent zum
Stofftrieb bei Humboldt ausmachen (Ricken 1999; vgl. Kapitel 3.2).

- am 14.02.2028, 08:11:31.

99


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

100

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

nere Thitigkeit«, um diese vielfiltigen neuen Seiten »einzeln auszubilden, und zu-
sammen zu einem Ganzen zu verbinden« (ebd.). Tut der Mensch dies nicht und gibt
sich nur dem »einzelnen« hin, dann »entstehen die plumpen National- und Fami-
liencharaktere, die uns in der Wirklichkeit unaufhérlich begegnen« (ebd.). Fiir die
Offnung fiir die Mannigfaltigkeit und die rege Umwandlung dieser in Einheit be-
notigt es der »richtigen Bildungstheorie«, sodass jedes »Mitglied einer Nation« an-
ders ist, aber gleichzeitig sich in jedem »Mitglied« der »Nationalcharakter« >spie-
gelt. Der einzelne Mensch wird stark, »je mehr er den Geist seiner Nation, seines
Geschlechts, seines Zeitalters auf sich fortpflanzt« (ebd.).

Es benétigt folglich drei Bewegungen®, die individuelle Offnung zur dufieren
sowie Ausbildung der inneren Mannigfaltigkeit, die Umwandlung von Mannig-
faltigkeit in Einheit und die Ubertragung oder Aufpfropfung der Nation auf den
seinzelnen Menschenc. Diese drei Bewegungen scheint nach Humboldt eine richti-
ge Bildungstheorie garantieren zu konnen und der einheitliche Nationalcharakter
wird mit dieser umso »reiner, eigenthiimlicher, feiner und vielseitiger« (ebd.). Bil-
dung lisst sich so als eine Art »National-Erziehung[s]«-Technologie plausibilisieren
(Humboldt 1792, 115; vgl. Tenorth 2010, 18).

Liest mensch dies vor dem Nationen-Konzept Humboldts, sodass eine reiche,
lebendige, fruchtbare und kraftvolle Nation von der Mannigfaltigkeit und der rich-
tigen Bildungstheorie abhingt, wobei die Offnung zur und Ausbildung der Man-
nigfaltigkeit in der Einheit der Nation wie in den einzelnen und mannigfaltigen In-
dividuen miindet, bekommt die Feier der Mannigfaltigkeit und des gemeinschaftli-
chen Wirkens einen nationalistischen >Einschlag« (Kleinbeck und Precht 2021, 161f.).
Die eine Nation braucht fiir ihren eigenen Fortschritt und fiir ihre eigene evolutiona-
re Herausbildung eines individuellen Nationalcharakters die Verschiedenheit, den
Kontrast, das Eigenthiimliche und das Individuelle der anderen Nationalcharakte-
re, welches aber, wie bereits geschrieben, jeweils in sich »consequent« und in den
eigenen »wesentlichen Grinzen« bleiben (Humboldt 17952, 379).

Daraus lisst sich schliefRen, dass nicht nur die »Individualitaet und die Natio-
nalitaet [..] die beiden grossen intellectuellen Formen [sind], in welchen die stei-
gende und sinkende Bildung der Menschheit fortschreitet« (Humboldt 1827b, 189;
vgl. Ivo 2002, 8), sondern auch der richtig gebildete Einzelne und die mannigfaltige
Menschheit sind notwendig fiir das evolutionire Fortschreiten des einzelnen Natio-
nalcharakters.

65  Der bereits angesprochene Differenztyp des individuellen Allgemeinen lésst sich hier wie-
der deutlich erkennen, wobei diesmal das Individuelle der einzelne Mensch ist und das All-
gemeine die Nation.

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

(Abb. 11:)
Individualitat Fortschreiten
des Einzelnen der Menschheit

Fortschreiten der
Nationen als soziale
Bruchstlcke

Eine kosmopolitische Vielfalt der Kulturen oder auch die Sprachenvielfalt scheint
einer spezifischen Differenzkonzeption zu folgen und mit Blick auf die hier ver-
wendeten Textstellen scheint die Mehrsprachigkeit des Gebildeten dem nationalen
Projekt untergeordnet zu sein und dem nationalen Fortschritt zu dienen. Zur Her-
ausbildung eines von einem deutschen Bildungsbiirger modellierten idealen Na-
tionalcharakters sollen die Leute sich richtig bilden und die Gebildeten sollen vie-
le Sprachen sprechen und mit vielen Kulturen in Wechselwirkung treten. Diese Bil-
dungin einer Vielfalt der Sprachen scheintjedoch in meiner Lesart in Bezug auf den
deutschen Bildungsbiirger einerseits auf eine Steigerung der GréRRe des einzelnen
Deutschen, der deutschen Sprache, der deutschen Nation und der von Deutschen mo-
dellierten allgemeinen Menschheit hinauszulaufen; andererseits scheint durch die
universalistische Perspektive dieser spezifische Nationalismus auch anderen ssozia-
len Bruchstiicken< unterstellt/aufgepfropft zu werden, auch wenn dieser (laut Hum-
boldt) woanders nicht so gut ausgebildet sei wie in Deutschland.

Mit diesem Fokus auf einen Ausschnitt des Humboldt’schen Denkens lisst sich
der friedliche Kosmopolitismus Humboldts und auch seine Rede von Spachenvielfalt
in eine nationalistische Diskurslinie einordnen, auch wenn Kultur, Nation und ihre
Veredelung nach Humboldt nicht durch einen Krieg gegeneinander gefordert wer-
den, sondern durch einen vielfiltigen friedlichen Austausch und durch mannigfaltige
Wechselwirkungen untereinander.

Bildung als produktive Machttechnologie: Wie bereits beschrieben positioniert
Humboldt den vielseitigen Nationalcharakter Deutschlands gegen den einfiltigen
und plumpen Charakter Frankreichs (vgl. JaSova 2021, 63, 66). Neben der Gegeniiber-
stellung zwischen Mannig- und Einfaltigkeit ermdglicht die bereits skizzierte Hum-
boldtrezeption Rickens eine Perspektive auf Humboldts staatstheoretische Texte,
nach der nicht nur eine politische und 6konomische Riickstindigkeit der deutschen
Nation gegeniiber den Nachbarn mit dem biirgerlichen Bildung- und Kulturnatio-
nalismus kompensiert wird (Bollenbeck BuK, 21; vgl. Kapitel 2.9.3).

- am 14.02.2028, 08:11:31.

101


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Mit Ricken und aus Foucault’scher Perspektive scheint es nicht nur um Kompen-
sation zu gehen, sondern um eine Art machttechnologischer Aufriistung gegeniiber
Frankreich. Denn Bildung wird von Humboldt nach Ricken als ein Mittel verstan-
den, wie der Staat seinen Zweck am Effektivsten umsetzen kann. Bildung oder der
anvisierte liberale Bildungsstaat soll die Neigung der Biirger in Ubereinstimmung
mit dem Zweck des Staates bringen (Ricken 2006, 317). Bildung erméglicht es, >Cha-
rakter< und »Denkungsart« zu beeinflussen und »diesem eine Richtung zu geben«
(Humboldt 1792, 239; zit.n. Ricken 2006, 317), »ohne aber in diesen blofR >von aus-
sen<einzugreifen« (Ricken 2006, 317). Wie bereits beschrieben, schrankt der liberale
Bildungsstaat nicht von >aulenc die fiir den Nationalcharakter wichtige >Selbstta-
tigkeit« oder >Eigentiimlichkeit« wie ein >Polizeistaat« ein (vgl. Siegert 1993, 67), son-
dern fordert sie und positioniert sie als Zweck des Staats. Es geht dabei ziemlich
deutlich nicht um eine Aufwertung des Individuums in Abgrenzung zu dufderen Ein-
flissen. Sondern ganz in der Spur der >obrigkeitsstaatsverséhnlichen< Haltung des
Bildungsbiirgertums (vgl. BuK, 218f., 251) geht es um die Verinnerlichung und Ver-
tiefung der Ordnung und die Ausbildung des Staats im Menschen (vgl. Ricken 2006,
276). Die Macht soll im anvisierten liberalen Bildungs- und Kulturstaat deutlich pro-
duktiver und am moéglichen Widerstand der Individuen vorbei iiber die >Fithrung
der Fithrungen« verlaufen (Ricken 2006, 25; vgl. Kapitel 2.2). Bildung diene dazu,
jeglichen revolutioniren Widerstand zu umgehen und die liberale Transformation
der Gesellschaft qua Individuation zuvollziehen. Und entscheidend ist hier, dass, wie
schon beim Archetypus des Bildungsbiirgers, Johann Wolfgang von Goethe, auch
bei Humboldt (1799a;1813, 308) die »Umstellung vom Polizeystaat auf den Bildungs-
staat« eher durch eine intellektuell-aristokratische Kaste wie durch das (beinah au-
tomatische) Fortschreiten des Nationalen anvisiert wird und nicht iiber selbstbe-
stimmt-liberale Demokrat:innen oder Politik an sich (in Bezug zu Goethe, Siegert
1993, 67; vgl. Sieg 2013, 19-58). Hier plausibilisiert sich auch Humboldts Positionie-
rung der Bildung gegeniiber staats-politischen Vereinnahmungen in einer anderen
Weise.

In Frankreich miindete »die Aufklirung in die Revolution« ein und in Deutsch-
land besitzt der Kultur- und Bildungsnationalismus schon lange vor den National-
sozialist:innen eine, mit Bollenbeck gesprochen, »antidemokratische Ausrichtung«
(BuK, 212).

Nun irritiert der Begriff des Bildungsstaats, da Humboldt den Nationenbegriff
»von dem des Staates abgrenzt« (Tenorth 2010, 18f.). Das spreuflische Selbstver-
stindnis¢, samt der »besondere[n] Bedeutung, die man in Preufien der Bildungsidee
beimafi«, stellt eine »Konkurrenzideologie« zum »deutschen Nationalismus« dar
und das Humboldt'sche Wirken kann zwar gerade in Bezug auf die Gritndung der
Universitit in Berlin im Rahmen der preufiischen Integrationsideologie betrachtet
werden (Sieg 2009, 13); doch gleichzeitig lisst sich zeigen, dass Humboldt »wis-
senschaftliche Kopfe fir die Nation« und Preufden »Funktionseliten fiir den Staat«

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

erzeugen wollte (Trabant 2012, 23). Es lisst sich bei Humboldt ein ambivalentes
Verhiltnis gegeniiber dem Obrigkeitsstaat ausmachen. In seiner Konzeption der
Universitit »iiberwog die soziale Zwecklosigkeit des Studierens und die Autonomie
gegen einen Utilitarismus des Erwerbslebens« (BuK, 244). Der »Staat als Vertreter
pragmatischer Funktionsinteressen« wird von Humboldt kritisiert. Er scheint
aber gleichzeitig als »Garant der Herrschaft« und Durchgangspunkt vom Obrig-
keits- zum Bildungsstaat, der den Kultur- und Bildungsnationalismus sichern soll
und das Bildungsbiirgertum »priviligiert«, angesehen zu werden (ebd., 244; vgl.
ebd., 214).

Ein linguistic turn fiir Deutschland: Die »Geschichte der Nationen« hingt »auf
das innigste mit« den Sprachen zusammen (Humboldt 1827b, 282) und in dem Text
Ueber den Einfluss des verschiedenen Charakters der Sprachen auf Literatur und Geistesbil-
dung (1821) ist im »Grunde [...] die Sprache [...] die Nation selbst und recht eigentlich
die Nation« (Humboldt 1821, 641; zit.n. Weisgerber 1967, 25).

Schon bei Herder arbeitet sich die Menschheit und insbesondere die Deutschen
»in ihrer Geschichte zur Bildung« hervor und Geschichte wird »selbst zu einer Bil-
dungsgeschichte« (Benner und Briiggen 2004, 193). Gerade die Sprache stellt »das
eigenste Gut jeder Nation« dar und »die Sprache ist das stirkste Band, welches die
Genossen der Nation zu einer Kulturgemeinschaft verbindet« (Brandes 1808, 156;
zit.n. BuK, 220). In dieser Spur »machte es sich [...] [Herder] zur Aufgabe, die Exis-
tenz einer deutschen Volksseele zu belegen und Dokumente deutscher Sprache kon-
tinuititsstiftend zu prisentieren« (Miiller 1995, 38). Auch begann er, »eine Initiative
nach der anderen, um seine Zeitgenossen von der Existenz einer spezifischen Kultur
und Literatur des deutschen Volkes zu tiberzeugen« (ebd.). Und neben der »Spra-
che« muss bei Herder alles, »was als deutsch gilt und den >Nationalgeist« verkor-
pert, erhalten und entwickelt, erinnert und bewahrt werden« (ebd., 220). Das von
Schiller und Goethe identifizierte Nicht-Deutschland (BuK, 219f.) musste neben der
homogenisierenden Alphabetisierung und Bestimmung bzw. Durchsetzung einer
deutschen Einheitssprache >herbeigeschrieben< (Winthrop-Young 2005, 112)* und
zu einem >Nationalgeist< verkniipft werden.

Hier lassen sich die Anfinge eines modernen linguistic turn nachzeichnen,
nachdem der Sprache eine besondere spekulative und konstituierende Dimension
zugesprochen wird: Deutschland wurde in diesem Zugriff also iiber das Band der
Sprache gebildet (BuK, 220; vgl. Jasova 2021, 21f.).

»Wenn Sprache das Organ unsrer Seelenkrifte, das Mittel unsrer innersten Bil-
dung und Erziehung ist, so kdnnen wir nicht anders als in der Sprache unsres Vol-
kes und Landes gut erzogen werden.« (Herder1793-1797,161; zit.n. Miiller 1995, 38)

66  Vgl.Jasova 2021, 21; vgl. Gazdar 2010; Riesenweber 2012; Siegert 1993, 69—81; Miiller 1995, 28.

- am 14.02.2028, 08:11:31.

103


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

104

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Wie noch mit Bollenbeck erliutert wird, »erhoht« die »fehlende nationalstaatliche
Einheit den Bedarf an symbolischer Kompensation« (1994, 220). Wie gesagt, gera-
de die eine Sprache wird in der Zeit als »das eigenste Gut jeder Nation« positioniert
(Brandes 1808, 156; zit.n. BuK 1994, 220). Bei Herder ist eine »Sprache das Organ
unsrer Seelenkrifte, das Mittel unsrer innersten Bildung und Erziehung«. Bei Hum-
boldt ist in rhetorischer Nihe zu Herder die Sprache »das bildende Organ des Ge-
danken (sic!)« (Humboldt 1827b, 191; Humboldt 1830-35, 426; zit.n. Koller 1997, 55.).
Wie bereits beschrieben, macht dies nach Koller deutlich, dass »Sprache nicht nur
zum Ausdruck der Gedanken dient, sondern sie ist an ihrer Entstehung auf entschei-
dende Weise beteiligt ist« (Koller 1997, 55), sodass hier ein Vorliufer des spiteren
postmodernen linguistic turn markiert werden kann (vgl. auch Wimmer 2009, 55).
Gemifd Kollers Humboldtrezeption macht die eigene Sprache die Weltansicht der In-
dividuen aus und bei Bildung geht es gerade um die Verinderung dieser Weltan-
sicht, sodass Sprache als das entscheidende Medium der Bildung positioniert und
das Erlernen von Sprachen als ein, wenn nicht der Grundmodus von Bildung be-
stimmt werden kann.

Die Sprachen und Nationen werden, wie gesagt, bei Humboldt deutlich hier-
archisiert und auch die >Abstammung« wird von Humboldt als ein Kriterium fir
die Hierarchisierung bemiiht. Nach Trabant und nach Koller unterscheidet sich je-
doch bei Humboldt das »Reich der Sprache [..] grundlegend von demjenigen der
Natur«. Sprache ist eine eigene »Macht«, eine »Erbin der Vergangenheit und der
Nation, d.h. der Sprachgemeinschaft«, sodass sie auch »durch die Individuen, die
sie sprechen, verindert werden« kann (Trabant 2012, 253). Wie bei Herder und im
Bildungsbiirgertum der Zeit iiblich, hat dieser moderne linguistic turn Humboldts
nicht nur einen nationalen Kontext am Rande, sondern Sprache lisst sich auch in
Humboldts Schriften im Zentrum seines Denkens nicht von der Kategorie des Na-
tionalen trennen. Humboldt bestimmt »Sprache und Abstammung« (I 234f.) als
das oberste >Konstituent« einer Nation (Ivo 2002, 15), wobei nach Weifiberger eine
reflexive »Schicht tiefer« nur die Sprache iibrig bleibt und, wie schon angefiihrt,
»Nation [...] eine durch eine bestimmte Sprache charakterisierte geistige Form der
Menschheit« darstellt (Humboldt 1827b, 125; zit.n. Weisgerber 1967, 25; vgl. Menze
2003, 25f.).

Sprache »erscheint vielmehr als sein Hauch der Menschheit aus dunkler, unbe-
kannter Zeit« [Humboldt 1827b, 220], als der lebensstiftende >Odem«< [Humboldt
1843,116], als jene Manifestation des Ceistes, der>nurin der Nationalitit<lebt und
webt [Humboldt 1827b, 189], und als >das zum Kérper gewordene geistige natio-
nelle Leben<[Humboldt 1823, 6]«. (Menze 2003, 16)

Die Antike als Medium nationaler Gréf3e: Das Ideal der gebildeten Nation stellt fir
Humboldt die vergangene und nachtraglich nationalisierte Nation der antiken Grie-

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

chendar (Trabant 2012, 219)*’. Es gab »eine Sprache und eine Literatur und das heif3t
den Geist eines Volkes [...], das es besser macht als alle anderen« (ebd.), wobei dieser
Maf3stab nach Trabant fiir Humboldt »Bescheidenheit, nicht nationalistische Uber-
legenheit« fir gegenwirtige Nationen erzeuge (ebd.). Humboldtidentifizierte dem-
nach die Deutschen nicht wie Schlegel als die »Griechen der Neuzeit« (zit.n. Bollen-
beck BuK, 21) oder wie bei Heidegger als eine Nation, die selbst den Griechen ent-
hoben ist (vgl. krit. d. Kleinbeck und Precht 2021, 165-167, 178f.), sondern die Grie-
chen und ihre Kultur dienten als Vorbild fiir nationale Gréf3e. Mit Trabant lisst sich
die These aufstellen, dass mensch mit Humboldts Auseinandersetzung rund um das
antike Griechenland »weit vom Nationalismus entfernt« ist. Denn es »sind schlief3-
lich nicht die Deutschen, die so besonders exzellent sind, sondern die Griechen, und
auch sie sind diese besondere und exzellente Form nicht ewig und sozusagen essen-
tialistisch, sondern sie sind es in einer ganz bestimmten Periode ihrer Geschichte«
gewesen (Trabant 2012, 44).

Abseits meines Eindrucks, nachdem Trabant der nationalen Diskurslinie
in Humboldts Schriften relativ affirmativ begegnet, lassen sich Textstellen bei
Humboldt und auch die Humboldtrezeption Rebenichs anfithren (2010), die in
Humboldts Schriften und Briefen eine deutlichere Identifizierung mit den Grie-
chen nahelegen und einen Humboldt erzeugen, der Deutschland vor allen anderen
Nationen seiner Zeit positioniert. In dem Text Geschichte des Verfalls und Untergangs
der griechischen Freistaaten (1807/08) skniipfen« die Deutschen »ein ungleich festeres
und engeres Band an die Griechen, als an irgendeine andere, auch bei weitem niher
liegende Zeit oder Nation« (Humboldt 1807/08, 184; zit.n. Rebenich 2010, 34). Und
diese nationale Verwandtschaft wird in diesem Text gegen das durch Napoleon
siegreiche Frankreich gewendet, wenn er in Bezug auf die Niederlage Preuflens
1806 die Analogie zwischen Rom und Griechenland aufmache.

»Wie damals so geschehe es>fastimmers, dass>barbarische Vélker<die>héher ge-
bildeten<besiegten. Wer nicht>im Verzweiflungsmuth<untergehe, der suchesdie
Freiheit im Inneren wieder<, die im AufReren verloren gegangen sei [Humboldt
1807/08, 173f.].« (Rebenich 2010, 34; vgl. Kleinbeck und Precht 2021, 163f.)

»Das siegreiche Rom bildete sin vielfacher Hinsicht immer den Kérper, dem Crie-
chenland die Seele einhauchen sollte<[Humboldt 1807/08, 183]«. (Rebenich 2010,
34)

Anders als bei Trabant stellten in dem Zugriff Rebenichs die antiken Griechen fir
Humboldt nicht nur das Medium der Bildung und grofartigen Nation dar, sondern
Deutschland und das antike Griechenland (wie auch Frankreich und Rom als Gegen-

67  Vgl. Humboldt 1807, 65; vgl. krit. d. Rebenich 2010, 25-28; Wrana 2021b.

- am 14.02.2028, 08:11:31.

105


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

pol) wurden zunehmend parallelisiert und Deutschland stellt in dem Zugriff Rebe-
nichs die (zu seiner Zeit) gebildetste und grofite Nation dar (Rebenich 2010, 33-35).

Diese (nicht nur) von Humboldt propagierte Wahlverwandtschaft pragte insbe-
sondere auch als »historische Formation und ideale Projektion nachhaltig Wertvor-
stellungen und Bildungsinhalte der Schicht [...], die wir als Bitrgertum bezeichnen«
(Rebenich 2010, 24; vgl. Assmann 1993). Auch durch Humboldt wurde der »entstan-
dene Mythos von der Verwandtschaft zwischen Deutschen und Griechen [...] Teil
der bitrgerlichen Sinnstiftung« und reproduzierte und festigte »die Vorstellung [...],
Biirger einer iiberlegenen Kulturnation zu sein« (Rebenich 2010, 35).

Interessanterweise »distanzierte« sich der spatere Humboldt dann zunehmend
»von jeder auf die europdische Antike verengten Kulturhierarchisierung«, wobei
aber in der akademischen Geschichtsschreibung erst nach Humboldt »die Alte
Welt« zu einer »Epoche neben anderen« wurde (Rebenich 2010, 29). Die Uberhs-
hung der Antike und die spezifische Frontstellung gegen Rom (und Frankreich) teilt
Humboldt hier auch mit Fichte wie Heidegger (vgl. Kleinbeck und Precht 2021, 179).

Nach Aleida Assmann (1993) und Stefan Rebenich (2010) diente das antike Grie-
chenland mindestens als Vorbild, Medium und Orientierungspunkt des Neuhuma-
nismus, der Bildungskonzeption Humboldts, seiner>Vorstellung der Kulturnations,
der Humboldt'schen Universitit und des von Humboldt konzipierten Unterrichts
an Gymnasien. »Die griechische Sprache als Produkt des griechischen Geistes und
als Ausdruck des griechischen Charakters besaf? den absoluten Vorrang« (Rebenich
2010, 25).

Eine nationale Diskurslinie: Die anfinglich angefithrten und dann erliuterten
Verdichtungen erhielten nun eine plausible Einbettung, indem ich die nationale
Diskurslinie in Humboldts Denken nachzeichnete. Es wurden unter anderem die
Bedeutung und Rolle des Nationenbegriffs in Humboldts Denken, die Verbindung
der Begriffe Individualitdt, Nationalitit und Menschheit, die enge Verschrinkung
zwischen Mannigfaltigkeit und Nation sowie die Verwicklungen zwischen den
Begriffen Nation, Bildung und Sprache skizziert.

Entgegen der in der Bildungsphilosophie deutlich vernachlissigten Beschifti-
gung mit dem Bildungs- und Kulturnationalismus des 18. und 19. Jahrhunderts habe
ich hier vorrangig im Anschluss an Jagova iiber eine weitere Humboldtrezeption ei-
ne zentrale nationale Diskurslinie gegeniiber der liberalen, alterititstheoretischen,
medientheoretischen oder kosmopolitischen herausgestellt.

2.9.3 Historische (Dis-)Kontinuitaten

Die bereits angefiihrten Textstellen in Humboldts Schriften verdeutlichen den
von Bollenbeck oder auch Stefan Rebenich beschriebenen bildungsbiirgerlichen
Kultur- und Bildungsnationalismus, (Bollenbeck Buk, 15, 198f., 210; vgl. Rebenich
2010, 27). Wie schon mehrfach angefiihrt, »gehért« nach Humboldt mensch »noch

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

eigenthiimlicher als ein anderer« seinem »Vaterlande« an, wenn mensch »sich mit
Philosophie und Kunst beschiftigt« (Humboldt 1799b, zit.n. JaSova 2021, 64) und in
dem idealen Menschen »findet sich Sinn fiir Schénheit und Streben nach Wahrheit,
beide fiir sich in hoher Stirke, und gegeneinander in vollkommnem Gleichgewicht«
(Humboldt 1795a, 389). Es lisst sich bereits bei Humboldt nachzeichnen, was nach
Georg Bollenbeck fiir das ganze Bildungsbiirgertum galt: Die »Kiinste und Wissen-
schaften, das heifdt insbesondere [...] die Literatur und Philosophie [...] gelten als
Aktivposten vergangener und zukiinftiger nationaler Gréfie« (Buk, 21).%

Ein spezifischer Bildungsnationalismus: Uber Humboldt und den Umgang mit
Humboldt lasst sich eine Besonderheit fiir die Anfinge der deutschen Nationalbil-
dung und auch der>Wiedergutwerdung«der deutsch-nationalen Identitit nach dem
zweiten Weltkrieg (Czollek 2020, 65; vgl. Jasovd 2021, 75) ausmachen, die eng mit
Geistigkeit, kulturellen Erzeugnissen und auch Bildung verbunden zu sein scheint
(vgl. BuK). »Kultur, >Bildungs, >Liberalismus<und >Nation<bilden im 18. und 19. Jahr-
hundert ein enges Geflecht »mit universellem Anspruch« und die »Tragerschicht«
dieses Geflechts »war das Bildungsbiirgertum, eine kleine Schicht mit einer groflen
Definitionsmacht« (ebd., 244).%°

Mit Bollenbeck lasst sich die Nationalbildung Deutschlands trotz aller ange-
fithrten Kritiken an der Sonderwegsthese (BuK, 223ft.; vgl. Sieg 2013, 7-19) als eine
besondere im Vergleich zu den anderen besonderen Nationalbildungen Englands
und Frankreichs »erzahlerisch darstellen« (Sieg 2003, 242; vgl. Derrida 2021; Klein-
beck und Precht 2021), damit plausibilisieren und tiber diese Erzihlung l4sst sich
ein »Sinn fiir historische Kontinuititen« erzeugen (vgl. ebd., 9), wobei dadurch wie-
derum Bildung nationalisiert wird” und nicht intendierte Ausschliisse” entstehen
(vgl. Derrida 2013, 127).

68  Es sei hier auch auf Derridas Auseinandersetzung mit diesem »besonderen« und »wesent-
lich philosophischen Nationalismus« verwiesen, der eine »einzigartige«Verbindung >mit ei-
nem Kosmopolitismus und einem Humanismus<eingegangen ist« (Kleinbeck & Precht 2021,
172f.) und den Denkern und Dichtern einen gesonderten Status zuweist (Derrida 2021). Der-
rida markiert und kritisiert den deutschen Nationalismus und die damit verbundene Hoher-
stellung des deutschen Philosophen, der das Abendland und das ganze Menschengeschlecht
retten konne, entlang einer ausfiihrlichen Heideggerlektiire (ebd.; vgl. Kleinbeck & Precht
2021,174f).

69 Teile des Absatzes und einige folgende Sitze sind dem Text Das postkoloniale Ende der Bildung
(Wartmann 2021) entnommen, jedoch leicht angepasst worden.

70  Vgl. die Kritik Spivaks an nationalisierten Bezeichnungen 1993, 188f.

71 Zudiesen Ausschliissen gehort unter anderem die »allgemeine Komplizenschaft Europas mit
den Nazis« (Derrida 2013, 127). Es gab (und gibt), mit Derrida gesprochen, ein gesamteuro-
paisches Kulturproblem und die »europdischen Diplomatien, die europdischen Kirchen und
die europdischen Universititen hatten ja schlieRlich zehn oder zwélf Jahre lang auf ihre ei-
gene Weise mit dem Nazismus kollaboriert« (ebd.). Natiirlich lassen sich auf lokaler Ebene
(gerade in Deutschland) Besonderheiten herausstellen, wasich in dieser Arbeitauch tue. Aber

- am 14.02.2028, 08:11:31.

107


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Nach dem Fall des Heiligen Romischen Reichs Deutscher Nation ist das be-
treffende Gebiet mit Kleinstaaterei und 6konomischer Riickstindigkeit konfron-
tiert, wobei gleichzeitig in England und Frankreich die nationale Integration iiber
vorrangig Gkonomische und politische Narrative vorangetrieben werden. Das
Nicht-Deutschland” geht einen anderen Weg. Lange vor der Reichsgriindung
dienen nach Bollenbeck gerade Kultur und Bildung als die zentralen Medien der
Nationalbildung.” Selbst Friedrich Wilhelm III. soll gesagt haben, dass der »Staat
[...] durch geistige Krifte ersetzen [muss], was er an physischen verloren hat«
(zit.n. Tenorth 2010, 17) und fir seine anvisierte Bildungsreform und die damit
einhergehende Universititsgriindung in Berlin beauftragte er Wilhelm von Hum-
boldt, so die Erzihlung bei Tenorth (vgl. ebd.). Deutschland als Nation wurde nicht
nur von seinen Dichtern und Denkern’™ herbeigeschrieben, sondern die deutsche
Reichseinigung war neben Bismarcks kriegerisch-politischer Integration von oben
mit den Worten eines damaligen »italienischen Kommentators, eine »politische
Ausprigung der geistigen Bildung, [...] Triumph einer langen Culturarbeit« (zit.n.
BuK, 221; vgl. Engelhardt 1986, 146).

Der bildungsbiirgerliche »Kulturnationalismus« konnte sich zunichst im 18.
und 19. Jahrhundert durchsetzen (BuK, 220), das Bildungsbiirgertum etablierte
sich als hegemoniale Trigerschicht (ebd., 206) und Funktionselite (ebd., 196, 218)
und »mit Hilfe der nationalen >Kultur« [konnten Fithrungsschichten] lange vor der
politischen Reichsgrindung« integriert werden (ebd.).

Das angesprochene diskursive Geflecht und das die von Bollenbeck als Deu-
tungsmuster ausgewiesenen Begriffe Bildung und Kultur »[organisierten] indi-
viduelle Sinngebung und symbolische Vergesellschaftung qua Sprache [..] und
[lenkte] damit Wahrnehmung« (ebd., 25). Uber und mithilfe des Deutungsmusters

dieser Fokus lauft Gefahr, neben der Reproduktion des Kritisierten (eine nationale Bildung)
intra-kulturelle Diskurse, Institutionen und Praktiken aus dem Blick zu verlieren.

72 »Das alte>Heilige Rémische Reich Deutscher Nation«deckt sich nicht mit dem, was, wie un-
terschiedlich auch immer, in neueren nationalen Diskursen unter>Deutschland«verstanden
wird. Zum Deutschen Bund von 1815 gehdren Millionen von Polen, Tschechen, Kroaten und
Italienern. >Deutschland? Aber wo liegt es?, fragen 1796 Goethe und Schiller in den Xenien.
Uber die Grenzen, ob kleindeutsch oder grokdeutsch, debattiert das Bildungsbiirgertum.«
(BukK, 219f.) Wenn in diesem Kapitel von Deutschland die Rede ist, dann bezieht sich dies auf
Deutschland als Nation und nicht als Reich oder Staat.

73 BuK, 21ff,, 220f.,, 216-219; vgl. Sieg 2013, 104. Und auch Derrida hebt entlang verschiedener
Heidegger-Lektiiren eine »spezifisch deutsche Verbindung von Philosophie, Dichtung und
Nationalismus« hervor (Kleinbeck & Precht 2021, 177).

74  Diese Formel »setzte sich erst nach Bismarcks gewaltsamer Griindung des Deutschen Reichs
durch und verwies mit ironischem Unterton auf die Kluft zwischen den kulturellen Anspri-
chen des neuen Gemeinwesens und der eher tristen Wirklichkeit«. Sieg verweist hier darauf,
dass solche »Mythen ein Eigenleben« besitzen und »sich nicht umstandslos in die Abldufe
der politischen Geschichte einbetten« lassen (Sieg 2013, 18).

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

wurde Welt serklirt« und sgestaltet« (ebd.). Wie bereits beschrieben bildete das
Bildungsbiirgertum die Tragerschicht, welche die Definitionsmacht gegeniiber
diesem Deutungsmuster bzw. Geflecht hatte. Es geht hier nicht um Humboldt als
Einzelperson oder einen alleinigen Fokus auf sein Denken, denn Bildung und Kul-
tur fungierten auch schon vor Humboldts Wirken als Medien der Nationalbildung
und etablierten sich, wie beschrieben, »wirkungsvoll in den beiden entscheiden-
den Integrationsideologien auch des 19. Jahrhunderts, im Liberalismus und im
Nationalismus« (ebd., 216; vgl. Sieg 2013, 19-58). Mit Bollenbeck lisst sich eine
Bildungsgeschichte ab dem 17. Jahrhundert erzeugen, nach der Bildung und Nation
sich sehr eng verschrinken lassen: Uber die Medien der Bildung und Kultur bildete
sich Deutschland zu einer Nation, auch hat der deutsche Kultur- und Bildungs-
nationalismus seinen Anteil an der Bildung der (inter-)nationalen Welt — und dies
lange vor der Reichsgriindung. Ausgehend von der Perspektive Bollenbecks lassen
sich neben Humboldts Bildungsdenken auch Goethes Menschenbildung (Siegert
1993) oder Schillers dsthetische Erziehung des Menschen (Miiller 1993; BuK, 219;
JaSova 2021, 27f.) als zentrale Medien des deutschen Nationalismus des 18. und
19. Jahrhunderts ausweisen, wobei nach Bollenbeck diese bildungsbiirgerlichen
»Deutschtiimeleien [..] durch eine Verbindung des nationalen mit dem kosmo-
politischen Denken gedimpft« blieb und noch nicht auf »Herrenvolk, rassische
Uberlegenheit und Weltherrschaft« zielte (BuK, 22; vgl. Ivo 2002, 13, 17).

Distinktionsfunktion von Bildung: Das Bildungsbiirgertum konnte sich im 18.
und 19. Jahrhundert durchsetzen, da die »allgemeine Bildung« »antistindisch kon-
zipiert ist und das Versprechen enthilt, den Abstand zwischen Gebildeten und Un-
gebildeten zu verringern« (BukK, 198f.; vgl. Schifer 2011a). Das Bildungsbiirgertum
transportierte in die gesamte Gesellschaft das »Versprechen kiinftiger Freiheit des
Individuums« (Miiller 1995, 44) und stiitzte einen Modernisierungsschub der Gesell-
schaft (vgl. BuK, 221). Die Ver-Bildung und »Verbiirgerlichung«reichte weit itber das
Bildungsbiirgertum hinaus, sie umfasst »die Kiinste und Wissenschaften ebenso [...]
wie den Einfluf} auf Schule und Bildungssystem« (ebd., 199). Das biirgerliche Ver-
sprechen nach individueller Freiheit und kosmopolitischer Mannigfaltigkeit wirkt
bis in heutige Diskurse beispielsweise um eine inklusive Bildung nach (siehe Kapi-
tel 3.7-3.8).

Trotz der biirgerlichen Versprechen und der Verbiirgerlichung der Gesellschaft
hatten die hegemonialen Bildungsdiskurse (gerade) im 18. und 19. Jahrhundert auch
eine soziale Distinktionsfunktion, die das deutsche Bildungsbiirgertum vom Be-
sitzbiirgertum, von anderen Schichten und Nationen abgrenzte und dariiber die ei-
gene Identitit konsolidierte wie stiitzte (vgl. BuK 1994, 15, 159, 246, 263; vgl. Koller
20163, 42).

Der Zerfall des bildungsbiirgerlichen Geflechts und die akademische Radika-
lisierung: Die »Koalition zwischen Nationalismus und >Kultur« erzeugte im Lau-
fe des 19. Jahrhunderts eine »besondere Dynamik durch die Spannung zwischen

- am 14.02.2028, 08:11:31.

109


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

[den durch das Bildungsbiirgertum erzeugten] gesteigerten Wiinschen und erniich-
ternden Realititen« (BuK, 219). Industrialisierung, Verelendung, Landflucht, Wirt-
schaftskrisen standen den Versprechungen des Bildungsbiirgertums in aller Offen-
sichtlichkeit entgegen (vgl. ebd., 297t.). Die gesellschaftliche Wirklichkeit stand dem
durchs Bildungsbiirgertum propagierten Glauben, dass der eigene Status und die
jeweilige eigene Armut selbst iiberwunden werden kénne und nicht mehr als na-
tiirliches Schicksal hingenommen werden muss, entgegen. Das Bildungsbiirgertum
verlor zunehmend seine hegemoniale Stellung angesichts des aufsteigenden Kapi-
talismus und Besitzbiirgertums (vgl. Baumgart 2001, 125; Sieg 2013, 59-61), des tech-
nischen und wirtschaftlichen Fortschritts und der politischen Narrative »mit der
Frontstellung gegen das napoleonische Frankreich, mit der Rheinkrise 1840, dem
Konflikt um Schleswig-Holstein« und der anschliefienden Reichsgriindung (BuK,
298f.; vgl. Sieg 2013, 19-58) und Schutzzollpolitik (Sieg 2013, 49). Waren in Bezug auf
den Nationalismus am Ende des 18. Jahrhunderts noch »die >Gebildeten« die Wort-
fithrer«, so >entwickelte« sich der Nationalismus im Laufe des 19. Jahrhunderts ge-
rade durch die politischen Konflikte »zu einem Massenphinomen« (BukK, 216; vgl.
Sieg 2013, 243). Der Nationenbegriff besitzt am Ende des 19. Jahrhunderts jedoch
lingst keine bildungsbiirgerliche und auf Frieden ausgerichtete Eindeutigkeit wie
bei Humboldt, sondern diesem Begriff pfropfen sich neue und konservativere Tri-
gerschichten auf.

Gerade die Reichsgriindung, die Kaiserattentate und die Bismarck’sche Poli-
tik fithrten zu einer »Bildungskrise« (Sieg 2013, 37), in der die Konservativen den
»Wert der Bildung« in Frage stellten und eine »heftige Bildungsdebatte« auslosten.
Liberale wie sozialdemokratische Krifte und ihre Bildung wurden stark bekimpft,
wobei sich die Obrigkeitsstaatshorigkeit (ebd., 48, 51) und die antidemokratischen
Elemente auch im bildungsbiirgerlichen Lager verschirften. Die »Halbbildung«
(ebd., 44), der »Bildungsschwindel« (ebd. 45), die »Demokratisierung des Wis-
sens« (ebd., 46, 53f.) wurden von der Seite der Konservativen als zentrale Probleme
identifiziert, denen beispielsweise mit der richtigen Bildung, Wertphilosophie,
der >Vermittlung autoritirer Uberzeugungen an Schulen< (ebd. 48) und spiter
dem sinngebenden Neoidealismus (ebd., 94, 102) beizukommen wiren. Sei es die
breite »Ubernahme Fichte'scher Vorstellungen«, wodurch den »Intellektuellen eine
Schliisselrolle bei der Vermittlung freiheitlicher Vorstellungen fiir die homogen
konzipierte ideale Gemeinschaft« zugewiesen wurde (ebd., 39; vgl. ebd., 79-89)
oder die Positionierung der Philosophen als »Schiedsrichter« fiir >kulturelle Fragenc
und »absolute Werte« bei Wilhelm Windelband (ebd., 48; vgl. ebd. 57) — es lasst sich
nach der Reichsgriindung ein »Zuwachs autoritirer Ordnungsvorstellungen«in der
akademischen Welt ausmachen (ebd., 56), deren Anbahnungen aber, wie gezeigt,
auch schon bei Humboldt skizziert werden kénnen.

Es lisst sich festhalten: Dem mit bildungsbiirgerlicher Kultur, Geschichte,
Sprache, mit Obrigkeitsstaatsfrommigkeit und mit GréRenwahn von geistiger

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

und nationaler GroRe herbeigeschriebene und herbeigebildete, wie nationalisierte
Deutschland pfropften sich nach und nach konservativere und wihrend des ersten
Weltkriegs deutlich radikalere Krifte auf.

Das Sozialprestige der Professor:innen und »der Respekt, den das deutsche
Biirgertum der >Bildung« entgegenbrachte« blieben Anfang des 20. Jahrhunderts
trotz des Aufstiegs des Besitzbiirgertums und der konservativen Wende erhalten
(Sieg 2013, 104). Viele deutsche Wissenschaftler spielten fir die »Rechtfertigung
des ersten Weltkrieges« (ebd.) und die Kriegspropaganda im Rahmen des >Kriegs
der Geister< (ebd., 105, 118) eine entscheidende Rolle. Offentliche Kriegsbegeis-
terung, neoidealistische Deutschtumsmetaphysik (ebd., 122), die Verherrlichung
der deutschen Nation (ebd., 148) und die ab 1916 einsetzende semantische Vorbe-
reitung faschistischer Gedankenwelten (ebd., 123-135) und totaler Kriegsfantasien
(ebd., 115, 119) spielten sich vorrangig im weiterhin sendungsbewussten und wirk-
michtigen Bildungsbiirgertum ab.”” Die (schon bei Humboldt transportierte)
selbstgewisse »Uberparteilichkeit« und biirgerliche Setzung des Deutschtums als
die Kultur schlechthin, die sich nicht mehr wie bei Humboldt durch Kosmopolitismus
und Frieden, sondern im »Kulturkrieg« durchsetzen werde (ebd., 119) und in die
»Weltherrschaft des deutschen Geistes« miinden wird (zit.n. Sieg 2013, 110)7¢, die
verbreitete Beftirwortung der Verwendung der »deutschen Waffen« (ebd., 123) und
die positive Einstellung gegeniiber dem preufdischen Militarismus (110, 115f., 123)
— die radikalisierte nationalistische Kritik demokratischer Werte (ebd., 116, 121)
spricht fir sich.”

Fiir und gegen das Bildungsbiirgertum: Die bildungsbiirgerliche Verschrin-
kung von Bildung und Nation zog sich in der akademischen Welt auch wahrend des
Nationalsozialismus durch, was exemplarisch bei Alfred Baeumler, Hermann Nohl
und Ernst Krieck nachgezeichnet werden kann. So begriifite Herrmann Nohl »vor

75  So gehorten auch Goethes Faust und Nietzsches Also Sprach Zarathustra zur gingigen Front-
literatur der Soldaten im ersten Weltkrieg (Sieg 2013, 138).

76  Mit Sieg lasst sich zwar auch von einer theoretischen Radikalisierung im Laufe des 20. Jahr-
hundert Sprechen. Es ldsst sich jedoch beispielsweise die Diagnose Wolfgang ERbachs be-
streiten, nach der die akademische Welt des 19. Jahrhunderts. im ersten Weltkrieg >zusam-
menbricht< und im ersten Weltkrieg der theoretische Radikalismus geboren wird, der sich
zudem dadurch kennzeichnen liefie, dass in einer Art Hufeisentheorie linke und rechte Ra-
dikale horizontal angeordnet werden kdnnten (ERbach 2009 1,19:40-19:55). Diese Umbruchs-
Rhetorik scheintdie hier erzeugten Kontinuitatslinien zu verkennen und erzeugt den Mythos
einervorrangig gemaRigten oder normalen Theorie vor dem ersten Weltkrieg (beispielswei-
se bei Humboldt).

77  Diese Diskurslinien finden sich auch bei Pidagog:innen und Erziehungswissenschaftler:in-
nen wieder. An dieser Stelle sei aber, in Bezug auf die Begriiffung und Affirmation des Mili-
tarismus und die antidemokratische Grundhaltung von Erziehungswissenschaftler:innen in
der Vorkriegszeit, exemplarisch auf die Auseinandersetzung Benjamin Ortmeyers mit Herr-
mann Nohl verwiesen (2008, 7, 14, 67f., 120f.).

- am 14.02.2028, 08:11:31.

m


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

n2

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

allem auf der Basis eines deutschen Nationalismus und Militarismus trotz dieses
oder jenes Vorbehalts begeistert das NS-Regime und stellte seine Konzeptionen in
seinen Dienst« (Ortmeyer 2008, 7). Bei Nohl ist Bildung »zentral auf die Bildung
eines nationalen, »deutschen Typus<ausgerichtet: Bildung zum deutschen Volk, Bil-
dung des deutschen Volkes zur Volksgemeinschaft« (Ortmeyer 2008, 12). Aber trotz
aller Kontinuititslinien bis zum und durch den Nationalsozialismus hindurch, der
vorrangig anfinglichen Bedienung bildungsbiirgerlicher Bildungsideale durch die
Nationalsozialist:innen (vgl. Sieg 2013, 193), trotz der solidarischen und begeister-
ten Bildungsbiirger:innen wie Nohl oder der Vereinnahmung bildungsbiirgerlicher
Heroen wie Humboldt (Sieg 2013, 200) und der bestehenden Mehrstimmigkeit
im Nationalsozialismus (BuK, 289-291) wendeten sich die Nationalsozialist:innen
zumindest gegen Teile des Bildungsbiirgertums (ebd., 300; vgl. Sieg 2013, 199-203).

Nachkriegszeit: Trotz des auch gewalttitigen Kampfs gegen das Bildungsbiir-
gertums fehlte es nach dem Krieg nicht an Gebildeten, die sich mit dem National-
sozialismus arrangiert hatten, Mitliufer:innen oder sogar Titer:innen waren. Es
gab nach dem Krieg in der Bundesrepublik einen sogenannten kulturellen oder bil-
dungsbiirgerlichen Neuanfang (vgl. Czollek 2020, 66; vgl. Sieg 2013,193-240.). Grof3e
Teile des Bildungsbiirgertums schrieben sich in der Nachkriegszeit eine »neue Nor-
malitit« herbei. Kurz gesagt: Das Bildungsbiirgertum verdringte mit der »Stunde
Null« die Vergangenheit (Czollek 2020, 66; vgl. BuK, 302). Fiir diese >neue Norma-
litdtc kniipfte das Bildungsbiirgertum in allen politischen Lagern an die deutsche
Kunst, Kultur und Bildung der Vorkriegszeit an (vgl. Lepenies 2003, 23)%.

Auf der einen Seite konnten Erziehungswissenschaftler:innen wie Nohl »weit-
gehend bruchlos ihre Arbeit fortsetzten« (Ortmeyer 2008, 6). Nach Nohl hatte ein
»jahrtausendalter Kampf um unsere deutsche Weltstellung [...] ein tragisches En-
de gefunden« (Nohl (1946) 1969, 185; zit.n. Ortmeyer 2008, 93). Er konnte seine »an-
tidemokratische Grundgesinnung, sein »Verstandnis fiir den Nationalismus nach
1945« verbreiten (Ortmeyer 2008, 95) und weiter »programmatisch einen >hoheren
Nationalismus«< auf der Basis der Sorge »fiir die Volksgesundheit, der Heimatliebe
und des Sinnes fir die Muttersprache< [Nohl 1946a] fordern« (ebd. 2008, 94). Auf der
anderen politischen Seite liefs sich der Riickbezug (zumindest) auf Teile der deut-
schen Kultur beispielsweise mit Jiirgen Habermas als eine (von ihm anvisierte) »In-
tegration des konservativen Erbes in der Linken« beschreiben (Unseld; zit.n. Biirger
2012, 10).

Die diskursiv-materiellen Apparaturen der Kultur und Bildung eigneten sich
sehr gut, um neu anzufangen und die eigene Schuld in die angeblich Un- und Mas-
senkultur, den niederen oder extremen Nationalismus und den Dimon Hitler zu
verschieben (vgl. BuK, 302f.). Der Riickbezug zum Kulturnationalismus des Biir-
gertums und die eigene Schuldabwehr lassen sich schon auf dem Internationalen

78  Den Hinweis auf diese Referenz verdanke ich Michaela Jasova.

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

»Schriftstellerkongref} zur Verteidigung der Kultur vom 21. bis 25. Juni 1935 in Pa-
ris« ausmachen (Miiller 1995, 44), wo versucht wurde, den biirgerlichen Kulturalis-
mus gegen Hitler zu wenden. Abseits einiger Ausnahmen (beispielsweise Brecht,
Klemperer, Breton, Musil, Adorno, Celan, Weiss)” folgten wihrend und nach dem
zweiten Weltkrieg selbst die emanzipativen oder auch kommunistischen Reste des
Bildungsbiirgertums diesem Riickbezug (BuK, 302f.; Miiller 1995, 44-46).

Dieser Anschluss an die Zeit vor dem ersten Weltkrieg fand in der Nachkriegs-
zeit bei »nicht eben wenige[n]« »Vertretern der Geisteswissenschaftlichen Pidago-
gik«statt, die »bisweilen ausgeprigte [...] Affinititen zur NS-Ideologie zu erkennen
gegeben hatten« (Rieger-Ladich 2014, 71). Die Pidagogik wurde nach dem Krieg »er-
folgreich« durch die Geisteswissenschaftliche Pidagogik reorganisiert, es wurden
»Lehrstithle [..] eingerichtet« (ebd., 70). Trotzdem schien der Bildungsbegriff ge-
sellschaftlich oder auch in grofien Teilen der Erziehungswissenschaft im Zuge der
realistischen oder empirischen Wende als ungeeignet befunden und zugunsten von
Begriffen, wie Sozialisation und Qualifikation, verabschiedet worden zu sein (vgl.
Koller 1999, 12f.). Bis Mitte der 1970er Jahre fristete der Bildungsbegriff in der Erzie-
hungswissenschaft eher eine randstindige Existenz (Ruhloft 1991, 171).

Die bildungsbiirgerliche Tragerschicht hatte schon vor dem Faschismus ihren
hegemonialen Stand verloren. Nach dem Krieg gab es deutliche Vorbehalte gegen-
iiber dem Bildungsbegrift (ebd., 171) und auch beispielsweise Adorno dufiert sich
in den 1950er Jahren kritisch gegeniiber einem Anschluss an die deutsche Kultur
der Vorkriegszeit (vgl. Lepenies 2003). Bildung war zudem aufgrund des Konser-
vatismus in den Bildungsdiskursen ideologieverdichtig geworden; sie erschien als
herrschaftsstabilisierendes Distinktionsmittel des Bildungsbiirgertums (vgl. Koller
20213, 91; Ricken 2006, 19); auch schien seit der Abldsung des Bildungsbiirgertums
durch das Besitzbiirgertum und seit den verinderten gesellschaftlich-6konomi-
schen Koordinaten nach dem Nazi-Regime der Begriff nicht mehr zeitgemif (vgl.
Koller 1999, 12f.; Rieger-Ladich 2014, 70f.).

Die bildungstheoretische Stunde Null: In der Geisteswissenschaftlichen Pid-
agogik folgte ab »Mitte der 60er Jahre« in Bezug auf die Kritische Theorie eine
»Selbstkritik« (Keckeisen 1983, 489; zit.n. Rieger-Ladich 2014, 71.). Unter anderem
Klaus Mollenhauer, Herwig Blankertz und Wolfgang Klafki wendeten sich gegen die
Tater:innengeneration und Vertreter:innen der eigenen Disziplin, welche Mitliu-
fer:innen, Unterstiitzer:innen oder Mittiter:innen waren (Rieger-Ladich 2014, 71).
Es vollzog sich in Teilen zudem eine eigene >realistische Wende« und die Disziplin
oOffnet sich gegeniiber den Sozialwissenschaften (ebd.).

Nach dem Krieg arbeitete der Grof3teil des Bildungsbiirgertums an »der Neu-
erfindung einer Nation guter und unschuldiger Deutscher« (Czollek 2020, 68): Die

79  Die Personen habe ich von Miiller und Bollenbeck iibernommen. Inwiefern diese Personen
tatsdchlich eine Ausnahme darstellen, bedarf einer gesonderten Untersuchung.

- am 14.02.2028, 08:11:31.

13


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

N4

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Stunde Null. Auf bildungstheoretischer Seite wire ein bildungstheoretischer Hohe-
punkt oder die bildungstheoretische Stunde Null jedoch nicht (nur) auf die Geis-
teswissenschaftliche Pidagogik oder jemanden wie Hermann Nohl zu beziehen; sie
betrifft eher die »Reaktivierungsversuche von Bildungstheorie« (spitestens) seit den
1970er Jahren (Ruhloff 1991, 171). Fiir kritische Diskurse diirfte die gleichzeitige kriti-
sche Abgrenzung und Fortschreibung der Diskurse der Vorkriegszeit, beispielswei-
se durch das Bildungsdenken Wolfgang Klafkis (1985) sehr prigend gewesen sein.
Klafki verfasste (nach Koller) eine Bildungsgeschichte, nach welcher der Bildungs-
begriff fir die »Zeit um 1800 [..] mindestens implizit durchaus gesellschaftskri-
tisch« war, womit dann auch Humboldt identifiziert wird und (jedoch in kritischer
Distanz) fortgeschrieben werden kann (Koller 2021a, 104£.).

Die bildungstheoretische Befreiung steckt in einem Humboldtbezug, dem zu-
folge Bildung »seine progressiven Momente erst im Laufe des 19. Jahrhunderts all-
mébhlich verloren« habe (ebd.) oder auch in einer Verklirung, nach der Humboldts
frithzeitig beendete politische Laufbahn »eine fiir die deutsche Geschichte insge-
samt fatale Entscheidung« war (Trabant 2012, 21).

Neben dieser teils kritisch-distanzierten Rehabilitierung Humboldts wurde der
Blick (dhnlich wie in der hegemonialen Nachkriegsliteratur und Literaturwissen-
schaft) von der Vergangenheit weg hin auf eine neue Normalitit und Zukunft ge-
richtet. Von diesem Blickwechsel scheint auch Klafkis Bildungsdenken oder zumin-
dest die Rezeption Klafkis beeinflusst gewesen zu sein. Er reformuliert Humboldts
Bildungsdenken und erweitert dieses unter anderem um die epochalen Schliissel-
probleme und den damit verbundenen Fokus auf eine zu verbessernde Gegenwart
und Zukunft. Die epochalen Schliisselprobleme haben indirekt zwar auch einen Ver-
gangenheitsbezug, Klafkis Bildungsdenken entstand auch aus einer Abgrenzungs-
bewegung zur vorherigen Generation und visiert eine allgemeine Bildung an, wel-
che auch die Beschiftigung mit der Vergangenheit einschlief3t (vgl. Klafki 1958;1985,
56). Es geht bei der Auseinandersetzung mit den epochalen Schliisselproblemen al-
soauch um »ein geschichtlich vermitteltes Bewuf3tsein von zentralen Problemen der
Gegenwart, doch konzeptuell kann in Klafkis Bildungsdenken ein Fokus und eine
»Konzentration auf epochaltypische Schliisselprobleme unserer Gegenwart und der
vermutlichen Zukunft« nachgezeichnet werden (Klafki 1985, 56; zit.n. Koller 2021a,
104).

Die Wiedergeburt und der kategoriale Erfolg der Bildung in der zweiten Hailf-
te des 20. Jahrhunderts scheinen nicht nur auf liberale Diskurslinien zu verweisen
wie bei Ricken, sondern auch auf eine epistemische Weichenstellung um 1960, die
ich als bildungstheoretische »Stunde Null« bezeichne, bei der verschiedenste Dis-
kurse und Praktiken aufeinandertrafen und durch welche einige grundlegende wis-
senschaftspolitische Diskurse und Praktiken der heutigen Bildungsphilosophie be-
grimdet wurden, die es weiter zu untersuchen gilt. Zentrale Beispiele fiir diese epis-
temische Weichenstellung sind Klafkis Bildungskonzeption in Bezug auf die epo-

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

chalen Schliisselprobleme, Theodor W. Adornos Solidaritit mit Friedrich Schiller in
Theorie der Halbbildung wie Jiirgen Habermas Einbezug des konservativen Erbes der
Linken.

»Die Gleichzeitigkeit von affirmativen Riickbezug und einem Blickwechsel in die
Zukunft vollzog in einem anderen politischen Lager, wie gesagt, schon Herrmann
Nohl. Sein Blick lag »eindeutig nicht [...] in [der] Vergangenheit [...], sondern auf der
Vorausschau in die Zukunft« (Ortmeyer 2008, 91). Nach Nohl lisst sich der »Riick-
blick auf die Vergangenbheit [...] nicht vermeiden [...], aber unser Wille ist entschlos-
sen nach vorwirts gerichtet in den grauen Morgen unserer Zukunft« (Nohl 1945/46,
2). Nohl hat diesen nicht zu vermeidenden Riick-Blick auf die nationalsozialisti-
sche Vergangenheit jedoch nie vollzogen, denn das »Wiihlen im Schmutz und Blut
der Vergangenheit< [Nohl 1946b] [...] [sah er] als gidnzlich unfruchtbar« an (Ortmeyer
2008, 105).

Der spitestens seit Klafki vollzogene (kritische) Blick auf die zu verbessernde
Gegenwart und der Blick nach vorn wie der gleichzeitig vollzogene (jedoch nicht
bruchlose) Riickbezug pflanzten sich fort und schrieben sich, wie noch zu zeigen ist,
in die kritische Erziehungswissenschaft grundlegend ein und auch die poststruk-
turalistischen Importe ab den 1980er Jahren waren »betrichtlichen Kriften der An-
verwandlung« ausgesetzt (vgl. Rieger-Ladich 2014, 67). Neuhumanismus, Kritische
Theorie und Poststrukturalismus bildeten ab den 1980er Jahren fortan (zumindest
in den meisten Fillen) eine versohnliche Einheit.

Diese Fortsetzung bestimmter Diskurse der Nachkriegszeit lassen sich gegen-
wirtig zum Beispiel explizit in dem bereits problematisierten Text Sanders (2021)
nachzeichnen (vgl. Kapitel 1.1), der im Anschluss an Klafki die zentralen Bildungs-
herausforderungen unserer Zeit mit Kiinstlicher Intelligenz und dem Anthropozin
identifiziert (Sanders 2011, 41). Bildung selbst gehort in diesem Beitrag von Sanders
nicht zu den >Triitmmerhaufen«< der Vergangenheit (Messerschmidt 2021) oder, mit
Klafki gesprochen, zu den epochalen Schliisselproblemen. Das diirfte Lepenies wo-
moglich mit >Reklametrick« gemeint haben: Bildung lost die Probleme, gehort aber
selbst nicht zum Problemkatalog.

»Anstatt die nachfolgende Generation zum Adressaten des kulturellen Erbes zu
machen, das es anzueignen gilt [wie in der Geisteswissenschaftlichen Pidagogik],
wird sie nun zum Hoffnungstrager — und tritt als neues >revolutionires Subjekt«
auf die Biihne. Die sNeuankémmlinge« (Arendt) galt es denn auch nicht auf das
Bestehende zu verpflichten, sondern in den Dienst des Neuen zu stellen. Wie
tiefgreifend diese Neuorientierung ausfillt, zeigt sich auch daran, dass in den
1960er-Jahren die Sorge um die >einheimischen Begriffe« (Herbart) kaum einmal
artikuliert wird.« (Rieger-Ladich 2014, 72)

- am 14.02.2028, 08:11:31.

15


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Mit dem Poststrukturalismus oder auch mit der Systemtheorie wurde seit den
8oern weniger oder kaum der »Bruch mit der alteuropiischen Semantik«® in der
Erziehungswissenschaft gesucht. Das Interesse galt nach Markus Rieger-Ladich
in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft und auch in dieser Arbeit vorrangig
den Strategien, mit denen in Verséhnung mit der eigenen Traditionslinie kritisch
fortgegangen und von innen heraus der »Weg zu neuen Befreiungsdiskursen«
gedffnet werden kann (Laclau 2002, 24; zit.n. Rieger-Ladich 2004, 210). Denn es sei
»sinnlos, auf die Begriffe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Metaphysik
erschitttern will« (Derrida 1989, 425; zit.n. ebd., 209.) und es gebe einfach »keine
Sprache« jenseits der »abendlindischen Semantik« (Rieger-Ladich 2004, 210).

Und wenn der Bruch vollzogen wird, dann schien dieser Weg von den abge-
grenzten Problemen anderweitig wieder schnell eingeholt zu werden (Rieger-La-
dich 2004, 213). So ist es zum Beispiel sehr bezeichnend, dass beispielsweise Die-
ter Lenzen, ein zentraler Vertreter dieser Abgrenzungsbewegung — der mit der Sys-
temtheorie ein »neues Vokabular« zu entwerfen versuchte (ebd.) -, spiter letztend-
lich doch wieder Humboldts Bildung gegen Bologna in Bildung statt Bologna, ins Feld
fihrt (Lenzen 2014).

Trotz »einer Phase weitverbreiteter Skepsis gegeniiber diesem ebenso traditi-
onsreichen wie traditionsbelasteten Begriff« (Koller 1999, 11) setzt eine »Wiederbe-
lebung bildungstheoretischer Reflexionen [...] in den 60er und 70er Jahren« ein (Kol-
ler 1997, 15). Zeitgleich war durch den >Sputnik-Schock< und die daran anschliefRen-
de Bildungsexpansion wieder vermehrt von Bildung auch in der bundesdeutschen
Offentlichkeit die Rede (vgl. Oelkers 2000, 341f.; Hadjar und Becker 2006) und eine
»Vielzahl von Tagungen, Sammelbinden und Einzelpublikationen [aus der Zeit] do-
kumentiert das wiedererwachte Interesse an»>Bildung« und Bildungstheorie« in der
gesamten Erziehungswissenschaft (Koller 1999, 11).

Nach dem Faschismus setzte sich neben den direkten Versuchen der »Erneue-
rung der deutschen Kultur« (BuK, 302f.) wie bei Nohl vorrangig »die Vorstellung von
einer Unschuld der Sprache« und Kultur durch (Czollek 2020, 60). In dieser Sprach-
variante gibt es »keine bose Sprache, sondern nur bose Sprecher« (Sternberger 1967,
11; zit.n. Czollek 2020, 58.), die von links oder rechts die Sprache missbrauchen.
Sprache selbst sei nur »ein unschuldiger Schliissel zum Reich dsthetischer Freiheit«

80 Das Interesse galt nach Markus Rieger-Ladich in der Erziehungs- und Bildungswissenschaft
vorrangig den Strategien, mit denen in Versohnung mit der eigenen Traditionslinie kritisch
fortgegangen und von innen heraus der »Weg zu neuen Befreiungsdiskursen« ge6ffnet wer-
den kann (Laclau 2002, 24; zit.n. Rieger-Ladich 2004, 210). Denn es sei»sinnlos, auf die Begrif-
fe der Metaphysik zu verzichten, wenn man die Metaphysik erschiittern will« (Derrida 1989,
425; zit.n. ebd., 209.) und es gebe einfach »keine Sprache«jenseits der»abendlandischen Se-
mantik« (Rieger-Ladich 2004, 210).

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

und gerade fiir alle, »die sicher durch alle Systeme« gekommen sind« und beispiels-
weise den Literatur- und Kunstbetrieb in der Nachkriegszeit bestimmen, scheint
die »eigene Kunst [..] itber die Gegenwart erhaben« zu sein (Czollek 2020, 60, 62)
und Politik ist nur das »schlechterdings [..] Niedrige, womit der geistige Mensch,
der berithmte Kulturtriger, sich nicht beschmutzen soll« (Frisch 1949; zit.n. Buk,
304). In eigenen Worten: Der geistige Mensch beschiftigt sich lieber mit den gro-
Ren Fragen, mit Kunst, Philosophie, grofien Zeitenwenden, Bildung oder Wissen-
schaft und sinniert gerne iiber grof3e politische Fragen auf dem Papier. Wolf Lepe-
nies verweist darauf, dass es »zur deutschen Tradition [gehort], dafd sich die Kultur
als die bessere Politik missversteht«, auch im Nationalsozialismus (Lepenies 2003,
25). Diese Abwertung des Politischen gegeniiber dem Kulturellen oder Nationalen
kann, wie beschrieben, bereits bei Humboldt direkt nachgelesen werden (z.B. Hum-
boldt 1813, 308) oder unter anderem iiber die machtheoretische Problematisierung
seines Bildungsdenkens (Ricken 2006), wie iber die bereits erliuterte hierarchisier-
te Trennung von Staat und Nation bei Humboldt plausibilisiert werden.

Max Czollek hebt dem entgegen eine Sprachkritik hervor, der zufolge Sprache
als »Speicher der Geschichte« verstanden wurde (Czollek 2020, 57). Das herbeige-
schriebene Deutschland oder Herders Sprache als Medium und Speicher deutscher
Geschichte (BuK, 204, 220) sind in dieser Perspektive »an den Schreckenstaten des
Nazismus nicht ganz unschuldig« (Czollek 2020, 57). Nach Steiner fand das »Nazi-
tum [...] in dieser Sprache genau [das] vor, was es brauchte, um seiner Grausambkeit
Stimme und Nachdruck zu verleihen.« (Steiner 2016, 161; zit.n. Czollek 2020, 57.) In
dieser Spur lisst sich auch Adornos »Diktum von 1951, nach Auschwitz ein Gedicht
zu schreiben sei barbarisch« positionieren (Czollek 2020, 55).

»Nach dem Holocaust hitte es mit der Uberschitzung der Kultur auf Kosten
der Politik in Deutschland endgiiltig vorbei sein miissen. So verstehe ich den
Satz Theodor W. Adornos, es sei barbarisch, nach Auschwitz noch ein Gedicht zu
schreiben.« (Lepenies 2003, 25)

Eine weitere Begiinstigung der Durchsetzung oder affirmativen Reproduktion der
bildungstheoretischen Stunde Null findet sich in der Ubernahme der Diagnose ei-
ner Gesellschaft als plurale Postmoderne.® Uber das Ende der grofen Erzihlung
(vgl. Koller 1997) sowie die Entleerung und Okonomisierung der Bildung (vgl. Schi-
fer 2011a, 2016) oder die Zersetzung des Allgemeinen (vgl. Wimmer 1996, 131) schien
zumindest in den 90ern und nach der Jahrtausendwende weitestgehend Konsens in
denkritischen Teilen der Disziplin bestanden zu haben und diese Einigkeit erzeugte

81  Diese Diagnose ermoglicht es zudem, die weitestgehende Nicht-Rezeption Bollenbecks in
Bezug auf die Verschrankung zwischen Bildung und Nation in der Bildungsphilosophie zu
erklaren.

- am 14.02.2028, 08:11:31.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

n8

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

einen Blick auf eine gesellschaftliche Normalitit, durch die sich neu anfangen lief3
und wodurch der Metadiskurs des Nationalismus weniger wirksam und bedrohlich
wirkte.

Die Diagnose Lyotards vom Ende der grofien Erzihlung scheint »noch immer
uneingeschrinkte Giltigkeit zu besitzen« (Rieger-Ladich 2004, 208). Auch die The-
sen von der Entleerung und dem Vertrauensverlust in die »abendlindische Seman-
tik« diirften weiterhin allgemeine Zustimmung in der kritischen Erziehungs- und
Bildungswissenschaft finden (vgl. ebd., 207f.). Nicht nur wurde theoretisch mit vor-
rangig franzosischen Anleihen und Importen ein Bruch vollzogen, also Differenz,
Alteritit und Heterogenitit wurden nicht nur zu neuen Zentren der Theoriearchi-
tekturen im Anschluss an zahlreiche Kritiken des Humboldt'schen Bildungsdenken,
sondern auch in der (deutschen) Gesellschaft scheint sich mit dieser Diagnose dieser
Bruch widerzuspiegeln und das Soziale scheint nicht mehr (zumindest vorrangig)
von totalen, homogenisierenden und vereinheitlichenden Erzihlungen und Meta-
diskursen bestimmt zu sein, vielmehr breite sich ein Bewusstsein fiir Pluralitit und
Heterogenitit aus (vgl. z.B. Koller 1997, 46; Wimmer 2014d).

Wie bereits problematisiert: Bildungsbiirger:innen fithren immer wieder
die kritische Bildung fir jegliche Probleme ins Feld und verwenden Humboldts
Bildungsbegriff oder auch Schillers Konzeption der isthetischen Erziehung als
semantische Angelpunkte und deren Erziehungs- und Bildungsdenken als Kritik-
kriterienreservoir. Neben den bereits angefiihrten Beispielen und dem im nichsten
Kapitel noch zu behandelnden Beitrag von Heinemann und Mecheril (2018) sei-
en jiingere Rickwendungen bei Lehmann-Rommel und Ricken in »Die Schule
brennt!?« (2004, 24, 32), bei Karl-Heinz Dammers in Gegensitze ziehen sich an (2015),
in Eine kleine Theorie der unbedingten Schule (Beiler et al. 2014) und Bildung. Ein postko-
loniales Manifest (BildungsLab 2021) zumindest erwihnt. So positioniert Dammer in
Verséhnung mit Foucault und Deleuze (2015, 29) die klassische Bildung Humboldts,
Hegels und Fichtes gegen die Okonomisierung der (Schul-)Bildung (ebd., 26, 31-33),
und gegen die Verschrinkung zwischen Neoliberalismus und Inklusionsdiskur-
sen an der Schule. In dem Buch Eine kleine Theorie der unbedingten Schule (Beiler et
al. 2014) wird in einer Linie von Schiller itber Adorno zu unter anderem Jacques
Ranciére das >Schiller’sche Projekt« zeitgemif3 mit Ranciére reformuliert (ebd., 23).
Es werden »Bildung [..] fiir die Griindung einer unbedingten Schule« bemitht und
»die Spitschriften von Deleuze und Deleuze/Guattari als Bildungsphilosophie«
bezeichnet (ebd., 10; vgl. Kapitel 1.1). In Bildung. Ein postkoloniales Manifest geht es
um »utopische Entwiirfe von Schule und pidagogischer Praxis«, die affirmativ
Spivaks Anleihen bei Friedrich Schiller fiir eine postkoloniale Bildung iibernehmen
(BildungsLab 2021, 9; Boger und Castro Varela 2021, 15; vgl. krit. d. Kapitel 1.1 und 5).

Neurechte Stromungen: Bevor ich genauer auf die gegenwirtige und hier im
Fokus stehende Bildungsphilosophie eingehe, schirft gerade der Blick in gegen-
wirtige rechte Auseinandersetzungen das Unbehagen in Bezug auf die bildungs-

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

theoretische Stunde Null. So spricht beispielsweise Josef Kraus in seinem Buch Wie
man eine Bildungsnation an die Wand fihrt die klassische Bildung und die deutschen
Denker:innen von der Schuld frei, dass sie uns »Hitler und seine Anhingerschaft
beschert« haben (Kraus 2017, 14) und spricht sich gegen »die abstruse Analyse
des US-Amerikaners, Philosophen und Pidagogen John Dewey [...] [aus], der die
offenbar schier genetisch angelegte Neigung der Deutschen zum Nationalsozia-
lismus schon in den Philosophien und Schriften von Luther, Kant, Herder, Hegel,
Fichte, Schelling, insgesamt des Deutschen Idealismus angelegt sah« (ebd., 14f.). Es
brauche fir Kraus im Umbkehrschluss somit wieder mehr Fichte, dessen »Bildungs-
redenc als Reden >von Deutschen schlechtweg« >fiir Deutsche schlechtweg« waren
und eine Bildung, die »als >Rettungsmittel« und >Erhaltungsmittel einer deutschen
Nation iberhaupt« gefasst war und mit der »die >Naturgemassheits, >Echtheits,
»Geistigkeit< und >Griindlichkeit« als >dcht deutsch« in das >nationale Gedichtnis«
eingeschrieben werden sollten und wurden (Fichte (1845) 1960, VII, 206-403; in
kritischer Rezeption n. Ricken 2006, 322). In der Neuen Rechten®* wird die Selbst-
verleugnung der Deutschen und der Verlust der deutschen Kultur beklagt und auf
Bildungskritiken wie die von Kraus verwiesen (vgl. beispielsweise Kaiser 2019b,
2021). Dieses Beklagen des Scheiterns des guten alten deutschen Bildungssystems
und Bildungsideals, das »wir lange Zeit in Deutschland hochgehalten haben mit
Humboldt und auch den anderen Vertretern, Schleiermacher, Fichte, Pestalozzi«
(Kaiser 20192)® und die zentrale Hervorhebung der Diskontinuitit zwischen Kul-
tur- und Rassenideologie kennzeichnet die Neue Rechte (vgl. krit. dazu Miiller 1995,
Messerschmidt 2017). Denn abseits der semantischen Kontinuitit beispielsweise ei-
ner »stihlernen Romantik«®*, die Goebbels mehrfach verwendete und sich bei dem
Neuen Rechten Alain de Benoist mit »Romantik aus Stahl« wiederfindet (zit.n. Miil-
ler 1995, 43; vgl. krit. dazu Jagova und Wartmann 2021, 186), lisst sich bei der Neuen
Rechten eine Abkehr von der Rassenideologie, eine Abkehr vom »proletarischens
Rassenkrieg hin zum sbiirgerlichen< Kulturkrieg nachzeichnen (vgl. Messerschmidt

82  Fireine genauere Auseinandersetzung mit der Neuen Rechten sei auf den Beitrag Neue Rech-
te, alte Gefahr verwiesen (JaSova & Wartmann 2021b).

83  Kaiser2019a,19:20-19:40; vgl. ebd., 23:30-25:00; Kaiser 2021, 23:00-25:00.

84  »)ede Zeit hat ihre Romantik, das heifdt: ihre poetische Vorstellung vom Leben, auch die un-
sere. Diese ist hadrter und grausamer als die vergangene, aber romantisch ist sie wie diese.
Die stahlerne Romantik unserer Zeit manifestiert sich in berauschenden Leistungen und in
einem rastlosen Dienst an einer grofen nationalen Sache, in einem Pflichtgefiihl, das zum
unumstoRlichen Prinzip erhoben wird: Wir alle sind mehr oder weniger Romantiker einer
neuen deutschen Geltung vor uns selbst und vor der Welt! Das Reich dréhnender Motoren,
himmelstiirmender technischer Erfindungen, grandioser industrieller Schopfungen, weiter,
fastunerschlossener Riume, die wir fiir unser Volkstum besiedeln miissen,—das ist das Reich
unserer Romantik!« (Goebbels 1933; zit.n. Miiller 1994, 42f.)

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

2017; Koélling 2021). Die Vorstellung der »Stiirmer und Dringers, allen voran Her-
der, der >Volk« positiv und die Volker in ihren ethnischen Eigenarten gleichrangig
bewertet« (BuK, 204) und der daran anschlieRende Kulturnationalismus des Bil-
dungsbiirgertums samt der vergleichenden und hierarchisierenden Anthropologie
Humboldts wie seine Fassung von Nation, der Neoidealismus nach Fichte und die
Radikalisierung, Verschiebung und Verherrlichung der nationalen Diskurse durch
das akademische Bildungsbiirgertum seit dem ersten Weltkrieg, beispielsweise die
Forderung Bruno Bauchs nach einer »reinliche[n] Trennung der Nationen« und die
Ansicht, dass »der >soziale Mischmasch« den »Tod aller Kultur« bedeutet (Sieg 2013,
130, 140, 123-133), lassen sich hier als diskursive Anbahnungen der Neuen Rechten
qualifizieren. Die Neuen Rechten verstehen die »Kultur als Substrat nationaler
Ordnung« (Miiller 1994, 44) und das deutsche Eigene, die deutsche Grofde wird
beispielsweise von Gunnar Kaiser, der iiber 250.000 Abonnenten bei Youtube hat,
herbeigeredet und herbeigelesen. Kaiser arbeitet an einer eigenen >Youtube-Uni-
versitit« fur Leute, die der -wahren Bildung« (im Sinne Humboldts) nachsehnen und
die wie Kaiser die nationale wie europiische Kultur »weitertreibenc, »vertretenc,
»verteidigen« und »festigen« wollen (Kaiser 2021, 25:00-30:00).

Doch neben der bildungsbiirgerlichen Anbahnung und dem akademischen
Sendungsbewusstsein ist die Neue Rechte gleichzeitig ein Projekt, welches sich
einerseits deutlich vom sogenannten slinks-griin-versifften«< Bildungsbiirgertum,
den 68ern, auch von dem Besitzbiirgertum und dem gesamten System abgrenzt
(vgl. Kraus 2007; Kaiser 2019a, 2021). Denn die Bildungsbiirger:innen links der CDU
hitten mit der liberalen Bildungsexpansion, mit antiautoritirer Kuschelpidago-
gik, Schiilerzentriertheit und Gesamtschulen und die Besitzbiirger:innen mit ihrer
Okonomisierung der Bildung das deutsche Bildungssystem zerstért (vgl. ebd.).

Kontinuititen und Diskontinuititen: Dieser bruchstiickhafte und schnelle
Durchgang durch eine von mir vereinheitlichte Bildungsgeschichte markiert die noch
deutlicher zu beforschenden Kontinuititslinien und auch Diskontinuititen. Die-
se reichen vom Kultur- und Bildungsnationalismus des Bildungsbiirgertums im
18. und 19. Jahrhundert, iiber die konservative Wende, den ersten und zweiten
Weltkrieg bis zum Beharren und der Wiedergutwerdung der deutschen Kultur und
Bildung in (fast) allen politischen Lagern in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts.

2.9.4 Kontinuitaten im kritisch-poststrukturalistischen Bildungsdenken

Es lief3en sich im Folgenden offensichtlichere Diskurse anfiithren, um die eigentli-
che These der weiterhin engen Verschrinkung von Bildung und Nation innerhalb
des kritischen Bildungsdenkens zu belegen, beispielsweise die immer noch institu-
tionell gut ausgestattete Humboldtforschung. Auch Dieter Lenzens Beitrag Bildung
statt Bologna, in dem er Humboldts Bildung gegen die Amerikanisierung und Oko-
nomisierung der Universititen in Stellung bringt (2014). Doch diese These lisst sich

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

meines Erachtens deutlicher stiitzen, indem Kritiken, Reformulierungen und De-
konstruktionen betrachtet werden, wo mensch dies zunichst nicht erwartet, und
zwar beispielsweise in der kritischen Bildungsphilosophie im Anschluss an die Kri-
tische Theorie und den Poststrukturalismus sowie in postkolonialen und postnatio-
nalsozialistischen Bildungskritiken, bei denen das Problem des Nationalismus teils
viel deutlicher zum Problemkanon gehért.®

Einen zentralen und bereits dlteren Kommentar zur Verschrinkung von Bildung
und Nation lieferte, wie bereits angefithrt und mehrfach zitiert, Mitte der 9oer Jahre
der Germanist und Kulturwissenschaftler Georg Bollenbeck mit seinem Buch Bil-
dung und Kultur. Das Buch hat damals »grofRe Aufmerksamkeit« auf sich gezogen
(Ricken 2006, 193) und wurde »in der 6ffentlichen Diskussion und in der fachspezifi-
schen [literatur- und kulturwissenschaftlichen] Rezeption [...] intensiv gelobt« (Ten-
orth 1996, 303). Doch insbesondere in der Pidagogik wurden nach Ricken die Thesen
und Rekonstruktionen Bollenbecks, gerade die These vom Ende der Deutungsmus-
ter Bildung und Kultur, »immer wieder bestritten« (Ricken 2006, 193). Ricken fithrt
dafiir exemplarisch eine Rezension (1996) und einen Beitrag aus der Zeitschrift fir
Pidagogik (1997) von Heinz-Elmar Tenorth an.

Tenorth lobt in seiner Rezension zunichst das Buch Bollenbecks, hat je-
doch unter anderem zwei problematisierende und »methodisch-konzeptionelle«
»Riickfragen« und eine wissenschaftspolitische Anmerkung in Bezug zur Er-
ziehungs- und Bildungswissenschaft. Die erste Problematisierung betrifft die
Auswahl der Quellen, insbesondere das Fehlen von Lebenslaufinterpretationen.
Mit diesen Quellen zeigt sich nach Tenorth oder konnte erklirt werden, dass
erstens sich das Deutungsmuster der Bildung nicht auf das Bildungsbiirgertum
beschrinkt(e)®, dass das Deutungsmuster zweitens auch weiterhin gerade fiir
Lebenslaufkonstruktionen aktuell ist und dass drittens dieses Deutungsmuster
nicht immer ein semantisches »Gefingnis« darstellt(e), sondern auch Widerstand
»gegen Irrationalismus und nationalistische Verfithrung« erméglichte (Tenorth
1996, 304)%. Die zweite Problematisierung Tenorths betrifft den Umgang mit und
Status von Theorie, d.h. Bollenbecks >ungnidige< Kommentierungen der deutschen

85 Ich versammle hier erste Verdachtsmomente und eine ausfiihrliche Nachzeichnung der
(Dis-)Kontinuitat nationaler Diskurse und Praktiken in der Bildungsphilosophie beduirfte ei-
ner umfangreicheren Diskursanalyse, die an dieser Stelle nicht geleistet werden kann.

86  Das schreibt und verdeutlicht Bollenbeck selbst beispielsweise an der einfithrenden Parla-
mentsdebatte (BuK, 11-15) und markiert dies mit der >Verburgerlichung« der Gesellschaft
(ebd.,199). Es kann hochstens mit Blick auf Bollenbecks These vom Ende des Deutungsmus-
ters davon gesprochen werden, dass er der bildungsbiirgerlichen Schicht in Bezug auf das
Deutungsmuster zu viel Bedeutung zumisst (vgl. ebd., 305).

87  Hier lieRe sich diskutieren, inwiefern hier nicht genau die von Bollenbeck angesprochene
Schuldverschiebung durchklingt (BuK, 301-304), und der Nationalsozialismus als das Pro-
blem dargestellt wird, gegen das sich das emanzipative Bildungsbiirgertum wenden kann.

- am 14.02.2028, 08:11:31.

121


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungsklassiker (ebd.) und die Ignoranz gegeniiber dem »systematischen Gehalt«
(ebd., 305) und »eigenen theoretischen Sinn« (Tenorth 1997, 975) beispielsweise des
Humboldt’schen Bildungsdenkens.®

Die abschlieflende wissenschaftspolitische Anmerkung Tenorths richtet sich
einerseits an die Bildungsphilosophie, welche die Relevanz und den systema-
tischen Gehalt von Bildungstheorie gegeniiber der These der »historisierenden
Auflésung ihres Geltungsanspruchs [erdrtern]« miisste und andererseits sollte
die »erziehungswissenschaftliche Disziplin« sich mit Bollenbeck auseinanderset-
zen, »denn man darf nicht damit rechnen, daf andere Disziplinen (wie in diesem
Beispiel die Literaturwissenschaft) unsere Probleme lésen« (Tenorth 1996, 305).
Es sei »verdienstvoll genug«, dass Bildung von einem »interessiertem Historiker«
als folgenreiches Deutungsmuster »demonstriert« wurde (ebd.), und von diesem
Interessierten gezeigt wurde, »was die Bildungsidee anrichtet« (Tenorth 1997, 947).

In der Rezension und dem Beitrag Tenorths wird der vom interessierten Bol-
lenbeck ausgefiihrte und zentrale Zusammenhang zwischen Bildung und Nationa-
lismus nicht thematisiert. Auch wird nicht auf den mit Bollenbeck Richtung Ten-

88  Diese Theorie-Anrufung Tenorths und die damit verbundene Anrufung einer hdheren wie ei-
genstindigen oder (provokativer formuliert) einer »gottlichen Signatur« des »theos« scheint
generell fiir die Nachkriegszeit in Deutschland und auch fiir das hier im Fokus stehende
Bildungsdenken zu gelten (Raulff & Schlak 2012, 4; vgl. Felsch 2012, 2015). Der zumindest
quantitative Hohepunkt des Theoretisierens und Theorie-Lesens lasst sich in den Sechziger-
und Siebzigerjahren und in der Erziehungswissenschaft eher ab den Achtzigerjahren aus-
machen, wo lbers Lesen und Theoretisieren »h6here Erkenntnis« und teils auch die Revolu-
tion oder zumindest eine bessere Gesellschaft herbeigefiihrt werden sollte (ebd.). Sprech-
formen wie hier bei Tenorth blenden jedoch die Theorie- und Lesearbeiten der Nachkriegs-
zeit beispielsweise als kontingente und bildungsbiirgerliche Sozialtechnologien (ebd.) oder
(mit Bollenbeck) als typische Formen der Riickwende der Geisteswissenschaften oder geis-
teswissenschaftlichen Pidagogik zu den Geistigkeitsdiskursen und Lektireformen der Vor-
kriegszeit aus (vgl. Felsch 2012, 35—41). Selbst das grofie theoretische »Gemetzel« der sieb-
ziger Jahre (ebd., 35), der unvergleichbare »Theoriehunger« der Zeit (ebd., 37), die theore-
tische Austreibung des Geistes aus den Ceisteswissenschaften (Kittler 2003) wie auch der
versuchte Mord an der klassischen Autorschaft (Barthes) und die damit verbundene Geburt
oder entméachtigende Desexualisierung und Demokratisierung der Lesenden des Aufschrei-
besystems 1900 (Felsch 2012, 35—45; vgl. Kittler 1986) dnderten dabei nicht viel an dem An-
schluss an eine klassisch-bildungsbiirgerliche und auch eher unmarxistische Trennungsprak-
tik (Felsch 2012, 41). Unmarxistisch ist dies in dem Sinne, dass zwischen Theorie-, Verlags-
arbeit oder Lesen einerseits und politischem Engagement andererseits sehr deutlich unter-
schieden wurde (vgl. Felsch 2012, 38; Neuffer 2012,50). Der Aufstand und Gestaltungswille
fand klassisch bildungsbirgerlich auf dem Papier statt, Lesen wurde beispielsweise dank De-
leuze und Guattari selbst zu einer radikalen Praxis erhoben (Felsch 2012, 41) und die prakti-
sche Politik sollte irgendwann zwischen Lesen und Nachtleben folgen (ebd., 40), sofern die
bildungsbiirgerlich Schreibenden, Lesenden, Sammler:innen und Feiernden »den Sprung in
den Aktivismus« tiberhaupt noch schaffen (vgl. Felsch 2012, 38, 42—45; Neuffer 2012, 60).

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

orth formulierbaren Vorwurf eingegangen, nachdem das mit sozialer Ungleichheit,
Liberalismus und Nationalismus verschrinkte Deutungsmuster der Bildung durch
das Bildungsbiirgertum an den Universititen, im Speziellen durch Geisteswissen-
schaft, Pidagogik und Philosophie beharrte, »bewahrt und neuen Deutungen un-
terzogen wird« und wurde (BuK, 307).%°

Dem Vorwurf Tenorths, dass Bollenbeck beispielsweise den Theorien Hum-
boldts »schon sehr frith wenig theoretischen Kredit« einrdumt (Tenorth 1996, 304f.),
lasst sich entgegnen, dass Bollenbeck gerade fiir das 18. und 19. Jahrhundert her-
ausstellt, dass sich nach dem Fall des Heiligen Rdmischen Reichs Deutscher Nation
eine »spannungsreiche Wechselwirkung zwischen theoretischen Entwiirfen und
einer folgenreichen Sozialgeschichte« ausmachen lisst. Der Einfluss eines Her-
ders, Goethes, Schillers, Humboldts oder Fichtes auf das Deutungsmuster wird von
Bollenbeck als sehr hoch eingeschitzt (BuK, 25).

Es kann in Bezug auf Tenorths Auseinandersetzungen mit Bollenbeck zunichst
festgehalten werden, dass der Aufforderung Tenorths nach einer erziehungswissen-
schaftlichen Beschiftigung mit Bollenbeck nicht gefolgt wurde oder zumindest in
Bezug auf die Verschrinkung zwischen Bildung und Nation scheint sich bis heute
kaum jemand fiir Bollenbeck zu interessieren. Es wird in der Erziehungs- und Bil-
dungswissenschaft zwar relativ viel auf Bollenbeck verwiesen®, jedoch findet sich
abseits von der gleich zu vertiefenden Auseinandersetzung Rickens mit Bollenbeck
meines Wissens nichts Vergleichbares. Und die in dem Buch zentrale Irritation -
die Verschrinkung zwischen Bildung und Nation - scheint meist v6llig ausgespart
zu werden.

Die liberale Ordnung der Bildung: Im Vergleich zu Tenorth geht Ricken in sei-
ner Arbeit Die Ordnung der Bildung intensiver auf Bollenbecks (1994) und auch Aleida
Assmanns (1993) Arbeiten ein. Beide belegen »in ihrer jeweilig beeindruckenden Ma-
terialfille [..] nicht nur die neuzeitlich-moderne Zentralitit des iitberaus praktisch
dimensionierten und permanent theoretisch reflektierten Konzepts der Bildungx,
sondern legen auch die Justierung von Bildung als eine »spezifisch [deutsche] und
hochst [folgenreiche] Selbstverstindigung« nahe (Ricken 2006, 167). Fiir Ricken be-
stitigt Bollenbeck, der Bildung zwischendurch auch als »diskursiven Angelpunkt«
bezeichnet, »die mit der Kennzeichnung von>Bildung«als einem Dispositiv behaup-
tete Komplexitit und Mehrdimensionalitit« (ebd.,193). Die Arbeiten von Bollenbeck
und Assmann lassen sich »als wichtige diskursgeschichtliche Beitrige zu einer >Ge-
nealogie der Bildung<lesen, die nicht nur bildungstheoretisch, sondern auch macht-

89 In Bezug auf einen anderen Text Tenorths, jedoch ohne Bezug zu Bollenbeck, wird auf die
zentrale und affirmative Referenz der Begrifflichkeit der Nation in Humboldts Bildungsden-
ken verwiesen (vgl. Tenorth 2010, 18f.).

90 Beispielsweise Sanders 2004,170; Koller 2012, 186; Fuchs 2009, 15; Klein 2010, 29; Schulz 2010,
205; Allemann-Ghionda & Reichenbach 2008, 3.

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

theoretisch tiber die bisherigen (grund-)begriffsgeschichtlichen Arbeiten hinausge-
hen, indem sie der spezifischen >Eigenlogik« [schon im Sinne eines Dispositivs] der
Bildung weit gréfRere Beachtung schenken« (ebd.). Fiir Ricken ist Bollenbeck folg-
lich gerade in Bezug auf die von Ricken anvisierte Genealogie der Bildung und der
Fassung von Bildung als folgenreiche Subjektivierungsform interessant.

Ricken problematisiert wie Tenorth die These Bollenbecks vom Ende des Deu-
tungsmusters nach dem zweiten Weltkrieg (ebd., 186). Wie bereits verdeutlicht,
zeigt Ricken sogar das Gegenteil auf: Bildung habe sich erfolgreich als spezifisch
deutsche und moderne Form der Subjektivation im 20. Jahrhundert durchge-
setzt (vgl. Kapitel 2.2). Aber gleichzeitig impliziert Bollenbecks These, dass der
bildungsbiirgerliche Geltungsanspruch - tiber Bildung, Kultur oder auch Theorie
Gesellschaft aktiv und intentional zu verindern — spitestens nach dem »langen
Sommer der Theorie« der Siebzigerjahre nicht mehr mit den realpolitischen Ge-
staltungsmoglichkeiten des Bildungsbiirgertums tibereinstimmt (Felsch 2015; vgl.
Raulff und Schlak 2012, 4; Neuffer 2012, 50, 55). Auf diese Dimension vom Ende des
Deutungsmuster gehen Tenorth wie Ricken nicht ein.

Im Vergleich zu Tenorths Bollenbeckrezeption erwihnt Ricken jedoch die Ver-
schrinkung zwischen Bildung und Nation und fasst dhnlich wie Bollenbeck Bildung
als eine Art >semantisches Gefingnis, also er koppelt es an ein spezifisches Wahr-
heitsregime, welches das Sagbare iiber Aufwachsens- und Verinderungsprozesse
bestimmt, wie auch jegliche Kritik innerhalb der Bildungssemantik hilt (Ricken
2006, 273-282). Aber auch hier: Ricken rezipiert in Bezug auf die >typisch deutsche«
Bildung die Arbeit Bollenbecks mindestens verknappend.

Bollenbeck sieht »[..] den spateren Kulturpessimismus als auch dessen zuneh-
mende nationalistische Aufladung in dem bereits von Anfang an implizierten me-
tapolitischen und nahezu ausschliefilich idealisch-individualistischen Charakter
der>Bildung<angelegt [...].« (Ricken 2006, 197)

In dieser Textstelle fillt nach dem Humboldtkommentar (Kapitel 2.9.2) und der Lek-
tiire Bollenbecks auf, dass die »nationalistische Aufladung« nur »angelegt« war. Die
bildungsbiirgerliche Bildung hatte von Beginn an keinen grundlegend nationalisti-
schen, sondern einen »metapolitischen« und »nahezu ausschliellich idealisch-indi-
vidualistischen Charakter«. Zudem unterschligt Ricken, dass die in Kapitel 2.2 aus-
gefithrte bildungstheoretische und politische Aufriistung deutlich gegen Frankreich
gerichtet war. Zwar schreibt Ricken, dass Humboldt in seinen staatstheoretischen
Texten die Franzosische Revolution skommentiert< und >einschitzt« (Ricken 2006,
314), auch werden mit der an die Humboldtrezeption anschliefienden Fichte-Rezep-
tion Rickens die nationalistischen Diskurse der Zeit deutlich (ebd., 321-324). Fich-
tes »deutsche Nationalerziehung« sticht bei der Lektiire deutlich hervor, wenn bei

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Fichte Bildung als »Rettungsmittel« und »Erhaltungsmittel einer deutschen Nation
iiberhaupt« bemitht wird (Fichte 1965 VII, 274, 277, 280; zit.n. Ricken 2006, 322).

»Wenn auch Humboldts Einschatzung und Kommentierung der franzésischen Re-
volution weithin bekannt ist, so kennzeichnet sie doch nicht nur seine insgesamt
als liberal-reformerische ausgelegte Grundhaltung, sondern auch seine Distanz
zu zeitgendssischen vernunft- und naturrechtlichen Ansitzen; denn die Uberzeu-
gung Humboldts von der Unmdglichkeit, >ein vollig neues Staatsgebaude, nach
blossen Grundsizen der Vernunft, aufzufithren< (ebd. 79), ist gerade nicht Aus-
druck blofd sreformerischer Gesinnung« [...], sondern Folge seines spezifisch bil-
dungstheoretischen Zugriffs.« (Ricken 2006, 314)

Ahnlich wie Schiller lehnt Humboldt »jegliche revolutionire Umwilzung ab« (BuK,
143; zit.n. Jasova 2021; vgl. Milller 1995), was jedoch nicht nur wie bei Ricken macht-
theoretisch plausibilisiert und problematisiert werden kann, sondern, wie bereits
gezeigt, auch etwas mit nationaler Abgrenzung zu tun hat (vgl. BuK, 22-25, 196f.
209-216). Humboldt wertet den revolutioniren Weg, die »unlogisch gebildete Sprache«
(Humboldt 1799a; zit.n. JaSova 2021, 63) und die franzdsische Philosophie ab (ebd.)
und dies kennzeichnet Humboldts auch nationalistisch auslegbare Grundhaltung
(vgl. Rebenich 2010, 34).

»Auch wenn >Bildung« seit Humboldt und Fichte fast ausnahmslos als >Individu-
alpiddagogik< (Mager 1844, 395) [..] ausgelegt und tradiert, angegriffen und ver-
teidigt worden ist, so ist doch in ihr von Anfang an ein spezifisches Sozialitats-
verstandnis enthalten, das dann als Orientierung am >Allgemeinen<angemessen
beschrieben ist, wenn es gerade nicht als Unterwerfung unter ein gegebenes>Ge-
meinsames< gedacht wird; was fir Fichte die noch nicht gewordene (deutsche)
>Nationc«ist, ist flir Humboldt die sMenschheit«selbst, so dass beide Justierungen
verdeutlichen, dass dieses >Allgemeine« allererst entwickelt und hervorgebracht
werden muss, nicht aber blof gefunden werden kann.« (Ricken 2006, 325)

Mit Blick auf Kapitel 2.2 und Bollenbecks Perspektive ist jedoch der »diskursive An-
gelpunkt< namens Bildung nicht nur iiber den deutschen Idealismus Fichtes, son-
dern auch iiber den Neuhumanismus Humboldts mit dem Nationalismus verbun-
den. Ricken scheint sich jedoch nicht fiir die nationale Dimension von Bildung und
den Kultur- und Bildungsnationalismus des Bildungsbiirgertums zu interessieren,
sondern vereinheitlicht, wie bereits mit Koller problematisiert, die deutsche Bil-
dungsgeschichte vorrangig in Bezug auf eine liberale Diskurslinie. Und diese oder
jede Vereinheitlichung neigt dazu, alles, was sich der erzeugten Bildungsgeschichte
nicht fugt, zu verwerfen (vgl. Kapitel 2.9.5). Humboldt wird in der zuletzt zitierten
Textstelle von Ricken im Vergleich zu Fichte vorrangig in Bezug auf die Integrati-
onsideologie des Liberalismus problematisiert und in der obigen Textstelle sogar

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

aktiv vom Nationalismus abgegrenzt, da er ja nicht allein, wie Fichte, die Nation
anvisiert, sondern sich an der Menschheit als Allgemeines orientiert (2hnlich auch
Trabant 2012)”. Zu dieser Verwerfung passen auch die von Ricken angefithrten Text-
stellen Bollenbecks, mit denen sich das Deutungsmuster Bildung »gerade nicht in
einer teleologischen Sichtweise als eine zwangsldufig in den Nationalsozialismus
miindende Figur« verstehen lisst (Ricken 2006, 197): »Von der spezifisch deutschen
semantischen Innovation fithrtkeine gerade, abschiissige Linie zu Hitler« (BuK, 285;
zit.n. Ricken 2006, 197). Natiirlich muss Rickens »ausdriicklichem« Verweis mit Bol-
lenbeck zugestimmt werden. Von Humboldt zu Hitler fithrt kein zwingender und
geradliniger Weg und auch die von beispielsweise Bollenbeck und Sieg angefiihrten
Diskontinuititen miissen betrachtet werden. Doch die >Ausdriicklichkeit< des Ver-
weises auf die Diskontinuitit scheinen die im vorherigen Unterkapitel aufgezeigten
Kontinuititslinien und die bereits klassische Position der frithen kritischen Theorie,
dass Hitler kein Ausfall, sondern ein Kind der biirgerlichen Moderne war, zu tiber-
blenden (Efbach 2009, 08:35-08:50). Zudem sei an dieser Stelle auch auf die bereits
beschriebene dhnliche Rhetorik bei Vertretern und Vertreterinnen der Neuen Rech-
ten verwiesen (vgl. Kapitel 2.9.3).

Rickens Abgrenzung des Humboldt'schen Bildungsdenkens vom Nationalis-
mus, der Fokus aufliberale Diskurslinien und die damit verbundene Auslassung der
nationalen Dimension (Ricken 2006, 20, 314, 325), die Betonung der Diskontinuitit
zwischen Humboldt und Hitler fiigen sich der bildungstheoretischen Stunde Null.
Denn auch bei Ricken entsteht beispielsweise in Bezug auf die eben angefiihrte
Textstelle der Eindruck, als ob (vereinfachend formuliert) Hitler und Fichte das
Problem seien, aber nicht der Bildungs- und Kulturnationalismus Humboldsts.

Trotz der verknappenden Interpretation der Bildungsgeschichte bei Ricken ver-
sieht er den Bildungsbegriff wie Bollenbeck mit einem negativen Vorzeichen und
seine Kritik an der hegemonialen Ordnung der Bildung fithrt zu einer dhnlichen
Konsequenz wie bei Bollenbeck, nimlich zu einer grundlegenden Kritik gegeniiber
diesem>semantischen Gefingnis<und einem Zweifel an einer kritischen (Ver-)Wen-
dung des Bildungsbegriffs. Mit Ricken und Bollenbeck zusammen lasst sich der li-
berale wie auch nationale Ballast sehr deutlich gegen eine kritische (Ver-)Wendung
des Bildungsbegriffs positionieren.

Die Wiedereroffnung einer bildungsbiirgerlichen Option: Solch eine kritische
Wendung findet mensch bei Alfred Schifers Anschluss an Humboldts Bildungsden-
ken. Schifer versucht, das Kraftfeld der >bildungsbiirgerlichen Option«< in Kompli-
zenschaft mit poststrukturalistischen Denkformen wiederzuerdfinen (2016, 22), die

91 »Humboldts Projekt zielt auf die Beschreibung aller Sprachen der Menschheit und damit auf
ein Bild der>-Mannigfaltigkeit<des menschlichen Ceistes. Hier wird nicht die Nation, hier wird
die Menschheit gedacht«. (Trabant 2012, 219)

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

seit der nachhaltigen Schwichung des Bildungsbiirgertums durch das Besitzbiir-
gertum (vgl. Baumgart 2001, 125) und die Faschisten (vgl. BuK) »viel von ihrer poli-
tischen Brisanz eingebiifdt hat« (Schifer 2016, 22).

Diese Wendung stellt bei Schifer aber keinen bruchlosen Bezug zu Humboldts
Bildungsdenken und den humanistischen Illusionen nach dem Faschismus dar
(vgl. Schifer 1996, 2004). Dies wird gerade mit Blick auf Schifers Adorno-Rezep-
tion deutlich: »Weder wird die Restitution des Vergangenen gewiinscht, noch die
Kritik daran im Mindesten gemindert« (Adorno 1996, 102; zit.n. Schifer 2004, 54).
Vielmehr stand das identifizierende und verdinglichende Denken der Bildung nie
entgegen. Eine kritische Bildung und das kritische Bildungsdenken im Anschluss
an Humboldt erzeugen keine einfache Losungsperspektive fir gesellschaftliche
und individuelle Probleme, sondern Schifer sieht wie Adorno die Bildungsidee
schon in ihrer neuhumanistischen Variante nicht einfach abseits von Kapitalis-
mus und Faschismus (vgl. Adorno 1996; Schifer 2004) und in Bezug zur Theorie
der Halbbildung konnte mensch »geneigt sein, auf das Versprechen der Bildung zu
verzichten« (VdB, 74).

Schifers frithere Arbeiten lassen sich der zweiten Rezeptionsphase der Kriti-
schen Theorie ab den 1980er Jahren zurechnen, in der die »Selbstgefihrdung der
Moderne in zuvor ungekannter Schonungslosigkeit [freigelegt]« wird (Rieger-La-
dich 2014, 74) und Adornos Arbeiten stirker in den Blick geraten und viel inten-
siver und tiefergehender rezipiert werden (ebd.). Gerade der Text Erziehung nach
Auschwitz scheint seit dieser Rezeptionsphase wie »ein schmerzender Stachel in der
Erziehungswissenschaft [zu wirken]« (Peukert, 1990, 12; zit.n. Rieger-Ladich 2014,
74) und diesem Beitrag hat sich Schifer auch ausfihrlicher zugewandt (z.B. Schi-
fer 2004).

Trotz des Bruchs mit den humanistischen Illusionen scheint Schafer wie auch
grof3e Teile der Disziplin (vgl. Rieger-Ladich 2014, 74f.) jedoch weniger an den Ador-
no der Nachkriegszeit (vgl. Lepenies 2003), der den Anschluss an die Kultur der Vor-
kriegszeit skeptisch sieht, anzuschlief3en. Vielmehr scheint Schifer, dhnlich wie in
der spiteren Theorie der Halbbildung Adornos, die »Solidaritit« mit der neuhumanis-
tischen Bildungsidee »>im Augenblick ihres Sturzes« in die Halbbildung« zu suchen
(Schifer 2004, 104). Mit traditionsreichen und aktuellen Theorieangeboten zugleich
erdffnet Schifer das kritische Potential der >bildungsbiirgerlichen Option« erneut
- und dies vor allem gegen den >Sturz« der Bildung in 6konomisierte oder mess-
bar gemachte Variationen (vgl. Schifer 2014, 2016). In bildungsbiirgerlicher Tradi-
tion wird die Bildung in Frontstellung gegen Okonomie und Empirismus gebracht
(Schifer 2016, 16; 2004, 36; vgl. kritisch dazu BuK, 22, 27f., 197; Sieg 2013, 48.). Schi-
fer interveniert kritisch in den diskursiv-hegemonialen Bildungsraum gerade ge-
gen klassische Gegenspieler:innen des Bildungsbiirgertums, den Kapitalismus (vgl.
2016); vormals oder vor den Weltkriegen war dies explizit das 6konomisierte Eng-

- am 14.02.2028, 08:11:31.

127


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

128

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

land (BuK, 211), das Besitzbiirgertum und die Okonomisierung der Bildung (ebd.,
27).

In den spiteren Texte Schifers fillt vor der hier fokussierten wie (mit)erzeug-
ten nationalistischen Diskurslinie im deutschsprachigen Bildungsdenken zunichst
das typisch deutschsprachige Referenzsystem und die spitere affirmative und kri-
tische Verwendung Humboldts auf. Auch scheint Schifer dhnlich wie bei Ricken die
Betonung auf die Diskontinuitit zwischen Humboldt und Hitler zu legen und die
seit der Nachkriegszeit iibliche Distanzierungsbewegung von Humboldts >radikaler
Selbstbestimmung« (Schifer 2016) und Hitlers Massenunkultur fortzufithren (vgl.
krit. dazu BuK, 302-304). Anders als beispielsweise bei Ricken und Wimmer, die
sehr deutlich Humboldt gegen Humboldt in Stellung bringen und Humboldt dif-
ferenz-, sprach- oder machttheoretisch verschieben, stellt Schifer gerade in spa-
teren Texten Humboldt in einer Art und Weise dar, nach welcher der umstrittene
Humboldt und der Widerspruch zwischen differenz- und identititslogischen Ele-
menten unter dem Dach der Hegemonietheorie Laclaus und Mouffes aufgeldst zu
werden scheinen. Schifer integriert (im Vergleich zu Wimmers Entfaltung der Wi-
derspriiche und Durchstreichung der identititslogischen Elemente) mithilfe eines
hegemonietheoretischen Rahmens die Widerspriiche und es scheint, als ob Schi-
fer die totalisierenden Tendenzen bei Humboldt entproblematisiert, da Humboldt
doch versucht habe, der unbedingten Freiheit gerecht zu werden (vgl. Schifer 2011a,
58-65). Humboldt scheint in der Perspektive Schifers bisher einfach falsch rezipiert
worden zu sein und die (politisch bedeutsame) Unméglichkeit der imaginiren Be-
zugspunkte der Selbstbestimmung, Autonomie und Vervollkommnung wire bisher
nicht ernst genug genommen worden (ebd., 80f.; 2016, 21).

Schifer scheint vor allem in spiteren Texten den rein theoretischen Gehalt fiir
seine differenz- und alterititstheoretische Reformulierung oder Aktualisierung des
neuhumanistischen Bildungsdenkens zu fokussieren und er interessiert sich nicht
fiir den sozialen Kontext oder fiir eine Theorie beispielsweise als Praktik oder als ei-
ne spezifische Sozialtechnologie. Er kritisiert Ricken sogar dafiir, dass er Foucault
fiir eine rein >schwarze Lesart« einer liberalen Bildungsgeschichte verwendet und
nicht den differenztheoretischen Mehrwert von Humboldts Bildungsdenken in sei-
ne Uberlegungen miteinbezieht. Trotz des von Schifer vollzogenen Bruchs mit den
shumanistischen Illusionen« der Vorkriegszeit scheint dieser vorrangig mit Adorno
vollzogene Bruch in seinen spiteren Arbeiten mehr und mehr in den Hintergrund
zu treten. An einer Stelle scheint die »Ganzheitsannahmex, also die universalisie-
renden und totalisierenden Tendenzen in Humboldts Schriften, explizit beiseite-
geschoben zu werden; an anderer Stelle werden Humboldts Reflexionen als serfri-
schend«bezeichnet (Schifer 2019, 121).

»Gegenliber [..] simplifizierenden Metaphysikern mit marktwirtschaftlichem
Sendungsbewusstsein ist es dann doch erfrischend, wenn man auf den reflektier-

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

ten Umgang Humboldts mit metaphysischen Bezugspunkten verweisen kann.«
(Schafer 2016, 21)

Analog zu der Theorie der Halbbildung erhilt Humboldt in Schifers spiteren Texten
im Antlitz von Okonomisierung und Kapitalismus eine versdhnliche Einladung
in aktuelle Diskurse. Neben der These der (nicht bruchlosen) Wiedergutmachung
Humboldts und der Bedienung klassisch bildungsbiirgerlicher Diskurslinien wie
Referenzsysteme lassen sich vor dem Hintergrund der aufgemachten (Dis-)Konti-
nuititen (Kapitel 2.9.3) auch einige Verdachtsfille oder Momente des Unbehagens
in Schifers poststrukturalistischem Zugriff markieren. Zu diesen z3hlen einerseits
das hegemonietheoretische Bildungsverstindnis im Allgemeinen und andererseits
die hegemonietheoretische Uberhohung der Bildung gegeniiber dem Politischen
im Besonderen.

Das erste Verdachtsmoment bezieht sich auf die Fassung der Bildung als leeren
Signifikanten. Zwar wire es iibereilt oder falsch, bei Schifer von einer linguistischen
Hufeisentheorie zu sprechen, gleichzeitig wirken Sprache und die Bildung als lee-
rer Signifikant in Schifers Bildungs- und Sprachdenken gegeniiber politischen Dis-
kursen und Praktiken ziemlich unschuldig und ahistorisch und nur die hegemonia-
len oder politischen Einsitze stehen in Konflikt zueinander und kimpfen (auch auf
symbolischer Ebene) um das reale Sein der Bildung. Schon Bollenbeck hat auf die-
sen Charakter der Bildung, den er als >metapolitischen« qualifiziert, aufmerksam
gemacht und diesen sehr eindriicklich an einem Streit »im preufSischen Abgeord-
netenhaus« am Anfang des 20. Jahrhunderts um eine Wahlrechtsinderung verdeut-
licht (BuK, 11-15; n. Jasova 2021, 60f.). Alle politischen Parteien nahmen Bezug auf
Bildung und Kultur, beanspruchten diese Begriffe und deren Bedeutungen fiir sich
und sprachen den anderen Parteien deren Verwendung ab (BuK, 23). Dieser >meta-
politische« Charakter, dessen sich auch die Neue Rechte oder aktuell das Humboldt-
forum zu bedienen weifd (vgl. krit. dazu Rédel 2021; Jasovd und Wartmann 2021; Kai-
ser 2021; JaSova 2021), verweist ganz im Sinne der hegemonietheoretischen Perspek-
tive Schifers jedoch nicht nur auf Bildung als leeren Signifikanten, was die vielfilti-
gen Verwendungsmoglichkeiten und Kimpfe um Deutungshoheit erklirt. Sondern
dieser Streit um Bildung zeigt gerade aus hegemonietheoretischer Sicht an, dass
sich eine partikulare, hier bildungsbiirgerliche Position bereits durchgesetzt hat-
te und den diskursiv-hegemonialen Raum strukturiert (vgl. Schifer 2014, 15; 2011a,
83). Es miisste folglich gerade in Anbetracht der hegemonietheoretischen Perspek-
tive Schifers selbst (ebd.) und des von Bollenbeck eréffneten Problemhorizonts von
einem widerspriichlichen oder mindestens von einem shalb-leeren Signifikanten«
gesprochen werden (Jaova 2021, 34).

In der Spur der bildungstheoretischen Stunde Null kann mit Schifers Perspek-
tive bildungstheoretisch neu angefangen werden, da der Fokus auf den gegenwir-
tigen Kampf um das reale Sein der Bildung oder den Kampf um den leeren Signi-

- am 14.02.2028, 08:11:31.

129


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

130

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

fikanten der Bildung gelenkt wird und nicht auf die hier problematisierte histo-
risch durchgehende Zentrierung dieses Begriffs oder die gemeinsamen Praktiken
und Diskurse, welche einen Grofiteil der Kampfeinsitze, in rechten wie linken La-
gern, durchziehen.

Indieser hegemonietheoretischen Perspektive konnen beispielsweise in der dis-
kursiv-hegemonialen Arena zur gleichen Zeit Bildungsweisen von und gegen rechts
antreten und die Akteure und Akteurinnen kénnen um das reale Sein der Bildung
kimpfen. Die diskursiv-hegemonialen Kampfeinsitze sind horizontal oder gleich-
wertig angeordnet und es kommt darauf an, ob die je nach partikularer Position aus
erzeugten guten oder bosen Kimpfer:innen, ob die biirgerlich-gemifSigten oder ex-
trem-rechten Kimpfer:innen bestimmen, was unter Bildung verstanden und wie
dieser Begriff verwendet wird. Der Begriff scheint in dieser Perspektive selbst nur
eine leere Hillse zu sein, um deren Inhalt gekimpft wird. Es geht in dem Kampfum
Bildung um einen Kampf um die Definitionsmacht und Deutungshoheit.

Schifer nimmt an der hegemonialen Auseinandersetzung um die reale Bil-
dung teil und bringt ein eigenes Bildungsverstindnis oder Bildungsdenken in
Stellung. Dieser versuchte antihegemoniale bildungstheoretische Kampfeinsatz
im Anschluss an Humboldts Figur der unbedingten Freiheit kann vor dem Hin-
tergrund einer klassischen und beharrlichen Uberhéhung der Bildung gegeniiber
dem Politischen gelesen werden (vgl. Kapitel 2.9.3). Zwar ist das Politische nicht
einfach als das Niedrigere gegeniiber dem Kulturellen gefasst. Doch in Schifers
Perspektive oder nach seinem antihegemonialen Einsatz wird Bildung als Grenz-
konstrukt verstanden, welches zwischen Unbedingtem und Bedingtem (Humboldt)
oder realem Auflen und diskursiv-hegemonialem Innen (Laclau und Mouffe) wie
zwischen Realem und Symbolisch-Imaginirem (Lacan) positioniert wird. Dadurch
besitzt Bildung eine unbedingte, 6ffnende und kritische Dimension gegeniiber
den bedingten und schliefRenden (politischen) diskursiv-hegemonialen Einsitzen
(Schifer 2016, 21-23). Diese Fassung der Bildung als Grenzkonstrukt entzieht sich
selbst mindestens zur Hilfte dem Politischen, sie wird automatisch durch ihren
teils unbedingten Charakter mit etwas Kritischem und Offnendem identifiziert.

Der erzeugte Bruch mit dem Humanismus in den fritheren Arbeiten Schifers,
die Rehabilitation Humboldts und die klassische Positionierung der Bildung gegen
Okonomie und Empirismus, die Verwendung und Reproduktion eines klassisch bil-
dungsbiirgerlichen Referenzsystems, die Figur der Entleerung der Bildung, sowie
die Positionierung der Bildung als Grenzkonstrukt diesseits und jenseits der he-
gemonialen-politischen Auseinandersetzung verweisen (mindestens) auf Ndhen zu
tradierten und bildungsbiirgerlichen Grundkoordinaten und Restitutionsdiskursen
in der Nachkriegszeit, mit denen der Zusammenhang zwischen Kultur, Bildung und
Nation verdringt zu werden scheint und an einer neuen Normalitat, hier Bildungs-
normalitit, gearbeitet wurde, sodass unter dem Dach des Bildungsbegriffs und mit

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Riickgriff auf die Denker:innen der Vorkriegszeit neu, in diesem Fall kritisch, ange-
fangen werden kann.

Exkurs: Eine >postkoloniales, >rassismuskritische« und >antisemitismuskriti-
sche« Bildung: Das Muster einer metapolitischen oder umkimpften Bildung re-
produziert nicht nur Schifer, sondern dieses Muster kann selbst in postkolonialen
oder nationalismuskritischen Auseinandersetzungen rund um den Bildungsbegrift
nachgezeichnet werden.

So entsteht beispielsweise durch die Rezeption Spivaks und ihrer >aesthetic
education<und >de-education« bei Castro Varela ein janusképfiger< Bildungsbegriff
(Castro Varela 2015; vgl. Mohamed 2020). Einerseits »reproduzieren [Bildung und
Vermittlung] hegemoniale Verhiltnisse« und andererseits konnen sie smachtvolle
Instrumente« gegen die hegemonialen Verhiltnisse sein (ebd.). Einerseits wurden
und werden die kolonialen und >imperialen Projekte< auch mithilfe von Bildung und
»Bildungsinstitutionen durchgesetzt« (2016, 48). In Bezug auf Said schreibt Castro
Varela, »dass Bildung nie harmlos ist« und als »Stiitzpfeiler des Imperialismus
[...] nicht unterschitzt werden« sollte (ebd., 50); gerade, wenn durch hegemoniale
Diskurse und Akteur:innen die »Verflechtung« der Bildung mit dem »Politischen
und Sozialen«»invisibilisiert« wird (ebd.).

Neben dieser hegemonialen und problematischen Bildung »spielt Bildung eine
zentrale Rolle innerhalb von Demokratisierungs- als auch Dekolonisierungsprozes-
sen« und der »epistemische Wandel« miisse [...] von denen mit vorangetrieben wer-
den, die bisher systematisch von Bildung fern gehalten wurden und werden« (ebd..,
49). Mit und nach Peter Mayo sollte eine »effektive Strategie der Gegen-Hegemonie
[...] Bildung in so vielen verschiedenen sozialen Praxen verorten wie nur moglich«
(Mayo 2006, 36; zit.n. Castro Varela 2016, 47). Castro Varela erzeugt im Anschluss an
Spivak eine anti-hegemoniale und auch >intellektuelle« Bildung, mit der das »Begeh-
ren« neu geordnet und ein kritischer und de-kolonisierter »Geist« hervorgebracht
werden soll (vgl. 2015).

Wie beispielsweise Butler dies in Bezug zu Spivak in dem Text Gender and Educati-
onausfihrt (vgl. Butler 2012, 18), macht es Sinn, dass beispielsweise Frauen zunichst
in der hegemonialen Sprache alphabetisiert, den hegemonialen Medien, Diskursen
und Praktiken unterworfen werden, bevor Widerstand, eine strategische und kri-
tische De-Edukation, ein bestimmtes Verlernen und die Erarbeitung eines neuen
Wirs eintreten kann (ebd., 26f.; vgl. Spivak 1993, 24-27). Doch wenn (De-)Eduka-
tion und die antihegemoniale oder »(anti-)disziplinire« Bewegung wie bei Castro
Varela (und Boger) mit dem deutschsprachigen Begriff >»Bildung« oder auch >Geist«
verkniipft werden (2021, 13), dann entsteht genau wie in der von Bollenbeck darge-
stellten Parlamentsdebatte oder wie bei Alfred Schifer der Eindruck, dass der Bil-
dungsbegriff selbst enthistorisiert, neutralisiert und entleert wird. Bildung scheint
durch die hegemonialen politischen Akteur:innen, Diskurse und Institutionen ei-
nerseits Teil des Problems zu sein und andererseits kritisch gegen die hegemonialen

- am 14.02.2028, 08:11:31.

131


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

132

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Bildungsverhiltnisse gewendet werden zu kénnen. Der Begriff Bildung erhilt (zu-
mindest in meinem Zugriff auf einige Texte Castro Varelas) das Moment, entproble-
matisiert zu werden. Das diskursive Auftreten oder die Zentrierung der Bildungsse-
mantik stehen nicht zur Debatte, sondern nur die hegemonialen oder anti-hegemo-
nialen >Verstrickungen« der Bildung mit Politik und Sozialem wie ihren Akteur:in-
nen scheinen entscheidend zu sein (vgl. beispielsweise auch bei Shure 2021).*

Dieses Muster findet sich auch in dem Text Rassismuskritische Bildungsarbeit gegen
nationalen Populismus von Messerschmidt. Darin plidiert sie fiir eine »Bildungs-
arbeit, die zur Bewusstseinsbildung und Argumentationsfihigkeit angesichts
neo-nationalistischer und national-identitirer Bewegungen beitrigt« (2017, 211).
Als ein Beispiel fithrt Messerschmidt Studierende an, welche »die Gewaltstruk-
turen in den institutionellen Praktiken im Qualifikationsprozess selbst in Frage
stellen« (ebd., 220). Abgrenzungs- und Orientierungspunkte fiir dieses Infrage-
stellen sind dabei der Nationalsozialismus sowie Rassismus, Antisemitismus und
Homogenisierungsdiskurse.

Dieses Kreisen um Nationalsozialismus, Rassismus, Antisemitismus und Ho-
mogenisierung spiegelt sich auch in der National- und Bildungsgeschichte Messer-
schmidts wider. In Bezug zu Zygmunt Baumann wird schon am Anfang des Texts ein
deutscher Nationalismus erzeugt, der zunichst iiber Abstammung® funktionierte.
Auch sind spiter im Text die »dem Rassediskurs eigenen Eindeutigkeits- und Uber-
legenheitsbehauptungen [..] [in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts] auf den
Kulturbegriff itbergegangen« (ebd., 215) und mit Beziigen zu Thomas Héhne »konn-
te sich [innerhalb der Sozial- und Erziehungswissenschaften] der Kulturbegriff zu
einer »Interpretationsressource« (ebd., 202) entwickeln und die Leerstelle besetzen,
die durch den diskreditierten Rassebegriff entstanden war« (ebd., 216). »Nations,
>Rasse, >Religions, »Bildung« waren nach Messerschmidt schon im 19. Jahrhundert
miteinander verkniipft und mit Bezug auf Bollenbeck konstatiert sie, dass Bildung
die >nationale Identitit stabilisiert< hatte (Messerschmidt 2017, 216).

Den Auflerungen ist tendenziell vor dem Hintergrund der hier erzeugten Bil-
dungsgeschichte zuzustimmen (vgl. Kapitel 2.9.3), doch eine Stabilisierung natio-

92 Weitere Praktiken der Grenzziehung oder der Eingrenzung des Sagbaren innerhalb einer Dis-
ziplin kénnenin Bezug auf die in der Einleitung angefiihrten Anst6f3e mit dem Export des Bil-
dungsbegriffs als Eigennamen und der Ubersetzung von beispielsweise education in Bildung
markiert werden, ohne dabei den diskursiven Kontext der jeweiligen Sprachen und Diskurse
zu beriicksichtigen (vgl. Kapitel 1.1).

93 »Zu den Nachwirkungen der NS-Ideologie, die neben dem zur Verfligung stehenden Anti-
semitismus auf die Rassenforschung der Kolonialméachte zuriickgreifen konnte, gehort das
deutsche Abstammungsdispositiv. Damit bezeichne ich die machtvolle Uberzeugung, dass
Deutsche_rletztlich nursein kann, wer einer deutschen Familie entsprungen ist, die keinerlei
>fremde<Wurzeln aufweist und einem bestimmten nordeuropiischen Phinotyp entspricht.«
(Messerschmidt 2017, 218)

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

naler Identitit durch Bildung ist etwas anderes, als wenn Bildung wie bei Bollen-
beck als ein zentrales Medium des deutschen Nationalismus bemiiht wird. Die Ver-
kniipfungen zwischen Nation, Rasse und Religion werden angesprochen, anderer-
seits werden diese Verkniipfungen auf eine vage Vorgeschichte in Bezug auf die
nationalsozialistische Abstammungsideologie und den entscheidenden »Nachwir-
kungen der NS-Ideologie« reduziert. Es geht nicht mit einer homogenisierten Kul-
tur los, sondern bei Messerschmidt scheint Kultur entweder ein Effekt von Natio-
nalstaaten (ebd., 212) zu sein oder der Kulturbegrift hat dann nach der Niederlage
der Deutschen den Rassebegriff ersetzt (ebd., 216).

Es liefle sich Messerschmidt zustimmen: Geschichte gehért nicht museali-
siert™. Sie reicht in die Gegenwart wie Zukunft und brauche wie bei Max Czollek
der »Gegenwartsbewiltigung« (Czollek 2020), wobei die Verkniipfung dieser Ge-
genwartsbewiltigung mit einer rassismuskritischen Bildung eine bestimmte
Bedingtheit und einen bestimmten historischen Ballast der Bildung zu sekunda-
risieren scheint. Den Vorwurf der Abspaltung der Vergangenheit mochte ich vor
dem Hintergrund der hier erzeugten Bildungsgeschichte gegen Messerschmidt
selbst richten, welche die Geschichte vor dem deutschen Faschismus mindestens
sekundarisiert. Bildung scheint (zumindest in diesem Text von 2017) selbst nicht
zum Problem zu gehoren. Es entsteht mit Messerschmidt die Moglichkeit einer
srassismuskritischen< und »antisemitismuskritische[n] Bildungsarbeit« (ebd., 218).
Auch die Argumentation Messerschmidts in einem spiteren Text, nach welcher
der Bezug zum Unbedingten und dessen Assoziationsraum durch die faschistische
»Generation der Unbedingten« unheilbar beschidigt ist, lasst sich problematisieren
(Wildt 2002, zit.n. Messerschmidt 2020, 164.). Denn diese Denkfigur impliziert
meines Erachtens, dass der Assoziationsraum des Unbedingten vor Hitler (bei-
spielsweise bei Humboldt) unbeschidigt gewesen ist.

Mit der Bildungsarbeit geht es nach Messerschmidt darum, »dichotome Welt-
bilder von Gut und Bése zu itberwinden und die immanenten Diversititen und
Ambivalenzen innerhalb aller zu Gruppen gemachten Gruppen wahrzunehmen,
die mit den Kategorien Nation, Religion oder Kultur homogenisiert werden«
(Messerschmidt 2017, 218). Der Bildungsbegriff hat bei Messerschmidt vor dem
Faschismus zwar etwas mit >Nations, sRasse« und >Religion« zu tun und Bildung hat
die nationale Identitit stabilisiert, aber Bildung, wie auch Pidagogik und entspre-
chende Institutionen tauchen in ihrem Beitrag von 2017 nicht bei den Kategorien

94  »Solange der Nationalsozialismus als ganz und gar entfernt und abgeschlossen aufgefasst
wird, bleiben Nachwirkungen ideologischer Muster ausgeblendet, so als gibe es keine Nach-
geschichte und keinerlei Weiterwirken von Uberzeugungen. Distanzierung lasst Geschichte
erstarren und macht sie handhabbar fiir die Pflege eines unproblematischen gesellschaftli-
chen Selbstbildes«.»Rassismus und Antisemitismus werden von der Gegenwart abgespalten,
ihre erfahrbaren Nachwirkungen bleiben verdeckt.« (Messerschmidt 2017, 218)

- am 14.02.2028, 08:11:31.

133


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

auf, die Gruppen homogenisieren, hierarchisieren und ausschlieflen, sondern
Bildung ist letztendlich doch wieder eine kritische Kategorie, mit der sich ganz im
Sinne eines bereits ausgearbeiteten typisch deutschen Musters die ganzen Probleme
16sen lassen.

Der postmoderne lingustic turn: Wie Norbert Ricken und Astrid Messer-
schmidt hatauch Koller Bollenbecks Bildung und Kultur rezipiert (2012, 10) und Koller
ist die affirmative Haltung Humboldts gegeniiber dem Nationalen bekannt (1997,
47). Auch weist Koller in einem jiingeren Text auf eine mogliche Blindheit gegeniiber
anderen kulturellen und diskursiven Traditionen hin (2016a, 38). Gleichzeitig und
dem entgegen hebt Koller jedoch das wachsende akademische Interesse an dem
Bildungsbegrift im angelsichsischen Raum hervor und verweist auf Humboldts
»sprachphilosophische[s] Interesse an Mehrsprachigkeit und Sprachenvielfalt« und
eine dahingehende Neufassung des Bildungsbegrifts von ihm selbst (ebd., 38). Auch
unterstreicht Koller die Relevanz und das Potential des Bildungsbegriffs »unter den
Bedingungen einer zunehmenden Sensibilitit fir kulturelle Pluralitit« (ebd.; vgl.
kritisch dazu Kapitel 2.9.3).

Koller folgt in seiner Gesellschaftsdiagnose Lyotard und beschreibt die (Post-)Mo
derne als eine Zeit der Heterogenitit und Pluralitit, eine Zeit, in der das »Vertrauen
in die »groflen Erzihlungens, d.h. die einheitsstiftenden geschichtsphilosophischen
Konstruktionen zur Legitimation des Wissens weitgehend geschwunden ist und
einem Bewuf3tsein der radikalen Pluralitit und Heterogenitit aller Wissensformen,
Sprachspiele oder Diskursarten Platz gemacht hat« (Koller 1997, 46). Es steht zwar
auch bei Koller mit Bezug auf Lyotard zunichst infrage, ob der »iitberkommene
Bildungsbegriff« sich fiir die plurale Postmoderne eignet und »ob angesichts jener
unhintergehbaren Pluralitit und Heterogenitit der Diskursarten itberhaupt noch
ein Bildungsbegriff denkbar ist« (ebd., 46f.). Doch im »Schofie« von Humboldts
»[totalisierender] Konzeption und insbesondere in den sprachtheoretischen Schrif-
ten Humboldts« stellt Koller »eine Tendenz« heraus, »die [...] [iiber die Totalitit]
hinausweist und den innovativen Charakter sprachlicher Differenz bzw. Alteritit zu
denken erlaubt« (ebd., 63). Wie bereits beschrieben, eréffnet Koller ausgehend von
dieser Tendenz seine (vorrangig sprachtheoretische) Reformulierung der Bildung.

Koller begegnet der Renaissance des akademischen Bildungsdenkens in den
70er Jahren relativ zustimmend (vgl. Koller 1999, 11f.) und kniipft an die schon
vor ihm geleisteten bildungstheoretischen Wiederbelebungen der (kritischen)
Bildungsphilosophie an (ebd., 12-15). Koller schlief3t zwar auch an Humboldt in kri-
tischer Weise an, reformuliert Bildung gleichzeitig in einem affirmativen Bezug auf
Humboldts sprachtheoretische Texte, wobei ein zentraler Ankniipfungspunkt fiir
Koller die These ist, »dass die Sprache das entscheidende Medium jener bildenden
Auseinandersetzung des Menschen mit der Welt darstellt« (2012, 12).

Mit Blick auf die im Vorfeld geleistete Humboldtrezeption scheint bei Hum-
boldt Nation und Sprache sehr eng miteinander verwoben zu sein (vgl. Kapitel

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

2.9.2). Wenn im »Grunde [...] die Sprache [..] die Nation selbst und recht eigentlich
die Nation« ist (Humboldt 1821, 641; zit.n. Weisgerber 1967, 25), dann bekommt die
Koller’sche, aber auch Wimmer’sche Herausstellung des linguistic turn bei Hum-
boldt eine andere Firbung (vgl. Wimmer 2009, 55) und es stellen sich die Fragen,
ob sich die nationalistische Dimension in Humboldts Sprachtheorie einfach aus-
klammern lisst und was diese Ausklammerung fur Effekte hat, wobei diese Fragen
an dieser Stelle zunichst eher zu weiteren Fragen fithren werden, denen genauer
nachgegangen werden miisste.

Wie bereits herausgestellt wurde, bewegen sich Sprache und Nation bei Hum-
boldt auf der Mittelstufe und werden miteinander verkniipft, teils synonym verwen-
det oder miteinander identifiziert. Zwar wird die Nation wie die Bildung bei Hum-
boldt zunichst gegen den absolutistischen Staat positioniert (vgl. Menze 2003, 6;
Ricken 2006), doch die titige und konstitutionistische Sprache, die vom Individu-
um nicht einfach wie ein Werkzeug verwendet werden kann, sondern das Individu-
um pragt, findet einen zentralen Angelpunkt im Bildungsnationalismus. Und wie
die Sprache im linguistic turn Humboldts eine Eigenlogik besitzt, »nimmt« auch
die Nation (die letztendlich auf die Sprache verweist) ihre »Angelegenheit in die ei-
genen Hinde« (ebd.). Kollers sprachtheoretische Dezentrierung droht mit dem hier
gelegten Fokus auf nationale Diskurslinien eine nationalistische Dezentrierung zu
werden: Mit Humboldt gedacht, >beherrscht« dann nicht nur die Sprache, sondern
auch der Nationalcharakter das Subjekt.

(Abb. 12:;vgl. Abb. 6)

Nation/
Sprache
/‘//\\\‘\
Ich Welt

Es stellt sich dhnlich wie bei Schifers Reformulierung des neuhumanistischen
Bildungsdenkens (unter anderem) mit Fokus auf Humboldts Differenz zwischen
unbedingter und bedingter Freiheit angesichts einer faschistischen »Generation der
Unbedingten« die Frage (Wildt 2002; zit.n. Messerschmidt 2020, 164.), ob die Ent-
kontextualisierung und Entnationalisierung des lingustic turn einfach auf theoreti-
scher Ebene vollzogen werden kann, ohne dabei den historischen oder hier nationa-
len Ballast zu verdecken. Kann die nun iiber Jahrhunderte herbeigeschriebene und
bereits fest materialisierte, habitualisierte und institutionalisierte deutsche Nation,

- am 14.02.2028, 08:11:31.

135


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

die Durchsetzung einer Sprache durch Alphabetisierung, Erziehung und Schulen,
derimaginir-symbolisch-reale Kurzschluss zwischen Sprache, Nation, Territorium
und Geschichte mithilfe der Macht der Sprache, also einem nun postmodernen lin-
guistic turn, umgangen oder ausgewichen werden? Funktioniert der gleiche lingu-
istische Kniff zweimal und erneut dank des (akademischen) Bildungsbiirgertums?
Erst Totalitit, jetzt Pluralitit; erst Identitit, jetzt Differenz? Oder ist der Weg iiber
die Sprache im herbeigeschriebenen Deutschland weiterhin eine Stiitze der Nati-
on? Und wenn die Sprache (mit Humboldt gleichzeitig die Nation) das Individuum
tibersteigt und es prigt, wie Koller schreibt, miisste dann die nationale Dimensi-
on, die hier nationalisierte Sprache oder auch die koloniale Bildungssprache (Castro
Varela 2016, 50) nicht einen zentralen Stellenwert in Kollers Bildungsdenken und in
seiner Bildungsforschung einnehmen? Denn die das einzelne Subjekt itbersteigen-
de nationale Sprache bedingt in dieser hier aufgemachten Perspektive das Subjekt
und die Figuren der Selbst-, Anderen- und Weltverhiltnisse (vgl. Kapitel 3.3).

Neben den Fragen nach der nationalen Dimension des modernen linguistic
turn bei Humboldt muss sich die Koller'sche Ankniipfung an Humboldts Diffe-
renzdenken rund um Mannigfaltigkeit und Vielfalt dem Vorwurf aussetzen, die
Humboldt'sche Pluralititskonstruktion um die nationale Dimension zu beschnei-
den. Es lassen sich mit Blick auf die Abschneidung der nationalen Dimension des
Humboldt'schen Bildungs- und Sprachdenkens einige unbequeme Fragen stellen:
Was bringt eine Lyotard’sche und differenztheoretische Reformulierung der Hum-
boldt’schen Bildung, wenn diese wieder einen weifien, deutschen und minnlichen
Autor an den Anfang stellt? Was soll dieser Kommentar und diese Fortschreibung
Humboldts, welche auch noch die Meta-Diskursarten wie Nation oder auch Kapital
(vgl. krit. d. Sanders 2013, 97), aus dem Blick verliert? Gerade mit postkolonialen
Kritiken am liberalen Multikulturalismus und an der Verschrinkung zwischen
transnationalem Kapitalismus, Nationalismus und Multikulturalismus (Spivak u.a.
1996; Spivak 2008) lisst sich die affirmative Haltung Kollers aber auch Wimmers
gegeniiber der Diagnose einer von Pluralitit gekennzeichneten (Post-)Moderne
(vgl. Koller 1997) und das Kritikpotential von radikalen Heterogenititsfiguren und
widerstreitenden Sprachspielen innerhalb einer nationalisierten Sprache infrage
stellen. Inwiefern irritiert die einsprachigverfasste, aber radikale Heterogenitit
fordernde Bildungstheorie iiberhaupt einen transnationalen Kapitalismus, der sich
auf Nationalismus stiitzt und die >Vielfalt« als Ressource und einfache >Kunden«
(Wimmer 2014d, 433ff.), die andere Kulturen (und Sprachen) kennen (Spivak u.a.
1996, 83), braucht? Und in klassisch-kritischer Perspektive: Inwiefern irritiert solch
ein poststrukturalistisches Update die fiir den transnationalen Kapitalismus not-
wendige Einschreibung von Heterogenitit und Transformations-Flexibilitit in die
Subjekte (vgl. Schifer 2016, 25)?

Dekonstruktive Alternativlosigkeit: Im Unterschied zu den anderen wird die
nationale Dimension in Humboldts Denken bei Wimmer zumindest kritisch an-

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

gerissen (2009). Er verweist auf Humboldts hermeneutische Sprachauffassung, so-
wie seinen >Strukturtypus«< des individuellen Allgemeinen und die Sehnsucht nach
der einen urspriinglichen Sprache, die Wimmer auf struktureller Ebene dem »My-
thos der Nationalsprache« zuordnet (ebd., 72). Der »metaphysische [..] Humanis-
mus des einen Menschengeschlechts und der einen Sprache« bei Humboldt funk-
tioniert nach dem gleichen Muster wie der des Nationalismus, nur das an die Stelle
der einen Nation die Menschheit tritt (ebd.). Zwar ist, wie bereits gezeigt, das Na-
tionale als soziales Bruchstiick anders als die allgemeine Menschheit bei Humboldt
positioniert, aber das Nationale und die Menschheit funktionieren beide strukturell
als Allgemeines sehr dhnlich: Sie sind auf Identititen und Eigenes ausgerichtet. Es
findet sich bei Humboldt in Bezug auf die allgemeine Menschheit ein Kurzschluss
von einem Menschheitsgeschlecht, einer urspriinglichen Sprache und einer Welt,
womit auch hier die Naturalisierung der »Zugehorigkeit zu einer Sprachgemein-
schaft bzw. zur Sprachgemeinschaft als Einer und Eigener« artikuliert wird (ebd.).
Das Nationale verweist dem entgegen zwar auf eine Art partikulares Allgemeines®
als Bruchstiick des gesamten Allgemeinen der Menschheit; dieses Nationale basiert
aber auch auf einen Kurzschluss von eigener Kultur, Sprache, Geschichte etc.

Diese kurze Skizzierung einer nationalen Diskurslinie in Humboldts Mensch-
heitsdenken und auch die Problematisierung des Nationalen im Allgemeinen (Wim-
mer 1999) wie die angerissene und problematisierte Verschrinkung zwischen Nati-
on, Bildung und Hermeneutik (Wimmer 2009) fithrten zu keiner theoretischen oder
anderweitigen Konsequenz fiir Wimmers folgende akademische Arbeiten und sie
fihrten auch zu keiner tieferen Auseinandersetzung mit nationalen Diskursen, ob-
wohl er selbst schreibt, dass das alte Gesetz und auch das Nationale beharrt (Wim-
mer 2009, 77). Mit Blick auf die abschlieflende Auseinandersetzung mit Spivak (Ka-
pitel 5) ldsst sich die Frage an Wimmer stellen: Was folgt auf die Dekonstruktion und
die Herausarbeitung des Nationalen als Problem?

Trotz der Erwihnung erster Probleme in Bezug auf die nationale Dimension der
Bildungsdiskurse scheint das dekonstruktiv-kritische Vorgehen Wimmers (wie bei
den anderen hier problematisierten Arbeiten) dem kritischen Bildungsdenken ver-
pflichtet zu bleiben: »Bildung — was sonst?« (Wimmer 2014, 259). Mit dieser Formel
Wimmers wird in Bezug auf die erzeugte Disziplingeschichte und die bildungstheo-
retische Stunde Null ein zentrales Problem der Dekonstruktion in der Bildungsphi-
losophie deutlich. Sie scheint sich zu eignen, um die diszipliniren Diskurse und das
Festhalten an den herbeigeschriebenen wie hier problematisierten deutschen oder
auch deutsch-antiken®® Traditionslinien, und auch den Blick nach vorn zu bedienen

95  Eine aktuelle Reformulierung dieser partikularen Allgemeinheit findet sich bei Heinemann
& Mecheril 2018 (vgl. Kapitel 3.7).

96  Wimmer positioniert seine theoretischen Start- und Durchgangspunkte hiufig in der Antike
(vgl. 1988; 2009; 2016) und auch bei der Lektire Schafers fallt auf, dass er seinen bildungs-

- am 14.02.2028, 08:11:31.

137


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

(beispielsweise in Richtung einer posthumanistischen Bildung) oder um einen sich
auflgsenden Begriff neu zu bestimmen (Wimmer 2014, 259).

»Das Wiederaufgreifen des Bildungsgedankens mufd sich aber dariiber befragen,
was im Zeitalter des Endes der humanistischen und anthropologischen Bildungs-
idee, in der sich moglicherweise die Auflosung des aus der Antike stammenden
Bildungsbegriffs zeigt, die Pidagogik zu einer Neubestimmung der Bildung her-
ausfordert.« (Wimmer 1996, 129)

Deutlich wird dieses Kleben am Bildungsbegrift bei Wimmers Herausforderung der
Neubestimmung der Bildung (1996, 129) und der »Frage nach der Méglichkeit von
Bildung nach dem Ende der neuhumanistischen Bildungsidee« (Wimmer 2009, 57).
Wie Wimmer aufzeigt, geht es bei dieser Frage nicht um die richtige Antwort, son-
dern die Frage stellt bereits das Problem dar (vgl. Kapitel 2.4). Mit und gegen Wim-
mer scheint mir jedoch diese Frage trotz aller Reflexionen und Problematisierung
dieser Frage mit einer Art bildungstheoretischer Stunde Null verschrinkt zu blei-
ben; zumal er die Frage anfiihrt und nicht die Frage von Anderen problematisiert.
Die Frage erzeugt einen Bruch zwischen Ende und Neuanfang, der jedoch die Ver-
strickungen zwischen Anfang und Neuanfang zu verdecken droht und zudem sug-
geriert, dass es wirklich eine Bildung gab, die zudem zu Ende gegangen ist und nun
neu bestimmt werden miisse (vgl. Kapitel 2.4).

Warum wird diese Frage von Wimmer iiberhaupt gestellt oder diese Herausfor-
derung der Neubestimmung benannt? Warum der Bildungsbegriff?

Werden mit Wimmers Festhalten am Bildungsbegrift die dekonstruktive Alter-
nativlosigkeit und das damit verbundene Hybridititsdenken nicht zu sehr der Bil-
dungsphilosophie und dem Bildungsbegrift untergeordnet? Zeigt sich bei Wimmer
das, was beispielsweise Paul Mecheril der Dekonstruktion an sich vorwirft? Finden
»dekonstruktivistische Politiken ihre Hauptreferenz in [und priferieren sie vorgin-
gige] [...] Ordnungen« (Mecheril 2009, 58; vgl. Kapitel 5)?

theoretischen Weg lber unter anderem Platon, Kant, Schiller und Humboldt geht (2011a,
30—-66), womit er typisch europdisch und auch typisch deutsch an antike Referenzen an-
kntipft (krit. d. Bollenbeck 1994, 21, 229; Wrana 2021b). Diese Ankniipfungen stellen keine
Ausnahmen dar; die antiken Griechen sind weiterhin oft der Start- oder zumindest ein wich-
tiger Durchgangspunktpunkt fiir deutsche Bildungsgeschichten (beispielsweise auch Benner
& Briiggen 2004). Zudem findet sich in der Bildungsphilosophie wie in der Einfithrungslite-
ratur und in Einfithrungsvorlesungen haufig ein ins antike Griechenland ausgedehntes Refe-
renzsystem (vgl. krit. d. JaSova & Wartmann 2020). Also hier kommt, wie schon in Bezug auf
Humboldts Bildungsdenken verdeutlicht, mit dem Referenzpunkt der Antike eine weitere
bildungsbiirgerliche Grundkoordinate hinzu, die meist in der kritischen und poststruktura-
listischen Bildungsphilosophie unkritisch bedient und lange Zeit wenig beforscht wurde (vgl.
Rebenich 2010, 25), sei es in Bezug zum damit verbundenen Eurozentrismus oder Nationa-
lismus.

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Und wird mit dieser Alternativlosigkeit nicht ein unméglich zu entkomme-
ner typisch deutscher und monolingualer diskursiv-hegemonialer Raum hervorge-
bracht? Inwiefern kommen auch die bildungstheoretischen Dekonstruktionsver-
suche Wimmers an ihre Grenzen, wenn sie den monolingualen Habitus oder das
deutsch-traditionelle Referenzsystem nicht durchkreuzen, wenn es geniigt, dass
Hermeneutikverstindnis Humboldts zu demontieren und die Wirklichkeit und
Moglichkeit von Einsprachigkeit differenztheoretisch zu widerlegen?

Der Vorwurf Mecherils scheint in diesem konkreten Fall zunichst berechtigt zu
sein, verknappt jedoch das Sagbare iiber dieses Festhalten am Vorherigen der De-
konstruktion. Denn das Festhalten markiert zugleich eine zentrale Problematik und
die eigentliche Stirke des dekonstruktiven Vorgehens, zumal die Dekonstruktion
der Bildung mit Wimmers Arbeiten nur begonnen hat und nicht beendet wurde und
auch nicht beendet werden kann. Nach Edgar Forster kommt die Dekonstruktion
zwar »an eine Grenze«, obwohl »sich die Dekonstruktion nicht erschopft«; aber das
»ist ihr Mangel und [zugleich] ihre Qualitit« (Forster 2017, 188).

Das dekonstruktive Kreisen um den Signifikanten der Bildung eignet sich, um
bis zur oder zu einer Grenze der Ordnung der Bildung vorzudringen, sie bleibt je-
doch dem Kritisierten verhaftet. Diese Verhaftung stellt jedoch gleichzeitig gera-
de die »Qualitit« der Dekonstruktion dar, da sie sich von innen zur Grenze bewegt
und nicht wie bei einer klassisch kritischen Teilungspraktik ein scheinbar positi-
ves Aufden hervorbringt, womit sie, wenn sie dies tite, nur den Dualismus von Au-
Ren/Innen reproduzieren wiirde (vgl. Kapitel 3.5). Zudem zersetzt sie auf ithrem Weg
das Innen und 6ffnet es fiir etwas anderes. Diese Grenze und das damit verbundene
Haften der Dekonstruktion am bearbeiteten Innen muss folglich nicht als ein reines
Problem ausgewiesen werden, sondern sie ist der eigentliche und gewiinschte End-
punkt des dekonstruktiven Vorgehens. Die Frage lautet vielmehr: Was passiert nach
dem Grenzgang?

Zunichst stellt sich durch den vollzogenen dekonstruktiven Grenzgang die Fra-
ge nach einem Bruch, welcher den in diesem Kapitel erfolgten Problematisierun-
gen gerecht wird (vgl. Kapitel 5), ohne dass das durch diesen Grenzgang zersetzte
Innen wie Aulen nur zu verschieben oder wiedereinzusetzen. Wie kann ein dekon-
struktiver Bruch aussehen, gerade in Bezug auf die hier problematisierte Bildungs-
zentrierung, das Kommentarsystem um Humboldt oder um Schiller, die histori-
schen (Dis-)Kontinuititslinien und die skizzierten wie noch zu erliuternden Ver-
knappungs- wie Verwerfungsmechanismen im gegenwirtigen kritisch-poststruk-
turalistischen Bildungsdenken? Wie konnte ein Bruch aussehen, der weder Vergan-
genheit und Zukunft zerteilt noch eine kritische Hierarchisierung hervorbringt?

Bei Herrmann Nohl wurde die Vergangenheit verklirt und vollig abgeblendet,
um eine bessere Zukunft mit einem hoheren Nationalismus zu fokussieren. Im
kritischen Bildungsdenken scheinen bestimmte Vergangenheiten (Faschismus,
Kolonialismus) kritisiert zu werden, andere Vergangenheiten (Bildungsnationa-

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

lismus) werden jedoch iiberblendet, sodass das eigene kritische Instrumentarium
(Bildungssemantik) unbeschadet bleibt. Und trotz einer Kritik an Humboldt oder
seinem Bildungsdenken scheint immer wieder mit einer kritischen Bildung die
Gegenwart oder Zukunft gestaltet oder sogar gerettet werden zu kénnen.

Ich klebe selbst an diesem kritischem Bildungsdenken und vereinheitliche die
hier kritisierten Bildungstheorien fir die Kritik, sodass ich beispielsweise deren
Mehrstimmigkeiten, Ambivalenzen und auch die erzeugten Briiche und die damit
verbundenen Leistungen (zumindest im gerade laufenden kritischen Modus) aus
dem Blick verliere. Im Laufe der Arbeit zerteile ich immer wieder in kritischer Wei-
se, erzeuge zwei Entititen und hierarchisiere die Dualismen >Bildungszentrierung
und -dezentrierung, >Einstimmig- und Mehrstimmigkeit« wie sHomogenese« und
>Heterogenese«. Es wird dadurch ein bestimmtes Innen reproduziert und die Tren-
nung zwischen einer angeblich gegebenen und problematischen Bildungsphiloso-
phie und einer moglichen Alternative erzeugt. Dieses kritische Teilen und Hierar-
chisieren ist mit Blick auf Wimmers Kritik der Kritik selbst jedoch einstimmig und
bedingt eine konkrete Differenzfigur sowie eine bestimmte >Ordnung des Selben«
(vgl. Kapitel 2.4).

Die von mir intendierte Dezentrierung der Bildung und die Suche nach Mehr-
stimmigkeit kommt hier noch lingst nicht zu einem Ende. Mit einer dualistisch
orientierten Kritikpraktik scheint die vorherige Dekonstruktion wieder dort hin-
zufithren, von wo aus sie losgegangen ist und ein Innen/Auflen zu erzeugen. Egal,
welche Differenzfigur ich priferiere; selbst wenn ich wie Wimmer in dekonstrukti-
ver Tradition die unreine Differenz primir setze, erzeuge ich ausgehend von dieser
Differenzfigur eine einstimmige Alternative und erzeuge zum Beispiel die dadurch
notwendig entstehende Formel>Bildung — was sonst?< sowie die damit verbundenen
Ausschliisse, von denen einer hier nun im Fokus steht. Es stellt sich die Frage, wie
gerade diese Ebene, auf der sich eine Differenzfigur durchsetzt und auf der sich die
Praktik der Kritik bewegt, dezentriert werden kann. Wie konnen heterogene Kritik-
praktiken und Kritikapparaturen in Bezug auf unterschiedlichste und mehrstimmi-
ge Differenz- und Verschrinkungsfiguren angewendet werden, ohne dass die hier
anvisierte Radikalisierung des bildungstheoretisch-poststrukturalistischen Plidoy-
ers fiir Differenz in einer kritischen und einstimmigen Alternative miindet (vgl. da-
zu Kapitel 4)?

2.9.5 Der nationalistische Ballast der Bildung

Nach diesem ziigigen Gang durch das kritisch-poststrukturalistische Bildungsden-
ken und nach der Erzeugung vieler Fragen und erster Verdachtsfille beharrender
nationalistischer Diskurslinien konnten ausgehend vom 18. Jahrhundert bis in die
Gegenwart erste wissenschaftspolitische (Dis-)Kontinuititslinien plausibilisiert
und problematisiert werden. Es ging mir in der Dekonstruktion vorrangig um die

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Praktiken des bildungskritischen Schreibens einerseits und die dieses Schreiben
durchquerenden Diskurse, die historisch-kontingenten wie sozialen Bedingungen
dieses Schreibens andererseits (vgl. Rheinberger 2008, 12). Mich interessierten
die Mechanismen, wie die »Bedingungen, die geschaffen wurden oder geschaffen
werden miissen, um Gegenstinde unter jeweils zu bestimmenden Umstinden
zu Gegenstinden empirischen [und hier vorrangig theoretischen] Wissens zu
machen« (vgl. ebd., 12). Und was oder wie wird durch die jeweiligen theoreti-
schen Gegenstandserzeugungen und damit verbundenen Eingrenzungspraktiken
anderes verworfen, verknappt und ausgeschlossen?

Diese Fragen bediirfen viel umfangreichere Untersuchungen und es sollte deut-
lich geworden sein, dass es hier vorrangig darum ging, einen zentralen Ausschluss
kritischen Bildungsdenkens zu plausibilisieren und diesen zur Diskussion zu stel-
len, um weitere Untersuchungen und weitere Forschung diesbeziiglich anzuregen.

Bildung, Kommentar und Autor: Im vorherigen Kapitel (2.8) bin ich auf die
Zentralisierung des Bildungsbegrifts und die Reproduktion eines tradierten Kom-
mentar- und Autorensystems eingegangen (vgl. Foucault 1993). Die gleichzeitig
kritisch-ablehnenden wie kritisch-affirmativen Updates und Fortschreibungen des
neuhumanistischen Denkens erfolgen in den iterierten Bildungstheorien unter an-
derem mithilfe eines Fokus auf einzelne kritische, alteritits-, medien-, macht- oder
differenztheoretische Momente in Humboldts Schriften und in den meisten hier
vorliegenden Fillen sind diese Momente Ausgangspunkt oder ein zentrales Beispiel
fiir das aktualisierte, reformulierte oder auch gegen Humboldt gerichtete Bildungs-
verstindnis. Die Zentralisierung eines Begriffs, die stindige Kommentierung eines
Autors sowie die Fokussierung einzelner Momente in Humboldts Schriften und die
Entfaltung oder Kommentierung wie Fortschreibung dieser Momente (meistens) in
Bezug zu einer poststrukturalistischen Hauptreferenz (Foucault, Derrida, Lyotard,
Laclau und Mouffe) bringen mehrere >Verknappungsmechanismen< und nun auch
einige nationale Diskurslinien zusammen (vgl. ebd., 11).

Die Biandigung des Wucherns der Diskurse: Am Anfang dieses Kapitels ver-
suchte ich, das oder ein zentrales Kommentar- und Autor:innensystem der kri-
tisch-poststrukturalistischen Bildungsphilosophie mithilfe eines weiteren Hum-
boldtkommentars von innen aufzubrechen oder zumindest zu irritieren. Dieser
Kommentar oder diese Humboldtrezeption wurde dann anschlieRend historisch
kontextualisiert. Ich arbeitete neben den Mechanismen des Kommentars und der
Autor:in weitere disziplinire Verknappungsmechanismen oder weitere zentrale
Grenzziehungs-, Teilungs- und Verwerfungspraktiken und deren Verschrinkungen
mit nationalen Diskurslinien einerseits historisch und andererseits exemplarisch
anhand mehrerer Suchbewegungen in aktuelleren Bildungsdiskursen heraus. Es
konnten wissenschaftspolitische und bereits tradierte Spielregeln plausibilisiert
werden, die das »Wuchern« eines oder vieler Diskurse iiber das Aufwachsen- und
iiber Verinderungsprozesse »bindigen«, eindimmen und kontrollieren (Foucault

- am 14.02.2028, 08:11:31.

141


https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

1993, 33). Und diese hier herausgestellten Mechanismen der Eindimmung und Ver-
knappung des Diskurses scheinen einen bisher kaum beforschten nationalistischen
Ballast in die Gegenwart und Zukunft zu transportieren und neue Fragen fur die
Bildungswissenschaft zu erzeugen: Was macht dieser Ballast mit dem kritischen
Denken und der Disziplin? Unterlaufen die nationalistischen Diskurse und damit
verschrinkten wissenschaftspolitischen Mechanismen der Bindigung des auch
kritisch Sagbaren nicht das intendierte subversive oder kritische Potential einer
kritischen Bildung, egal, ob es sich um eine politische Bildung, eine Bildung ge-
gen rechts, eine postkoloniale Bildung, eine posthumanistische Bildung oder eine
Klimabildung handelt?

Der >theoretische Horizont« Neben der benannten Zentrierung des Bildungs-
begriffs und dem Kommentar- und Autor:innensystem findet sich ein weiterer
zentraler Verknappungsmechanismus in der Reproduktion eines bestimmten Re-
ferenzsystems wie stheoretischen Horizonts< (Foucault 1993, 23). Hinzu kommt
die Tradierung eines bestimmten Modus der Verschrinkung von Referenzen aus
verschiedenen akademischen Stromungen. Ein solcher Modus wire zum Beispiel
die in der Bildungsphilosophie auffillige Versohnungsbewegung zwischen Neu-
humanismus, kritischer Theorie und Poststrukturalismus oder auch der Anschluss
vieler Bildungsdenker:innen an Autorsinsen der Antike.

Eine zentrale Doktrin: Uber die Auseinandersetzung mit unter anderem Alfred
Schifer, Maria Do Mar Castro Varela und Astrid Messerschmidt wurde die in der
Einleitung bereits benannte Formel »Bildung — was sonst?< jeweils ausbuchstabiert.
Es konnte iiber die Auseinandersetzung mit aktuellen Bildungstheorien eine zen-
trale, verknappende und das gesamte Bildungsdenken bestimmende »Doktrin«
herausgearbeitet werden (Foucault 1993, 28), welche die Zentrierungsbewegungen
innerhalb des kritischen Bildungsdenkens zu stiitzen scheint. Diese Doktrin kann
darauf reduziert werden, dass die Verwendung des Bildungsbegriffs per se nicht
das Problem darstellt, sondern nur bestimmte Verwendungsweisen (Wimmer) oder
diskursiv-hegemoniale Einsitze (Schifer). Diese Zentralisierung des Bildungsbe-
griffs scheint mit einer Entproblematisierung des diskursiven Ereignisses oder
des Auftretens von Bildungssemantiken einherzugehen oder sogar deren Rehabi-
litation zu stiitzen. So wird beispielsweise bei Schifer Bildung mit einer zentralen
Teilungs- und Hierarchisierungspraktik (Unbedingte vs. Bedingte) verbunden und
das Auftreten der Bildungssemantiken wird entgegen Rickens machttheoretischer
Perspektive nicht ganz diesseits der Macht verortet, sondern Bildung als Grenz-
konstrukt scheint zumindest in Teilen abseits des Politischen verortet zu werden,
womit in der hier erzeugten Perspektive an klassische und biirgerliche Bildungs-
nationalismen und Nachkriegsdiskurse angeschlossen zu werden scheint (Kultur
vs. Politik). Fir diesen problematischen und meist intransparenten Anschluss sind
neben der Bildung als leerer Signifikant oder als Grenzkonstrukt gerade Klafkis
epochale Schliisselprobleme ein gutes Beispiel, da die Bildungsdiskurse bei Klafki

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

nicht selbst zum (politischen oder gesellschaftlichen) Problemkanon gehért. Bil-
dung selbst scheint bei ihm diesen Problemen oder politischen Kimpfen (zumindest
teilweise) enthoben zu sein. Aufierdem diirften dieser Entproblematisierung einer
diszipliniren Begriffszentrierung auch Diagnosen der Entleerung des Bildungs-
begriffs oder des Endes der grofen Erzihlung sowie die Ubernahme tradierter
Feindbilder wie Kapitalismus und Empirismus zugearbeitet haben.

Die Verdringung der eigenen bildungsbiirgerlichen Vergangenheit: Die bisher
angefithrten Verknappungsmechanismen oder Grenzziehungs- sowie Teilungs-
praktiken kénnen als Verwerfungspraktiken verstanden werden, da durch die
Grenzziehungen und mithilfe bestimmter Teilungspraktiken Ausschliisse produ-
ziert werden, die infolgedessen nicht mehr in den Blick kommen kénnen. Auch
wenn sich dies kaum trennen und unterscheiden lisst, finden sich gleichzeitig
Mechanismen, die dafiir sorgen, dass beispielsweise die Vergangenheit gleichzeitig
thematisiert und abgeblendet wird. Auch die bereits angesprochene Fokussierung
eines bestimmten >theoretischen Horizonts< und die Primirsetzung einer damit
verbundenen Differenzfigur sekundarisieren oder blenden meist andere theo-
retische Horizonte und andere Differenzfiguren aus. Diese Verknappungsform
wurde in der Einleitung mit der Formel »Und doch« markiert. Die problematische
Vergangenheit und andere Differenzfiguren (Widerstreit, unreine Differenz etc.)
geraten zwar in kritischer Weise in den Blick, sie werden jedoch in den eigenen
theoretischen Zugriff und in vorherrschende wissenschaftspolitische Diskurse
eingefaltet und damit sekundarisiert.

So wird zwar beispielsweise, wie gesagt, die faschistische Vergangenheit und
auch der Problemgehalt der neuhumanistischen Bildungsdiskurse in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts zumindest im kritischen Bildungsdenken problemati-
siert, jedoch scheint diese Problematisierung gleichzeitig immer wieder die repro-
duzierte Zentrierung des Bildungsbegriffs und den Anschluss an den >theoretischen
Horizont« der Vorkriegszeit aufier Acht zu lassen. Die problematisierte Vergangen-
heit scheint zudem den Blicken in die Gegenwart und in die Zukunft nachgeordnet
zuwerden. Und dieses >Und doch« scheint nach der hier vollzogenen Durchquerung
aktueller Diskurse auch auf das bildungstheoretisch-poststrukturalistische >Neu-
denkenc« nach 1980 zuzutreffen.

Es ist vor allem die bildungstheoretische Stunde Null, die in dieser ersten De-
konstruktion und Konstruktion einer Bildungsgeschichte als eine Art epistemische
Weichenstellung hervortritt. Diese wurde exemplarisch am Umgang mit dem neu-
humanistischen Bildungsdenken in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts heraus-
gearbeitet. Sie erhielt aber ihre Brisanz durch den meist in den Rezeptionen verwor-
fenen nationalen Einschlag in Humboldts Bildungsdenken (Kapitel 2.9.2) und den
skizzierten (Dis-)Kontinuititslinien bis in die Gegenwart (2.9.3, 2.9.4).

- am 14.02.2028, 08:11:31.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

