3. Ordnen

»Die Welt braucht keine Kategorien. Wir
Menschen sind es, die sie brauchen. Wir
konstruieren Kategorien, um uns durch
diese komplexe, widerspriichliche Welt zu
navigieren, um sie irgendwie zu begreifen
und uns dber sie zu verstandigen. [...]
Wann aber werden die Kategorien, die wir
konstruieren, um die Welt zu begreifen,
zu Kafigen?<

(Kiibra Giimiisay, 2020)

In diesem 3. Kapitel wird das Ordnen (Wie) in den Blick genommen und die Formie-
rung der Dinge als Ensemble und ihre Beziehung zueinander reflektiert.

Ordnen bedeutet im alltiglichen Sprachgebrauch, Dinge in eine bestimm-
te Clusterung, eine neue Reihenfolge oder einen systematisierten Zustand zu
bringen.” Ordnungen spiegeln nicht nur Denkmuster wider, sondern prigen maf3-
geblich das Zusammenleben von unterschiedlichen Akteuren und strukturieren
den Alltag dadurch entscheidend mit, wodurch sie ubiquitir erscheinen. Ord-
nungen konnen aber auch machtvolle Konstruktionen — etwa in institutionellen
Kontexten - sein, die iiber Ein- und Ausschluss bestimmen und unterschiedliche
politische Strategien und Ziele verfolgen sowie Aufschluss iiber Vorstellungen
von Welt geben. Um diese Ordnungsstrategien begreifbar zu machen, werden in
diesem Kapitel Ordnungspraktiken in ihrer historischen Dimension beleuchtet.
Dadurch wird eruiert, worauf die wunderkammernde Praxis rekurriert und welche
ordnenden Strategien sie unterlaufen bzw. an welche sie nicht ankniipfen. Zentral
ist dabei das Untersuchen der Ordnungspraktiken in frithneuzeitlichen Wunder-
kammern, die im Zuge der Aufklirung an Prisenz verloren und durch moderne
(gereinigte) Systematisierungen tiberlagert wurden, was Maria L. Felixmiiller wie

1 Glumusay 2020: 133—134.

2 Vgl. »ordnenc, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS
— Digitales Worterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/ordnen (Zugriff:
15.06.2024).

14.02.2028, 17:47:08.


https://www.dwds.de/wb/ordnen
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/ordnen

138

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

folgt pointiert: »Wihrend in der Renaissance die Wunderkammer als produktive
Unordnung angelegt wurden und sich grofder Popularitit erfreuten, wurden sie mit
dem fortschreitenden Rationalismus als unwissenschaftlich und chaotisch verur-
teilt.« (Felixmiiller 2018: 42) Der sich neu etablierende »Ordnungswille ist Ausdruck
des rationalistischen Dranges, der Welt habhaft zu werden, indem man sie gemif3
allgemein gilltiger Regeln ordnet und sie sich so klar und deutlich gegeniiberstellt.«
(Wall 2006: 53)

Obwohl die spezifischen ordnenden Praktiken der frithneuzeitlichen Wunder-
kammern im Zuge der Aufklirung an Sichtbarkeit verloren, waren sie weiterhin
existent. Sie biiften lediglich an 6ffentlicher Relevanz ein, worauf Aleida Assmann,
Monika Gomille und Gabriele Rippl verweisen: Die Wunderkammern existierten auf
eine exzentrische Weise weiter und »entwickeln komplexe Spielarten des Weiter-
und Nachlebens« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8-9). Die sich im Zuge der Moder-
ne formierenden Institutionen — Museum, Bibliothek und Archiv — und ihre neu-
en (reinigenden) Ordnungspraktiken gewannen an Prisenz und erlangten dadurch
einen normativen Status. Damit hingt zusammen, »daf} [sic!] Wissensrelevantes
sich verschiebt, dafd [sic!] es neben der offiziellen Kultur und den von ihr institu-
tionalisierten Formen der Wissensspeicherung alternative Weisen der Organisati-
on, Erweiterung und Verlagerung im Wissenshaushalt einer Gesellschaft gibt« (Ass-
mann/Gomille/Rippl 1998: 9), wozu die Wunderkammern in der Moderne z3hlten.?
In diesem Kontext weist Sarah Wagner, entgegen der weitverbreiteten Annahme in
der Forschungsliteratur einer kompletten Auflsung von Wunderkammern im Zuge
der Aufklirung, ihre Musealisierung im 19. Jahrhundert nach, was sie anhand der
Kunst- und Wunderkammer Ferdinands II. auf Schloss Ambras und im Belvedere
Museum Wien (1814-1880/1891), der Kurfiirstlichen Kunstkammer im Kéniglichen
Historischen Museum Dresden (1876/77-1939), der Kunstkammer im Benediktiner-
stift Kremsmiinster (1850-1962), der Brandenburgisch-Preufdischen Kunstkammer
im Neuen Museum Berlin (1855-1878) und der Grofherzoglichen Kunstkammer im
Karlsruher Schloss (1879-1918) belegt (vgl. Wagner 2023: 21-47).

Im Sinne Bruno Latours paradigmatischer Feststellung »Wir sind nie modern
gewesen« (Latour 1995) werden im Folgenden moderne Ordnungen als >gereinig-
tecund vormoderne Ordnungen als sungereinigte« Dingversammlungen aufgefasst
und heuristisch gegeniibergestellt. Werden diese beiden Ordnungsweisen also kon-
trastiert, so geschieht dies nur in einer heuristischen Trennung, um die jeweiligen
spezifischen Ausformungen des Ordnens konturieren und verstehen zu koénnen.
Dies in Bezug auf die beiden Arbeiten Ohne Titel von Amelie von Wulffen und The
Pale Fox von Camille Henrot zu betrachten, eréffnet die Frage, warum gerade hier
ein Bezug auf eben jene >ungereinigten« Ordnungspraktiken frithneuzeitlicher
Wunderkammern zu finden ist und in welcher Form dieser fiir die Gegenwart

3 Zur Verwendung des Moderne-Begriffs vgl. Anm. 20 in Kapitel 1.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

ausgestaltet wird. Latour verteidigt in seinem 1991 erschienenen Text Wir sind nie
modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie die grundsitzliche Verstri-
ckung von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren, die in der Moderne
voneinander separiert wurden. Diese miindete in der dualistischen Trennung von
Natur und Kultur, was das moderne Denken maf3geblich konstituierte. Diesen
separierenden Impetus, den Latour den sog. Modernen attestiert, fasst er auch als
»Reinigungsarbeit«* auf. Folglich lassen sich alle hybridisierenden, amalgieren-
den und vermischenden Tendenzen von >natiirlichen«< und >kiinstlichen« Sphiren
als Verunreinigung verstehen. Gereinigte Sphiren existieren nur vordergriindig,
wihrend sich hintergriindig stindig neue Hybride produzieren, die Latour als
»Quasiobjekte« (Latour 1995: 71) bezeichnet — Entititen, die sowohl von skultu-
rellen< als auch >natiirlichen< Komponenten durchdrungen sind. Das Streben der
Modernen nach Reinigung verhilt sich dem gegeniiber nicht kongruent. Indem
sie hermetisch geschlossene, ontologische Zonierungen vornehmen, versuchen sie,
kinstliche dualistische Ordnungsstrukturen einzuftihren, die jedoch nur durch
permanente Reinigungsarbeit aufrechterhalten werden kénnen. Dadurch werden
vormoderne von modernen Ordnungsstrategien differenziert: »Die Modernen un-
terscheiden sich von den Vormodernen nur durch ihre Weigerung, die Quasiobjekte
als solche zu denken. Hybriden stellen fiir sie etwas Schreckliches dar, das es um
jeden Preis zu vermeiden gilt — durch unentwegte und sogar manische Reinigung.«
(Latour 1995: 150) Die Anerkennung jener Hybriden ist somit die entscheidende
Differenz zwischen Moderne und Vormoderne, die Latour konstatiert, »wihrend
die Modernen so tun, als wiirde die Vermischung durch Trennung bewiltigt, sieht
sowohl die Vormoderne als auch die Nichtmoderne der permanenten Vermischung
ins Auge« (Schroer 2016: 365). Dieser distinguierende Impetus von vormodernen
(ungereinigten) Zustinden ist dabei auch mafigeblich als konstituierendes Moment
der Moderne aufzufassen, wie Markus Schroer pointiert:

»Fur Latour besteht die Moderne im Wesentlichen aus ihren Unterscheidungen.
Die Moderne unterscheidet zwischen Gesellschaft und Natur, Gesellschaft und
Technik, Subjekt und Objekt, Geist und Ding, Fakt und Glauben, als ob es sich da-
bei um iiberschneidungsfrei existierende Paralleluniversen handeln wiirde. Vor
allem unterscheidet sie sich selbst von einem Zustand, den sie als Vormoderne
konzipiert. Das Selbstverstindnis und die Selbstbeschreibungen der Moderne
basieren vor allem auf dem stets betonten Unterschied gegeniiber vormodernen
Cesellschaften. Und in der Tat haben alle klassischen Modernisierungstheorien
den Ubergang von der einfachen, unzivilisierten und vormodernen Gesellschaft
zum Thema.« (Schroer 2016: 365)

4 Zum Begriff der Reinigungsarbeit vgl. auch Ghanbari/Hahn 2013.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Was hat Latours These jedoch mit dem Phinomen Wunderkammer in der Gegen-
wart zu tun? Die Anordnung der Dinge in frithneuzeitlichen Wunderkammern war
mafigeblich durch hybride Phinomene gepragt. In ihnen gab es zum einen keine
der reinigenden Logik der Moderne folgende Trennung in verschiedene Disziplinen
(Naturwissenschaft, Kunst und Kultur, Technik, Ethnologie), welche auf verschie-
dene Riume, im Sinne von Spezialmuseen, aufgeteilt waren. Sie stellten somit
aus heutiger Perspektive ein interdisziplinires Ensemble aus unterschiedlichsten
Dingen dar. So erfiillten die Wunderkammern »jene Forderung nach >Interdiszipli-
naritits, die ein Motto, vielleicht auch Fetisch geworden ist« (Bredekamp 2015b: 55).
Zum anderen waren dualistische und distinktive Segregationen zwischen Hoch-
und Massenkultur sowie die Hierarchisierung verschiedener Kunstgattungen und
visueller Kulturen in ihnen noch nicht zu finden, was erst die Moderne mittels
reinigender Praktiken etablierte. Die Dinge wurden durch die riumliche Nihe
innerhalb der historischen Wunderkammern in ein komplexes, heterogenes Netz-
werk gebracht. Sie entsprechen aus der Sicht einer reinigenden Logik der Moderne
somit einer verunreinigten und kontaminierten Form der Ordnung, die Zygmunt
Bauman wie folgt charakterisiert: »Entsprechungen fiir das >Andere der Ordnung«
sind: Undefinierbarkeit, Inkohirenz, Widersinnigkeit, Unvereinbarkeit, Unlogik,
Irrationalitit, Mehrdeutigkeit, Verwirrung, Unentscheidbarkeit, Ambivalenz.«
(Bauman 2005: 20) Die kontaminierte Ordnung der Dinge ist, im Sinne Latours,
jedoch nur in der Logik der Moderne als ein anderes Ordnen aufzufassen. Sie ist
dementgegen vielmehr als Urzustand, als grundlegende Strukturierung von Welt
zu verstehen. Dieses Wissen um die grundsitzliche Logik der Verstrickung und
Verunreinigung geht auch mit dem Bewusstsein um das Anthropozin einher, wie
Eva Horn in der zusammen mit Hannes Bergthaller verfassten Publikation Anthro-
pozin zur Einfiihrung (2019) herausstellt und »als Struktur eines neuen Bewusstseins
von Ko-Existenz und Immanenz« (Horn 2019a: 126) bezeichnet (vgl. Kapitel 1.2.2).
Das Plidoyer fiir Reinheit, aus dem klar voneinander separierte Ordnungsfelder
resultieren, entspringt somit einem menschengemachten, extrinsischen Konstrukt
der Moderne, das sich mit der Zeit naturalisierte und sich als normative Denkwei-
se etablierte. Das Streben nach Reinheit im Verstindnis der Modernen ist, Latour
folgend, demnach mit einem ewigen Scheitern verbunden, da sich materielle Rein-
heitetwa in Bezug auf Rasse, Fihigkeiten, Sexualitit oder Krankheit nur theoretisch
herstellen lisst. Latour fasst dieses Paradox prignant in folgender Formel zusam-
men: »Je weniger die Modernen sich fitr gemischt halten, desto mehr vermischen
sie.« (Latour 1995: 60) In der Realitit erweist sich das Ideal der Reinheit als disparat
insofern, als dass miteinander verbundene Entititen in eine kiinstliche Dualitit ge-
bracht werden, die der strukturellen Ausgangssituation — der grundsitzlichen Kon-
tamination von Welt — widerspricht. Die benannten, zutiefst kontaminierten Berei-
che sind stets von heterogenen Faktoren und Akteuren verunreinigt und unterlaufen
das modernistische Ideal der Reinheit (vgl. Shotwell 2016: 4). Die Welt ist somit eine

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

durch und durch kontaminierte und polyfokal strukturierte Entitit, die in ihrer Ver-
stricktheit anerkannt werden sollte, was Alexis Shotwell mit »constitutive impurity«
(Shotwell 2016: 1) begrifflich konturiert. Gegen Reinheit zu argumentieren bedeutet
alsovor allem auch, die Komplexitit von Welt und ihre grundsitzliche kontaminier-
te Existenzweise anzuerkennen:

»Being against purity means that there is no primordial state we might wish to
get back to, no Eden we have desecrated, no pretoxic body we might uncover
through enough chia seeds and kombucha. There is no preracial state we could
access, erasing histories of slavery, forced labor on railroads, colonialism, geno-
cide, and their concomitant responsibilities and requirements. There is no food
we can eat, clothing we can buy, or energy we can use without deepening our ties
to complex webs of suffering. So, what happens if we start from there?« (Shotwell
2016: 4-5)

Reinheit und Unreinheit sind damit zentrale Kategorien, um historische Ordnungs-
weisen und ihre zugrunde liegenden Praktiken erfassen zu konnen. Der in der Mo-
derne mit negativen Konnotationen behaftete Begriff der Unreinheit wird im Fol-
genden zunichst in seiner historischen Dimension und Bedeutung reflektiert.

Die sich in den Wunderkammern materialisierenden Ordnungspraktiken,
in denen »alles mit allem« in Beziehung gesetzt wurde, galten im Zuge der Auf-
klirung als unreine Phinomene. Diese negativen Implikationen, die mit dem
Unreinen einhergingen und als Distinktionsmoment fungierten, legitimierten
die Reinigung jeglicher als unrein konstruierter gesellschaftlicher, kultureller und
wissenschaftlicher Bereiche. So erschienen auch die Ordnungspraktiken, die sich
in frithneuzeitlichen Wunderkammern in spielerischer Weise materialisierten, im
Zuge der umfassenden Modernisierungstendenzen als veraltet, dilettantisch und
ungeordnet. Diese historisch tradierten Reinigungskonzepte der Moderne, die
etwa mit dem Entstehen der ersten Spezialmuseen an Prisenz gewannen, werden
im Folgenden anhand der Kunstgeschichte der abstrakten Kunst beleuchtet, welche
das Ideal der Reinheit exemplarisch fiir den Bereich der Kunst vorfiihrt. Die sich
vor allem in Kiinstlermanifesten und deren Riickbindungen an philosophische
Konzepte stilisierende Relation von Immaterialitit und Reinheit konstituierte sich
durch die westlichen, minnlich dominierten Diskurse rund um abstrakte Kunst.
Diese sich in ihnen formierende, konstruierte und distinguierende Opposition
degradierte isthetische Qualititen wie materiale Prisenz und Ornamentik als
mindere kiinstlerische Ausdrucksformen, die vor allem mit dem Weiblichen kon-
notiert wurden (vgl. u.a. Schade 2009; Schade 2008; Auther 2008; Schade 1992),
wodurch sich die Hierarchisierung von Reinheit und Unreinheit fiir den Bereich
der abstrakten Kunst stabilisierte.

14.02.2028, 17:47:08.

141


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Der Begriff der Unreinheit, der sich in der Denkfigur der Kontamination wie-
derfindet, wird gegeniiber seiner negativen Lesart — in der Logik der Moderne — im
Folgenden als grundsitzlich positiv besetzter Begriff verstanden und produktiv ge-
nutzt, im Sinne einer emanzipatorischen Aneignung und Umdeutung seines mo-
dernistischen Verstindnisses. Dieses affirmative und positiv besetzte Verstindnis
von Kontamination schlief3t einerseits historisch an die franzosische Dekonstruk-
tion an, konkret an die Ansitze von Jacques Derrida, der etwa mit seinem Begriff
der différance die grundsitzliche Kontamination von Bedeutungen konturierte. Sein
Neologismus, den er am 27. Januar 1968 in einem Vortrag mit dem Titel La différance
an der Société frangaise de philosophie einfiihrte, geht aus der Verbindung von diffé-
rence und différant hervor und zeigt die Differenz zwischen schriftlicher und miindli-
cher Sprache an. Wihrend das »a<von différance in der miindlichen Aussprache nicht
bemerkbar ist, wird es im geschriebenen Wort offenkundig. Mittels seiner Gram-
matologie — der Wissenschaft der Schrift — distanzierte sich Derrida damit vom
abendlindischen Logozentrismus, den er in den Theorien von Ferdinand de Sauss-
ure, Claude Lévi-Strauss oder Jean-Jacques Rousseau manifestiert sah (vgl. Derri-
da 1974). Jenen Huldigungen des gesprochenen Worts, die er im abendlindischen
Logozentrismus beobachtet, begegnete er mit der Fokuslegung auf die Schrift und
die Materialitit der Zeichen. Die geschriebenen Buchstaben erhebt er damit iiber
die miindliche Sprache. Zudem distanzierte er sich von der klaren Trennung zwi-
schen Form und Inhalt, die tradierten Zeichentheorien - etwa jener von Saussure
- zugrunde liegt, indem sie Sprache in zwei Bereiche separieren, jenen der Lau-
te und jenen der Bedeutungen: Das Bezeichnende (Signifikant), das gesprochene
Wort >Baumy, steht in diesem Verstindnis dem Bezeichneten (Signifikat) gegen-
iiber, der Imagination des Gegenstands >Baum«.” Wihrend der abendlidndische Lo-
gozentrismus also von der Existenz feststehender, durch »eine aulersystemische
PRASENZ oder einen auflersystemischen Ursprung gesicherter BEDEUTUNGEN«
ausging, »impliziert die différance eine permanente Aufschiebung der Bedeutung«
(Hawthorn 1994: 59). Nach Derridas Auffassung sind Bedeutungen demzufolge im-
mer variabel, sie werden durch die Differenz anderer Bedeutungen bestimmt und
durch diese erst hervorgebracht. So gibt es fiir Derrida keinen Begriff und keine
Idee, die vollkommen rein ist, denn ein Begriff kontaminiert und infiziert immer
und notwendigerweise den anderen (vgl. Lawlor 2021: 0. S.). Bedeutungen stehen
somit in einem relationalen Verhiltnis zu anderen Bedeutungen und Kontexten und
konnen niemals statisch und essentialistisch gedacht werden, sie sind daher pro-
zessual und als grundsitzlich kontaminiert aufzufassen (vgl. Mitchell 2017: 41). An-
dererseits entfalten sich kontaminierende Denkweisen in Latours Schriften, wenn

5 Diese dualistische Differenzierung entspricht einer Reihe anderer Dissoziationen, die das
metaphysische Verstandnis eréffnet, etwa die Trennung von Korper und Ceist oder Natur und
Kultur.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

er von eben jenen Verunreinigungen spricht, gegen die sich die Modernen wen-
deten, und Begriffe wie Quasi-Objekte oder Hybriden ins Spiel bringt (vgl. Roler
2008). Zudem wird im Folgenden die Verwendung des Begriffs der Kontamination
bei Anna Lowenhaupt Tsing konsultiert, die in der Untersuchung des 6kologischen
und 6konomischen Beziehungsgeflechts, das sich rund um den Matsutake-Pilz auf-
spannt, kontaminierte Diversitit« als Folge von Kollaboration beschreibt und — wie
Latour - fiir die Anerkennung einer grundlegenden Kontamination und Verstri-
ckung von Entititen und Welt plidiert (vgl. Tsing 2018: 54).

Das Kontaminieren pragt das wunderkammern mafigeblich. In den beiden Unter-
suchungen der Arbeiten von Henrot und von Wulffen erméglicht das Kontaminieren
die gegenseitigen Durchdringungen, Interferenzen und Verstrickungen der in den
Arbeiten zu findenden heterogenen Dinge beschreibbar zu machen und dadurch ih-
ren Bezug auf frithneuzeitliche Wunderkammern herzustellen. Mittels des histori-
schen Ordnungstypus’ der Wunderkammer wurden materielle, formalisthetische
und inhaltliche Kontaminationen auf spielerische Weise zelebriert und die Vernet-
zung der Dinge durch ihr riumliches Ins-Bezug-Setzen erfahrbar gemacht. Diese
radikale Verstrickung und Kontamination der Dinge ist auch den beiden untersuch-
ten Arbeiten — Ohne Titel und The Pale Fox — inhirent, in denen heterogene Ding-
welten und unterschiedlichste Beziige zu visuellen Kulturen miteinander verwoben
werden. Um die spezifischen kiinstlerischen Praktiken des Ordnens von Henrot und
von Wulffen zu konkretisieren, ist es fiir die folgende Untersuchung daher essenti-
ell, die den beiden Arbeiten zugrunde liegenden Ordnungsstrategien zu untersu-
chen (vgl. Kapitel 3.2 und Kapitel 3.3), um das spezifisch wunderkammernde in ihnen
herauszuarbeiten, das ich als multimodales Kontaminieren bezeichne (vgl. Kapitel
3.4). Im Sinne eines gegenseitigen Durchdringens und Interferierens werden lange
als getrennt voneinander angeordnete Bereiche der Moderne — Kultur und Natur,
Bildende Kunst und Angewandte Kunst, wissenschaftliche Welterklirungsmodelle
und mythologische Welterklirungsmodelle, die Grenzziehung von europiisch und
auflereuropdisch — in von Wulffens Ohne Titel und Henrots The Pale Fox miteinander
verstrickt und dadurch dehierarchisiert, wodurch es zu einer Implosion und Aufhe-
bung dualistischer modernistischer Hierarchisierungen kommt.

Der Bezug zum historischen Ordnungstypus der Wunderkammer gestaltet sich
in den beiden Arbeiten Ohne Titel und The Pale Fox einerseits formalisthetisch, an-
dererseits explizit durch die ausstellende Institution und die Rezeption in Ausstel-
lungsbesprechungen. So wird im Begleittext der Ausstellung des KW Institute for
Contemporary Art, wo von Wulffens Ohne Titel vom 17.03.-24.05.2021 zu sehen war,
die Arbeit als »dramatische Wunderkammer« (KW Institute for Contemporary Art
2021: 0. S.) angekiindigt und so ein Zusammenhang zu den frithneuzeitlichen Wun-
derkammern hergestellt. Eine dhnliche Formulierung ist auch im Ausstellungstext
der Galerie Meyer Kainer zu lesen, in der Ohne Titel vom 08.04.-21.05.2022 ausge-
stellt war. Dort wurde sie ebenfalls — mit einer adjektivischen Zuspitzung — als eine

14.02.2028, 17:47:08.

143


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

»traumatische Wunderkammer«® angekiindigt. Auch Henrots Arbeit, die bereits in
verschiedenen Ausstellungskontexten ausgestellt wurde, wird in Ausstellungskriti-
ken und -besprechungen als »Wunderkammer« bezeichnet (vgl. Richter 2015: 0. S.;
Vance 2015:0. S.).

Bevor die beiden Kunstwerke jedoch im Fokus stehen, wird das Ordnen in kiinst-
lerischer Praxis, im Sinne einer Asthetik des Vernetzens, im folgenden Unterkapitel
untersucht. Das wunderkammern wird damit eben jenem Bereich kiinstlerischer
Auseinandersetzung zugeordnet, der sich mit komplexen Kontaminationen von
menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren auseinandersetzt und die vielge-
staltigen Verstrickungen von Welt riumlich und bildlich erfahrbar macht. Dieses
komplexe Verstricken wird im Folgenden entgegen dem Verstindnis der Modernen,
nicht als reinigendes, sondern vielmehr als ein kontaminierendes Ordnen gedacht.

3.1 Asthetik des Vernetzens | Ordnen in kiinstlerischer Praxis

Im Folgenden wird Ordnen in kiinstlerischer Praxis reflektiert, das sich in der Ge-
genwartskunstvor allem auch an vernetzenden und kontaminierenden Denkweisen
von Welt orientiert. Um zu zeigen, dass Ordnungen gemachte Gebilde sind und Din-
gen somit nicht als grundsitzliches Prinzip inhdrent sind, greift Michel Foucault in
seinem Text Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften (1971) die
schinesische Enzyklopiddie« des argentinischen Schriftstellers Jorge Luis Borges auf
und zitiert folgende Aufzihlung von Dingen:

»Dieser Text zitiert seine gewisse chinesische Enzyklopadie, in der es heifst, daR
[sic!]>die Tiere sich wie folgt gruppieren: a) Tiere, die dem Kaiser gehdren, b) ein-
balsamierte Tiere, ¢) gezihmte, d) Milchschweine, €) Sirenen, f) Fabeltiere, g) her-
renlose Hunde, h) in diese Gruppierung gehorige, i) die sich wie Tolle gebarden, k)
die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, I) und so weiter,
m) die den Wasserkrug zerbrochen haben, n) die von weitem wie Fliegen ausse-
hen«« (Foucault 2017: 17)

Borges bringt hier verschiedenste Wesen aus Realitit und Fiktion zusammen, die
den internalisierten modern-westlichen Ordnungstaxonomien widersprechen und
dadurch »alle Vertrautheiten unseres Denkens« (Foucault 2017: 17) unterlaufen. Die-
se »plétzliche Nachbarschaft beziehungsloser Dinge« (Foucault 2017: 18) steht dia-
metral den westlich-modernistischen Ordnungstaxonomien entgegen, die sich mit
dem Beginn der Aufklirung und der Epochenschwelle um 1800 etablierten. Neben

6 Vgl. Begleittext zur Ausstellung in der Galerie Meyer Kainer (08.04.—21.05.2022): https://me
yerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/ (Zugriff: 25.03.2024).

14.02.2028, 17:47:08.


https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/

3. Ordnen

tiefgreifenden Paradigmenwechseln in gesellschaftlichen und industriellen Kontex-
ten befordern die sich formierenden Naturwissenschaften andere Ordnungssyste-
matiken, die unter anderem aufbauend auf dem Klassifizierungssystem von Carl
von Linné und seiner Systema Naturae die Klassifikation von Lebewesen in Stufen
vornimmt (Reich, Klasse, Ordnung, Gattung, Art und Varietit). Foucault merkt in
diesem Zusammenhang an, dass in Bezug auf Borges’ Ordnung nicht nur die Tatsa-
che des ungewohnten Nebeneinanders von Fabelwesen und Lebewesen das zentrale
Irritationsmoment darstellt, »sondern der Platz selbst, an dem sie nebeneinander-
treten« (Foucault 2017: 19). Denn die von Borges genannten Tiere »konnten sich nie
treffen, auflerin der immateriellen Stimme, die ihre Aufzihlung vollzieht« (Foucault
2017:19).

Durch das andere in Beziehung setzen von Dingen wird die »Zufillig-, aber nicht
Willkiirlichkeit« (Bublitz 2003: 45) von Ordnungsweisen offengelegt, wodurch ihr
Gemachtsein als eine mogliche Konstruktion von vielen greifbar wird. Vor dem
Hintergrund von Borges anderer Ordnung der Dinge werden universell erschei-
nende Ordnungsstrukturen so in ein anderes Licht geriickt und erweisen sich »als
kontingentes Ergebnis von historischen Ereignissen, Verschiebungen und Trans-
formationen; sie entstehen durch das Zusammentreffen zufilliger Ereignisse im
Laufe einer ungewissen Geschichte« (Bublitz 2003: 45-46). Dadurch, dass Foucault
die Ordnung der Dinge historisiert, erscheint sie nicht von konkreten Subjekten zu
einem bestimmten Ort, zu einer bestimmten Zeit gemacht und erdacht, sondern als
grundlegendere historische Denkstruktur, die einen gréf3eren zeitlichen Rahmen
umspannt und als unbewusste Entitit das Denken und Ordnen der Subjekte mitbe-
stimmt. Diese historische Tiefenstruktur beschreibt Foucault mit dem Begriff des
»historische[n] Apriori« (Foucault 2017: 204), der als unbewusstes Wissen Subjekte
und Diskurse zentral beeinflusst. Dieser latent immer mitschwingende >histori-
sche Apriori«< prigt die Beziehung zwischen menschlichen und nicht-menschlichen
Akteuren maflgeblich, woraus auch die spezifischen Ordnungsstrukturen der
jeweiligen Zeit resultieren (vgl. Foucault 2017: 23—24). Die Ordnung der Dinge
konstituiert sich bei Foucault somit als »kontingente[] (An-)Ordnung der Zeichen
in einer Kultur, zu einer bestimmten Zeit, an einem bestimmten Ort« (Bublitz 2003:
45).

Der Begriff des Epistems dient Foucaultin diesem Zusammenhang dazu, das sich
in itbergeordneten kulturellen Codes materialisierende spezifische Wissen sprach-
lich zu fassen. Wihrend Foucault in Die Ordnung der Dinge noch von einer kollektiv-
unbewussten Macht des Wissens ausgeht, die metastrukturell strukturiert ist, wird
in seinem drei Jahre spiter erschienenen Text Die Archiologie des Wissens (1973) die-
se durch das Denken in Diskursen ersetzt, wodurch die »Heterogenitit von Kultur-
mustern« (Bublitz 2003: 48) in den Fokus geriickt und strukturell konturiert wird.
So formiert sich Wissen nicht mehr mittels iitbergeordneter und universeller Epis-
teme, sondern wird durch verschiedene Diskurse bestimmt, die Foucault »als be-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

stimmten Regeln gehorchende Praktiken« (Foucault 2018:198) auffasst. Ordnungen
konstituieren sich vor diesem Hintergrund als unbewusstes Resultat vielgestaltiger
diskursiver Praktiken. In diesem Kontext spielt auch die relationale Abhingigkeit
zwischen Praktiken und Diskurs eine zentrale Rolle, die Judith Butler in Bezug auf
Foucault wie folgt erkldrt:

»Diskurs<ist nicht blofs gesprochene Worter, sondern ein Begriff der Bedeutung;
nicht blofs, wie es kommt, daf$ [sic!] bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie
nun einmal bedeuten, sondern wie bestimmte diskursive Formen Objekte und
Subjekteinihrer Intelligibilitit ausdriicken. In diesem Sinne benutze ich das Wort
>Diskurs<nichtin seineralltagssprachlichen Bedeutung, sondern ich beziehe mich
damit auf Foucault. Ein Diskurs stellt nicht einfach vorhandene Praktiken und Be-
ziehungen dar, sondern er tritt in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sin-
ne produktiv.« (Butler 1993: 129)

Butler verdeutlicht hier durch die eigene Verwendung des Diskursbegriffs die feh-
lende priexistente identititskategoriale Bestimmung von vorhandenen Beziehun-
gen, Dingen und Praktiken innerhalb eines Diskurses und verweist so auf ihre ge-
genseitige Hervorbringung. Der jeweilige Diskurs bringt demnach spezifische Be-
ziehungen, Dinge und Praktiken erst hervor, ebenso wie diese jenen Diskurs kontu-
rieren und folglich pragen. Somit wird auch jede Ordnung von unterschiedlichsten
diskursiven Praktiken hervorgebracht, die wiederum die in ihr angeordneten Ding-
Beziehungen und ihre Bedeutung erst erzeugen.

Wichtig fiir die folgende Untersuchung ist, dass Ordnungen, wie Foucault sie
versteht, einerseits Resultate spezifischer Auffassungen von Wissen sind, die in der
jeweiligen Zeit besonders prisent sind und Riickschliisse auf ihre je spezifischen
Vorstellungen von Welt ermdglichen. Andererseits, dass Ordnungen erst durch
unterschiedliche diskursive Praktiken hervorgebracht werden und als gemachte
Konstrukte angesehen werden konnen, die aus einem relationalen (Diskurs-)Gefiige
verschiedenster Akteure bestehen, die sich ebenfalls gegenseitig erst stabilisieren,
indem identititsstiftende Bedeutung in dieser Formierung erzeugt wird. Somit
speisen sich moderne (gereinigte) und vormoderne (unreine) Ordnungen — wie
sie in frithneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren - aus spezifischen
Praktiken der jeweiligen Zeit und sind alles andere als normativ priexistent, son-
dern vielmehr Konstrukte, die Riickschliisse auf gesellschaftliche, politische und
kulturelle Vorstellungen der ordnenden Personen ermdglichen.

Anderen Ordnungen der Dinge, dhnlich wie sie Borges entwirft, wenden sich
gegenwirtig Kinstler:innen zu, um die Kiinstlichkeit von normativ erscheinenden
Ordnungsstrukturen aufzuzeigen, zu hinterfragen und alternative Ordnungsmo-
delle anzubieten. Dabei sind vor allem auch relationale und prozessuale Ordnungs-
strukturen zu finden, die sich an den Theorieansitzen rund um das Anthropozin

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

orientieren. Das Verbinden von lange als gereinigt und separiert gedachten (moder-
nen) Sphiren materialisiert sich beispielsweise in der Denkfigur des Netzwerks, die
kinstlerisch auf vielgestaltige Weise gedacht und verarbeitet wird. Julia Gelshorn
und Tristan Weddigen betonen in diesem Kontext die Relevanz des netzwerkartigen
Denkens vor allem auch fir die kiinstlerische Auseinandersetzung und zihlen das
Netzwerk als »Erkenntnis- und Darstellungsmodell«, »zu den wichtigsten Denk-
und Reprisentationsmodellen der Wissenschaft und Technologie« des 20. Jahrhun-
derts, das vor allem auch in der zeitgendssischen Kunst »adaptiert und reflektiert«
wird (Gelshorn/Weddigen 2008: 56).

Mit Blick auf die genannten anderen Ordnungen der Dinge in kiinstlerischer Pra-
xis erdffnen sich das Netz, Netzwerk und das Vernetzen als zentrale Denkfiguren,
um die komplexen Verstrickungen gegenwirtiger Lebensweisen im Anthropozin
zu fassen. Dabei tangieren die drei oftmals synonym verwendeten Begriffe unter-
schiedliche Bereiche. Wolf-Dieter Ernst greift in seinen Uberlegungen zur Produk-
tivitit des Netzwerkbegriffs in der Performancekunst drei Bedeutungsebenen des
Netzwerks in der Alltagskultur auf, die allesamt gemeinsam haben, aus einer kom-
plexen Struktur und verschiedenen, miteinander in Kontakt stehenden Akteuren zu
bestehen (vgl. Ernst 2011: 57-58).

Einerseits tritt das Netzwerk, nach Ernst, im Rahmen von ékonomischen Zu-
sammenhingen in Form der Verbalform »netzwerken« (Ernst 2011: 57) auf. Diese
von Ernst im beruflichen Kontext als »Schliisselqualifikation« (Ernst 2011: 57) be-
zeichnete Qualitit des Netzwerks umschreibt, einfach gesagt, die Verbindung und
das In-Kontakt-Treten von unterschiedlichen Menschen in Arbeitszusammenhin-
gen. Sind die sozialen Fiden einmal gekniipft, so lisst sich auf ihre kreativen oder
machtpolitischen Ressourcen zuriickgreifen, um Ideen oder berufliche Ziele zu ver-
wirklichen. Andererseits ist die Struktur des Netzwerks alltagsdsthetisch vor allem
in technologischen Sphiren zu finden. Digitale oder technische Netzwerke bilden
sich etwa in Stromnetzen, urbanen Verkehrsinfrastrukturen oder digitalen Endge-
riten ab, nicht zuletzt im Gefiige digitaler Kommunikation und den Strukturen des
Internets. Dariiber hinaus ist das Netzwerk ein philosophisches, insbesondere post-
strukturalistisches Konzept, das vor allem durch den Begriff des Rhizoms von Gilles
Deleuze und Félix Guattari geprigt wurde (vgl. Deleuze/Guattari 1977), um »kultu-
relle Prozesse in ihrer Komplexitit und Riickkopplung zu analysieren« (Ernst 2011:
58). Der Begriff des Netzwerks umschreibt in allen drei Ausdeutungen ein komple-
xes Gefiige mit vielfiltigen Akteuren, aus denen sich das Netz formiert.

Eine verstirkte Aufmerksamkeit erfahren Netzwerke vor allem in den 1990er-
Jahren (vgl. u.a. Law/Hassard 1999) im Zuge des Weiterdenkens der von John Law,
Michel Callon und Bruno Latour in den 1970er-Jahren eingefithrten Akteur-Netz-
werk-Theorie (ANT). Die ANT geht von einer Verteilung unterschiedlichster Hand-
lungsmichte der am Netzwerk beteiligten Akteure aus und verortet diese in einer
dezentralen und dehierarchisierenden Weise. Sie bietet somit eine Sichtweise und

14.02.2028, 17:47:08.

147


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Analysemethode von Welt an, mittels der »jegliche Form von Zusammenkiinften als
Netzwerk begriffen werden kann« (Chernyshova 2023: 30).

Dies macht die mikrobiologische Forschung der amerikanischen Biologin Lynn
Margulis in evolutionstheoretischen Zusammenhingen konkret sichtbar, indem
sie Menschen selbst als Netzwerke denkt. Bereits Anfang der 1990er-Jahre prigte
Margulis den Begriftf des Holobiont, der das enge symbiotische Zusammenleben
und die wechselseitige Abhingigkeit von verschiedenen Akteuren beschreibt.
Die engen Verstrickungen der Lebewesen offenbaren sich dabei sowohl auf einer
mikrokosmischen Ebene als Netzwerk, etwa anhand des menschlichen Korpers,
der, so Margulis, »das Ergebnis der Milliarden Jahre wihrenden Wechselwirkun-
gen zwischen hochst reaktionsfihigen Mikroben« (Margulis 2017: 11) ist. Diese
symbiotischen Beziehungen von Mikroben — Algen, Bakterien und Hefen — aus
denen menschliche, pflanzliche oder tierliche Kérper hervorgegangen sind und
bestehen, zeigen sich auch auf einer makrokosmischen Ebene. Die winzigen Mi-
kroben konstituieren in ihrer Gesamtheit >Gaias, eine planetarische Entitit, die alle
Lebensprozesse in sich zu vereinen mag: »Gaia, das verwobene Geflecht alles Leben-
digen, ist in allen ihren Zellen, Kérpern und Gesellschaften in unterschiedlichem
Mafe wahrnehmungsfihig und bewusst.« (Margulis 2017: 166)

Das Denken in Netzwerken ist somit als polyvalentes Phinomen zu verstehen,
das die planetarischen Verflechtungen sowohl auf mikro- als auch makrokosmi-
scher Ebene impliziert. Den vernetzenden Gedanken in Bezug auf das Kniipfen
von Beziehungen fokussiert auch Donna Haraway in ihrer Publikation Staying
with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene (2016). Mit ihrem Appell »making
kin, not babies!« (Haraway 2016: 116) formuliert sie die Relevanz von interspezifi-
schen Verwandtschaften, die jenseits von genetischer Abstammung und familidren
Beziehungen zu verorten sind. Sie plidiert damit fir die Stirkung von Wahlver-
wandtschaft, die sich iiber die Grenzen der verschiedenen Spezies entfalten sollte,
statt den Fokus auf die eigene Reproduktion — das Babysbekommen — als verwandt-
schaftliche Beziehung zu legen. Damit adressiert sie zum einen das Problem der
stetig steigenden Bevolkerungszahlen, die zunehmend mehr planetare Kapazititen
und Ressourcen fordern, zum anderen aber auch das Bewusstsein, dass Lebewesen
nicht als singulire und autonome Individuen agieren, sondern sich in komplexen
Vernetzungen interspezifischer Beziehungen befinden, die es ernst zu nehmen und
zu stabilisieren gilt.

Die Denkfigur des Netzwerks vermag besonders in Bezug auf kiinstlerische
Darstellungsweisen immaterielle Beziehungsgefiige nachzuzeichnen, die kom-
plexen Kontaminationen von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren zu
verbildlichen und erkennt folglich durch ihre dehierarchisierende Darstellungs-
weise andere (nicht-menschliche) Formen von Handlungsmichten an. Svetlana
Chernyshova pointiert diesen Zusammenhang folgendermafien:

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

»Das Denken-in-Verknlpfungen, das sich a-priori-Zustinden entzieht, eréffnet
den Blick fiir Zusammenhinge, die aufgrund ihrer Wechselwirksamkeit priasent
werden. Einer der entscheidenden Punkte besteht demnach darin, dass eben
jene Prasenz und Wirksamkeit nicht im Modus einer ontologischen Exklusivitat
gedacht wird. D.h. die beteiligten Akteure weisen alle eine Form von Handlungs-
fahigkeit auf, die sich auswirkt und — das schon immer temporar und in stetiger
unruhiger Bewegung gedachte Netzwerk — (mit)hervorbringt.« (Chernyshova
2023:30)

So kommen vernetzende Strukturen in Kunst(werken) gerade dann als dsthetische
Strategie zum Einsatz, wenn es um die Sichtbarmachung von koexistenziellen Le-
bensformen, der Dezentrierung des Subjekts oder Konzepten wie dem Posthuma-
nismus und Postanthropozentrismus geht, in denen der Mensch als eine Spezies
vonvielen gedacht wird.” Zudem nehmen kollektive und kollaborative kiinstlerische
Arbeitsformen Netzwerke als methodische Vorgehensweise ernst, indem sie Wis-
sen teilen und sich damit dezidiert gegen monokausale Schépfungsnarrative stel-
len, diese dezentralisieren und auf kollektive Handlungsmichte verteilen.

Die documenta fifteen (2022), die das Arbeiten im Kollektiv als Leitgedanken
programmatisch vertrat, demonstrierte, wie das netzwerkartig ausgestaltete Ar-
beiten von der kiinstlerischen Produktion bis zur kuratorischen Organisation einer
GrofRausstellung — mit all ihren Herausforderungen — gedacht werden kann. Diese
benannten Herausforderungen resultieren aus dem strukturellen Charakter von
Netzwerken, der sich je nach Ausformung des Netzes intensiviert und prinzipiell
von geteilter agency® geprigt ist. Das spekulative Denken in und mit Netzwer-

7 Vgl. hier den Band 281 des Kunstforum International aus dem Jahr 2022, der den Titel [syn]
Zusammen [bios] Leben. Kunst des Miteinanders als globale Uberlebensstmtegie tragt. Neben der
Vielfiltigkeit an Netzwerken in kiinstlerischer Praxis wird hier zudem eine Vielzahl an Aus-
stellungen genannt, etwa 1,5 Grad. Verflechtung von Leben, Kosmos, Technik (2023) in der Kunst-
halle Mannheim, Kontamination (2021) im Kunstverein Freiburg, Down to Earth (2020) im Gro-
pius Bauin Berlin, Critical Zones. Horizonte einer neuen Erdpolitik (2020—2022) und GLOBALE: Re-
set Modernity! (2016) im ZKM | Zentrum fiir Kunst und Medien in Karlsruhe sowie Netz. Vom
Spinnen in der Kunst (2014) in der Kunsthalle zu Kiel.

8 Der Begriff agency »ldsst sich [...] als Kraft, Wirkung oder Tatigkeit (ibersetzen und meint ins-
besondere im philosophischen Zusammenhang die Handlungsmacht von Subjekten. Damit
ist zwar noch kein freier Wille definiert, aber wer immer Gber sagency« verfigt, ist ein Ak-
teur und besitzt damit zumindest die Macht, in einem bestimmten Interesse oder gemafd
einer bestimmten Intention zu agieren. In Theorien der Kreativitit, die sich mit kinstleri-
schen oder gestalterischen Prozessen beschiftigen, tauchen die Begriffe der >agency< und
des Akteurs immer haufiger auf. Zunachst vor allem in der Soziologie und den Politikwissen-
schaften gebrduchlich, finden sie Giber die Wissenschaftsgeschichte schliefilich auch Einzug
in die Kulturwissenschaften, in die Kunsttheorie, die Medien- und Designtheorie« (Weltzien
2016: 229). Vgl. u.a. auch Dorrenbacher/Plim 2016, Latour 2007, Verbeek 2005, Gabriel 2004
und Holzinger 2004.

14.02.2028, 17:47:08.

149


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

ken impliziert vor allem auch die Frage, wie Mensch sich mit anderen Entititen
verbinden und in Beziehung treten kann. Netzwerke produzieren somit weni-
ger Antworten, sondern eher Fragen nach Relationalititen, Handlungsmachten,
Dezentralisierungen und Verstrickungen, was in der Kunst derzeit verhandelt
wird. Diese »radikalen Verstrickungen« (Haas/Haas/Magauer/Pohl 2021: 11) ver-
anschaulichen das Zusammenwirken heterogener Akteure, die sich gegenseitig
kontaminieren und - im Sinne flacher Ontologien’ - auf eine unhierarchische
Weise kooperieren: »Das Netzwerk wird im Gegensatz zu diesen ilteren Modellen
zumeist als unhierarchische, azentrische, modular geordnete, sich selbst organi-
sierende und kommunikativ dicht gekoppelte Verkniipfung von Einzelelementen
imaginiert.« (Gelshorn/Wedding 2008: 57)

Multimodales Kontaminieren

Der Begriff Kontamination, der sich mit Amalgamierung, Vermengung und Ver-
schmelzung tibersetzen lisst, verweist auch in seiner etymologischen Bedeutung
auf die Konnexion von heterogenen Entititen, die sich gegenseitig durchdringen.
Entlehnt vom lateinischen contaminatio steht das Kontaminieren fiir eine »Zu-
sammenziehung« und eine »Vermischung zweier sprachlicher Einheiten zu einer
neuen«™. Leitet man den Begriff jedoch vom franzésischen contamination ab, dann
wird vor allem auch die negative Dimension betont, im Sinne von »Befleckung,
Verderbnis, Verunreinigung«, was auch in seiner Verwendung als Fachwort des
Strahlenschutzes im Sinne einer »radioaktive[n] Verunreinigung« und »Verseu-
chung« augenscheinlich wird." In diesem Buch wird der Begriff der Kontamination
aber vor allem produktiv und konstruktiv genutzt, um die grundlegenden Vernet-
zungen und Durchdringungen in wunderkammernder Praxis nachzuzeichnen, die
an jene, mit dem Anthropozin einhergehende, terrestrischen Immanenz und Ver-
strickung ankniipfen, die Eva Horn in ihren Uberlegungen zu einer Asthetik des
Anthropozins herausarbeitet hat (vgl. Horn 2019a: 126).

9 In diesem Kontext spielen auch theoretische Ansitze eine Rolle, die von relational struktu-
rierten und flachen Ontologien ausgehen, z.B. die neueren feministischen Ansitze von Don-
na Haraway, Isabelle Stengers und Karen Barad (vgl. Haraway 2016; Stengers 2011; Barad
2007) oder der prozessorientierte Ansatz von Alfred North Whitehead (vgl. Whitehead 1985;
Whitehead 1967).

10 Vgl. »Kontamination, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.):
DWDS - Digitales Worterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kontamin
ation (Zugriff: 10.06.2024).

11 Vgl. »Kontamination«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.):
DWDS — Digitales Worterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kontamin
ation (Zugriff: 10.06.2024).

14.02.2028, 17:47:08.


https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination

3. Ordnen

Dieser produktiv gedachte Begriff der Kontamination lisst sich auf den fran-
zosischen Dekonstruktivismus zuriickfithren: Fiir Jacques Derrida ist nichts nicht
kontaminiert. Ein Dualismus, der aus zwei reinen Polen besteht, die durch eine kla-
re Linie voneinander getrennt sind, ist in seinem Verstindnis nicht existent. Der-
rida geht davon aus, dass mit jeder Wiederholung — Iteration - sich die Bedeutung
eines Begriffs verindert. Mit jeder Wiederholung transformiert sich der begriffli-
che Sinngehalt, so dass niemals dieselbe Bedeutung wiedergegeben wird und dem-
entsprechend von jeder vorherigen Benutzung des Begriffs abweicht. Aus jeder Ite-
ration resultiert eine Variation der Bedeutung, der Sinngehalt des urspriinglichen
Begriffs wird diversifiziert, erweitert und kontaminiert. So existiert nach Derrida
keine originire Definition von Begriffen, auf die man ihre Bedeutung, im Sinn eines
Ursprungs oder einer Ausgangsbedeutung, zuriickfithren kénnte (vgl. Derrida 2001;
Derrida 1988). Bedeutungen von Begriffen sind also stets prozessual zu denken und
in der Logik der Kontamination zu verstehen. Derrida geht somit von einem grund-
sdtzlich positiv besetzten Begrift der Kontamination aus, was er etwa auch in dem
Interview Nietzsche and the Machine (1994) bestitigt. Hier bezeichnet er Kontaminati-
on grundsitzlich als Chance und Offnung und betont ihren affirmativen Charakter:

»0ne should not simply consider contamination as a threat, however. [...] Possible
contamination must be assumed, because it’s also opening or chance, our chance.
Without contamination we would have no opening or chance. Contamination is
not only to be assumed or affirmed: it is the very possibility of affirmation in the
first place.« (Derrida/Beardsworth 1994: 56)

Positive Konnotationen erhilt der Begriff der Kontamination auch bei Bruno La-
tour, der die Welt — bzw. Gaia - als grundsitzlich verstrickt und vermischt versteht
und die Differenz zwischen der Welt der Menschen und der Welt der Dinge als eine
kinstlich konstruierte erklirt. Diese separierende Trennung, die Latour als Reini-
gung bezeichnet, ist charakteristisch fir das Denken der westlichen Moderne. Wih-
rend die gesellschaftliche Praxis durchdrungen ist von (Ver-)Mischungen menschli-
cher und nicht-menschlicher Akteure und Sphiren (Tiere, Pflanzen, Dinge), verhilt
sich die Moderne, so Latour, dieser Praxis gegeniiber entgegengesetzt und schafft
zwei getrennte ontologische Zonen. Auf der einen Seite diejenige der menschlichen
Akteure, auf der anderen Seite diejenige der nicht-menschlichen Wesen.

Von dieser grundlegenden Verstrickung und Kontamination von Welt geht auch
Anna Lowenhaupt Tsing in ihrer Untersuchung des 6kologischen und 6konomi-
schen Beziehungsgeflechts aus, das sich rund um den Matsutake-Pilz eréfinet (vgl.
Tsing 2018). Tsing versteht Kontamination ebenfalls in einem produktiven Sinne
und pladiert fiir die Anerkennung einer iiberall aufzufindenden »kontaminierte[n]
Diversitit« (Tsing 2018: 54), die sich fiir die Entschliisselung von Welt als wichtiges
methodisches Instrumentarium erweist. Dabei betont sie vor allem den Zusam-

14.02.2028, 17:47:08.

151


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

menhang von Kontamination und Kollaboration, den sie wie folgt erklirt: Wenn
unterschiedliche Akteure kollaborieren und trotz ihrer Andersartigkeit in Kontakt
miteinander treten, entsteht Kontamination (vgl. Tsing 2018: 54). In diesem Sin-
ne sind Entititen durch ihre Kontakte und Begegnungen mit anderen Entititen
geprigt. Einzelne Lebewesen oder Gemeinschaften werden somit durch Inter-
aktionen mit anderen infiziert, verunreinigt, beeinflusst, korrumpiert, tangiert,
indoktriniert, bereichert, bestirkt; kurzum: kontaminiert. Diese Begegnungen mit
anderen Entititen »indern, was wir sind, indem wir anderen Platz einriumen.
Aus der Tatsache, dass welterzeugende Bestrebungen durch Kontamination verin-
dert werden, konnten gemeinsame Welten — und neue Richtungen — erwachsen.«
(Tsing 2018: 45; vgl. Margulis/Sagan 1997) Somit tragt jeder »eine Geschichte der
Verunreinigung in sich; Reinheit ist keine Option« (Tsing 2018: 45). Warum nicht
mehr kontaminierte Geschichten erzihlt werden, um die Welt zu durchdringen
und zu verstehen, erklirt Tsing mit der Komplexitit und Unabgeschlossenheit,
die diese Erzihlungen mit sich bringen: »[K]ontaminierte Diversitit widersetzt
sich einem >abschliefSenden Urteil, das zu einem Markenzeichen modernen Wis-
sens geworden ist. Kontaminierte Diversitit ist nicht nur partikular, historisch
und fortwihrend Verinderungen unterworfen, sondern auch relational.« (Tsing
2018:54)

Da das Kontaminieren — im Sinne von Derrida, Latour und Tsing — als produk-
tive und affirmative Praktik des Verstrickens und Vernetzens gedacht wird und als
Beschreibung dient, um die vielfiltigen medialen und materiellen Verstrickungen
in zeitgendssischen Arbeiten beschreibbar zu machen, bleibt nun zu kliren, inwie-
fern sich das Kontaminieren in wunderkammernder Praxis materialisiert. In diesem
Kontext kommt der beschreibende und die Kontamination spezifizierende Begriff
der Multimodalitit ins Spiel. So lieRRe sich auf die Frage, inwiefern die Kontami-
nation in wunderkammernder Praxis — in von Wulffens und Henrots Arbeit — in Er-
scheinung tritt, antworten: multimodal. Doch was bedeutet Multimodalitit in die-
sem Kontext? Der Begriff meint, dass kontaminierende Elemente nicht nurin einem
Modus, sondern in vielen Modi zu finden sind. Multimodalitit konturiert somit zu-
nichst begrifflich »Mehrdimensionalitit auf verschiedenen Ebenen« (Preifd 2021:
27). Schaut man sich die etymologische Herkunft an und tibertrigt man den Begriff
aus dem Lateinischen, »bedeutet Multimodalitit recht unspezifisch ein>Viel der Ar-
ten und Weisen< und findet eine entsprechend breite Anwendung« (Preif} 2021: 27).
Der vor allem in den Medienwissenschaften untersuchte Begrift wird »relevant, so-
bald diverse Ausdrucksformen - z.B. Bild (statisch und bewegt), Gestik, Haptik,
Sprache (gesprochen und geschrieben), Pantomime, Tanz, Musik, Diagramme, Co-
mics — und Sinneskanile synergetisch zu einzelnen, in sich kohirenten Kommuni-
kationsprozessen kombiniert werden« (Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/
Thies 2018: 8). Um den Begriff der Multimodalitit fir die Analyse wunderkammern-
der Praxis fruchtbar zu machen, ist die Lektiire der Publikation Kunst mit allen Sin-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

nen. Multimodalitit in zeitgendssischer Medienkunst (2021) von Cecilia Mareike Caro-
lin Preif? hilfreich, die Multimodalitit an der Schnittstelle von Medien- und Kunst-
wissenschaft anhand von zeitgenossischen Arbeiten der Medienkunst beleuchtet.
Preif konstatiert, dass Multimodalitit »kein konkretes und separiertes Motiv der
Steigerung« ist, sondern vielmehr »die Komplexitit aktueller Medienkonstellatio-
nenc« (Preif? 2021: 28) widerspiegelt: »[Der Begriff der Multimodalitit] dient als itber-
geordnetes konzeptuelles Werkzeug zur Analyse jener Grenziiberschreitungen und
Hybridisierungen, wie sie aktuelle Medienkulturen im Allgemeinen und medien-
kinstlerische Arbeiten im Speziellen prigen.« (Preifd 2021: 28) Wihrend Preif vor
allem Kunstwerke untersucht, die von digitalen Technologien und Elementen maR-
geblich konstituiert werden (VR-Environments, VR-Installationen, AR-Installatio-
nen, Smart Surface-Installationen), sind es in den untersuchten Arbeiten in diesem
Kapitel vor allem »analoge« Ding-Ensembles: In Henrots The Pale Fox sind auch digi-
tale Bilder zu finden, wodurch die Realwelt in Relation zu digitalen Bildwelten ge-
setzt wird. In von Wulffens Arbeit Ohne Titel liegt der Fokus vor allem auf der analo-
gen Dingwelt.

Jenseits der analogen und digitalen Existenzweisen der Bilder ist fiir die fol-
genden Ausfithrungen die Frage zentral, welche Dimensionen von Multimodalitit
in den beiden Arbeiten zu finden sind. Preifd bezieht sich im Anschluss an Klaus
Sachs-Hombach, John Bateman, Robin Curtis, Beate Ochsner und Sebastian Thies
aufvier Dimensionen von Multimodalitit: die perzeptuelle, semiotische, partizipa-
torische und referenzielle Multimodalitit (vgl. Preif} 2021: 29-35; Sachs-Hombach/
Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 12—19). Wihrend die perzeptuelle Multimoda-
litit ein gleichzeitiges Ansprechen von verschiedenen Sinnesreizen beschreibt (vgl.
Preif$ 2021: 29-31), adressiert die semiotische Multimodalitit vor allem Medien als
»Reprisentations- und Zeichenordnungen« (Preifd 2021: 35) und materialisiert sich
konkret in Text-Bild-Kombinationen oder aber auch in Aspekten der Gestik, Mimik,
des Layouts und Designs. Die partizipatorische Multimodalitit charakterisiert mul-
timodale Zusammenkiinfte vor allem als »komplexe Netzwerke heterogener Akteu-
re« (Preif} 2021: 33), in denen Kategorien der Koexistenz, Koordination und Kollabo-
ration eine zentrale Rolle spielen. Die referenzielle Multimodalitit bedeutet dage-
gen, dass in Kunstwerken »auf Sinnesmodalititen und Reizkonstellationen referiert
wird, die den natiirlichen Perzeptionsradius des Menschen iiberschreiten« (Preifd
2021: 32) und sich aus anderen Inspirationsquellen speisen, etwa der Natur oder
tierlichen Welten (vgl. Preif3 2021: 32—33). So werden andere Umwelten oder andere
Ordnungen der Dinge in die Kunstwerke miteingebracht, die bei den Rezipient:in-
nen einen Perspektivwechsel hervorrufen sollen, was Preifd wie folgt konturiert:

»Was die Kiinstler:innen mit der Integration wesensfremder Modi in das kiinstle-
rische Erleben bezwecken, istjedoch nicht nur das spielerische Erproben einer bis
dato unbekannten Wahrnehmungspalette. Vielmehr wird ein Perspektivwechsel

14.02.2028, 17:47:08.

153


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

provoziert, durch den sich neue Umwelten beziehungsweise alternative Blicke auf
bekannte Umwelten eréffnen.« (Preifd 2021: 32)

Nach Sachs-Hombach, Bateman, Curtis, Ochsner und Thies umfasst die referenti-
elle Multimodalitit »eine Koprasenz von unterschiedlichen Modi des Weltbezugs«
(Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 16). »Multimodalitit im
Sinne von Referenzialitit meint also, dass ein Werk verschiedene Modi des Welt-
bezugs enthalten kann« (Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 17)
und sowohl fiktionale als auch nicht-fiktionale Darstellungsformen beinhaltet. Bei
der referentiellen Multimodalitit spielen »Bestimmungen koprisenter Modi im
Medienkonsum« sowie »die Mischformen verschiedener Modi der Referenzialitdt«
(Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 17) eine zentrale Rolle.

Gerade diese vierte Form der Multimodalitit — die referenzielle Dimension -
ldsst sich als ein Merkmal des wunderkammerns konturieren. Wihrend bei der Analy-
se der digitalen Medienkunstwerke bei Preif} das Zusammenspielen von realen und
virtuellen Elementen eine Rolle spielt, sind es in den Arbeiten Ohne Titel und The Pa-
le Fox vor allem die Vielzahl von heterogenen >analogen« Medien, Materialien und
Themen, die in ihrem Zusammenspiel als (referenziell) multimodal erscheinen. Sie
ergeben in ihrer Gesamtheit ein komplexes Ensemble, das zwischen Ordnung und
Unordnung changiert. Gerade in dieser Vielgestaltigkeit und Diversitit der Refe-
renzen lisst sich die Dimension der referenziellen Modalitit erkennen. In beiden
Arbeiten werden Elemente aus der Realwelt — etwa naturwissenschaftliche Theo-
rien in der Arbeit Henrots oder tradierte kunsthistorische Kategorien in der Arbeit
von Wulffens — mit alternativen und fiktiven (Bild-)Welten vermengt, ebenso wie es
Preif3 fir die von ihr untersuchten digitalen Medienarbeiten beschreibt: »Realwelt-
liche und virtuelle Eindriicke lassen sich hierbei nicht voneinander differenzieren
und verschmelzen zu einer multimodalen alternativen Realitit.« (Preif 2021: 32) Als
Kriterium fiir die Multimodalitit von Virfual Reality-Installationen konturiert Preif3
insbesondere, dass »sie sich sowohl aus der Realwelt speisen und sich zugleich auf
alternative und fiktive Welten beziehen« (Preiff 2021: 33), was sich auch auf die in
diesem Kapitel untersuchten Arbeiten ibertragen lisst. Besonders das alternative
Denken von Welt in Bezug auf netzwerkartig und relational angelegte Ansitze ma-
terialisiert sich in Kunstwerken, in denen modernistische Dichotomien von Natur
und Kultur, Fiktion und Fakt, Objekt und Subjekt tiberwunden und Vernetzungen
neu gedacht werden. Dabei gestalten sich die Referenzen mannigfaltig und neh-
men vor allem auch fiktive Narrationen und unterschiedlichste Erklirungsmodel-
le von Welt in den Blick. Sie stellen ein Gegenmodell zu modernistischen gereinig-
ten Weltordnungen dar und nehmen vor allem die »kontaminierte Diversitit« (Tsing
2018: 54), im Sinne Tsings Forderung, Geschichten der Kontamination zu erzihlen,
in den Blick.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

3.1.1 Reinigendes Ordnen - Uber Hierarchisierungen in den Kiinsten

»Es gibt wohl wenige Begriffe, die eine solche Macht liber das Denken von Indi-
viduen und Gemeinschaften ausiiben wie der der Reinheit. Kaum ein Bereich —
Religion, Politik, Sexualitat, Naturwissenschaft, Kunst und Psychologie —, in dem
er nicht eine Schliisselstellung einnimmt. Dabei ist der Begriff der>Reinheit< nur
in seiner Cegensatzlichkeit zum >Unreinen<zu definieren.« (Braun 1997: 6)

Bevor im nichsten Kapitel die spezifischen Ordnungsstrategien frithneuzeitlicher
Wunderkammern untersucht werden, fokussiert dieses Kapitel zunichst in einer
heuristischen Weise die von Bruno Latour so benannten reinigenden Ordnungs-
praktiken der Moderne. Hinsichtlich des Begriffs der Reinheit werden dabei sowohl
asthetische als auch ethisch-moralische Implikationen sichtbar. Der adjektivische
Begriff »rein« bedeutet so viel wie »ohne fremdartige Bestandteile, unvermischt,
unverfilscht, frei von Schmutz, sauber, frisch gewaschen, unberiihrt, keusch, voll-
kommen, fehlerlos«*?. Reinigende Praktiken setzen somit bei einem verunreinigten
Status an, der bereinigt werden muss, um zu einem sreinen< Zustand zuriickzuge-
langen, so die Logik der Moderne. Dieses Ideal der Reinheit zeigt sich sowohl in den
kleinsten Alltagsdingen wie der Tageszeitung und ihren unterschiedlichen, vonein-
ander separierten Rubriken — etwa Politik, Sport, Wirtschaft und Feuilleton — (vgl.
Schroer 2016: 363—364) als auch in zutiefst destruktiven und menschenfeindlichen
Auswiichsen wie dem Kolonialismus, dem das Ideal einer >Reinheit der Rassen«< zu-
grunde liegt, was sich auch in genozidalen Kontexten oder Konzepten wie der >Eu-
thanasie, der nationalsozialistischen >Rassenhygienes, auf schreckliche Weise ent-
faltete.” Anhand dieser Beispiele eréffnet sich die programmatische>Idee der Diffe-
renzierungs, die jedoch nur ein modernistisches Ideal verkorpert und niemals voll-
ends hergestellt werden kann, wie Markus Schroer ausfithrt: »Die Theorie bzw. das
offizielle Programm der Moderne beruht zwar auf der Idee der Differenzierung, der
Trennung und Unterscheidung. In der Praxis jedoch werden Klassifikationen und
Ordnungsschemata permanent unterlaufen. Und so bringt die Moderne selbst erst
hervor, was sie eigentlich zu bekimpfen meint: die Vermischung.« (Schroer 2016:
363)" Um die Unterschiede zwischen historisch tradierten gereinigten< und >verun-

12 Vgl. »Reinheit, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS —
Digitales Worterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Reinheit (Zugriff:
15.06.2024).

13 Vgl. auch Trus 2019.

14 Indiesem Kontext ist es wichtig zwischen historischer und dsthetischer Moderne zu differen-
zieren:»Wihrend in der>historischen Moderne«(ca.1820/30-1900) vor allem Status und Aus-
sagemoglichkeiten der Kunstwerke erweitert wurden, brachte die >klassische Moderne« (ca.
1905-1930) zusatzlich die ersten substanziellen Eingriffe in deren Beschaffenheit. Die>klassi-
schen<Gattungen>Malereis,>Skulptur<sPlastikcund>Graphik<bestanden weiter, wurden aber

14.02.2028, 17:47:08.

155


https://www.dwds.de/wb/Reinheit
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Reinheit

156

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

reinigten< Ordnungsstrategien an konkreten Diskursen und Beispielen zu reflektie-
ren, wird in diesem Kapitel zunichst veranschaulicht, dass sich eben jene von Latour
identifizierten reinigenden Praktiken der Moderne paradigmatisch in den westli-
chen, minnlich dominierten Diskursen rund um abstrakte Malerei im 20. Jahrhun-
dert zeigten. Durch sie stabilisierten sich die dualistischen Trennungen von etwa
Kiinstler und Kiinstlerin, Kunst und Handwerk sowie Immaterialitit und Materia-
litie.

documenta fifteen (2022)

Voranstellen mdochte ich einen Exkurs, der den Blick in die Gegenwart richtet. Um
zu zeigen, wie prasent und wirksam die von Bruno Latour konstatierte modernisti-
sche Reinigung auch heute noch ist, werden die kritischen Diskussionen rund um
die documenta fifteen, die vom 18.06.-25.09.2022 in Kassel stattfand und vom in-
donesischen Kollektiv Ruangrupa kuratiert wurde, zum Thema gemacht. Die do-
cumenta fifteen war mit der Ernennung Ruangrupas die erste Grof3ausstellung in
Deutschland, die von einem Kurator:innenteam aus dem asiatischen Raum kura-
tiert und organisiert wurde und bei der das Arbeiten im Kollektiv eine zentrale Rolle
einnahm. Das kollektive Arbeiten beschrinkte sich dabei nicht nur auf das kura-
torische Kernteam, sondern dieses lud weitere Kollektive ein, mit der Bitte, kiinst-
lerische Projekte zu realisieren und wiederum weitere Kollektive einzuladen, sich
kinstlerisch an der documenta fifteen zu beteiligen — dhnlich eines Schneeballsys-
tems. Ein Novum in der Geschichte der GroRRausstellungen weltweit stellte dabei die
»rhizomartige Struktur« (Weiss 2022: 68) des Organisierens und miteinander Arbei-
tens dar, wodurch dieses »selbst zu einem einzigen kollektiven Kunstwerk« (Weiss
2022: 68) wurde.

Warum der Wohn- und Herkunftsort von Ruangrupa an dieser Stelle eine be-
sondere Betonung erfihrt, zeigte sich in den kritischen Berichterstattungen, die
vor und wihrend der documenta fifteen zu verfolgen waren. Wihrend die Bespre-
chungen der einzelnen kiinstlerischen Positionen zwar stattfanden, wurde vor al-
lem eben jene rhizomartige Arbeitsstruktur fokussiert, die nach dem Vorwurf der
antisemitischen Bildsprache des Banners von Taring Padi in aufgeheizten Debat-
ten kritisiert wurde. Diese Kritiken iiberlagerten die Auseinandersetzung mit den
einzelnen Werken und stellten die grundsitzliche Struktur und (kollektive) Arbeits-
weise in Frage, vor allem in Bezug auf die Konkretisierung von Verantwortlichkei-
ten. Der Skandal rund um die Arbeit des Kollektivs Taring Padi fithrte — so der Ein-

um neue Materialien (z.B. im Kubismus und Futurismus; es kommen Collagen auf) sowie die
Kategorie >Objekt<[..] und >Rauminstallation< erweitert. [...] Die Gattungen zerfransten, ins-
besondere widersetzten sich Picassos Plastiken [...] und Kurt Schwitters>Merzbauc[..] der Ein-
ordnung.« (Bonnet 2008: 144)

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

druck, der sich beim Verfolgen der kulturjournalistischen Diskussionen einstellte —
das vermeintliche Scheitern der von Ruangrupa fokussierten und gelebten kollekti-
ven Arbeitsweise in ihrer groflangelegten rhizomartigen Struktur vor Augen.

Ohne den Verlauf der Diskussionen im Detail nachvollziehen zu wollen, was be-
reits an anderer Stelle ausfithrlich getan wurde, etwa im Rahmen des grof3angeleg-
ten Symposiums Kontroverse documenta fifteen (01.—02.02.2023) der HFBK Hamburg,
offenbarte sich in der kritischen medialen Berichterstattung die Vorstellung eines
Kunstbegriffs, der in modernistischen Dualititen verhaftet schien. Eine Auffassung
von Kunst wurde offenkundig, die »Kunst als Preziose begreift und den Imperativen
von Originalitit, Autorschaft und sakralem Ewigkeitswert folgt« (Weiss 2022: 72).
Die starken Gegenreaktionen bereits im Vorfeld der Ausstellung lief3en sich unter
anderem mit der Radikalitit der Negierung dieses modernistischen Kunstbegriffs
durch Ruangrupa erkliren. Das Kollektiv distanzierte sich deutlich von einer Vor-
stellung von Kunst, die auf der »Qualitit der Malerei« griindet und dabei vor allem
auf Namen setzt, gegen eine Kunst, die von einem wohlhabenden Klientel fir viel
Geld erworben wird und gegen eine Kunst, die sich nur im cleanen Raum des white
cube abspielt« (Weiss 2022:72). Vielmehr wurde durch die Maxime von lumbung, »ei-
ne alternative Okonomie der Kollektivitit«’® erdacht, die Kunst als etwas Gemein-
schaftliches, Prozessuales und Unabgeschlossenes versteht. Kunst wird in diesem
Verstindnis als etwas begriffen, das aus sozialen Aushandlungen hervorgeht, von
einem Netzwerk geteilter Handlungsmichte ausgeht und sich gegen einen subjekt-
zentrierten Geniebegriff wendet. Durch die Antisemitismus-Debatte, die durch das
Banner des Kinstlerkollektivs Taring Padi ausgelost wurde, sich jedoch bereits im
Vorfeld der Ausstellung abzeichnete, entfachte eine Grundsatzdebatte rund um die
Themen Antisemitismus, Rassismus und Postkolonialismus im Kunstbetrieb.

An den heftigen Reaktionen und getitigten Zuschreibungen innerhalb der Dis-
kussionen erdftnet sich, vor dem Hintergrund der Thesen Latours (vgl. Kapitel 3.1),
ein Nachwirken jener modernistischen Reinigungspraktiken, die etwa europiisch
und aufereuropiisch als dualistische Kategorien zu separieren versuchten. So spie-
gelte sich in einer Vielzahl der angefithrten Argumentationsweisen eine tief veran-
kerte eurozentrische Perspektive wider, die versuchte, Ideale westlicher Kultur zu
universalisieren und damit andere kulturelle Praktiken einer moralischen Bewer-
tung zu unterziehen, wie Aram Ziai pointiert:

»In der Antisemitismus-Debatte um die documenta spiegeln sich ein eurozen-
trischer Blickwinkel und ein Unwillen, andere Perspektiven zuzulassen.c Der
im deutschen Kontext vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus geprégte,

15 Vgl. zum Begriff lumbung die Erklarung auf der Homepage der documenta fifteen: https://d
ocumenta-fifteen.de/lumbung/ (Zugriff: 15.06.2024).

14.02.2028, 17:47:08.

157


https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/

158

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

manchmal hypersensible Antisemitismusbegriff werde ungeachtet anderer Kon-
texte als universell angenommen und zum universellen Maf3stab erkléart, anhand
dessen nachgewiesen werde, dass man den Leuten aus dem Siiden erst einen
zivilisierten Antisemitismusbegriff beibringen muss.« (Ziai, zit.n. Tran 2022: 0. S.)

Ziais Einordnung zeigt, wie Hierarchien und Vorstellungen etwa des Globalen Nor-
dens und Siidens sowie europiischer und aulereuropiischer Kunstpraktiken die
problematische historische Differenz von Eigenem und Fremden fortfithren.* Dar-
iiber hinaus eréfinete sich aber auch eine Degradierung eben jenes relational und
prozessorientierten Kunstbegriffs, der das Arbeiten im Kollektiv mit sich bringt.
Unterschwellig offenbarten sich hier modernistische Maximen der Kunst, die ei-
gentlich lingst, spatestens seit den postmodernen und poststrukturalistischen Dis-
kursen der 1970er-Jahre, als iiberwunden galten. Die geteilte Handlungsmacht im
kollektiven Netzwerk kollidierte zudem mit veralteten institutionellen Hierarchien,
die durch klare Aufgabenverteilungen und Verantwortlichkeiten strukturiert sind.
Das vehemente Berufen auf bestehende Grenzen zwischen Nord und Siid, Eigenem
und Fremden sowie Individuum und Kollektiv lassen sich, im Sinne Latours, als
modernistische Reinigungsarbeit auffassen, die auf kontaminierende (kollektive,
vernetzende, prozessuale und relational-strukturierte) Praktiken zu reagieren ver-
suchte.

Reinheitsideale rund um abstrakte Malerei

Betrachten mochte ich im Folgenden eben jene sich historisch etablierenden Hierar-
chien der Moderne und ihre historische Tradierung in den Kiinsten. Diese schrieben
sichinnerhalb der Kunstgeschichte fest und werden bis heute unreflektiert reprodu-
ziert, wie sich anhand der kritischen Diskussionen rund um die documenta fifteen
in einer eurozentrischen Argumentationsweise zeigte. Um Bruno Latours reinigen-
de Praktiken historisch fiir den Bereich der Kunst zu konkretisieren, werden hierar-
chisierende Reinigungspraktiken im Folgenden am Beispiel der musealen Struktur
der disziplindren Trennung in sog. Spezialmuseen sowie der abstrakten Kunst und
ihrer Konstitution und Legitimation im Laufe des 20. Jahrhunderts fokussiert. Da-
durch werden Hierarchisierungen verschiedener kunsthistorischer Kategorien of-
fenkundig, in denen die Auf- und Abwertung von etwa Kiinstler und Kiinstlerin, Bil-

16  Iswanto Hartono von Ruangrupa trifft in einem Interview folgende Aussage: »[...] bevor wir
als Kuratoren ernannt wurden, begannen die Medien, uns anzugreifen. Es gab noch nie indo-
nesische Kiinstler bei der Documenta, wir sind die erste kuratorische Leitung aus Asien. Man
zweifelte, wie denn ein unbekanntes Kollektiv aus der Dritten Welt die Documenta kuratie-
ren kénne. Unsere Fahigkeit, diese Ausstellung zu leiten, wurde infrage gestellt, noch bevor
wir liberhaupt angefangen hatten. Vielleicht, weil wir nicht weif? sind?« (Hartono, zit.n. Rust-
ler2022:0.S)

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

dender Kunst und Angewandter Kunst sowie Immaterialitit und Materialitit gefes-
tigt und tiber den Begriff der Reinheit legitimiert wurden. Wichtig in diesem Kon-
text ist die historische Auf- und Abwertung von bestimmten Kunstgattungen, die
sich in dem Begriffspaar high und low historisch tradierte. Wihrend der Malerei et-
wa ein hoherer Stellenwert als der Skulptur beigemessen wurde, stand die Skulp-
tur iiber der Tapisserie, die lange als Zeugnis der im Dekor verhafteten Handwerks-
kunst galt (vgl. dazu u.a. Macel 2021: 22; Parker/Pollock 2021; Christadler 2000 und
Parker 1989). Popkulturelle Asthetiken wurden dariiber hinaus lange Zeit véllig aus
dem Bereich der Kinste exkludiert (vgl. dazu u.a. Kohout 2018: 0. S.).

Der zentrale Begriff der Gattung, der in diesem Kontext eine wichtige Rolle
spielt, deutet bereits ein enges, abgestecktes Feld an, das von klaren Begrenzungen
gepragt ist, wie Jacques Derrida konstatiert: »Sobald man das Wort >Gattung« ver-
nimmt, sobald es erscheint, sobald man versucht, es zu denken, zeichnet sich eine
Grenze ab. Und wenn sich eine Grenze herausbildet, dann lassen Norm und Verbot
nicht auf sich warten: > man muf’, »man darf nicht¢, — das sagt Gattung, die Figur,
die Stimme oder das Gesetz der Gattung.« (Derrida 1994: 245) In Derridas Feststel-
lung klingt die sich mit dem Einfithren von verschiedenen Gattungen einstellende
Trennung von begrenzten Feldern an, die durch die Separation vergleichbar wer-
den und so in Konkurrenz miteinander treten. Durch diesen Wettstreit stellen
sich fast zwangslaufig Priferenzen ein, im Sinne einer Hierarchisierung und der
Frage danach, was ist angesehener und steht auf der Wertigkeitsskala oben und
demgegeniiber, was steht unten und verliert im Vergleich an Ansehen. Kunst- und
kulturhistorisch ist diese Hierarchisierung der Gattungen mit den Begriffen high
und low beschrieben worden, im Sinne einer Distinktion zwischen Hoch- und
Massenkultur.

Die Hierarchisierung der visuellen Kultur von high und low ist dariiber hinaus in
der Geschichte der Institution des westlichen Museums angelegt und bis heute tief
mit ihm verwurzelt. Einerseits durch die im Zuge der Aufklirung eingefiihrten dis-
zipliniren Ordnungsprinzipien, infolge derer Objekte eine Kategorisierung, Schub-
ladisierung und damit eine individuelle Wertung zugesprochen wurde, andererseits
durch die damit einhergehenden und genderspezifischen Logiken folgende Tren-
nung von Angewandten und Freien Kiinsten. Durch die grundsitzliche disziplinire
Trennung naturalisierte sich im Zuge des 19. Jahrhunderts eine Ordnung, die Din-
ge in fein siuberlich voneinander separierten, diszipliniren Schubladen einordne-
te und ihnen damit einen Platz in der geschaffenen Hierarchisierungsskala zuwies,
was dabei half, nationale Identititen” sowie die diskriminierende und menschen-
verachtende Idee kultureller sRassen< oder Geschlechterrollen zu disponieren.

17 Zum Verhiltnis von Museum und nationaler Identitdt vgl. u.a. Leeb/Samuel 2022, Czerney
2019, Dori 2010, Boswell/Evans 1999, Kaplan 1994 und Plessen 1992.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Die Ordnungsprinzipien der musealen Sammlungen des 19. Jahrhunderts ba-
sieren auf dem im Zuge der Aufklirung hervorgebrachten Wissenschaftsbegriff,
der vor allem die »Systematisierung, Spezialisierung und Klassifizierung« (Scholze
2004: 43) von Dingen fokussierte. Dabei spielen die Annahmen der Evolutions-
theorie eine zentrale Rolle, die sich auch in den musealen Ordnungspraktiken
niederschlugen, infolgedessen das Museum »zum Ort der Objektivation und Popu-
larisierung dieser Ideen« (Scholze 2004: 43) avancierte. Durch Selektionsprozesse
der Musealisierung und Typisierung wurden die gesammelten Dinge idealisiert und
zu standardisierten Formen deklariert (vgl. Scholze 2004: 44).”® Zudem wurden sie
in ein genealogisches und fortschrittsorientiertes Entwicklungs- und Evolutions-
narrativ eingefiigt, das ermdglichte, davon abweichende Formen und Phinomene
als das>Anderes, >Abnormale< und >Fremde« zu stilisieren. Das spiegelte sich auch in
den musealen Ausstellungsriumen wider, wie Tony Bennett in seinen Untersuchun-
gen The Birth of the Museum. History, Theory, Politics (1995) und Pasts Beyond Memory:
Evolution, Museums, Colonialism (2004) gezeigt hat. Mittels des Durchschreitens der
musealen Riume und der dortigen linearen und genealogischen sinnlich wahr-
nehmbaren Kunstgeschichte sollten sich die Besuchenden als progressive Subjekte
bilden und erfahren. Bennett spricht daher auch vom Museum als eine Maschinerie
zur Konstituierung progressiver Subjekte, womit er die Verbindung von Museum
und Regierungstechnologien sowie Machtregimen der Moderne herstellt, wie sie
Michel Foucault untersucht hat (vgl. Bennett 2004: 2, 162; Bennett 1995: 47)."

18 Martina Griesser-Stermscheg, Nora Sternfeld und Luisa Ziaja verweisen im Kontext der mu-
sealen Entwicklungsgeschichte auf die Rolle von Christian von Mechel. Seine neuen Ord-
nungsstrategien waren etwa fiir das Musée Napoléon im Louvre eine wichtige Referenz: »1777
wurde die kaiserliche Galerie im Oberen Belvedere im Sinne eines institutionellen Samm-
lungsbetriebs mit fixen Offnungszeiten an drei Tagen der Woche 6ffentlich zugénglich. Kurz
darauf ilbertrug man die begonnene Neueinrichtung dem Basler Kupferstecher, Grafikhdand-
ler und Verleger Christian Mechel, der die Hingung erstmals konsequent nach geografisch
abgegrenztensnationalen<Malerschulen und ihrer stilgeschichtlichen Entwicklung vornahm
und diese neuen Organisationsprinzipien detailliert in einem Katalogwerk festhielt. Mechel
etablierte damit ein Modell, das international aufgegriffen wurde und in Form des moder-
nen kunsthistorischen Museums des19.Jahrhunderts hegemonial werden sollte. Seinessicht-
bare Geschichte der Kunst< nach >Ordnung, Auswahl und System« folgte einer kunstwissen-
schaftlichen Perspektivierung, die Historizitat, Sequenzialitit und Kanonizitit als zentrale
Kategorien in der Konstruktion nationaler Schulen setzte, damit aber gleichzeitig samm-
lungsgeschichtliche oder auch politische Zusammenhange unkenntlich machte.« (Griesser-
Stermscheg/Sternfeld/Ziaja 2020: 23; vgl. auch Mechel 1783)

19 Tony Bennettverweistin seinem Text The Exhibitionary Complex (1994) in Bezug auf die Entste-
hung des Museums auch auf die Relation zu anderen, mit ihm einhergehenden Entwicklun-
gen der Zeit: »For the emergence of the art museum was closely related to that of a wider
range of institutions — history and natural science museums, dioramas and panoramas, na-
tional and, later, international exhibitions, arcades and department stores —which served as
linked sites for the development and circulation of new disciplines (history, biology, art his-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

Die Separierung der Dinge rief die sog. Spezialmuseen hervor, in denen sich
die Binnenhierarchie von Angewandten und Freien Kiinsten widerspiegelte und zu
voneinander gereinigten Disziplinen fithrte. Wahrend Kunstgewerbe-, Volkskun-
de- und die sog. >Volkerkundemuseen« die Angewandten Kiinste ausstellten, also
Dinge aus der Alltagskultur, die hiufig mit Schrifttafeln und erklirenden Texten
didaktisch vermittelt wurden und eher weiblichen Produzentinnen zugeschrie-
ben wurden, standen die Werke der Bildenden Kunst als autonome Entititen im
Kunstmuseum allein fir sich selbst und wurden als kulturelle Leistung minnlicher
Produzenten gefeiert (vgl. Schade/Wenk 2011: 154).”° Die Klassifikation der Kiinste
ergibt sich daher auch aus ihrer geschlechtlichen Kategorisierung (vgl. Parker/
Pollock 2021: 55-92). Die Wertigkeit von Bildender Kunst und die Abwertung von
Angewandter Kunst fult somit auf unterschiedlicher geschlechterspezifischer
Bewertung von Arbeit (vgl. Penz 2010: 51) und damit einhergehenden Kreativpro-
zessen, woraus sich folgende Hierarchisierung ergibt: »[...] the arts of painting
and sculpture enjoy an elevated status while other arts that adorn people, homes
or utensils are relegated to a lesser cultural sphere under such terms as »applieds,
»decorative« or >lesser art«.« (Parker/Pollock 2021: 55)

Jennifer John und Sigrid Schade verweisen in diesem Kontext insbesondere auf
die problematischen Auf- und Abwertungen von spezifischen kiinstlerischen Gat-
tungen und die Differenzierung zwischen reproduktiver und kreativer Produkti-
on, die sich in Angewandter Kunst (nachbildende und vervielfiltigende Praxis) und
Bildender Kunst (eigene kreative Schépfung) historisch etablierte (vgl. John/Schade
2008:13): »Den>hoheren Kitnsten<werden intellektuelle, geniale kreative Leistungen
zugeschrieben, den Angewandten oder Dekorativen Kiinsten Repetition und Repro-
duktion und nicht zuletzt Funktionalitit im Alltagsgebrauch.« (John/Schade 2008:
8)*' Diese Trennung von handwerklichen und kreativen Kiinsten konstituierte sich,
wie Roszika Parker und Griselda Pollock in ihrem Text Old Mistresses: Women, Art and
Ideology (1981) gezeigt haben, erst in der Neuzeit, genauer gesagt im 18. Jahrhun-
dert (vgl. Parker/Pollock 2021). Wihrend reproduktive Praktiken des Handwerks als
weibliche Domine tradiert wurden, war das mannliche Schopfergenie Produzent
kreativer und autonomer Kunst. Dies verdeutlicht etwa das Beispiel des Stickens,
das im Mittelalter noch keine genderspezifische Konnotation besafd und wie Rozsi-

tory, anthropology) and their discursive formations (the past, evolution, aesthetics, man) as
well as for the development of new technologies of vision.« (Bennett 1994: 123)

20 Vgl hier auch Macdonald 2000.

21 Vgl. auch Parker/Pollock 2021, Bischoff/Threuter 1999 und Lindner/Schade/Wenk/Werner
1989.

14.02.2028, 17:47:08.

161


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

ka Parker gezeigt hat, erst im 18. Jahrhundert Handwerksarbeit als eindeutig >weib-
liche« Praktik verstanden wurde (vgl. Parker 1989).**

Die geschlechterspezifische Hierarchisierung der Kiinste manifestierte sich vor
allem auch im Bereich der abstrakten Kunst, die mit spezifischen Bedeutungsinhal-
ten durch Kiinstlerschriften zwischen 1900 und 1930 aufgeladen wurde, was Sigrid
Schade am Beispiel von Wassily Kandinsky und Kasimir Malewitsch nachweist (vgl.
Schade 2008:39-40). Injenen schriftlichen Auflerungen wird, in Riickbezug auf He-
gel, der Begriff der Reinheit stilisiert und die mythische Aufladung der Differenz von
der>Immaterialitit« der Kunst und der »Materialitit« des Kunsthandwerks manifes-
tiert (vgl. auch Schade 2009; Schade 1992).?® Die in den Kiinstlermanifesten natura-
lisierte Relation von Reinheit, Immaterialitit und Abstraktion konstruierte ein Ge-
geniiber, jenes der Unreinheit, Materialitit und Gegenstindlichkeit, das von minde-
rer dsthetischer Qualitit zeugte und dezidiert mit weiblichen Produktionspraktiken
in Verbindung gebracht wurde. Dieses proklamierte Reinheitsideal ging mit einer
»obsessiven Unterdriickung des Dekorativen« (Auther 2008: 99) einher, die jene Dif-
ferenz noch verstirkte, was sich in kiinstlerischer Praxis um 1945 maf3geblich aus-
wirkte (vgl. Auther 2008: 99). Wie Elissa Auther gezeigt hat, war dafir insbesondere
auch Clement Greenberg in seiner Funktion als Kunstkritiker und seine bewerten-
den Einordnungen abstrakter Kunst verantwortlich, die diese vehement von einer
dekorativen Handwerkskunst zu distinguieren versuchte. Handwerk versteht sich,
im Sinne Greenbergs, »als blof3e Routine, repetitiv (wenn nicht massenproduziert)
und somit unkiinstlerisch« (Auther 2008:104). Dariiber hinaus verkniipft Greenberg
dekorative Handwerkskunst explizit mit dem Weiblichen, was etwa in der nega-
tiven Bewertung Georgia O’'Keeffes Arbeiten in seinem Text Review of an Exhibition
by Georgia O’Keeffe (1946) augenscheinlich wird. Hier stellt er dezidiert die Verbin-
dung von Dekor, Handwerk und Weiblichkeit her (vgl. Auther 2008: 105; Greenberg
2008). Diese von Greenberg postulierten Auffassungen moderner Kunst sind seit
den 1970er-Jahren vielfach kritisch beleuchtet worden, doch existiert das moder-
nistische Ideal der Reinheit und die damit einhergehenden Hierarchisierungen der
verschiedenen Kunstgattungen unterschwellig weiter. Grund fir diese unreflektier-
te Reproduktion des Reinheitsideals, das rund um die abstrakte Kunst konstruiert
wurde, war vor allem die unkritische Ubernahme der schriftlichen Selbstzeugnisse
der sog. »Vorreiter« der Abstraktion, »ohne sie auch nur dem zu unterwerfen, was

22 Diese genderspezifische Konnotation von kunsthistorischen Gattungen wird in der Untersu-
chung der Arbeit Ohne Titel von Amelie von Wulffen eine zentrale Rolle spielen (vgl. Kapi-
tel 3.2).

23 Auch Mark A. Cheetham identifiziert — ungeachtet der Tatsache, dass es Kiinstler:innen ver-
schiedenereuropdischer Linderwaren, die in unterschiedlichen Sprachen ihre Manifeste ver-
fassten — die Rhetorik der Reinheit als gemeinsamen Nenner der Avantgarden, der sich of-
fenbar wechselseitig problemlos Gibersetzen liefd (vgl. Cheetham 1991).

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

die Mindestanforderung historischer Forschung wire, nimlich einer Quellenkritik«
(Schade 2008: 38).

Diese einseitige Fokussierung auf die Trias von Malerei, Immaterialitit und
Reinheit exkludiert nicht nur alle anderen Ausdrucksformen, in denen sich Abs-
traktionsprozesse zeigten — etwa Tanz, Fotografie und Film —, auch alle anderen
Auseinandersetzungen mit abstrahierenden Darstellungsweisen, die sich jenseits
der westlich und minnlich dominierten Moderne entwickelten, wurden dadurch
unsichtbar sowie Positionen von Kiinstlerinnen weitestgehend ausgeklammert.**
So impliziert das alternative Erzihlen einer Geschichte der Abstraktion mit dem
Fokus auf primir weibliche Kunstproduzentinnen, wie es Christine Macel und
Karolina Ziebifiska-Lewandowska in ihrem Buch Women in abstraction (2021) dar-
legen, das Offnen dieses verengten Blicks auf Abstraktionsprozesse in der Kunst.
Diese Offnung bedeutet eine mediale, materielle, kulturelle und genderspezifische
Diversifizierung, die eine andere Kunstgeschichtsschreibung anbietet und die
Beschrinkung der Abstraktion lediglich auf die Malerei, (West-)Europa und mann-
liche Kunstproduzenten apodiktisch in Frage stellt. Zudem werden Abstraktion
und ornamentale Aspekte der Abstraktion nicht negiert, wie es die modernistische
Perspektive tat, sondern als eine relevante und zentrale Ausdrucksform mitgedacht
(vgl. Macel 2021: 19). Diese reinigenden Praktiken, die sich innerhalb der Diskurse
um die europdische abstrakte Malerei zeigen, stehen sinnbildlich fiir eine Vielzahl
weiterer modernistischer Reinigungspraktiken, auf die Latour mit seinem Begrift
der Reinigungsarbeit verweist.

Was haben diese modernistischen Diskurse um den Reinheitsbegriff jedoch mit
der Untersuchung wunderkammernder Praxis zu tun? Die miteinander kombinierten
und arrangierten Dinge im Ausstellungsraum ergeben im Falle von Camille Henrots
und Amelie von Wulffens Arbeiten ein hybrides Ensemble, das durch die vielgestalti-
gen Assoziationsmoglichkeiten und komplexen Variationen einerseits iiberfordert,
andererseits tradierte modernistische Binarititen unterliuft und durch multimo-
dale Kontaminationen strukturiert wird. Ebenso wie in frithneuzeitlichen Wunder-
kammern, in denen heterogene Dinge aus den verschiedensten Jahrhunderten, Ma-
terialien, kulturellen Kontexten und Disziplinen zusammenkamen, sind in den bei-
den Arbeiten all jene Dualismen, die die Moderne konstruierte, auf engstem Raum
aufgelost und miteinander verwoben, wie Horst Bredekamp eindriicklich skizziert:

»Augenscheinlich ging es bei der Platzierung der Kunstkammerobjekte nicht so
sehr um eine sduberliche Trennung der verschiedenen Bereiche, sondern um die

24  In diesem Kontext ist es wichtig, auf das Konzept der multiple modernities hinzuweisen, das
die Idee beinhaltet, nicht nur von einer (globalen) Moderne auszugehen, sondern von der
Existenz einer Vielzahl an Modernen, die sich multipel gestalten, sich transformierend und
konfliktreich zueinander verhalten und pluralistisch sind (vgl. u.a. Eisenstadt 2006).

14.02.2028, 17:47:08.

163


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Inszenierung schopferischer Unordnung. Mit purer Regellosigkeit ist diese jedoch
keineswegs zu verwechseln. Vielmehr lag ihr intellektueller Anspruch darin, die
Sammlungsobjekte in ein Netz des assoziativen und grenziiberschreitenden visu-
ellen Austausches zu spannen und auf diese spielerische Weise sowohl die duflere
wie auch die innere Natur des Menschen zu erkunden.« (Bredekamp 2007: 124)

Im anschliefdenden Unterkapitel wird die konkrete Materialisierung des von Brede-
kamp angesprochenen Netzes fokussiert und die verschiedenen Kontaminationen
skizziert, die in frithneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren. Die vermen-
genden, hybridisierenden, amalgierenden Praktiken finden vor allem iiber das Mo-
ment des Spielerischen in den Sammlungen ihren Zusammenhang. Uber das Spie-
lerische formierte sich die innere Ordnungslogik der historischen Riume, wie an-
hand der Thesen Bredekamps zur Relevanz des Spiels in Wunderkammern erliutert
wird.

3.1.2 Kontaminierendes Ordnen - Die Relevanz des Spielerischen
in Wunderkammern

Betrachtet man die Forschungsliteratur zu frithneuzeitlichen Wunderkammern in
Bezug auf das Thema Ordnen, so wird ein Spannungsfeld zwischen verschiedenen
Interpretationsstrategien ersichtlich, das Jutta Eming und Marina Minkler wie
folgt skizzieren:

»Tatsdchlich sind dsthetische Arrangements der Wunderkammer und ihre pra-
sumtive interne >Ordnung der Dinge« (Foucault) aus einer Reihe von Griinden
nicht leicht einsichtig. Vorstellungen von einer >Welt im Kleinen¢, einem >Mi-
krokosmos< oder Theatrum mundi sind, worauf Daston und Park hingewiesen
haben, mit dem Kuriosen, Abseitigen, Besonderen, das die Objekte der Wun-
derkammer auszeichnet, nicht ohne weiteres in Ubereinstimmung zu bringen.«
(Eming/Minkler 2022: 11)

Das weltumspannende theatrum mundi, in dem sich der grofie Kosmos in der rium-
lichen Situiertheit der Sammlung stellvertretend widerspiegelt und en miniature
anordnet, steht demzufolge der heterogenen Zusammenkunft unterschiedlichster
Singularititen gegeniiber, die durch ihre Besonderheit und Diversitit bestechen
und die Ordnung vor allem durch ihre Heterogenitit prigten. Das modellhafte
Zusammenbringen von Welt steht somit der Vereinigung von kuriosen, abseitigen
und besonderen Phinomenen gegeniiber.

Um dieses Spannungsfeld zu verstehen, das sich nicht gegensitzlich, son-
dern vielmehr in einer Vielgestaltigkeit in jeder einzelnen Sammlung individuell
ausdriickte, ist es hilfreich, die museumstheoretischen Uberlegungen von Sa-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

muel Quiccheberg niher zu betrachten. Quicchebergs schriftliche Ausfithrungen
zu einem idealtypischen Sammlungsaufbau werden in der Forschung zur Wun-
derkammer immer wieder in Bezug gesetzt und als ordnungskonstituierende
Inspirationsquelle fiir die Sammlungen der Zeit angefiihrt. In seinem Traktat
Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi (1565) stellte Quiccheberg erstmals umfas-
sende museologische Ausfithrungen zusammen (vgl. Quiccheberg 1565)*, die er
mit praktischen Instruktionen zum Aufbau einer Sammlung kombinierte. Diese
kann mit der Miinchner Kunstkammer?® in Verbindung gebracht werden, die zur
gleichen Zeit entstand, jedoch innerhalb des Traktats keine explizite Erwihnung
findet, sondern eher als ideeller Bezugspunkt diente (vgl. Roth 2000: 227). Quic-
cheberg entwickelte ein finfteiliges Klassenmodell, in das er die gesammelten und
zu zeigenden Dinge einsortierte. Zehn bis zwolf Unterkategorien, die von ihm so
bezeichneten Inscriptiones, ordnete er jeder der fiinf Klassen zu. In ihnen waren
unterschiedlichste Dingwelten vereint aus den Bereichen der naturalia, mirabilia,
artefacta, scientifica, antiquites und exotica.

Auf der Suche nach neuen Ordnungsmodi fiir das Wissen der Zeit und seinem
Vorhaben, ein ideales Museum (theatrum) zu entwerfen, fand Quiccheberg in Giulio
Camillos Ansitzen, die dieser in seiner Schrift L'Idea del Theatro (1550) entwickelte,
ein geeignetes Orientierungsmodell, das auf alchemistischen Ideen und der Mne-
motechnik basierte (vgl. Roth 2000: 230): »Der Gelehrte Camillo wollte, angeregt
von neuplatonischen, christlichen und kabbalistischen Ideen, das Universum in all
seinen Erscheinungsformen in Gestalt eines begehbaren Theaters prisentieren.«
(Braunlein 1992: 359) Ein solches von Camillo erdachtes Theater?” wurde tatsichlich
als Holzkonstruktion realisiert, nachdem der Kénig von Frankreich — Franz 1.2® —
den Auftrag fiir den Bau gab (vgl. Briunlein 1992: 360).

25  Samuel Quicchebergs Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi diente vor allem um 1700 als
Bezugswerk fiir weitere museumstheoretische Uberlegungen. Exemplarisch sind in diesem
Kontext Unvorgreiffliches Bedencken von Kunst- und Naturalien-Kammern (1674) von Johann Da-
niel Major, Die gedffnete Raritdten- und Naturalien-Kammer (1704) von Leonhard Christoph
Sturm oder Museographia (1727) von Caspar Friedrich Neickel zu nennen (vgl. Dolezel 2019:
471). Vgl. in Bezug auf Quicchebergs Ideen auch Brakensiek 2008, Hauger 1991 und Volbehr
1909.

26  Vgl. zur Miinchner Kunstkammer u.a. Pilaski Kaliardos 2012.

27  Zur Theatertechnik im 17. Jahrhundert vgl. Haekel 2004.

28  Bemerkenswert in diesem Kontext ist, dass Franz I. nicht nur fir die Realisierung von Giulio
Camillos entworfenem Theater verantwortlich war, sondern auch die Sammlung des Musée
du Louvre (1793) begriindete und mit diesem groflangelegten Museumsprojekt—zusammen
mit dem British Museum (1753) in London und der Eremitage in St. Petersburg (1764) (vgl.
Dori 2010: 209) — das Zeitalter des Museums einldutete, was die flieflenden und sich eng
bedingenden Entwicklungen zwischen frihneuzeitlicher Wunderkammer und Museum of-
fenbart.

14.02.2028, 17:47:08.

165


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Was anhand der Ansitze von Quiccheberg und Camillo augenscheinlich wird,
jenseits von ideeller Konzeption und faktischer Realisation, ist die hinter vielen
Wunderkammern stehende verborgene Ordnungssystematik, die Quiccheberg
erstmals theoretisch manifestierte und im Sinne eines weltversammelnden Thea-
ters erdachte.

Andererseits veranschaulichten Wunderkammern der Frithen Neuzeit die Viel-
faltigkeit und Diversitit der verschiedensten Existenzweisen des makrokosmischen
Universums. In der modernistischen Logik oftmals als ungeordnetes und willkiirli-
ches Sammelsurium abgetan, fithrten sie auf besondere Weise die verschiedensten
Hybridformen von Natur, Kunst, Wissenschaft und Technik vor, woraus sich ein ge-
steigertes Interesse an Kuriosititen und Abnormititen ablesen lisst. Dieses, so de-
monstriert Lorraine Daston, ist in der spezifischen Form der Neugierde begriindet,
die sich in den Wunderkammern materialisierte: »Die Neugierde des 17. Jahrhun-
derts verfolgte die Dinge [...] nicht vor allem darum, weil sie schon waren [...]. Viel-
mehr suchte die Neugier nach dem Seltenen, dem schén Ausgearbeiteten, dem sehr
Kleinen und dem Verborgenen.« (Daston 2002: 167) So wurde in den frithneuzeit-
lichen Wunderkammern vor allem den singuliren Dingen, in denen sich die spie-
lerische Natur in vielgestaltiger Weise zeigte, ein besonders hoher Stellenwert bei-
gemessen.

Die fiir viele Wunderkammer-Dinge typische Fusion von >natiirlichen< Kompo-
nenten, Naturnachahmung, Kunsthandwerk und Technik spielt dabei eine wichti-
ge Rolle, was unter anderem anhand verschiedenster Materialzusammenstellungen
in den Wunderkammern augenscheinlich wird. In ihnen offenbart sich eine eigen-
tiimliche Fusion von Fiktion, technischem Wissen sowie der mimetischen Aneig-
nung von >Natur« in Kombination mit realen Naturelementen. Dinge, »die in Form
und Material eine Kombination aus Kunst und Natur waren oder die beide unun-
terscheidbar machten, waren auRerordentlich beliebt, denn die Grenzverschiebung
riefen ein besonders intensives Staunen des Betrachters hervor« (Rauch 2006: 12)
und eréffneten »einen kreativen Spielraum durch artifizielle Modifizierungen der
Natur« (Grasskamp 2013: 24). Sie stehen dariiber hinaus im Zusammenhang mit
dem Interesse am »bildnerischen Vermégen der Natur« (Felfe 2015: 104), das in der
Frithen Neuzeit an Bedeutsamkeit gewann. Dieses ist nicht nur theoretischen Aus-
einandersetzungen zu entnehmen, sondern duflerte sich auch in eben jenen hybri-
den Dingen®, in denen die Natur sich »als bildende Kiinstlerin« (Felfe 2015: 103) in
Wunderkammern materialisierte.

29 NebenderVerbindung verschiedener medialer und materieller Elemente in Sammlungsdin-
gen sind die Faszination fiir Vermischungstendenzen auch thematisch, motivisch und narra-
tiv in frithneuzeitlichen Wunderkammern zu beobachten. Zu nennen sind in diesem Kon-
text Phdanomene wie Chiméaren, Kompositwesen und wundersame Kreaturen (z.B. Einhor-
ner). Vgl. hierzu etwa Burrichter/Klein 2022.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

Robert Felfe verweist in diesem Kontext auf die dadurch zustande kommende
Koproduktion zwischen isthetischer Wirkmacht der >Natur< und menschlicher
Kunstfertigkeit: »Dabei kommt es in den gemeinsamen Werken einer bildnerisch
titigen Natur und menschlichen techné hiufig zu einer subtilen Koproduktion
zwischen beiden, und gerade diese ausbalancierte Spannung derartiger Arbeiten
scheint fur zeitgendssische BetrachterInnen ein besonderer Reiz gewesen zu sein.«
(Felfe 2015: 104) Besonders seltene und formschéne Naturformen wurden etwa zu
Pokalen und anderen dekorativen TrinkgefifRen umgestaltet, erhielten eine schmii-
ckende Bekronung oder ein dekoratives Beiwerk. Von diesen, aus mannigfaltigen
Material-Kombinationen entstehenden Hybrid-Dingen, ging eine besondere Fas-
zination aus, da sie »jenseits gingiger Ordnungsmuster eine Zone des Zwiespalts
und der Unentschiedenheit« (Laube 2015: 186) eréffneten und eine Asthetik des
Spielerischen besaflen.

Vorallem die Automaten(-Figuren), die zahlreich in den Kammern zu finden wa-
ren, demonstrieren auf besondere Weise die frithneuzeitliche Faszination fiir das
Spielerische. Als Spielzeuge sind sie zum einen durch eine ludische Asthetik ge-
kennzeichnet, zum anderen erforderten sie auch eine aktive Involvierung der Be-
trachtenden, denn erst durch etwa das Aufziehen des Uhrwerks begannen sie sich in
Bewegung zu setzen: »Derartige Gebilde waren vordergriindig nutzlos, insofern sie
als Spielzeug fungierten, aber gerade in der Zweckfreiheit ihrer Selbstbewegung be-
tonten sie den demiurgischen Charakter ihrer Herstellung.« (Bredekamp 2007: 128)
Die Verkniipfung von Kunst, Natur und Technik, die in frithneuzeitlichen Wunder-
kammern spielerisch praktiziert wurde und sich in jenen beschriebenen »Mischob-
jekte[n] von Natur und Kunst« (Rauch 2006: 12) zeigte, demonstriert auf eindriick-
liche Weise die spielerische Fluiditit von disziplinidren Grenzen, die im Zuge der
Etablierung des modernen Museums eingefithrt wurden.

Das Spannungsverhiltnis in Bezug auf das Wie des Ordnens zwischen ange-
strebter Modellhaftigkeit — einer Ordnung in Themengebiete, wie sie Quiccheberg
theoretisch fundiert hat — und die Zusammenkunft von Dingen, die jenseits jeder
Kategorisierung anzusiedeln sind (Kuriosititen und Abnormititen), finden im
Spielerischen ihre Konnexion. Diese grofle Relevanz des Spiels beschreibt Horst
Bredekamp unter anderem in seinem 1993 erschienenen Text Die Kunstkammer
als Ort spielerischen Austauschs. In diesem erliutert er die spielenden Qualititen
frithneuzeitlicher Wunderkammern, deren hochste Kategorie es war, »Sehen, As-
soziieren und Denken als Spiel« (Bredekamp 2007: 122) zu eroffnen. Bredekamp
belegt diese Relevanz des Spielens unter anderem auch mit dem Heranziehen von
utopischen Konzepten der Zeit, in denen er ideelle, aber auch strukturelle Parallelen
zu Wunderkammern feststellt. So sieht er eine Gemeinsamkeit im utopischen Kern
des Staatsromans Reipublicae Christianopolitanae descriptio (1619) — im Deutschen

14.02.2028, 17:47:08.

167


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

erschienen unter dem Titel Christianopolis®® — von Johann Valentin Andreae, in dem
vor allem auch der >Spielerin Natur« eine bedeutende Rolle zugesprochen wird und
der als Vorlage fiir Francis Bacons Neu-Atlantis (1627) diente (vgl. Bredekamp 2012:
68).

In seiner Staatsutopie formuliert Andreae seine Ideen zur christlichen Reform
der Wissenschaft und der Gesellschaft, was Bredekamp wie folgt zusammenfasst:
»Christianopolis bietet die Beschreibung einer Stadt, deren Gebiude ein vollendetes
System der Natur- und Geisteswissenschaften unter empirischen, alchemistischen
und mechanischen Vorzeichen mit zahlreichen Laboratorien und Demonstrations-
riumen bergen, die eine idealtypische Kunstkammer abgeben.« (Bredekamp 2012:
68) Dem Spiel kommt hier eine wichtige Scharnierfunktion zu, es »bestimmt [...]
zentrale Instanzen dieser Forschungs- und Lehrgemeinschaft« (Bredekamp 2012:
68), was sich vor allem auch in der Ausrichtung der wissenschaftlichen Praxis zeigte:

»Fiir Andreae verbot der kiinstlerische Charakter des gottlichen Verstandes und
dessen Nachahmung geradezu, in >Christianopolis< nur vordergriindig niitzliche
Forschung zu betreiben: sDoch betrieben sie diese Dinge nicht nur aus Notwen-
digkeit, sondern der Absicht, einen kiinstlerischen Wettstreit in Gange zu halten,
(...) damit die Vernunft, oder vielmehr der in uns verbliebene goéttliche Funke, die
Moglichkeit bekomme, in jedem von uns verfligbaren Material herrlich hervorzu-
leuchten.« (Bredekamp 2012: 70; vgl. Andreae 1996)

Die vor allem an christliche Glaubenslehren gekniipfte Utopie von Andreae, die in
der Natur ihre spielerische Ausformung entfaltete, offenbarte sich in Wunderkam-
mern vor allem in der Imitation des gottlichen Spiels: »Das Spiel ist ihr als vielleicht
bedeutendste Instanz der schéopferischen Phantasie inkorporiert.« (Bredekamp
2012: 68) Das freie Spielen und Experimentieren kann vor diesem Hintergrund
als Selbstermichtigungsgeste der sammelnden Person gelesen werden, die losge-
16st von itbergeordneten Regelhaftigkeiten und Instanzen ihre eigene Mikrowelt
kreierte:

»Wennim spielerischen Vergniligen an der Artifizialitit, die nicht primar dem Nut-
zen gehorcht, eine gottahnliche Seite angesprochen war, erhielt der Sammeltrieb,
eine eigene Weltim kleinen [sic!] zu bilden, den Charakter, géttliches Spiel zu imi-
tieren. Der Demiurg mufdte [sic!], um absoluter Gott sein zu kdnnen, etwas Zweck-
frei-Spielerisches geschaffen haben, denn falls er einen Zweck verfolgt hatte, wa-
re er als ausfiihrender Agent einer Gber ihm stehenden Instanz aufgetreten. Die
Ebenbildlichkeit des Menschen war daher erst vollkommen, wenn sie zur héchs-
ten Kategorie des Spiels vorgedrungen war.« (Bredekamp 2012: 70)

30  Zur Auseinandersetzung mit den inhaltlichen Aspekten des Texts vgl. Rohls 2021: 580-587.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

Die miandernde Bewegung zwischen ordnender Struktur und chaotisch anmuten-
der Dingpluralitit, die aus der spielerischen Zusammenkunft heterogener Dinge
resultierte,” lie3e sich auch mit Maria L. Felixmiillers Begriff der »produktiven Un-
ordnung« (Felixmiiller 2018: 11) zusammenbringen, die sie unter anderem auch in
den frithneuzeitlichen Wunderkammern manifestiert sieht. Sie konnen, Felixmiil-
lers Argumentation folgend, als »Kippmoment zwischen naiver und reflektierter
Sammlung« (Felixmiiller 2018: 32) beschrieben werden, »als eine im Entstehen be-
griffene Ordnung im laborativen Girungszustand« (Felixmiiller 2018: 143).

Festhalten lisst sich, dass Wunderkammern »primir Orte isthetischer Er-
fahrung« (Duncker 2012: 63) waren, in denen das Spielerische eine zentrale Rolle
einnahm. Dabei kann auch das Sammeln als spielerische Titigkeit verstanden
werden. Dadurch, dass die Sammler:innen zweckfreie Seltenheiten und Kuriosi-
titen zusammentrugen, schufen sie spielend ihren eigenen Kosmos fernab von
diszipliniren Gattungsgrenzen, ebenso wie es Sigmund Freud fir das kindliche
Spielen beschreibt: »Jedes spielende Kind benimmt sich wie ein Dichter, indem es
sich eine eigene Welt oder, richtiger gesagt, die Dinge seiner Welt in eine neue,
ihm gefillige Ordnung versetzt.« (Freud 2010: 101) Das assoziative Miteinander-in-
Beziehung-Setzen von unterschiedlichen visuellen Kulturen und das spielerische
Experimentieren und Kontaminieren verschiedener Materialien ist, ankniipfend
an Bredekamp, als grundlegende Konnexion der frithneuzeitlichen Sammlungen
zu denken. Jenseits ihrer Asthetik zwischen Struktur und Chaos erhilt die Ordnung
durch das Spielerische ihre innere Logik (vgl. Bredekamp 2012: 70).

Das Ordnen in Wunderkammern zeichnete sich im Gegensatz zu den struktur-
gebenden Kategorisierungen des modernen Museums®* also insbesondere durch
individuelle Anordnungspraktiken der sammelnden Person aus, die spielerisch die
Kontaminationen von Welt in ihrer Sammlung zu materialisieren versuchte.

Eming und Minkler verweisen in diesem Kontext auch auf eine weitere Form
des Ordnens, die sich ebenfalls in die Logik des Spielerischen fiigt: die »narrativ
verfassten Formen der Verkniipfung, Differenzierung und Angrenzung« (Eming/
Minkler 2022: 11). Die Dinge in Wunderkammern wurden »insbesondere auch
iiber eine Erzihlung aufeinander bezogen und miteinander vernetzt [..]. Eine
solche Erzihlung hat beispielsweise der Sammler bei einer Fithrung durch seine

31 Dazu passt auch Walter Benjamins Beschreibung des Sammlers: »So ist das Dasein des
Sammlers dialektisch gespannt zwischen den Polen der Unordnung und der Ordnung.« (Ben-
jamin 1972: 389)

32 Beat Wyss beschreibt diese strukturgebenden Neuerungen, die das moderne Museum mit
sich brachte, wie folgt: »Das moderne Museum [..] emanzipiert sich von der Kunstkammer
dadurch, dass die Sammelbestidnde neu geordnet und nach Gattungen getrennt wurden: ei-
ne MaRnahme im Dienst didaktischer Ubersichtlichkeit fiir ein Laienpublikum. Im moder-
nen Museum wird das Sammlungsgut vom operativen Nutzgegenstand zum reinen Schau-
stiick.« (Wyss 2014: 404)

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Wunderkammer vorgetragen« (Eming/Miinkler 2022: 11). Die Ordnungsstrategie
der Sammlung war ohne erklirende Worte somit Besuchenden meist iiberhaupt
nicht ersichtlich, es benétigte das Verbalisieren der zugrunde liegenden ordnenden
Ideen, was sich ebenfalls als Ausdrucksform des Spielerischen denken ldsst.

Nachdem nun verschiedene reinigende und verunreinigende Ordnungsprakti-
ken historisch reflektiert wurden, einerseits anhand der hierarchisierenden Dua-
lismen, die sich in der Entwicklung der westlichen und minnlich dominierten abs-
trakten Kunst zeigten, und andererseits anhand der spielerischen Kontaminatio-
nen, die sich in frithneuzeitlichen Wunderkammern offenbarten, werden in den fol-
genden beiden Unterkapiteln die Arbeiten Ohne Titel von Amelie von Wulffen und The
Pale Fox von Camille Henrot untersucht.

Die sich in der Moderne etablierende kategoriale Differenz zwischen Reinheit
und Unreinheit wurde in diesem einfithrenden Unterkapitel zum Thema des Ord-
nens in heuristischer Weise vernetzenden und hybridisierenden Praktiken frithneu-
zeitlicher Wunderkammern gegeniibergestellt. Dadurch wurde herausgearbeitet,
auf welche Ordnungstraditionen sich zeitgendssische kiinstlerische Wunderkam-
mern beziehen. Im Folgenden werden die sich in den beiden Arbeiten materialisie-
renden Ordnungspraktiken zunichst historisch situiert, um das spezifisch wunder-
kammernde an ithnen zu entfalten, das sich ankniipfend an die spielerischen Konta-
minationen der frithneuzeitlichen Wunderkammern in einer multimodalen Weise
zeigt. Das multimodale Kontaminieren als spezifische Form des Ordnens, das neben
dem Terrestrisch-Werden (vgl. Kapitel 2.4) und dem institutionsreflektierenden Si-
tuieren (vgl. Kapitel 4.4) die kiinstlerische Praxis des wunderkammerns konstatiert,
wird im Unterkapitel 3.4 akzentuiert.

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

3.2 Amelie von Wulffen: Ohne Titel (2020)

Abbildung 17: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen«in
den Riumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy
die Kiinstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Frank Sperling

Die Arbeit Ohne Titel (2020) von Amelie von Wulffen war im Rahmen ihrer ers-
ten institutionellen Einzelausstellung (17.03.-24.05.2021) Amelie von Wulffen im KW
Institute for Contemporary Art in Berlin erstmals zu sehen. Wie bei ihren anderen
Kunstwerken verzichtet von Wulffen auch in diesem Fall auf spezifizierende Infor-
mationen und belisst ihre Arbeit »[olhne Titel«. Sie besteht aus einer Vielzahl von
heterogenen Elementen, die zusammen eine raumgreifende Installation in der Hal-
le der ehemaligen Margarinefabrik bilden, in der das KW Institute for Contempora-
ry Art seit 1991 beheimatet ist. Die eingezogenen weif’en Winde, an denen neue und
iltere Malereien der Kiinstlerin hingen, umsiumen die Installation. Ein Beginn und
ein Ende sowie eine klare Begrenzung der Arbeit sind schwerlich auszumachen, wo-
durch sie als raumgreifende Arbeit mit fluiden Grenzen beschrieben werden kann.
So unterliuft sie einen abgeschlossenen Werkcharakter (Abbildung 17). Vor allem
die braunen Farbverschmierungen stechen, intensiviert durch den Kontrast zu den
weiflen Wianden des Ausstellungsraums, ins Auge. Diese reichen teilweise bis dicht
an die Werke heran. Den Wischbewegungen der Farbe ist abzulesen, dass sie mit
einer menschlichen Hand aufgetragen wurden. Auf der braunen Farbe, die in un-
terschiedlichen Stirken und Pastosititen auf der weifSen Wand zu sehen ist, sind
befliigelte Insekten zu erkennen: grof3e, iiberdimensionierte Fliegen, die aus Mu-
scheln, genauer gesagt aus zwei Miesmuschelhilften und einem Drahtgestell, be-
stehen.

14.02.2028, 17:47:08.

m


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Abbildungen 18, 19 und 20: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen«in
den Riumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Kiinstlerin
und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong

=)

Farblich verweist die braune, an Fikalien erinnernde Farbe auf die lebensgro-
Re Figur, die neben den raumgreifenden Kuben positioniert ist und als Urheberin
der Verschmierungen identifiziert werden kann. Sie schaut mit einem ungldubigen
und teilnahmslosen Blick in den Raum hinein. Die von oben bis unten mit brauner
Farbe bedeckte und scheinbar aus Pappmaché bestehende Figur scheint mit einem
sie stabilisierenden Stumpf verbunden zu sein, der ebenfalls mit brauner Farbe be-
schmiert ist und mit der Figur materiell verschmilzt (Abbildungen 18, 19 und 20).
Auch auf der Oberfliche der Figur sind die grofRen Fliegen zu finden, die Assozia-
tionen an Fikalien oder verwesendes organisches Material beférdern. Die durch die
braune Farbe dominierte Figur gibt den Betrachtenden keinerlei Hinweise auf ihr
Alter oder ihr Geschlecht. Zudem fehlen individuelle Merkmale wie Haare oder ei-
ne detaillierte Physiognomie, die sie charakterisieren wiirden. Lediglich eine ange-
deutete schwarze Bauchtasche auf Hiifthohe ist zu erkennen. Aufgrund ihrer re-
duzierten duleren Gestalt erscheint sie wie aus einer der Comic-Zeichnungen der
Kiinstlerin entsprungen, von denen ebenfalls eine Vielzahl in der Ausstellung im
KW Institute for Contemporary Art zu sehen sind. Prignant sind zudem die bemal-
ten rechteckigen Kuben, die sich durch unterschiedliche Héhen auszeichnen und
als Sockel fiir zahlreiche kleine Dinge dienen. Die Kuben umsiumend sind an den
weiflen Winden ringsum Malereien auf Leinwinden positioniert, die sich als ltere
und neuere Arbeiten der Kiinstlerin identifizieren lassen. Die Kuben sind in unre-
gelmifigen Abstinden zueinander versetzt im Raum arrangiert. Auf ihren Quer-
seiten sind einerseits typische malerische Sujets, wie Genre- oder Landschaftssze-
nen in unterschiedlichen Maltechniken zu finden, andererseits aber auch Bildriu-
me in abstrakter Formensprache, in denen vor allem die Farbe als Gestaltungsele-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

ment fungiert. Die auszumachenden Techniken erstrecken sich von einem abstrak-
ten, fauvistischen und impressionistischen Malstil bis hin zu einem naturalistisch-
realistisch modellierenden Pinselduktus.

Abbildungen 21 und 22: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in den
Réiumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Kiinstlerin und
Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong

Neben dem Thema der maritimen Naturlandschaft (Abbildungen 21 und 22),
die etwa in Form von Seestiicken mit oder ohne Segelschiffen zu sehen sind — mal
als Fensterkulisse, mal im Zentrum des Bilds — ist der Mensch als exponiertes Motiv
zu identifizieren, der in unterschiedlichen Umwelten dargestellt ist. Besonders
das maritime Sujet durchzieht auch materialasthetisch die prasentierten Dinge:
Auf den Sockeln werden hybride Wesen aus Naturmaterialien — etwa Muschel-
schalen, Schneckenhiuser und Aste — und vom Menschen hergestellte Dinge -
wie Silberbesteck, Spiegelfragmente und geschnitzte Holzelemente — prisentiert.
Aus den heterogenen Materialien erwachsen fremd erscheinende montierte Wesen
oder fiktive maritime Naturformationen. Diese besitzen partiell anthropomor-
phe Ziige, so ist etwa vereinzelt eine menschliche Physiognomie oder humanoide
Anatomie zu erkennen. Andere Dinge besitzen dagegen eine eher vegetabile oder
mineralische Asthetik und erinnern an Korallenformationen oder Gesteinsan-
sammlungen, wie sie auf dem Meeresgrund zu finden sind. Ersteres trifft etwa auf
die sich aus einzelnen Klappen® von Muschelgehiusen zusammensetzende Figur
zu, bei der ein hélzerner Korpus und GliedmafRen zu erkennen sind, die von einer
Art Muschelpanzer an Rumpf und Kopf flankiert werden (Abbildung 23). Kleine

33 Biologisch korrekt ist der Terminus >Klappe, der umgangssprachlich als >Muschelhalfte< be-
zeichnet wird.

14.02.2028, 17:47:08.

173


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Jakobsmuscheln, Herzmuscheln, Meeresschneckengehiuse und Venusmuscheln
sind hier zu erkennen. Ein bekronender Kopfschmuck wichst strahlenférmig aus
dem Haupt der Figur heraus, der aus einer mehrgliedrigen Astverzweigung besteht
und an deren Ende jeweils eine Klappe einer kleinen Muschel zu finden ist.

Wihrend die Figur, inklusive der Muschelelemente, von Blauténen dominiert
wird, sind das thronartige Gebilde, auf dem die Figur sitzt, und der daran anschlie-
fende Untergrund in helleren Braunténen gehalten, die durch die Maserung und
Oberflichentextur der Muscheln herriihrt. Die Figur erscheint durch die materielle
Verschmelzung mit dem maritimen Untergrund und ihrem Sitzmobel verwachsen
zu sein. Auch in anderen Dingen ist das Thema des Ozeanischen durch die Prisenz
maritimer Materialien leitend, um vor allem auch eine humoristische Formenspra-
che zu unterstreichen. Indem etwa grof3e, ausladende Muscheln eingesetzt werden,
um eine iiberdimensionierte Kopfbedeckung darzustellen oder menschliche oder
tierliche Physiognomien zu karikieren. Katharina Hausladen stellt in diesem Kon-
text auch die Verbindung zu sog. Shellcraft-Figuren her (vgl. Hausladen 2021: 217).
Meist dilettantisch aus Muscheln hergestellte Dekorarbeiten, die dem Bereich kit-
schiger Handwerkskunst zugeordnet werden (Abbildung 24).

Abbildungen 23 und 24: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in den
Riumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Kiinstlerin und
Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Frank Sperling

Zudem erinnern die maritimen Hybridfiguren stark an jene Dingrepertoires der

frithneuzeitlichen Wunderkammern, in denen idhnliche, von Natur und Kultur so-
wie Fiktion und Realitit kontaminierte Materialzusammenstellungen zu finden wa-
ren. Muscheln, Schnecken, Korallen und Meergewichse waren beliebte Sammeldin-
ge aus dem zu der Zeit noch weitestgehend unbekannten Terrain des Ozeans. Um
sie er6ffneten sich wundersame Narrative. Exemplarisch ist in diesem Zusammen-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

hang der Narwalzahn® zu nennen, der ein beliebtes und seltenes Sammlungsgut
darstellte und als Horn eines Einhorns eingeordnet wurde. Geheimnisvolle Dinge,
die zu fabulierenden Umdeutungen einluden, waren vor allem auch auf3ereuropii-
sche naturalia, wie Stefan Laube wie folgt zusammenfasst: »Die Freude am Fremden,
Geheimnisvollen und Ritselhaften bestimmte die Vorliebe fiir Kunstkammerstiicke.
StraufRenei, Koralle und Nautilus galten als wunderbare Zeugnisse einer fremden,
zauberhaften Natur; virtuose handwerkliche Gestaltung sollte ihre Wirkung noch
entscheidend steigern.« (Laube 2015: 185) Zu diesen >wunderbaren Zeugnissen« aus
dem ozeanischen Kontext zihlten vor allem auch Turboschnecken und Nautilus-
gehiuse, die zu Pokalen und anderen Trinkgefiflen umgestaltet wurden und eine
schmiickende Bekrénung oder ein dekoratives Beiwerk erhielten.* Von diesen -
aus mannigfaltigen Material-Kombinationen entstehenden — Hybriden ging eine
besondere Faszination aus, da sie »jenseits gingiger Ordnungsmuster eine Zone
des Zwiespalts und der Unentschiedenheit« (Laube 2015: 186) eréffneten. Diese von
Laube angesprochene Entgrenzung gingiger Ordnungsmuster, die in historischen
Wunderkammern leitend fiir die Asthetik und Auswahl der Dinge war, ist ebenfalls
in von Wulffens Arbeit - iibersetzt fiir die Gegenwart — zu finden.

Diese spezifische Form des Ordnens, die eine andere Ordnung der Dinge impli-
ziert und auf historische Wunderkammern rekurriert, wird in diesem Kapitel als
multimodales Kontaminieren herausgearbeitet. Der Bezug zur frithneuzeitlichen
Wunderkammer ist dabei nicht nur formalidsthetisch und strukturell in Form des
Wie des Ordnens der Arbeit abzulesen, sondern wird auch im beschreibenden Text

34  Der Narwal bildet nur einen seiner beiden Eckzahne aus, der eine Linge von bis zu drei Me-
tern ausbilden kann. Mit diesem von zahlreichen Nervenzellen durchsetzten Gberdimensio-
nalen spitzen Zahn stellt der Wal Temperatur- und Druckschwankungen sowie den Salzge-
halt und chemische Verbindungen im Meerwasser fest, wodurch er sich an seine Umgebung
besser anpassen kann, vgl. Beschreibungstext zum sog. »Narwalzahn«in der Online-Samm-
lung des Griinen Gewdlbes: https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/32534
91 (Zugriff: 25.03.2024).

35  Auflereuropdische naturalia animierten dazu, sie umzugestalten und mit anderen Materiali-
en zu kombinieren, »ging es doch nicht zuletzt darum, das schépferische Potenzial des Men-
schen freizulegen und dsthetisches Wohlgefallen auszulésen. In der zweiten Hilfte des 18.
Jahrhunderts andert sich die Situation: Innerhalb des Fremden und Exotischen macht sich
eine Tendenz zum Artefakt bemerkbar, das man als historisches Dokument unversehrt be-
lasst« (Laube 2015:198). Fiir diese in den Wunderkammern zu findenden aufiereuropiischen
Dinge wurden unterschiedliche Termini verwendet, etwa Mirabilie, Exotica, Raritat, Ethno-
graphicum, Memorabilie oder Antiquitat. Stefan Laube weist in diesem Kontext auf die »un-
terschiedlichen Perzeptionen« hin, die die Begrifflichkeiten jeweils implizieren: »So scheint
sich bei Mirabilie und Exoticum die Wahrnehmung unmittelbar zu entfalten, bei Memorabi-
lie, Antiquitat und Ethnographicum werden ihr zunehmend Texte zur Seite gestellt werden
[sic!].« (Laube 2015:196)

14.02.2028, 17:47:08.

175


https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491

176

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

des Faltblatts zur Ausstellung von kuratorischer Seite expliziert: Der Ausstellungs-
text charakterisiert die Arbeit als »[e]ine dramatische Wunderkammer, in der das
Verhiltnis von Mensch und Natur verhandelt wird«*. Eine ganz dhnliche Beschrei-
bung findet sich auch im Ausstellungstext der Galerie Meyer Kainer formuliert, wo
die Arbeit 2022 ausgestellt war. Dort wird sie als »traumatische Wunderkammer«*’
konturiert, wie bereits zu Beginn des Kapitels angemerkt wurde. Im Folgenden
bleibt zu iiberpriifen, inwiefern sich diese Zuschreibungen und der Rekurs auf
frithneuzeitliche Wunderkammern in von Wulffens Arbeit im Detail gestalten.
Wichtig sind in diesem Kontext folgende zentrale Fragen: Welchen Ordnungs-
prinzipien folgt die Anordnung der Dinge? Wie kann die in Ohne Titel zu findende
Ordnung beschrieben werden?

Zu Beginn lisst sich festhalten, dass die Arbeit auf den ersten Blick weni-
ger modernistisch gereinigten Ordnungsmodellen entspricht, in denen einzelne
Disziplinen voneinander separiert wurden und sich dadurch entstehende Gat-
tungshierarchien stabilisierten, sondern sie vielmehr an kontaminierte Ordnungs-
weisen frithneuzeitlicher Wunderkammern erinnert, in denen spielerisch mit
Dingkategorien und Systematisierungen umgegangen und vor allem sog. Hybride
als besondere Faszinosa inszeniert wurden. Diese Praktiken des Ordnens finden
sich in von Wulffens Arbeit einerseits in dsthetischen Entgrenzungen wieder, die
kunsthistorisch tradierte Hierarchisierungen ad absurdum fithren, wodurch auch
genderspezifische Zuschreibungen von Kunstgattungen korrumpiert werden (vgl.
Kapitel 3.2.1). Andererseits durch das Kontaminieren von verschiedenen Bereichen
dervisuellen Kultur, wodurch modernistische Gattungslogiken innerhalb der Arbeit
aufgelost werden (vgl. Kapitel 3.2.2). So wird die grundlegende Vernetzungslogik
von Welt, die Bruno Latour, Jacques Derrida und Anna Lowenhaupt Tsing stark ma-
chen, sinnlich im Raum erfahrbar. In welcher Form sich zum einen die 4dsthetischen
Entgrenzungen kunsthistorischer Kategorien, zum anderen die Vermischung von
verschiedenen visuellen Kulturen darstellt, wird in den folgenden beiden Unter-
kapiteln untersucht. In diesem Kontext wird analysiert, wie sich in von Wulffens
Arbeit die kiinstlerische Praxis des wunderkammerns materialisiert und in welcher
Weise sich in ihr >dramatische< bzw. straumatische< Aspekte finden.

36 Vgl das auf der Homepage des KW Institute for Contemporary Art abrufbare Faltblatt zur
Ausstellung Amelie von Wulffen: https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wu
|ffen_DE.pdf (Zugriff: 15.08.2024).

37  Vgl. Begleittext zur Ausstellung in der Galerie Meyer Kainer (08.04.—21.05.2022): https://me
yerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/ (Zugriff: 25.03.2024).

14.02.2028, 17:47:08.


https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/

3. Ordnen

3.2.1 Entgrenzungen und multimodale Kontaminationen

In seinem Text Das Gesetz der Gattungen, der auf einem 1979 im Rahmen eines interna-
tionalen Kolloquiums mit dem Titel Die Gattungen in Straf3burg gehaltenen Vortrag
basiert, setzt sich Jacques Derrida mit dem begrenzenden Denken von Gattungen
auseinander. Zwar ist die Einsicht, dass das Ziehen von klar abgesteckten Gattungs-
grenzen kritisch zu beleuchten ist, nicht erst eine, die im Poststrukturalismus auf-
kam, dennoch ist durch dekonstruktivistische Ansitze, wie sie Derrida verfolgte,
eine Radikalisierung dieser These zu finden. Dekonstruktive Ansitze konstatieren
dabei vor allem die der Gattungslogik zugrunde liegenden ideologischen Implika-
tionen, welche »nur itber letztlich nicht zu beherrschende Ausschlussmechanismen
funktionieren« (Babka 2003:0. S.). Der Begrift der Reinheit spielt dabei eine wesent-
liche Rolle. Derrida kritisiert in seinem Text daher das enge Denken von Gattungs-
klassifikationen wie folgt:

»[...] die Gattungen dirfen sich nicht vermischen. Und wenn es vorkommt, daf
[sic!] sie sich vermischen — aufgrund eines Zufalls oder einer Ubertretung, auf-
grund eines Irrtums oder eines Fehlers, so resultiert daraus zwangslaufig eine Be-
statigung der wesentlichensReinheit<ihrer Identitat, da man dannja von>Vermi-
schungcspricht. Diese>Reinheitcgehért zum typischen Axiom, sie stellt ein Gesetz
des Gesetzes der Gattungen dar, ob diese nun»>natiirlich<ist, wie man glaubt sagen
zu kénnen, oder nicht. Diese normative Haltung und diese Bewertung sind der
»Sache selbst¢, wenn man Gattungen >Cattungen< Zugehdriges so nennen kann,
unmittelbar ein- und vorgeschrieben.« (Derrida 1994: 249)

Das Prinzip der Gattungen basiert somit weniger auf der faktischen Reinheit, wel-
che Derrida als Ideologie und Illusion entlarvt, als vielmehr auf dem »Prinzip der
Kontamination«, dem »Gesetz der Unreinheit« und der »Okonomie des Parasitiren«
(Derrida 1994: 252). Es gehe dementsprechend eher um die Vervielfiltigung und Di-
versifizierung von Genres, was sich etwa anhand des Denkens von Intertextualititen
und Hybridititen konkretisiert (vgl. Babka 2003: o. S.). Entgrenzende Tendenzen,
etwa »Verschmelzung [und das] Verschwinden von Trennlinien [und] Unterschie-
den«®® spielen dabei eine essentielle Rolle, die, Derrida zufolge, der Gattungslogik
zugrunde liegen. Diese sich auch in der Kunst der Moderne entwickelnden Phino-
mene der Verschmelzung, Uberschreitung und Entgrenzung von kunsthistorischen
Gattungsgrenzen intensivieren sich in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Vor
allem in den 1960er- und 1970er-Jahren ist eine »Multiplikation der Entgrenzungs-
strategien« (Bonnet 2008: 145) zu beobachten.

38  »Entgrenzung, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS —
Digitales Worterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung (Zu-
griff:18.06.2024).

14.02.2028, 17:47:08.


https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung

178

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Diese Auseinandersetzung mit Kontamination infolge von isthetischer Ent-
grenzung wird auch in Amelie von Wulffens Arbeit Ohne Titel offenkundig. Hier
werden nicht nur thematisch, sondern auch formalisthetisch kunsthistorische
Genres und Gattungen aufgegriffen und entgrenzt, wodurch eine Verstrickung
von Skulptur, Malerei und (Ausstellungs-)Architektur zu beobachten ist. So sind
etwa die Malereien nicht mehr als Leinwidnde an den Winden ausgestellt, son-
dern wurden direkt auf die Sockel gemalt, wodurch sie eine rdumliche Expansion
erfahren. Zudem wird das kunsthistorisch tradierte Verhiltnis von Sockel und
Skulptur und/oder Plastik unterlaufen. Dies geschieht, indem das Verhaltnis der
Volumina umgedreht wird und die Sockel im Verhiltnis zu den auf ihnen gezeigten
Dingen ins Uberdimensionale anwachsen. Die kleinen Hybridfiguren erscheinen
umso miniaturhafter auf den grofien Sockeln, die durch ihre Dimensionen eher an
Warentische erinnern (Abbildung 25).

Abbildung 25: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in
den Riumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy
die Kiinstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong

Der Sockel als typischer (kunsthistorischer) Prisentationsmodus fir dreidi-
mensionale Dinge stellt einerseits exponierende Prasenz her, ist andererseits aber
auch ein Distanz schaffendes Medium, indem er einen Abstand zum Boden und
zu den Betrachtenden generiert — er »vermittelt [...] zwischen dem Raum der Re-
prisentation und dem Realraum« (Ammer 2014: 212). Der Sockel als eng mit dem
Prisentationsmodus der Skulptur verwobenes kunsthistorisches Element besitzt
gerade durch seine latente Prisenz »das anachronistische Potenzial, Kontinuitit
zugleich zu behaupten und in Frage zu stellen« (Ammer 2014: 215). Durch ihre zu

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

den exponierten Dingen iiberproportionale Gréf3e und der daraus resultierenden
Verschiebung von dsthetischer Latenz zu Prisenz wird jene von Manuela Ammer
angesprochene Potenzialitit des Sockels erreicht, die vermag, kunsthistorische
Tradierungen zu markieren und in Frage zu stellen. Durch seine itberdimensio-
nierte (entgrenzte) Form wird er als kunsthistorischer Zeigemodus (erst) sichtbar.
Zudem steht die chaotisch wirkende Ordnung, die durch und durch kontaminiert
erscheint, der mit der Institution des Museums verbundenen wohlgeordneten
und harmonischen Asthetik des White Cubes entgegen. Die dualistische Diffe-
renzierung von Natur und Kultur, aber auch die modernistische Ordnung der
Gattungshierarchien wird konterkariert. Stattdessen sind vielfiltige Beziige un-
terschiedlichster visueller Kulturen zu erkennen, die in heterogenen Materialien,
Themen, Genres und Zeigemodi augenscheinlich werden. Von Wulffen begibt sich
demzufolge mit Ohne Titel an die »Rinder der Gattung Malerei, der Kunst und
des Kinstlerischen, seziert die jeweiligen Definitionsgrenzen — und kontami-
niert sie gewissermaflen, indem sie sie ins Zentrum riickt, Getrenntes bewusst
vermischt, ironisch erginzt oder in scheinbarer Unbeholfenheit iiberzeichnet«
(Schwenk 2017: 38). Ahnlich wie in frithneuzeitlichen Wunderkammern, deren
Potenzial darin bestand, »Gegenstinde der Natur, Instrumente der Forschung und
Werke der Bildenden Kunst zusammenzufithren« (Bredekamp 2015b: 55), werden
in von Wulffens Arbeit vielgestaltige Referenzen unterschiedlicher Bildwelten und
Darstellungsweisen miteinander vereint.** Dadurch entsteht ein Netzwerk, das
die miteinander kombinierten Elemente weniger als Einzeldinge erscheinen lisst,
sondern sie in ihrer Vernetzung bestirkt. Durch ihre Vielgestaltigkeit in Bezug
auf kunsthistorische Gattungen, Genres, Techniken, Sujets und Asthetiken, die
Komik, Ironie, Trivialitit und Alltiglichkeit hervorrufen, kann die Installation als
multimodal beschrieben werden. Das Konzept der Multimodalitit macht im An-
schluss an die Strategien der Multimedialitit oder Intermedialitit die Interaktion
und Vernetzung verschiedener Medien — ein »Vielc der Medien« (Preifd 2021: 27) -
beschreibbar, wie bereits in Kapitel 3.1 gezeigt wurde. Eben jene Vielgestaltigkeit,
die aus den in der Installation zu findenden Vermischungs- und Entgrenzungs-
tendenzen entsteht, ist auch in frithneuzeitlichen Wunderkammern zu finden.

39  Ebenso wie in Amelie von Wulffens Arbeit waren in historischen Wunderkammern unter-
schiedlichste Materialien und Medien miteinander kombiniert und eben jene Grenziiber-
schreitungen und -erprobungen wurden fokussiert, die Ambivalenzen hervorriefen, um die
Betrachtenden in Staunen zu versetzen. Stefan Laube weist auf die Freiheit der Kombinatio-
nen in der frithneuzeitlichen Wunderkammer hin, »die keine feste Zeiteinteilung benétig-
te und auch keine festen Objektkategorien, ging es doch darum, tiber das Sichtbare hinaus
die verborgenen Beziehungen zwischen Gottes Schopfung und der schopferischen Tatigkeit
des Menschen durch das Prinzip der Analogie zu veranschaulichen. Daher war die Grenze
zwischen eigen und fremd ebenso flieflend wie die zwischen Kunst und Natur« (Laube 2015:
198).

14.02.2028, 17:47:08.

179


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Die in ihnen ausgestellten Dinge erfiillten den »Zweck, die Grenzen zwischen ver-
trauten Kategorien auf provozierende Weise zu unterlaufen oder zu tiberbriicken«
(Daston/Park 2002: 321). Die dadurch hervorgerufene »Ablenkung und Verwirrung
verstirkten das Staunen des Betrachters« (Daston/Park 2002: 321). Wihrend das
Staunen und Wundern*® bis zum spiten 17. Jahrhundert noch weit entfernt da-
von war, dem Bereich einer Populirkultur zugeordnet zu werden, sondern eher
jenem der europiischen Gelehrtenkreise entsprach, dnderte sich ihr Status mit
der beginnenden Aufklirung. Das bringen Lorraine Daston und Katherine Park
vor allem mit dem Selbstverstindnis und den Gepflogenheiten der intellektuellen
europiischen Eliten in Verbindung (vgl. Daston/Park 2002: 21). Wihrend in den
firstlichen Kammern kostbare Materialien zur Veredelung von naturalia eingesetzt
wurden und durch ihre materielle Fusion kuriose Hybride entstanden, waren in
biirgerlichen Sammlungen hauptsichlich seltsame und aufergewdhnliche Dinge
aus der Alltagskultur vertreten. Die wundersamen Kuriosititen befliigelten das
Staunen der Betrachtenden und eréffneten narrativistische Potenziale und Asso-
ziationsspielrdume. Wie Horst Bredekamp gezeigt hat, hingt damit auch das in
ihnen zu findende spielerische Moment zusammen, das sich im ludischen Uber-
schreiten von diszipliniren Grenzen sowie der Amalgamierung von Natur und
Kultur innerhalb der Kammern entfaltete (vgl. Bredekamp 2007).

Die Hierarchielosigkeit der Bilder und das Zusammenbringen des scheinbar
nicht Zusammenpassenden konnen als Spezifika der Arbeitsweise von Wulffens
festgehalten werden, so wie es auch Katharina J. Cichosch herausstellt:

»Das eigentlich Bemerkenswerte ist vielleicht, wie Amelie von Wulffens Hier-
archielosigkeit in digitalen Zeiten, in denen die Hierarchielosigkeit der Bilder
taglich aufs Neue proklamiert wird, liberhaupt noch das Zeug zur Verunsicherung
in sich tragt. Wie die Malerin sich Stile und Formen aneignet und die Sentiments,
die damit verkniipft sind. Wie sie im Gesamten wie auch im einzelnen Ge-
mailde keinen Unterschied macht zwischen hoher Malerei und Bad Painting,
Jugendzimmermalerei, Bauernschrankmalerei, Stadtmarketingmalerei, Hobby-
ausstellungsmalerei, Skizzenmalerei. Es passt alles sehr gut und natiirlich auch
berhaupt nicht zusammen.« (Cichosch 2019: 0. S.)

Um zu verstehen, welche Kontaminationen in den Bildwelten der Arbeit Ohne Titel
zu finden sind, wird im Folgenden untersucht, welche Bilder und Erinnerungen

40 Lorraine Daston und Katherine Park verweisen auf die seismografische Funktion der Wun-
derkammer fiir die >frithneuzeitliche Wunderkultur¢, wodurch sie zum Knotenpunkt des
»dichten Netzwerk[s] aus Kommerz, Korrespondenz und Tourismus« (Daston/Park 2002: 312)
avancierte. Der Ausdruck>Wunderkultur<war in jeglicher Ausformung der frithneuzeitlichen
Sammlungen zu finden: in fiirstlichen, biirgerlichen, grofiangelegten, kleinformatigen, in-
stitutionell gebundenen und privat initiierten Sammlungen (vgl. Daston/Park 2002: 312).

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

durch das Zitieren, Reproduzieren und Referenzieren von bestehenden visuellen
(Bild-)Repertoires aufgerufen werden. Wahrend sich intertextuelle, intermediale
und intermaterielle Beziige auch subtil und unterbewusst in Kunstwerken duflern
kénnen, werden sie in von Wulffens Arbeit dezidiert als solche markiert, indem
sie zwar miteinander verwoben, jedoch noch auseinanderdividierbar sind. Zum
einen werden Referenzen eines westlichen Kunstkanons der klassischen Moderne
aufgegriffen, der iberwiegend minnlich geprigt ist und sich in gingigen und
den Betrachtenden bekannten Bildsujets der Bildenden Kunst — wie europdische
Landschaftsszenerien oder Stilllebendarstellungen — dufiert. Diese werden jedoch
nicht den konventionellen musealen Sehkonventionen entsprechend in ihrer tra-
dierten Form dargestellt, sondern erscheinen visuell von ihrer herkémmlichen
Darstellungsweise entriickt (vgl. Kapitel 3.2.1). Zum anderen rekurriert die Arbeit
auf Beziige, die einer dem Bereich der Populirkultur entlehnten Formen- und Ma-
terialsprache entstammen, was sich in der Verwendung dilettantischer Techniken
- die mit einfachen Mitteln zusammengeklebten Shellcraft-Figuren und der comic-
haften Modellierung von Kérpern — oder den banalen und ruralen Materialien -
Muscheln, Gabeln, Scherben, Pappmaché - sowie tabuisierten und humoristischen
Themen - dem Fikalen — zeigt.

Die verschiedenen Elemente rufen ganz bestimmte Bilder und Kontexte einer
visuellen Kultur hervor und erscheinen dadurch dezidiert als historisch und kultu-
rell situiert, was auf individueller Ebene durch den Umstand bedingt ist, dass jede
Betrachtung eines Werks durch eigene Erfahrungen, Vorkenntnisse und Wissens-
stinde beeinflusst wird und auf die Intensitit und Qualitit unseres Seherlebnisses
einwirkt (vgl. Schwenk 2017: 38). Dariiber hinaus hingt das auf kollektiver Ebene
mit der Tradierung von spezifischen Bildern, ihrer ikonischen Stabilisierung und
zuletzt mit ihrer Kanonisierung zusammen.* Wihrend die Betrachtenden auf der
einen Seite mit Bildrepertoires einer traditionell gelesenen Hochkultur — dem Be-
reich der Bildenden Kunst — in von Wulffens Arbeit konfrontiert werden, z.B. mit ty-
pischen Landschafts- oder Genresujets, die auch in anderen Werken der Kiinstlerin
immer wieder auftauchen, etwa in Form von Zitaten alter Meister, sind auf der an-
deren Seite Elemente zu finden, die aus einer traditionell kunsthistorischen Sicht-
weise heraus der Populdrkultur zugeordnet werden. Das sind die gesellschaftlich ta-
buisierte und humoristisch aufgegriffene fikale Asthetik, die dilettantisch und mit
einfachen Techniken zusammenmontierten Hybridwesen und die Naturmateriali-
en, die nicht veredelt wurden, sondern in ihrer urspriinglichen Form und Stofflich-

41 Wichtigindiesem Zusammenhang ist das Konzept des sozialen oder kulturellen Gedachtnis-
ses, das in den Ansdtzen von Jan Assmann, Maurice Halbwachs und Aby Warburg entwickelt
wurde (vgl. Didi-Huberman 2010; Assmann1999; Ginzburg1995; Diers 1995; Halbwachs 1985).
Auch relevantin diesem Zusammenhang ist der Begriff des>kulturellen Bildrepertoires¢, den
Kaja Silverman pragte (vgl. Silverman 1997).

14.02.2028, 17:47:08.

181


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

keit eingesetzt wurden und so auch an den Materialeinsatz der Arte Povera erin-
nern.

Durch das Prisentieren auf erhéhten Sockeln, die wie Verkaufstische zur Pro-
duktprisentation anmuten, eréffnet das Ensemble mit den kleinformatigen Dingen
zudem eine gewisse Warenisthetik. Dazu passt auch die Interpretation von Katha-
rina Hausladen und Jens Asthoff, die das Ensemble einerseits als »Souvenirladen«
(Hausladen 2021: 217, 219), andererseits als »Flohmarkt« (Asthoff 2021: 236) deuten.
Diese Lesart unterstreicht auch die Bauchtasche bzw. Giirteltasche der »Kotfigur«
(Asthoff 2021: 236), die wie ein Portemonnaie aus dem gastronomischen Bereich er-
scheint. So vermischen sich 6konomische Warenprisentation mit tradierten kunst-
historischen Sujets, wodurch es zu einer Kontamination verschiedener Felder vi-
sueller Kultur kommt, die eine modernistisch hierarchisierende Logik unterlaufen
und ad absurdum fithren. Die Hierarchisierung der Kiinste ist dabei auch bereits in
der Geschichte der Institution des westlichen Museums angelegt. Einerseits durch
die im Zuge der Aufklirung eingefithrten diszipliniren Ordnungsprinzipien, infol-
ge derer Dingen eine Kategorisierung und Schubladisierung und damit ein indivi-
dueller Wert zugesprochen wurde, andererseits durch die damit einhergehende, der
genderspezifischen Logik folgende Trennung von Angewandten und Freien Kiins-
ten. Aus der Aufteilung der Dinge entstanden die sog. Spezialmuseen, in denen sich
die separierende Logik von Angewandten und Freien Kiinsten widerspiegelte. Wih-
rend Museen fiir die Angewandten Kiinste vor allem mit weiblichen Produzentin-
nen in Zusammenhang standen, wurden Museen, die die Freien Kiinste ausstellten,
mit kulturellen Leistungen minnlicher Produzenten in Verbindung gebracht (vgl.
Kapitel 3.1.1). Die geschlechterspezifische Konnotation von Kunstgattungen schil-
dert auch von Wulffen in einem Interview mit Jan Hinrichsen, das im Rahmen ei-
nes Portrits 2015 in der Kunstzeitschrift Monopol erschien. In Bezug auf ihre Arbeit
als Kiinstlerin, die ihr Studium 1987-1994 an der Akademie der Bildenden Kiinste
Miinchen bei Daniel Spoerri und Olaf Metzel absolvierte, berichtet von Wulffen von
folgender Erfahrung: »Collagen von Frauen gingen noch in Ordnung. Aber als sie zu
malen begonnen habe, seien die Ressentiments zuriickgekommen. Die heilige Ma-
lerei: Miannersache, vor allem hierzulande.« (von Wulffen, zit.n. Hinrichsen 2015:
60)

In von Wulffens Arbeit werden sowohl verschiedene visuelle Kulturen miteinan-
der verwoben als auch vermeintlich genderspezifische kiinstlerische Darstellungs-
weisen, wodurch sich eben jene beschriebene Hierarchisierung von Kunstgenres
und -gattungen aufbricht und spielerisch unterliuft. Von Wulffen lisst nicht im
Sinne eines Paragones, eines Wettstreits, beides gegeneinander antreten, son-
dern inszeniert in Ohne Titel viel eher einen Mitstreit der Kiinste (vgl. Gastel/
Hadjinicolaou/Rath 2014): Bildende und Angewandte Kunst, Themen aus Hoch-
und Popkultur, kunsthistorisch tradierte Elemente mit banalen Materialien, iko-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

nische Bilder stehen nicht-ikonischen Bildern gegeniiber.** So wird in der Arbeit
die »Grenze zum Dilettantismus und zum Trivialen« ge6fInet, »oder anders gesagt:
die des allgemein vorherrschenden >guten Geschmackss, des konventionellen Ver-
stindnisses von dem, was man in der Kunst machen darf — und was keinesfalls«
(Schwenk 2017: 38).

3.2.2 Fakale Asthetik als emanzipatorisches Signum des Poop Feminism

Eine besondere Rolle spielt in Ohne Titel die fikale Asthetik des braunen Materials.*
Katharina Hausladen schreibt in Bezug auf Amelie von Wulffens Arbeit den »kotar-
tigen Schmierspuren in brauner Farbe, die von Wulffen wie Verbindungslinien zwi-
schen den Bildern« positioniert, die »Funktion eines formalen Ordnungsprinzips
inmitten der messestandartigen Stellwandsituation in der Halle« (Hausladen 2021:
219) zu. Dieser Einschitzung folge ich, durch die sich ergibt, dass die innere Logik
der Arbeit durch das Fikale bestimmt wird, das die verschiedenen Elemente netz-
werkartig miteinander verbindet und das entgrenzende Moment der Arbeit durch
die Expansion der Spuren auf den Winden zusitzlich befordert. Die Spuren stehen
dabei in starkem Kontrast zur >Reinheit« der weiflen Winde, die das Konzept des
White Cubes mafigeblich prigte: »Die weifle Farbe wird als moralisch bezeichnet,
als Insignium der Reinheit und hochstehender Sittlichkeit.« (Steyerl 2005: 136)

Der dem »Trash-Materialismus« (Luckow 2013: 150) nahestehende Einsatz der
fikalen Asthetik, die durch die braune, lehmige Materialitit* hervorgerufen wird,
lasst verschiedene kunsthistorische Verbindungslinien zu: Zum einen zum Materi-
aleinsatz der Dada-Bewegung, in der gefundenes, gebrauchtes Material bereits im
Fokus stand, zum anderen aber auch der sog. »Miill-Kunst«*, zu der etwa die Ar-
beiten von Dieter Roth, Arman, Tina Hauser, Karin Hochstatter, Laura Kikauka und
Thomas Hirschhorn zihlen (vgl. Bianchi 2004). Ahnlich wie in Dieter Roths Arbeiten
findet sich durch die fikalen Schmierspuren und die »Kotfigur< in von Wulffens Ar-
beit ein dhnlicher dsthetischer Bruch durch die »Dislozierung des Schmutzes in das
Museum, eigentlich einem Ort der Reinheit« (Gerny 2004: 49) wieder, wodurch »sie
sich einer Asthetik des Vollendeten und Makellosen entzieht« (Bianchi 2004: 36—37).

Die Rezeption der sog. Miillkunst »verlangt nach einem Denken und Empfinden
auflerhalb des Kanons der Gewohnheiten: quer zu allen Genres, Spezialisierungen

42 Zum Begriff der nicht-ikonischen Bilder vgl. Paluch 2021.

43 Vgl. auch Werner 2011.

44  Das braune Material lisst (iber die Verbindung zur fikalen Asthetik auch Assoziationen an
Holz oder Schokolade zu (vgl. Hausladen 2021: 218). Es ist zudem als Metapher fir das Ver-
héltnis von Kunst und Celd geldufig und steht dariiber hinaus in deutscher Malerei auch
im Zusammenhang mit Kreatiirlichkeit, Vergianglichkeit und Sterblichkeit (vgl. Asthoff 2021:
236).

45 Vgl. hier etwa auch Tompson 2021, Bourriaud 2020 und Lewe/Orthold/Oxen 2016.

14.02.2028, 17:47:08.

183


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

und Schubladisierungen« (Bianchi 2004: 36). Wobei es sich bei dem Fikalen nicht
einfach um Mill handelt, um weggeworfene, gebrauchte und defekte Dinge, son-
dern um ein Material, das abjekt erscheint.

Abgeleitet »vom lateinischen >abicere« (wegwerfen< oder >fallen lassen<) bzw.
sabiectus« (>verworfens, >niedrig« oder >gemein< und vom franzésischen »abject«
(-ekelhafts, >niedertrichtig)« (Mieszkowski 2018: 104) bezeichnet der Begrift des
»Abjekten« nach Julia Kristeva etwas Abstoflendes, das sich auf heterogene Weise
duflern kann (vgl. Kristeva 1982). Es umschreibt etwa Koérperausscheidungen und
vom Korper abgestofienes Material, wie etwa Exkremente, Menstruationsblut,
Eiter oder Erbrochenes, totes Fleisch, aber auch Handlungen wie Korruption,
Verrat oder Vergewaltigung oder zeigt sich im Kleinen, etwa in der Haut, die auf
der Milchoberfliche beim Erhitzen entsteht. Nach Kristeva sind diese Phinomene
weder als Objekte noch als Subjekte aufzufassen, was sie mit »neither subject nor
object« (Kristeva 1982: 1) umschreibt.* Sie verbleiben vielmehr auf einer abstrakten
und undefinierbaren Ebene, wodurch sie vermdgen, Abscheu, Ekel und Unbehagen
auszuldsen, aber auch Horror und Angst, nachdem sie sich vom Ursprung des Kor-
perlichen und Leiblichen geldst haben. Das Abjekte ist demnach als eine dsthetische
Qualitit aufzufassen, die »Grenzziehung unmdéglich zu machen droht. Vor allem,
weil es dem Subjekt versagt, was ihm Objekte gewdhnlich liefern: die Moglichkeit,
sich mit ihrer Hilfe durch Abgrenzung oder Aneignung zu definieren« (Mieszkowski
2018: 104). So geht mit dem Abjekten eine Subjekt-Objekt-Auflosung einher, die
Verunsicherung erzeugt und die herkémmliche Art, die Welt zu denken, destabili-
siert. In von Wulffens Arbeit materialisiert sich das Abjekte in der fikalen Asthetik,
insbesondere der >Kotfigur«, die eine Opposition zur >Sauberkeit« des White Cubes
und zur modernistischen Kategorie der Reinheit bildet (vgl. Kapitel 3.1.1).

Fruchtbar ist hier auch der Einbezug von Gregor Balkes soziologischem Ansatz
des Poop Feminism (vgl. Balke 2020), in dem er Fikalkomik als weibliche Selbster-
michtigungsgeste untersucht. Die »Zurschautragung von Fikalien« gilt gemeinhin
»als Tabubruch« (Balke 2020:13), was vor allem fiir Frauen galt und immer noch gilt.
Balke sieht die Tabuisierung, die der »Verrichtung der Notdurft« (Balke 2020:16) an-
haftet, dabei vor allem in der Moderne und ihren Reinigungspraktiken verankert.
Mit den modernen gesellschaftlichen Idealen des Zusammenlebens ging auch »ein
neuer Anspruch an die eigene Selbstkontrolle« (Balke 2020: 16) vor allem fir weib-
lich gelesene Personen einher. Um sich gegen diese geschlechterspezifische Dis-
krepanz emanzipatorisch aufzulehnen, bedienen sich Kiinstlerinnen des eigenen

46  Das wird auch in folgendem Zitat von Julia Kristeva deutlich: »When | am beset by abjec-
tion, the twisted braid of affects and thoughts | call by such a name does not have, properly
speaking, a definable object.« (Kristeva 1982: 1)

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

(weiblichen) Korpers und seiner Produkte, so die Analyse Balkes.*” In diesem Sin-
ne wird gegenwirtig gerade die fikale Asthetik von Frauen genutzt, um die minn-
lich konnotierten »Fakal-Spafie[] in der Populdrkultur« (Balke 2020: 71) umzudeuten
und ihnen eine weibliche Praxis entgegenzusetzen: »Poop Feminism steht dafiir, die
vorgegebenen (oft: mdnnlichen) Imaginationsangebote zuriickzuweisen und durch
komische Bilder zu erginzen, die — trotz aller Fiktionalitit und Artifizienz ihrer In-
szenierung — ihren Anker in der weiblichen Realitit haben.« (Balke 2020: 169) Das
politische Werkzeug, das der Poop Feminism dazu nutzt, ist die Komik, mit der er
sich »affirmativdem Leiblichen und seinen Eskapaden zu[wendet]« (Balke 2020:19).
Schlieflich bedeutet, etwas komisch zu finden, immer auch bereits Bestehendes zu
hinterfragen, wie Balke zusammenfasst:

»Wo sich Ambivalenz zeigt, herrscht Unruhe. Komik fungiert insofern als eine Art
gesellschaftlicher Storenfried, der die (vermeintliche) Eindeutigkeit der Dinge
hinterfragt und die gewohnte Ordnung befragt—und eben deshalb zu ungewohn-
ten Antworten kommt. Das Ambivalente kann dabei in vielerlei Gestalt auftreten
—etwa als Witz, Groteske, Satire, Schwank, Parodie, Ironie, Komédie —immer aber
6ffnet die Ambivalenz den Blick fiir das menschliche Zusammenleben.« (Balke
2020: 21)

Bezogen aufvon Wulffens Arbeit Ohne Titel und der hier zu findenden grof3en >Kot-
figur¢, die Jens Asthoff zufolge »die comichaften Ziige der Kinstlerin trigt« (Ast-
hoff2021:236), ist hier eine Interdependenz von Komik, Fikalisthetik und des Zitie-
rens eines mannlich dominierten Kunstkanons (spezifischen Sujets, Gattungen und
Genres) zu identifizieren, der mit dem Poop Feminism in Verbindung gebracht wer-
den kann. Das Paraphrasieren der verschiedenen Stilmittel von vorwiegend kano-
nisierten mannlichen Positionen der Kunstgeschichte in von Wulffens Arbeit Ohne
Titel deutet auch Katharina Hausladen als feministische Inbesitznahme (vgl. Haus-
laden 2021: 219). Gepaart mit dem Einsatz von Ironie, Komik, Satire und Uberzeich-
nung ist diese auch in vielen weiteren Arbeiten der Kiinstlerin zu finden.

Auch in ihren Comics*®, etwa Am kiihlen Tisch (2014), und Olgemilden tauchen
prominente Protagonisten der Kunstgeschichte, etwa Gustave Caillebotte, Gustave
Courbet, Albrecht Diirer, Vincent van Gogh, Georges Seurat oder Francisco de Goya,
auf (vgl. McLean-Ferris 2014: 105). Dargestellt werden die Kiinstler immer wieder
zwischen vertrauter Nihe, die aus dem Vorhandensein im kollektiven Gedichtnis

47 Dasverdeutlichen etwa auch andere aktivistische Bewegungen, in denen (weibliche) Kérper-
flissigkeiten offentlich zur Schau gestellt werden. Auf den sozialen Medien zeigt sich dies
unter diversen Hashtags, die zur Enttabuisierung etwa der Menstruation beitragen sollen:
#LiveTweetYourPeriod, #endperiodshame, #periodpositive, #periodproud, #happytobleed
(vgl. Gorgen 2019: 0. S.).

48  Zur Bildlichkeit von Comics vgl. Press 2018.

14.02.2028, 17:47:08.

185


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

resultiert, und surrealer Fremdheit, die durch bildinhirente dsthetische Briiche her-
rithrt. Dieses Spannungsverhiltnis offenbart sich beispielsweise, wenn von Wulffen
das Olgemailde, das Goya in seinem Atelier darstellt, mit iiberdimensionierten Flie-
gen versieht, die an verwesende Verginglichkeit erinnern. In ihren Arbeiten insze-
niert sie so hiufig »Verschiebungen, die hinter altbekannten Kunstszenarios etwas
sehr viel Beunruhigendes zutage fordern« (McLean-Ferris 2014: 104-105). Ahnliches
ist auch in den Comiczeichnungen zu beobachten, etwa in der Zeichenserie This is
How it Happened, die 2000 als Buch publiziert wurde. Die hier zu findende heite-
re Farbigkeit und das anthropomorphisierend dargestellte Gemiise und Obst erin-
nertaufden ersten Blick an eine unschuldige (Kinder-)Comicisthetik. Auf den zwei-
ten Blick werden jedoch nicht jugendfreie Narrationen und sexualisierte sowie ge-
waltdurchzogene Szenerien offenkundig, die mit der infantilen Asthetik eines (Kin-
der-)Comics kontrastieren.

3.2.3 Multimodales Kontaminieren in von Wulffens Ohne Titel

In der Arbeit Ohne Titel fusionieren, wie gezeigt wurde, verschiedene »Stile und Su-
jets, eigene Erfahrungen und kunstgeschichtliche Zitate« (Hinrichsen 2015: 53) in
einer intermedialen, intermateriellen und intertextuellen Installation miteinander,
wodurch multimodale Kontaminationen entstehen. Diese entfalten sich in Amelie
von Wulffens Arbeit insbesondere in dem Ineinanderverwobensein von verschie-
denen visuellen Kulturen. Indem einerseits vermeintlich popkulturelle Referenzen
- zu denen unter anderem die Souvenirladen-Asthetik, die Shellcraft-Figuren und
das Comichafte zihlen - sich stilistisch Komik, Ironie, Dilettantismus und des Ab-
jekten bedienen, werden andererseits kunsthistorische Beziige — tradierte Gattun-
gen, Genres und Techniken — aufgerufen. So vermag von Wulffen in ihren Arbei-
ten »die kithlen, kommerziellen Bilder in Businesslobbys« miteinzubeziehen, eben-
so wie »die kitschigen, volkstimelnden Landschaften, denen die Nazis huldigten,
oder Formen der Amateurmalerei wie >Sonntagsmalereic oder Aufienseiter-Kunst«
(McLean-Ferris 2014: 106). Sie kontaminiert dadurch lange als getrennt und von-
einander gereinigt angesehene Sphiren. Zudem findet eine formaldsthetische und
riaumliche Entgrenzung dieser kunsthistorischen Gattungen (Skulptur, Malerei, Ar-
chitektur), Genres (Landschaftsmalerei, Genremalerei), Maltechniken (impressio-
nistisch, fauvistisch, naturalistisch) und verschiedener Prisentationsmodi (Sockel,
Rahmen) statt. Diese Entgrenzungen bestimmen die Arbeit mafigeblich mit, sie bil-
den sozusagen die Matrix ihrer Ordnungsstruktur. Die einzelnen kunsthistorisch
tradierten Gattungen, Genres, Techniken und Prisentationsmodi sind jeweils noch
zu erkennen, ihre Grenzen werden jedoch fluide durch die spielerische Rekonfigu-
ration, die von Wulffen in ihrer Arbeit erprobt. Die Dinge werden also anders als
in der traditionellen kunsthistorischen Gattungslogik im Raum (an-)geordnet, wo-
durch eine neue Form von Ordnung entsteht. Indem von Wulffen sich fiir ihre Ar-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

beit an Referenzen, Bildern, Formsprachen und Materialien bedient, die jenseits des
Kanons der Kunstgeschichte zu verorten sind, werden traditionelle Hierarchien ver-
handelt. So lasst sich in Ohne Titel eine formalisthetische und riumliche Entgren-
zung kunsthistorischer Kategorien beobachten, die eine neue Vernetzung erhalten.
Dadurch werden nicht einfach Grenzen entfernt, sondern spielerisch neu ausgelo-
tet. Das bedingt sich auch durch die motivisch-thematische Vernetzung von ver-
schiedenen visuellen Kulturen, wodurch der herkémmliche Dualismus von Ange-
wandter und Bildender Kunst sowie Hoch- und Popkultur unterlaufen wird. Diese
als dualismuskritisch verstehbare Intervention konkretisiert sich in der sog. >Kotfi-
gur<«. Wie mit dem Rekurs auf den Poop Feminism gezeigt, impliziert die fikale As-
thetik eine politische Implikation und verweist auf einen Zustand, der eigentlich
als tiberwunden galt, jedoch immer noch latent alles zu durchweben scheint. Alte
Denkmodelle (Dichotomien von Natur und Kultur, alter Kunstkanon) werden auf
den Priifstand gestellt, vor allem mit den Mitteln der Komik, Ironie und Uberspit-
zung.

Die Arbeit lisst sich auch als kritische Revision etablierter Kategorisierungen
von Mensch und Natur, aber auch als Hinterfragung der Hierarchisierung von
Gattungen und Gender, insbesondere im Bereich der Kunstwelt, lesen. Die Arbeit
spiirt verborgenen Mechanismen nach, die unsere Vorstellungen internalisie-
ren und unterschwellig mitbestimmen. Durch das Offenbaren dieser versteckten
Implikationen, in der tradierte dualistische Ordnungskategorien immer noch mit-
schwingen, wird »dem Unbewussten der Kunstwelt [..] eine Stimme« (McLean-
Ferris 2014: 106) gegeben, was Ohne Titel zu einer >dramatischen«< und >traumati-
schen« Wunderkammer macht. Dabei spielt die Beziehung zwischen Mensch und
Umwelt in von Wulffens Ohne Titel eine zentrale Rolle. Vor allem der Natur- und
Lebensraum des Meers wird zum einen als malerisches Sujet, zum anderen in Form
der maritimen Materialien augenscheinlich. Die Beziehung zwischen Mensch und
Umwelt — hier dem Meer — erscheint dabei als ambivalent. Die malerischen Sze-
nerien verweisen auf ein gereinigtes Bild von Natur — Mensch hier, Natur dort —,
wie es etwa in romantischer Malerei zu finden ist. Das wird auch in Darstellungen
deutlich, in denen der Mensch in einer naturfernen Umgebung in den eigenen vier
Winden prisentiert wird, wo er auf die Natur mittels eines Fensters aus sicherer
Distanz blicken kann oder in Elementen eines Stilllebens — wie etwa Weintrauben
—, in denen Natur als etwas inszeniert wird, an dem sich der Mensch bedienen
kann. Die wundersamen Hybridgeschopfe verweisen dagegen auf ein kontami-
niertes Bild von Natur im Anthropozin, in dem das - in einer tradierten Lesart
voneinander getrennte — Natiirliche mit dem Kulturellen eng verwoben erscheint.
Der Rekurs auf die frithneuzeitlichen Wunderkammern besteht gerade in dieser
intensiven Verstrickung von verschiedenen Sphiren, die in Ohne Titel zu finden sind
und in denen sich das Ordnen in kontaminierender Weise offenbart.

14.02.2028, 17:47:08.

187


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

3.3 Camille Henrot: The Pale Fox (2014-2015)

Die raumgreifende installative Arbeit The Pale Fox von Camille Henrot war vom
21.02.-10.05.2015 im Westfilischen Kunstverein in Miinster ausgestellt (Abbildung
26). Neben der Ausstellung in Miinster wurde The Pale Fox bereits in verschiedenen
Ausstellungskontexten gezeigt, unter anderem in der Kunsthal Charlottenborg in
Kopenhagen, in der Chisenhale Gallery in London und im Palais de Tokyo in Paris.
Versucht man die Asthetik der Arbeit zu fassen, so ist zunichst die blaue Farbe
(Farbcode oooocc) ein markantes Merkmal, die sowohl die vier Winde als auch
den Boden des Ausstellungsraums dominierte. Der Raum wurde beleuchtet von in
Bahnen angeordneten Neonrdhren, die an der weifen Decke angebracht waren.
Neben dem alles einnehmenden Blau waren es iiber 400 Bilder, die teilweise auf
metallischen Regalbrettern Platz fanden und partiell auf dem Boden arrangiert
wurden. Die Bilder materialisierten sich in unterschiedlichsten Medien, etwa in
zahlreichen Fotografien, Tuschezeichnungen, Diagrammen, dreidimensionalen
Dingen (unter anderem Skulpturen der Kiinstlerin), eBay-Kiufen sowie Werbe-
und Zeitungsausschnitten.

Abbildung 26: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014—2015. Installations-
ansicht: Westfilischer Kunstverein, Miinster. © ADAGP Camille Henrot.
Foto: Thorsten Arendt. Courtesy kamel mennour, Paris und Johann Konig,
Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn

In Henrots Skulpturen lassen sich seltsam geformte Tierkorper erkennen, stel-
lenweise erscheinen sie aber auch wie abstrakt modellierte, biomorphe Formen, die
wenig Referenzen an bekannte Dinge aus der Alltagswelt zulassen. Sie erinnern zu-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

dem an auflereuropiische Skulpturen, die in rituellen Kontexten stehen, anderer-
seits aber auch an ikonische skulpturale Arbeiten des 20. Jahrhunderts, etwa von
Alberto Giacometti, Henry Moore oder Louise Bourgeois (vgl. Searle 2014: 0. S.). Aus
unterschiedlichen Materialien gefertigt — vor allem aus Bronze, aber auch Keramik,
Gips, Glas und Holz — korrespondieren sie mit den verschiedenen Ordnungssyste-
men im Raum, auf die im weiteren Verlauf des Kapitels eingegangen wird. Henrots
Skulpturen erméglichen in ihrer offenen Lesart Assoziationen an die Formlosigkeit
eines Ursprungszustands, gleichwohl aber auch an biologische Prozesse.

Neben vermeintlich »analogen«< Dingen sind in The Pale Fox Bilder zu finden, die
in digitalen Bilderrahmen - kleine Screens mit einer kuratierten Diashow — gezeigt
wurden. Auf etwa zwei Dritteln der Wand ist zudem ein Band aus unterschiedlichen
Fotografien zu sehen (Abbildung 27). Die motivische Spannbreite der Bildwelten er-
streckt sich von Brustimplantaten, die auf einem der Regale platziert sind, iitber eine
Fotografie eines Kleinkinds mit weit aufgerissenen Augen vor gelbem Hintergrund
bis hin zu Postern, auf denen Ausschnitte von Frauenkorpern in Bikinis abgebildet
sind (Abbildung 28).

Abbildungen 27 und 28: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014-2015. Installationsansicht:
Westfilischer Kunstverein, Miinster. © ADAGP Camille Henrot. Foto: Thorsten Arendt.
Courtesy kamel mennour, Paris und Johann Konig, Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn

Das Regalsystem, das an jeder der vier Winde angebracht wurde, unterliuft das
Prinzip der Linearitit (Abbildung 29). So ist es kein durchlaufendes Regalbrett, auf
dem die Dinge angeordnet wurden, sondern eines, das immer wieder von formal-
asthetischen Unterbrechungen, Auswélbungen und Aussparungen gekennzeichnet
ist. Auch die Dinge im Raum verdichten sich in unregelmifliger Weise. An eini-
gen Stellen akkumulieren sie sich, an anderen sind sie luftiger arrangiert. So ent-
steht der Eindruck eines eigenen Ordnungssystems, das einer spezifischen, verbor-
genen Logik folgt. Die Ordnung der Dinge vermittelt somit eine gewisse Kohirenz,
aber gleichzeitig auch einen dissonanten Eindruck. Auditiv ist die Rauminstallati-
on untermalt von einem geloopten Soundtrack, der von dem Musiker Joakim Boua-

14.02.2028, 17:47:08.

189


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

ziz komponiert wurde, eine ruhige und kontemplative Atmosphire kreiert. Jede der
vier Wande des Raums ist von unterschiedlichen Ordnungssystemen bestimmt und
mit einem Naturelement, einer Himmelsrichtung, einem Lebensabschnitt und ei-
nem der philosophischen Prinzipien von Gottfried Wilhelm Leibniz verbunden (vgl.
Kapitel 3.3.2), was auch den Erliuterungen des Begleittexts der Ausstellung zu ent-
nehmen ist. Eine diagrammatische Zeichnung, die die komplexe Ordnungsstruktur
humoristisch systematisiert, findet sich zudem im Ausstellungskatalog. Die West-
wand bildet das Element der Luft ab, die Nordwand das Wasser, die Ostwand die
Erde und die Siidwand das Feuer. Die Installation beginnt mit den Themen Geburt
und Kindheit, wird fortgesetzt mit der Jugend sowie dem Erwachsenenalter und en-
det mit dem (hohen) Alter. Dariiber hinaus sind weitere Ordnungsmodelle auszu-
machen, etwa Charles Darwins Evolutionstheorie, die Geschichte des Universums
der Zeugen Jehovas, die Schopfungsmythen der Dogon und die Traumzeit der Ab-
origines*’, aber auch mythische und indigene Geschichten. Dazwischen sind etwa
Spielzeugmodelle von Noahs Arche zu erkennen (vgl. Searle 2014: 0. S.). An den vier
Winden sind somit divergierende Ordnungssysteme miteinander kombiniert, die
aus verschiedenen Zeiten und Orten der Welt stammen.*® Das fithrt zu einer In-
terferenz verschiedener Ordnungsmodelle®* und einer Simultanitit verschiedener
Wissenssysteme.

49  Der britische Naturforscher Charles Darwin stellte dem christlichen Schépfungsnarrativ mit
den Thesen seines Hauptwerks Die Entstehung der Arten (1859) eine wissenschaftliche Er-
klarung der menschlichen Entstehungsgeschichte entgegen, in der er die Entwicklung der
Menschen und aller anderen Arten als Resultat natirlicher Auslese erklarte (vgl. u.a. Engels
2009). Der Glaube der Zeugen Jehovas leitet sich dagegen aus einem biblizistischen Ver-
standnis ab und impliziert die Ablehnung wissenschaftlicher Erklarungsmodelle in Bezug
auf die Geschichte des Universums und der Menschheit (vgl. u.a. Utsch 2018). In den Uber-
lieferungen der Dogon sind zwei verschiedene Versionen von Schépfungsmythen leitend. Ei-
nerseits die geschlechterantagonistische Spannung, die als Motor fiir Kosmogonie aufgefasst
wird. Andererseits der Gott Amma, der sowohl das ménnliche als auch das weibliche Prin-
zip in sich tragt und die Welt sowie die Nommo-Wesen erschaffen hat (vgl. u.a. Unterberger
2019). Im Weltverstandnis der Aborigines wurde alles, was zu unserer sichtbaren Welt ge-
hort, in der Traumzeit (Altjeringa) erschaffen. In dieser formten die sog. Geistwesen die Welt
und die Menschen und teilten ihnen Aufgaben und Land zu (vgl. u.a. Geissler 2023).

50  Alle Schépfungsnarrative entstanden auf unterschiedlichen Kontinenten: Charles Darwin als
Brite ist Europa zuzuordnen, die Zeugen Jehovas formierten sich in den USA, die Dogon sind
in Afrika und die Aborigines in Australien, als dessen Ureinwohner:innen, zu verorten.

51 Nach einem Hinweis Jirgen Wieners sei hier in Bezug auf die Ordnungslogik von The Pale
Fox auch auf Cesare Ripas Iconologia und die systematisch wie in einem Tableau koordinierte
Ikonografie des Kreativen der Grande Commande von Versailles zu verweisen (vgl. Schnei-
der 2011). Ebenso auf die Publikation Feuer Wasser Erde Luft (1996) von Gernot und Hartmut
Bohme, deren dort zu lesende Erkenntnisse die longue durée der groflen Erzdhlungen mo-
derner Wissenschaft konterkarieren und mit Prinzipien von Wunderkammern kongruieren
(vgl. Bohme/Béhme 1996).

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

Abbildung 29: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014-2015. Installations-
ansicht: Westfilischer Kunstverein, Miinster. © ADAGP Camille Henrot.
Foto: Thorsten Arendt. Courtesy kamel mennour, Paris und Johann Konig,
Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn

Um im Folgenden die wunderkammernde Praxis zu untersuchen, die sich in der
Arbeit materialisiert und sich das multimodale Kontaminieren als spezifische Form
des Ordnens zeigt, wird zunichst die ein Jahr zuvor entstandene Arbeit Grosse Fa-
tigue (2013) beschrieben und analysiert, aus der The Pale Fox im Sinne einer ideellen
Weiterentwicklung hervorgegangen ist. Um die Frage zu beleuchten, welchen Ord-
nungslogiken die beiden Arbeiten folgen, ist auch das digitale An- und Umordnen
ein wichtiger Untersuchungsansatz, der in Kapitel 3.3.1 in den Fokus genommen
wird. Im Kapitel 3.3.2 wird anschlieflend eruiert, inwiefern die verschiedenen Welt-
ordnungsmodelle, die in beiden Arbeiten aufgegriffen werden, miteinander inter-
ferieren, um anschliefRend in Kapitel 3.3.3 das sich in The Pale Fox materialisierende
multimodale Kontaminieren zu konturieren.

Grosse Fatigue (2013)

Die Arbeit The Pale Fox ist eine Weiterentwicklung der Ideen der erstmals auf der
55. Venedig Biennale 2013 ausgestellten Arbeit Grosse Fatigue von Camille Henrot.
Die Verbindung der beiden Arbeiten betont die Kiinstlerin selbst wiederholt in In-
terviews (vgl. u.a. Guggenheim 2014: 0. S.). In der 13-miniitigen Videoarbeit Gros-
se Fatigue korrespondieren verschiedenste Bewegtbilder miteinander, die auf einem
Computerdesktop in einzelnen Fenstern ge6ffnet werden, sich iiberlagern und wie-
derholt geschlossen werden. Das Hintergrundbild zeigt eine Weltraumaufnahme
mit Sternengalaxien. Das Video beginnt mit eben jenem Blick auf einen Mac-Desk-
top, auf dem eine (externe) Festplatte zu erkennen ist, die mit dem Titel »HISTO-
RY OF UNIVERSE« beschriftet ist. Aus dem Off ist ein tiefes Atmen zu héren. Ein
sich bewegender Cursor steuert auf eine weitere Datei zu, die mit »\GROSSE_FA-

14.02.2028, 17:47:08.

191


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

TIGUE_« betitelt ist und 6ffnet diese. Aus dem Off ertént nun Musik, die ebenfalls
von Joakim Bouaziz stammt, die aber anders als in der Arbeit The Pale Fox von ei-
nem schnellen, rhythmischen Beat geprigt ist. Eine mannliche Stimme, die dem
Kiinstler Akwetey Orraca-Tetteh gehort, liest dazu ein von Henrot und dem Dichter
Jacob Bromberg geschriebenes Gedicht vor. Durch den treibenden Beat erinnert das
vorgetragene Gedicht an gerappte Verse eines Hip-Hop-Songs. Der schnelle Rhyth-
mus der Musik unterstreicht auditiv die hohe Schlagzahl an Desktopfenstern und
Bildern, die sich in rascher Abfolge nach und nach 6ffnen und wieder schliefien.
Die Aufnahmen stammen aus den wissenschaftlichen Sammlungen der Smithsoni-
an Institution in Washington D. C., zu der unter anderem das naturgeschichtliche
Museum, das National Museum of the American Indian, das Smithsonian Muse-
um of American Art und das Smithsonian Air and Space Museum gehoren (vgl. Na-
kas 2018: 354).°> Im Rahmen einer Artist Residency recherchierte Henrot in diesem
weltweit groften Museums- und Forschungskomplex und machte Videoaufnahmen
von musealen Artefakten der jeweiligen Sammlungen, von verschiedenen Archivie-
rungssystemen sowie den Mitarbeitenden der Institutionen, um sie fiir Grosse Fati-
gue zu verwenden.

Zunichst scheinen die verschiedenen Fenster unzusammenhingend, ohne
jeglichen Bezug zueinander. So werden etwa Abbildungen von Planeten und Gala-
xien gezeigt, die in den Bewegtbildern immer wieder in unterschiedlicher Weise
auftauchen. Zu sehen ist etwa das Buch The Origin of Species von Charles Darwin,
neben einer Spielzeugfigur, die den Wissenschaftler darstellt, oder Artefakte aus
naturwissenschaftlichen Sammlungen, beispielsweise nummerierte Papageien-
praparate, Schneckenhiuser, Tannenzapfen, Landkarten und Notizbiicher. Dariiber
hinaus sind anthropologische Artefakte, Wikipedia-Eintrige, Biicherinhalte und
Zeichnungen erkennbar. Beilingerer Betrachtung stellen sich zwischen den auf den
ersten Blick uneinheitlichen Bildwelten der Bildschirmfenster jedoch thematische
und formalisthetische Referenzen ein. So 6ffnet sich etwa ein Fenster, auf dem ein
schwarzer Tierkorper mit weifden Flecken abgebildet ist. Dieses wird geschlossen
und ein anderes Fenster erscheint, auf dem iibereinandergeschlagene Beine aus der
Vogelperspektive zu sehen sind; die mit einer schwarzen Hose bekleideten Beine
sind mit weiflen Farbspritzern tibersit. Ein zweites, kleineres Fenster taucht auf
und tberlagert das vorherige Fenster. Zu sehen ist ein Ausschnitt einer Schwarz-
Weif-Fotografie, auf der Jackson Pollock wihrend des Produktionsprozesses einer
seiner Drip Paintings mit Farbeimer auf der Leinwand stehend abgebildet ist.
Auch wenn die Aufnahmen aus unterschiedlichsten Kontexten stammen, weisen
sie formalisthetische Ahnlichkeiten auf, zum einen durch das Zusammenspiel
des Schwarz-WeifR-Kontrasts, zum anderen durch die Flecken, die sich jeweils auf

52 DieSmithsonian Institution in Washington D.C. umfasst 21 Museen, 9 Forschungszentren und
Zweigstellen in der ganzen Welt (vgl. Kohlstedt 2011).

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

einem monochromen Untergrund befinden. Ahnlich gestaltet es sich bei der Uber-
lagerung dreier Bildschirmfenster, auf denen einerseits ein eingeseifter, trainierter
Oberkorper prasentiert wird, bei dem die einzelnen Muskeln deutlich hervortreten,
und andererseits aufgeficherte Farbkarten zu sehen sind, wie sie im Baumarkt zur
Veranschaulichung und Vergleichbarkeit von verschiedenen Farbtonen verwendet
werden. Unter diesen beiden Fenstern ist ein weiteres mit einer Malerei zu erken-
nen, die ebenfalls durch eine Rasterstruktur gegliedert ist. Die einzelnen Kistchen
der Farbkarten bilden formaldsthetisch Analogien zu den einzelnen menschlichen
Bauchmuskeln und der griinen Rasterstruktur der Malerei, die in einer dhnli-
chen Weise angeordnet erscheinen. So werden iiber assoziative Ahnlichkeiten und
formalisthetische Analogien Verstrickungen zwischen heterogenen Bildwelten
hergestellt.

Thematisch lisst sich dariiber hinaus ein roter Faden ausmachen, jener, der
verschiedene Schopfungsmythen aus der wissenschaftlichen Geschichtsschreibung
sowie aus religios-spirituellen Kontexten vereint. Hierzu gehéren Buddhismus,
Christentum, Hinduismus, Islam und das Judentum, aber auch Bruderschaften wie
die Freimaurerei und mystische Lehren wie Kabbala sowie Traditionen indigener
Gruppen, etwa der Dogon, Inuit oder Navajo.*® Dabei wird vor allem die Diversifi-
zierung der verschiedenen Ansitze augenscheinlich: »[r]eligiés-mythische stehen
gleichberechtigt neben wissenschaftlichen >Glaubensinhalten« (Nakas 2018: 354).

Auch das vorgelesene Gedicht kniipft textlich an die verschiedenen genealogi-
schen Narrative an, indem immer wieder der Satzanfang »In the beginning ...« ver-
wendet wird. Die dadurch veranschaulichte Unmaéglichkeit eines einheitlichen Wis-
senssystems wird etwa in folgendem von Kassandra Nakas iibersetzten Ausschnitt
aus dem Gedicht von Henrot und Bromberg deutlich:

»Am Anfang war keine Erde, kein Wasser — nichts. Da war ein einzelner Berg ge-
nannt Nunne Chaha. Am Anfang war alles tot. Am Anfang war nichts; iiberhaupt
nichts. Kein Licht, kein Leben, keine Bewegung, kein Atem. Am Anfang war eine
immense Einheit von Energie. Am Anfang war nichts als Schatten und nur Dun-
kelheit und Wasser und der grofde Gott Bumba. Am Anfang waren Quantenfluk-
tuationen.« (Nakas 2018: 352—353)

In diesem Textausschnitt des Gedichts stehen sich unterschiedlichste Schépfungs-
narrative gegeniiber: Der Berg Nunne Chaha, der bei den Navajo — der zweitgréfiten
indigenen Gemeinschaft in den USA - eine wichtige Rolle spielt, der Gott Bumba
— oder auch Mbombo genannt — des Kuba-Volks, das in Zentralafrika zu verorten

53 Vgl. hier den Eintrag der Online-Sammlung des Museum of Modern Art (MoMA) zu Camil-
le Henrots Arbeit Grosse Fatigue (2013): https://www.guggenheim.org/artwork/33581 (Zugriff:
12.06.2024).

14.02.2028, 17:47:08.


https://www.guggenheim.org/artwork/33581
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.guggenheim.org/artwork/33581

194

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

ist, in dem Gebiet, das heute als Demokratische Republik Kongo bekannt ist, und
das physikalische Phinomen der Quantenfluktuation, auch Vakuumfluktuation ge-
nannt, das die Erzeugung von Teilchen und deren Antiteilchen bezeichnet.

Die verschiedenen Motive, Narrative und Kontexte, deren thematische Ge-
meinsamkeit in der Auseinandersetzung mit der Schépfung und Entstehung der
Welt liegt, scheinen durch ihre Heterogenitit unvereinbar. So »widersprechen sich
die Mythen in der Entstehungsgeschichte, was ein Verschmelzen aller Mythen zu
einer logischen Geschichte unmoglich macht — denn manchmal erschaffen die
Gotter die Welt, in anderen Mythen gibt es eine Welt, die dann von den dazukom-
menden Gottheiten weiter gestaltet wird« (Meister 2018: 230). Die verschiedenen
Schopfungsmythen, die als gemeinsames Prinzip eine weltordnende und erkli-
rende Funktion besitzen, sind somit sowohl in den Videoaufnahmen und den
Bildern zu sehen als auch in dem begleitenden Gedicht. Clara Meister erklirt
dies — aufgrund der verschiedenen textuellen Referenzen — mit dem Begriff der
Intertextualitit (vgl. Meister 2018: 230). Genauso wie in The Pale Fox kommt es zu
einer bildlichen und textuellen Interferenz verschiedener Schépfungsmythen und
religioser, mythologischer, poetischer und (natur-)wissenschaftlicher Theorien
und Weltordnungsmodelle. Durch die »Neuordnung und Kombination vieler Ent-
stehungsmythen« (Meister 2018: 230) und die »gleichberechtigte Vielstimmigkeit
der Ursprungserzihlungen« (Nakas 2018: 354) wird die Heterogenitit von Wissen
betont, wihrend die Annahme, Wissen kénne universalisiert werden, mittels seiner
bildlich materialisierten pluralen Prisenz negiert wird.

3.3.1 Vom Screen in den Raum - Grosse Fatigue und The Pale Fox

Wie funktioniert diese Interferenz jedoch genau? In der Arbeit Grosse Fatigue werden
die Betrachtenden mit einem Nebeneinander und Ubereinander von Desktopfens-
tern und parallel ge6ffneter Bild- und Videodateien konfrontiert. In einer schnellen
Abfolge werden dadurch aus unterschiedlichsten Kontexten stammende visuelle In-
formationen aufgerufen, die zunichst in einer willkiirlichen Abfolge rekombinier-
bar erscheinen, wodurch die Arbeit auch als »Wunderkammer of and for the Internet
era« (Chayka 2020: o. S.) interpretiert wird. Um diese wunderkammernde Ordnung,
die Kyle Chayka in Grosse Fatigue manifestiert sieht, zu skizzieren, wird im Folgen-
den der Zusammenhang der beiden Arbeiten von Henrot beleuchtet. In einem zwei-
ten Schritt wird The Pale Fox als Weiterentwicklung von Grosse Fatigue untersucht, in
der die spezifische Form des multimodalen Kontaminierens als Merkmal der kiinst-
lerischen Praxis des wunderkammerns als grundlegendes Prinzip zu finden ist.

In welcher Weise werden die heterogenen Bilder angeordnet? Durch den Bild-
schirmhintergrund und die als solche zu erkennenden Desktopfenster wird in Gros-
se Fatigue das digitale Bild in seiner Existenz nicht unsichtbar, sondern dezidiert als
solches gerahmt, wodurch die vielgestaltigen Méglichkeiten der Informationsquel-

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

le Internet augenscheinlich werden. Der artifizielle Charakter des Bilds und seine
Herkunft bleiben somit stets prisent.** Das rasante Erscheinen von unterschied-
lichsten Bildern ist jedoch an einigen Stellen so schnell, dass eine ginzliche Infor-
mationsverarbeitung fast unméglich scheint. Das kann mit dem Titel Grosse Fatigue
in Verbindung gebracht werden, der die >grofRe Ermiidung« durch eben jene digita-
len Informationsfluten ankiindigt.*

Durch die visuelle Aufmerksamkeit, die man dem digitalen Screen zuwendet,
werden Dinge ringsherum weitestgehend ausgeblendet, jedoch ist diese Ausblen-
dung nur zu einem gewissen Teil moglich, was Michael Holzwarth wie folgt erklirt:
»Dabei wirkt das jeweilige Einblenden und Uberblenden jedoch selten vollstindig,
es kommt zu einer Parallelisierung der Wahrnehmung oder [...] zu einem sprung-
haften Wechsel der Wahrnehmungsebenen.« (Holzwarth 2018: 297) Diese Paralleli-
sierung zeigt sich auch in der Wahrnehmung der Benutzeroberflichen von Compu-
tern, wie Margarete Pratschke beschreibt:

»In ihrer formalen Gestalt entsteht durch die Uberlagerungen und Uberschnei-
dungen einer Vielzahl rechteckiger >Fenster< auf der Bildfliche des Screens
ein bildraumlicher Eindruck, der die einzelnen Fenster-Bildfelder jedoch nicht
tiefenraumlich, perspektivisch verkiirzt wiedergibt. Vielmehr scheinen die ein-
zelnen Fenster wie Bildtafeln bezugslos zueinander auf raumlich nicht exakt
definierbaren Tiefenebenen voreinander zu schweben.« (Pratschke 2008: 75)

Daraus ergibt sich eine Art »collagierender Gesamteindruck der Bildfliche«
(Pratschke 2008: 75), der mit Techniken des Collagierens in Verbindung gebracht
werden kann. Anders jedoch als beim kunsthistorischen Medium der Collage
bleiben die Kistchen in ihrer Grund- und Ausgangsform und ihrer rechtwinklig
ausgerichteten Struktur bestehen. Die Bildordnung erscheint dadurch nur partiell
aufgelost (vgl. Pratschke 2008: 75). Margarete Pratschke verweist in diesem Kon-
text auf einen damit einhergehenden Widerspruch. Die digitalen Browserfenster
erinnern zwar »in ithrem formalen Aufbau an der Desorientierung des Betrachters

54  Horst Bredekamp, Birgit Schneider und Vera Diinkel verweisen darauf, dass im Falle von
technischen Bildern ihre kiinstliche Existenzweise oft in Vergessenheit gerat: »Entsprechend
tendiert der artifizielle Charakter des Bildes dazu, in Vergessenheit zu geraten, sobald mit
dem Bild gearbeitet wird.« (Bredekamp/Schneider/Diinkel 2008: 9; vgl. Bredekamp/Fischel/
Schneider/Werner 2003: 15)

55 Clara Meister verweist in diesem Kontext auf die »psychotische und ekstatische Uberforde-
rungs, die durch digitale Informationsfluten entstehen kénnen: »Die Dichte an Informati-
on ist durch schnelle Schnitte verbunden und das so entstehende Neben- und Ubereinan-
der von Bildern erzeugt eine psychotische und ekstatische Uberforderung. Was sie erzeugt
—und was sie gleichermafien thematisiert — ist eine groRe Mudigkeit der zeitgendssischen,
wissensdurstigen Gesellschaft angesichts einer rasanten Flut von Informationen.« (Meister
2018:222)

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

ausgerichteten konstruktivistischen Collagen der Moderne« (Pratschke 2008: 79)
und lassen sich dadurch bildgeschichtlich historisieren, jedoch ist damit auch eine
Aussage tiber die Funktions- und Gestaltungsweise der digitalen Screens getroffen.
Soll ihre Strukturierung eigentlich zur vereinfachten Nutzung dienen, wird hier
durch die Nihe zur konstruktivistischen Collage viel eher die ihnen inhirente
»Unordnung« und Irritation« (vgl. Pratschke 2008: 79) offenkundig. Mittels dieser
Relation offenbart sich »nicht nur ihre genuine Asthetik, sondern relativiert sich
ihr (dis-)funktionaler Charakter zwischen instrumentell intendierter Bildlichkeit
und der generellen >unsortedness< von Bildern« (Pratschke 2008: 80).

Sinnbildlich expandieren die digitalen Bilder aus der Arbeit Grosse Fatigue in The
Pale Fox in den »analogen< Raum hinein. In The Pale Fox findet sich eine Kombinati-
on aus koprisentisch anwesenden Gegenstinden und digitalen Bildern wieder, die
miteinander in Bezug gesetzt werden. In der Verbindung der beiden Arbeiten und
infolge der Raum- und Zeitlosigkeit, die durch die Farbe Blau hervorgerufen wird,
stellt sich der Eindruck ein, als wiirde man als Betrachter:in die riumliche Position
wechseln. Wihrend die Betrachtenden sich bei Grosse Fatigue vor dem Screen befin-
den, eréffnet sich bei The Pale Fox der Wechsel in die riumlich materialisierte Form
der collagierten Ordnung des Screens. Die zahlreichen, sich tiberlagernden Bilder
sind hier nicht mehr nur iiber einen Bildschirm betrachtbar, sondern als Artefak-
te im Raum wahrnehmbar. Die Uberlagerung und die Kontaminationen verschie-
dener visueller Bildkulturen sind auch hier — wie in Grosse Fatigue — ein konstituie-
rendes strukturelles Merkmal der Arbeit. Was passiert jedoch durch diese mediale
Verschiebung der Dinge in Bezug auf die Rezeption?

Hilfreich sind in diesem Kontext die Gedanken Hartmut Rosas zur Sinnlichkeit
in Bezug auf die Wahrnehmung analoger und digitaler Riume. Er verweist auf die
»kategoriale Differenz« (Rosa 2016:158), die zwischen Wahrnehmungen von Dingen
tiber einen handelsiiblichen Screen und im >Realraumc« besteht. Wahrend die drei-
dimensionalen Dinge in unserer Umgebung unterschiedliche Haptiken haben, Ge-
riiche ausstromen, Geriusche machen, unterschiedlich viel Platz einnehmen, auf-
dringlich oder zuriickhaltend sind und nicht nur itber den Sehsinn wahrgenommen
werden konnen, ist »[d]ie Welt, mit der wir [digital] interagieren, kommunizieren,
an der wir arbeiten und in der wir spielenc, geruchslos, »sie hinterlisst keine Gra-
vitationswirkungen und taktilen Empfindungen und lisst keine Geschmackswahr-
nehmungen zu« (Rosa 2016:157). Es gibt somit eine >kategoriale Differenz< zwischen
der Bedienung des Displays mittels eines Touchscreens, der ausschlieflich mit Dau-
men und Zeigefinger navigiert wird, und der Berithrung anderer Materialien und
Oberflichen, die mit der ganzen Korperoberfliche erfahren werden kénnen (vgl.
Rosa 2016: 158). Beim Bewegen im virtuellen Raum mit einem alltiglichen Screen
tritt die Wirksamkeit des eigenen Korpers und die motorische Koordination in den

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

Hintergrund, wihrend der Sehsinn auf Hochtouren liuft.*® Die Welt antwortet hier
»auf immer dieselbe Weise, iiber den immer gleichen Kanal, mittels der stets glei-
chen Augen- und Daumenbewegungen« (Rosa 2016: 157). So ist bei Grosse Fatigue
aufgrund des Screens vor allem der Hér- und Sehsinn angesprochen, in The Pale
Fox werden die Rezipierenden multisensorisch gefordert. Zwar ist das Anfassen der
Dinge im Ausstellungsraum nicht méglich, dennoch wird der gesamte Kérper ange-
sichts des monochromen Blaus in einen riumlich desorientierten Zustand versetzt
und sinnlich dadurch besonders gefordert. Die Rezeption verschiebt sich somit von
einer monosensorischen zu einer multisensorischen Wahrnehmungsweise, in der
durch die Relation von analogen und virtuellen Bildern sowie die vielgestaltigen Re-
ferenzen an unterschiedliche Bildkulturen, im Sinne von Cecilia Mareike Carolin
Preif}, die Dimension einer referentiellen Multimodalitit entsteht. Es finden Kon-
taminationen verschiedener Entstehungsmythen statt, sowohl mythisch-religiéser
als auch (natur-)wissenschaftlicher Ausrichtung. So kommt es auch zu einer Vermi-
schung von Textualitit und Oralitit. Wihrend die tradierten (natur-)wissenschaft-
lichen Ansitze vor allem schriftlich vorliegen, sind etwa die Schopfungsmythen in-
digener Kulturen meist miindlich tiberliefert. Somit sind in The Pale Fox verschie-
dene Bilder unterschiedlichster Bereiche der visuellen Kultur vermischt, aber auch
diverse Archivierungs- und Wissenssysteme miteinander verwoben. Nicht nur die
(digitalen) Moglichkeiten des Internets als Informationsmedium oder die (analo-
gen) Speicher- und Archivierungspraktiken des Museums — hier der Smithsonian
Institution — werden aufgerufen, die vor allem iiber Bild und Text funktionieren,
sondern auch eine dritte Form der Wissensspeicherung, die der miindlichen Tra-
dition und Uberlieferung, der Oral History*” (vgl. Meister 2018: 223). So kommt es
auch zu einer Kontamination von tradierten textuellen und lange marginalisierten
oralen Wissenspraktiken. Diese Kontaminationen sind ebenfalls in The Pale Fox zu
beobachten, was im Folgenden erliutert wird.

56 Indigitaler Medienkunst wird dagegen mittels Wearable Technologies oder Smart Surfaces vor
allem dem Kérper eine neue Bedeutung beigemessen. Cecilia Mareike Carolin Preifd verweist
in diesem Kontext auf die Hinwendung zur Leiblichkeit und zur multisensorischen Wahrneh-
mung in aktuellen kiinstlerischen Projekten (vgl. Preif 2021: 193-196).

57  Die marginalisierte Rolle der Oral History als Wissensform skizziert Olaf Kaltmeier wie folgt:
»Viele der Vertreter der Oral History traten besonders zwischen den 1960er- und 1980er-Jah-
ren mit dem demokratisierenden Anspruch an, gegen die Geschichte derselite white meng,
wie sie zumeist in herkdmmlichen Historiographien reproduziert wird, eine >Geschichte von
untenc zu stellen. Damit riickten ethnische Minderheiten, sozial Ausgegrenzte, Frauen, zu-
nehmend auch Migranten sowie die vernachléssigte Alltagsgeschichte in den Blickpunkt des
Interesses. Mit dem Ansatz, die in herkémmlichen Historiographien aufler Acht gelassene
>hidden history< solcher Gruppen herauszuarbeiten, versuchten Oral Historians Geschichte
zu demokratisieren.« (Kaltmeier 2016: 61; vgl. Sharpless 2008: 12)

14.02.2028, 17:47:08.

197


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

3.3.2 Interferenzen tradierter und marginalisierter Schépfungsnarrative

Das Interferieren von verschiedenen medialen, materiellen und thematischen
Elementen - was zu einer grundsitzlichen, komplexen Verstrickung verschiedener
Bildwelten fiihrt — spiegelt sich bereits im mehrdeutigen Titel der Arbeit The Pale
Fox wider. Die Arbeit rekurriert auf das gleichnamige Buch Le Renard Pile (1965)
von Marcel Griaule und Germaine Dieterlen. In diesem setzen sich die beiden Eth-
nologen mit der westafrikanischen Gemeinschaft der Dogon auseinander. In der
Religion der Dogon spielt der Blassfuchs Ogo eine zentrale Rolle. Der fiir »Kreativi-
tit und Schopfung als auch fiir das Chaos« (Scepanski 2015: 0. S.) stehende Fuchs
verkorpert das ritselhafte Prinzip der Unordnung in der dogonischen Kosmologie.
Er ist unter anderem aufsissig, gesellschafts- und gesetzesfeindlich, reprisentiert
aber gleichwohl die Quelle des Wissens und kreativen Potenzials (vgl. Douglas
1968: 16), wodurch er im Sinne des Sowohl-als-auch-Prinzips Chaos und Ordnung
gleichsam in sich vereint. Er verkdrpert somit die »Rolle des nicht zu erschépfenden
Kreativen [..], der durch seine Ungeduld immer wieder die scheinbar perfekten
>gottlichen« Pline durchkreuzt und aus der Balance bringt« (Scepanski 2015: 0. S.).>®
Henrot verweist in einem Interview neben dem Bezug zur mythologischen Figur
des Blassfuchses bei den Dogon auch auf die Wichtigkeit der Etymologie des Titels.
Im Franzosischen kann pdle auch als >sich nicht wohlfiihlen< verstanden werden, im
Sinne eines leichten Unwohlseins, das mit dem englischen »not well« gleichzusetzen
ist. Bringt man diese beiden Bedeutungsebenen zusammen, liefde sich der Titel
mit Verweis auf den blassen Fuchs® einerseits als Zustandsbeschreibung, eben
des leichten Krankheitsgefiihls, deuten, andererseits, mit Referenz auf die Stu-
die von Griaule und Dieterlen, als grundlegendes Prinzip von Welt, das aus einer
Synthese von Ordnung und Unordnung, somit einer Synthese eigentlich kontrir
strukturierter Systeme besteht.

In Henrots Arbeit The Pale Fox lasst sich diese Synthese durch die unterschiedli-
chen Ordnungsmodelle, die an den vier Winden zu finden sind, erkennen.® Dabei

58  Die bereitsin den1930er-Jahren begonnene Studie von Marcel Griaule und Germaine Dieter-
len beeinflusste »mafgeblich dieswestlichecWahrnehmung afrikanischer Kultur« (Scepanski
2015:0.S)).

59  Niklas Maak bietet dariiber hinaus folgende Interpretation fiir die Ausdeutung des>Pale Fox«
an: »Bei Henrot wird der blaulich blasse Fuchs dazu zur Personifikation des rastlos im Inter-
net nach Informationen suchenden, weltordnungsgetriebenen, sich online verlierenden Ge-
genwartsmenschen, dessen Gesichtsfarbe vom leuchtenden Bildschirm, in den er unablissig
starrt, unnatirlich blassblaulich ist.« (Maak 2015: 0. S.)

60 Camille Henrot beschreibt den Prozess des Ordnens wie folgt: »Finding order is a kind of art.
One of the most anxiety-relieving art forms, if you can accept exceptions to the rule. Everyday
life is a big source of inspiration for me, if not the only source. | think of everyday life as a
library of books, some of which | choose and others that | don't. | enjoy the chance encounters,

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

ist eines der Ordnungsmodelle an Gottfried Wilhelm Leibniz angelehnt und seinen
in der Schrift Protogaea (1749) (Urerde) entwickelten Prinzipien.® Wihrend vor 1780
die Schopfungsgeschichte als »Referenzerzahlung« (Schir 2021: 31) zur Entstehung
und Entwicklung der Welt diente, stellen die Gedanken von Leibniz in Protogaea ei-
ne frithe Alternativerzihlung dar.®* Anhand von geowissenschaftlichen Funden un-
tersuchte er die Ur- und Frithgeschichte Niedersachsens und legte eine Fossilien-
und Mineraliensammlung an, wodurch eine »Synthese von Natur und Geschichte«
(Schulz 2020: 193) hergestellt wurde: »Leibniz war damit einer der ersten neuzeitli-
chen Historiker, welcher Natur und Menschengeschichte in einem sikularen Sinne
als einen dynamischen Prozess konzipierte.« (Schulz 2020:193)

The Pale Fox verweist somit auf verschiedene Arten und Méglichkeiten, Geschich-
ten zu erzihlen, die Prinzipien von Leibniz sind dabei nur eine Referenz von vielen,
auf die rekurriert wird. Das simultane Wahrnehmen vieler verschiedener (visuel-
ler) Informationen, was mit den Moglichkeiten der Digitalisierung und des Inter-
nets zur alltiglichen Wahrnehmungsnormalitit gehort, wird den Rezipient:innen
in The Pale Fox vor Augen gefiihrt. Es gibt nicht nur eine Ordnung, ein Narrativ, son-
dern viele verschiedene Erzihlweisen, die parallel existieren. Die Akkumulierung
der Vielzahl an visuellen Bildern in ihren unterschiedlichen Materialisierungen ist
nicht nur in ihrer riumlichen Prisenz komplex, sondern verweist auch auf einen
aufwendigen Produktionsprozess, der ca. vier bis finf Jahre dauerte. Einen groflen
Teil der Dinge kaufte Henrot auf Ebay, bei denen es sich vor allem um kleinformatige
Gegenstinde handelte, damit sie itber den langen Zeitraum in ihrem Atelier gelagert
werden konnten (vgl. Chisenhale Gallery 2021). Zudem besteht die kiinstlerische Ar-
beit von Henrot in hohem Mafle aus Recherchen. Sie durchforstet Archive, um so
weitreichende Wissenssysteme wie Anthropologie, Ethnografie und Technologiege-
schichte zu untersuchen, um die — wie sich in The Pale Fox zeigt — Hierarchien von
verschiedenen Wissensformen in Frage zu stellen, die sich historisch tradierten.

and a lot of my work is trying to make sense of everyday life to build some sort of continuity.«
(Henrot, zit.n. Vamvouklis 2022: 0. S.)

61 Diese Prinzipien entwickelte Gottfried Wilhelm Leibniz bereits in den1690er-Jahren, sie wur-
den jedoch erst 1749 posthum in seiner Schrift Protogaea publiziert.

62  Die Bedeutung von alternativem Wissen fithrt Kathrin Schar wie folgt aus: »Dieser tritt ab
1860 mit dem Darwinismus eine vollig andere Entwicklungsgeschichte des Lebens zur Sei-
te. Sowohl die Schopfungsgeschichte als auch der Darwinismus sind heute in breiten Tei-
len der Gesellschaft bekannt. Wenig verbreitet ist hingegen das Wissen dariiber, dass die
Neukonzeptualisierung einer Vorgeschichte der Menschheit von der Schépfungsgeschichte
hin zum Darwinismus ohne die Erforschung der Erdgeschichte nicht denkbar gewesen wa-
re. Mit dem Schreiben anderer Vorgeschichten der Menschheit durch erdgeschichtliche For-
schung wird die gottliche Schopfungsgeschichte ergdnzt, variiert und verandert. Besonders
deutlich kommt eine alternative Erzahlung erstmals in Buffons Histoire naturelle (1749) zum
Ausdruck.« (Schar 2021: 31)

14.02.2028, 17:47:08.

199


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

In seinem Buch Das postmoderne Wissen (1979) beschreibt Jean-Frangois Lyotard
einen grundlegenden gesellschaftlichen Verlust an Glaubwiirdigkeit. Dieser resul-
tiert aus den Absolutheit beanspruchenden grofien politischen und philosophischen
Erzihlungen der Moderne, die er zum Auslaufmodell erklart: »In der gegenwirtigen
Gesellschaft und Kultur, also der postindustriellen Gesellschaft, der postmodernen
Kultur, stellt sich die Frage der Legitimierung des Wissens in anderer Weise. Die
grofde Erzdhlung hat ihre Glaubwiirdigkeit verloren, welche Weise der Vereinheit-
lichung ihr auch immer zugeordnet wird: Spekulative Erzihlung oder Erzihlung
der Emanzipation.« (Lyotard 1993: 112) Weder die philosophischen noch die politi-
schen »Metaerzdhlungen« (Lyotard 1993: 14) vermdogen es, so Lyotard, eine verbind-
liche Rationalitit fiir sich zu beanspruchen. Betrachtet man Henrots Arbeit vor die-
sem Hintergrund, so erscheinen hier jedwede historische GrofRerzihlungen aufge-
brochen. Dabei stellt sie jene (natur-)wissenschaftlichen — im Sinne der Moderne —
sgereinigten«< Groflerziahlungen mythologischen, >unreinen< Wissenspraktiken ge-
geniiber. Diesen — sich hier abzeichnenden - historischen Diskurs, der die Diffe-
renzierung zwischen poetischen Narrationen und wissenschaftlichem Wissen pro-
klamiert, beschreibt Lyotard wie folgt:

»Der Wissenschaftler fragt nach der Giiltigkeit narrativer Aussagen und stellt fest,
dafd [sic!] sie niemals der Argumentation und dem Beweis unterworfen sind. Er
ordnet sie einer anderen Mentalitat zu: Wild, primitiv, unterentwickelt, riickstan-
dig, verwirrt, aus Meinungen bestehend, Gewohnheiten, Autoritat, Vorurteilen,
Unwissenheit und Ideologien. Die Erzahlungen sind Fabeln, Mythen, Legenden,
gut fiir Frauen und Kinder. Im besten Fall wird man versuchen, Lichtin diesen Ob-
skurantismus zu bringen, zu zivilisieren, auszubilden und zu entwickeln.« (Lyo-
tard 1993: 85)

Von dieser, von Lyotard diagnostizierten und in der Moderne verorteten Differenz,
die eine eindeutige Hierarchisierung von Wissensformen impliziert, distanziert
sich Lyotard und beantwortet »[d]ie Frage nach der Legitimation einzelner Wis-
sensformen« vor dem Hintergrund der Vielfiltigkeit des (postmodernen) Wissens
anders als die Figur des von ihm beschriebenen (modernen) Wissenschaftlers:
»Statt Effizienz soll Differenz in der postmodernen Welt der Legitimation des
Wissens dienen, Paralogie die grofRe Erzihlung ersetzen.« (Kogler 2014: 64) So lasst
sich in The Pale Fox — wie auch in Grosse Fatigue — nicht die eine, absolute Entste-
hungsgeschichte von Welt ablesen, es entfaltet sich viel eher »eine Art kritische,
vielstimmige, sich selbst ins Wort fallende Evolutionsgeschichte« (Maak 2015: o.
S.). Diese spannt den Bogen von den ersten Einzellern, iiber den industriellen und
technischen Fortschritt mit all seinen Moéglichkeiten hin zu Konsequenzen einer
von Erschépfungszustinden geprigten spatindustriellen Konsumgesellschaft (vgl.
Maak 2015: 0. S.). Diesen liest Niklas Maak vor allem Bildern ab, die Nachwirkungen

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

eines Exzesses darstellen — etwa einer Fotografie mit einem leicht bekleideten
Frauenkorper und sonnengeréteter Haut — oder auf Entlastung und Entzug verwei-
sende Dinge, etwa Motive wie Schlafmittel und Pillen oder beispielsweise Themen
wie Ruhe und Tod. Dabei ist in The Pale Fox nicht nur ein postmodernes Neben-
einander festzustellen, sondern eine grundlegende Verstrickung von Welt, wie sie
Bruno Latour, Jacques Derrida und Anna Lowenhaupt Tsing deklarieren (vgl. Kapi-
tel 3.1). Diese wird durch die Uberlagerung der verschiedenen Ordnungsmodelle in
multimodaler Weise im Raum sinnlich erfahrbar.

3.3.3 Multimodales Kontaminieren in Henrots The Pale Fox

AbschliefRend soll nun, nachdem die verschiedenen Referenzen und Interferenzen
und die daraus entstehenden Kontaminationen beschrieben wurden, die Praxis des
wunderkammerns, die sich in der Arbeit The Pale Fox in der Praktik des Ordnens als
multimodales Kontaminieren zeigt, zusammengefasst werden. Uber die Abgren-
zung zu anderen Kunstwerken wird dies augenscheinlich: Camille Henrots Arbeit
The Pale Fox entspricht, nach Niklas Maak, nicht denjenigen Kunstwerken, die sich
unter das Phinomen der »Objets trouvés<-Mode« (Maak 2015: 0. S.) gruppieren las-
sen. In diesen beobachtet Maak, dass vor allem Dinge, die der kunstproduzieren-
den Person gefallen, in einem sammelsuriumsartigen, iiber die materiell-istheti-
sche Ebene funktionierenden Ensemble im Ausstellungsraum vereint werden. Bei
Henrot dagegen werden die Dinge in eine komplexe Logik und einen Ordnungszu-
sammenhang gebracht, der sich im strukturellen Aufbau der Arbeit widerspiegelt:
»Immer wieder laufen mythologische, medizinisch-wissenschaftliche und kiinstle-
rische Bilder ineinander, die Erzihlungen iiberlagern sich, und das formale Palim-
psest, das dabei entsteht, fithrt nicht zum Zusammen-, eher zu einem Aufbrechen
der Narrative.« (Maak 2015: 0. S.) Das (anders) Funktionieren von Henrots Arbeit
liegt fir Maak somit vor allem in der konzeptuell-strategischen Ebene begriindet,
die The Pale Fox zugrunde liegt. Der Kosmos der Arbeit

»entwickelt sich auf zwei (ibereinandergelegten Narrativen: der westlichen, wis-
senschaftlichen Theorie der Erdentstehung, Leibniz’ >Progaeas, der Entstehung
der Welt aus dem Feuer mit anschlieflender Abkihlung, und dem westafrika-
nischen Welterklarungsmythos der Dogon, zu dem die Geschichte des blassen
Fuchs gehort, der anders als alle anderen von der obersten Gottheit Amma mit
Mutter Erde gezeugten gottlichen Wesen, die immer als Zwillingspaar auf die
Welt kamen — den gottlichen Regeln nicht gehorchte und kein weibliches Pen-
dant bekam, weswegen er allein und einsam Gber die Welt irrt, als ein Bild einer
unnatirlichen, aus der Balance geratenen Natur, einer ratlosen Einsamkeit, aber
auch einer rastlosen Neugier, einer stindigen Getriebenheit« (Maak 2015: 0. S.).

14.02.2028, 17:47:08.

201


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

Durch das In-Bezug-Setzen verschiedener Ordnungsmodelle werden historisch
tradierte Hierarchien aufgebrochen, die bestimmten Wissens- und Welterkli-
rungsmodellen mehr Wert beimessen (naturwissenschaftlichen, europiischen,
linearen und auf Fakten basierenden Modellen) und anderen (mythologischen,
poetischen, auflereuropidischen, nicht-linearen und der Fiktion nahestehenden
Modellen) weniger. Die Logik der verschiedenen Interferenzen von Ordnungs-
modellen innerhalb der Arbeit wird im Ausstellungskatalog zu The Pale Fox in
diagrammatischer Form dargestellt, was die Komplexitit und die riumlichen In-
terdependenzen der verschiedenen Elemente im Raum verdeutlicht. Essentiell ist
in diesem Kontext auch der Blick in die Geschichte der europiischen Expansion.
Der Antrieb fiir die Ansammlung von Wissen iiber die so bezeichneten >Anderenc
bestand darin, sich iiber diese zu erheben und sich von diesen zu distinguieren:
»Seit den ersten kolonialen Kulturkontakten in der Frithen Neuzeit waren Zihlen,
Vermessen und Klassifizieren die Methoden, um Wissen iiber den >Anderen< zu
erlangen und dabei eine Machtrelation zwischen Forschenden und Erforschtem,
Subjekt und Objekt zu etablieren.« (Kaltmeier 2016: 49) So fufite diese Hierarchisie-
rung auch in der Negierung und Ablehnung anderer (wissenschaftlicher) Ansitze.
Die aus europiischer Perspektive eigenen naturwissenschaftlichen und auf Fakten
basierenden Wissenspraktiken wurden eingesetzt, um das koloniale Projekt zu
legitimieren und sich iitber andere Kulturen zu stellen. Im Zentrum stand dabei das
»modern-rationale Subjekt als Ausgangspunkt der Wissensproduktion« (Kaltmeier
2016: 49), das sich iiber andere Wissensformen und -praktiken hierarchisierte und
diese als verunreinigt diskreditierte:

»Diese ego-zentrische Perspektive geht in einen westlichen Ethno-Zentrismus
ber, bei dem andere Wissenssysteme als irrational oder aberglaubisch abge-
wertet werden. In einem weiteren Schritt wird diese lokale Wissensproduktion
als allgemeine Wahrheit deklariert und mit Konnotationen von Zivilisation, Fort-
schritt und Entwicklung belegt, die eine universelle Giiltigkeit beanspruchen.«
(Kaltmeier 2016: 49; vgl. Waldenfels 1991: 61)

In The Pale Fox geht es demnach um gezielte Kontaminationen von lange getrenn-
ten, hierarchisierten Sphiren, wodurch die grundsitzliche Verstrickung von Welt
im Ausstellungsraum erfahrbar wird. Dazu gehdren einerseits die Interferenz von
analogen und digitalen Bildern sowie verschiedener Entstehungsnarrative, zum ei-
nen mythisch-religiés und zum anderen (natur-)wissenschaftlich ausgerichtete. Fo-
kussiert man die starke Verlinkung von Grosse Fatigue und The Pale Fox, so ist auch
eine Interferenz von miindlicher (Oralitit) und textlicher Tradition (Textualitit) zu
beobachten. Diese sind historisch einerseits auf eine westliche, textbasierte Wei-
tergabe von Wissen und andererseits auf eine orale Tradition zuriickzufiihren, die
vor allem aufRereuropdischen indigenen Gemeinschaften inhirent ist. Es kommt

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

in Henrots Arbeiten somit zu einer Vermischung und dadurch zu einer Dehierar-
chisierung von verschiedenen visuellen Kulturen und Welterklirungsmodellen, so-
mit zu divergierenden Ordnungsweisen, aus denen eine neue Ordnung - eine al-
ternative Ordnung - entsteht, die sich durch eine »radikale Verstricktheit« (Haas/
Haas/Magauer/Pohl 2021: 11) auszeichnet. Somit materialisieren sich in The Pale Fox
eben jene Kontaminationen, die sich auch in frithneuzeitlichen Wunderkammern
auf spielerische Weise zeigten (vgl. Kapitel 3.1.2).

3.4 wunderkammern als multimodales Kontaminieren

Vor dem Hintergrund der Relevanz des Ordnens fiir Wunderkammern, die in
diesem Kapitel im Fokus stand, wurden moderne Ordnungen als »gereinigte« und
vormoderne Ordnungen als >ungereinigte< Dingversammlungen aufgefasst, heu-
ristisch gegeniibergestellt und in ihren historischen Existenzweisen reflektiert.
Damit folgte die Untersuchung der von Bruno Latour formulierten, paradigma-
tischen Feststellung »Wir sind nie modern gewesen« (Latour 1995), mittels der er
bereits 1991 die grundsitzliche Verstrickung von menschlichen und nicht-mensch-
lichen Akteuren festhielt. Die sich in den Diskursen um das Anthropozin fort-
und festschreibende These von Latour wird auch in gegenwirtiger kiinstlerischer
Praxis verhandelt und materialisiert sich in kollektiven, vernetzenden, prozes-
sualen und relational-strukturierten kiinstlerischen Arbeitsweisen. Das Netzwerk
wird vor diesem Hintergrund zum Sinnbild jener komplexen, planetarischen Ver-
flechtungen, die mit dem Denken und Visualisieren des Anthropozins sowohl auf
mikro- als auch makrokosmischer Ebene einhergehen. Ordnen im Anthropozin
erdffnet sich in kiinstlerischer Praxis vor allem in vernetzender Weise, um Kom-
plexititen von Welt darstellbar zu machen, aber auch bestehende Ordnungsweisen
zu hinterfragen und diese neu zu denken. Das spezifisch wunderkammernde ist
in eben jener kiinstlerischen Auseinandersetzung mit Asthetiken des Vernetzens
anzusiedeln, wobei die vielgestaltigen kontaminierenden Qualititen bei ihnen
eine besondere Intensitit erhalten. Das kiinstlerische Ordnen, das die Praxis des
wunderkammerns pragt, unterlduft — im Sinne des multimodalen Kontaminierens —
reinigende Ordnungspraktiken der Moderne und rekurriert auf kontaminierende
Ordnungspraktiken vormoderner Wunderkammern.

In der Arbeit Ohne Titel von Amelie von Wulffen eréffnen sich Referenzen
vielfiltiger visueller Kulturen. Spielend sind hier Umdeutungen von spezifischen
kunsthistorischen Medien und Materialien zu finden. Es werden unterschied-
liche kunsthistorische Gattungen, Genres, Techniken und Prisentationsformen
aufgegriffen, sie werden jedoch mit anderen Bildern verwoben, im Sinne eines
multimodalen Kontaminierens. Kunsthistorisch tradierte Modi erfahren eine for-
malisthetische und riumliche Entgrenzung. Sie werden durch dilettantische Ele-

14.02.2028, 17:47:08.

203


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Nina-Marie Schiichter: wunderkammern als kiinstlerische Praxis

mente, (quasi-)organische Materialien (wie Schlamm, Kot, Muscheln und Fliegen)
und die vieldeutige >Kotfigur< erginzt. Mittels dieser Vernetzung von >natiirlichenc
undkiinstlichen< Elementen wird Kontamination auch materiell sichtbar gemacht.

In der Arbeit The Pale Fox von Camille Henrot sind ebenfalls unterschiedliche
mediale und materiale Ausdrucksformen in einer grofiformatigen Rauminstallati-
on vereint. In der Arbeit wird unter anderem eine Vielzahl von gefundenen und auf
Ebay gekauften Dingen, eigene Skulpturen und Zeichnungen, digitale und analo-
ge Fotografien, die sich teils iiberlagern und voreinander auftiirmen, riumlich in
Beziehung gesetzt. Somit vernetzen sich digitale und analoge Bilder miteinander.
Die materielle Diversitit der Dinge, die sich anhand der unterschiedlichen Oberfli-
chen, Haptiken und Beschaffenheiten konkretisieren, lisst ihr vielgestaltiges Ge-
machtsein in den Vordergrund treten. Die verschiedenen kulturellen Herkunftsor-
te der Dinge werden dadurch unterstrichen und die kulturelle Diversitit hervor-
gehoben und zum zentralen Thema der Arbeit gemacht. Zudem werden die Din-
ge im Raum durch Musik erginzt. Was in der Arbeit Grosse Fatigue begann, fihrt
Henrot in The Pale Fox weiter. Hier arbeitet Henrot nicht nur mit digitalem Mate-
rial, sondern unter anderem mit dreidimensionalen Dingen und Zeichnungen. Es
findet eine Interferenz von verschiedenen historischen — naturwissenschaftlichen
und mythologischen — Ordnungssystemen und Schépfungsnarrativen statt, die so-
wohl europiischen als auch auflereuropiischen Kulturen entspringen. Durch das
gleichberechtigte Verstricken der unterschiedlichen Narrative erscheint die hege-
moniale Positionierung westlicher Wissenschaft aufgebrochen. Dadurch, dass sie
anderen (gleichberechtigten) epistemischen Modellen gegeniibergestellt sind, wird
die Vormachtstellung einer euro- und androzentrischen »Monokultur des Wissens«
(Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii) destabilisiert.

Gerade in dieser Vielgestaltigkeit und Diversitit der Referenzen lasst sich in Oh-
ne Titel und The Pale Fox die Dimension der referenziellen Multimodalitit, wie in Ka-
pitel 3.2 und Kapitel 3.3 herausgearbeitet wurde, erkennen. In den beiden unter-
suchten Arbeiten werden Elemente aus der Realwelt — etwa naturwissenschaftliche
Theorien in der Arbeit Henrots oder kunsthistorische Kategorien in der Arbeit von
Waulffens — mit alternativen und fiktiven (Bild-)Welten vermengt, ebenso wie es Ce-
cilia Mareike Carolin Preif} fir die von ihr untersuchten multimedialen digitalen
Medienarbeiten beschreibt. Die sich zugleich aus realen, alternativen und fiktiven
Bereichen speisenden Bildwelten konstatiert Preif als wichtiges Merkmal fir die
von ihr beobachtete referenzielle Multimodalitit, die sie anhand von Virtual Reality-
Installationen untersucht. Besonders das alternative Denken von Welt in Bezug auf
netzwerkartig angelegte Ansitze, auf die in Kunst(-werken) gerade dann als dsthe-
tische Strategie zuriickgegriffen wird, wenn es um die Pointierung koexistenzieller,
dezentraler, posthumanistischer und postanthropozentrischer Lebensformen geht,
um die Grenze von Natur und Kultur zu hinterfragen, materialisiert sich in wunder-
kammernder Praxis. In ihnen werden modernistische Dichotomien von Natur und

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Ordnen

Kultur sowie Fiktion und Fakt iiberwunden und Vernetzungen neu gedacht. Dabei
gestalten sich die Referenzen mannigfaltig und nehmen im Rekurrieren auf frith-
neuzeitliche Wunderkammern vor allem auch fiktive Narrationen und unterschied-
lichste Erklirungsmodelle von Welt in den Blick, die ein Gegenmodell zu moder-
nistischen gereinigten Weltordnungen darstellen und vor allem die >kontaminier-
ten Diversititens, im Sinne Anna Lowenhaupt Tsings, sinnlich erfahrbar machen.
Henrot und von Wulffen transformieren und aktualisieren somit das Konzept der
Wunderkammer fiir die Gegenwart, indem sie an jene spielerisch kontaminieren-
den Ordnungspraktiken der historischen Sammlungen ankniipfen. Durch die in The
Pale Fox und Ohne Titel vielgestaltigen Modi der Kontamination rekurrieren die bei-
den Arbeiten auf eine Vorstellung von Welt, die sich als grundlegend verstrickt und
vernetzt gestaltet.

14.02.2028, 17:47:08.

205


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2028, 17:47:08.


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

