
3. Ordnen 

»Die Welt braucht keine Kategorien. Wir 
Menschen sind es, die sie brauchen. Wir 
konstruieren Kategorien, um uns durch 
diese komplexe, widersprüchliche Welt zu 
navigieren, um sie irgendwie zu begreifen 
und uns über sie zu verständigen. […] 
Wann aber werden die Kategorien, die wir 
konstruieren, um die Welt zu begreifen, 
zu Käfigen?«1 
(Kübra Gümüşay, 2020) 

In diesem 3. Kapitel wird das Ordnen (Wie) in den Blick genommen und die Formie
rung der Dinge als Ensemble und ihre Beziehung zueinander reflektiert. 

Ordnen bedeutet im alltäglichen Sprachgebrauch, Dinge in eine bestimm
te Clusterung, eine neue Reihenfolge oder einen systematisierten Zustand zu 
bringen.2 Ordnungen spiegeln nicht nur Denkmuster wider, sondern prägen maß
geblich das Zusammenleben von unterschiedlichen Akteuren und strukturieren 
den Alltag dadurch entscheidend mit, wodurch sie ubiquitär erscheinen. Ord
nungen können aber auch machtvolle Konstruktionen – etwa in institutionellen 
Kontexten – sein, die über Ein- und Ausschluss bestimmen und unterschiedliche 
politische Strategien und Ziele verfolgen sowie Aufschluss über Vorstellungen 
von Welt geben. Um diese Ordnungsstrategien begreifbar zu machen, werden in 
diesem Kapitel Ordnungspraktiken in ihrer historischen Dimension beleuchtet. 
Dadurch wird eruiert, worauf die wunderkammernde Praxis rekurriert und welche 
ordnenden Strategien sie unterlaufen bzw. an welche sie nicht anknüpfen. Zentral 
ist dabei das Untersuchen der Ordnungspraktiken in frühneuzeitlichen Wunder
kammern, die im Zuge der Aufklärung an Präsenz verloren und durch moderne 
(gereinigte) Systematisierungen überlagert wurden, was Maria L. Felixmüller wie 

1 Gümüşay 2020: 133–134. 
2 Vgl. »ordnen«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS 

– Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/ordnen (Zugriff: 
15.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/ordnen
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/ordnen


138 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

folgt pointiert: »Während in der Renaissance die Wunderkammer als produktive 
Unordnung angelegt wurden und sich großer Popularität erfreuten, wurden sie mit 
dem fortschreitenden Rationalismus als unwissenschaftlich und chaotisch verur
teilt.« (Felixmüller 2018: 42) Der sich neu etablierende »Ordnungswille ist Ausdruck 
des rationalistischen Dranges, der Welt habhaft zu werden, indem man sie gemäß 
allgemein gültiger Regeln ordnet und sie sich so klar und deutlich gegenüberstellt.« 
(Wall 2006: 53) 

Obwohl die spezifischen ordnenden Praktiken der frühneuzeitlichen Wunder
kammern im Zuge der Aufklärung an Sichtbarkeit verloren, waren sie weiterhin 
existent. Sie büßten lediglich an öffentlicher Relevanz ein, worauf Aleida Assmann, 
Monika Gomille und Gabriele Rippl verweisen: Die Wunderkammern existierten auf 
eine exzentrische Weise weiter und »entwickeln komplexe Spielarten des Weiter- 
und Nachlebens« (Assmann/Gomille/Rippl 1998: 8–9). Die sich im Zuge der Moder
ne formierenden Institutionen – Museum, Bibliothek und Archiv – und ihre neu
en (reinigenden) Ordnungspraktiken gewannen an Präsenz und erlangten dadurch 
einen normativen Status. Damit hängt zusammen, »daß [sic!] Wissensrelevantes 
sich verschiebt, daß [sic!] es neben der offiziellen Kultur und den von ihr institu
tionalisierten Formen der Wissensspeicherung alternative Weisen der Organisati
on, Erweiterung und Verlagerung im Wissenshaushalt einer Gesellschaft gibt« (Ass
mann/Gomille/Rippl 1998: 9), wozu die Wunderkammern in der Moderne zählten.3 
In diesem Kontext weist Sarah Wagner, entgegen der weitverbreiteten Annahme in 
der Forschungsliteratur einer kompletten Auflösung von Wunderkammern im Zuge 
der Aufklärung, ihre Musealisierung im 19. Jahrhundert nach, was sie anhand der 
Kunst- und Wunderkammer Ferdinands II. auf Schloss Ambras und im Belvedere 
Museum Wien (1814–1880/1891), der Kurfürstlichen Kunstkammer im Königlichen 
Historischen Museum Dresden (1876/77–1939), der Kunstkammer im Benediktiner
stift Kremsmünster (1850–1962), der Brandenburgisch-Preußischen Kunstkammer 
im Neuen Museum Berlin (1855–1878) und der Großherzoglichen Kunstkammer im 
Karlsruher Schloss (1879–1918) belegt (vgl. Wagner 2023: 21–47). 

Im Sinne Bruno Latours paradigmatischer Feststellung »Wir sind nie modern 
gewesen« (Latour 1995) werden im Folgenden moderne Ordnungen als ›gereinig
te‹ und vormoderne Ordnungen als ›ungereinigte‹ Dingversammlungen aufgefasst 
und heuristisch gegenübergestellt. Werden diese beiden Ordnungsweisen also kon
trastiert, so geschieht dies nur in einer heuristischen Trennung, um die jeweiligen 
spezifischen Ausformungen des Ordnens konturieren und verstehen zu können. 
Dies in Bezug auf die beiden Arbeiten Ohne Titel von Amelie von Wulffen und The 
Pale Fox von Camille Henrot zu betrachten, eröffnet die Frage, warum gerade hier 
ein Bezug auf eben jene ›ungereinigten‹ Ordnungspraktiken frühneuzeitlicher 
Wunderkammern zu finden ist und in welcher Form dieser für die Gegenwart 

3 Zur Verwendung des Moderne-Begriffs vgl. Anm. 20 in Kapitel 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 139 

ausgestaltet wird. Latour verteidigt in seinem 1991 erschienenen Text Wir sind nie 
modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie die grundsätzliche Verstri
ckung von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren, die in der Moderne 
voneinander separiert wurden. Diese mündete in der dualistischen Trennung von 
Natur und Kultur, was das moderne Denken maßgeblich konstituierte. Diesen 
separierenden Impetus, den Latour den sog. Modernen attestiert, fasst er auch als 
»Reinigungsarbeit«4 auf. Folglich lassen sich alle hybridisierenden, amalgieren
den und vermischenden Tendenzen von ›natürlichen‹ und ›künstlichen‹ Sphären 
als Verunreinigung verstehen. Gereinigte Sphären existieren nur vordergründig, 
während sich hintergründig ständig neue Hybride produzieren, die Latour als 
»Quasiobjekte« (Latour 1995: 71) bezeichnet – Entitäten, die sowohl von ›kultu
rellen‹ als auch ›natürlichen‹ Komponenten durchdrungen sind. Das Streben der 
Modernen nach Reinigung verhält sich dem gegenüber nicht kongruent. Indem 
sie hermetisch geschlossene, ontologische Zonierungen vornehmen, versuchen sie, 
künstliche dualistische Ordnungsstrukturen einzuführen, die jedoch nur durch 
permanente Reinigungsarbeit aufrechterhalten werden können. Dadurch werden 
vormoderne von modernen Ordnungsstrategien differenziert: »Die Modernen un
terscheiden sich von den Vormodernen nur durch ihre Weigerung, die Quasiobjekte 
als solche zu denken. Hybriden stellen für sie etwas Schreckliches dar, das es um 
jeden Preis zu vermeiden gilt – durch unentwegte und sogar manische Reinigung.« 
(Latour 1995: 150) Die Anerkennung jener Hybriden ist somit die entscheidende 
Differenz zwischen Moderne und Vormoderne, die Latour konstatiert, »während 
die Modernen so tun, als würde die Vermischung durch Trennung bewältigt, sieht 
sowohl die Vormoderne als auch die Nichtmoderne der permanenten Vermischung 
ins Auge« (Schroer 2016: 365). Dieser distinguierende Impetus von vormodernen 
(ungereinigten) Zuständen ist dabei auch maßgeblich als konstituierendes Moment 
der Moderne aufzufassen, wie Markus Schroer pointiert: 

»Für Latour besteht die Moderne im Wesentlichen aus ihren Unterscheidungen. 
Die Moderne unterscheidet zwischen Gesellschaft und Natur, Gesellschaft und 
Technik, Subjekt und Objekt, Geist und Ding, Fakt und Glauben, als ob es sich da
bei um überschneidungsfrei existierende Paralleluniversen handeln würde. Vor 
allem unterscheidet sie sich selbst von einem Zustand, den sie als Vormoderne 
konzipiert. Das Selbstverständnis und die Selbstbeschreibungen der Moderne 
basieren vor allem auf dem stets betonten Unterschied gegenüber vormodernen 
Gesellschaften. Und in der Tat haben alle klassischen Modernisierungstheorien 
den Übergang von der einfachen, unzivilisierten und vormodernen Gesellschaft 
zum Thema.« (Schroer 2016: 365) 

4 Zum Begriff der Reinigungsarbeit vgl. auch Ghanbari/Hahn 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Was hat Latours These jedoch mit dem Phänomen Wunderkammer in der Gegen
wart zu tun? Die Anordnung der Dinge in frühneuzeitlichen Wunderkammern war 
maßgeblich durch hybride Phänomene geprägt. In ihnen gab es zum einen keine 
der reinigenden Logik der Moderne folgende Trennung in verschiedene Disziplinen 
(Naturwissenschaft, Kunst und Kultur, Technik, Ethnologie), welche auf verschie
dene Räume, im Sinne von Spezialmuseen, aufgeteilt waren. Sie stellten somit 
aus heutiger Perspektive ein interdisziplinäres Ensemble aus unterschiedlichsten 
Dingen dar. So erfüllten die Wunderkammern »jene Forderung nach ›Interdiszipli
narität‹, die ein Motto, vielleicht auch Fetisch geworden ist« (Bredekamp 2015b: 55). 
Zum anderen waren dualistische und distinktive Segregationen zwischen Hoch- 
und Massenkultur sowie die Hierarchisierung verschiedener Kunstgattungen und 
visueller Kulturen in ihnen noch nicht zu finden, was erst die Moderne mittels 
reinigender Praktiken etablierte. Die Dinge wurden durch die räumliche Nähe 
innerhalb der historischen Wunderkammern in ein komplexes, heterogenes Netz
werk gebracht. Sie entsprechen aus der Sicht einer reinigenden Logik der Moderne 
somit einer verunreinigten und kontaminierten Form der Ordnung, die Zygmunt 
Bauman wie folgt charakterisiert: »Entsprechungen für das ›Andere der Ordnung‹ 
sind: Undefinierbarkeit, Inkohärenz, Widersinnigkeit, Unvereinbarkeit, Unlogik, 
Irrationalität, Mehrdeutigkeit, Verwirrung, Unentscheidbarkeit, Ambivalenz.« 
(Bauman 2005: 20) Die kontaminierte Ordnung der Dinge ist, im Sinne Latours, 
jedoch nur in der Logik der Moderne als ein anderes Ordnen aufzufassen. Sie ist 
dementgegen vielmehr als Urzustand, als grundlegende Strukturierung von Welt 
zu verstehen. Dieses Wissen um die grundsätzliche Logik der Verstrickung und 
Verunreinigung geht auch mit dem Bewusstsein um das Anthropozän einher, wie 
Eva Horn in der zusammen mit Hannes Bergthaller verfassten Publikation Anthro
pozän zur Einführung (2019) herausstellt und »als Struktur eines neuen Bewusstseins 
von Ko-Existenz und Immanenz« (Horn 2019a: 126) bezeichnet (vgl. Kapitel 1.2.2). 

Das Plädoyer für Reinheit, aus dem klar voneinander separierte Ordnungsfelder 
resultieren, entspringt somit einem menschengemachten, extrinsischen Konstrukt 
der Moderne, das sich mit der Zeit naturalisierte und sich als normative Denkwei
se etablierte. Das Streben nach Reinheit im Verständnis der Modernen ist, Latour 
folgend, demnach mit einem ewigen Scheitern verbunden, da sich materielle Rein
heit etwa in Bezug auf Rasse, Fähigkeiten, Sexualität oder Krankheit nur theoretisch 
herstellen lässt. Latour fasst dieses Paradox prägnant in folgender Formel zusam
men: »Je weniger die Modernen sich für gemischt halten, desto mehr vermischen 
sie.« (Latour 1995: 60) In der Realität erweist sich das Ideal der Reinheit als disparat 
insofern, als dass miteinander verbundene Entitäten in eine künstliche Dualität ge
bracht werden, die der strukturellen Ausgangssituation – der grundsätzlichen Kon
tamination von Welt – widerspricht. Die benannten, zutiefst kontaminierten Berei
che sind stets von heterogenen Faktoren und Akteuren verunreinigt und unterlaufen 
das modernistische Ideal der Reinheit (vgl. Shotwell 2016: 4). Die Welt ist somit eine 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 141 

durch und durch kontaminierte und polyfokal strukturierte Entität, die in ihrer Ver
stricktheit anerkannt werden sollte, was Alexis Shotwell mit »constitutive impurity« 
(Shotwell 2016: 1) begrifflich konturiert. Gegen Reinheit zu argumentieren bedeutet 
also vor allem auch, die Komplexität von Welt und ihre grundsätzliche kontaminier
te Existenzweise anzuerkennen: 

»Being against purity means that there is no primordial state we might wish to 
get back to, no Eden we have desecrated, no pretoxic body we might uncover 
through enough chia seeds and kombucha. There is no preracial state we could 
access, erasing histories of slavery, forced labor on railroads, colonialism, geno
cide, and their concomitant responsibilities and requirements. There is no food 
we can eat, clothing we can buy, or energy we can use without deepening our ties 
to complex webs of suffering. So, what happens if we start from there?« (Shotwell 
2016: 4–5) 

Reinheit und Unreinheit sind damit zentrale Kategorien, um historische Ordnungs
weisen und ihre zugrunde liegenden Praktiken erfassen zu können. Der in der Mo
derne mit negativen Konnotationen behaftete Begriff der Unreinheit wird im Fol
genden zunächst in seiner historischen Dimension und Bedeutung reflektiert. 

Die sich in den Wunderkammern materialisierenden Ordnungspraktiken, 
in denen ›alles mit allem‹ in Beziehung gesetzt wurde, galten im Zuge der Auf
klärung als unreine Phänomene. Diese negativen Implikationen, die mit dem 
Unreinen einhergingen und als Distinktionsmoment fungierten, legitimierten 
die Reinigung jeglicher als unrein konstruierter gesellschaftlicher, kultureller und 
wissenschaftlicher Bereiche. So erschienen auch die Ordnungspraktiken, die sich 
in frühneuzeitlichen Wunderkammern in spielerischer Weise materialisierten, im 
Zuge der umfassenden Modernisierungstendenzen als veraltet, dilettantisch und 
ungeordnet. Diese historisch tradierten Reinigungskonzepte der Moderne, die 
etwa mit dem Entstehen der ersten Spezialmuseen an Präsenz gewannen, werden 
im Folgenden anhand der Kunstgeschichte der abstrakten Kunst beleuchtet, welche 
das Ideal der Reinheit exemplarisch für den Bereich der Kunst vorführt. Die sich 
vor allem in Künstlermanifesten und deren Rückbindungen an philosophische 
Konzepte stilisierende Relation von Immaterialität und Reinheit konstituierte sich 
durch die westlichen, männlich dominierten Diskurse rund um abstrakte Kunst. 
Diese sich in ihnen formierende, konstruierte und distinguierende Opposition 
degradierte ästhetische Qualitäten wie materiale Präsenz und Ornamentik als 
mindere künstlerische Ausdrucksformen, die vor allem mit dem Weiblichen kon
notiert wurden (vgl. u.a. Schade 2009; Schade 2008; Auther 2008; Schade 1992), 
wodurch sich die Hierarchisierung von Reinheit und Unreinheit für den Bereich 
der abstrakten Kunst stabilisierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Der Begriff der Unreinheit, der sich in der Denkfigur der Kontamination wie
derfindet, wird gegenüber seiner negativen Lesart – in der Logik der Moderne – im 
Folgenden als grundsätzlich positiv besetzter Begriff verstanden und produktiv ge
nutzt, im Sinne einer emanzipatorischen Aneignung und Umdeutung seines mo
dernistischen Verständnisses. Dieses affirmative und positiv besetzte Verständnis 
von Kontamination schließt einerseits historisch an die französische Dekonstruk
tion an, konkret an die Ansätze von Jacques Derrida, der etwa mit seinem Begriff 
der différance die grundsätzliche Kontamination von Bedeutungen konturierte. Sein 
Neologismus, den er am 27. Januar 1968 in einem Vortrag mit dem Titel La différance 
an der Société française de philosophie einführte, geht aus der Verbindung von diffé
rence und différant hervor und zeigt die Differenz zwischen schriftlicher und mündli
cher Sprache an. Während das ›a‹ von différance in der mündlichen Aussprache nicht 
bemerkbar ist, wird es im geschriebenen Wort offenkundig. Mittels seiner Gram
matologie – der Wissenschaft der Schrift – distanzierte sich Derrida damit vom 
abendländischen Logozentrismus, den er in den Theorien von Ferdinand de Sauss
ure, Claude Lévi-Strauss oder Jean-Jacques Rousseau manifestiert sah (vgl. Derri
da 1974). Jenen Huldigungen des gesprochenen Worts, die er im abendländischen 
Logozentrismus beobachtet, begegnete er mit der Fokuslegung auf die Schrift und 
die Materialität der Zeichen. Die geschriebenen Buchstaben erhebt er damit über 
die mündliche Sprache. Zudem distanzierte er sich von der klaren Trennung zwi
schen Form und Inhalt, die tradierten Zeichentheorien – etwa jener von Saussure 
– zugrunde liegt, indem sie Sprache in zwei Bereiche separieren, jenen der Lau
te und jenen der Bedeutungen: Das Bezeichnende (Signifikant), das gesprochene 
Wort ›Baum‹, steht in diesem Verständnis dem Bezeichneten (Signifikat) gegen
über, der Imagination des Gegenstands ›Baum‹.5 Während der abendländische Lo
gozentrismus also von der Existenz feststehender, durch »eine außersystemische 
PRÄSENZ oder einen außersystemischen Ursprung gesicherter BEDEUTUNGEN« 
ausging, »impliziert die différance eine permanente Aufschiebung der Bedeutung« 
(Hawthorn 1994: 59). Nach Derridas Auffassung sind Bedeutungen demzufolge im
mer variabel, sie werden durch die Differenz anderer Bedeutungen bestimmt und 
durch diese erst hervorgebracht. So gibt es für Derrida keinen Begriff und keine 
Idee, die vollkommen rein ist, denn ein Begriff kontaminiert und infiziert immer 
und notwendigerweise den anderen (vgl. Lawlor 2021: o. S.). Bedeutungen stehen 
somit in einem relationalen Verhältnis zu anderen Bedeutungen und Kontexten und 
können niemals statisch und essentialistisch gedacht werden, sie sind daher pro
zessual und als grundsätzlich kontaminiert aufzufassen (vgl. Mitchell 2017: 41). An
dererseits entfalten sich kontaminierende Denkweisen in Latours Schriften, wenn 

5 Diese dualistische Differenzierung entspricht einer Reihe anderer Dissoziationen, die das 
metaphysische Verständnis eröffnet, etwa die Trennung von Körper und Geist oder Natur und 
Kultur. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 143 

er von eben jenen Verunreinigungen spricht, gegen die sich die Modernen wen
deten, und Begriffe wie Quasi-Objekte oder Hybriden ins Spiel bringt (vgl. Roßler 
2008). Zudem wird im Folgenden die Verwendung des Begriffs der Kontamination 
bei Anna Lowenhaupt Tsing konsultiert, die in der Untersuchung des ökologischen 
und ökonomischen Beziehungsgeflechts, das sich rund um den Matsutake-Pilz auf
spannt, ›kontaminierte Diversität‹ als Folge von Kollaboration beschreibt und – wie 
Latour – für die Anerkennung einer grundlegenden Kontamination und Verstri
ckung von Entitäten und Welt plädiert (vgl. Tsing 2018: 54). 

Das Kontaminieren prägt das wunderkammern maßgeblich. In den beiden Unter
suchungen der Arbeiten von Henrot und von Wulffen ermöglicht das Kontaminieren 
die gegenseitigen Durchdringungen, Interferenzen und Verstrickungen der in den 
Arbeiten zu findenden heterogenen Dinge beschreibbar zu machen und dadurch ih
ren Bezug auf frühneuzeitliche Wunderkammern herzustellen. Mittels des histori
schen Ordnungstypus’ der Wunderkammer wurden materielle, formalästhetische 
und inhaltliche Kontaminationen auf spielerische Weise zelebriert und die Vernet
zung der Dinge durch ihr räumliches Ins-Bezug-Setzen erfahrbar gemacht. Diese 
radikale Verstrickung und Kontamination der Dinge ist auch den beiden untersuch
ten Arbeiten – Ohne Titel und The Pale Fox – inhärent, in denen heterogene Ding
welten und unterschiedlichste Bezüge zu visuellen Kulturen miteinander verwoben 
werden. Um die spezifischen künstlerischen Praktiken des Ordnens von Henrot und 
von Wulffen zu konkretisieren, ist es für die folgende Untersuchung daher essenti
ell, die den beiden Arbeiten zugrunde liegenden Ordnungsstrategien zu untersu
chen (vgl. Kapitel 3.2 und Kapitel 3.3), um das spezifisch wunderkammernde in ihnen 
herauszuarbeiten, das ich als multimodales Kontaminieren bezeichne (vgl. Kapitel 
3.4). Im Sinne eines gegenseitigen Durchdringens und Interferierens werden lange 
als getrennt voneinander angeordnete Bereiche der Moderne – Kultur und Natur, 
Bildende Kunst und Angewandte Kunst, wissenschaftliche Welterklärungsmodelle 
und mythologische Welterklärungsmodelle, die Grenzziehung von europäisch und 
außereuropäisch – in von Wulffens Ohne Titel und Henrots The Pale Fox miteinander 
verstrickt und dadurch dehierarchisiert, wodurch es zu einer Implosion und Aufhe
bung dualistischer modernistischer Hierarchisierungen kommt. 

Der Bezug zum historischen Ordnungstypus der Wunderkammer gestaltet sich 
in den beiden Arbeiten Ohne Titel und The Pale Fox einerseits formalästhetisch, an
dererseits explizit durch die ausstellende Institution und die Rezeption in Ausstel
lungsbesprechungen. So wird im Begleittext der Ausstellung des KW Institute for 
Contemporary Art, wo von Wulffens Ohne Titel vom 17.03.–24.05.2021 zu sehen war, 
die Arbeit als »dramatische Wunderkammer« (KW Institute for Contemporary Art 
2021: o. S.) angekündigt und so ein Zusammenhang zu den frühneuzeitlichen Wun
derkammern hergestellt. Eine ähnliche Formulierung ist auch im Ausstellungstext 
der Galerie Meyer Kainer zu lesen, in der Ohne Titel vom 08.04.–21.05.2022 ausge
stellt war. Dort wurde sie ebenfalls – mit einer adjektivischen Zuspitzung – als eine 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

»traumatische Wunderkammer«6 angekündigt. Auch Henrots Arbeit, die bereits in 
verschiedenen Ausstellungskontexten ausgestellt wurde, wird in Ausstellungskriti
ken und -besprechungen als »Wunderkammer« bezeichnet (vgl. Richter 2015: o. S.; 
Vance 2015: o. S.). 

Bevor die beiden Kunstwerke jedoch im Fokus stehen, wird das Ordnen in künst
lerischer Praxis, im Sinne einer Ästhetik des Vernetzens, im folgenden Unterkapitel 
untersucht. Das wunderkammern wird damit eben jenem Bereich künstlerischer 
Auseinandersetzung zugeordnet, der sich mit komplexen Kontaminationen von 
menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren auseinandersetzt und die vielge
staltigen Verstrickungen von Welt räumlich und bildlich erfahrbar macht. Dieses 
komplexe Verstricken wird im Folgenden entgegen dem Verständnis der Modernen, 
nicht als reinigendes, sondern vielmehr als ein kontaminierendes Ordnen gedacht. 

3.1 Ästhetik des Vernetzens | Ordnen in künstlerischer Praxis 

Im Folgenden wird Ordnen in künstlerischer Praxis reflektiert, das sich in der Ge
genwartskunst vor allem auch an vernetzenden und kontaminierenden Denkweisen 
von Welt orientiert. Um zu zeigen, dass Ordnungen gemachte Gebilde sind und Din
gen somit nicht als grundsätzliches Prinzip inhärent sind, greift Michel Foucault in 
seinem Text Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften (1971) die 
›chinesische Enzyklopädie‹ des argentinischen Schriftstellers Jorge Luis Borges auf 
und zitiert folgende Aufzählung von Dingen: 

»Dieser Text zitiert ›eine gewisse chinesische Enzyklopädie‹, in der es heißt, daß 
[sic!] ›die Tiere sich wie folgt gruppieren: a) Tiere, die dem Kaiser gehören, b) ein
balsamierte Tiere, c) gezähmte, d) Milchschweine, e) Sirenen, f) Fabeltiere, g) her
renlose Hunde, h) in diese Gruppierung gehörige, i) die sich wie Tolle gebärden, k) 
die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, l) und so weiter, 
m) die den Wasserkrug zerbrochen haben, n) die von weitem wie Fliegen ausse
hen‹.« (Foucault 2017: 17) 

Borges bringt hier verschiedenste Wesen aus Realität und Fiktion zusammen, die 
den internalisierten modern-westlichen Ordnungstaxonomien widersprechen und 
dadurch »alle Vertrautheiten unseres Denkens« (Foucault 2017: 17) unterlaufen. Die
se »plötzliche Nachbarschaft beziehungsloser Dinge« (Foucault 2017: 18) steht dia
metral den westlich-modernistischen Ordnungstaxonomien entgegen, die sich mit 
dem Beginn der Aufklärung und der Epochenschwelle um 1800 etablierten. Neben 

6 Vgl. Begleittext zur Ausstellung in der Galerie Meyer Kainer (08.04.–21.05.2022): https://me 
yerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/ (Zugriff: 25.03.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/


3. Ordnen 145 

tiefgreifenden Paradigmenwechseln in gesellschaftlichen und industriellen Kontex
ten befördern die sich formierenden Naturwissenschaften andere Ordnungssyste
matiken, die unter anderem aufbauend auf dem Klassifizierungssystem von Carl 
von Linné und seiner Systema Naturae die Klassifikation von Lebewesen in Stufen 
vornimmt (Reich, Klasse, Ordnung, Gattung, Art und Varietät). Foucault merkt in 
diesem Zusammenhang an, dass in Bezug auf Borges’ Ordnung nicht nur die Tatsa
che des ungewohnten Nebeneinanders von Fabelwesen und Lebewesen das zentrale 
Irritationsmoment darstellt, »sondern der Platz selbst, an dem sie nebeneinander
treten« (Foucault 2017: 19). Denn die von Borges genannten Tiere »könnten sich nie 
treffen, außer in der immateriellen Stimme, die ihre Aufzählung vollzieht« (Foucault 
2017: 19). 

Durch das andere in Beziehung setzen von Dingen wird die »Zufällig-, aber nicht 
Willkürlichkeit« (Bublitz 2003: 45) von Ordnungsweisen offengelegt, wodurch ihr 
Gemachtsein als eine mögliche Konstruktion von vielen greifbar wird. Vor dem 
Hintergrund von Borges anderer Ordnung der Dinge werden universell erschei
nende Ordnungsstrukturen so in ein anderes Licht gerückt und erweisen sich »als 
kontingentes Ergebnis von historischen Ereignissen, Verschiebungen und Trans
formationen; sie entstehen durch das Zusammentreffen zufälliger Ereignisse im 
Laufe einer ungewissen Geschichte« (Bublitz 2003: 45–46). Dadurch, dass Foucault 
die Ordnung der Dinge historisiert, erscheint sie nicht von konkreten Subjekten zu 
einem bestimmten Ort, zu einer bestimmten Zeit gemacht und erdacht, sondern als 
grundlegendere historische Denkstruktur, die einen größeren zeitlichen Rahmen 
umspannt und als unbewusste Entität das Denken und Ordnen der Subjekte mitbe
stimmt. Diese historische Tiefenstruktur beschreibt Foucault mit dem Begriff des 
»historische[n] Apriori« (Foucault 2017: 204), der als unbewusstes Wissen Subjekte 
und Diskurse zentral beeinflusst. Dieser latent immer mitschwingende ›histori
sche Apriori‹ prägt die Beziehung zwischen menschlichen und nicht-menschlichen 
Akteuren maßgeblich, woraus auch die spezifischen Ordnungsstrukturen der 
jeweiligen Zeit resultieren (vgl. Foucault 2017: 23–24). Die Ordnung der Dinge 
konstituiert sich bei Foucault somit als »kontingente[] (An-)Ordnung der Zeichen 
in einer Kultur, zu einer bestimmten Zeit, an einem bestimmten Ort« (Bublitz 2003: 
45). 

Der Begriff des Epistems dient Foucault in diesem Zusammenhang dazu, das sich 
in übergeordneten kulturellen Codes materialisierende spezifische Wissen sprach
lich zu fassen. Während Foucault in Die Ordnung der Dinge noch von einer kollektiv- 
unbewussten Macht des Wissens ausgeht, die metastrukturell strukturiert ist, wird 
in seinem drei Jahre später erschienenen Text Die Archäologie des Wissens (1973) die
se durch das Denken in Diskursen ersetzt, wodurch die »Heterogenität von Kultur
mustern« (Bublitz 2003: 48) in den Fokus gerückt und strukturell konturiert wird. 
So formiert sich Wissen nicht mehr mittels übergeordneter und universeller Epis
teme, sondern wird durch verschiedene Diskurse bestimmt, die Foucault »als be

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

stimmten Regeln gehorchende Praktiken« (Foucault 2018: 198) auffasst. Ordnungen 
konstituieren sich vor diesem Hintergrund als unbewusstes Resultat vielgestaltiger 
diskursiver Praktiken. In diesem Kontext spielt auch die relationale Abhängigkeit 
zwischen Praktiken und Diskurs eine zentrale Rolle, die Judith Butler in Bezug auf 
Foucault wie folgt erklärt: 

»›Diskurs‹ ist nicht bloß gesprochene Wörter, sondern ein Begriff der Bedeutung; 
nicht bloß, wie es kommt, daß [sic!] bestimmte Signifikanten bedeuten, was sie 
nun einmal bedeuten, sondern wie bestimmte diskursive Formen Objekte und 
Subjekte in ihrer Intelligibilität ausdrücken. In diesem Sinne benutze ich das Wort 
›Diskurs‹ nicht in seiner alltagssprachlichen Bedeutung, sondern ich beziehe mich 
damit auf Foucault. Ein Diskurs stellt nicht einfach vorhandene Praktiken und Be
ziehungen dar, sondern er tritt in ihre Ausdrucksformen ein und ist in diesem Sin
ne produktiv.« (Butler 1993: 129) 

Butler verdeutlicht hier durch die eigene Verwendung des Diskursbegriffs die feh
lende präexistente identitätskategoriale Bestimmung von vorhandenen Beziehun
gen, Dingen und Praktiken innerhalb eines Diskurses und verweist so auf ihre ge
genseitige Hervorbringung. Der jeweilige Diskurs bringt demnach spezifische Be
ziehungen, Dinge und Praktiken erst hervor, ebenso wie diese jenen Diskurs kontu
rieren und folglich prägen. Somit wird auch jede Ordnung von unterschiedlichsten 
diskursiven Praktiken hervorgebracht, die wiederum die in ihr angeordneten Ding- 
Beziehungen und ihre Bedeutung erst erzeugen. 

Wichtig für die folgende Untersuchung ist, dass Ordnungen, wie Foucault sie 
versteht, einerseits Resultate spezifischer Auffassungen von Wissen sind, die in der 
jeweiligen Zeit besonders präsent sind und Rückschlüsse auf ihre je spezifischen 
Vorstellungen von Welt ermöglichen. Andererseits, dass Ordnungen erst durch 
unterschiedliche diskursive Praktiken hervorgebracht werden und als gemachte 
Konstrukte angesehen werden können, die aus einem relationalen (Diskurs-)Gefüge 
verschiedenster Akteure bestehen, die sich ebenfalls gegenseitig erst stabilisieren, 
indem identitätsstiftende Bedeutung in dieser Formierung erzeugt wird. Somit 
speisen sich moderne (gereinigte) und vormoderne (unreine) Ordnungen – wie 
sie in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren – aus spezifischen 
Praktiken der jeweiligen Zeit und sind alles andere als normativ präexistent, son
dern vielmehr Konstrukte, die Rückschlüsse auf gesellschaftliche, politische und 
kulturelle Vorstellungen der ordnenden Personen ermöglichen. 

Anderen Ordnungen der Dinge, ähnlich wie sie Borges entwirft, wenden sich 
gegenwärtig Künstler:innen zu, um die Künstlichkeit von normativ erscheinenden 
Ordnungsstrukturen aufzuzeigen, zu hinterfragen und alternative Ordnungsmo
delle anzubieten. Dabei sind vor allem auch relationale und prozessuale Ordnungs
strukturen zu finden, die sich an den Theorieansätzen rund um das Anthropozän 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 147 

orientieren. Das Verbinden von lange als gereinigt und separiert gedachten (moder
nen) Sphären materialisiert sich beispielsweise in der Denkfigur des Netzwerks, die 
künstlerisch auf vielgestaltige Weise gedacht und verarbeitet wird. Julia Gelshorn 
und Tristan Weddigen betonen in diesem Kontext die Relevanz des netzwerkartigen 
Denkens vor allem auch für die künstlerische Auseinandersetzung und zählen das 
Netzwerk als »Erkenntnis- und Darstellungsmodell«, »zu den wichtigsten Denk- 
und Repräsentationsmodellen der Wissenschaft und Technologie« des 20. Jahrhun
derts, das vor allem auch in der zeitgenössischen Kunst »adaptiert und reflektiert« 
wird (Gelshorn/Weddigen 2008: 56). 

Mit Blick auf die genannten anderen Ordnungen der Dinge in künstlerischer Pra
xis eröffnen sich das Netz, Netzwerk und das Vernetzen als zentrale Denkfiguren, 
um die komplexen Verstrickungen gegenwärtiger Lebensweisen im Anthropozän 
zu fassen. Dabei tangieren die drei oftmals synonym verwendeten Begriffe unter
schiedliche Bereiche. Wolf-Dieter Ernst greift in seinen Überlegungen zur Produk
tivität des Netzwerkbegriffs in der Performancekunst drei Bedeutungsebenen des 
Netzwerks in der Alltagskultur auf, die allesamt gemeinsam haben, aus einer kom
plexen Struktur und verschiedenen, miteinander in Kontakt stehenden Akteuren zu 
bestehen (vgl. Ernst 2011: 57–58). 

Einerseits tritt das Netzwerk, nach Ernst, im Rahmen von ökonomischen Zu
sammenhängen in Form der Verbalform »netzwerken« (Ernst 2011: 57) auf. Diese 
von Ernst im beruflichen Kontext als »Schlüsselqualifikation« (Ernst 2011: 57) be
zeichnete Qualität des Netzwerks umschreibt, einfach gesagt, die Verbindung und 
das In-Kontakt-Treten von unterschiedlichen Menschen in Arbeitszusammenhän
gen. Sind die sozialen Fäden einmal geknüpft, so lässt sich auf ihre kreativen oder 
machtpolitischen Ressourcen zurückgreifen, um Ideen oder berufliche Ziele zu ver
wirklichen. Andererseits ist die Struktur des Netzwerks alltagsästhetisch vor allem 
in technologischen Sphären zu finden. Digitale oder technische Netzwerke bilden 
sich etwa in Stromnetzen, urbanen Verkehrsinfrastrukturen oder digitalen Endge
räten ab, nicht zuletzt im Gefüge digitaler Kommunikation und den Strukturen des 
Internets. Darüber hinaus ist das Netzwerk ein philosophisches, insbesondere post
strukturalistisches Konzept, das vor allem durch den Begriff des Rhizoms von Gilles 
Deleuze und Félix Guattari geprägt wurde (vgl. Deleuze/Guattari 1977), um »kultu
relle Prozesse in ihrer Komplexität und Rückkopplung zu analysieren« (Ernst 2011: 
58). Der Begriff des Netzwerks umschreibt in allen drei Ausdeutungen ein komple
xes Gefüge mit vielfältigen Akteuren, aus denen sich das Netz formiert. 

Eine verstärkte Aufmerksamkeit erfahren Netzwerke vor allem in den 1990er- 
Jahren (vgl. u.a. Law/Hassard 1999) im Zuge des Weiterdenkens der von John Law, 
Michel Callon und Bruno Latour in den 1970er-Jahren eingeführten Akteur-Netz
werk-Theorie (ANT). Die ANT geht von einer Verteilung unterschiedlichster Hand
lungsmächte der am Netzwerk beteiligten Akteure aus und verortet diese in einer 
dezentralen und dehierarchisierenden Weise. Sie bietet somit eine Sichtweise und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Analysemethode von Welt an, mittels der »jegliche Form von Zusammenkünften als 
Netzwerk begriffen werden kann« (Chernyshova 2023: 30). 

Dies macht die mikrobiologische Forschung der amerikanischen Biologin Lynn 
Margulis in evolutionstheoretischen Zusammenhängen konkret sichtbar, indem 
sie Menschen selbst als Netzwerke denkt. Bereits Anfang der 1990er-Jahre prägte 
Margulis den Begriff des Holobiont, der das enge symbiotische Zusammenleben 
und die wechselseitige Abhängigkeit von verschiedenen Akteuren beschreibt. 
Die engen Verstrickungen der Lebewesen offenbaren sich dabei sowohl auf einer 
mikrokosmischen Ebene als Netzwerk, etwa anhand des menschlichen Körpers, 
der, so Margulis, »das Ergebnis der Milliarden Jahre währenden Wechselwirkun
gen zwischen höchst reaktionsfähigen Mikroben« (Margulis 2017: 11) ist. Diese 
symbiotischen Beziehungen von Mikroben – Algen, Bakterien und Hefen – aus 
denen menschliche, pflanzliche oder tierliche Körper hervorgegangen sind und 
bestehen, zeigen sich auch auf einer makrokosmischen Ebene. Die winzigen Mi
kroben konstituieren in ihrer Gesamtheit ›Gaia‹, eine planetarische Entität, die alle 
Lebensprozesse in sich zu vereinen mag: »Gaia, das verwobene Geflecht alles Leben
digen, ist in allen ihren Zellen, Körpern und Gesellschaften in unterschiedlichem 
Maße wahrnehmungsfähig und bewusst.« (Margulis 2017: 166) 

Das Denken in Netzwerken ist somit als polyvalentes Phänomen zu verstehen, 
das die planetarischen Verflechtungen sowohl auf mikro- als auch makrokosmi
scher Ebene impliziert. Den vernetzenden Gedanken in Bezug auf das Knüpfen 
von Beziehungen fokussiert auch Donna Haraway in ihrer Publikation Staying 
with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene (2016). Mit ihrem Appell »making 
kin, not babies!« (Haraway 2016: 116) formuliert sie die Relevanz von interspezifi
schen Verwandtschaften, die jenseits von genetischer Abstammung und familiären 
Beziehungen zu verorten sind. Sie plädiert damit für die Stärkung von Wahlver
wandtschaft, die sich über die Grenzen der verschiedenen Spezies entfalten sollte, 
statt den Fokus auf die eigene Reproduktion – das Babysbekommen – als verwandt
schaftliche Beziehung zu legen. Damit adressiert sie zum einen das Problem der 
stetig steigenden Bevölkerungszahlen, die zunehmend mehr planetare Kapazitäten 
und Ressourcen fordern, zum anderen aber auch das Bewusstsein, dass Lebewesen 
nicht als singuläre und autonome Individuen agieren, sondern sich in komplexen 
Vernetzungen interspezifischer Beziehungen befinden, die es ernst zu nehmen und 
zu stabilisieren gilt. 

Die Denkfigur des Netzwerks vermag besonders in Bezug auf künstlerische 
Darstellungsweisen immaterielle Beziehungsgefüge nachzuzeichnen, die kom
plexen Kontaminationen von menschlichen und nicht-menschlichen Akteuren zu 
verbildlichen und erkennt folglich durch ihre dehierarchisierende Darstellungs
weise andere (nicht-menschliche) Formen von Handlungsmächten an. Svetlana 
Chernyshova pointiert diesen Zusammenhang folgendermaßen: 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 149 

»Das Denken-in-Verknüpfungen, das sich a-priori-Zuständen entzieht, eröffnet 
den Blick für Zusammenhänge, die aufgrund ihrer Wechselwirksamkeit präsent 
werden. Einer der entscheidenden Punkte besteht demnach darin, dass eben 
jene Präsenz und Wirksamkeit nicht im Modus einer ontologischen Exklusivität 
gedacht wird. D.h. die beteiligten Akteure weisen alle eine Form von Handlungs
fähigkeit auf, die sich auswirkt und – das schon immer temporär und in stetiger 
unruhiger Bewegung gedachte Netzwerk – (mit)hervorbringt.« (Chernyshova 
2023: 30) 

So kommen vernetzende Strukturen in Kunst(werken) gerade dann als ästhetische 
Strategie zum Einsatz, wenn es um die Sichtbarmachung von koexistenziellen Le
bensformen, der Dezentrierung des Subjekts oder Konzepten wie dem Posthuma
nismus und Postanthropozentrismus geht, in denen der Mensch als eine Spezies 
von vielen gedacht wird.7 Zudem nehmen kollektive und kollaborative künstlerische 
Arbeitsformen Netzwerke als methodische Vorgehensweise ernst, indem sie Wis
sen teilen und sich damit dezidiert gegen monokausale Schöpfungsnarrative stel
len, diese dezentralisieren und auf kollektive Handlungsmächte verteilen. 

Die documenta fifteen (2022), die das Arbeiten im Kollektiv als Leitgedanken 
programmatisch vertrat, demonstrierte, wie das netzwerkartig ausgestaltete Ar
beiten von der künstlerischen Produktion bis zur kuratorischen Organisation einer 
Großausstellung – mit all ihren Herausforderungen – gedacht werden kann. Diese 
benannten Herausforderungen resultieren aus dem strukturellen Charakter von 
Netzwerken, der sich je nach Ausformung des Netzes intensiviert und prinzipiell 
von geteilter agency8 geprägt ist. Das spekulative Denken in und mit Netzwer

7 Vgl. hier den Band 281 des Kunstforum International aus dem Jahr 2022, der den Titel [sýn] 
Zusammen [bíos] Leben. Kunst des Miteinanders als globale Überlebensstrategie trägt. Neben der 
Vielfältigkeit an Netzwerken in künstlerischer Praxis wird hier zudem eine Vielzahl an Aus
stellungen genannt, etwa 1,5 Grad. Verflechtung von Leben, Kosmos, Technik (2023) in der Kunst
halle Mannheim, Kontamination (2021) im Kunstverein Freiburg, Down to Earth (2020) im Gro
pius Bau in Berlin, Critical Zones. Horizonte einer neuen Erdpolitik (2020–2022) und GLOBALE: Re
set Modernity! (2016) im ZKM | Zentrum für Kunst und Medien in Karlsruhe sowie Netz. Vom 
Spinnen in der Kunst (2014) in der Kunsthalle zu Kiel. 

8 Der Begriff agency »lässt sich […] als Kraft, Wirkung oder Tätigkeit übersetzen und meint ins
besondere im philosophischen Zusammenhang die Handlungsmacht von Subjekten. Damit 
ist zwar noch kein freier Wille definiert, aber wer immer über ›agency‹ verfügt, ist ein Ak
teur und besitzt damit zumindest die Macht, in einem bestimmten Interesse oder gemäß 
einer bestimmten Intention zu agieren. In Theorien der Kreativität, die sich mit künstleri
schen oder gestalterischen Prozessen beschäftigen, tauchen die Begriffe der ›agency‹ und 
des Akteurs immer häufiger auf. Zunächst vor allem in der Soziologie und den Politikwissen
schaften gebräuchlich, finden sie über die Wissenschaftsgeschichte schließlich auch Einzug 
in die Kulturwissenschaften, in die Kunsttheorie, die Medien- und Designtheorie« (Weltzien 
2016: 229). Vgl. u.a. auch Dörrenbächer/Plüm 2016, Latour 2007, Verbeek 2005, Gabriel 2004 
und Holzinger 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ken impliziert vor allem auch die Frage, wie Mensch sich mit anderen Entitäten 
verbinden und in Beziehung treten kann. Netzwerke produzieren somit weni
ger Antworten, sondern eher Fragen nach Relationalitäten, Handlungsmächten, 
Dezentralisierungen und Verstrickungen, was in der Kunst derzeit verhandelt 
wird. Diese »radikalen Verstrickungen« (Haas/Haas/Magauer/Pohl 2021: 11) ver
anschaulichen das Zusammenwirken heterogener Akteure, die sich gegenseitig 
kontaminieren und – im Sinne flacher Ontologien9 – auf eine unhierarchische 
Weise kooperieren: »Das Netzwerk wird im Gegensatz zu diesen älteren Modellen 
zumeist als unhierarchische, azentrische, modular geordnete, sich selbst organi
sierende und kommunikativ dicht gekoppelte Verknüpfung von Einzelelementen 
imaginiert.« (Gelshorn/Wedding 2008: 57) 

Multimodales Kontaminieren 

Der Begriff Kontamination, der sich mit Amalgamierung, Vermengung und Ver
schmelzung übersetzen lässt, verweist auch in seiner etymologischen Bedeutung 
auf die Konnexion von heterogenen Entitäten, die sich gegenseitig durchdringen. 
Entlehnt vom lateinischen contāminātio steht das Kontaminieren für eine »Zu
sammenziehung« und eine »Vermischung zweier sprachlicher Einheiten zu einer 
neuen«10. Leitet man den Begriff jedoch vom französischen contamination ab, dann 
wird vor allem auch die negative Dimension betont, im Sinne von »Befleckung, 
Verderbnis, Verunreinigung«, was auch in seiner Verwendung als Fachwort des 
Strahlenschutzes im Sinne einer »radioaktive[n] Verunreinigung« und »Verseu
chung« augenscheinlich wird.11 In diesem Buch wird der Begriff der Kontamination 
aber vor allem produktiv und konstruktiv genutzt, um die grundlegenden Vernet
zungen und Durchdringungen in wunderkammernder Praxis nachzuzeichnen, die 
an jene, mit dem Anthropozän einhergehende, terrestrischen Immanenz und Ver
strickung anknüpfen, die Eva Horn in ihren Überlegungen zu einer Ästhetik des 
Anthropozäns herausarbeitet hat (vgl. Horn 2019a: 126). 

9 In diesem Kontext spielen auch theoretische Ansätze eine Rolle, die von relational struktu
rierten und flachen Ontologien ausgehen, z.B. die neueren feministischen Ansätze von Don
na Haraway, Isabelle Stengers und Karen Barad (vgl. Haraway 2016; Stengers 2011; Barad 
2007) oder der prozessorientierte Ansatz von Alfred North Whitehead (vgl. Whitehead 1985; 
Whitehead 1967). 

10 Vgl. »Kontamination«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): 
DWDS – Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kontamin 
ation (Zugriff: 10.06.2024). 

11 Vgl. »Kontamination«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): 
DWDS – Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Kontamin 
ation (Zugriff: 10.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination
https://www.dwds.de/wb/Kontamination


3. Ordnen 151 

Dieser produktiv gedachte Begriff der Kontamination lässt sich auf den fran
zösischen Dekonstruktivismus zurückführen: Für Jacques Derrida ist nichts nicht 
kontaminiert. Ein Dualismus, der aus zwei reinen Polen besteht, die durch eine kla
re Linie voneinander getrennt sind, ist in seinem Verständnis nicht existent. Der
rida geht davon aus, dass mit jeder Wiederholung – Iteration – sich die Bedeutung 
eines Begriffs verändert. Mit jeder Wiederholung transformiert sich der begriffli
che Sinngehalt, so dass niemals dieselbe Bedeutung wiedergegeben wird und dem
entsprechend von jeder vorherigen Benutzung des Begriffs abweicht. Aus jeder Ite
ration resultiert eine Variation der Bedeutung, der Sinngehalt des ursprünglichen 
Begriffs wird diversifiziert, erweitert und kontaminiert. So existiert nach Derrida 
keine originäre Definition von Begriffen, auf die man ihre Bedeutung, im Sinn eines 
Ursprungs oder einer Ausgangsbedeutung, zurückführen könnte (vgl. Derrida 2001; 
Derrida 1988). Bedeutungen von Begriffen sind also stets prozessual zu denken und 
in der Logik der Kontamination zu verstehen. Derrida geht somit von einem grund
sätzlich positiv besetzten Begriff der Kontamination aus, was er etwa auch in dem 
Interview Nietzsche and the Machine (1994) bestätigt. Hier bezeichnet er Kontaminati
on grundsätzlich als Chance und Öffnung und betont ihren affirmativen Charakter: 

»One should not simply consider contamination as a threat, however. […] Possible 
contamination must be assumed, because it’s also opening or chance, our chance. 
Without contamination we would have no opening or chance. Contamination is 
not only to be assumed or affirmed: it is the very possibility of affirmation in the 
first place.« (Derrida/Beardsworth 1994: 56) 

Positive Konnotationen erhält der Begriff der Kontamination auch bei Bruno La
tour, der die Welt – bzw. Gaia – als grundsätzlich verstrickt und vermischt versteht 
und die Differenz zwischen der Welt der Menschen und der Welt der Dinge als eine 
künstlich konstruierte erklärt. Diese separierende Trennung, die Latour als Reini
gung bezeichnet, ist charakteristisch für das Denken der westlichen Moderne. Wäh
rend die gesellschaftliche Praxis durchdrungen ist von (Ver-)Mischungen menschli
cher und nicht-menschlicher Akteure und Sphären (Tiere, Pflanzen, Dinge), verhält 
sich die Moderne, so Latour, dieser Praxis gegenüber entgegengesetzt und schafft 
zwei getrennte ontologische Zonen. Auf der einen Seite diejenige der menschlichen 
Akteure, auf der anderen Seite diejenige der nicht-menschlichen Wesen. 

Von dieser grundlegenden Verstrickung und Kontamination von Welt geht auch 
Anna Lowenhaupt Tsing in ihrer Untersuchung des ökologischen und ökonomi
schen Beziehungsgeflechts aus, das sich rund um den Matsutake-Pilz eröffnet (vgl. 
Tsing 2018). Tsing versteht Kontamination ebenfalls in einem produktiven Sinne 
und plädiert für die Anerkennung einer überall aufzufindenden »kontaminierte[n] 
Diversität« (Tsing 2018: 54), die sich für die Entschlüsselung von Welt als wichtiges 
methodisches Instrumentarium erweist. Dabei betont sie vor allem den Zusam

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

menhang von Kontamination und Kollaboration, den sie wie folgt erklärt: Wenn 
unterschiedliche Akteure kollaborieren und trotz ihrer Andersartigkeit in Kontakt 
miteinander treten, entsteht Kontamination (vgl. Tsing 2018: 54). In diesem Sin
ne sind Entitäten durch ihre Kontakte und Begegnungen mit anderen Entitäten 
geprägt. Einzelne Lebewesen oder Gemeinschaften werden somit durch Inter
aktionen mit anderen infiziert, verunreinigt, beeinflusst, korrumpiert, tangiert, 
indoktriniert, bereichert, bestärkt; kurzum: kontaminiert. Diese Begegnungen mit 
anderen Entitäten »ändern, was wir sind, indem wir anderen Platz einräumen. 
Aus der Tatsache, dass welterzeugende Bestrebungen durch Kontamination verän
dert werden, könnten gemeinsame Welten – und neue Richtungen – erwachsen.« 
(Tsing 2018: 45; vgl. Margulis/Sagan 1997) Somit trägt jeder »eine Geschichte der 
Verunreinigung in sich; Reinheit ist keine Option« (Tsing 2018: 45). Warum nicht 
mehr kontaminierte Geschichten erzählt werden, um die Welt zu durchdringen 
und zu verstehen, erklärt Tsing mit der Komplexität und Unabgeschlossenheit, 
die diese Erzählungen mit sich bringen: »[K]ontaminierte Diversität widersetzt 
sich einem ›abschließenden Urteil‹, das zu einem Markenzeichen modernen Wis
sens geworden ist. Kontaminierte Diversität ist nicht nur partikular, historisch 
und fortwährend Veränderungen unterworfen, sondern auch relational.« (Tsing 
2018: 54) 

Da das Kontaminieren – im Sinne von Derrida, Latour und Tsing – als produk
tive und affirmative Praktik des Verstrickens und Vernetzens gedacht wird und als 
Beschreibung dient, um die vielfältigen medialen und materiellen Verstrickungen 
in zeitgenössischen Arbeiten beschreibbar zu machen, bleibt nun zu klären, inwie
fern sich das Kontaminieren in wunderkammernder Praxis materialisiert. In diesem 
Kontext kommt der beschreibende und die Kontamination spezifizierende Begriff 
der Multimodalität ins Spiel. So ließe sich auf die Frage, inwiefern die Kontami
nation in wunderkammernder Praxis – in von Wulffens und Henrots Arbeit – in Er
scheinung tritt, antworten: multimodal. Doch was bedeutet Multimodalität in die
sem Kontext? Der Begriff meint, dass kontaminierende Elemente nicht nur in einem 
Modus, sondern in vielen Modi zu finden sind. Multimodalität konturiert somit zu
nächst begrifflich »Mehrdimensionalität auf verschiedenen Ebenen« (Preiß 2021: 
27). Schaut man sich die etymologische Herkunft an und überträgt man den Begriff 
aus dem Lateinischen, »bedeutet Multimodalität recht unspezifisch ein ›Viel der Ar
ten und Weisen‹ und findet eine entsprechend breite Anwendung« (Preiß 2021: 27). 
Der vor allem in den Medienwissenschaften untersuchte Begriff wird »relevant, so
bald diverse Ausdrucksformen – z.B. Bild (statisch und bewegt), Gestik, Haptik, 
Sprache (gesprochen und geschrieben), Pantomime, Tanz, Musik, Diagramme, Co
mics – und Sinneskanäle synergetisch zu einzelnen, in sich kohärenten Kommuni
kationsprozessen kombiniert werden« (Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/ 
Thies 2018: 8). Um den Begriff der Multimodalität für die Analyse wunderkammern
der Praxis fruchtbar zu machen, ist die Lektüre der Publikation Kunst mit allen Sin

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 153 

nen. Multimodalität in zeitgenössischer Medienkunst (2021) von Cecilia Mareike Caro
lin Preiß hilfreich, die Multimodalität an der Schnittstelle von Medien- und Kunst
wissenschaft anhand von zeitgenössischen Arbeiten der Medienkunst beleuchtet. 
Preiß konstatiert, dass Multimodalität »kein konkretes und separiertes Motiv der 
Steigerung« ist, sondern vielmehr »die Komplexität aktueller Medienkonstellatio
nen« (Preiß 2021: 28) widerspiegelt: »[Der Begriff der Multimodalität] dient als über
geordnetes konzeptuelles Werkzeug zur Analyse jener Grenzüberschreitungen und 
Hybridisierungen, wie sie aktuelle Medienkulturen im Allgemeinen und medien
künstlerische Arbeiten im Speziellen prägen.« (Preiß 2021: 28) Während Preiß vor 
allem Kunstwerke untersucht, die von digitalen Technologien und Elementen maß
geblich konstituiert werden (VR-Environments, VR-Installationen, AR-Installatio
nen, Smart Surface-Installationen), sind es in den untersuchten Arbeiten in diesem 
Kapitel vor allem ›analoge‹ Ding-Ensembles: In Henrots The Pale Fox sind auch digi
tale Bilder zu finden, wodurch die Realwelt in Relation zu digitalen Bildwelten ge
setzt wird. In von Wulffens Arbeit Ohne Titel liegt der Fokus vor allem auf der analo
gen Dingwelt. 

Jenseits der analogen und digitalen Existenzweisen der Bilder ist für die fol
genden Ausführungen die Frage zentral, welche Dimensionen von Multimodalität 
in den beiden Arbeiten zu finden sind. Preiß bezieht sich im Anschluss an Klaus 
Sachs-Hombach, John Bateman, Robin Curtis, Beate Ochsner und Sebastian Thies 
auf vier Dimensionen von Multimodalität: die perzeptuelle, semiotische, partizipa
torische und referenzielle Multimodalität (vgl. Preiß 2021: 29–35; Sachs-Hombach/ 
Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 12–19). Während die perzeptuelle Multimoda
lität ein gleichzeitiges Ansprechen von verschiedenen Sinnesreizen beschreibt (vgl. 
Preiß 2021: 29–31), adressiert die semiotische Multimodalität vor allem Medien als 
»Repräsentations- und Zeichenordnungen« (Preiß 2021: 35) und materialisiert sich 
konkret in Text-Bild-Kombinationen oder aber auch in Aspekten der Gestik, Mimik, 
des Layouts und Designs. Die partizipatorische Multimodalität charakterisiert mul
timodale Zusammenkünfte vor allem als »komplexe Netzwerke heterogener Akteu
re« (Preiß 2021: 33), in denen Kategorien der Koexistenz, Koordination und Kollabo
ration eine zentrale Rolle spielen. Die referenzielle Multimodalität bedeutet dage
gen, dass in Kunstwerken »auf Sinnesmodalitäten und Reizkonstellationen referiert 
wird, die den natürlichen Perzeptionsradius des Menschen überschreiten« (Preiß 
2021: 32) und sich aus anderen Inspirationsquellen speisen, etwa der Natur oder 
tierlichen Welten (vgl. Preiß 2021: 32–33). So werden andere Umwelten oder andere 
Ordnungen der Dinge in die Kunstwerke miteingebracht, die bei den Rezipient:in
nen einen Perspektivwechsel hervorrufen sollen, was Preiß wie folgt konturiert: 

»Was die Künstler:innen mit der Integration wesensfremder Modi in das künstle
rische Erleben bezwecken, ist jedoch nicht nur das spielerische Erproben einer bis 
dato unbekannten Wahrnehmungspalette. Vielmehr wird ein Perspektivwechsel 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

provoziert, durch den sich neue Umwelten beziehungsweise alternative Blicke auf 
bekannte Umwelten eröffnen.« (Preiß 2021: 32) 

Nach Sachs-Hombach, Bateman, Curtis, Ochsner und Thies umfasst die referenti
elle Multimodalität »eine Kopräsenz von unterschiedlichen Modi des Weltbezugs« 
(Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 16). »Multimodalität im 
Sinne von Referenzialität meint also, dass ein Werk verschiedene Modi des Welt
bezugs enthalten kann« (Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 17) 
und sowohl fiktionale als auch nicht-fiktionale Darstellungsformen beinhaltet. Bei 
der referentiellen Multimodalität spielen »Bestimmungen kopräsenter Modi im 
Medienkonsum« sowie »die Mischformen verschiedener Modi der Referenzialität« 
(Sachs-Hombach/Bateman/Curtis/Ochsner/Thies 2018: 17) eine zentrale Rolle. 

Gerade diese vierte Form der Multimodalität – die referenzielle Dimension – 
lässt sich als ein Merkmal des wunderkammerns konturieren. Während bei der Analy
se der digitalen Medienkunstwerke bei Preiß das Zusammenspielen von realen und 
virtuellen Elementen eine Rolle spielt, sind es in den Arbeiten Ohne Titel und The Pa
le Fox vor allem die Vielzahl von heterogenen ›analogen‹ Medien, Materialien und 
Themen, die in ihrem Zusammenspiel als (referenziell) multimodal erscheinen. Sie 
ergeben in ihrer Gesamtheit ein komplexes Ensemble, das zwischen Ordnung und 
Unordnung changiert. Gerade in dieser Vielgestaltigkeit und Diversität der Refe
renzen lässt sich die Dimension der referenziellen Modalität erkennen. In beiden 
Arbeiten werden Elemente aus der Realwelt – etwa naturwissenschaftliche Theo

rien in der Arbeit Henrots oder tradierte kunsthistorische Kategorien in der Arbeit 
von Wulffens – mit alternativen und fiktiven (Bild-)Welten vermengt, ebenso wie es 
Preiß für die von ihr untersuchten digitalen Medienarbeiten beschreibt: »Realwelt
liche und virtuelle Eindrücke lassen sich hierbei nicht voneinander differenzieren 
und verschmelzen zu einer multimodalen alternativen Realität.« (Preiß 2021: 32) Als 
Kriterium für die Multimodalität von Virtual Reality-Installationen konturiert Preiß 
insbesondere, dass »sie sich sowohl aus der Realwelt speisen und sich zugleich auf 
alternative und fiktive Welten beziehen« (Preiß 2021: 33), was sich auch auf die in 
diesem Kapitel untersuchten Arbeiten übertragen lässt. Besonders das alternative 
Denken von Welt in Bezug auf netzwerkartig und relational angelegte Ansätze ma
terialisiert sich in Kunstwerken, in denen modernistische Dichotomien von Natur 
und Kultur, Fiktion und Fakt, Objekt und Subjekt überwunden und Vernetzungen 
neu gedacht werden. Dabei gestalten sich die Referenzen mannigfaltig und neh
men vor allem auch fiktive Narrationen und unterschiedlichste Erklärungsmodel
le von Welt in den Blick. Sie stellen ein Gegenmodell zu modernistischen gereinig
ten Weltordnungen dar und nehmen vor allem die »kontaminierte Diversität« (Tsing 
2018: 54), im Sinne Tsings Forderung, Geschichten der Kontamination zu erzählen, 
in den Blick. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 155 

3.1.1 Reinigendes Ordnen – Über Hierarchisierungen in den Künsten 

»Es gibt wohl wenige Begriffe, die eine solche Macht über das Denken von Indi
viduen und Gemeinschaften ausüben wie der der Reinheit. Kaum ein Bereich – 
Religion, Politik, Sexualität, Naturwissenschaft, Kunst und Psychologie –, in dem 
er nicht eine Schlüsselstellung einnimmt. Dabei ist der Begriff der ›Reinheit‹ nur 
in seiner Gegensätzlichkeit zum ›Unreinen‹ zu definieren.« (Braun 1997: 6) 

Bevor im nächsten Kapitel die spezifischen Ordnungsstrategien frühneuzeitlicher 
Wunderkammern untersucht werden, fokussiert dieses Kapitel zunächst in einer 
heuristischen Weise die von Bruno Latour so benannten reinigenden Ordnungs
praktiken der Moderne. Hinsichtlich des Begriffs der Reinheit werden dabei sowohl 
ästhetische als auch ethisch-moralische Implikationen sichtbar. Der adjektivische 
Begriff »rein« bedeutet so viel wie »ohne fremdartige Bestandteile, unvermischt, 
unverfälscht, frei von Schmutz, sauber, frisch gewaschen, unberührt, keusch, voll
kommen, fehlerlos«12. Reinigende Praktiken setzen somit bei einem verunreinigten 
Status an, der bereinigt werden muss, um zu einem ›reinen‹ Zustand zurückzuge
langen, so die Logik der Moderne. Dieses Ideal der Reinheit zeigt sich sowohl in den 
kleinsten Alltagsdingen wie der Tageszeitung und ihren unterschiedlichen, vonein
ander separierten Rubriken – etwa Politik, Sport, Wirtschaft und Feuilleton – (vgl. 
Schroer 2016: 363–364) als auch in zutiefst destruktiven und menschenfeindlichen 
Auswüchsen wie dem Kolonialismus, dem das Ideal einer ›Reinheit der Rassen‹ zu
grunde liegt, was sich auch in genozidalen Kontexten oder Konzepten wie der ›Eu
thanasie‹, der nationalsozialistischen ›Rassenhygiene‹, auf schreckliche Weise ent
faltete.13 Anhand dieser Beispiele eröffnet sich die programmatische ›Idee der Diffe
renzierung‹, die jedoch nur ein modernistisches Ideal verkörpert und niemals voll
ends hergestellt werden kann, wie Markus Schroer ausführt: »Die Theorie bzw. das 
offizielle Programm der Moderne beruht zwar auf der Idee der Differenzierung, der 
Trennung und Unterscheidung. In der Praxis jedoch werden Klassifikationen und 
Ordnungsschemata permanent unterlaufen. Und so bringt die Moderne selbst erst 
hervor, was sie eigentlich zu bekämpfen meint: die Vermischung.« (Schroer 2016: 
363)14 Um die Unterschiede zwischen historisch tradierten ›gereinigten‹ und ›verun

12 Vgl. »Reinheit«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – 
Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Reinheit (Zugriff: 
15.06.2024). 

13 Vgl. auch Trus 2019. 
14 In diesem Kontext ist es wichtig zwischen historischer und ästhetischer Moderne zu differen

zieren: »Während in der ›historischen Moderne‹ (ca. 1820/30–1900) vor allem Status und Aus
sagemöglichkeiten der Kunstwerke erweitert wurden, brachte die ›klassische Moderne‹ (ca. 
1905–1930) zusätzlich die ersten substanziellen Eingriffe in deren Beschaffenheit. Die ›klassi
schen‹ Gattungen ›Malerei‹, ›Skulptur‹/›Plastik‹ und ›Graphik‹ bestanden weiter, wurden aber 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Reinheit
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Reinheit


156 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

reinigten‹ Ordnungsstrategien an konkreten Diskursen und Beispielen zu reflektie
ren, wird in diesem Kapitel zunächst veranschaulicht, dass sich eben jene von Latour 
identifizierten reinigenden Praktiken der Moderne paradigmatisch in den westli
chen, männlich dominierten Diskursen rund um abstrakte Malerei im 20. Jahrhun
dert zeigten. Durch sie stabilisierten sich die dualistischen Trennungen von etwa 
Künstler und Künstlerin, Kunst und Handwerk sowie Immaterialität und Materia
lität. 

documenta fifteen (2022) 

Voranstellen möchte ich einen Exkurs, der den Blick in die Gegenwart richtet. Um 
zu zeigen, wie präsent und wirksam die von Bruno Latour konstatierte modernisti
sche Reinigung auch heute noch ist, werden die kritischen Diskussionen rund um 
die documenta fifteen, die vom 18.06.–25.09.2022 in Kassel stattfand und vom in
donesischen Kollektiv Ruangrupa kuratiert wurde, zum Thema gemacht. Die do
cumenta fifteen war mit der Ernennung Ruangrupas die erste Großausstellung in 
Deutschland, die von einem Kurator:innenteam aus dem asiatischen Raum kura
tiert und organisiert wurde und bei der das Arbeiten im Kollektiv eine zentrale Rolle 
einnahm. Das kollektive Arbeiten beschränkte sich dabei nicht nur auf das kura
torische Kernteam, sondern dieses lud weitere Kollektive ein, mit der Bitte, künst
lerische Projekte zu realisieren und wiederum weitere Kollektive einzuladen, sich 
künstlerisch an der documenta fifteen zu beteiligen – ähnlich eines Schneeballsys
tems. Ein Novum in der Geschichte der Großausstellungen weltweit stellte dabei die 
»rhizomartige Struktur« (Weiss 2022: 68) des Organisierens und miteinander Arbei
tens dar, wodurch dieses »selbst zu einem einzigen kollektiven Kunstwerk« (Weiss 
2022: 68) wurde. 

Warum der Wohn- und Herkunftsort von Ruangrupa an dieser Stelle eine be
sondere Betonung erfährt, zeigte sich in den kritischen Berichterstattungen, die 
vor und während der documenta fifteen zu verfolgen waren. Während die Bespre
chungen der einzelnen künstlerischen Positionen zwar stattfanden, wurde vor al
lem eben jene rhizomartige Arbeitsstruktur fokussiert, die nach dem Vorwurf der 
antisemitischen Bildsprache des Banners von Taring Padi in aufgeheizten Debat
ten kritisiert wurde. Diese Kritiken überlagerten die Auseinandersetzung mit den 
einzelnen Werken und stellten die grundsätzliche Struktur und (kollektive) Arbeits
weise in Frage, vor allem in Bezug auf die Konkretisierung von Verantwortlichkei
ten. Der Skandal rund um die Arbeit des Kollektivs Taring Padi führte – so der Ein

um neue Materialien (z.B. im Kubismus und Futurismus; es kommen Collagen auf) sowie die 
Kategorie ›Objekt‹ […] und ›Rauminstallation‹ erweitert. […] Die Gattungen zerfransten, ins
besondere widersetzten sich Picassos Plastiken […] und Kurt Schwitters ›Merzbau‹ […] der Ein
ordnung.« (Bonnet 2008: 144) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 157 

druck, der sich beim Verfolgen der kulturjournalistischen Diskussionen einstellte – 
das vermeintliche Scheitern der von Ruangrupa fokussierten und gelebten kollekti
ven Arbeitsweise in ihrer großangelegten rhizomartigen Struktur vor Augen. 

Ohne den Verlauf der Diskussionen im Detail nachvollziehen zu wollen, was be
reits an anderer Stelle ausführlich getan wurde, etwa im Rahmen des großangeleg
ten Symposiums Kontroverse documenta fifteen (01.–02.02.2023) der HFBK Hamburg, 
offenbarte sich in der kritischen medialen Berichterstattung die Vorstellung eines 
Kunstbegriffs, der in modernistischen Dualitäten verhaftet schien. Eine Auffassung 
von Kunst wurde offenkundig, die »Kunst als Preziose begreift und den Imperativen 
von Originalität, Autorschaft und sakralem Ewigkeitswert folgt« (Weiss 2022: 72). 
Die starken Gegenreaktionen bereits im Vorfeld der Ausstellung ließen sich unter 
anderem mit der Radikalität der Negierung dieses modernistischen Kunstbegriffs 
durch Ruangrupa erklären. Das Kollektiv distanzierte sich deutlich von einer Vor
stellung von Kunst, die auf der »›Qualität der Malerei‹ gründet und dabei vor allem 
auf Namen setzt, gegen eine Kunst, die von einem wohlhabenden Klientel für viel 
Geld erworben wird und gegen eine Kunst, die sich nur im cleanen Raum des white 
cube abspielt« (Weiss 2022: 72). Vielmehr wurde durch die Maxime von lumbung, »ei
ne alternative Ökonomie der Kollektivität«15 erdacht, die Kunst als etwas Gemein
schaftliches, Prozessuales und Unabgeschlossenes versteht. Kunst wird in diesem 
Verständnis als etwas begriffen, das aus sozialen Aushandlungen hervorgeht, von 
einem Netzwerk geteilter Handlungsmächte ausgeht und sich gegen einen subjekt
zentrierten Geniebegriff wendet. Durch die Antisemitismus-Debatte, die durch das 
Banner des Künstlerkollektivs Taring Padi ausgelöst wurde, sich jedoch bereits im 
Vorfeld der Ausstellung abzeichnete, entfachte eine Grundsatzdebatte rund um die 
Themen Antisemitismus, Rassismus und Postkolonialismus im Kunstbetrieb. 

An den heftigen Reaktionen und getätigten Zuschreibungen innerhalb der Dis
kussionen eröffnet sich, vor dem Hintergrund der Thesen Latours (vgl. Kapitel 3.1), 
ein Nachwirken jener modernistischen Reinigungspraktiken, die etwa europäisch 
und außereuropäisch als dualistische Kategorien zu separieren versuchten. So spie
gelte sich in einer Vielzahl der angeführten Argumentationsweisen eine tief veran
kerte eurozentrische Perspektive wider, die versuchte, Ideale westlicher Kultur zu 
universalisieren und damit andere kulturelle Praktiken einer moralischen Bewer
tung zu unterziehen, wie Aram Ziai pointiert: 

»›In der Antisemitismus-Debatte um die documenta spiegeln sich ein eurozen
trischer Blickwinkel und ein Unwillen, andere Perspektiven zuzulassen.‹ Der 
im deutschen Kontext vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus geprägte, 

15 Vgl. zum Begriff lumbung die Erklärung auf der Homepage der documenta fifteen: https://d 
ocumenta-fifteen.de/lumbung/ (Zugriff: 15.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/
https://documenta-fifteen.de/lumbung/


158 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

manchmal hypersensible Antisemitismusbegriff werde ungeachtet anderer Kon
texte als universell angenommen und zum universellen Maßstab erklärt, anhand 
dessen nachgewiesen werde, dass man den Leuten aus dem Süden erst einen 
zivilisierten Antisemitismusbegriff beibringen muss.« (Ziai, zit.n. Tran 2022: o. S.) 

Ziais Einordnung zeigt, wie Hierarchien und Vorstellungen etwa des Globalen Nor
dens und Südens sowie europäischer und außereuropäischer Kunstpraktiken die 
problematische historische Differenz von Eigenem und Fremden fortführen.16 Dar
über hinaus eröffnete sich aber auch eine Degradierung eben jenes relational und 
prozessorientierten Kunstbegriffs, der das Arbeiten im Kollektiv mit sich bringt. 
Unterschwellig offenbarten sich hier modernistische Maximen der Kunst, die ei
gentlich längst, spätestens seit den postmodernen und poststrukturalistischen Dis
kursen der 1970er-Jahre, als überwunden galten. Die geteilte Handlungsmacht im 
kollektiven Netzwerk kollidierte zudem mit veralteten institutionellen Hierarchien, 
die durch klare Aufgabenverteilungen und Verantwortlichkeiten strukturiert sind. 
Das vehemente Berufen auf bestehende Grenzen zwischen Nord und Süd, Eigenem 
und Fremden sowie Individuum und Kollektiv lassen sich, im Sinne Latours, als 
modernistische Reinigungsarbeit auffassen, die auf kontaminierende (kollektive, 
vernetzende, prozessuale und relational-strukturierte) Praktiken zu reagieren ver
suchte. 

Reinheitsideale rund um abstrakte Malerei 

Betrachten möchte ich im Folgenden eben jene sich historisch etablierenden Hierar
chien der Moderne und ihre historische Tradierung in den Künsten. Diese schrieben 
sich innerhalb der Kunstgeschichte fest und werden bis heute unreflektiert reprodu
ziert, wie sich anhand der kritischen Diskussionen rund um die documenta fifteen 
in einer eurozentrischen Argumentationsweise zeigte. Um Bruno Latours reinigen
de Praktiken historisch für den Bereich der Kunst zu konkretisieren, werden hierar
chisierende Reinigungspraktiken im Folgenden am Beispiel der musealen Struktur 
der disziplinären Trennung in sog. Spezialmuseen sowie der abstrakten Kunst und 
ihrer Konstitution und Legitimation im Laufe des 20. Jahrhunderts fokussiert. Da
durch werden Hierarchisierungen verschiedener kunsthistorischer Kategorien of
fenkundig, in denen die Auf- und Abwertung von etwa Künstler und Künstlerin, Bil

16 Iswanto Hartono von Ruangrupa trifft in einem Interview folgende Aussage: »[…] bevor wir 
als Kuratoren ernannt wurden, begannen die Medien, uns anzugreifen. Es gab noch nie indo
nesische Künstler bei der Documenta, wir sind die erste kuratorische Leitung aus Asien. Man 
zweifelte, wie denn ein unbekanntes Kollektiv aus der Dritten Welt die Documenta kuratie
ren könne. Unsere Fähigkeit, diese Ausstellung zu leiten, wurde infrage gestellt, noch bevor 
wir überhaupt angefangen hatten. Vielleicht, weil wir nicht weiß sind?« (Hartono, zit.n. Rust
ler 2022: o. S.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 159 

dender Kunst und Angewandter Kunst sowie Immaterialität und Materialität gefes
tigt und über den Begriff der Reinheit legitimiert wurden. Wichtig in diesem Kon
text ist die historische Auf- und Abwertung von bestimmten Kunstgattungen, die 
sich in dem Begriffspaar high und low historisch tradierte. Während der Malerei et
wa ein höherer Stellenwert als der Skulptur beigemessen wurde, stand die Skulp
tur über der Tapisserie, die lange als Zeugnis der im Dekor verhafteten Handwerks
kunst galt (vgl. dazu u.a. Macel 2021: 22; Parker/Pollock 2021; Christadler 2000 und 
Parker 1989). Popkulturelle Ästhetiken wurden darüber hinaus lange Zeit völlig aus 
dem Bereich der Künste exkludiert (vgl. dazu u.a. Kohout 2018: o. S.). 

Der zentrale Begriff der Gattung, der in diesem Kontext eine wichtige Rolle 
spielt, deutet bereits ein enges, abgestecktes Feld an, das von klaren Begrenzungen 
geprägt ist, wie Jacques Derrida konstatiert: »Sobald man das Wort ›Gattung‹ ver
nimmt, sobald es erscheint, sobald man versucht, es zu denken, zeichnet sich eine 
Grenze ab. Und wenn sich eine Grenze herausbildet, dann lassen Norm und Verbot 
nicht auf sich warten: ›man muß‹, ›man darf nicht‹, – das sagt Gattung, die Figur, 
die Stimme oder das Gesetz der Gattung.« (Derrida 1994: 245) In Derridas Feststel
lung klingt die sich mit dem Einführen von verschiedenen Gattungen einstellende 
Trennung von begrenzten Feldern an, die durch die Separation vergleichbar wer
den und so in Konkurrenz miteinander treten. Durch diesen Wettstreit stellen 
sich fast zwangsläufig Präferenzen ein, im Sinne einer Hierarchisierung und der 
Frage danach, was ist angesehener und steht auf der Wertigkeitsskala oben und 
demgegenüber, was steht unten und verliert im Vergleich an Ansehen. Kunst- und 
kulturhistorisch ist diese Hierarchisierung der Gattungen mit den Begriffen high 
und low beschrieben worden, im Sinne einer Distinktion zwischen Hoch- und 
Massenkultur. 

Die Hierarchisierung der visuellen Kultur von high und low ist darüber hinaus in 
der Geschichte der Institution des westlichen Museums angelegt und bis heute tief 
mit ihm verwurzelt. Einerseits durch die im Zuge der Aufklärung eingeführten dis
ziplinären Ordnungsprinzipien, infolge derer Objekte eine Kategorisierung, Schub
ladisierung und damit eine individuelle Wertung zugesprochen wurde, andererseits 
durch die damit einhergehenden und genderspezifischen Logiken folgende Tren
nung von Angewandten und Freien Künsten. Durch die grundsätzliche disziplinäre 
Trennung naturalisierte sich im Zuge des 19. Jahrhunderts eine Ordnung, die Din
ge in fein säuberlich voneinander separierten, disziplinären Schubladen einordne
te und ihnen damit einen Platz in der geschaffenen Hierarchisierungsskala zuwies, 
was dabei half, nationale Identitäten17 sowie die diskriminierende und menschen
verachtende Idee kultureller ›Rassen‹ oder Geschlechterrollen zu disponieren. 

17 Zum Verhältnis von Museum und nationaler Identität vgl. u.a. Leeb/Samuel 2022, Czerney 
2019, Dori 2010, Boswell/Evans 1999, Kaplan 1994 und Plessen 1992. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die Ordnungsprinzipien der musealen Sammlungen des 19. Jahrhunderts ba
sieren auf dem im Zuge der Aufklärung hervorgebrachten Wissenschaftsbegriff, 
der vor allem die »Systematisierung, Spezialisierung und Klassifizierung« (Scholze 
2004: 43) von Dingen fokussierte. Dabei spielen die Annahmen der Evolutions
theorie eine zentrale Rolle, die sich auch in den musealen Ordnungspraktiken 
niederschlugen, infolgedessen das Museum »zum Ort der Objektivation und Popu
larisierung dieser Ideen« (Scholze 2004: 43) avancierte. Durch Selektionsprozesse 
der Musealisierung und Typisierung wurden die gesammelten Dinge idealisiert und 
zu standardisierten Formen deklariert (vgl. Scholze 2004: 44).18 Zudem wurden sie 
in ein genealogisches und fortschrittsorientiertes Entwicklungs- und Evolutions
narrativ eingefügt, das ermöglichte, davon abweichende Formen und Phänomene 
als das ›Andere‹, ›Abnormale‹ und ›Fremde‹ zu stilisieren. Das spiegelte sich auch in 
den musealen Ausstellungsräumen wider, wie Tony Bennett in seinen Untersuchun
gen The Birth of the Museum. History, Theory, Politics (1995) und Pasts Beyond Memory: 
Evolution, Museums, Colonialism (2004) gezeigt hat. Mittels des Durchschreitens der 
musealen Räume und der dortigen linearen und genealogischen sinnlich wahr
nehmbaren Kunstgeschichte sollten sich die Besuchenden als progressive Subjekte 
bilden und erfahren. Bennett spricht daher auch vom Museum als eine Maschinerie 
zur Konstituierung progressiver Subjekte, womit er die Verbindung von Museum 
und Regierungstechnologien sowie Machtregimen der Moderne herstellt, wie sie 
Michel Foucault untersucht hat (vgl. Bennett 2004: 2, 162; Bennett 1995: 47).19 

18 Martina Griesser-Stermscheg, Nora Sternfeld und Luisa Ziaja verweisen im Kontext der mu

sealen Entwicklungsgeschichte auf die Rolle von Christian von Mechel. Seine neuen Ord
nungsstrategien waren etwa für das Musée Napoléon im Louvre eine wichtige Referenz: »1777 
wurde die kaiserliche Galerie im Oberen Belvedere im Sinne eines institutionellen Samm

lungsbetriebs mit fixen Öffnungszeiten an drei Tagen der Woche öffentlich zugänglich. Kurz 
darauf übertrug man die begonnene Neueinrichtung dem Basler Kupferstecher, Grafikhänd
ler und Verleger Christian Mechel, der die Hängung erstmals konsequent nach geografisch 
abgegrenzten ›nationalen‹ Malerschulen und ihrer stilgeschichtlichen Entwicklung vornahm 
und diese neuen Organisationsprinzipien detailliert in einem Katalogwerk festhielt. Mechel 
etablierte damit ein Modell, das international aufgegriffen wurde und in Form des moder

nen kunsthistorischen Museums des 19. Jahrhunderts hegemonial werden sollte. Seine ›sicht
bare Geschichte der Kunst‹ nach ›Ordnung, Auswahl und System‹ folgte einer kunstwissen
schaftlichen Perspektivierung, die Historizität, Sequenzialität und Kanonizität als zentrale 
Kategorien in der Konstruktion nationaler Schulen setzte, damit aber gleichzeitig samm

lungsgeschichtliche oder auch politische Zusammenhänge unkenntlich machte.« (Griesser- 
Stermscheg/Sternfeld/Ziaja 2020: 23; vgl. auch Mechel 1783) 

19 Tony Bennett verweist in seinem Text The Exhibitionary Complex (1994) in Bezug auf die Entste
hung des Museums auch auf die Relation zu anderen, mit ihm einhergehenden Entwicklun
gen der Zeit: »For the emergence of the art museum was closely related to that of a wider 
range of institutions – history and natural science museums, dioramas and panoramas, na
tional and, later, international exhibitions, arcades and department stores – which served as 
linked sites for the development and circulation of new disciplines (history, biology, art his

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 161 

Die Separierung der Dinge rief die sog. Spezialmuseen hervor, in denen sich 
die Binnenhierarchie von Angewandten und Freien Künsten widerspiegelte und zu 
voneinander gereinigten Disziplinen führte. Während Kunstgewerbe-, Volkskun
de- und die sog. ›Völkerkundemuseen‹ die Angewandten Künste ausstellten, also 
Dinge aus der Alltagskultur, die häufig mit Schrifttafeln und erklärenden Texten 
didaktisch vermittelt wurden und eher weiblichen Produzentinnen zugeschrie
ben wurden, standen die Werke der Bildenden Kunst als autonome Entitäten im 
Kunstmuseum allein für sich selbst und wurden als kulturelle Leistung männlicher 
Produzenten gefeiert (vgl. Schade/Wenk 2011: 154).20 Die Klassifikation der Künste 
ergibt sich daher auch aus ihrer geschlechtlichen Kategorisierung (vgl. Parker/ 
Pollock 2021: 55–92). Die Wertigkeit von Bildender Kunst und die Abwertung von 
Angewandter Kunst fußt somit auf unterschiedlicher geschlechterspezifischer 
Bewertung von Arbeit (vgl. Penz 2010: 51) und damit einhergehenden Kreativpro
zessen, woraus sich folgende Hierarchisierung ergibt: »[…] the arts of painting 
and sculpture enjoy an elevated status while other arts that adorn people, homes 
or utensils are relegated to a lesser cultural sphere under such terms as ›applied‹, 
›decorative‹ or ›lesser art‹.« (Parker/Pollock 2021: 55) 

Jennifer John und Sigrid Schade verweisen in diesem Kontext insbesondere auf 
die problematischen Auf- und Abwertungen von spezifischen künstlerischen Gat
tungen und die Differenzierung zwischen reproduktiver und kreativer Produkti
on, die sich in Angewandter Kunst (nachbildende und vervielfältigende Praxis) und 
Bildender Kunst (eigene kreative Schöpfung) historisch etablierte (vgl. John/Schade 
2008: 13): »Den ›höheren Künsten‹ werden intellektuelle, geniale kreative Leistungen 
zugeschrieben, den Angewandten oder Dekorativen Künsten Repetition und Repro
duktion und nicht zuletzt Funktionalität im Alltagsgebrauch.« (John/Schade 2008: 
8)21 Diese Trennung von handwerklichen und kreativen Künsten konstituierte sich, 
wie Roszika Parker und Griselda Pollock in ihrem Text Old Mistresses: Women, Art and 
Ideology (1981) gezeigt haben, erst in der Neuzeit, genauer gesagt im 18. Jahrhun
dert (vgl. Parker/Pollock 2021). Während reproduktive Praktiken des Handwerks als 
weibliche Domäne tradiert wurden, war das männliche Schöpfergenie Produzent 
kreativer und autonomer Kunst. Dies verdeutlicht etwa das Beispiel des Stickens, 
das im Mittelalter noch keine genderspezifische Konnotation besaß und wie Rozsi

tory, anthropology) and their discursive formations (the past, evolution, aesthetics, man) as 
well as for the development of new technologies of vision.« (Bennett 1994: 123) 

20 Vgl. hier auch Macdonald 2000. 
21 Vgl. auch Parker/Pollock 2021, Bischoff/Threuter 1999 und Lindner/Schade/Wenk/Werner 

1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ka Parker gezeigt hat, erst im 18. Jahrhundert Handwerksarbeit als eindeutig ›weib
liche‹ Praktik verstanden wurde (vgl. Parker 1989).22 

Die geschlechterspezifische Hierarchisierung der Künste manifestierte sich vor 
allem auch im Bereich der abstrakten Kunst, die mit spezifischen Bedeutungsinhal
ten durch Künstlerschriften zwischen 1900 und 1930 aufgeladen wurde, was Sigrid 
Schade am Beispiel von Wassily Kandinsky und Kasimir Malewitsch nachweist (vgl. 
Schade 2008: 39–40). In jenen schriftlichen Äußerungen wird, in Rückbezug auf He
gel, der Begriff der Reinheit stilisiert und die mythische Aufladung der Differenz von 
der ›Immaterialität‹ der Kunst und der ›Materialität‹ des Kunsthandwerks manifes
tiert (vgl. auch Schade 2009; Schade 1992).23 Die in den Künstlermanifesten natura
lisierte Relation von Reinheit, Immaterialität und Abstraktion konstruierte ein Ge
genüber, jenes der Unreinheit, Materialität und Gegenständlichkeit, das von minde
rer ästhetischer Qualität zeugte und dezidiert mit weiblichen Produktionspraktiken 
in Verbindung gebracht wurde. Dieses proklamierte Reinheitsideal ging mit einer 
»obsessiven Unterdrückung des Dekorativen« (Auther 2008: 99) einher, die jene Dif
ferenz noch verstärkte, was sich in künstlerischer Praxis um 1945 maßgeblich aus
wirkte (vgl. Auther 2008: 99). Wie Elissa Auther gezeigt hat, war dafür insbesondere 
auch Clement Greenberg in seiner Funktion als Kunstkritiker und seine bewerten
den Einordnungen abstrakter Kunst verantwortlich, die diese vehement von einer 
dekorativen Handwerkskunst zu distinguieren versuchte. Handwerk versteht sich, 
im Sinne Greenbergs, »als bloße Routine, repetitiv (wenn nicht massenproduziert) 
und somit unkünstlerisch« (Auther 2008: 104). Darüber hinaus verknüpft Greenberg 
dekorative Handwerkskunst explizit mit dem Weiblichen, was etwa in der nega
tiven Bewertung Georgia O’Keeffes Arbeiten in seinem Text Review of an Exhibition 
by Georgia O’Keeffe (1946) augenscheinlich wird. Hier stellt er dezidiert die Verbin
dung von Dekor, Handwerk und Weiblichkeit her (vgl. Auther 2008: 105; Greenberg 
2008). Diese von Greenberg postulierten Auffassungen moderner Kunst sind seit 
den 1970er-Jahren vielfach kritisch beleuchtet worden, doch existiert das moder
nistische Ideal der Reinheit und die damit einhergehenden Hierarchisierungen der 
verschiedenen Kunstgattungen unterschwellig weiter. Grund für diese unreflektier
te Reproduktion des Reinheitsideals, das rund um die abstrakte Kunst konstruiert 
wurde, war vor allem die unkritische Übernahme der schriftlichen Selbstzeugnisse 
der sog. »Vorreiter« der Abstraktion, »ohne sie auch nur dem zu unterwerfen, was 

22 Diese genderspezifische Konnotation von kunsthistorischen Gattungen wird in der Untersu
chung der Arbeit Ohne Titel von Amelie von Wulffen eine zentrale Rolle spielen (vgl. Kapi
tel 3.2). 

23 Auch Mark A. Cheetham identifiziert – ungeachtet der Tatsache, dass es Künstler:innen ver
schiedener europäischer Länder waren, die in unterschiedlichen Sprachen ihre Manifeste ver
fassten – die Rhetorik der Reinheit als gemeinsamen Nenner der Avantgarden, der sich of
fenbar wechselseitig problemlos übersetzen ließ (vgl. Cheetham 1991). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 163 

die Mindestanforderung historischer Forschung wäre, nämlich einer Quellenkritik« 
(Schade 2008: 38). 

Diese einseitige Fokussierung auf die Trias von Malerei, Immaterialität und 
Reinheit exkludiert nicht nur alle anderen Ausdrucksformen, in denen sich Abs
traktionsprozesse zeigten – etwa Tanz, Fotografie und Film –, auch alle anderen 
Auseinandersetzungen mit abstrahierenden Darstellungsweisen, die sich jenseits 
der westlich und männlich dominierten Moderne entwickelten, wurden dadurch 
unsichtbar sowie Positionen von Künstlerinnen weitestgehend ausgeklammert.24 
So impliziert das alternative Erzählen einer Geschichte der Abstraktion mit dem 
Fokus auf primär weibliche Kunstproduzentinnen, wie es Christine Macel und 
Karolina Ziębińska-Lewandowska in ihrem Buch Women in abstraction (2021) dar
legen, das Öffnen dieses verengten Blicks auf Abstraktionsprozesse in der Kunst. 
Diese Öffnung bedeutet eine mediale, materielle, kulturelle und genderspezifische 
Diversifizierung, die eine andere Kunstgeschichtsschreibung anbietet und die 
Beschränkung der Abstraktion lediglich auf die Malerei, (West-)Europa und männ
liche Kunstproduzenten apodiktisch in Frage stellt. Zudem werden Abstraktion 
und ornamentale Aspekte der Abstraktion nicht negiert, wie es die modernistische 
Perspektive tat, sondern als eine relevante und zentrale Ausdrucksform mitgedacht 
(vgl. Macel 2021: 19). Diese reinigenden Praktiken, die sich innerhalb der Diskurse 
um die europäische abstrakte Malerei zeigen, stehen sinnbildlich für eine Vielzahl 
weiterer modernistischer Reinigungspraktiken, auf die Latour mit seinem Begriff 
der Reinigungsarbeit verweist. 

Was haben diese modernistischen Diskurse um den Reinheitsbegriff jedoch mit 
der Untersuchung wunderkammernder Praxis zu tun? Die miteinander kombinierten 
und arrangierten Dinge im Ausstellungsraum ergeben im Falle von Camille Henrots 
und Amelie von Wulffens Arbeiten ein hybrides Ensemble, das durch die vielgestalti
gen Assoziationsmöglichkeiten und komplexen Variationen einerseits überfordert, 
andererseits tradierte modernistische Binaritäten unterläuft und durch multimo
dale Kontaminationen strukturiert wird. Ebenso wie in frühneuzeitlichen Wunder
kammern, in denen heterogene Dinge aus den verschiedensten Jahrhunderten, Ma
terialien, kulturellen Kontexten und Disziplinen zusammenkamen, sind in den bei
den Arbeiten all jene Dualismen, die die Moderne konstruierte, auf engstem Raum 
aufgelöst und miteinander verwoben, wie Horst Bredekamp eindrücklich skizziert: 

»Augenscheinlich ging es bei der Platzierung der Kunstkammerobjekte nicht so 
sehr um eine säuberliche Trennung der verschiedenen Bereiche, sondern um die 

24 In diesem Kontext ist es wichtig, auf das Konzept der multiple modernities hinzuweisen, das 
die Idee beinhaltet, nicht nur von einer (globalen) Moderne auszugehen, sondern von der 
Existenz einer Vielzahl an Modernen, die sich multipel gestalten, sich transformierend und 
konfliktreich zueinander verhalten und pluralistisch sind (vgl. u.a. Eisenstadt 2006). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Inszenierung schöpferischer Unordnung. Mit purer Regellosigkeit ist diese jedoch 
keineswegs zu verwechseln. Vielmehr lag ihr intellektueller Anspruch darin, die 
Sammlungsobjekte in ein Netz des assoziativen und grenzüberschreitenden visu
ellen Austausches zu spannen und auf diese spielerische Weise sowohl die äußere 
wie auch die innere Natur des Menschen zu erkunden.« (Bredekamp 2007: 124) 

Im anschließenden Unterkapitel wird die konkrete Materialisierung des von Brede
kamp angesprochenen Netzes fokussiert und die verschiedenen Kontaminationen 
skizziert, die in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren. Die vermen
genden, hybridisierenden, amalgierenden Praktiken finden vor allem über das Mo
ment des Spielerischen in den Sammlungen ihren Zusammenhang. Über das Spie
lerische formierte sich die innere Ordnungslogik der historischen Räume, wie an
hand der Thesen Bredekamps zur Relevanz des Spiels in Wunderkammern erläutert 
wird. 

3.1.2 Kontaminierendes Ordnen – Die Relevanz des Spielerischen 
in Wunderkammern 

Betrachtet man die Forschungsliteratur zu frühneuzeitlichen Wunderkammern in 
Bezug auf das Thema Ordnen, so wird ein Spannungsfeld zwischen verschiedenen 
Interpretationsstrategien ersichtlich, das Jutta Eming und Marina Münkler wie 
folgt skizzieren: 

»Tatsächlich sind ästhetische Arrangements der Wunderkammer und ihre prä
sumtive interne ›Ordnung der Dinge‹ (Foucault) aus einer Reihe von Gründen 
nicht leicht einsichtig. Vorstellungen von einer ›Welt im Kleinen‹, einem ›Mi

krokosmos‹ oder Theatrum mundi sind, worauf Daston und Park hingewiesen 
haben, mit dem Kuriosen, Abseitigen, Besonderen, das die Objekte der Wun

derkammer auszeichnet, nicht ohne weiteres in Übereinstimmung zu bringen.« 
(Eming/Münkler 2022: 11) 

Das weltumspannende theatrum mundi, in dem sich der große Kosmos in der räum
lichen Situiertheit der Sammlung stellvertretend widerspiegelt und en miniature 
anordnet, steht demzufolge der heterogenen Zusammenkunft unterschiedlichster 
Singularitäten gegenüber, die durch ihre Besonderheit und Diversität bestechen 
und die Ordnung vor allem durch ihre Heterogenität prägten. Das modellhafte 
Zusammenbringen von Welt steht somit der Vereinigung von kuriosen, abseitigen 
und besonderen Phänomenen gegenüber. 

Um dieses Spannungsfeld zu verstehen, das sich nicht gegensätzlich, son
dern vielmehr in einer Vielgestaltigkeit in jeder einzelnen Sammlung individuell 
ausdrückte, ist es hilfreich, die museumstheoretischen Überlegungen von Sa

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 165 

muel Quiccheberg näher zu betrachten. Quicchebergs schriftliche Ausführungen 
zu einem idealtypischen Sammlungsaufbau werden in der Forschung zur Wun
derkammer immer wieder in Bezug gesetzt und als ordnungskonstituierende 
Inspirationsquelle für die Sammlungen der Zeit angeführt. In seinem Traktat 
Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi (1565) stellte Quiccheberg erstmals umfas
sende museologische Ausführungen zusammen (vgl. Quiccheberg 1565)25, die er 
mit praktischen Instruktionen zum Aufbau einer Sammlung kombinierte. Diese 
kann mit der Münchner Kunstkammer26 in Verbindung gebracht werden, die zur 
gleichen Zeit entstand, jedoch innerhalb des Traktats keine explizite Erwähnung 
findet, sondern eher als ideeller Bezugspunkt diente (vgl. Roth 2000: 227). Quic
cheberg entwickelte ein fünfteiliges Klassenmodell, in das er die gesammelten und 
zu zeigenden Dinge einsortierte. Zehn bis zwölf Unterkategorien, die von ihm so 
bezeichneten Inscriptiones, ordnete er jeder der fünf Klassen zu. In ihnen waren 
unterschiedlichste Dingwelten vereint aus den Bereichen der naturalia, mirabilia, 
artefacta, scientifica, antiquites und exotica. 

Auf der Suche nach neuen Ordnungsmodi für das Wissen der Zeit und seinem 
Vorhaben, ein ideales Museum (theatrum) zu entwerfen, fand Quiccheberg in Giulio 
Camillos Ansätzen, die dieser in seiner Schrift L’Idea del Theatro (1550) entwickelte, 
ein geeignetes Orientierungsmodell, das auf alchemistischen Ideen und der Mne
motechnik basierte (vgl. Roth 2000: 230): »Der Gelehrte Camillo wollte, angeregt 
von neuplatonischen, christlichen und kabbalistischen Ideen, das Universum in all 
seinen Erscheinungsformen in Gestalt eines begehbaren Theaters präsentieren.« 
(Bräunlein 1992: 359) Ein solches von Camillo erdachtes Theater27 wurde tatsächlich 
als Holzkonstruktion realisiert, nachdem der König von Frankreich – Franz I.28 – 
den Auftrag für den Bau gab (vgl. Bräunlein 1992: 360). 

25 Samuel Quicchebergs Inscriptiones vel Tituli Theatri Amplissimi diente vor allem um 1700 als 
Bezugswerk für weitere museumstheoretische Überlegungen. Exemplarisch sind in diesem 
Kontext Unvorgreiffliches Bedencken von Kunst- und Naturalien-Kammern (1674) von Johann Da
niel Major, Die geöffnete Raritäten- und Naturalien-Kammer (1704) von Leonhard Christoph 
Sturm oder Museographia (1727) von Caspar Friedrich Neickel zu nennen (vgl. Dolezel 2019: 
41). Vgl. in Bezug auf Quicchebergs Ideen auch Brakensiek 2008, Hauger 1991 und Volbehr 
1909. 

26 Vgl. zur Münchner Kunstkammer u.a. Pilaski Kaliardos 2012. 
27 Zur Theatertechnik im 17. Jahrhundert vgl. Haekel 2004. 
28 Bemerkenswert in diesem Kontext ist, dass Franz I. nicht nur für die Realisierung von Giulio 

Camillos entworfenem Theater verantwortlich war, sondern auch die Sammlung des Musée 
du Louvre (1793) begründete und mit diesem großangelegten Museumsprojekt – zusammen 
mit dem British Museum (1753) in London und der Eremitage in St. Petersburg (1764) (vgl. 
Dori 2010: 209) – das Zeitalter des Museums einläutete, was die fließenden und sich eng 
bedingenden Entwicklungen zwischen frühneuzeitlicher Wunderkammer und Museum of
fenbart. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Was anhand der Ansätze von Quiccheberg und Camillo augenscheinlich wird, 
jenseits von ideeller Konzeption und faktischer Realisation, ist die hinter vielen 
Wunderkammern stehende verborgene Ordnungssystematik, die Quiccheberg 
erstmals theoretisch manifestierte und im Sinne eines weltversammelnden Thea

ters erdachte. 
Andererseits veranschaulichten Wunderkammern der Frühen Neuzeit die Viel

fältigkeit und Diversität der verschiedensten Existenzweisen des makrokosmischen 
Universums. In der modernistischen Logik oftmals als ungeordnetes und willkürli
ches Sammelsurium abgetan, führten sie auf besondere Weise die verschiedensten 
Hybridformen von Natur, Kunst, Wissenschaft und Technik vor, woraus sich ein ge
steigertes Interesse an Kuriositäten und Abnormitäten ablesen lässt. Dieses, so de
monstriert Lorraine Daston, ist in der spezifischen Form der Neugierde begründet, 
die sich in den Wunderkammern materialisierte: »Die Neugierde des 17. Jahrhun
derts verfolgte die Dinge […] nicht vor allem darum, weil sie schön waren […]. Viel
mehr suchte die Neugier nach dem Seltenen, dem schön Ausgearbeiteten, dem sehr 
Kleinen und dem Verborgenen.« (Daston 2002: 167) So wurde in den frühneuzeit
lichen Wunderkammern vor allem den singulären Dingen, in denen sich die spie
lerische Natur in vielgestaltiger Weise zeigte, ein besonders hoher Stellenwert bei
gemessen. 

Die für viele Wunderkammer-Dinge typische Fusion von ›natürlichen‹ Kompo
nenten, Naturnachahmung, Kunsthandwerk und Technik spielt dabei eine wichti
ge Rolle, was unter anderem anhand verschiedenster Materialzusammenstellungen 
in den Wunderkammern augenscheinlich wird. In ihnen offenbart sich eine eigen
tümliche Fusion von Fiktion, technischem Wissen sowie der mimetischen Aneig
nung von ›Natur‹ in Kombination mit realen Naturelementen. Dinge, »die in Form 
und Material eine Kombination aus Kunst und Natur waren oder die beide unun
terscheidbar machten, waren außerordentlich beliebt, denn die Grenzverschiebung 
riefen ein besonders intensives Staunen des Betrachters hervor« (Rauch 2006: 12) 
und eröffneten »einen kreativen Spielraum durch artifizielle Modifizierungen der 
Natur« (Grasskamp 2013: 24). Sie stehen darüber hinaus im Zusammenhang mit 
dem Interesse am »bildnerischen Vermögen der Natur« (Felfe 2015: 104), das in der 
Frühen Neuzeit an Bedeutsamkeit gewann. Dieses ist nicht nur theoretischen Aus
einandersetzungen zu entnehmen, sondern äußerte sich auch in eben jenen hybri
den Dingen29, in denen die Natur sich »als bildende Künstlerin« (Felfe 2015: 103) in 
Wunderkammern materialisierte. 

29 Neben der Verbindung verschiedener medialer und materieller Elemente in Sammlungsdin

gen sind die Faszination für Vermischungstendenzen auch thematisch, motivisch und narra
tiv in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu beobachten. Zu nennen sind in diesem Kon
text Phänomene wie Chimären, Kompositwesen und wundersame Kreaturen (z.B. Einhör
ner). Vgl. hierzu etwa Burrichter/Klein 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 167 

Robert Felfe verweist in diesem Kontext auf die dadurch zustande kommende 
Koproduktion zwischen ästhetischer Wirkmacht der ›Natur‹ und menschlicher 
Kunstfertigkeit: »Dabei kommt es in den gemeinsamen Werken einer bildnerisch 
tätigen Natur und menschlichen techné häufig zu einer subtilen Koproduktion 
zwischen beiden, und gerade diese ausbalancierte Spannung derartiger Arbeiten 
scheint für zeitgenössische BetrachterInnen ein besonderer Reiz gewesen zu sein.« 
(Felfe 2015: 104) Besonders seltene und formschöne Naturformen wurden etwa zu 
Pokalen und anderen dekorativen Trinkgefäßen umgestaltet, erhielten eine schmü
ckende Bekrönung oder ein dekoratives Beiwerk. Von diesen, aus mannigfaltigen 
Material-Kombinationen entstehenden Hybrid-Dingen, ging eine besondere Fas
zination aus, da sie »jenseits gängiger Ordnungsmuster eine Zone des Zwiespalts 
und der Unentschiedenheit« (Laube 2015: 186) eröffneten und eine Ästhetik des 
Spielerischen besaßen. 

Vor allem die Automaten(-Figuren), die zahlreich in den Kammern zu finden wa
ren, demonstrieren auf besondere Weise die frühneuzeitliche Faszination für das 
Spielerische. Als Spielzeuge sind sie zum einen durch eine ludische Ästhetik ge
kennzeichnet, zum anderen erforderten sie auch eine aktive Involvierung der Be
trachtenden, denn erst durch etwa das Aufziehen des Uhrwerks begannen sie sich in 
Bewegung zu setzen: »Derartige Gebilde waren vordergründig nutzlos, insofern sie 
als Spielzeug fungierten, aber gerade in der Zweckfreiheit ihrer Selbstbewegung be
tonten sie den demiurgischen Charakter ihrer Herstellung.« (Bredekamp 2007: 128) 
Die Verknüpfung von Kunst, Natur und Technik, die in frühneuzeitlichen Wunder
kammern spielerisch praktiziert wurde und sich in jenen beschriebenen »Mischob
jekte[n] von Natur und Kunst« (Rauch 2006: 12) zeigte, demonstriert auf eindrück
liche Weise die spielerische Fluidität von disziplinären Grenzen, die im Zuge der 
Etablierung des modernen Museums eingeführt wurden. 

Das Spannungsverhältnis in Bezug auf das Wie des Ordnens zwischen ange
strebter Modellhaftigkeit – einer Ordnung in Themengebiete, wie sie Quiccheberg 
theoretisch fundiert hat – und die Zusammenkunft von Dingen, die jenseits jeder 
Kategorisierung anzusiedeln sind (Kuriositäten und Abnormitäten), finden im 
Spielerischen ihre Konnexion. Diese große Relevanz des Spiels beschreibt Horst 
Bredekamp unter anderem in seinem 1993 erschienenen Text Die Kunstkammer 
als Ort spielerischen Austauschs. In diesem erläutert er die spielenden Qualitäten 
frühneuzeitlicher Wunderkammern, deren höchste Kategorie es war, »Sehen, As
soziieren und Denken als Spiel« (Bredekamp 2007: 122) zu eröffnen. Bredekamp 
belegt diese Relevanz des Spielens unter anderem auch mit dem Heranziehen von 
utopischen Konzepten der Zeit, in denen er ideelle, aber auch strukturelle Parallelen 
zu Wunderkammern feststellt. So sieht er eine Gemeinsamkeit im utopischen Kern 
des Staatsromans Reipublicae Christianopolitanae descriptio (1619) – im Deutschen 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

erschienen unter dem Titel Christianopolis30 – von Johann Valentin Andreae, in dem 
vor allem auch der ›Spielerin Natur‹ eine bedeutende Rolle zugesprochen wird und 
der als Vorlage für Francis Bacons Neu-Atlantis (1627) diente (vgl. Bredekamp 2012: 
68). 

In seiner Staatsutopie formuliert Andreae seine Ideen zur christlichen Reform 
der Wissenschaft und der Gesellschaft, was Bredekamp wie folgt zusammenfasst: 
»Christianopolis bietet die Beschreibung einer Stadt, deren Gebäude ein vollendetes 
System der Natur- und Geisteswissenschaften unter empirischen, alchemistischen 
und mechanischen Vorzeichen mit zahlreichen Laboratorien und Demonstrations
räumen bergen, die eine idealtypische Kunstkammer abgeben.« (Bredekamp 2012: 
68) Dem Spiel kommt hier eine wichtige Scharnierfunktion zu, es »bestimmt […] 
zentrale Instanzen dieser Forschungs- und Lehrgemeinschaft« (Bredekamp 2012: 
68), was sich vor allem auch in der Ausrichtung der wissenschaftlichen Praxis zeigte: 

»Für Andreae verbot der künstlerische Charakter des göttlichen Verstandes und 
dessen Nachahmung geradezu, in ›Christianopolis‹ nur vordergründig nützliche 
Forschung zu betreiben: ›Doch betrieben sie diese Dinge nicht nur aus Notwen
digkeit, sondern der Absicht, einen künstlerischen Wettstreit in Gange zu halten, 
(…) damit die Vernunft, oder vielmehr der in uns verbliebene göttliche Funke, die 
Möglichkeit bekomme, in jedem von uns verfügbaren Material herrlich hervorzu
leuchten.‹« (Bredekamp 2012: 70; vgl. Andreae 1996) 

Die vor allem an christliche Glaubenslehren geknüpfte Utopie von Andreae, die in 
der Natur ihre spielerische Ausformung entfaltete, offenbarte sich in Wunderkam
mern vor allem in der Imitation des göttlichen Spiels: »Das Spiel ist ihr als vielleicht 
bedeutendste Instanz der schöpferischen Phantasie inkorporiert.« (Bredekamp 
2012: 68) Das freie Spielen und Experimentieren kann vor diesem Hintergrund 
als Selbstermächtigungsgeste der sammelnden Person gelesen werden, die losge
löst von übergeordneten Regelhaftigkeiten und Instanzen ihre eigene Mikrowelt 
kreierte: 

»Wenn im spielerischen Vergnügen an der Artifizialität, die nicht primär dem Nut
zen gehorcht, eine gottähnliche Seite angesprochen war, erhielt der Sammeltrieb, 
eine eigene Welt im kleinen [sic!] zu bilden, den Charakter, göttliches Spiel zu imi

tieren. Der Demiurg mußte [sic!], um absoluter Gott sein zu können, etwas Zweck
frei-Spielerisches geschaffen haben, denn falls er einen Zweck verfolgt hätte, wä
re er als ausführender Agent einer über ihm stehenden Instanz aufgetreten. Die 
Ebenbildlichkeit des Menschen war daher erst vollkommen, wenn sie zur höchs
ten Kategorie des Spiels vorgedrungen war.« (Bredekamp 2012: 70) 

30 Zur Auseinandersetzung mit den inhaltlichen Aspekten des Texts vgl. Rohls 2021: 580–587. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 169 

Die mäandernde Bewegung zwischen ordnender Struktur und chaotisch anmuten
der Dingpluralität, die aus der spielerischen Zusammenkunft heterogener Dinge 
resultierte,31 ließe sich auch mit Maria L. Felixmüllers Begriff der »produktiven Un
ordnung« (Felixmüller 2018: 11) zusammenbringen, die sie unter anderem auch in 
den frühneuzeitlichen Wunderkammern manifestiert sieht. Sie können, Felixmül
lers Argumentation folgend, als »Kippmoment zwischen naiver und reflektierter 
Sammlung« (Felixmüller 2018: 32) beschrieben werden, »als eine im Entstehen be
griffene Ordnung im laborativen Gärungszustand« (Felixmüller 2018: 143). 

Festhalten lässt sich, dass Wunderkammern »primär Orte ästhetischer Er
fahrung« (Duncker 2012: 63) waren, in denen das Spielerische eine zentrale Rolle 
einnahm. Dabei kann auch das Sammeln als spielerische Tätigkeit verstanden 
werden. Dadurch, dass die Sammler:innen zweckfreie Seltenheiten und Kuriosi
täten zusammentrugen, schufen sie spielend ihren eigenen Kosmos fernab von 
disziplinären Gattungsgrenzen, ebenso wie es Sigmund Freud für das kindliche 
Spielen beschreibt: »Jedes spielende Kind benimmt sich wie ein Dichter, indem es 
sich eine eigene Welt oder, richtiger gesagt, die Dinge seiner Welt in eine neue, 
ihm gefällige Ordnung versetzt.« (Freud 2010: 101) Das assoziative Miteinander-in- 
Beziehung-Setzen von unterschiedlichen visuellen Kulturen und das spielerische 
Experimentieren und Kontaminieren verschiedener Materialien ist, anknüpfend 
an Bredekamp, als grundlegende Konnexion der frühneuzeitlichen Sammlungen 
zu denken. Jenseits ihrer Ästhetik zwischen Struktur und Chaos erhält die Ordnung 
durch das Spielerische ihre innere Logik (vgl. Bredekamp 2012: 70). 

Das Ordnen in Wunderkammern zeichnete sich im Gegensatz zu den struktur
gebenden Kategorisierungen des modernen Museums32 also insbesondere durch 
individuelle Anordnungspraktiken der sammelnden Person aus, die spielerisch die 
Kontaminationen von Welt in ihrer Sammlung zu materialisieren versuchte. 

Eming und Münkler verweisen in diesem Kontext auch auf eine weitere Form 
des Ordnens, die sich ebenfalls in die Logik des Spielerischen fügt: die »narrativ 
verfassten Formen der Verknüpfung, Differenzierung und Angrenzung« (Eming/ 
Münkler 2022: 11). Die Dinge in Wunderkammern wurden »insbesondere auch 
über eine Erzählung aufeinander bezogen und miteinander vernetzt […]. Eine 
solche Erzählung hat beispielsweise der Sammler bei einer Führung durch seine 

31 Dazu passt auch Walter Benjamins Beschreibung des Sammlers: »So ist das Dasein des 
Sammlers dialektisch gespannt zwischen den Polen der Unordnung und der Ordnung.« (Ben
jamin 1972: 389) 

32 Beat Wyss beschreibt diese strukturgebenden Neuerungen, die das moderne Museum mit 
sich brachte, wie folgt: »Das moderne Museum […] emanzipiert sich von der Kunstkammer 
dadurch, dass die Sammelbestände neu geordnet und nach Gattungen getrennt wurden: ei
ne Maßnahme im Dienst didaktischer Übersichtlichkeit für ein Laienpublikum. Im moder

nen Museum wird das Sammlungsgut vom operativen Nutzgegenstand zum reinen Schau
stück.« (Wyss 2014: 404) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Wunderkammer vorgetragen« (Eming/Münkler 2022: 11). Die Ordnungsstrategie 
der Sammlung war ohne erklärende Worte somit Besuchenden meist überhaupt 
nicht ersichtlich, es benötigte das Verbalisieren der zugrunde liegenden ordnenden 
Ideen, was sich ebenfalls als Ausdrucksform des Spielerischen denken lässt. 

Nachdem nun verschiedene reinigende und verunreinigende Ordnungsprakti
ken historisch reflektiert wurden, einerseits anhand der hierarchisierenden Dua
lismen, die sich in der Entwicklung der westlichen und männlich dominierten abs
trakten Kunst zeigten, und andererseits anhand der spielerischen Kontaminatio
nen, die sich in frühneuzeitlichen Wunderkammern offenbarten, werden in den fol
genden beiden Unterkapiteln die Arbeiten Ohne Titel von Amelie von Wulffen und The 
Pale Fox von Camille Henrot untersucht. 

Die sich in der Moderne etablierende kategoriale Differenz zwischen Reinheit 
und Unreinheit wurde in diesem einführenden Unterkapitel zum Thema des Ord
nens in heuristischer Weise vernetzenden und hybridisierenden Praktiken frühneu
zeitlicher Wunderkammern gegenübergestellt. Dadurch wurde herausgearbeitet, 
auf welche Ordnungstraditionen sich zeitgenössische künstlerische Wunderkam
mern beziehen. Im Folgenden werden die sich in den beiden Arbeiten materialisie
renden Ordnungspraktiken zunächst historisch situiert, um das spezifisch wunder
kammernde an ihnen zu entfalten, das sich anknüpfend an die spielerischen Konta
minationen der frühneuzeitlichen Wunderkammern in einer multimodalen Weise 
zeigt. Das multimodale Kontaminieren als spezifische Form des Ordnens, das neben 
dem Terrestrisch-Werden (vgl. Kapitel 2.4) und dem institutionsreflektierenden Si
tuieren (vgl. Kapitel 4.4) die künstlerische Praxis des wunderkammerns konstatiert, 
wird im Unterkapitel 3.4 akzentuiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 171

3.2 Amelie von Wulffen: Ohne Titel (2020)

Abbildung 17: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in
den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy
die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Frank Sperling

Die Arbeit Ohne Titel (2020) von Amelie von Wulffen war im Rahmen ihrer ers
ten institutionellen Einzelausstellung (17.03.–24.05.2021) Amelie von Wulffen im KW
Institute for Contemporary Art in Berlin erstmals zu sehen. Wie bei ihren anderen
Kunstwerken verzichtet von Wulffen auch in diesem Fall auf spezifizierende Infor
mationen und belässt ihre Arbeit »[o]hne Titel«. Sie besteht aus einer Vielzahl von
heterogenen Elementen, die zusammen eine raumgreifende Installation in der Hal
le der ehemaligen Margarinefabrik bilden, in der das KW Institute for Contempora
ry Art seit 1991 beheimatet ist. Die eingezogenen weißen Wände, an denen neue und
ältere Malereien der Künstlerin hängen, umsäumen die Installation. Ein Beginn und
ein Ende sowie eine klare Begrenzung der Arbeit sind schwerlich auszumachen, wo
durch sie als raumgreifende Arbeit mit fluiden Grenzen beschrieben werden kann.
So unterläuft sie einen abgeschlossenen Werkcharakter (Abbildung 17). Vor allem
die braunen Farbverschmierungen stechen, intensiviert durch den Kontrast zu den
weißen Wänden des Ausstellungsraums, ins Auge. Diese reichen teilweise bis dicht
an die Werke heran. Den Wischbewegungen der Farbe ist abzulesen, dass sie mit
einer menschlichen Hand aufgetragen wurden. Auf der braunen Farbe, die in un
terschiedlichen Stärken und Pastositäten auf der weißen Wand zu sehen ist, sind
beflügelte Insekten zu erkennen: große, überdimensionierte Fliegen, die aus Mu
scheln, genauer gesagt aus zwei Miesmuschelhälften und einem Drahtgestell, be
stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Abbildungen 18, 19 und 20: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in 
den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Künstlerin 
und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong 

Farblich verweist die braune, an Fäkalien erinnernde Farbe auf die lebensgro
ße Figur, die neben den raumgreifenden Kuben positioniert ist und als Urheberin 
der Verschmierungen identifiziert werden kann. Sie schaut mit einem ungläubigen 
und teilnahmslosen Blick in den Raum hinein. Die von oben bis unten mit brauner 
Farbe bedeckte und scheinbar aus Pappmaché bestehende Figur scheint mit einem 
sie stabilisierenden Stumpf verbunden zu sein, der ebenfalls mit brauner Farbe be
schmiert ist und mit der Figur materiell verschmilzt (Abbildungen 18, 19 und 20). 
Auch auf der Oberfläche der Figur sind die großen Fliegen zu finden, die Assozia
tionen an Fäkalien oder verwesendes organisches Material befördern. Die durch die 
braune Farbe dominierte Figur gibt den Betrachtenden keinerlei Hinweise auf ihr 
Alter oder ihr Geschlecht. Zudem fehlen individuelle Merkmale wie Haare oder ei
ne detaillierte Physiognomie, die sie charakterisieren würden. Lediglich eine ange
deutete schwarze Bauchtasche auf Hüfthöhe ist zu erkennen. Aufgrund ihrer re
duzierten äußeren Gestalt erscheint sie wie aus einer der Comic-Zeichnungen der 
Künstlerin entsprungen, von denen ebenfalls eine Vielzahl in der Ausstellung im 
KW Institute for Contemporary Art zu sehen sind. Prägnant sind zudem die bemal
ten rechteckigen Kuben, die sich durch unterschiedliche Höhen auszeichnen und 
als Sockel für zahlreiche kleine Dinge dienen. Die Kuben umsäumend sind an den 
weißen Wänden ringsum Malereien auf Leinwänden positioniert, die sich als ältere 
und neuere Arbeiten der Künstlerin identifizieren lassen. Die Kuben sind in unre
gelmäßigen Abständen zueinander versetzt im Raum arrangiert. Auf ihren Quer
seiten sind einerseits typische malerische Sujets, wie Genre- oder Landschaftssze
nen in unterschiedlichen Maltechniken zu finden, andererseits aber auch Bildräu
me in abstrakter Formensprache, in denen vor allem die Farbe als Gestaltungsele

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 173 

ment fungiert. Die auszumachenden Techniken erstrecken sich von einem abstrak
ten, fauvistischen und impressionistischen Malstil bis hin zu einem naturalistisch- 
realistisch modellierenden Pinselduktus. 

Abbildungen 21 und 22: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in den 
Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Künstlerin und 
Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong 

Neben dem Thema der maritimen Naturlandschaft (Abbildungen 21 und 22), 
die etwa in Form von Seestücken mit oder ohne Segelschiffen zu sehen sind – mal 
als Fensterkulisse, mal im Zentrum des Bilds – ist der Mensch als exponiertes Motiv 
zu identifizieren, der in unterschiedlichen Umwelten dargestellt ist. Besonders 
das maritime Sujet durchzieht auch materialästhetisch die präsentierten Dinge: 
Auf den Sockeln werden hybride Wesen aus Naturmaterialien – etwa Muschel
schalen, Schneckenhäuser und Äste – und vom Menschen hergestellte Dinge – 
wie Silberbesteck, Spiegelfragmente und geschnitzte Holzelemente – präsentiert. 
Aus den heterogenen Materialien erwachsen fremd erscheinende montierte Wesen 
oder fiktive maritime Naturformationen. Diese besitzen partiell anthropomor
phe Züge, so ist etwa vereinzelt eine menschliche Physiognomie oder humanoide 
Anatomie zu erkennen. Andere Dinge besitzen dagegen eine eher vegetabile oder 
mineralische Ästhetik und erinnern an Korallenformationen oder Gesteinsan
sammlungen, wie sie auf dem Meeresgrund zu finden sind. Ersteres trifft etwa auf 
die sich aus einzelnen Klappen33 von Muschelgehäusen zusammensetzende Figur 
zu, bei der ein hölzerner Korpus und Gliedmaßen zu erkennen sind, die von einer 
Art Muschelpanzer an Rumpf und Kopf flankiert werden (Abbildung 23). Kleine 

33 Biologisch korrekt ist der Terminus ›Klappe‹, der umgangssprachlich als ›Muschelhälfte‹ be
zeichnet wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Jakobsmuscheln, Herzmuscheln, Meeresschneckengehäuse und Venusmuscheln 
sind hier zu erkennen. Ein bekrönender Kopfschmuck wächst strahlenförmig aus 
dem Haupt der Figur heraus, der aus einer mehrgliedrigen Astverzweigung besteht 
und an deren Ende jeweils eine Klappe einer kleinen Muschel zu finden ist. 

Während die Figur, inklusive der Muschelelemente, von Blautönen dominiert 
wird, sind das thronartige Gebilde, auf dem die Figur sitzt, und der daran anschlie
ßende Untergrund in helleren Brauntönen gehalten, die durch die Maserung und 
Oberflächentextur der Muscheln herrührt. Die Figur erscheint durch die materielle 
Verschmelzung mit dem maritimen Untergrund und ihrem Sitzmöbel verwachsen 
zu sein. Auch in anderen Dingen ist das Thema des Ozeanischen durch die Präsenz 
maritimer Materialien leitend, um vor allem auch eine humoristische Formenspra
che zu unterstreichen. Indem etwa große, ausladende Muscheln eingesetzt werden, 
um eine überdimensionierte Kopfbedeckung darzustellen oder menschliche oder 
tierliche Physiognomien zu karikieren. Katharina Hausladen stellt in diesem Kon
text auch die Verbindung zu sog. Shellcraft-Figuren her (vgl. Hausladen 2021: 217). 
Meist dilettantisch aus Muscheln hergestellte Dekorarbeiten, die dem Bereich kit
schiger Handwerkskunst zugeordnet werden (Abbildung 24). 

Abbildungen 23 und 24: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in den 
Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy die Künstlerin und 
Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Frank Sperling 

Zudem erinnern die maritimen Hybridfiguren stark an jene Dingrepertoires der 
frühneuzeitlichen Wunderkammern, in denen ähnliche, von Natur und Kultur so
wie Fiktion und Realität kontaminierte Materialzusammenstellungen zu finden wa
ren. Muscheln, Schnecken, Korallen und Meergewächse waren beliebte Sammeldin
ge aus dem zu der Zeit noch weitestgehend unbekannten Terrain des Ozeans. Um 
sie eröffneten sich wundersame Narrative. Exemplarisch ist in diesem Zusammen

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 175 

hang der Narwalzahn34 zu nennen, der ein beliebtes und seltenes Sammlungsgut 
darstellte und als Horn eines Einhorns eingeordnet wurde. Geheimnisvolle Dinge, 
die zu fabulierenden Umdeutungen einluden, waren vor allem auch außereuropäi
sche naturalia, wie Stefan Laube wie folgt zusammenfasst: »Die Freude am Fremden, 
Geheimnisvollen und Rätselhaften bestimmte die Vorliebe für Kunstkammerstücke. 
Straußenei, Koralle und Nautilus galten als wunderbare Zeugnisse einer fremden, 
zauberhaften Natur; virtuose handwerkliche Gestaltung sollte ihre Wirkung noch 
entscheidend steigern.« (Laube 2015: 185) Zu diesen ›wunderbaren Zeugnissen‹ aus 
dem ozeanischen Kontext zählten vor allem auch Turboschnecken und Nautilus
gehäuse, die zu Pokalen und anderen Trinkgefäßen umgestaltet wurden und eine 
schmückende Bekrönung oder ein dekoratives Beiwerk erhielten.35 Von diesen – 
aus mannigfaltigen Material-Kombinationen entstehenden – Hybriden ging eine 
besondere Faszination aus, da sie »jenseits gängiger Ordnungsmuster eine Zone 
des Zwiespalts und der Unentschiedenheit« (Laube 2015: 186) eröffneten. Diese von 
Laube angesprochene Entgrenzung gängiger Ordnungsmuster, die in historischen 
Wunderkammern leitend für die Ästhetik und Auswahl der Dinge war, ist ebenfalls 
in von Wulffens Arbeit – übersetzt für die Gegenwart – zu finden. 

Diese spezifische Form des Ordnens, die eine andere Ordnung der Dinge impli
ziert und auf historische Wunderkammern rekurriert, wird in diesem Kapitel als 
multimodales Kontaminieren herausgearbeitet. Der Bezug zur frühneuzeitlichen 
Wunderkammer ist dabei nicht nur formalästhetisch und strukturell in Form des 
Wie des Ordnens der Arbeit abzulesen, sondern wird auch im beschreibenden Text 

34 Der Narwal bildet nur einen seiner beiden Eckzähne aus, der eine Länge von bis zu drei Me

tern ausbilden kann. Mit diesem von zahlreichen Nervenzellen durchsetzten überdimensio

nalen spitzen Zahn stellt der Wal Temperatur- und Druckschwankungen sowie den Salzge
halt und chemische Verbindungen im Meerwasser fest, wodurch er sich an seine Umgebung 
besser anpassen kann, vgl. Beschreibungstext zum sog. »Narwalzahn« in der Online-Samm

lung des Grünen Gewölbes: https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/32534 
91 (Zugriff: 25.03.2024). 

35 Außereuropäische naturalia animierten dazu, sie umzugestalten und mit anderen Materiali

en zu kombinieren, »ging es doch nicht zuletzt darum, das schöpferische Potenzial des Men

schen freizulegen und ästhetisches Wohlgefallen auszulösen. In der zweiten Hälfte des 18. 
Jahrhunderts ändert sich die Situation: Innerhalb des Fremden und Exotischen macht sich 
eine Tendenz zum Artefakt bemerkbar, das man als historisches Dokument unversehrt be
lässt« (Laube 2015: 198). Für diese in den Wunderkammern zu findenden außereuropäischen 
Dinge wurden unterschiedliche Termini verwendet, etwa Mirabilie, Exotica, Rarität, Ethno
graphicum, Memorabilie oder Antiquität. Stefan Laube weist in diesem Kontext auf die »un
terschiedlichen Perzeptionen« hin, die die Begrifflichkeiten jeweils implizieren: »So scheint 
sich bei Mirabilie und Exoticum die Wahrnehmung unmittelbar zu entfalten, bei Memorabi

lie, Antiquität und Ethnographicum werden ihr zunehmend Texte zur Seite gestellt werden 
[sic!].« (Laube 2015: 196) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491
https://skd-online-collection.skd.museum/Details/Index/3253491


176 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

des Faltblatts zur Ausstellung von kuratorischer Seite expliziert: Der Ausstellungs
text charakterisiert die Arbeit als »[e]ine dramatische Wunderkammer, in der das 
Verhältnis von Mensch und Natur verhandelt wird«36. Eine ganz ähnliche Beschrei
bung findet sich auch im Ausstellungstext der Galerie Meyer Kainer formuliert, wo 
die Arbeit 2022 ausgestellt war. Dort wird sie als »traumatische Wunderkammer«37 
konturiert, wie bereits zu Beginn des Kapitels angemerkt wurde. Im Folgenden 
bleibt zu überprüfen, inwiefern sich diese Zuschreibungen und der Rekurs auf 
frühneuzeitliche Wunderkammern in von Wulffens Arbeit im Detail gestalten. 
Wichtig sind in diesem Kontext folgende zentrale Fragen: Welchen Ordnungs
prinzipien folgt die Anordnung der Dinge? Wie kann die in Ohne Titel zu findende 
Ordnung beschrieben werden? 

Zu Beginn lässt sich festhalten, dass die Arbeit auf den ersten Blick weni
ger modernistisch gereinigten Ordnungsmodellen entspricht, in denen einzelne 
Disziplinen voneinander separiert wurden und sich dadurch entstehende Gat
tungshierarchien stabilisierten, sondern sie vielmehr an kontaminierte Ordnungs
weisen frühneuzeitlicher Wunderkammern erinnert, in denen spielerisch mit 
Dingkategorien und Systematisierungen umgegangen und vor allem sog. Hybride 
als besondere Faszinosa inszeniert wurden. Diese Praktiken des Ordnens finden 
sich in von Wulffens Arbeit einerseits in ästhetischen Entgrenzungen wieder, die 
kunsthistorisch tradierte Hierarchisierungen ad absurdum führen, wodurch auch 
genderspezifische Zuschreibungen von Kunstgattungen korrumpiert werden (vgl. 
Kapitel 3.2.1). Andererseits durch das Kontaminieren von verschiedenen Bereichen 
der visuellen Kultur, wodurch modernistische Gattungslogiken innerhalb der Arbeit 
aufgelöst werden (vgl. Kapitel 3.2.2). So wird die grundlegende Vernetzungslogik 
von Welt, die Bruno Latour, Jacques Derrida und Anna Lowenhaupt Tsing stark ma
chen, sinnlich im Raum erfahrbar. In welcher Form sich zum einen die ästhetischen 
Entgrenzungen kunsthistorischer Kategorien, zum anderen die Vermischung von 
verschiedenen visuellen Kulturen darstellt, wird in den folgenden beiden Unter
kapiteln untersucht. In diesem Kontext wird analysiert, wie sich in von Wulffens 
Arbeit die künstlerische Praxis des wunderkammerns materialisiert und in welcher 
Weise sich in ihr ›dramatische‹ bzw. ›traumatische‹ Aspekte finden. 

36 Vgl. das auf der Homepage des KW Institute for Contemporary Art abrufbare Faltblatt zur 
Ausstellung Amelie von Wulffen: https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wu 
lffen_DE.pdf (Zugriff: 15.08.2024). 

37 Vgl. Begleittext zur Ausstellung in der Galerie Meyer Kainer (08.04.–21.05.2022): https://me 
yerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/ (Zugriff: 25.03.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://www.kw-berlin.de/files/KW_2020_Amelie_von_Wulffen_DE.pdf
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/
https://meyerkainer.com/exhibition/amelie-von-wulffen-main-gallery/


3. Ordnen 177 

3.2.1 Entgrenzungen und multimodale Kontaminationen 

In seinem Text Das Gesetz der Gattungen, der auf einem 1979 im Rahmen eines interna
tionalen Kolloquiums mit dem Titel Die Gattungen in Straßburg gehaltenen Vortrag 
basiert, setzt sich Jacques Derrida mit dem begrenzenden Denken von Gattungen 
auseinander. Zwar ist die Einsicht, dass das Ziehen von klar abgesteckten Gattungs
grenzen kritisch zu beleuchten ist, nicht erst eine, die im Poststrukturalismus auf
kam, dennoch ist durch dekonstruktivistische Ansätze, wie sie Derrida verfolgte, 
eine Radikalisierung dieser These zu finden. Dekonstruktive Ansätze konstatieren 
dabei vor allem die der Gattungslogik zugrunde liegenden ideologischen Implika
tionen, welche »nur über letztlich nicht zu beherrschende Ausschlussmechanismen 
funktionieren« (Babka 2003: o. S.). Der Begriff der Reinheit spielt dabei eine wesent
liche Rolle. Derrida kritisiert in seinem Text daher das enge Denken von Gattungs
klassifikationen wie folgt: 

»[…] die Gattungen dürfen sich nicht vermischen. Und wenn es vorkommt, daß 
[sic!] sie sich vermischen – aufgrund eines Zufalls oder einer Übertretung, auf
grund eines Irrtums oder eines Fehlers, so resultiert daraus zwangsläufig eine Be
stätigung der wesentlichen ›Reinheit‹ ihrer Identität, da man dann ja von ›Vermi

schung‹ spricht. Diese ›Reinheit‹ gehört zum typischen Axiom, sie stellt ein Gesetz 
des Gesetzes der Gattungen dar, ob diese nun ›natürlich‹ ist, wie man glaubt sagen 
zu können, oder nicht. Diese normative Haltung und diese Bewertung sind der 
›Sache selbst‹, wenn man Gattungen ›Gattungen‹ Zugehöriges so nennen kann, 
unmittelbar ein- und vorgeschrieben.« (Derrida 1994: 249) 

Das Prinzip der Gattungen basiert somit weniger auf der faktischen Reinheit, wel
che Derrida als Ideologie und Illusion entlarvt, als vielmehr auf dem »Prinzip der 
Kontamination«, dem »Gesetz der Unreinheit« und der »Ökonomie des Parasitären« 
(Derrida 1994: 252). Es gehe dementsprechend eher um die Vervielfältigung und Di
versifizierung von Genres, was sich etwa anhand des Denkens von Intertextualitäten 
und Hybriditäten konkretisiert (vgl. Babka 2003: o. S.). Entgrenzende Tendenzen, 
etwa »Verschmelzung [und das] Verschwinden von Trennlinien [und] Unterschie
den«38 spielen dabei eine essentielle Rolle, die, Derrida zufolge, der Gattungslogik 
zugrunde liegen. Diese sich auch in der Kunst der Moderne entwickelnden Phäno
mene der Verschmelzung, Überschreitung und Entgrenzung von kunsthistorischen 
Gattungsgrenzen intensivieren sich in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Vor 
allem in den 1960er- und 1970er-Jahren ist eine »Multiplikation der Entgrenzungs
strategien« (Bonnet 2008: 145) zu beobachten. 

38 »Entgrenzung«, in: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (Hg.): DWDS – 
Digitales Wörterbuch der deutschen Sprache. https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung (Zu
griff: 18.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Entgrenzung


178 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Diese Auseinandersetzung mit Kontamination infolge von ästhetischer Ent
grenzung wird auch in Amelie von Wulffens Arbeit Ohne Titel offenkundig. Hier 
werden nicht nur thematisch, sondern auch formalästhetisch kunsthistorische 
Genres und Gattungen aufgegriffen und entgrenzt, wodurch eine Verstrickung 
von Skulptur, Malerei und (Ausstellungs-)Architektur zu beobachten ist. So sind 
etwa die Malereien nicht mehr als Leinwände an den Wänden ausgestellt, son
dern wurden direkt auf die Sockel gemalt, wodurch sie eine räumliche Expansion 
erfahren. Zudem wird das kunsthistorisch tradierte Verhältnis von Sockel und 
Skulptur und/oder Plastik unterlaufen. Dies geschieht, indem das Verhältnis der 
Volumina umgedreht wird und die Sockel im Verhältnis zu den auf ihnen gezeigten 
Dingen ins Überdimensionale anwachsen. Die kleinen Hybridfiguren erscheinen 
umso miniaturhafter auf den großen Sockeln, die durch ihre Dimensionen eher an 
Warentische erinnern (Abbildung 25). 

Abbildung 25: Installationsansicht der Ausstellung »Amelie von Wulffen« in 
den Räumen des KW Institute for Contemporary Art, Berlin 2020. Courtesy 
die Künstlerin und Trautwein Herleth, Berlin. Foto: Patrick Armstrong 

Der Sockel als typischer (kunsthistorischer) Präsentationsmodus für dreidi
mensionale Dinge stellt einerseits exponierende Präsenz her, ist andererseits aber 
auch ein Distanz schaffendes Medium, indem er einen Abstand zum Boden und 
zu den Betrachtenden generiert – er »vermittelt […] zwischen dem Raum der Re
präsentation und dem Realraum« (Ammer 2014: 212). Der Sockel als eng mit dem 
Präsentationsmodus der Skulptur verwobenes kunsthistorisches Element besitzt 
gerade durch seine latente Präsenz »das anachronistische Potenzial, Kontinuität 
zugleich zu behaupten und in Frage zu stellen« (Ammer 2014: 215). Durch ihre zu 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 179 

den exponierten Dingen überproportionale Größe und der daraus resultierenden 
Verschiebung von ästhetischer Latenz zu Präsenz wird jene von Manuela Ammer 
angesprochene Potenzialität des Sockels erreicht, die vermag, kunsthistorische 
Tradierungen zu markieren und in Frage zu stellen. Durch seine überdimensio
nierte (entgrenzte) Form wird er als kunsthistorischer Zeigemodus (erst) sichtbar. 
Zudem steht die chaotisch wirkende Ordnung, die durch und durch kontaminiert 
erscheint, der mit der Institution des Museums verbundenen wohlgeordneten 
und harmonischen Ästhetik des White Cubes entgegen. Die dualistische Diffe
renzierung von Natur und Kultur, aber auch die modernistische Ordnung der 
Gattungshierarchien wird konterkariert. Stattdessen sind vielfältige Bezüge un
terschiedlichster visueller Kulturen zu erkennen, die in heterogenen Materialien, 
Themen, Genres und Zeigemodi augenscheinlich werden. Von Wulffen begibt sich 
demzufolge mit Ohne Titel an die »Ränder der Gattung Malerei, der Kunst und 
des Künstlerischen, seziert die jeweiligen Definitionsgrenzen – und kontami
niert sie gewissermaßen, indem sie sie ins Zentrum rückt, Getrenntes bewusst 
vermischt, ironisch ergänzt oder in scheinbarer Unbeholfenheit überzeichnet« 
(Schwenk 2017: 38). Ähnlich wie in frühneuzeitlichen Wunderkammern, deren 
Potenzial darin bestand, »Gegenstände der Natur, Instrumente der Forschung und 
Werke der Bildenden Kunst zusammenzuführen« (Bredekamp 2015b: 55), werden 
in von Wulffens Arbeit vielgestaltige Referenzen unterschiedlicher Bildwelten und 
Darstellungsweisen miteinander vereint.39 Dadurch entsteht ein Netzwerk, das 
die miteinander kombinierten Elemente weniger als Einzeldinge erscheinen lässt, 
sondern sie in ihrer Vernetzung bestärkt. Durch ihre Vielgestaltigkeit in Bezug 
auf kunsthistorische Gattungen, Genres, Techniken, Sujets und Ästhetiken, die 
Komik, Ironie, Trivialität und Alltäglichkeit hervorrufen, kann die Installation als 
multimodal beschrieben werden. Das Konzept der Multimodalität macht im An
schluss an die Strategien der Multimedialität oder Intermedialität die Interaktion 
und Vernetzung verschiedener Medien – ein »›Viel‹ der Medien« (Preiß 2021: 27) – 
beschreibbar, wie bereits in Kapitel 3.1 gezeigt wurde. Eben jene Vielgestaltigkeit, 
die aus den in der Installation zu findenden Vermischungs- und Entgrenzungs
tendenzen entsteht, ist auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden. 

39 Ebenso wie in Amelie von Wulffens Arbeit waren in historischen Wunderkammern unter
schiedlichste Materialien und Medien miteinander kombiniert und eben jene Grenzüber
schreitungen und -erprobungen wurden fokussiert, die Ambivalenzen hervorriefen, um die 
Betrachtenden in Staunen zu versetzen. Stefan Laube weist auf die Freiheit der Kombinatio

nen in der frühneuzeitlichen Wunderkammer hin, »die keine feste Zeiteinteilung benötig
te und auch keine festen Objektkategorien, ging es doch darum, über das Sichtbare hinaus 
die verborgenen Beziehungen zwischen Gottes Schöpfung und der schöpferischen Tätigkeit 
des Menschen durch das Prinzip der Analogie zu veranschaulichen. Daher war die Grenze 
zwischen eigen und fremd ebenso fließend wie die zwischen Kunst und Natur« (Laube 2015: 
198). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Die in ihnen ausgestellten Dinge erfüllten den »Zweck, die Grenzen zwischen ver
trauten Kategorien auf provozierende Weise zu unterlaufen oder zu überbrücken« 
(Daston/Park 2002: 321). Die dadurch hervorgerufene »Ablenkung und Verwirrung 
verstärkten das Staunen des Betrachters« (Daston/Park 2002: 321). Während das 
Staunen und Wundern40 bis zum späten 17. Jahrhundert noch weit entfernt da
von war, dem Bereich einer Populärkultur zugeordnet zu werden, sondern eher 
jenem der europäischen Gelehrtenkreise entsprach, änderte sich ihr Status mit 
der beginnenden Aufklärung. Das bringen Lorraine Daston und Katherine Park 
vor allem mit dem Selbstverständnis und den Gepflogenheiten der intellektuellen 
europäischen Eliten in Verbindung (vgl. Daston/Park 2002: 21). Während in den 
fürstlichen Kammern kostbare Materialien zur Veredelung von naturalia eingesetzt 
wurden und durch ihre materielle Fusion kuriose Hybride entstanden, waren in 
bürgerlichen Sammlungen hauptsächlich seltsame und außergewöhnliche Dinge 
aus der Alltagskultur vertreten. Die wundersamen Kuriositäten beflügelten das 
Staunen der Betrachtenden und eröffneten narrativistische Potenziale und Asso
ziationsspielräume. Wie Horst Bredekamp gezeigt hat, hängt damit auch das in 
ihnen zu findende spielerische Moment zusammen, das sich im ludischen Über
schreiten von disziplinären Grenzen sowie der Amalgamierung von Natur und 
Kultur innerhalb der Kammern entfaltete (vgl. Bredekamp 2007). 

Die Hierarchielosigkeit der Bilder und das Zusammenbringen des scheinbar 
nicht Zusammenpassenden können als Spezifika der Arbeitsweise von Wulffens 
festgehalten werden, so wie es auch Katharina J. Cichosch herausstellt: 

»Das eigentlich Bemerkenswerte ist vielleicht, wie Amelie von Wulffens Hier
archielosigkeit in digitalen Zeiten, in denen die Hierarchielosigkeit der Bilder 
täglich aufs Neue proklamiert wird, überhaupt noch das Zeug zur Verunsicherung 
in sich trägt. Wie die Malerin sich Stile und Formen aneignet und die Sentiments, 
die damit verknüpft sind. Wie sie im Gesamten wie auch im einzelnen Ge
mälde keinen Unterschied macht zwischen hoher Malerei und Bad Painting, 
Jugendzimmermalerei, Bauernschrankmalerei, Stadtmarketingmalerei, Hobby
ausstellungsmalerei, Skizzenmalerei. Es passt alles sehr gut und natürlich auch 
überhaupt nicht zusammen.« (Cichosch 2019: o. S.) 

Um zu verstehen, welche Kontaminationen in den Bildwelten der Arbeit Ohne Titel 
zu finden sind, wird im Folgenden untersucht, welche Bilder und Erinnerungen 

40 Lorraine Daston und Katherine Park verweisen auf die seismografische Funktion der Wun

derkammer für die ›frühneuzeitliche Wunderkultur‹, wodurch sie zum Knotenpunkt des 
»dichten Netzwerk[s] aus Kommerz, Korrespondenz und Tourismus« (Daston/Park 2002: 312) 
avancierte. Der Ausdruck ›Wunderkultur‹ war in jeglicher Ausformung der frühneuzeitlichen 
Sammlungen zu finden: in fürstlichen, bürgerlichen, großangelegten, kleinformatigen, in
stitutionell gebundenen und privat initiierten Sammlungen (vgl. Daston/Park 2002: 312). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 181 

durch das Zitieren, Reproduzieren und Referenzieren von bestehenden visuellen 
(Bild-)Repertoires aufgerufen werden. Während sich intertextuelle, intermediale 
und intermaterielle Bezüge auch subtil und unterbewusst in Kunstwerken äußern 
können, werden sie in von Wulffens Arbeit dezidiert als solche markiert, indem 
sie zwar miteinander verwoben, jedoch noch auseinanderdividierbar sind. Zum 
einen werden Referenzen eines westlichen Kunstkanons der klassischen Moderne 
aufgegriffen, der überwiegend männlich geprägt ist und sich in gängigen und 
den Betrachtenden bekannten Bildsujets der Bildenden Kunst – wie europäische 
Landschaftsszenerien oder Stilllebendarstellungen – äußert. Diese werden jedoch 
nicht den konventionellen musealen Sehkonventionen entsprechend in ihrer tra
dierten Form dargestellt, sondern erscheinen visuell von ihrer herkömmlichen 
Darstellungsweise entrückt (vgl. Kapitel 3.2.1). Zum anderen rekurriert die Arbeit 
auf Bezüge, die einer dem Bereich der Populärkultur entlehnten Formen- und Ma
terialsprache entstammen, was sich in der Verwendung dilettantischer Techniken 
– die mit einfachen Mitteln zusammengeklebten Shellcraft-Figuren und der comic
haften Modellierung von Körpern – oder den banalen und ruralen Materialien – 
Muscheln, Gabeln, Scherben, Pappmaché – sowie tabuisierten und humoristischen 
Themen – dem Fäkalen – zeigt. 

Die verschiedenen Elemente rufen ganz bestimmte Bilder und Kontexte einer 
visuellen Kultur hervor und erscheinen dadurch dezidiert als historisch und kultu
rell situiert, was auf individueller Ebene durch den Umstand bedingt ist, dass jede 
Betrachtung eines Werks durch eigene Erfahrungen, Vorkenntnisse und Wissens
stände beeinflusst wird und auf die Intensität und Qualität unseres Seherlebnisses 
einwirkt (vgl. Schwenk 2017: 38). Darüber hinaus hängt das auf kollektiver Ebene 
mit der Tradierung von spezifischen Bildern, ihrer ikonischen Stabilisierung und 
zuletzt mit ihrer Kanonisierung zusammen.41 Während die Betrachtenden auf der 
einen Seite mit Bildrepertoires einer traditionell gelesenen Hochkultur – dem Be
reich der Bildenden Kunst – in von Wulffens Arbeit konfrontiert werden, z.B. mit ty
pischen Landschafts- oder Genresujets, die auch in anderen Werken der Künstlerin 
immer wieder auftauchen, etwa in Form von Zitaten alter Meister, sind auf der an
deren Seite Elemente zu finden, die aus einer traditionell kunsthistorischen Sicht
weise heraus der Populärkultur zugeordnet werden. Das sind die gesellschaftlich ta
buisierte und humoristisch aufgegriffene fäkale Ästhetik, die dilettantisch und mit 
einfachen Techniken zusammenmontierten Hybridwesen und die Naturmateriali
en, die nicht veredelt wurden, sondern in ihrer ursprünglichen Form und Stofflich

41 Wichtig in diesem Zusammenhang ist das Konzept des sozialen oder kulturellen Gedächtnis
ses, das in den Ansätzen von Jan Assmann, Maurice Halbwachs und Aby Warburg entwickelt 
wurde (vgl. Didi-Huberman 2010; Assmann 1999; Ginzburg 1995; Diers 1995; Halbwachs 1985). 
Auch relevant in diesem Zusammenhang ist der Begriff des ›kulturellen Bildrepertoires‹, den 
Kaja Silverman prägte (vgl. Silverman 1997). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

keit eingesetzt wurden und so auch an den Materialeinsatz der Arte Povera erin
nern. 

Durch das Präsentieren auf erhöhten Sockeln, die wie Verkaufstische zur Pro
duktpräsentation anmuten, eröffnet das Ensemble mit den kleinformatigen Dingen 
zudem eine gewisse Warenästhetik. Dazu passt auch die Interpretation von Katha
rina Hausladen und Jens Asthoff, die das Ensemble einerseits als »Souvenirladen« 
(Hausladen 2021: 217, 219), andererseits als »Flohmarkt« (Asthoff 2021: 236) deuten. 
Diese Lesart unterstreicht auch die Bauchtasche bzw. Gürteltasche der »Kotfigur« 
(Asthoff 2021: 236), die wie ein Portemonnaie aus dem gastronomischen Bereich er
scheint. So vermischen sich ökonomische Warenpräsentation mit tradierten kunst
historischen Sujets, wodurch es zu einer Kontamination verschiedener Felder vi
sueller Kultur kommt, die eine modernistisch hierarchisierende Logik unterlaufen 
und ad absurdum führen. Die Hierarchisierung der Künste ist dabei auch bereits in 
der Geschichte der Institution des westlichen Museums angelegt. Einerseits durch 
die im Zuge der Aufklärung eingeführten disziplinären Ordnungsprinzipien, infol
ge derer Dingen eine Kategorisierung und Schubladisierung und damit ein indivi
dueller Wert zugesprochen wurde, andererseits durch die damit einhergehende, der 
genderspezifischen Logik folgende Trennung von Angewandten und Freien Küns
ten. Aus der Aufteilung der Dinge entstanden die sog. Spezialmuseen, in denen sich 
die separierende Logik von Angewandten und Freien Künsten widerspiegelte. Wäh
rend Museen für die Angewandten Künste vor allem mit weiblichen Produzentin
nen in Zusammenhang standen, wurden Museen, die die Freien Künste ausstellten, 
mit kulturellen Leistungen männlicher Produzenten in Verbindung gebracht (vgl. 
Kapitel 3.1.1). Die geschlechterspezifische Konnotation von Kunstgattungen schil
dert auch von Wulffen in einem Interview mit Jan Hinrichsen, das im Rahmen ei
nes Porträts 2015 in der Kunstzeitschrift Monopol erschien. In Bezug auf ihre Arbeit 
als Künstlerin, die ihr Studium 1987–1994 an der Akademie der Bildenden Künste 
München bei Daniel Spoerri und Olaf Metzel absolvierte, berichtet von Wulffen von 
folgender Erfahrung: »Collagen von Frauen gingen noch in Ordnung. Aber als sie zu 
malen begonnen habe, seien die Ressentiments zurückgekommen. Die heilige Ma
lerei: Männersache, vor allem hierzulande.« (von Wulffen, zit.n. Hinrichsen 2015: 
60) 

In von Wulffens Arbeit werden sowohl verschiedene visuelle Kulturen miteinan
der verwoben als auch vermeintlich genderspezifische künstlerische Darstellungs
weisen, wodurch sich eben jene beschriebene Hierarchisierung von Kunstgenres 
und -gattungen aufbricht und spielerisch unterläuft. Von Wulffen lässt nicht im 
Sinne eines Paragones, eines Wettstreits, beides gegeneinander antreten, son
dern inszeniert in Ohne Titel viel eher einen Mitstreit der Künste (vgl. Gastel/ 
Hadjinicolaou/Rath 2014): Bildende und Angewandte Kunst, Themen aus Hoch- 
und Popkultur, kunsthistorisch tradierte Elemente mit banalen Materialien, iko

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 183 

nische Bilder stehen nicht-ikonischen Bildern gegenüber.42 So wird in der Arbeit 
die »Grenze zum Dilettantismus und zum Trivialen« geöffnet, »oder anders gesagt: 
die des allgemein vorherrschenden ›guten Geschmacks‹, des konventionellen Ver
ständnisses von dem, was man in der Kunst machen darf – und was keinesfalls« 
(Schwenk 2017: 38). 

3.2.2 Fäkale Ästhetik als emanzipatorisches Signum des Poop Feminism 

Eine besondere Rolle spielt in Ohne Titel die fäkale Ästhetik des braunen Materials.43 
Katharina Hausladen schreibt in Bezug auf Amelie von Wulffens Arbeit den »kotar
tigen Schmierspuren in brauner Farbe, die von Wulffen wie Verbindungslinien zwi
schen den Bildern« positioniert, die »Funktion eines formalen Ordnungsprinzips 
inmitten der messestandartigen Stellwandsituation in der Halle« (Hausladen 2021: 
219) zu. Dieser Einschätzung folge ich, durch die sich ergibt, dass die innere Logik 
der Arbeit durch das Fäkale bestimmt wird, das die verschiedenen Elemente netz
werkartig miteinander verbindet und das entgrenzende Moment der Arbeit durch 
die Expansion der Spuren auf den Wänden zusätzlich befördert. Die Spuren stehen 
dabei in starkem Kontrast zur ›Reinheit‹ der weißen Wände, die das Konzept des 
White Cubes maßgeblich prägte: »Die weiße Farbe wird als moralisch bezeichnet, 
als Insignium der Reinheit und hochstehender Sittlichkeit.« (Steyerl 2005: 136) 

Der dem »Trash-Materialismus« (Luckow 2013: 150) nahestehende Einsatz der 
fäkalen Ästhetik, die durch die braune, lehmige Materialität44 hervorgerufen wird, 
lässt verschiedene kunsthistorische Verbindungslinien zu: Zum einen zum Materi
aleinsatz der Dada-Bewegung, in der gefundenes, gebrauchtes Material bereits im 
Fokus stand, zum anderen aber auch der sog. »Müll-Kunst«45, zu der etwa die Ar
beiten von Dieter Roth, Arman, Tina Hauser, Karin Hochstatter, Laura Kikauka und 
Thomas Hirschhorn zählen (vgl. Bianchi 2004). Ähnlich wie in Dieter Roths Arbeiten 
findet sich durch die fäkalen Schmierspuren und die ›Kotfigur‹ in von Wulffens Ar
beit ein ähnlicher ästhetischer Bruch durch die »Dislozierung des Schmutzes in das 
Museum, eigentlich einem Ort der Reinheit« (Gerny 2004: 49) wieder, wodurch »sie 
sich einer Ästhetik des Vollendeten und Makellosen entzieht« (Bianchi 2004: 36–37). 

Die Rezeption der sog. Müllkunst »verlangt nach einem Denken und Empfinden 
außerhalb des Kanons der Gewohnheiten: quer zu allen Genres, Spezialisierungen 

42 Zum Begriff der nicht-ikonischen Bilder vgl. Paluch 2021. 
43 Vgl. auch Werner 2011. 
44 Das braune Material lässt über die Verbindung zur fäkalen Ästhetik auch Assoziationen an 

Holz oder Schokolade zu (vgl. Hausladen 2021: 218). Es ist zudem als Metapher für das Ver
hältnis von Kunst und Geld geläufig und steht darüber hinaus in deutscher Malerei auch 
im Zusammenhang mit Kreatürlichkeit, Vergänglichkeit und Sterblichkeit (vgl. Asthoff 2021: 
236). 

45 Vgl. hier etwa auch Tompson 2021, Bourriaud 2020 und Lewe/Orthold/Oxen 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und Schubladisierungen« (Bianchi 2004: 36). Wobei es sich bei dem Fäkalen nicht 
einfach um Müll handelt, um weggeworfene, gebrauchte und defekte Dinge, son
dern um ein Material, das abjekt erscheint. 

Abgeleitet »vom lateinischen ›abicere‹ (›wegwerfen‹ oder ›fallen lassen‹) bzw. 
›abiectus‹ (›verworfen‹, ›niedrig‹ oder ›gemein‹) und vom französischen ›abject‹ 
(›ekelhaft‹, ›niederträchtig‹)« (Mieszkowski 2018: 104) bezeichnet der Begriff des 
»Abjekten« nach Julia Kristeva etwas Abstoßendes, das sich auf heterogene Weise 
äußern kann (vgl. Kristeva 1982). Es umschreibt etwa Körperausscheidungen und 
vom Körper abgestoßenes Material, wie etwa Exkremente, Menstruationsblut, 
Eiter oder Erbrochenes, totes Fleisch, aber auch Handlungen wie Korruption, 
Verrat oder Vergewaltigung oder zeigt sich im Kleinen, etwa in der Haut, die auf 
der Milchoberfläche beim Erhitzen entsteht. Nach Kristeva sind diese Phänomene 
weder als Objekte noch als Subjekte aufzufassen, was sie mit »neither subject nor 
object« (Kristeva 1982: 1) umschreibt.46 Sie verbleiben vielmehr auf einer abstrakten 
und undefinierbaren Ebene, wodurch sie vermögen, Abscheu, Ekel und Unbehagen 
auszulösen, aber auch Horror und Angst, nachdem sie sich vom Ursprung des Kör
perlichen und Leiblichen gelöst haben. Das Abjekte ist demnach als eine ästhetische 
Qualität aufzufassen, die »Grenzziehung unmöglich zu machen droht. Vor allem, 
weil es dem Subjekt versagt, was ihm Objekte gewöhnlich liefern: die Möglichkeit, 
sich mit ihrer Hilfe durch Abgrenzung oder Aneignung zu definieren« (Mieszkowski 
2018: 104). So geht mit dem Abjekten eine Subjekt-Objekt-Auflösung einher, die 
Verunsicherung erzeugt und die herkömmliche Art, die Welt zu denken, destabili
siert. In von Wulffens Arbeit materialisiert sich das Abjekte in der fäkalen Ästhetik, 
insbesondere der ›Kotfigur‹, die eine Opposition zur ›Sauberkeit‹ des White Cubes 
und zur modernistischen Kategorie der Reinheit bildet (vgl. Kapitel 3.1.1). 

Fruchtbar ist hier auch der Einbezug von Gregor Balkes soziologischem Ansatz 
des Poop Feminism (vgl. Balke 2020), in dem er Fäkalkomik als weibliche Selbster
mächtigungsgeste untersucht. Die »Zurschautragung von Fäkalien« gilt gemeinhin 
»als Tabubruch« (Balke 2020: 13), was vor allem für Frauen galt und immer noch gilt. 
Balke sieht die Tabuisierung, die der »Verrichtung der Notdurft« (Balke 2020: 16) an
haftet, dabei vor allem in der Moderne und ihren Reinigungspraktiken verankert. 
Mit den modernen gesellschaftlichen Idealen des Zusammenlebens ging auch »ein 
neuer Anspruch an die eigene Selbstkontrolle« (Balke 2020: 16) vor allem für weib
lich gelesene Personen einher. Um sich gegen diese geschlechterspezifische Dis
krepanz emanzipatorisch aufzulehnen, bedienen sich Künstlerinnen des eigenen 

46 Das wird auch in folgendem Zitat von Julia Kristeva deutlich: »When I am beset by abjec
tion, the twisted braid of affects and thoughts I call by such a name does not have, properly 
speaking, a definable object.« (Kristeva 1982: 1) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 185 

(weiblichen) Körpers und seiner Produkte, so die Analyse Balkes.47 In diesem Sin
ne wird gegenwärtig gerade die fäkale Ästhetik von Frauen genutzt, um die männ
lich konnotierten »Fäkal-Späße[] in der Populärkultur« (Balke 2020: 71) umzudeuten 
und ihnen eine weibliche Praxis entgegenzusetzen: »Poop Feminism steht dafür, die 
vorgegebenen (oft: männlichen) Imaginationsangebote zurückzuweisen und durch 
komische Bilder zu ergänzen, die – trotz aller Fiktionalität und Artifizienz ihrer In
szenierung – ihren Anker in der weiblichen Realität haben.« (Balke 2020: 169) Das 
politische Werkzeug, das der Poop Feminism dazu nutzt, ist die Komik, mit der er 
sich »affirmativ dem Leiblichen und seinen Eskapaden zu[wendet]« (Balke 2020: 19). 
Schließlich bedeutet, etwas komisch zu finden, immer auch bereits Bestehendes zu 
hinterfragen, wie Balke zusammenfasst: 

»Wo sich Ambivalenz zeigt, herrscht Unruhe. Komik fungiert insofern als eine Art 
gesellschaftlicher Störenfried, der die (vermeintliche) Eindeutigkeit der Dinge 
hinterfragt und die gewohnte Ordnung befragt – und eben deshalb zu ungewohn
ten Antworten kommt. Das Ambivalente kann dabei in vielerlei Gestalt auftreten 
– etwa als Witz, Groteske, Satire, Schwank, Parodie, Ironie, Komödie – immer aber 
öffnet die Ambivalenz den Blick für das menschliche Zusammenleben.« (Balke 
2020: 21) 

Bezogen auf von Wulffens Arbeit Ohne Titel und der hier zu findenden großen ›Kot
figur‹, die Jens Asthoff zufolge »die comichaften Züge der Künstlerin trägt« (Ast
hoff 2021: 236), ist hier eine Interdependenz von Komik, Fäkalästhetik und des Zitie
rens eines männlich dominierten Kunstkanons (spezifischen Sujets, Gattungen und 
Genres) zu identifizieren, der mit dem Poop Feminism in Verbindung gebracht wer
den kann. Das Paraphrasieren der verschiedenen Stilmittel von vorwiegend kano
nisierten männlichen Positionen der Kunstgeschichte in von Wulffens Arbeit Ohne 
Titel deutet auch Katharina Hausladen als feministische Inbesitznahme (vgl. Haus
laden 2021: 219). Gepaart mit dem Einsatz von Ironie, Komik, Satire und Überzeich
nung ist diese auch in vielen weiteren Arbeiten der Künstlerin zu finden. 

Auch in ihren Comics48, etwa Am kühlen Tisch (2014), und Ölgemälden tauchen 
prominente Protagonisten der Kunstgeschichte, etwa Gustave Caillebotte, Gustave 
Courbet, Albrecht Dürer, Vincent van Gogh, Georges Seurat oder Francisco de Goya, 
auf (vgl. McLean-Ferris 2014: 105). Dargestellt werden die Künstler immer wieder 
zwischen vertrauter Nähe, die aus dem Vorhandensein im kollektiven Gedächtnis 

47 Das verdeutlichen etwa auch andere aktivistische Bewegungen, in denen (weibliche) Körper
flüssigkeiten öffentlich zur Schau gestellt werden. Auf den sozialen Medien zeigt sich dies 
unter diversen Hashtags, die zur Enttabuisierung etwa der Menstruation beitragen sollen: 
#LiveTweetYourPeriod, #endperiodshame, #periodpositive, #periodproud, #happytobleed 
(vgl. Görgen 2019: o. S.). 

48 Zur Bildlichkeit von Comics vgl. Press 2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

resultiert, und surrealer Fremdheit, die durch bildinhärente ästhetische Brüche her
rührt. Dieses Spannungsverhältnis offenbart sich beispielsweise, wenn von Wulffen 
das Ölgemälde, das Goya in seinem Atelier darstellt, mit überdimensionierten Flie
gen versieht, die an verwesende Vergänglichkeit erinnern. In ihren Arbeiten insze
niert sie so häufig »Verschiebungen, die hinter altbekannten Kunstszenarios etwas 
sehr viel Beunruhigendes zutage fördern« (McLean-Ferris 2014: 104–105). Ähnliches 
ist auch in den Comiczeichnungen zu beobachten, etwa in der Zeichenserie This is 
How it Happened, die 2000 als Buch publiziert wurde. Die hier zu findende heite
re Farbigkeit und das anthropomorphisierend dargestellte Gemüse und Obst erin
nert auf den ersten Blick an eine unschuldige (Kinder-)Comicästhetik. Auf den zwei
ten Blick werden jedoch nicht jugendfreie Narrationen und sexualisierte sowie ge
waltdurchzogene Szenerien offenkundig, die mit der infantilen Ästhetik eines (Kin
der-)Comics kontrastieren. 

3.2.3 Multimodales Kontaminieren in von Wulffens Ohne Titel 

In der Arbeit Ohne Titel fusionieren, wie gezeigt wurde, verschiedene »Stile und Su
jets, eigene Erfahrungen und kunstgeschichtliche Zitate« (Hinrichsen 2015: 53) in 
einer intermedialen, intermateriellen und intertextuellen Installation miteinander, 
wodurch multimodale Kontaminationen entstehen. Diese entfalten sich in Amelie 
von Wulffens Arbeit insbesondere in dem Ineinanderverwobensein von verschie
denen visuellen Kulturen. Indem einerseits vermeintlich popkulturelle Referenzen 
– zu denen unter anderem die Souvenirladen-Ästhetik, die Shellcraft-Figuren und 
das Comichafte zählen – sich stilistisch Komik, Ironie, Dilettantismus und des Ab
jekten bedienen, werden andererseits kunsthistorische Bezüge – tradierte Gattun
gen, Genres und Techniken – aufgerufen. So vermag von Wulffen in ihren Arbei
ten »die kühlen, kommerziellen Bilder in Businesslobbys« miteinzubeziehen, eben
so wie »die kitschigen, volkstümelnden Landschaften, denen die Nazis huldigten, 
oder Formen der Amateurmalerei wie ›Sonntagsmalerei‹ oder Außenseiter-Kunst« 
(McLean-Ferris 2014: 106). Sie kontaminiert dadurch lange als getrennt und von
einander gereinigt angesehene Sphären. Zudem findet eine formalästhetische und 
räumliche Entgrenzung dieser kunsthistorischen Gattungen (Skulptur, Malerei, Ar
chitektur), Genres (Landschaftsmalerei, Genremalerei), Maltechniken (impressio
nistisch, fauvistisch, naturalistisch) und verschiedener Präsentationsmodi (Sockel, 
Rahmen) statt. Diese Entgrenzungen bestimmen die Arbeit maßgeblich mit, sie bil
den sozusagen die Matrix ihrer Ordnungsstruktur. Die einzelnen kunsthistorisch 
tradierten Gattungen, Genres, Techniken und Präsentationsmodi sind jeweils noch 
zu erkennen, ihre Grenzen werden jedoch fluide durch die spielerische Rekonfigu
ration, die von Wulffen in ihrer Arbeit erprobt. Die Dinge werden also anders als 
in der traditionellen kunsthistorischen Gattungslogik im Raum (an-)geordnet, wo
durch eine neue Form von Ordnung entsteht. Indem von Wulffen sich für ihre Ar

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 187 

beit an Referenzen, Bildern, Formsprachen und Materialien bedient, die jenseits des 
Kanons der Kunstgeschichte zu verorten sind, werden traditionelle Hierarchien ver
handelt. So lässt sich in Ohne Titel eine formalästhetische und räumliche Entgren
zung kunsthistorischer Kategorien beobachten, die eine neue Vernetzung erhalten. 
Dadurch werden nicht einfach Grenzen entfernt, sondern spielerisch neu ausgelo
tet. Das bedingt sich auch durch die motivisch-thematische Vernetzung von ver
schiedenen visuellen Kulturen, wodurch der herkömmliche Dualismus von Ange
wandter und Bildender Kunst sowie Hoch- und Popkultur unterlaufen wird. Diese 
als dualismuskritisch verstehbare Intervention konkretisiert sich in der sog. ›Kotfi
gur‹. Wie mit dem Rekurs auf den Poop Feminism gezeigt, impliziert die fäkale Äs
thetik eine politische Implikation und verweist auf einen Zustand, der eigentlich 
als überwunden galt, jedoch immer noch latent alles zu durchweben scheint. Alte 
Denkmodelle (Dichotomien von Natur und Kultur, alter Kunstkanon) werden auf 
den Prüfstand gestellt, vor allem mit den Mitteln der Komik, Ironie und Überspit
zung. 

Die Arbeit lässt sich auch als kritische Revision etablierter Kategorisierungen 
von Mensch und Natur, aber auch als Hinterfragung der Hierarchisierung von 
Gattungen und Gender, insbesondere im Bereich der Kunstwelt, lesen. Die Arbeit 
spürt verborgenen Mechanismen nach, die unsere Vorstellungen internalisie
ren und unterschwellig mitbestimmen. Durch das Offenbaren dieser versteckten 
Implikationen, in der tradierte dualistische Ordnungskategorien immer noch mit
schwingen, wird »dem Unbewussten der Kunstwelt […] eine Stimme« (McLean- 
Ferris 2014: 106) gegeben, was Ohne Titel zu einer ›dramatischen‹ und ›traumati
schen‹ Wunderkammer macht. Dabei spielt die Beziehung zwischen Mensch und 
Umwelt in von Wulffens Ohne Titel eine zentrale Rolle. Vor allem der Natur- und 
Lebensraum des Meers wird zum einen als malerisches Sujet, zum anderen in Form 
der maritimen Materialien augenscheinlich. Die Beziehung zwischen Mensch und 
Umwelt – hier dem Meer – erscheint dabei als ambivalent. Die malerischen Sze
nerien verweisen auf ein gereinigtes Bild von Natur – Mensch hier, Natur dort –, 
wie es etwa in romantischer Malerei zu finden ist. Das wird auch in Darstellungen 
deutlich, in denen der Mensch in einer naturfernen Umgebung in den eigenen vier 
Wänden präsentiert wird, wo er auf die Natur mittels eines Fensters aus sicherer 
Distanz blicken kann oder in Elementen eines Stilllebens – wie etwa Weintrauben 
–, in denen Natur als etwas inszeniert wird, an dem sich der Mensch bedienen 
kann. Die wundersamen Hybridgeschöpfe verweisen dagegen auf ein kontami
niertes Bild von Natur im Anthropozän, in dem das – in einer tradierten Lesart 
voneinander getrennte – Natürliche mit dem Kulturellen eng verwoben erscheint. 
Der Rekurs auf die frühneuzeitlichen Wunderkammern besteht gerade in dieser 
intensiven Verstrickung von verschiedenen Sphären, die in Ohne Titel zu finden sind 
und in denen sich das Ordnen in kontaminierender Weise offenbart. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

3.3 Camille Henrot: The Pale Fox (2014–2015) 

Die raumgreifende installative Arbeit The Pale Fox von Camille Henrot war vom 
21.02.–10.05.2015 im Westfälischen Kunstverein in Münster ausgestellt (Abbildung 
26). Neben der Ausstellung in Münster wurde The Pale Fox bereits in verschiedenen 
Ausstellungskontexten gezeigt, unter anderem in der Kunsthal Charlottenborg in 
Kopenhagen, in der Chisenhale Gallery in London und im Palais de Tokyo in Paris. 
Versucht man die Ästhetik der Arbeit zu fassen, so ist zunächst die blaue Farbe 
(Farbcode 0000cc) ein markantes Merkmal, die sowohl die vier Wände als auch 
den Boden des Ausstellungsraums dominierte. Der Raum wurde beleuchtet von in 
Bahnen angeordneten Neonröhren, die an der weißen Decke angebracht waren. 
Neben dem alles einnehmenden Blau waren es über 400 Bilder, die teilweise auf 
metallischen Regalbrettern Platz fanden und partiell auf dem Boden arrangiert 
wurden. Die Bilder materialisierten sich in unterschiedlichsten Medien, etwa in 
zahlreichen Fotografien, Tuschezeichnungen, Diagrammen, dreidimensionalen 
Dingen (unter anderem Skulpturen der Künstlerin), eBay-Käufen sowie Werbe- 
und Zeitungsausschnitten. 

Abbildung 26: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. Installations
ansicht: Westfälischer Kunstverein, Münster. © ADAGP Camille Henrot. 
Foto: Thorsten Arendt. Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, 
Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn 

In Henrots Skulpturen lassen sich seltsam geformte Tierkörper erkennen, stel
lenweise erscheinen sie aber auch wie abstrakt modellierte, biomorphe Formen, die 
wenig Referenzen an bekannte Dinge aus der Alltagswelt zulassen. Sie erinnern zu

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 189 

dem an außereuropäische Skulpturen, die in rituellen Kontexten stehen, anderer
seits aber auch an ikonische skulpturale Arbeiten des 20. Jahrhunderts, etwa von 
Alberto Giacometti, Henry Moore oder Louise Bourgeois (vgl. Searle 2014: o. S.). Aus 
unterschiedlichen Materialien gefertigt – vor allem aus Bronze, aber auch Keramik, 
Gips, Glas und Holz – korrespondieren sie mit den verschiedenen Ordnungssyste
men im Raum, auf die im weiteren Verlauf des Kapitels eingegangen wird. Henrots 
Skulpturen ermöglichen in ihrer offenen Lesart Assoziationen an die Formlosigkeit 
eines Ursprungszustands, gleichwohl aber auch an biologische Prozesse. 

Neben vermeintlich ›analogen‹ Dingen sind in The Pale Fox Bilder zu finden, die 
in digitalen Bilderrahmen – kleine Screens mit einer kuratierten Diashow – gezeigt 
wurden. Auf etwa zwei Dritteln der Wand ist zudem ein Band aus unterschiedlichen 
Fotografien zu sehen (Abbildung 27). Die motivische Spannbreite der Bildwelten er
streckt sich von Brustimplantaten, die auf einem der Regale platziert sind, über eine 
Fotografie eines Kleinkinds mit weit aufgerissenen Augen vor gelbem Hintergrund 
bis hin zu Postern, auf denen Ausschnitte von Frauenkörpern in Bikinis abgebildet 
sind (Abbildung 28). 

Abbildungen 27 und 28: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. Installationsansicht: 
Westfälischer Kunstverein, Münster. © ADAGP Camille Henrot. Foto: Thorsten Arendt. 
Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn 

Das Regalsystem, das an jeder der vier Wände angebracht wurde, unterläuft das 
Prinzip der Linearität (Abbildung 29). So ist es kein durchlaufendes Regalbrett, auf 
dem die Dinge angeordnet wurden, sondern eines, das immer wieder von formal
ästhetischen Unterbrechungen, Auswölbungen und Aussparungen gekennzeichnet 
ist. Auch die Dinge im Raum verdichten sich in unregelmäßiger Weise. An eini
gen Stellen akkumulieren sie sich, an anderen sind sie luftiger arrangiert. So ent
steht der Eindruck eines eigenen Ordnungssystems, das einer spezifischen, verbor
genen Logik folgt. Die Ordnung der Dinge vermittelt somit eine gewisse Kohärenz, 
aber gleichzeitig auch einen dissonanten Eindruck. Auditiv ist die Rauminstallati
on untermalt von einem geloopten Soundtrack, der von dem Musiker Joakim Boua

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ziz komponiert wurde, eine ruhige und kontemplative Atmosphäre kreiert. Jede der 
vier Wände des Raums ist von unterschiedlichen Ordnungssystemen bestimmt und 
mit einem Naturelement, einer Himmelsrichtung, einem Lebensabschnitt und ei
nem der philosophischen Prinzipien von Gottfried Wilhelm Leibniz verbunden (vgl. 
Kapitel 3.3.2), was auch den Erläuterungen des Begleittexts der Ausstellung zu ent
nehmen ist. Eine diagrammatische Zeichnung, die die komplexe Ordnungsstruktur 
humoristisch systematisiert, findet sich zudem im Ausstellungskatalog. Die West
wand bildet das Element der Luft ab, die Nordwand das Wasser, die Ostwand die 
Erde und die Südwand das Feuer. Die Installation beginnt mit den Themen Geburt 
und Kindheit, wird fortgesetzt mit der Jugend sowie dem Erwachsenenalter und en
det mit dem (hohen) Alter. Darüber hinaus sind weitere Ordnungsmodelle auszu
machen, etwa Charles Darwins Evolutionstheorie, die Geschichte des Universums 
der Zeugen Jehovas, die Schöpfungsmythen der Dogon und die Traumzeit der Ab
origines49, aber auch mythische und indigene Geschichten. Dazwischen sind etwa 
Spielzeugmodelle von Noahs Arche zu erkennen (vgl. Searle 2014: o. S.). An den vier 
Wänden sind somit divergierende Ordnungssysteme miteinander kombiniert, die 
aus verschiedenen Zeiten und Orten der Welt stammen.50 Das führt zu einer In
terferenz verschiedener Ordnungsmodelle51 und einer Simultanität verschiedener 
Wissenssysteme. 

49 Der britische Naturforscher Charles Darwin stellte dem christlichen Schöpfungsnarrativ mit 
den Thesen seines Hauptwerks Die Entstehung der Arten (1859) eine wissenschaftliche Er
klärung der menschlichen Entstehungsgeschichte entgegen, in der er die Entwicklung der 
Menschen und aller anderen Arten als Resultat natürlicher Auslese erklärte (vgl. u.a. Engels 
2009). Der Glaube der Zeugen Jehovas leitet sich dagegen aus einem biblizistischen Ver
ständnis ab und impliziert die Ablehnung wissenschaftlicher Erklärungsmodelle in Bezug 
auf die Geschichte des Universums und der Menschheit (vgl. u.a. Utsch 2018). In den Über
lieferungen der Dogon sind zwei verschiedene Versionen von Schöpfungsmythen leitend. Ei
nerseits die geschlechterantagonistische Spannung, die als Motor für Kosmogonie aufgefasst 
wird. Andererseits der Gott Amma, der sowohl das männliche als auch das weibliche Prin
zip in sich trägt und die Welt sowie die Nommo-Wesen erschaffen hat (vgl. u.a. Unterberger 
2019). Im Weltverständnis der Aborigines wurde alles, was zu unserer sichtbaren Welt ge
hört, in der Traumzeit (Altjeringa) erschaffen. In dieser formten die sog. Geistwesen die Welt 
und die Menschen und teilten ihnen Aufgaben und Land zu (vgl. u.a. Geissler 2023). 

50 Alle Schöpfungsnarrative entstanden auf unterschiedlichen Kontinenten: Charles Darwin als 
Brite ist Europa zuzuordnen, die Zeugen Jehovas formierten sich in den USA, die Dogon sind 
in Afrika und die Aborigines in Australien, als dessen Ureinwohner:innen, zu verorten. 

51 Nach einem Hinweis Jürgen Wieners sei hier in Bezug auf die Ordnungslogik von The Pale 
Fox auch auf Cesare Ripas Iconologia und die systematisch wie in einem Tableau koordinierte 
Ikonografie des Kreativen der Grande Commande von Versailles zu verweisen (vgl. Schnei
der 2011). Ebenso auf die Publikation Feuer Wasser Erde Luft (1996) von Gernot und Hartmut 
Böhme, deren dort zu lesende Erkenntnisse die longue durée der großen Erzählungen mo

derner Wissenschaft konterkarieren und mit Prinzipien von Wunderkammern kongruieren 
(vgl. Böhme/Böhme 1996). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 191 

Abbildung 29: Camille Henrot, »The Pale Fox«, 2014–2015. Installations
ansicht: Westfälischer Kunstverein, Münster. © ADAGP Camille Henrot. 
Foto: Thorsten Arendt. Courtesy kamel mennour, Paris und Johann König, 
Berlin/VG Bild-Kunst, Bonn 

Um im Folgenden die wunderkammernde Praxis zu untersuchen, die sich in der 
Arbeit materialisiert und sich das multimodale Kontaminieren als spezifische Form 
des Ordnens zeigt, wird zunächst die ein Jahr zuvor entstandene Arbeit Grosse Fa
tigue (2013) beschrieben und analysiert, aus der The Pale Fox im Sinne einer ideellen 
Weiterentwicklung hervorgegangen ist. Um die Frage zu beleuchten, welchen Ord
nungslogiken die beiden Arbeiten folgen, ist auch das digitale An- und Umordnen 
ein wichtiger Untersuchungsansatz, der in Kapitel 3.3.1 in den Fokus genommen 
wird. Im Kapitel 3.3.2 wird anschließend eruiert, inwiefern die verschiedenen Welt
ordnungsmodelle, die in beiden Arbeiten aufgegriffen werden, miteinander inter
ferieren, um anschließend in Kapitel 3.3.3 das sich in The Pale Fox materialisierende 
multimodale Kontaminieren zu konturieren. 

Grosse Fatigue (2013) 

Die Arbeit The Pale Fox ist eine Weiterentwicklung der Ideen der erstmals auf der 
55. Venedig Biennale 2013 ausgestellten Arbeit Grosse Fatigue von Camille Henrot. 
Die Verbindung der beiden Arbeiten betont die Künstlerin selbst wiederholt in In
terviews (vgl. u.a. Guggenheim 2014: o. S.). In der 13-minütigen Videoarbeit Gros
se Fatigue korrespondieren verschiedenste Bewegtbilder miteinander, die auf einem 
Computerdesktop in einzelnen Fenstern geöffnet werden, sich überlagern und wie
derholt geschlossen werden. Das Hintergrundbild zeigt eine Weltraumaufnahme 
mit Sternengalaxien. Das Video beginnt mit eben jenem Blick auf einen Mac-Desk
top, auf dem eine (externe) Festplatte zu erkennen ist, die mit dem Titel »HISTO
RY_OF_UNIVERSE« beschriftet ist. Aus dem Off ist ein tiefes Atmen zu hören. Ein 
sich bewegender Cursor steuert auf eine weitere Datei zu, die mit »GROSSE_FA

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

TIGUE_« betitelt ist und öffnet diese. Aus dem Off ertönt nun Musik, die ebenfalls 
von Joakim Bouaziz stammt, die aber anders als in der Arbeit The Pale Fox von ei
nem schnellen, rhythmischen Beat geprägt ist. Eine männliche Stimme, die dem 
Künstler Akwetey Orraca-Tetteh gehört, liest dazu ein von Henrot und dem Dichter 
Jacob Bromberg geschriebenes Gedicht vor. Durch den treibenden Beat erinnert das 
vorgetragene Gedicht an gerappte Verse eines Hip-Hop-Songs. Der schnelle Rhyth
mus der Musik unterstreicht auditiv die hohe Schlagzahl an Desktopfenstern und 
Bildern, die sich in rascher Abfolge nach und nach öffnen und wieder schließen. 
Die Aufnahmen stammen aus den wissenschaftlichen Sammlungen der Smithsoni
an Institution in Washington D. C., zu der unter anderem das naturgeschichtliche 
Museum, das National Museum of the American Indian, das Smithsonian Muse
um of American Art und das Smithsonian Air and Space Museum gehören (vgl. Na
kas 2018: 354).52 Im Rahmen einer Artist Residency recherchierte Henrot in diesem 
weltweit größten Museums- und Forschungskomplex und machte Videoaufnahmen 
von musealen Artefakten der jeweiligen Sammlungen, von verschiedenen Archivie
rungssystemen sowie den Mitarbeitenden der Institutionen, um sie für Grosse Fati
gue zu verwenden. 

Zunächst scheinen die verschiedenen Fenster unzusammenhängend, ohne 
jeglichen Bezug zueinander. So werden etwa Abbildungen von Planeten und Gala
xien gezeigt, die in den Bewegtbildern immer wieder in unterschiedlicher Weise 
auftauchen. Zu sehen ist etwa das Buch The Origin of Species von Charles Darwin, 
neben einer Spielzeugfigur, die den Wissenschaftler darstellt, oder Artefakte aus 
naturwissenschaftlichen Sammlungen, beispielsweise nummerierte Papageien
präparate, Schneckenhäuser, Tannenzapfen, Landkarten und Notizbücher. Darüber 
hinaus sind anthropologische Artefakte, Wikipedia-Einträge, Bücherinhalte und 
Zeichnungen erkennbar. Bei längerer Betrachtung stellen sich zwischen den auf den 
ersten Blick uneinheitlichen Bildwelten der Bildschirmfenster jedoch thematische 
und formalästhetische Referenzen ein. So öffnet sich etwa ein Fenster, auf dem ein 
schwarzer Tierkörper mit weißen Flecken abgebildet ist. Dieses wird geschlossen 
und ein anderes Fenster erscheint, auf dem übereinandergeschlagene Beine aus der 
Vogelperspektive zu sehen sind; die mit einer schwarzen Hose bekleideten Beine 
sind mit weißen Farbspritzern übersät. Ein zweites, kleineres Fenster taucht auf 
und überlagert das vorherige Fenster. Zu sehen ist ein Ausschnitt einer Schwarz- 
Weiß-Fotografie, auf der Jackson Pollock während des Produktionsprozesses einer 
seiner Drip Paintings mit Farbeimer auf der Leinwand stehend abgebildet ist. 
Auch wenn die Aufnahmen aus unterschiedlichsten Kontexten stammen, weisen 
sie formalästhetische Ähnlichkeiten auf, zum einen durch das Zusammenspiel 
des Schwarz-Weiß-Kontrasts, zum anderen durch die Flecken, die sich jeweils auf 

52 Die Smithsonian Institution in Washington D.C. umfasst 21 Museen, 9 Forschungszentren und 
Zweigstellen in der ganzen Welt (vgl. Kohlstedt 2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 193 

einem monochromen Untergrund befinden. Ähnlich gestaltet es sich bei der Über
lagerung dreier Bildschirmfenster, auf denen einerseits ein eingeseifter, trainierter 
Oberkörper präsentiert wird, bei dem die einzelnen Muskeln deutlich hervortreten, 
und andererseits aufgefächerte Farbkarten zu sehen sind, wie sie im Baumarkt zur 
Veranschaulichung und Vergleichbarkeit von verschiedenen Farbtönen verwendet 
werden. Unter diesen beiden Fenstern ist ein weiteres mit einer Malerei zu erken
nen, die ebenfalls durch eine Rasterstruktur gegliedert ist. Die einzelnen Kästchen 
der Farbkarten bilden formalästhetisch Analogien zu den einzelnen menschlichen 
Bauchmuskeln und der grünen Rasterstruktur der Malerei, die in einer ähnli
chen Weise angeordnet erscheinen. So werden über assoziative Ähnlichkeiten und 
formalästhetische Analogien Verstrickungen zwischen heterogenen Bildwelten 
hergestellt. 

Thematisch lässt sich darüber hinaus ein roter Faden ausmachen, jener, der 
verschiedene Schöpfungsmythen aus der wissenschaftlichen Geschichtsschreibung 
sowie aus religiös-spirituellen Kontexten vereint. Hierzu gehören Buddhismus, 
Christentum, Hinduismus, Islam und das Judentum, aber auch Bruderschaften wie 
die Freimaurerei und mystische Lehren wie Kabbala sowie Traditionen indigener 
Gruppen, etwa der Dogon, Inuit oder Navajo.53 Dabei wird vor allem die Diversifi
zierung der verschiedenen Ansätze augenscheinlich: »[r]eligiös-mythische stehen 
gleichberechtigt neben wissenschaftlichen ›Glaubensinhalten‹« (Nakas 2018: 354). 

Auch das vorgelesene Gedicht knüpft textlich an die verschiedenen genealogi
schen Narrative an, indem immer wieder der Satzanfang »In the beginning …« ver
wendet wird. Die dadurch veranschaulichte Unmöglichkeit eines einheitlichen Wis
senssystems wird etwa in folgendem von Kassandra Nakas übersetzten Ausschnitt 
aus dem Gedicht von Henrot und Bromberg deutlich: 

»Am Anfang war keine Erde, kein Wasser – nichts. Da war ein einzelner Berg ge
nannt Nunne Chaha. Am Anfang war alles tot. Am Anfang war nichts; überhaupt 
nichts. Kein Licht, kein Leben, keine Bewegung, kein Atem. Am Anfang war eine 
immense Einheit von Energie. Am Anfang war nichts als Schatten und nur Dun
kelheit und Wasser und der große Gott Bumba. Am Anfang waren Quantenfluk
tuationen.« (Nakas 2018: 352–353) 

In diesem Textausschnitt des Gedichts stehen sich unterschiedlichste Schöpfungs
narrative gegenüber: Der Berg Nunne Chaha, der bei den Navajo – der zweitgrößten 
indigenen Gemeinschaft in den USA – eine wichtige Rolle spielt, der Gott Bumba 
– oder auch Mbombo genannt – des Kuba-Volks, das in Zentralafrika zu verorten 

53 Vgl. hier den Eintrag der Online-Sammlung des Museum of Modern Art (MoMA) zu Camil

le Henrots Arbeit Grosse Fatigue (2013): https://www.guggenheim.org/artwork/33581 (Zugriff: 
12.06.2024). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.guggenheim.org/artwork/33581
https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.guggenheim.org/artwork/33581


194 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ist, in dem Gebiet, das heute als Demokratische Republik Kongo bekannt ist, und 
das physikalische Phänomen der Quantenfluktuation, auch Vakuumfluktuation ge
nannt, das die Erzeugung von Teilchen und deren Antiteilchen bezeichnet. 

Die verschiedenen Motive, Narrative und Kontexte, deren thematische Ge
meinsamkeit in der Auseinandersetzung mit der Schöpfung und Entstehung der 
Welt liegt, scheinen durch ihre Heterogenität unvereinbar. So »widersprechen sich 
die Mythen in der Entstehungsgeschichte, was ein Verschmelzen aller Mythen zu 
einer logischen Geschichte unmöglich macht – denn manchmal erschaffen die 
Götter die Welt, in anderen Mythen gibt es eine Welt, die dann von den dazukom
menden Gottheiten weiter gestaltet wird« (Meister 2018: 230). Die verschiedenen 
Schöpfungsmythen, die als gemeinsames Prinzip eine weltordnende und erklä
rende Funktion besitzen, sind somit sowohl in den Videoaufnahmen und den 
Bildern zu sehen als auch in dem begleitenden Gedicht. Clara Meister erklärt 
dies – aufgrund der verschiedenen textuellen Referenzen – mit dem Begriff der 
Intertextualität (vgl. Meister 2018: 230). Genauso wie in The Pale Fox kommt es zu 
einer bildlichen und textuellen Interferenz verschiedener Schöpfungsmythen und 
religiöser, mythologischer, poetischer und (natur-)wissenschaftlicher Theorien 
und Weltordnungsmodelle. Durch die »Neuordnung und Kombination vieler Ent
stehungsmythen« (Meister 2018: 230) und die »gleichberechtigte Vielstimmigkeit 
der Ursprungserzählungen« (Nakas 2018: 354) wird die Heterogenität von Wissen 
betont, während die Annahme, Wissen könne universalisiert werden, mittels seiner 
bildlich materialisierten pluralen Präsenz negiert wird. 

3.3.1 Vom Screen in den Raum – Grosse Fatigue und The Pale Fox 

Wie funktioniert diese Interferenz jedoch genau? In der Arbeit Grosse Fatigue werden 
die Betrachtenden mit einem Nebeneinander und Übereinander von Desktopfens
tern und parallel geöffneter Bild- und Videodateien konfrontiert. In einer schnellen 
Abfolge werden dadurch aus unterschiedlichsten Kontexten stammende visuelle In
formationen aufgerufen, die zunächst in einer willkürlichen Abfolge rekombinier
bar erscheinen, wodurch die Arbeit auch als »Wunderkammer of and for the Internet 
era« (Chayka 2020: o. S.) interpretiert wird. Um diese wunderkammernde Ordnung, 
die Kyle Chayka in Grosse Fatigue manifestiert sieht, zu skizzieren, wird im Folgen
den der Zusammenhang der beiden Arbeiten von Henrot beleuchtet. In einem zwei
ten Schritt wird The Pale Fox als Weiterentwicklung von Grosse Fatigue untersucht, in 
der die spezifische Form des multimodalen Kontaminierens als Merkmal der künst
lerischen Praxis des wunderkammerns als grundlegendes Prinzip zu finden ist. 

In welcher Weise werden die heterogenen Bilder angeordnet? Durch den Bild
schirmhintergrund und die als solche zu erkennenden Desktopfenster wird in Gros
se Fatigue das digitale Bild in seiner Existenz nicht unsichtbar, sondern dezidiert als 
solches gerahmt, wodurch die vielgestaltigen Möglichkeiten der Informationsquel

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 195 

le Internet augenscheinlich werden. Der artifizielle Charakter des Bilds und seine 
Herkunft bleiben somit stets präsent.54 Das rasante Erscheinen von unterschied
lichsten Bildern ist jedoch an einigen Stellen so schnell, dass eine gänzliche Infor
mationsverarbeitung fast unmöglich scheint. Das kann mit dem Titel Grosse Fatigue 
in Verbindung gebracht werden, der die ›große Ermüdung‹ durch eben jene digita
len Informationsfluten ankündigt.55 

Durch die visuelle Aufmerksamkeit, die man dem digitalen Screen zuwendet, 
werden Dinge ringsherum weitestgehend ausgeblendet, jedoch ist diese Ausblen
dung nur zu einem gewissen Teil möglich, was Michael Holzwarth wie folgt erklärt: 
»Dabei wirkt das jeweilige Einblenden und Überblenden jedoch selten vollständig, 
es kommt zu einer Parallelisierung der Wahrnehmung oder […] zu einem sprung
haften Wechsel der Wahrnehmungsebenen.« (Holzwarth 2018: 297) Diese Paralleli
sierung zeigt sich auch in der Wahrnehmung der Benutzeroberflächen von Compu
tern, wie Margarete Pratschke beschreibt: 

»In ihrer formalen Gestalt entsteht durch die Überlagerungen und Überschnei
dungen einer Vielzahl rechteckiger ›Fenster‹ auf der Bildfläche des Screens 
ein bildräumlicher Eindruck, der die einzelnen Fenster-Bildfelder jedoch nicht 
tiefenräumlich, perspektivisch verkürzt wiedergibt. Vielmehr scheinen die ein
zelnen Fenster wie Bildtafeln bezugslos zueinander auf räumlich nicht exakt 
definierbaren Tiefenebenen voreinander zu schweben.« (Pratschke 2008: 75) 

Daraus ergibt sich eine Art »collagierender Gesamteindruck der Bildfläche« 
(Pratschke 2008: 75), der mit Techniken des Collagierens in Verbindung gebracht 
werden kann. Anders jedoch als beim kunsthistorischen Medium der Collage 
bleiben die Kästchen in ihrer Grund- und Ausgangsform und ihrer rechtwinklig 
ausgerichteten Struktur bestehen. Die Bildordnung erscheint dadurch nur partiell 
aufgelöst (vgl. Pratschke 2008: 75). Margarete Pratschke verweist in diesem Kon
text auf einen damit einhergehenden Widerspruch. Die digitalen Browserfenster 
erinnern zwar »in ihrem formalen Aufbau an der Desorientierung des Betrachters 

54 Horst Bredekamp, Birgit Schneider und Vera Dünkel verweisen darauf, dass im Falle von 
technischen Bildern ihre künstliche Existenzweise oft in Vergessenheit gerät: »Entsprechend 
tendiert der artifizielle Charakter des Bildes dazu, in Vergessenheit zu geraten, sobald mit 
dem Bild gearbeitet wird.« (Bredekamp/Schneider/Dünkel 2008: 9; vgl. Bredekamp/Fischel/ 
Schneider/Werner 2003: 15) 

55 Clara Meister verweist in diesem Kontext auf die »psychotische und ekstatische Überforde
rung«, die durch digitale Informationsfluten entstehen können: »Die Dichte an Informati

on ist durch schnelle Schnitte verbunden und das so entstehende Neben- und Übereinan
der von Bildern erzeugt eine psychotische und ekstatische Überforderung. Was sie erzeugt 
– und was sie gleichermaßen thematisiert – ist eine große Müdigkeit der zeitgenössischen, 
wissensdurstigen Gesellschaft angesichts einer rasanten Flut von Informationen.« (Meister 
2018: 222) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

ausgerichteten konstruktivistischen Collagen der Moderne« (Pratschke 2008: 79) 
und lassen sich dadurch bildgeschichtlich historisieren, jedoch ist damit auch eine 
Aussage über die Funktions- und Gestaltungsweise der digitalen Screens getroffen. 
Soll ihre Strukturierung eigentlich zur vereinfachten Nutzung dienen, wird hier 
durch die Nähe zur konstruktivistischen Collage viel eher die ihnen inhärente 
»›Unordnung‹ und Irritation« (vgl. Pratschke 2008: 79) offenkundig. Mittels dieser 
Relation offenbart sich »nicht nur ihre genuine Ästhetik, sondern relativiert sich 
ihr (dis-)funktionaler Charakter zwischen instrumentell intendierter Bildlichkeit 
und der generellen ›unsortedness‹ von Bildern« (Pratschke 2008: 80). 

Sinnbildlich expandieren die digitalen Bilder aus der Arbeit Grosse Fatigue in The 
Pale Fox in den ›analogen‹ Raum hinein. In The Pale Fox findet sich eine Kombinati
on aus kopräsentisch anwesenden Gegenständen und digitalen Bildern wieder, die 
miteinander in Bezug gesetzt werden. In der Verbindung der beiden Arbeiten und 
infolge der Raum- und Zeitlosigkeit, die durch die Farbe Blau hervorgerufen wird, 
stellt sich der Eindruck ein, als würde man als Betrachter:in die räumliche Position 
wechseln. Während die Betrachtenden sich bei Grosse Fatigue vor dem Screen befin
den, eröffnet sich bei The Pale Fox der Wechsel in die räumlich materialisierte Form 
der collagierten Ordnung des Screens. Die zahlreichen, sich überlagernden Bilder 
sind hier nicht mehr nur über einen Bildschirm betrachtbar, sondern als Artefak
te im Raum wahrnehmbar. Die Überlagerung und die Kontaminationen verschie
dener visueller Bildkulturen sind auch hier – wie in Grosse Fatigue – ein konstituie
rendes strukturelles Merkmal der Arbeit. Was passiert jedoch durch diese mediale 
Verschiebung der Dinge in Bezug auf die Rezeption? 

Hilfreich sind in diesem Kontext die Gedanken Hartmut Rosas zur Sinnlichkeit 
in Bezug auf die Wahrnehmung analoger und digitaler Räume. Er verweist auf die 
»kategoriale Differenz« (Rosa 2016: 158), die zwischen Wahrnehmungen von Dingen 
über einen handelsüblichen Screen und im ›Realraum‹ besteht. Während die drei
dimensionalen Dinge in unserer Umgebung unterschiedliche Haptiken haben, Ge
rüche ausströmen, Geräusche machen, unterschiedlich viel Platz einnehmen, auf
dringlich oder zurückhaltend sind und nicht nur über den Sehsinn wahrgenommen 
werden können, ist »[d]ie Welt, mit der wir [digital] interagieren, kommunizieren, 
an der wir arbeiten und in der wir spielen«, geruchslos, »sie hinterlässt keine Gra
vitationswirkungen und taktilen Empfindungen und lässt keine Geschmackswahr
nehmungen zu« (Rosa 2016: 157). Es gibt somit eine ›kategoriale Differenz‹ zwischen 
der Bedienung des Displays mittels eines Touchscreens, der ausschließlich mit Dau
men und Zeigefinger navigiert wird, und der Berührung anderer Materialien und 
Oberflächen, die mit der ganzen Körperoberfläche erfahren werden können (vgl. 
Rosa 2016: 158). Beim Bewegen im virtuellen Raum mit einem alltäglichen Screen 
tritt die Wirksamkeit des eigenen Körpers und die motorische Koordination in den 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 197 

Hintergrund, während der Sehsinn auf Hochtouren läuft.56 Die Welt antwortet hier 
»auf immer dieselbe Weise, über den immer gleichen Kanal, mittels der stets glei
chen Augen- und Daumenbewegungen« (Rosa 2016: 157). So ist bei Grosse Fatigue 
aufgrund des Screens vor allem der Hör- und Sehsinn angesprochen, in The Pale 
Fox werden die Rezipierenden multisensorisch gefordert. Zwar ist das Anfassen der 
Dinge im Ausstellungsraum nicht möglich, dennoch wird der gesamte Körper ange
sichts des monochromen Blaus in einen räumlich desorientierten Zustand versetzt 
und sinnlich dadurch besonders gefordert. Die Rezeption verschiebt sich somit von 
einer monosensorischen zu einer multisensorischen Wahrnehmungsweise, in der 
durch die Relation von analogen und virtuellen Bildern sowie die vielgestaltigen Re
ferenzen an unterschiedliche Bildkulturen, im Sinne von Cecilia Mareike Carolin 
Preiß, die Dimension einer referentiellen Multimodalität entsteht. Es finden Kon
taminationen verschiedener Entstehungsmythen statt, sowohl mythisch-religiöser 
als auch (natur-)wissenschaftlicher Ausrichtung. So kommt es auch zu einer Vermi
schung von Textualität und Oralität. Während die tradierten (natur-)wissenschaft
lichen Ansätze vor allem schriftlich vorliegen, sind etwa die Schöpfungsmythen in
digener Kulturen meist mündlich überliefert. Somit sind in The Pale Fox verschie
dene Bilder unterschiedlichster Bereiche der visuellen Kultur vermischt, aber auch 
diverse Archivierungs- und Wissenssysteme miteinander verwoben. Nicht nur die 
(digitalen) Möglichkeiten des Internets als Informationsmedium oder die (analo
gen) Speicher- und Archivierungspraktiken des Museums – hier der Smithsonian 
Institution – werden aufgerufen, die vor allem über Bild und Text funktionieren, 
sondern auch eine dritte Form der Wissensspeicherung, die der mündlichen Tra
dition und Überlieferung, der Oral History57 (vgl. Meister 2018: 223). So kommt es 
auch zu einer Kontamination von tradierten textuellen und lange marginalisierten 
oralen Wissenspraktiken. Diese Kontaminationen sind ebenfalls in The Pale Fox zu 
beobachten, was im Folgenden erläutert wird. 

56 In digitaler Medienkunst wird dagegen mittels Wearable Technologies oder Smart Surfaces vor 
allem dem Körper eine neue Bedeutung beigemessen. Cecilia Mareike Carolin Preiß verweist 
in diesem Kontext auf die Hinwendung zur Leiblichkeit und zur multisensorischen Wahrneh

mung in aktuellen künstlerischen Projekten (vgl. Preiß 2021: 193–196). 
57 Die marginalisierte Rolle der Oral History als Wissensform skizziert Olaf Kaltmeier wie folgt: 

»Viele der Vertreter der Oral History traten besonders zwischen den 1960er- und 1980er-Jah
ren mit dem demokratisierenden Anspruch an, gegen die Geschichte der ›elite white men‹, 
wie sie zumeist in herkömmlichen Historiographien reproduziert wird, eine ›Geschichte von 
unten‹ zu stellen. Damit rückten ethnische Minderheiten, sozial Ausgegrenzte, Frauen, zu
nehmend auch Migranten sowie die vernachlässigte Alltagsgeschichte in den Blickpunkt des 
Interesses. Mit dem Ansatz, die in herkömmlichen Historiographien außer Acht gelassene 
›hidden history‹ solcher Gruppen herauszuarbeiten, versuchten Oral Historians Geschichte 
zu demokratisieren.« (Kaltmeier 2016: 61; vgl. Sharpless 2008: 12) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

3.3.2 Interferenzen tradierter und marginalisierter Schöpfungsnarrative 

Das Interferieren von verschiedenen medialen, materiellen und thematischen 
Elementen – was zu einer grundsätzlichen, komplexen Verstrickung verschiedener 
Bildwelten führt – spiegelt sich bereits im mehrdeutigen Titel der Arbeit The Pale 
Fox wider. Die Arbeit rekurriert auf das gleichnamige Buch Le Renard Pâle (1965) 
von Marcel Griaule und Germaine Dieterlen. In diesem setzen sich die beiden Eth
nologen mit der westafrikanischen Gemeinschaft der Dogon auseinander. In der 
Religion der Dogon spielt der Blassfuchs Ogo eine zentrale Rolle. Der für »Kreativi
tät und Schöpfung als auch für das Chaos« (Scepanski 2015: o. S.) stehende Fuchs 
verkörpert das rätselhafte Prinzip der Unordnung in der dogonischen Kosmologie. 
Er ist unter anderem aufsässig, gesellschafts- und gesetzesfeindlich, repräsentiert 
aber gleichwohl die Quelle des Wissens und kreativen Potenzials (vgl. Douglas 
1968: 16), wodurch er im Sinne des Sowohl-als-auch-Prinzips Chaos und Ordnung 
gleichsam in sich vereint. Er verkörpert somit die »Rolle des nicht zu erschöpfenden 
Kreativen […], der durch seine Ungeduld immer wieder die scheinbar perfekten 
›göttlichen‹ Pläne durchkreuzt und aus der Balance bringt« (Scepanski 2015: o. S.).58 
Henrot verweist in einem Interview neben dem Bezug zur mythologischen Figur 
des Blassfuchses bei den Dogon auch auf die Wichtigkeit der Etymologie des Titels. 
Im Französischen kann pâle auch als ›sich nicht wohlfühlen‹ verstanden werden, im 
Sinne eines leichten Unwohlseins, das mit dem englischen ›not well‹ gleichzusetzen 
ist. Bringt man diese beiden Bedeutungsebenen zusammen, ließe sich der Titel 
mit Verweis auf den blassen Fuchs59 einerseits als Zustandsbeschreibung, eben 
des leichten Krankheitsgefühls, deuten, andererseits, mit Referenz auf die Stu
die von Griaule und Dieterlen, als grundlegendes Prinzip von Welt, das aus einer 
Synthese von Ordnung und Unordnung, somit einer Synthese eigentlich konträr 
strukturierter Systeme besteht. 

In Henrots Arbeit The Pale Fox lässt sich diese Synthese durch die unterschiedli
chen Ordnungsmodelle, die an den vier Wänden zu finden sind, erkennen.60 Dabei 

58 Die bereits in den 1930er-Jahren begonnene Studie von Marcel Griaule und Germaine Dieter
len beeinflusste »maßgeblich die ›westliche‹ Wahrnehmung afrikanischer Kultur« (Scepanski 
2015: o. S.). 

59 Niklas Maak bietet darüber hinaus folgende Interpretation für die Ausdeutung des ›Pale Fox‹ 
an: »Bei Henrot wird der bläulich blasse Fuchs dazu zur Personifikation des rastlos im Inter
net nach Informationen suchenden, weltordnungsgetriebenen, sich online verlierenden Ge
genwartsmenschen, dessen Gesichtsfarbe vom leuchtenden Bildschirm, in den er unablässig 
starrt, unnatürlich blassbläulich ist.« (Maak 2015: o. S.) 

60 Camille Henrot beschreibt den Prozess des Ordnens wie folgt: »Finding order is a kind of art. 
One of the most anxiety-relieving art forms, if you can accept exceptions to the rule. Everyday 
life is a big source of inspiration for me, if not the only source. I think of everyday life as a 
library of books, some of which I choose and others that I don’t. I enjoy the chance encounters, 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 199 

ist eines der Ordnungsmodelle an Gottfried Wilhelm Leibniz angelehnt und seinen 
in der Schrift Protogaea (1749) (Urerde) entwickelten Prinzipien.61 Während vor 1780 
die Schöpfungsgeschichte als »Referenzerzählung« (Schär 2021: 31) zur Entstehung 
und Entwicklung der Welt diente, stellen die Gedanken von Leibniz in Protogaea ei
ne frühe Alternativerzählung dar.62 Anhand von geowissenschaftlichen Funden un
tersuchte er die Ur- und Frühgeschichte Niedersachsens und legte eine Fossilien- 
und Mineraliensammlung an, wodurch eine »Synthese von Natur und Geschichte« 
(Schulz 2020: 193) hergestellt wurde: »Leibniz war damit einer der ersten neuzeitli
chen Historiker, welcher Natur und Menschengeschichte in einem säkularen Sinne 
als einen dynamischen Prozess konzipierte.« (Schulz 2020: 193) 

The Pale Fox verweist somit auf verschiedene Arten und Möglichkeiten, Geschich
ten zu erzählen, die Prinzipien von Leibniz sind dabei nur eine Referenz von vielen, 
auf die rekurriert wird. Das simultane Wahrnehmen vieler verschiedener (visuel
ler) Informationen, was mit den Möglichkeiten der Digitalisierung und des Inter
nets zur alltäglichen Wahrnehmungsnormalität gehört, wird den Rezipient:innen 
in The Pale Fox vor Augen geführt. Es gibt nicht nur eine Ordnung, ein Narrativ, son
dern viele verschiedene Erzählweisen, die parallel existieren. Die Akkumulierung 
der Vielzahl an visuellen Bildern in ihren unterschiedlichen Materialisierungen ist 
nicht nur in ihrer räumlichen Präsenz komplex, sondern verweist auch auf einen 
aufwendigen Produktionsprozess, der ca. vier bis fünf Jahre dauerte. Einen großen 
Teil der Dinge kaufte Henrot auf Ebay, bei denen es sich vor allem um kleinformatige 
Gegenstände handelte, damit sie über den langen Zeitraum in ihrem Atelier gelagert 
werden konnten (vgl. Chisenhale Gallery 2021). Zudem besteht die künstlerische Ar
beit von Henrot in hohem Maße aus Recherchen. Sie durchforstet Archive, um so 
weitreichende Wissenssysteme wie Anthropologie, Ethnografie und Technologiege
schichte zu untersuchen, um die – wie sich in The Pale Fox zeigt – Hierarchien von 
verschiedenen Wissensformen in Frage zu stellen, die sich historisch tradierten. 

and a lot of my work is trying to make sense of everyday life to build some sort of continuity.« 
(Henrot, zit.n. Vamvouklis 2022: o. S.) 

61 Diese Prinzipien entwickelte Gottfried Wilhelm Leibniz bereits in den 1690er-Jahren, sie wur
den jedoch erst 1749 posthum in seiner Schrift Protogaea publiziert. 

62 Die Bedeutung von alternativem Wissen führt Kathrin Schär wie folgt aus: »Dieser tritt ab 
1860 mit dem Darwinismus eine völlig andere Entwicklungsgeschichte des Lebens zur Sei
te. Sowohl die Schöpfungsgeschichte als auch der Darwinismus sind heute in breiten Tei
len der Gesellschaft bekannt. Wenig verbreitet ist hingegen das Wissen darüber, dass die 
Neukonzeptualisierung einer Vorgeschichte der Menschheit von der Schöpfungsgeschichte 
hin zum Darwinismus ohne die Erforschung der Erdgeschichte nicht denkbar gewesen wä
re. Mit dem Schreiben anderer Vorgeschichten der Menschheit durch erdgeschichtliche For
schung wird die göttliche Schöpfungsgeschichte ergänzt, variiert und verändert. Besonders 
deutlich kommt eine alternative Erzählung erstmals in Buffons Histoire naturelle (1749) zum 
Ausdruck.« (Schär 2021: 31) 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

In seinem Buch Das postmoderne Wissen (1979) beschreibt Jean-François Lyotard 
einen grundlegenden gesellschaftlichen Verlust an Glaubwürdigkeit. Dieser resul
tiert aus den Absolutheit beanspruchenden großen politischen und philosophischen 
Erzählungen der Moderne, die er zum Auslaufmodell erklärt: »In der gegenwärtigen 
Gesellschaft und Kultur, also der postindustriellen Gesellschaft, der postmodernen 
Kultur, stellt sich die Frage der Legitimierung des Wissens in anderer Weise. Die 
große Erzählung hat ihre Glaubwürdigkeit verloren, welche Weise der Vereinheit
lichung ihr auch immer zugeordnet wird: Spekulative Erzählung oder Erzählung 
der Emanzipation.« (Lyotard 1993: 112) Weder die philosophischen noch die politi
schen »Metaerzählungen« (Lyotard 1993: 14) vermögen es, so Lyotard, eine verbind
liche Rationalität für sich zu beanspruchen. Betrachtet man Henrots Arbeit vor die
sem Hintergrund, so erscheinen hier jedwede historische Großerzählungen aufge
brochen. Dabei stellt sie jene (natur-)wissenschaftlichen – im Sinne der Moderne – 
›gereinigten‹ Großerzählungen mythologischen, ›unreinen‹ Wissenspraktiken ge
genüber. Diesen – sich hier abzeichnenden – historischen Diskurs, der die Diffe
renzierung zwischen poetischen Narrationen und wissenschaftlichem Wissen pro
klamiert, beschreibt Lyotard wie folgt: 

»Der Wissenschaftler fragt nach der Gültigkeit narrativer Aussagen und stellt fest, 
daß [sic!] sie niemals der Argumentation und dem Beweis unterworfen sind. Er 
ordnet sie einer anderen Mentalität zu: Wild, primitiv, unterentwickelt, rückstän
dig, verwirrt, aus Meinungen bestehend, Gewohnheiten, Autorität, Vorurteilen, 
Unwissenheit und Ideologien. Die Erzählungen sind Fabeln, Mythen, Legenden, 
gut für Frauen und Kinder. Im besten Fall wird man versuchen, Licht in diesen Ob
skurantismus zu bringen, zu zivilisieren, auszubilden und zu entwickeln.« (Lyo
tard 1993: 85) 

Von dieser, von Lyotard diagnostizierten und in der Moderne verorteten Differenz, 
die eine eindeutige Hierarchisierung von Wissensformen impliziert, distanziert 
sich Lyotard und beantwortet »[d]ie Frage nach der Legitimation einzelner Wis
sensformen« vor dem Hintergrund der Vielfältigkeit des (postmodernen) Wissens 
anders als die Figur des von ihm beschriebenen (modernen) Wissenschaftlers: 
»Statt Effizienz soll Differenz in der postmodernen Welt der Legitimation des 
Wissens dienen, Paralogie die große Erzählung ersetzen.« (Kogler 2014: 64) So lässt 
sich in The Pale Fox – wie auch in Grosse Fatigue – nicht die eine, absolute Entste
hungsgeschichte von Welt ablesen, es entfaltet sich viel eher »eine Art kritische, 
vielstimmige, sich selbst ins Wort fallende Evolutionsgeschichte« (Maak 2015: o. 
S.). Diese spannt den Bogen von den ersten Einzellern, über den industriellen und 
technischen Fortschritt mit all seinen Möglichkeiten hin zu Konsequenzen einer 
von Erschöpfungszuständen geprägten spätindustriellen Konsumgesellschaft (vgl. 
Maak 2015: o. S.). Diesen liest Niklas Maak vor allem Bildern ab, die Nachwirkungen 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 201 

eines Exzesses darstellen – etwa einer Fotografie mit einem leicht bekleideten 
Frauenkörper und sonnengeröteter Haut – oder auf Entlastung und Entzug verwei
sende Dinge, etwa Motive wie Schlafmittel und Pillen oder beispielsweise Themen 
wie Ruhe und Tod. Dabei ist in The Pale Fox nicht nur ein postmodernes Neben
einander festzustellen, sondern eine grundlegende Verstrickung von Welt, wie sie 
Bruno Latour, Jacques Derrida und Anna Lowenhaupt Tsing deklarieren (vgl. Kapi
tel 3.1). Diese wird durch die Überlagerung der verschiedenen Ordnungsmodelle in 
multimodaler Weise im Raum sinnlich erfahrbar. 

3.3.3 Multimodales Kontaminieren in Henrots The Pale Fox 

Abschließend soll nun, nachdem die verschiedenen Referenzen und Interferenzen 
und die daraus entstehenden Kontaminationen beschrieben wurden, die Praxis des 
wunderkammerns, die sich in der Arbeit The Pale Fox in der Praktik des Ordnens als 
multimodales Kontaminieren zeigt, zusammengefasst werden. Über die Abgren
zung zu anderen Kunstwerken wird dies augenscheinlich: Camille Henrots Arbeit 
The Pale Fox entspricht, nach Niklas Maak, nicht denjenigen Kunstwerken, die sich 
unter das Phänomen der »›Objets trouvés‹-Mode« (Maak 2015: o. S.) gruppieren las
sen. In diesen beobachtet Maak, dass vor allem Dinge, die der kunstproduzieren
den Person gefallen, in einem sammelsuriumsartigen, über die materiell-ästheti
sche Ebene funktionierenden Ensemble im Ausstellungsraum vereint werden. Bei 
Henrot dagegen werden die Dinge in eine komplexe Logik und einen Ordnungszu
sammenhang gebracht, der sich im strukturellen Aufbau der Arbeit widerspiegelt: 
»Immer wieder laufen mythologische, medizinisch-wissenschaftliche und künstle
rische Bilder ineinander, die Erzählungen überlagern sich, und das formale Palim
psest, das dabei entsteht, führt nicht zum Zusammen-, eher zu einem Aufbrechen 
der Narrative.« (Maak 2015: o. S.) Das (anders) Funktionieren von Henrots Arbeit 
liegt für Maak somit vor allem in der konzeptuell-strategischen Ebene begründet, 
die The Pale Fox zugrunde liegt. Der Kosmos der Arbeit 

»entwickelt sich auf zwei übereinandergelegten Narrativen: der westlichen, wis
senschaftlichen Theorie der Erdentstehung, Leibniz’ ›Progaea‹, der Entstehung 
der Welt aus dem Feuer mit anschließender Abkühlung, und dem westafrika
nischen Welterklärungsmythos der Dogon, zu dem die Geschichte des blassen 
Fuchs gehört, der anders als alle anderen von der obersten Gottheit Amma mit 
Mutter Erde gezeugten göttlichen Wesen, die immer als Zwillingspaar auf die 
Welt kamen – den göttlichen Regeln nicht gehorchte und kein weibliches Pen
dant bekam, weswegen er allein und einsam über die Welt irrt, als ein Bild einer 
unnatürlichen, aus der Balance geratenen Natur, einer ratlosen Einsamkeit, aber 
auch einer rastlosen Neugier, einer ständigen Getriebenheit« (Maak 2015: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Durch das In-Bezug-Setzen verschiedener Ordnungsmodelle werden historisch 
tradierte Hierarchien aufgebrochen, die bestimmten Wissens- und Welterklä
rungsmodellen mehr Wert beimessen (naturwissenschaftlichen, europäischen, 
linearen und auf Fakten basierenden Modellen) und anderen (mythologischen, 
poetischen, außereuropäischen, nicht-linearen und der Fiktion nahestehenden 
Modellen) weniger. Die Logik der verschiedenen Interferenzen von Ordnungs
modellen innerhalb der Arbeit wird im Ausstellungskatalog zu The Pale Fox in 
diagrammatischer Form dargestellt, was die Komplexität und die räumlichen In
terdependenzen der verschiedenen Elemente im Raum verdeutlicht. Essentiell ist 
in diesem Kontext auch der Blick in die Geschichte der europäischen Expansion. 
Der Antrieb für die Ansammlung von Wissen über die so bezeichneten ›Anderen‹ 
bestand darin, sich über diese zu erheben und sich von diesen zu distinguieren: 
»Seit den ersten kolonialen Kulturkontakten in der Frühen Neuzeit waren Zählen, 
Vermessen und Klassifizieren die Methoden, um Wissen über den ›Anderen‹ zu 
erlangen und dabei eine Machtrelation zwischen Forschenden und Erforschtem, 
Subjekt und Objekt zu etablieren.« (Kaltmeier 2016: 49) So fußte diese Hierarchisie
rung auch in der Negierung und Ablehnung anderer (wissenschaftlicher) Ansätze. 
Die aus europäischer Perspektive eigenen naturwissenschaftlichen und auf Fakten 
basierenden Wissenspraktiken wurden eingesetzt, um das koloniale Projekt zu 
legitimieren und sich über andere Kulturen zu stellen. Im Zentrum stand dabei das 
»modern-rationale Subjekt als Ausgangspunkt der Wissensproduktion« (Kaltmeier 
2016: 49), das sich über andere Wissensformen und -praktiken hierarchisierte und 
diese als verunreinigt diskreditierte: 

»Diese ego-zentrische Perspektive geht in einen westlichen Ethno-Zentrismus 
über, bei dem andere Wissenssysteme als irrational oder abergläubisch abge
wertet werden. In einem weiteren Schritt wird diese lokale Wissensproduktion 
als allgemeine Wahrheit deklariert und mit Konnotationen von Zivilisation, Fort
schritt und Entwicklung belegt, die eine universelle Gültigkeit beanspruchen.« 
(Kaltmeier 2016: 49; vgl. Waldenfels 1991: 61) 

In The Pale Fox geht es demnach um gezielte Kontaminationen von lange getrenn
ten, hierarchisierten Sphären, wodurch die grundsätzliche Verstrickung von Welt 
im Ausstellungsraum erfahrbar wird. Dazu gehören einerseits die Interferenz von 
analogen und digitalen Bildern sowie verschiedener Entstehungsnarrative, zum ei
nen mythisch-religiös und zum anderen (natur-)wissenschaftlich ausgerichtete. Fo
kussiert man die starke Verlinkung von Grosse Fatigue und The Pale Fox, so ist auch 
eine Interferenz von mündlicher (Oralität) und textlicher Tradition (Textualität) zu 
beobachten. Diese sind historisch einerseits auf eine westliche, textbasierte Wei
tergabe von Wissen und andererseits auf eine orale Tradition zurückzuführen, die 
vor allem außereuropäischen indigenen Gemeinschaften inhärent ist. Es kommt 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 203 

in Henrots Arbeiten somit zu einer Vermischung und dadurch zu einer Dehierar
chisierung von verschiedenen visuellen Kulturen und Welterklärungsmodellen, so
mit zu divergierenden Ordnungsweisen, aus denen eine neue Ordnung – eine al
ternative Ordnung – entsteht, die sich durch eine »radikale Verstricktheit« (Haas/ 
Haas/Magauer/Pohl 2021: 11) auszeichnet. Somit materialisieren sich in The Pale Fox 
eben jene Kontaminationen, die sich auch in frühneuzeitlichen Wunderkammern 
auf spielerische Weise zeigten (vgl. Kapitel 3.1.2). 

3.4 wunderkammern als multimodales Kontaminieren 

Vor dem Hintergrund der Relevanz des Ordnens für Wunderkammern, die in 
diesem Kapitel im Fokus stand, wurden moderne Ordnungen als ›gereinigte‹ und 
vormoderne Ordnungen als ›ungereinigte‹ Dingversammlungen aufgefasst, heu
ristisch gegenübergestellt und in ihren historischen Existenzweisen reflektiert. 
Damit folgte die Untersuchung der von Bruno Latour formulierten, paradigma
tischen Feststellung »Wir sind nie modern gewesen« (Latour 1995), mittels der er 
bereits 1991 die grundsätzliche Verstrickung von menschlichen und nicht-mensch
lichen Akteuren festhielt. Die sich in den Diskursen um das Anthropozän fort- 
und festschreibende These von Latour wird auch in gegenwärtiger künstlerischer 
Praxis verhandelt und materialisiert sich in kollektiven, vernetzenden, prozes
sualen und relational-strukturierten künstlerischen Arbeitsweisen. Das Netzwerk 
wird vor diesem Hintergrund zum Sinnbild jener komplexen, planetarischen Ver
flechtungen, die mit dem Denken und Visualisieren des Anthropozäns sowohl auf 
mikro- als auch makrokosmischer Ebene einhergehen. Ordnen im Anthropozän 
eröffnet sich in künstlerischer Praxis vor allem in vernetzender Weise, um Kom
plexitäten von Welt darstellbar zu machen, aber auch bestehende Ordnungsweisen 
zu hinterfragen und diese neu zu denken. Das spezifisch wunderkammernde ist 
in eben jener künstlerischen Auseinandersetzung mit Ästhetiken des Vernetzens 
anzusiedeln, wobei die vielgestaltigen kontaminierenden Qualitäten bei ihnen 
eine besondere Intensität erhalten. Das künstlerische Ordnen, das die Praxis des 
wunderkammerns prägt, unterläuft – im Sinne des multimodalen Kontaminierens – 
reinigende Ordnungspraktiken der Moderne und rekurriert auf kontaminierende 
Ordnungspraktiken vormoderner Wunderkammern. 

In der Arbeit Ohne Titel von Amelie von Wulffen eröffnen sich Referenzen 
vielfältiger visueller Kulturen. Spielend sind hier Umdeutungen von spezifischen 
kunsthistorischen Medien und Materialien zu finden. Es werden unterschied
liche kunsthistorische Gattungen, Genres, Techniken und Präsentationsformen 
aufgegriffen, sie werden jedoch mit anderen Bildern verwoben, im Sinne eines 
multimodalen Kontaminierens. Kunsthistorisch tradierte Modi erfahren eine for
malästhetische und räumliche Entgrenzung. Sie werden durch dilettantische Ele

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

mente, (quasi-)organische Materialien (wie Schlamm, Kot, Muscheln und Fliegen) 
und die vieldeutige ›Kotfigur‹ ergänzt. Mittels dieser Vernetzung von ›natürlichen‹ 
und ›künstlichen‹ Elementen wird Kontamination auch materiell sichtbar gemacht. 

In der Arbeit The Pale Fox von Camille Henrot sind ebenfalls unterschiedliche 
mediale und materiale Ausdrucksformen in einer großformatigen Rauminstallati
on vereint. In der Arbeit wird unter anderem eine Vielzahl von gefundenen und auf 
Ebay gekauften Dingen, eigene Skulpturen und Zeichnungen, digitale und analo
ge Fotografien, die sich teils überlagern und voreinander auftürmen, räumlich in 
Beziehung gesetzt. Somit vernetzen sich digitale und analoge Bilder miteinander. 
Die materielle Diversität der Dinge, die sich anhand der unterschiedlichen Oberflä
chen, Haptiken und Beschaffenheiten konkretisieren, lässt ihr vielgestaltiges Ge
machtsein in den Vordergrund treten. Die verschiedenen kulturellen Herkunftsor
te der Dinge werden dadurch unterstrichen und die kulturelle Diversität hervor
gehoben und zum zentralen Thema der Arbeit gemacht. Zudem werden die Din
ge im Raum durch Musik ergänzt. Was in der Arbeit Grosse Fatigue begann, führt 
Henrot in The Pale Fox weiter. Hier arbeitet Henrot nicht nur mit digitalem Mate
rial, sondern unter anderem mit dreidimensionalen Dingen und Zeichnungen. Es 
findet eine Interferenz von verschiedenen historischen – naturwissenschaftlichen 
und mythologischen – Ordnungssystemen und Schöpfungsnarrativen statt, die so
wohl europäischen als auch außereuropäischen Kulturen entspringen. Durch das 
gleichberechtigte Verstricken der unterschiedlichen Narrative erscheint die hege
moniale Positionierung westlicher Wissenschaft aufgebrochen. Dadurch, dass sie 
anderen (gleichberechtigten) epistemischen Modellen gegenübergestellt sind, wird 
die Vormachtstellung einer euro- und androzentrischen »Monokultur des Wissens« 
(Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii) destabilisiert. 

Gerade in dieser Vielgestaltigkeit und Diversität der Referenzen lässt sich in Oh
ne Titel und The Pale Fox die Dimension der referenziellen Multimodalität, wie in Ka
pitel 3.2 und Kapitel 3.3 herausgearbeitet wurde, erkennen. In den beiden unter
suchten Arbeiten werden Elemente aus der Realwelt – etwa naturwissenschaftliche 
Theorien in der Arbeit Henrots oder kunsthistorische Kategorien in der Arbeit von 
Wulffens – mit alternativen und fiktiven (Bild-)Welten vermengt, ebenso wie es Ce
cilia Mareike Carolin Preiß für die von ihr untersuchten multimedialen digitalen 
Medienarbeiten beschreibt. Die sich zugleich aus realen, alternativen und fiktiven 
Bereichen speisenden Bildwelten konstatiert Preiß als wichtiges Merkmal für die 
von ihr beobachtete referenzielle Multimodalität, die sie anhand von Virtual Reality- 
Installationen untersucht. Besonders das alternative Denken von Welt in Bezug auf 
netzwerkartig angelegte Ansätze, auf die in Kunst(-werken) gerade dann als ästhe
tische Strategie zurückgegriffen wird, wenn es um die Pointierung koexistenzieller, 
dezentraler, posthumanistischer und postanthropozentrischer Lebensformen geht, 
um die Grenze von Natur und Kultur zu hinterfragen, materialisiert sich in wunder
kammernder Praxis. In ihnen werden modernistische Dichotomien von Natur und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Ordnen 205 

Kultur sowie Fiktion und Fakt überwunden und Vernetzungen neu gedacht. Dabei 
gestalten sich die Referenzen mannigfaltig und nehmen im Rekurrieren auf früh
neuzeitliche Wunderkammern vor allem auch fiktive Narrationen und unterschied
lichste Erklärungsmodelle von Welt in den Blick, die ein Gegenmodell zu moder
nistischen gereinigten Weltordnungen darstellen und vor allem die ›kontaminier
ten Diversitäten‹, im Sinne Anna Lowenhaupt Tsings, sinnlich erfahrbar machen. 
Henrot und von Wulffen transformieren und aktualisieren somit das Konzept der 
Wunderkammer für die Gegenwart, indem sie an jene spielerisch kontaminieren
den Ordnungspraktiken der historischen Sammlungen anknüpfen. Durch die in The 
Pale Fox und Ohne Titel vielgestaltigen Modi der Kontamination rekurrieren die bei
den Arbeiten auf eine Vorstellung von Welt, die sich als grundlegend verstrickt und 
vernetzt gestaltet. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475591-003 - am 14.02.2026, 17:47:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

