
114 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Schokolade und viel Gutmütigkeit‹. Seine Größe wird nicht als Zeichen 
von Autorität interpretiert, die Beschreibung seines Körpers als Schoko-
lade dient vielmehr einer kolonialen Strategie der De-Autorisierung. Die 
Assoziation von Schwarzen Menschen und Kakao war zu dieser Zeit om-
nipräsent – Schweizer Schokoladenfirmen verwendeten häufig Abbildun-
gen von Schwarzen Menschen für ihre Werbung.128

Die Verbindung von Schwarzen Körpern und Konsumwaren steht in 
der Linie eines Denkens, das auf die transatlantische Sklaverei zurück-
geht und Schwarze Menschen als Objekte einer frühkapitalistischen 
Wirtschaftslogik betrachtet. Dieser verdinglichte Blick auf den Schwar-
zen Anderen verbindet sich mit den Gütern des Kolonialwarenhandels, 
der auf der Arbeit von Sklav*innen gründet: Baumwolle, Kaffee, Kakao, 
Zucker.129 Dass der Schwarze Andere als Schokoladenfigur beschrieben 
wird, verweist aber auch auf den Schauplatz der Beschreibung. Der weiße 
Schweizer Reporter begegnete dem senegalesischen Marabut im Zürcher 
Zoo, wo letzterer gegen Eintrittsgeld besichtigt werden konnte. Der Blick 
des Journalisten konstituiert sich durch eine materielle und zugleich 
symbolische Ökonomie, die auf einem kommodifizierten Umgang mit 
dem Schwarzen Anderen fußt. Dazu gehört die Fantasie, ihn konsumie-
ren zu können wie die Schokolade, die er angeblich verkörpert; dies ist ein 
Topos, der uns später nochmals begegnen wird.

Weisse Männlichkeit und anti-egalitäres Othering

Mit der Vorstellung der Konsumierbarkeit seines Schwarzen Gegenübers 
im Zoo gehen diverse erotische und sexuelle Fantasien einher, die vom 
Autor in die Szene eingearbeitet werden. Dabei kommt eine zweite be-
deutsame Funktion des Marabut zum Tragen: Er stellt nicht nur eine Ka-
rikatur moderner Männlichkeit dar, von der sich der Journalist mit einem 
Statusgewinn abgrenzen konnte. Er agiert zugleich als virile Grenzfigur, 

128 | Vgl. dazu das Unterkapitel Schweizer Schokolade und die Kommodifizierung 

Schwarzer Körper. 

129 | Sowohl die Bedeutung als auch das Ausmaß und die Zirkulation von Kolo-

nialwaren wurden für die Schweiz noch nicht untersucht. Für eine allgemeine Dar-

stellung vgl. Pfeisinger und Schennach 1989. Für die untrennbare Verwobenheit 

von Konsumkultur und Kolonialismus argumentier t auch Lury 2011, 108ff.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 115

die dem Schreiber den Zugang zu einem verloren geglaubten patriarcha-
len Ideal ermöglicht. Afrika dient dem Schweizer Journalisten dabei als 
Kontrastfolie für eine Sphäre, die der modernen Welt scheinbar entgegen-
steht, indem sie das Magische, Wilde, Natürliche und Animalische ver-
körpert. Mit der Passage ›Wie viel Fruchtbarkeit ist nicht um diesen Ma-
rabu. Ein Teil der Frauen steht fünf Minuten vor der Mutterschaft, zwei 
tragen ihre Neugeborenen hinten im Rückentuch‹ ruft der Text eine kolo-
niale Fantasie auf, die mit McClintock den »Porno-Tropics«130 zugeordnet 
werden kann, jener kolonialen Tradition, gemäß der unbekannte Gebiete 
und ihre Bewohner*innen im Register erotischer und sexueller Fantasien 
imaginiert werden.

Die Aussage eröffnet einen Raum sexueller Spekulationen, die da-
durch genährt werden, dass schwangere Frauen und junge Mütter zu der 
Gruppe gehören, welcher der Marabut vorsteht. Damit klingt die Mög-
lichkeit an, dass er selbst sexuell über diese Frauen verfügen könne, dass 
er mitunter der Erzeuger dieser geborenen und ungeborenen Kinder sei. 
Die Fantasie vom sexuell allmächtigen Patriarchen taucht nicht zufällig 
auf; sie findet sich auch in wichtigen zeitgenössischen Abhandlungen zur 
menschlichen Entwicklung. In seinem 1912 erschienenen Werk Totem 
und Tabu bezieht sich Sigmund Freud auf Charles Darwins Begriff der 
Urhorde. Im menschlichen Urzustand soll der Mensch in einer Gruppe 
gelebt haben, so heißt es da, der ein »gewalttätiger, eifersüchtiger Vater 
[vorsteht], der alle Weibchen für sich behält und die heranwachsenden 
Söhne vertreibt«131. Wie Marianne Sommer festhält, schreibt der Autor 
dieser Vorstellung eine prominente Bedeutung für die menschliche Ent-
wicklung zu: »Freud assumed that the Darwinian primeval horde had re-
ally existed, and that actual events had led to the initial acquisition of the 
Oedipus complex that then became part of our phylogenetic heritage.«132

In seiner 1930 erschienenen Schrift Das Unbehagen in der Kultur 
nimmt Freud diese These erneut auf.133 Die Figur des ›Primitiven‹, der 
über alle Frauen verfügt, erscheint dabei als ambivalent: Einerseits ver-
körpert er die Angst der Söhne vor der Übermacht des Vaters – eine Über-
macht, die durch die Gründung des Staates beziehungsweise durch die 

130 | McClintock 1995, 21.

131 | Freud 1999b, 171.

132 | Sommer 2005, 248.

133 | Freud 1999d, 458ff.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Formulierung einer übergeordneten Moral und ihrer inner-psychischen 
Vertretung im Über-Ich gebannt werden konnte. Gleichzeitig verkör-
pert der Patriarch die Fantasie männlicher Allmacht und erinnert damit 
schmerzlich an die Grenzen des Machtstrebens, die dem Mann in einer 
auf Gleichheit gründenden modernen Gesellschaft gesetzt sind. Sie äu-
ßern sich im melancholischen Verhältnis zu den sozialen Beschränkun-
gen, die ihm den Schutz vor der Aggression Anderer garantieren. Vor dem 
Hintergrund dieser Spielart des Othering erscheint der Marabut nun nicht 
als lächerliche Imitation eines westlichen Subjekts, sondern als Projek- 
tions- und Identifikationsfigur für eine (angeblich) eingebüßte patriar-
chale (All‑)Macht. Die Figur macht damit auch deutlich, wie sich Hyper-
virilität und Entmännlichung in rassistischen Diskursen verschränken: 
Der Marabut ist ein lächerlicher Geschäftsmann, der das moderne Ver-
halten nur imitieren kann, und gleichzeitig ist er ein eindrücklicher Pa-
triarch, der eine anachronistische und ›primitive‹ Version männlicher 
Macht repräsentiert.

Steht der Marabut mit einem Bein in der Moderne, so erscheinen 
die Frauen – und mit ihnen die Kinder – als Repräsentant*innen einer 
natürlichen Sinnlichkeit, Sexualität und Mütterlichkeit. Mit ihnen wird 
die Grenze zum Tier virulent, was sich schon dadurch zeigt, dass etwas 
›Trächtiges und Stallhaftes‹ in der Luft liegen soll. Weiter werden die 
Kleinkinder als ›schwarze Menschenäffchen‹ bezeichnet, die auf dem Rü-
cken ihrer Mütter schlafen. Die Betonung des Körperlichen kennzeichnet 
auch die Beschreibung der Schwarzen Frauen: Sie blicken mit ›großen, 
rollenden Augen‹ über den Platz und verstecken zahlreiche Kinder in 
ihren Kleidern. Der selbstverständliche Zugriff auf Schwarze Intimität, 
den diese Zeilen dokumentieren, zeigt sich exemplarisch in der Beschrei-
bung eines Blickwechsels der Journalisten mit den jungen Frauen. »Die 
Jungfrauen haben ein lustiges Geäugel, stellen weiße Zahnreihen bloß 
und kichern, wenn man sie ansieht, als ob sie von unsern Blicken ge-
kitzelt worden wären.«134 Das Lachen und ›Geäugel‹ der jungen Frauen 
scheint eine erotische Atmosphäre zu evozieren, die einerseits aktiv von 
den Schwarzen Frauen erzeugt wird, aber gleichzeitig auf die erotische 
Ausstrahlung der weißen Journalisten zurückverweist, welche die Frauen 
mit ihren Blicken ›kitzeln‹.

134 | O.V.: »Senegalesen im Zoo«, in: Neue Zürcher Zeitung, 9. März 1930.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 117

Der Schreibende imaginiert sich damit in der Position des Beobach-
ters, der von den jungen Schwarzen Frauen – scheinbar zu seinem Er-
staunen – zum Subjekt eines von ihnen initiierten Begehrens gemacht 
wird: Sie kichern, als ob sie gekitzelt worden wären, und lassen die Blicke 
der Journalisten damit retrospektiv als taktil erscheinen. Diese eigen-
artige Vertauschung von Aktivität und Passivität ereignete sich in einer 
Situation, die von umgekehrten Machtverhältnissen gekennzeichnet 
war, nämlich der Begegnung weißer Journalisten, die sich frei bewegen 
konnten, mit Schwarzen Frauen, die im Zürcher Zoo ausgestellt wur-
den. Indem er ihnen eine aktive Rolle bei der Herstellung dieser Szene 
zuschreibt, verdeckt der Journalist den Umstand, dass er seinen Artikel 
mit einem erotischen Subtext in der ›pornotropischen‹ Tradition unter-
legt. Ausgeblendet bleiben in dieser Darstellung auch andere Lesarten des 
Kicherns, die auf ein Unbehagen der jungen Frauen hinweisen könnten 
oder auch darauf, dass diese sich über das Starren der weißen Männer 
lustig machten. Der Journalist imaginiert sich stattdessen als Zentrum 
eines Schwarzen weiblichen Begehrens, was ihn nicht zuletzt in die Nähe 
zum Schwarzen Patriarchen und seinem scheinbar selbstverständlichen 
Zugriff auf die Frauen rückt.

Die Selbstgenese eines Subjekts, das von der exotisierten Anderen be-
gehrt wird, und damit bin ich beim zweiten Punkt meiner Lektüre, diente 
nicht nur der Selbstbestätigung weißer Männlichkeit. Sie initiierte dar-
über hinaus eine harsche Kritik an den einheimischen Frauen und den 
aktuellen Geschlechterverhältnissen. Im Artikel heißt es dazu: »Herr Dr. 
X. stellt uns eine Braut vor und ruft auch den Bräutigam herbei. Die Braut 
in ihrer würdigen Toga zeigt die Zähne, und der Bräutigam nimmts hin, 
dass man ihre Intimität der Presse zeigt. Aber die Braut ist herrlich, sie 
grinst jung aus voller Seele heraus, wie ein Tierchen, das sich genommen 
und dem Manne zugeteilt weiss, zu dessen Ehre sie einmal fruchtbar sein 
wird. Unsere Jungfern pflegen sich bei solchen Vorstellungen stolz zu 
blähen, als ob sie’s wären, die Besitz genommen hätten.«135

Diese Passage ist beachtenswert, weil sie die Machtverhältnisse 
gleichzeitig festhält und desartikuliert. Beschrieben wird eine Szene im 
Zürcher Zoo: ein weißer ›Herr Doktor‹, der den anwesenden Journalisten 
eine Schwarze Frau vorführt. Sie zeigt die Zähne und grinst ›wie ein Tier-
chen‹. Tatsächlich wird sie im Kontext des Zoos wie ein Tier vorgeführt. 

135 | O.V.: »Senegalesen im Zoo«, in: Neue Zürcher Zeitung, 9. März 1930.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

Die Frau bleibt in dieser Passage gänzlich stimm- und sprachlos. Die ein-
zige Regung, die beschrieben wird, ist eine instinktive Bejahung der Tat-
sache, dass sie nun ›dem Mann zugeteilt‹ ist und ihm ihre reproduktive 
Fähigkeit zur Verfügung stellen wird. Anders der Mann: Obwohl nicht er 
vorgeführt wird, sondern seine Frau, wird ihm zugestanden, Widerstand 
leisten oder sich wehren zu dürfen. Er aber nimmt es mit Gelassenheit, 
›dass man ihre Intimität der Presse zeigt‹, er verzichtet also auf das Recht, 
seine Frau zu verteidigen, das ihm vermittels einer patriarchalen Besitz-
logik zugeschrieben wird. Auch hier lässt sich mit Blick auf den Zwangs-
charakter der Szenerie fragen: Wie hätte er sich gegen das Vorführen der 
Frau wehren können? War seine ›Gelassenheit‹ vielleicht Ausdruck von 
Selbstbeherrschung, weil er verhindern wollte, dass sich die Demonstra-
tion länger hinzog? Oder von Verzweiflung, weil er nicht wusste, wie er 
sich hätte wehren können?

Die Senegalesin führte in den Augen des Journalisten eine Weib-
lichkeit vor, deren Dasein sich darauf beschränkte, ihrem zukünftigen 
Mann zu gehören und für ihn fruchtbar sein zu wollen. Durch sie wird 
das Bild einer natürlichen weiblichen Hingabe an die menschliche Re-
produktion und an die sexuellen Bedürfnisse des Ehemannes gezeichnet. 
Indem der Journalist ihr Verhalten mit seinem Unbehagen an den aktuel-
len Geschlechterverhältnissen verknüpft, erfüllt die Schwarze Frau eine 
spezifische Funktion des Othering. Sie ermöglichte seine Kritik an der 
modernen weißen Frau zu einem Zeitpunkt, an dem die Emanzipations-
bestrebungen und Partizipationsansprüche von Frauen in der Schweiz 
mit Wucht bekämpft und bald auch schon erfolgreich in die Schranken 
gewiesen wurden.136 Im Unterschied zur Schwarzen Frau, die ihre se-
xuellen und reproduktiven Pflichten gegenüber ihrem Mann angeblich 
übernahm, ohne damit eigene Absichten zu verfolgen, benahmen sich 
die hiesigen jungen Frauen so, als könnten sie die patriarchale Besitzlogik 
auf den Kopf stellen und Mann und/oder künftige Kinder als ihren Besitz 
verstehen: »Unsere Jungfern pflegen sich bei solchen Vorstellungen stolz 
zu blähen, als ob sie’s wären, die Besitz genommen hätten.«137

Das ›natürliche‹ Verhalten der Schwarzen Frauen wirkte sich aus die-
ser Sicht positiv auf die Männer aus: Dass die beiden Schwarzen Männer 
derart entspannt waren, schienen sie der selbstverständlichen Hingabe 

136 | Vgl. Joris und Witzig 1986, 74.

137 | O.V.: »Senegalesen im Zoo«, in: Neue Zürcher Zeitung, 9. März 1930.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 119

der Frauen zu verdanken. Der junge Bräutigam blieb gelassen, als sei-
ne Braut der Presse vorgeführt wurde. Und der Marabut wirkte, obwohl 
Vorsteher einer großen Gemeinschaft, gutmütig. Für den modernen 
Schweizer Mann, aus dessen Sicht der Text geschrieben ist, war der Ma-
rabut zwar kein ernst zu nehmendes oder gar gleichwertiges Gegenüber. 
Dennoch eignete sich seine ›primitive‹ Männlichkeit dazu, ihn als Pro-
jektionsfläche für weiße, männliche und heteronormative Fantasien zu 
verwenden, die den befürchteten Verlust einer ›natürlichen‹ patriarcha-
len Geschlechterordnung sichtbar machten.

Der Artikel zum ›Senegalesendorf‹ im Zürcher Zoo ist nicht der ein-
zige, der ein solches anti-egalitäres Othering belegt. Zwei Jahre später 
erschien in den Schweizer Monatsheften ein Artikel mit dem Titel »Die 
›faulen‹ N[…]« von Karl Lang, einem Vordenker der bereits erwähnten 
Frontenbewegung in der Schweiz.138 In diesem Artikel entwickelt Lang 
eine kulturpessimistische Degenerationsthese, die er mit einer Ge-
schlechtertheorie verschränkt. Demnach gebe es einen ›männlichen‹ 
Lebensrhythmus. Dieser sei unregelmäßig und verbinde anstrengende 
Aktivitäten mit Ruhepausen, wie es etwa bei der Tätigkeit eines Jägers der 
Fall sei.139 Parallel dazu existiere ein ›weiblicher‹ Rhythmus, der regelmä-
ßig und durchgängig sei wie die Arbeit der Frau im Garten und auf dem 
Felde. Im Unterschied zu Europa, so Lang, sei dieser Rhythmus in Afrika 
durch die natürliche Lebensführung erhalten geblieben. »Am laufenden 
Band zerstampfen die N[…]innen ihre Körner zu Mehl«,140 schreibt er, 
während die Männer zwischen anstrengender Arbeit und Muße abwech-
selten: »So arbeitet der natürliche Mann. Bald heftig, bald gar nicht.«141

Seine Theorie der geschlechtsspezifischen Lebensrhythmen unter-
mauerte Lang mit der ›natürlichen‹ Funktionsweise des sexuellen Triebs: 
So wie seine Sexualität beschaffen sei, so wolle der Mensch auch arbeiten. 
Die Lust des Mannes unterliege Schwankungen. Die Frau hingegen sei 
ständig für den Geschlechtsakt bereit: »Sie, in der immer eine gedämpfte 
Erotik wellt, die sie zur Liebe befähigt zu jeder Zeit, sie arbeitet gerne be-
ständig, im Gleichtakt, regelmäßig. Von morgens bis abends.«142 Im Ge-

138 | Lang 1932. Zu Lang vgl. Wolf 2008.

139 | Lang 1932, 624.

140 | Lang 1932, 624.

141 | Lang 1932, 624.

142 | Lang 1932, 624.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Kolonialität und Geschlecht im 20. Jahrhunder t

schlechterbild von Lang korrespondiert damit eine ständige sexuelle Ver-
fügbarkeit der Frau für den Mann mit der kontinuierlichen Disponibilität 
ihrer Arbeitskraft. Übertragen auf die bürgerliche Kultur des 20.  Jahr-
hunderts heißt das nichts anderes, als dass die Frau ihre Aufgaben im 
Haushalt, in der Kindererziehung und als Gattin rund um die Uhr erfül-
len und gleichzeitig den sexuellen Bedürfnissen des Mannes immer zur 
Verfügung stehen soll. Langs Problem ist nun, dass die kapitalistische 
Arbeitswelt es dem Mann nicht mehr ermöglicht, seinem natürlichen 
Rhythmus nachzugehen: »Die Maschine hat dem Mann den weiblichen 
Rhythmus aufgezwungen. Und daran ist er erkrankt.«143 Er diagnostiziert 
eine Verweiblichung des Mannes im Zuge des kapitalistischen Arbeitsle-
bens; eine Beurteilung, die er unter Rekurs auf den ›N-‹ als Repräsentan-
ten einer gesunden Männlichkeit vornehmen kann.

Ohne an dieser Stelle weiter auf Langs Zeitdiagnose und seine Veran-
kerung im frontistischen Vokabular der 1930er Jahre eingehen zu können, 
zeigt sein Artikel im Vergleich mit demjenigen zum ›Senegalesendorf‹ 
in der Neuen Zürcher Zeitung, dass die Figur rassifizierter Anderer über 
politische Differenzen hinweg als Kontrastfolie für Gesellschaftsanalysen 
verwendet wurde, die dazu dienten, die Kritik an egalitären Tendenzen zu 
befördern. Beide Artikel legitimierten durch den Bezug auf die angeblich 
›gesünderen‹ Naturmenschen eine komplementäre und hierarchische 
Geschlechterdifferenz, die ihrerseits ein Produkt des Bürgertums war. In-
dem sie die afrikanische Geschlechterdifferenz als ›natürlich‹ bezeichne-
ten, naturalisierten sie zudem die Ungleichheit zwischen afrikanischen 
und europäischen Menschen. Erstere verkörperten einen Zustand der 
Natürlichkeit, der außerhalb von Moderne, Technik, Kapitalismus und 
Zivilisation angesiedelt wurde. Damit wurden auch historische Entwick-
lungen und aktuelle Transformationen von Geschlechterrollen in Afrika 
sowie gesellschaftliche Aushandlungen von Geschlechterarrangements 
zwischen afrikanischen Frauen und Männern undenkbar gemacht.

In diese Texte eingeschrieben sind somit mehrere, miteinander ver-
schränkte koloniale Fantasien: erstens die Fantasie einer Weiblichkeit, die 
sich ganz ihren reproduktiven Tätigkeiten hingibt, zweitens die Fanta-
sie einer erotischen Grundstimmung, die auf einer ständigen sexuellen 
Verfügbarkeit der Frauen basiert, sowie drittens die Fantasie einer ent-
spannten Männlichkeit, die weder um die Befriedigung von sexuellen Be-

143 | Lang 1932, 624.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kapitel 1 — Weiße Waren: Die Er f indung der Schweizer Hausfrau 121

dürfnissen noch um die Sicherung der eigenen Fortpflanzung bangen 
muss. Alle drei Aspekte konturieren ex negativo die Position einer weißen 
Männlichkeit, die ihr Unbehagen mit der modernen Geschlechterord-
nung zum Ausdruck bringt und die erneute Einhegung weißer Frauen 
in einen angeblich natürlichen Aufgabenbereich fordert. Sie kann als Teil 
eines Krisendiskurses verstanden werden, der mit der Jahrhundertwende 
aufkam. In ihm waren, wie Caroline Arni ausführt, Geschlechterverhält-
nisse und der Zustand von Kultur untrennbar miteinander verschränkt. 
Behauptet wurde nämlich, dass »Ehe und das Geschlechterverhältnis, ja 
gar die Weiblichkeit und die Männlichkeit zusammen mit der ganzen 
modernen Kultur tief in der Krise steckten, dass die Befindlichkeit der 
Geschlechter Symptom einer Kulturkrise und die Kulturkrise Symptom 
einer Geschlechterkrise«144 sei.

Wie die beiden Artikel zeigen, wurde diese Krise der Geschlechter-
verhältnisse auch über die Figur der Schwarzen Anderen verhandelt 
und mehr noch: über das koloniale Othering teilweise erst verhandelbar 
gemacht. Grundlage für eine solche ›projektive Selbstreflexion‹ war die 
Konstruktion eines weißen und männlichen Selbst, das davon ausging, 
dass es die intimen Bezüge der exotisierten Anderen deuten und verste-
hen konnte, dass ihm diese Intimität zur Verfügung stand, dass es sich in 
sie hineinbegeben, sie studieren, sich von ihr stimulieren lassen und die 
Anderen mit seinen ›kitzelnden Blicken‹ traktieren konnte. Es gründete 
auf der Prämisse, dass zum Schwarzen Körper ein anderes Verhältnis von 
Nähe und Distanz eingenommen werden konnte als zum weißen Körper. 
Im Umgang mit ihm war ein Regime der Distanzlosigkeit am Werk: Was 
in der Schweiz als privat galt und in der neu entstehenden Architektur der 
Kleinfamilie fremden Blicken entzogen werden sollte – Familienleben, 
Fortpflanzung und Erotik –, wurde im ›Senegalesendorf‹ als öffentliches 
Spektakel organisiert, an dem sich weiße Betrachter*innen nach Bedarf 
ergötzen konnten.

Dass sich die Inszenierung weißer Verfügungsmacht über Schwarze 
Körper auch in der Werbung zeigte, macht ein Exkurs in die Schokoladen-
werbung der 1930er Jahre deutlich. Denn auch das industrielle Produkt, 
das in dieser Zeit zu einem identitätsstiftenden Element der Nation avan-
cierte, ist zutiefst mit dem kolonialen Imaginären der Schweiz verbunden.

144 | Arni 2004, 38.

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

