114

Kolonialitdt und Geschlechtim 20. Jahrhundert

Schokolade und viel Gutmiitigkeit«. Seine GroRe wird nicht als Zeichen
von Autoritit interpretiert, die Beschreibung seines Kérpers als Schoko-
lade dient vielmehr einer kolonialen Strategie der De-Autorisierung. Die
Assoziation von Schwarzen Menschen und Kakao war zu dieser Zeit om-
niprisent — Schweizer Schokoladenfirmen verwendeten hiufig Abbildun-
gen von Schwarzen Menschen fiir ihre Werbung.'?®

Die Verbindung von Schwarzen Kérpern und Konsumwaren steht in
der Linie eines Denkens, das auf die transatlantische Sklaverei zuriick-
geht und Schwarze Menschen als Objekte einer frithkapitalistischen
Wirtschaftslogik betrachtet. Dieser verdinglichte Blick auf den Schwar-
zen Anderen verbindet sich mit den Giitern des Kolonialwarenhandels,
der auf der Arbeit von Sklav¥innen griindet: Baumwolle, Kaffee, Kakao,
Zucker.'” Dass der Schwarze Andere als Schokoladenfigur beschrieben
wird, verweist aber auch auf den Schauplatz der Beschreibung. Der weifde
Schweizer Reporter begegnete dem senegalesischen Marabut im Ziircher
Zoo, wo letzterer gegen Eintrittsgeld besichtigt werden konnte. Der Blick
des Journalisten konstituiert sich durch eine materielle und zugleich
symbolische Okonomie, die auf einem kommodifizierten Umgang mit
dem Schwarzen Anderen fuft. Dazu gehort die Fantasie, ihn konsumie-
ren zu kénnen wie die Schokolade, die er angeblich verkérpert; dies ist ein
Topos, der uns spiter nochmals begegnen wird.

WEISSE MANNLICHKEIT UND ANTI-EGALITARES OTHERING

Mit der Vorstellung der Konsumierbarkeit seines Schwarzen Gegeniibers
im Zoo gehen diverse erotische und sexuelle Fantasien einher, die vom
Autor in die Szene eingearbeitet werden. Dabei kommt eine zweite be-
deutsame Funktion des Marabut zum Tragen: Er stellt nicht nur eine Ka-
rikatur moderner Minnlichkeit dar, von der sich der Journalist mit einem
Statusgewinn abgrenzen konnte. Er agiert zugleich als virile Grenzfigur,

128 | Vgl. dazu das Unterkapitel Schweizer Schokolade und die Kommodifizierung
Schwarzer Korper.

129 | Sowohl die Bedeutung als auch das Ausmaf und die Zirkulation von Kolo-
nialwaren wurden fiir die Schweiz noch nicht untersucht. Fiir eine allgemeine Dar-
stellung vgl. Pfeisinger und Schennach 1989. Fiir die untrennbare Verwobenheit
von Konsumkultur und Kolonialismus argumentiert auch Lury 2011, 108ff.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1 — Weife Waren: Die Erfindung der Schweizer Hausfrau

die dem Schreiber den Zugang zu einem verloren geglaubten patriarcha-
len Ideal ermoglicht. Afrika dient dem Schweizer Journalisten dabei als
Kontrastfolie fiir eine Sphire, die der modernen Welt scheinbar entgegen-
steht, indem sie das Magische, Wilde, Natiirliche und Animalische ver-
kérpert. Mit der Passage >Wie viel Fruchtbarkeit ist nicht um diesen Ma-
rabu. Ein Teil der Frauen steht fiinf Minuten vor der Mutterschaft, zwei
tragen ihre Neugeborenen hinten im Riickentuch« ruft der Text eine kolo-
niale Fantasie auf, die mit McClintock den »Porno-Tropics«'° zugeordnet
werden kann, jener kolonialen Tradition, gemafl der unbekannte Gebiete
und ihre Bewohner*innen im Register erotischer und sexueller Fantasien
imaginiert werden.

Die Aussage eréffnet einen Raum sexueller Spekulationen, die da-
durch genihrt werden, dass schwangere Frauen und junge Miitter zu der
Gruppe gehoren, welcher der Marabut vorsteht. Damit klingt die Mog-
lichkeit an, dass er selbst sexuell iiber diese Frauen verfiigen kénne, dass
er mitunter der Erzeuger dieser geborenen und ungeborenen Kinder sei.
Die Fantasie vom sexuell allmichtigen Patriarchen taucht nicht zufillig
auf; sie findet sich auch in wichtigen zeitgenéssischen Abhandlungen zur
menschlichen Entwicklung. In seinem 1912 erschienenen Werk Totem
und Tabu bezieht sich Sigmund Freud auf Charles Darwins Begriff der
Urhorde. Im menschlichen Urzustand soll der Mensch in einer Gruppe
gelebt haben, so heifdt es da, der ein »gewalttitiger, eifersiichtiger Vater
[vorsteht], der alle Weibchen fiir sich behilt und die heranwachsenden
Schne vertreibt«®. Wie Marianne Sommer festhilt, schreibt der Autor
dieser Vorstellung eine prominente Bedeutung fiir die menschliche Ent-
wicklung zu: »Freud assumed that the Darwinian primeval horde had re-
ally existed, and that actual events had led to the initial acquisition of the
Oedipus complex that then became part of our phylogenetic heritage.«'3

In seiner 1930 erschienenen Schrift Das Unbehagen in der Kultur
nimmt Freud diese These erneut auf.'®® Die Figur des >Primitivens, der
iiber alle Frauen verfiigt, erscheint dabei als ambivalent: Einerseits ver-
korpert er die Angst der Shne vor der Ubermacht des Vaters — eine Uber-
macht, die durch die Griindung des Staates beziehungsweise durch die

130 | McClintock 1995, 21.
131 | Freud 1999b, 171.
132 | Sommer 2005, 248.
133 | Freud 1999d, 458ff.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.

15


https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

u6

Kolonialitdt und Geschlechtim 20. Jahrhundert

Formulierung einer iibergeordneten Moral und ihrer inner-psychischen
Vertretung im Uber-Ich gebannt werden konnte. Gleichzeitig verkor-
pert der Patriarch die Fantasie minnlicher Allmacht und erinnert damit
schmerzlich an die Grenzen des Machtstrebens, die dem Mann in einer
auf Gleichheit gritndenden modernen Gesellschaft gesetzt sind. Sie du-
Rern sich im melancholischen Verhiltnis zu den sozialen Beschrinkun-
gen, die ihm den Schutz vor der Aggression Anderer garantieren. Vor dem
Hintergrund dieser Spielart des Othering erscheint der Marabut nun nicht
als lacherliche Imitation eines westlichen Subjekts, sondern als Projek-
tions- und Identifikationsfigur fiir eine (angeblich) eingebiifite patriar-
chale (All-\Macht. Die Figur macht damit auch deutlich, wie sich Hyper-
virilitit und Entménnlichung in rassistischen Diskursen verschrinken:
Der Marabut ist ein licherlicher Geschiftsmann, der das moderne Ver-
halten nur imitieren kann, und gleichzeitig ist er ein eindriicklicher Pa-
triarch, der eine anachronistische und >primitive« Version mannlicher
Macht reprisentiert.

Steht der Marabut mit einem Bein in der Moderne, so erscheinen
die Frauen — und mit ihnen die Kinder — als Reprisentant*innen einer
natiirlichen Sinnlichkeit, Sexualitit und Miitterlichkeit. Mit ihnen wird
die Grenze zum Tier virulent, was sich schon dadurch zeigt, dass etwas
>Trichtiges und Stallhaftes< in der Luft liegen soll. Weiter werden die
Kleinkinder als >schwarze Menscheniffchen« bezeichnet, die auf dem Rii-
cken ihrer Miitter schlafen. Die Betonung des Korperlichen kennzeichnet
auch die Beschreibung der Schwarzen Frauen: Sie blicken mit >grofRen,
rollenden Augenc« tiber den Platz und verstecken zahlreiche Kinder in
ihren Kleidern. Der selbstverstindliche Zugriff auf Schwarze Intimitit,
den diese Zeilen dokumentieren, zeigt sich exemplarisch in der Beschrei-
bung eines Blickwechsels der Journalisten mit den jungen Frauen. »Die
Jungfrauen haben ein lustiges Gedugel, stellen weifle Zahnreihen blof3
und kichern, wenn man sie ansieht, als ob sie von unsern Blicken ge-
kitzelt worden wiren.«** Das Lachen und >Geidugel« der jungen Frauen
scheint eine erotische Atmosphire zu evozieren, die einerseits aktiv von
den Schwarzen Frauen erzeugt wird, aber gleichzeitig auf die erotische
Ausstrahlung der weifen Journalisten zuriickverweist, welche die Frauen
mit ihren Blicken >kitzeln«.

134 | 0.V.: »Senegalesen im Zoo«, in: Neue Ziircher Zeitung, 9. Marz 1930.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1 — Weife Waren: Die Erfindung der Schweizer Hausfrau

Der Schreibende imaginiert sich damit in der Position des Beobach-
ters, der von den jungen Schwarzen Frauen — scheinbar zu seinem Er-
staunen — zum Subjekt eines von ihnen initiierten Begehrens gemacht
wird: Sie kichern, als ob sie gekitzelt worden wiren, und lassen die Blicke
der Journalisten damit retrospektiv als taktil erscheinen. Diese eigen-
artige Vertauschung von Aktivitit und Passivitit ereignete sich in einer
Situation, die von umgekehrten Machtverhiltnissen gekennzeichnet
war, nimlich der Begegnung weifler Journalisten, die sich frei bewegen
konnten, mit Schwarzen Frauen, die im Ziircher Zoo ausgestellt wur-
den. Indem er ihnen eine aktive Rolle bei der Herstellung dieser Szene
zuschreibt, verdeckt der Journalist den Umstand, dass er seinen Artikel
mit einem erotischen Subtext in der >pornotropischen< Tradition unter-
legt. Ausgeblendet bleiben in dieser Darstellung auch andere Lesarten des
Kicherns, die auf ein Unbehagen der jungen Frauen hinweisen kénnten
oder auch darauf, dass diese sich iiber das Starren der weiflen Minner
lustig machten. Der Journalist imaginiert sich stattdessen als Zentrum
eines Schwarzen weiblichen Begehrens, was ihn nicht zuletzt in die Nihe
zum Schwarzen Patriarchen und seinem scheinbar selbstverstindlichen
Zugriff auf die Frauen riickt.

Die Selbstgenese eines Subjekts, das von der exotisierten Anderen be-
gehrt wird, und damit bin ich beim zweiten Punkt meiner Lektiire, diente
nicht nur der Selbstbestitigung weifler Mannlichkeit. Sie initiierte dar-
uiber hinaus eine harsche Kritik an den einheimischen Frauen und den
aktuellen Geschlechterverhiltnissen. Im Artikel heifdt es dazu: »Herr Dr.
X. stellt uns eine Braut vor und ruft auch den Briutigam herbei. Die Braut
in ihrer wiirdigen Toga zeigt die Zihne, und der Brautigam nimmts hin,
dass man ihre Intimitit der Presse zeigt. Aber die Braut ist herrlich, sie
grinst jung aus voller Seele heraus, wie ein Tierchen, das sich genommen
und dem Manne zugeteilt weiss, zu dessen Ehre sie einmal fruchtbar sein
wird. Unsere Jungfern pflegen sich bei solchen Vorstellungen stolz zu
blihen, als ob sie’s wiren, die Besitz genommen hitten.«'*

Diese Passage ist beachtenswert, weil sie die Machtverhiltnisse
gleichzeitig festhilt und desartikuliert. Beschrieben wird eine Szene im
Zurcher Zoo: ein weifler >Herr Doktors, der den anwesenden Journalisten
eine Schwarze Frau vorfiihrt. Sie zeigt die Zihne und grinst >wie ein Tier-
chen«. Tatsichlich wird sie im Kontext des Zoos wie ein Tier vorgefiihrt.

135 | 0.V.: »Senegalesen im Zoo«, in: Neue Ziircher Zeitung, 9. Marz 1930.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.

17


https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ud

Kolonialitdt und Geschlechtim 20. Jahrhundert

Die Frau bleibt in dieser Passage ginzlich stimm- und sprachlos. Die ein-
zige Regung, die beschrieben wird, ist eine instinktive Bejahung der Tat-
sache, dass sie nun >dem Mann zugeteilt« ist und ihm ihre reproduktive
Fahigkeit zur Verfiigung stellen wird. Anders der Mann: Obwohl nicht er
vorgefithrt wird, sondern seine Frau, wird ihm zugestanden, Widerstand
leisten oder sich wehren zu diirfen. Er aber nimmt es mit Gelassenheit,
»dass man ihre Intimitit der Presse zeigts, er verzichtet also auf das Recht,
seine Frau zu verteidigen, das ihm vermittels einer patriarchalen Besitz-
logik zugeschrieben wird. Auch hier ldsst sich mit Blick auf den Zwangs-
charakter der Szenerie fragen: Wie hitte er sich gegen das Vorfithren der
Frau wehren kénnen? War seine >Gelassenheit« vielleicht Ausdruck von
Selbstbeherrschung, weil er verhindern wollte, dass sich die Demonstra-
tion linger hinzog? Oder von Verzweiflung, weil er nicht wusste, wie er
sich hitte wehren konnen?

Die Senegalesin fithrte in den Augen des Journalisten eine Weib-
lichkeit vor, deren Dasein sich darauf beschrinkte, ihrem zukiinftigen
Mann zu gehéren und fiir ihn fruchtbar sein zu wollen. Durch sie wird
das Bild einer natiirlichen weiblichen Hingabe an die menschliche Re-
produktion und an die sexuellen Bediirfnisse des Ehemannes gezeichnet.
Indem der Journalist ihr Verhalten mit seinem Unbehagen an den aktuel-
len Geschlechterverhiltnissen verkniipft, erfullt die Schwarze Frau eine
spezifische Funktion des Othering. Sie ermoglichte seine Kritik an der
modernen weiflen Frau zu einem Zeitpunkt, an dem die Emanzipations-
bestrebungen und Partizipationsanspriiche von Frauen in der Schweiz
mit Wucht bekdmpft und bald auch schon erfolgreich in die Schranken
gewiesen wurden.”®® Im Unterschied zur Schwarzen Frau, die ihre se-
xuellen und reproduktiven Pflichten gegentiber ihrem Mann angeblich
iibernahm, ohne damit eigene Absichten zu verfolgen, benahmen sich
die hiesigen jungen Frauen so, als kénnten sie die patriarchale Besitzlogik
auf den Kopf stellen und Mann und/oder kiinftige Kinder als ihren Besitz
verstehen: »Unsere Jungfern pflegen sich bei solchen Vorstellungen stolz
zu blihen, als ob sie’s wiren, die Besitz genommen hitten.«!*’

Das »natiirliche« Verhalten der Schwarzen Frauen wirkte sich aus die-
ser Sicht positiv auf die Minner aus: Dass die beiden Schwarzen Minner
derart entspannt waren, schienen sie der selbstverstindlichen Hingabe

136 | Vgl. Joris und Witzig 1986, 74.
137 | 0.V.: »Senegalesen im Zoo«, in: Neue Ziircher Zeitung, 9. Marz 1930.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1 — Weife Waren: Die Erfindung der Schweizer Hausfrau

der Frauen zu verdanken. Der junge Briutigam blieb gelassen, als sei-
ne Braut der Presse vorgefithrt wurde. Und der Marabut wirkte, obwohl
Vorsteher einer grofien Gemeinschaft, gutmiitig. Fiir den modernen
Schweizer Mann, aus dessen Sicht der Text geschrieben ist, war der Ma-
rabut zwar kein ernst zu nehmendes oder gar gleichwertiges Gegeniiber.
Dennoch eignete sich seine >primitive« Miannlichkeit dazu, ihn als Pro-
jektionsfliche fiir weifle, minnliche und heteronormative Fantasien zu
verwenden, die den befiirchteten Verlust einer >natiirlichen< patriarcha-
len Geschlechterordnung sichtbar machten.

Der Artikel zum >Senegalesendorf< im Ziircher Zoo ist nicht der ein-
zige, der ein solches anti-egalitires Othering belegt. Zwei Jahre spiter
erschien in den Schweizer Monatshefien ein Artikel mit dem Titel »Die
>faulen< N[...]« von Karl Lang, einem Vordenker der bereits erwihnten
Frontenbewegung in der Schweiz.®® In diesem Artikel entwickelt Lang
eine kulturpessimistische Degenerationsthese, die er mit einer Ge-
schlechtertheorie verschrinkt. Demnach gebe es einen >minnlichen<
Lebensrhythmus. Dieser sei unregelmifliig und verbinde anstrengende
Aktivititen mit Ruhepausen, wie es etwa bei der Titigkeit eines Jigers der
Fall sei.’*? Parallel dazu existiere ein >weiblicher< Rhythmus, der regelmi-
Rig und durchgingig sei wie die Arbeit der Frau im Garten und auf dem
Felde. Im Unterschied zu Europa, so Lang, sei dieser Rhythmus in Afrika
durch die natiirliche Lebensfithrung erhalten geblieben. »Am laufenden
10 schreibt er,

wihrend die Médnner zwischen anstrengender Arbeit und Mufle abwech-
141

Band zerstampfen die NJ...Jinnen ihre Kérner zu Mehl,

selten: »So arbeitet der natiirliche Mann. Bald heftig, bald gar nicht.«

Seine Theorie der geschlechtsspezifischen Lebensrhythmen unter-
mauerte Lang mit der »natiirlichen< Funktionsweise des sexuellen Triebs:
So wie seine Sexualitit beschaffen sei, so wolle der Mensch auch arbeiten.
Die Lust des Mannes unterliege Schwankungen. Die Frau hingegen sei
stindig fiir den Geschlechtsakt bereit: »Sie, in der immer eine gedimpfte
Erotik wellt, die sie zur Liebe befihigt zu jeder Zeit, sie arbeitet gerne be-
stindig, im Gleichtakt, regelmifig. Von morgens bis abends.«* Im Ge-

138 | Lang 1932. Zu Lang vgl. Wolf 2008.
139 | Lang 1932, 624.
140 | Lang 1932, 624.
141 | Lang 1932, 624.
142 | Lang 1932, 624.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.

19


https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Kolonialitdt und Geschlechtim 20. Jahrhundert

schlechterbild von Lang korrespondiert damit eine stindige sexuelle Ver-
fugbarkeit der Frau fir den Mann mit der kontinuierlichen Disponibilitit
ihrer Arbeitskraft. Ubertragen auf die biirgerliche Kultur des 20. Jahr-
hunderts heifit das nichts anderes, als dass die Frau ihre Aufgaben im
Haushalt, in der Kindererziehung und als Gattin rund um die Uhr erfiil-
len und gleichzeitig den sexuellen Bediirfnissen des Mannes immer zur
Verfiigung stehen soll. Langs Problem ist nun, dass die kapitalistische
Arbeitswelt es dem Mann nicht mehr ermdéglicht, seinem natiirlichen
Rhythmus nachzugehen: »Die Maschine hat dem Mann den weiblichen
Rhythmus aufgezwungen. Und daran ist er erkrankt.«* Er diagnostiziert
eine Verweiblichung des Mannes im Zuge des kapitalistischen Arbeitsle-
bens; eine Beurteilung, die er unter Rekurs auf den >N-< als Reprisentan-
ten einer gesunden Minnlichkeit vornehmen kann.

Ohne an dieser Stelle weiter auf Langs Zeitdiagnose und seine Veran-
kerung im frontistischen Vokabular der 1930er Jahre eingehen zu kénnen,
zeigt sein Artikel im Vergleich mit demjenigen zum >Senegalesendorf<
in der Neuen Ziircher Zeitung, dass die Figur rassifizierter Anderer tiber
politische Differenzen hinweg als Kontrastfolie fiir Gesellschaftsanalysen
verwendet wurde, die dazu dienten, die Kritik an egalitiren Tendenzen zu
beférdern. Beide Artikel legitimierten durch den Bezug auf die angeblich
»gesiinderen< Naturmenschen eine komplementire und hierarchische
Geschlechterdifferenz, die ihrerseits ein Produkt des Biirgertums war. In-
dem sie die afrikanische Geschlechterdifferenz als >natiirlich< bezeichne-
ten, naturalisierten sie zudem die Ungleichheit zwischen afrikanischen
und europiischen Menschen. Erstere verkorperten einen Zustand der
Nattirlichkeit, der auflerhalb von Moderne, Technik, Kapitalismus und
Zivilisation angesiedelt wurde. Damit wurden auch historische Entwick-
lungen und aktuelle Transformationen von Geschlechterrollen in Afrika
sowie gesellschaftliche Aushandlungen von Geschlechterarrangements
zwischen afrikanischen Frauen und Minnern undenkbar gemacht.

In diese Texte eingeschrieben sind somit mehrere, miteinander ver-
schriankte koloniale Fantasien: erstens die Fantasie einer Weiblichkeit, die
sich ganz ihren reproduktiven Titigkeiten hingibt, zweitens die Fanta-
sie einer erotischen Grundstimmung, die auf einer stindigen sexuellen
Verfiigbarkeit der Frauen basiert, sowie drittens die Fantasie einer ent-
spannten Minnlichkeit, die weder um die Befriedigung von sexuellen Be-

143 | Lang 1932, 624.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.



https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 1 — Weife Waren: Die Erfindung der Schweizer Hausfrau

diirfnissen noch um die Sicherung der eigenen Fortpflanzung bangen
muss. Alle drei Aspekte konturieren ex negativo die Position einer weiflen
Minnlichkeit, die ihr Unbehagen mit der modernen Geschlechterord-
nung zum Ausdruck bringt und die erneute Einhegung weifler Frauen
in einen angeblich natiirlichen Aufgabenbereich fordert. Sie kann als Teil
eines Krisendiskurses verstanden werden, der mit der Jahrhundertwende
aufkam. In ihm waren, wie Caroline Arni ausfiihrt, Geschlechterverhilt-
nisse und der Zustand von Kultur untrennbar miteinander verschrinkt.
Behauptet wurde ndmlich, dass »Ehe und das Geschlechterverhiltnis, ja
gar die Weiblichkeit und die Minnlichkeit zusammen mit der ganzen
modernen Kultur tief in der Krise steckten, dass die Befindlichkeit der
Geschlechter Symptom einer Kulturkrise und die Kulturkrise Symptom
einer Geschlechterkrise«™* sei.

Wie die beiden Artikel zeigen, wurde diese Krise der Geschlechter-
verhdltnisse auch tiber die Figur der Schwarzen Anderen verhandelt
und mehr noch: iiber das koloniale Othering teilweise erst verhandelbar
gemacht. Grundlage fiir eine solche >projektive Selbstreflexion< war die
Konstruktion eines weiflen und méinnlichen Selbst, das davon ausging,
dass es die intimen Beziige der exotisierten Anderen deuten und verste-
hen konnte, dass ihm diese Intimitit zur Verfiigung stand, dass es sich in
sie hineinbegeben, sie studieren, sich von ihr stimulieren lassen und die
Anderen mit seinen >kitzelnden Blicken« traktieren konnte. Es griindete
auf der Primisse, dass zum Schwarzen Korper ein anderes Verhiltnis von
Nihe und Distanz eingenommen werden konnte als zum weiflen Korper.
Im Umgang mit ihm war ein Regime der Distanzlosigkeit am Werk: Was
in der Schweiz als privat galt und in der neu entstehenden Architektur der
Kleinfamilie fremden Blicken entzogen werden sollte — Familienleben,
Fortpflanzung und Erotik —, wurde im >Senegalesendorf« als 6ffentliches
Spektakel organisiert, an dem sich weifle Betrachter*innen nach Bedarf
ergbtzen konnten.

Dass sich die Inszenierung weifler Verfiigungsmacht iiber Schwarze
Kérper auch in der Werbung zeigte, macht ein Exkurs in die Schokoladen-
werbung der 1930er Jahre deutlich. Denn auch das industrielle Produkt,
das in dieser Zeit zu einem identitétsstiftenden Element der Nation avan-
cierte, ist zutiefst mit dem kolonialen Imaginiren der Schweiz verbunden.

144 | Ami 2004, 38.

https://dol.org/10.14361/9783838444108-007 - am 13.02.2026, 15:01:54.

121


https://doi.org/10.14361/9783839444108-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

