
VII  Theater in Reserve  

   Goethes Lehrjahre und die Einhegung  

mimetischer (Un-)Produktivität 

 
 
 

1.  »UNENDLICHE OPERATIONEN«  
UND ZIELLOSE »BILDUNG« 

 
Der Widerpart zum durch das Theater korrumpierten Anton Reiser heißt be-
kanntlich Wilhelm Meister. Von Goethes Romanfigur und ihrer kindlichen Vor-
liebe für das Puppen- bzw. Marionettentheater war anlässlich der Philantropinis-
ten und ihres zwiespältigen Verhältnisses zum Kindertheater schon die Rede. 
Ebenfalls vom ›zerstückelten und zerstoppelten Wesen‹, als welches das Theater 
nach gutem platonischen und bei Rousseau wieder aufgelegten Vorurteil auch 
noch die Bildung des erwachsenen Menschen zum ganzheitlichen, selbstidenti-
schen und aufrichtigen Subjekt bedroht.1 In den Fokus rückt im folgenden Kapi-
tel die literarische Version solcher Subjektbildungen anhand von Johann Wolf-
gang von Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre-Roman, dessen acht Bücher 
1795/96 publiziert wurden. Sie deuten auf die eingangs beschriebene Problem-
stellung aus der in den Wanderjahren von 1821/1829 beschriebenen pädagogi-
schen Provinz voraus,2 setzen aber noch ganz andere Akzente. 

In diesem Textkorpus verwischt sich die in seinem Entstehungszeitraum auf-
kommende Unterscheidung zwischen einer von außen kommenden Erziehung 
(welche notgedrungen an den noch tierähnlichen Kindern zur Anwendung kom-
men muss) und dem Ideal einer aus dem (mündigen, d.h. bereits grundsätzlich 
erzogenen) Subjekt heraus initiierten Bildung des eigenen Selbst,3 so dass beide 

                                                             
1 Vgl. Kapitel V. 

2  Vgl. Kapitel II. 

3  Vgl. Menke/Glaser: »Experimentalanordnungen der Bildung«, S. 7-17. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Begriffe letztendlich zu Synonymen werden.4 Das von Blumenbach für die zeit-
genössische Biologie popularisierte Konzept einer sich von alleine entfaltenden 
wie erhaltenden Selbstbildung5 ironisiert der Text der Lehrjahre.6 Vom als eini-
germaßen ungebildet gekennzeichneten Wilhelm lässt er es zitieren, der Forde-
rung nach zweckmäßiger und selbsttätiger »Bildung« entgegenhalten und dem 
ästhetikgeschichtlich noch recht frisch veralteten Geniekonzept zuschreiben. Ein 
Genie könne demnach »die Wunden, die es sich geschlagen [hat], selbst heilen« 
(L 120). Darin bestünde dann die Geschichte seiner Bildung, die ihm in Wil-
helms Vorstellung von einem »Schicksal« (L 121) auferlegt wurde.  

Innerhalb der Textrealität scheint bloß eingeschränkte Wirkung nicht nur der 
Anschauung des frühen Wilhelm, sondern auch der Bildungstheorie der ihn ver-
steckt stimulierenden und manipulierenden Turmgesellschaft zuzukommen, nach 
deren Ausbildungskonzept ein Zögling seine Bildung auf die Entwicklung be-
reits vorhandener innerer Anlagen auszurichten habe. Ob diese Theorie über-
haupt noch generell in Praxis umgesetzt wird oder es sich bei Wilhelm bloß um 
einen besonderen Fall handelt, bleibt ebenso ungeklärt wie die Frage, ob Wil-
helms Bildung denn überhaupt zu einem Abschluss gekommen sei. Wilhelm 
lernt im Laufe der Lehrjahre zwar nicht zuletzt durch das Einwirken der Turm-
gesellschaft, dass eine Lebenskunst vor allem das dem vom unausweichlichen 
»Notwendige[n]« vorgegebenen Rahmen ausfüllende »Zufällige« (L 71) selbst-
tätig zu bewältigen hat; genaueres bleibt aber nicht nur bezüglich der Wilhelmfi-
gur offen, sondern auch bezüglich der anderen, gänzlich im Banne der Turmge-
sellschaft erzogenen und gebildeten Figuren: Eine Erfolgs- bzw. Misserfolgsquo-
te von 50% suggeriert zumindest, die weder Aufwand noch Mühe scheuenden 
entsprechenden »pädagogischen Versuche« (L 521) könnten völlig wirkungslos 
verpufft sein.  

Die Betonung des Zufalls in der völlig unzufällig bis ins kleinste Detail 
durchkonstruierten Anlage des Lehrjahre-Romans lässt vermuten, dass einer an-
deren Szene eher übergreifende Aussagekraft für das dargestellte Geschehen zu-
kommt: Der Abbé genannte Pädagoge, der als theoretischer Kopf der Turmge-
sellschaft bis in die Wanderjahre hinein eine Art Gegenspieler zu Wilhelm dar-
stellt, spricht in einem Moment der Niedergeschlagenheit frustriert von den »un-

                                                             
4  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155. 

5  Johann Friedrich Blumenbach: Über den Bildungstrieb. Göttingen 1791.  

6  Vgl. Cornelia Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit. Pädagogik der 

Vorsorge in Goethes Bildungsroman«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Expe-

rimentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. Pader-

born 2014, S. 111-127, hier: S. 111-115. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 197 

 

endliche[n] Operationen«, die »Natur und Kunst machen müssen, bis ein gebil-
deter Mensch dasteht« (L 427).7 Diese Aussage bleibt in ihrer Vagheit so stehen, 
weil der ansonsten immer so kühl kalkulierende Abbé vom Auftritt der in der 
Lydie-Figur verkörperten gänzlich oberflächlichen Leidenschaft unterbrochen 
wird, an der – so insinuiert es der Roman später – Hopfen und Malz jeder äuße-
ren Erziehung bisher verloren gegangen und Bildungsanstrengungen von innen 
nicht weiter zu erwarten sind. Damit erhält die Aussage einen paradoxen An-
strich: ›Unendliche Operationen‹ können schließlich per definitionem nicht in 
einem ›Dastehen‹ stillgestellt werden. Das Bild deutet vielmehr auf eine unhin-
tergehbare und letztlich nicht kontrollierbare Verflechtung hin: ›Kunst‹ wird im 
weiten Sinne von ars und téchne gebraucht bzw. in Rousseaus Sinn von culture, 
der sich bei Kant als ›Kunst‹ übersetzt findet. ›Kunst‹ ist hier nicht das, was das 
vermeintlich Unbelassene der ›Natur‹ oder physis entweder positiv überformt 
(also erzieht oder ›bildet‹) oder negativ entstellt, sondern die beiden Pole laufen 
entweder nebeneinander her, oder sie befinden sich in einer Wechselbeziehung, 
in welcher der eine den anderen ständig neu beeinflusst und supplementiert. 
Letztlich bleibt in der Formulierung unklar, ob das vermeintlich Innere (›Natur‹) 
von außen (durch ›Kunst‹) gebildet wird oder die innere Entwicklung des Sub-
jekts die ›Kunst‹ ausmacht, die sich in der äußeren ›Natur‹ bewähren muss. Da 
mit dem Auftritt Lydies die Ausführungen des Abbés abrupt enden, stehen sie 
genauso unentschieden zwischen ›Natur‹ und ›Kunst‹ da wie die meisten ange-
sprochenen Bildungsanstrengungen.  

Dieses ›unendliche‹ Verhältnis von Bildung zu ›Natur‹ und ›Kunst‹ ließe 
sich thematisch etwa mit Goethes Arbeiten zur Morphologie in Konstellation 
bringen und von daher beleuchten.8 Im hier vorgestellten Zusammenhang ist je-
doch eine eher implizit mitlaufende als explizit verhandelte Problematik von In-
teresse: Ohne richtig an die Oberfläche des Diskurses zu treten, ist strukturell mit 
dieser Suspension der Wechselwirkung von ›Kunst‹ und ›Natur‹ die Problematik 
einer nicht bloß als Imitation verstandenen Mimesis angesprochen – also einer 
Mimesis, die sich eben nicht auf das poetologische Vorgängerparadigma zu 
demjenigen vom ›Genie‹ reduzieren lässt: auf imitatio. In seiner Physik begreift 

                                                             
7  Vgl. Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 122f. 

8  Vgl. z.B. Volker Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns. Die Shakes-

peare-Rezeption in Goethes Romanen »Wilhelm Meisters Theatralische Sendung« und 

»Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Münster 1997. Vgl. Eva Geulen: »Funktionen von 

Reihenbildung in Goethes Morphologie«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): 

Experimentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. Pa-

derborn 2014, S. 209-223. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Aristoteles Mimesis als eine die physis (›Natur‹) ergänzende téchne (›Kunst‹). 
Insbesondere die ästhetisch-philosophischen Entwürfe Hölderlins und Schellings 
nehmen diese Struktur wenige Jahre später dezidiert auf, wo sie im Zeichen 
Rousseaus téchne als vervollständigende Selbstreflexion der physis fassen.9 Ein 
solches differentielles statt gegensätzliches Modell evoziert die Rede des Abbés 
nicht nur. Durch den Abbruch seiner Ausführungen scheint das Modell außer-
dem dynamisiert, denn die Suspension lässt den Prozess der Supplementierung 
zu keinem teleologischen Ende kommen, sondern zwischen ›Natur‹ und ›Kunst‹ 
verharren.  

Diese weder in imitatio aufgehende noch in Einbildungskraft gewendete Dy-
namik entspricht bezüglich der vom Abbé behandelten Erziehungs- wie Subjekt-
bildungsdiskurse einer Mimesis, wie diese seit Platon zum Stichwort wie zum 
Problem wird:10 als Subjektbildungsgeschehen, das unentscheidbar zwischen der 
Orientierung an äußeren kulturellen Einflüssen (z.B. ›Kunst‹) und innerer Entäu-
ßerung der Anlagen (z.B. ›Natur‹) fluktuiert. Laut Philippe Lacoue-Labarthes 
Rekonstruktionen der inneren Spannungen des Mimesis-Begriffs stellt ein sol-
ches Subjektbildungsgeschehen den Unterschied zwischen einer passivischen, 
destruktiven Mimesis im platonischen und einer aktivischen, produktiven Mime-
sis im aristotelischen Sinne grundlegend infrage: Mimesis benennt in diesem 
Sinne den Bezug auf ein Außen, der jede Innerlichkeit eines Subjekts erst be-
dingt. Mimesis lässt sich dann weder als Kraft eines Subjekts beschreiben, des-
sen Bildung bereits als seine innere Möglichkeit vorausgesetzt wird, noch als ur-
sprüngliche Orientierung am äußeren Vorbild oder äußeren formierenden Kräf-
ten, welche vom Subjekt nie eingeholt werden kann.11 Zwischen beiden Polen, 
die wie etwa in der Rede des Abbé ›Natur‹ und ›Kunst‹ heißen können, fluktuiert 
die Mimesis unfixierbar hin und her. Fluide entzieht sie sich, wo sie fixiert wer-
den soll, und stört, wo eine feste Ordnung ohne sie auszukommen meint. Als 
nicht dingfest zu machendes ist das im Zeichen einer solchen Mimesis stehende 
Subjektbildungsgeschehen mit der Gefahr der Instabilität dessen verbunden, was 
sich durch eine solche Mimesis doch erst bilden soll: Mimesis im Sinne Lacoue-
Labarthes konterkariert die herkömmlichen Vorstellungen von ›Bildung‹ – und 
damit auch viele der sich anbietenden Lesarten von Wilhelm Meisters Lehrjah-

ren. 

                                                             
9  Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 73-78. Vgl. Aristoteles: 

Physikvorlesung. Berlin 1983, S. 52f. (199a). 

10  Vgl. Kapitel III. 

11  Vgl. insgesamt Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 199 

 

Die dynamische Struktur einer solchen Mimesis entspricht den ›unendlichen 
Operationen‹, von denen hier die Rede ist und deren kontrollierte diskursive Ent-
faltung durch die Erzieherfigur des Abbés dann vom Auftritt einer erziehungs- 
und bildungsfernen Figur unterbrochen und fehlgeleitet wird. Bei dieser laut tex-
tueller Inszenierung also immer vom Fehlgehen bedrohten Mimesis handelt es 
sich, wie in den vorigen Kapiteln gezeigt, um dasjenige am Theater der Erzie-
hung um 1800, was die im pädagogischen Alltag verankerten Texte (Salzmanns 
und anderer) zu sehr beunruhigt, als dass sie ihm freien Lauf lassen könnten – sei 
es im Sinne einer nach außen gerichteten Nachahmung, sei es im Sinne einer von 
innen kommenden Einbildungskraft.12 Und es handelt sich, wie einleitend darge-
stellt, um dasjenige, was bei der Neuauflage dieses Theaters im 21. Jahrhundert 
oft vergessen wird: um die Unverfügbarkeit dieser Bedingtheit von Subjektbil-
dung.13 Goethes Lehrjahre spielen die epistemologische wie praktische Proble-
matik von solchen ›unendlichen Operationen‹ in der Schutzzone des Literari-
schen durch: an der Wilhelmfigur und anderen im Kontext ihrer jeweiligen ›Na-
tur‹, aber auch im Kontext der ›Kunst‹ im weiten und engen Sinne. Sie pro-
blematisieren das Erlernen von Lebenskunst, liefern aber gleichzeitig mit Fried-
rich Schlegels berühmtem Wort auch eine »Naturgeschichte des Schönen«14, die 
mit einer Sinnstiftung durch schöne Kunstwerke beginnt und die Kunst am Ende 
auf ein schmückendes Beiwerk der prosaischen Welt reduziert.  

Die Lehrjahre gehen, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, bei ihrer Ausei-
nandersetzung mit der Mimesis einen Schritt weiter als die zeitgenössischen Bil-
dungskonzepte und Erziehungspraktiken: Statt wie diese die Mimesis produktiv 
zu machen, um sie desto effektiver zu domestizieren, bleibt die Wilhelm-Figur 
Mimetikerin und damit in den ›unendlichen Operationen‹ von ›Natur‹ und 
›Kunst‹ suspendiert. Die Wilhelm in ihren Bann ziehende Turmgesellschaft will 
ihn nicht, wie es die Rede von der ›Bildung‹ suggeriert, umformen; ihr geht es 
darum, das Unbeständige der Mimesis nicht außer Kontrolle geraten zu lassen 
und ihre (Un-)Produktivität in Reserve zu halten – oder doch zumindest zu de-
monstrieren, dass die eigene pädagogische und politische Macht zur Subjektbil-
dung nicht von der Unkontrollierbarkeit der Mimesis aus der Bahn zu werfen ist. 
  

                                                             
12  Vgl. Kapitel V. 

13  Vgl. Kapitel I. 

14  Friedrich Schlegel: »Über Goethes Meister«, in: Ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-

Ausgabe. Erste Abteilung, Band 2. München 1967, S. 126-147, hier: S. 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

2.  IN RESERVE: DIE FIGUR DES MIMETIKERS  
 

Die theatralen Irrungen und Wirrungen von Wilhelms Entwicklungsweg in den 
Lehrjahren (von dem die Germanistik des 19. Jahrhunderts in Anschluss an 
Körner und Morgenstern annimmt, es sei eben einer der ›Bildung‹16) werden 

                                                             
15  Die Frage nach einer anarchischen Eigendynamik der Mimesis scheint zwar durchaus 

konträr zu Goethes Ästhetik, vor allem in ihrer klassizistischen Variante, sowie zu 

seinen sonstigen poetologischen wie ästhetischen Positionen zu stehen. Diese Frage ist 

aber durchaus anschlussfähig: etwa an die mit einer mit einer »Lust am Unordentli-

chen« einhergehende »Ästhetik des Selbstseins«, die Friedmar Apel in Goethes gegen 

eine Poetik der geregelten Nachahmung gerichtete Winckelmann-Schrift von 1805 

(Winckelmann und sein Jahrhundert) ausmacht. Oder, und mit einem ganz anderen 

und scheinbar zunächst konträren Akzent, an das hysterische und nachgerade patholo-

gische Moment, das Avital Ronell in Goethes poetischer Produktion und Selbstinsze-

nierung markiert, die das Trauma des unzugänglichen Ursprung jedes Schreibens, je-

der Produktivität und jedes Selbstseins umschreibe. Vgl. Friedmar Apel: »Die Ästhe-

tik des Selbstseins. Goethes Kunstanschauung 1805-1806«, in: Johann Wolfgang von 

Goethe: Ästhetische Schriften 1805-1816. Frankfurt a.M. 1998, S. 727-757, hier: S. 

735, S. 729. Vgl. Avital Ronell: Der Goethe-Effekt. Goethe – Eckermann – Freud. 

München 1994, S. 109-145. 

16  Nach der von Morgenstern überlieferten, von Körner inspirierten Lesart handelt es 

sich beim Text bekanntlich um das Urbild einer literarischen Gattung, die vorrangig 

nicht eine institutionelle Erziehung eines Zöglings, sondern die Selbstbildung eines 

der Schule entwachsenen jungen Mannes in seiner Auseinandersetzung mit der Welt 

zur Darstellung bringt. Dieses Deutungsschema ist so wirkmächtig, dass sich auch die 

Interpretationen ab dem 20. Jahrhundert noch stets durch Abgrenzung oder Ironisie-

rung auf es beziehen müssen. Zwar geht im Roman viel von ›Bildung‹ die Rede; ins-

besondere seine letzten drei Bücher wimmeln von Bildungsdebatten und -sentenzen. 

Aber wenig lässt auf die Bildungsfrage im engeren Sinne als das Kompositionsprinzip 

des Gesamttexts schließen – schon gar nicht die das Textende prägende, streng durch-

komponierte Vermischung von komödiantischem Partnertausch und mehr oder weni-

ger tragischem Scheitern einmal quer durch einen Großteil des Figurenarsenals hin-

durch. Rüdiger Campes Rede vom »Institutionenroman« für die Bildungsromane um 

1900 wäre mit Hinblick auf die Lehrjahre auf das Theater als Institution oder viel-

leicht gerade Anti-Institution zu überprüfen. Vgl. Rüdiger Campe: »Kafkas Institutio-

nenroman. Der Proceß, Das Schloß«, in: Ders./Michael Niehaus (Hg.): Gesetz, Ironie. 

Heidelberg 2004, S. 197-208. Vgl. für die Lehrjahre z.B. Zumbusch: »Wilhelm Meis-

ters Entwicklungskrankheit«, S. 111-115. Vgl. für einen Forschungsüberblick Uwe 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 201 

 

vom Text als in seiner kindlichen Erziehung verwurzelt gekennzeichnet – bzw. 
in deren mütterlicher Laxheit: Vom »verwünschten Puppenspiel […], […] das 
euch zuerst auf den Geschmack am Schauspiele beibrachte« (L 12) und das der 
Mutter die beständige Kritik des Vaters einbringt, spricht Wilhelms Haupterzie-
hungsverantwortliche bereits auf den ersten Seiten. Doch diese Markierung einer 
mütterlichen Schuld17 überdeckt nur den eigentlichen und viel früher zu veror-
tenden Fehler des Vaters, auf den Wilhelms Replik hindeutet: »Schelten Sie das 
Puppenspiel nicht […]! Es waren die ersten vergnügten Augenblicke, die ich in 
dem neuen leeren Hause genoß« (L 12). ›Neu‹ und ›leer‹ ist dieses Haus, weil 
Wilhelms Kaufmannsvater Bildung, vor allem ästhetische Bildung, zugunsten 
des größeren Besitzes verworfen hat. Die aus Italien stammenden Kunstsamm-
lung von Wilhelms Großvater hat er verkauft und von dem Erlös das größere 
Haus erworben. Die Turmgesellschaft stilisiert diesen »Schatz« (L 68), dessen 
der kindliche Wilhelm verlustig geht, zu einem geradezu biblischen Ursprungs-
ort, den ihr erster Abgesandter sich wie in göttlicher Arbeit erschließt: »Sechs 
Tage besah ich das Kabinett, und am siebenten riet ich« (L 69) zum Kauf.  

Die Sammlung aus Gemälden und Plastiken geht auf die Turmgesellschaft 
über. Der Verlust dieses Paradieses bringt die ›Leere‹ des neueren und größeren 
Hauses hervor, die die Mutter zwar nicht verschuldet hat, mit dem Puppenspiel 
aber füllen kann. Die Unbeständigkeit des Theaters stellt in diesem Sinne nicht den 
mütterlichen (und in der Sprache Lacans der Ordnung des Imaginären angehöri-
gen) Widerpart zur (symbolischen) Ordnung der väterlichen Autorität dar.18 Bei 
der Wilhelm vom Textanfang an zum Vorwurf gemachten Unbeständigkeit, mit 
der das Theater seinen Charakter infiziert, handelt es sich vielmehr um ein direktes 
Korrelat zur Abwendung dieser Autorität von der ästhetischen Erziehung bzw. zu 
ihrer Hinwendung zum ökonomischen Erfolg. Entsprechend verschwindet die 
Mutter im weiteren Verlauf weitgehend aus der Handlung des Romans, während 
Vater- und Autoritätsfiguren in dieser zum Problem werden. Demgemäß geht es in 

                                                                                                                                  
Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Bernd Witte/Peter Schmidt/Gernot Böhme 

(Hg.): Goethe Handbuch in vier Bänden. Band 3. Stuttgart 1997, S. 113-152, hier: S. 

131-143. Vgl. Bernd Hamacher: Einführung in das Werk Johann Wolfgang von Goe-

thes. Darmstadt 2013, S. 113-123. 

17  Die sozialhistorische Referenz auf die Entstehung der bürgerlichen Kleinfamilie arbei-

ten Friedrich Kittler und Franziska Schößler deutlich heraus. Vgl. Friedrich Kittler: 

»Über die Sozialisation Wilhelm Meisters«, in: Gerhard Kaiser/Ders.: Dichtung als 

Sozialisationsspiel. Göttingen 1978, S. 13-124. Vgl. Schößler: Goethes Lehr- und 

Wanderjahre, S. 25-50.  

18  So bekanntlich Kittler: »Über die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 14-28. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

der Auseinandersetzung mit Vaterfiguren (vor allem mit der Theaterfigur des vä-
terlichen Geists aus dem Hamlet), die Wilhelm später in eben der unbeständigen 
Sphäre des Theaters suchen wird, untergründig um die Auseinandersetzung mit der 
von dieser Autorität aufoktroyierten ›Leere‹, die keine Fixpunkte und damit auch 
keine Stabilität des Subjekts zuzulassen scheint. Korreliert wird eine solche Stabili-
tät des Subjekts so mit der Stabilität der in sich ruhenden Werke der bildenden 
Kunst, deren schockhaftes Verschwinden eben der sich beständig verändernden 
Unbeständigkeit des Theaters Tür und Tor öffnet. 

Der Einbruch des Theaters wird möglich durch einen Verlust, der Wilhelm 
»die ersten traurigen Zeiten meines Lebens« (L 69) und einen Bruch in seiner 
Entwicklung beschert: Als er auf den ersten Abgesandten der Turmgesellschaft 
trifft, ist er immer noch auf sein künstlerisch nicht hochwertiges »Lieblingsbild« 
vom »kranke[n] Königssohn« fixiert, das wegen dieser Minderwertigkeit in den 
»äußersten Vorsaale« verbannt war, »wo wir Kinder immer spielen durften […] 
und wo dieses Bild einen unauslöschlichen Eindruck auf mich machte«. Aller-
dings zielt seine Fixierung rein thematisch auf den »Gegenstand« ab, nicht auf 
die »Kunst« im Sinne von dessen ästhetischer Durchkomponiertheit. Sein Ge-
genüber vermutet, dass Wilhelm »nach und nach der Sinn für die Werke selbst 
aufgegangen« (L 70) wäre, hätte man ihn mit zunehmendem Alter und seinem 
Entwicklungsstand gemäß in das Innere der Sammlung eingeführt. Der ökono-
misch motivierte Bruch des Vaters mit der vom Großvater mühsam zusammen-
getragenen Bildung verhindert eine solche (an Prinzipien Rousseaus erinnernde) 
altersäquivalente Stufenerziehung. Der Vater erzeugt damit jene den Bildungs-
gang Wilhelms unterbrechende ›Leere‹, die vom so unseriösen wie wechselhaf-
ten Theater ausgefüllt wird, zu Wilhelms tragischer Liebe zur Mariannefigur 
führt und über die ersten fünf Romanbücher sein Leben bestimmen wird, ohne 
dass Wilhelm die ihm ursprünglich vorgezeichnete Entwicklung nachholt. Als er 
sein minderwertiges Lieblingsbild im Besitz der Turmgesellschaft wiederent-
deckt, scheint es ihm »noch immer […] reizend und rührend« (L 516). Die 
Turmgesellschaft kompensiert, indem sie Wilhelm wieder mit der Sammlung 
und ihrem Versprechen geordneter ästhetischer Bildung vereinigt, zwar den 
Bruch und die ›Leere‹ in seiner Erziehung. Welche Wirkungen das Theater hin-
terlassen hat und wie schädlich diese denn nun eigentlich gewesen sind, das hal-
ten die Lehrjahre jedoch weitgehend in der Schwebe.  

Berühmt ist Goethes Äußerung in einem Brief an Schiller von 1794, Wil-
helm »Schüler«19 sei der treffendere Name für Wilhelm, dem sein »schülerhaf-

                                                             
19  Johann Wolfgang von Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. 

Band 4. Frankfurt a.M. 1998, S. 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 203 

 

te[s] Wesen« (L 257) zwar bewusst ist, der aber wenig daran ändern zu können 
oder zu wollen scheint. Diese Beschreibung konterkariert die nach Publikation 
sämtlicher Bücher der Lehrjahre z.B. zwischen Schiller, Körner und Humboldt 
geführte Diskussion über Art und Gelingen von Wilhelms ›Bildung‹. 20  Der 
Nachname ›Meister‹ stößt der Figur in Goethes Kennzeichnung ebenso zufällig 
zu wie die meisten seiner ›Bildungserlebnisse‹. Wilhelms Bildungsgang bleibt 
unabgeschlossen, er sein Leben lang ein Lernender – allerdings oft ohne dass 
seine Entwicklung mit der von seinen Gesprächspartnern, Beobachtern und Ma-
nipulatoren erwarteten oder erwünschten Schnelle und Zielgerichtetheit vonstat-
ten ginge. In diesem Sinne ist das Wilhelm Meister-Projekt nicht nur im am Ende 
der 1770er im deutschsprachigen Raum entstehenden Diskurs von einer poten-
tiell unendlichen und durch keine äußeren Kriterien dingfest zu machenden 
›Selbstbildung‹ zu verorten.21 In diesem Projekt gibt sich auch eine Vorgeschich-
te jenes ›lebenslangen Lernens‹ zu lesen, wie es ›nie zu einem Ende kommt‹22 
und um das Jahr 2000 herum zum Topos der gesamtgesellschaftlichen Bildungs-
politik und zum je individuellen Anforderungsprofil an das einzelne Subjekt ge-
worden ist.23  

Sicherlich nicht zufällig geht diese Darstellung des ›lebenslangen Lernens‹ 
aus dem Entwurf eines Theaterromans hervor und arbeitet sich durch die beiden 
publizierten Romane hindurch am Theater ab. Scheinbar erhält das Theater eine 
negative Konnotation: In den Lehrjahren wird im dem Reformadel zuzurech-
nenden Milieu der Turmgesellschaft, das Wilhelm von Kindesbeinen an beob-
achtet, zu beeinflussen sucht und dann an sich zieht und bindet, seine zwei Drit-
tel des Texts andauernde Bindung an das Theatermilieu als Verirrung abgetan, 
und auch die Wilhelm-Figur teilt am Ende dieses Urteil emphatisch. Dem er-
wachsenen Wilhelm wird am Ende der Lehrjahre sein Sohn Felix zur Seite ge-
stellt, dessen Erziehung die Wanderjahre parallel zum weiteren Zickzackweg 
seines Vaters erzählen. In den Wanderjahren bringt Wilhelm Felix, der ja in al-
lererster Linie ein aus Wilhelms Liebe zum Theater hervorgegangenes Kind ist, 
in der pädagogischen Provinz unter. Aus dieser Erziehungsanstalt erhält das 
emanzipatorische Projekt der Turmgesellschaft seinen Nachwuchs. Zu allen in 
irgendeiner Form als sinnvoll erachteten Berufen kann man sich ausbilden lassen, 

                                                             
20  Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 132-135. 

21  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155. 

22  Vgl. Deleuze: »Postskriptum über die Kontrollgesellschaften«. 

23  Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«. Vgl. für die Lehrjahre Netzwerk Kunst & Arbeit: 

art works, S. 111-136 (nämlich das von Anja Lemke und Martin Jörg Schäfer abge-

fasste Kapitel: »Erziehung und Bildung als ästhetische Arbeit am Selbst«). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auch in allen Künsten. Nur das Theater hat, wie dargestellt,24 nicht nur keinen 
Ort in der Provinz; diese muss laut eigenem Reglement sogar durchgängig von 
allen theatralen Elementen befreit und bereinigt werden. In beiden Fällen geht 
die Rolle des Theaters aber nicht in den von den literarischen Figuren getroffe-
nen abwertenden (und von den Interpretationen der Romane über lange Zeit un-
hinterfragt übernommene) Aussagen auf. In den Lehrjahren wie in den Wander-

jahren wiederholt die proklamierte Theatrophobie vielmehr die von Erziehungs-
diskursen seit Platon bekannte Doppelstrategie gegenüber der Mimesis: Diese 
soll als produktives Vermögen nutzbar gemacht, aber gleichzeitig in ihrer poten-
tiell überbordenden Anarchie auch kontrolliert werden. Die Turmgesellschaft 
und die Pädagogen der Provinz nutzen die Mimesis verschwiegen und kontrol-
lieren sie nicht zuletzt dadurch, dass diese Benutzung durch die lautstarke Ver-
dammung des Theaters als des ureigenen Milieus der Mimesis übertönt wird. 
Das ›Theater der Erziehung‹ besteht letztlich auch im Wilhelm Meister-Projekt 
des ›lebenslangen Lernens‹ daraus, die eigene Theatralität zu überdecken und 
fortzuinszenieren.  

In diesem Kontext springt an der in den späten 1810ern entstandenen Passa-
gen zur pädagogischen Provinz besonders ins Auge, wie zu diesem frühen Zeit-
punkt bereits in einem Rückblick auf die Erziehungsdiskurse des späten 18. 
Jahrhunderts deren theaterfeindlichen Urtexte von Platon und Rousseau noch 
einmal aufgerufen und mit den ihnen eigenen Inszenierungsmustern ausgestellt 
werden. Etwas anders liegen die Dinge jedoch im Falle von Felix’ Vater. Im vor-
liegenden Kapitel soll für dessen ›Lernen‹ gezeigt werden, dass aus der Perspek-
tive einer Theatralität von Erziehung und Bildung die Lehrjahre an der Wilhelm-
Figur einen weiteren Aspekt ins Spiel bringen: Wilhelm tritt auch im Erwachse-
nenalter noch als weitgehend bestimmungsfreies Wesen auf. Immer wieder wird 
er von den auf ihn äußerlich einwirkenden Umständen determiniert, an denen 
sich die Rudimente seiner kindlichen Einbildungskraft festmachen. Er erinnert 
nicht nur über weite Strecken an Platons Horrorvision vom mimetischen Wesen 
aus der politeia; der Text legt ihm dies auch als Selbstbeschreibung in den Mund. 
Ausgerechnet sein Heiratsantrag an die theaterfeindliche, selbstkontrollierte und 
rein auf Funktionalität ausgerichtete Therese, die als das komplette Gegenteil der 
chaotischen Schauspielerin Marianne auftritt (und wohl am ehesten als Sprach-
rohr der vom Autor Goethe andernorts geäußerte Lebensphilosophie)25, »ist viel-
leicht der erste [Entschluß], der ganz rein aus mir selbst kommt« (L 534). Der 
Text lässt wie auch meist sonst diese Selbstbeschreibung Wilhelms, der sich zu-

                                                             
24 Vgl. Kapitel II. 

25  Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 262-272. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 205 

 

vor ungeniert der ihm vom Turm in seiner Initiation zugewiesenen Fremdbe-
schreibungen bedient hat, unkommentiert. Offen bleibt so, inwieweit es sich 
beim scheinbar ›rein aus mir selbst kommenden Entschluss‹ vielleicht auch sei-
nerseits nur um ein mimetisches Anschmiegen an die stets entschlossene Therese 
handelt (und damit um die gelungene Nachahmung der ›Selbsttätigkeit‹ im Sinne 
von Campes philantropinistischer Erziehung). Schließlich wird dieser Entschluss 
Wilhelm wenig später wieder entgleiten: einerseits durch Einwirkungen von au-
ßen, andererseits durch das innere Fortleben seiner kindlichen Theaterphantasie, 
die sich an die »schöne Amazone« (L 226) Natalie geheftet hat. Nachdem die 
Turmgesellschaft seine Lehrjahre für beendet erklärt, wird Wilhelm sich immer 
noch zuallererst als unbestimmt empfinden: »[W]as ich kann, will oder soll, 
weiß ich […] am allerwenigsten.« (L 550)  

In der Theatralischen Sendung ist die Wilhelm-Figur noch als Genie konzi-
piert, das sein Verhältnis zu der Welt, in der es sich verwirklichen soll, austarie-
ren muss – in erster Linie zur Welt des Theaters. In den Lehrjahren wird aus 
dem Theaterroman zuerst einer über die Lebenskunst. 26 Mit dem Eintritt in die 
Turmgesellschaft geht dieser in einen Sozialroman über.27 Das aus der Theatrali-

schen Sendung importierte Theatermilieu der ersten fünf Bücher stellen die letz-
ten beiden Bücher dann als Laboratorium dar, in dem Wilhelm eine solche Kunst 
des Lebens zu erlernen versuchte, aber erst durch die Abkehr vom Theater den 
eigentlich nötigen Schritt tut. Vor lauter entsprechender Emphase, die vom fast 
gesamten Figurenpersonal geäußert wird, gerät in Vergessenheit, dass weder die-
se Lebenskunst noch Wilhelms Ort in seinem neuen Sozialzusammenhang der-
weil eine tiefere Bestimmung erfahren haben. Wilhelm, als dessen Lieblings-
gangart immer wieder das »ohne Überlegung [H]inschlendern« (L 71) angeführt 
wird, ist als die verkörperte »Ungewißheit« (L 62) immer noch eine vom Cha-
rakter und den Talenten ebenso unbestimmte Figur wie am Anfang des Texts.  

Die Sphäre des Theaters ist in den Lehrjahren eine der Instabilität, in der die 
Dinge kaum dem Leben zuträgliche und oft wenig sinnvolle Mischverhältnisse 
eingehen wie in Mariannes Wohnung:  

 

                                                             
26  Vgl. Hans-Jürgen Schings: »›Agathon‹, ›Anton Reiser‹, ›Wilhelm Meister‹. Zur Pa-

thogenese des modernen Subjekts im Roman«, in: Wolfgang Wittkowski (Hg.): Goe-

the im Kontext. Kunst und Humanität, Naturwissenschaft und Politik von der Aufklä-

rung bis zur Restauration. Ein Symposium. Tübingen 1984, S. 42-68, hier: S. 44f. 

27  Vgl. Wilhelm Voßkamp: »Struktur und Gehalt (Lehrjahre)«, in: Johann Wolfgang 

von Goethe: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre. 

Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. Frankfurt a.M. 1992, S. 1363-1378. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

»Die Trümmer eines augenblicklichen, leichten und falschen Putzes lagen […] zerstreut in 

wilder Unordnung durcheinander. Die Werkzeuge menschlicher Reinlichkeit, als Kämme, 

Seife, Tücher, waren mit den Spuren ihrer Bestimmung gleichfalls nicht versteckt. Musik-

rollen und Schuhe, Wäsche und italienische Blumen, Etuis, Haarnadeln, Schminktöpfchen 

und Bänder, Bücher und Strohhüte, keines verschmähte die Nachbarschaft des andern, alle 

waren durch ein gemeinschaftliches Element, durch Puder und Staub, vereinigt«. 

 

Nur der »glückliche[] Nebel« (L 59) seiner Blendung durch die Theaterliebe 
verhindert Wilhelms klaren Blick auf diese ungeordneten Verhältnisse, die auf 
das Gemeinwesen bezogen Platons Horrorvision des vom Theater infizierten po-
litischen Körpers entsprechen. Dass bürgerliche »Reinlichkeit« kurz zuvor als 
»das Element, worin er atmete« und welches seine durchaus theatrale »Prunklie-
be« (L 58) zur Entfaltung bringe, gekennzeichnet wurde, deutet auf zwei Paralle-
len hin: auf die bürgerlichen Versuche der ›Bereinigung‹28 des Theaters, an der 
sich Wilhelm später versuchen wird, und darauf, dass diese ›Prunksucht‹ ihn 
durchaus aus der Sphäre der ›Reinlichkeit‹ hinausreißen können wird.  

Zum Romanauftakt wird Wilhelm noch als mimetisches Wesen im platoni-
schen Sinne dargestellt, erweitert um die aus dem Inneren kommende Produkti-
vität der Einbildungskraft im Sinne des späten 18. Jahrhunderts: als theaterbe-
geistertes Kind, das ›alles aus allem machen kann‹, dabei dann aber nichts Ei-
gentliches zustande bringt und vom Medium des Theaters ziellos durch seine 
narzisstischen Heldenidentifikationen geführt wird, ohne irgendwo anzukommen 
oder diese Identifikationen in Auseinandersetzung mit der Welt produktiv zu 
machen. Am Ende hat Wilhelm sich der einer durchorganisierten, ›sinnvollen‹ 
und spezialisierten Tätigkeit verschriebenen Turmgesellschaft zwar ergeben, 
harrt aber immer noch seiner eigenen näheren Bestimmung. Diese Bestim-
mungslosigkeit wird sogar zum Ausgangspunkt der späteren Wanderjahre wer-
den: Wilhelm bleibt, mit Cornelia Zumbusch gesprochen, geradezu »patholo-
gisch unentschieden[]«29. Die Turmgesellschaft schickt ihn auf Wanderschaft, 
auf dass er sich im Modus der erzwungenen Bestimmungslosigkeit endlich finde. 
Seine Wahl der beruflichen Spezialisierung zum Wundarzt passt zwar einerseits 
in die schon die Lehrjahre durchziehende poetische Programmatik einer Immu-
nisierung des Subjekts gegen seine schwärmerischen Auswüchse, 30  ist aber 

                                                             
28  Vgl. für die von Gottsched ausgehenden Tendenzen Heßelmann: Gereinigtes Theater?.  

29  Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 127. 

30  Vgl. ebd. Vgl. zu Wilhelms Berufswahl auch Thomas Weitin: »Die Kunst des Unter-

scheidens. Kritik und Distinktion in Goethes Wilhelm Meister«, in: Zeitschrift für Li-

teraturwissenschaft und Linguistik. Heft 166 (2012), S. 120-149.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 207 

 

gleichzeitig einer letztlich kontingenten Assoziation dieses Berufs mit seiner 
ehemaligen Theaterphantasie verbunden: Die Figur des Wundarztes verweist auf 
die Begegnung mit der ›schönen Amazone‹, diese Figur wiederum auf seine ju-
gendliche Begeisterung für die Chlorinde-Figur. Auch in seine verantwortungs-
volle soziale Rolle ›schlendert‹ Wilhelm also letztlich hinein. 

Die Pointe des experimentellen Erziehungskonzepts der Turmgesellschaft, 
welches sich an Wilhelm durchexerziert findet,31 liegt nun im Unterschied zu 
den pädagogischen Phantasien von Platon bis zu den Philantropinisten darin, 
Wilhelm gerade nicht mit einer stabilen Identität auszustatten (bzw. sie ihm 
durch theatrale Manipulation aufzuoktroyieren). Wilhelm tritt vielmehr der von 
der Turmgesellschaft kontrollierten Sphäre bei und wird ihrer Autorität unter-
worfen, ohne seine grundlegende Unbestimmtheit und mimetische Unbeständig-
keit zu verlieren. D.h. auch als ›erzogener‹ bleibt er ein mimetisches Wesen, al-
lerdings ohne dass seine Unbeständigkeit den traditionell der Mimesis zuge-
schriebenen bedrohlichen Charakter erhielte. Die Turmgesellschaft scheint viel-
mehr durchaus in der Lage, die immer noch überschüssige und potentiell gefähr-
liche Mimesis auszuhalten und vielleicht bei Gelegenheit oder langfristig für die 
eigenen Zwecke produktiv zu machen. Zwar gibt es auch hier die scheinbare 
Verabschiedung der Mimesis durch ihre Weginszenierung: Man denke nur an 
Wilhelms ostentativen Abschied vom Theater als einer kulturellen Institution. 
Auch hier gibt es in Wilhelms Berufswahl die Behauptung einer spezifischen, 
wenn auch recht willkürlich aufgepfropften Identität. Aber für das pädagogische 
Konzept der Turmgesellschaft scheint es nicht vonnöten, die Gefahr einer ›Zer-
stückelung und Zerstoppelung‹ als solche zu bannen. An der Figur Wilhelm 
Meister findet sich ein Erziehungs- und Bildungskonzept durchgespielt, das die 
anarchische (Un-)Produktivität der Mimesis nicht mehr regulieren (wie Salz-
mann) oder gar bändigen (wie Platon) will. Vielmehr wird auch noch diese 
Überschüssigkeit selbst in die Sphäre des gebildeten Lebens einbezogen: nur 
manchmal, um produktiv gemacht, über weite Strecken aber auch, um sich 
scheinbar selbst überlassen zu werden.  

Beschreiben lässt sich diese scheinbare Freiheit nicht mehr im Rahmen von 
Foucaults ›Disziplinargesellschaft‹ des 18. und 19. Jahrhunderts, in deren Erzie-
hung Zwänge internalisiert werden; und wohl auch nicht im Rahmen von der im 
Anschluss an Foucault von Deleuze seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
beschriebenen ›Kontrollgesellschaft‹, die scheinbare Freiheiten durch beständige 
Prüfungs- und Kontrollregime steuert, nicht zuletzt durch die eines ›lebenslan-

                                                             
31  Vgl. Pethes: Zöglinge der Natur, S. 298-311. Vgl. Zumbusch: Die Immunität der 

Klassik, S. 270-299. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gen Lernens‹: Wilhelms als auf gewisser Ebene als abgeschlossen dargestellte 
Erziehung und Bildung durch die Turmgesellschaft ist über weite Teile durch die 
Indifferenz gegenüber seinem den Prinzipien dieser Erziehung und Bildung ei-
gentlich zuwiderlaufenden mimetischen Charakter geprägt. Der vorgegebene 
Rahmen darf von der nicht fixierbaren, frei fluktuierenden Mimesis nicht ge-
sprengt werden. Dass Wilhelm oft aus den falschen Gründen und Motivationen 
innerhalb dieses Rahmens verbleibt, scheint hingegen gleichgültig. Häufig wirkt 
die Figur wie ein Reservist, der sich am Spielfeldrand fortdauernd warmmachen 
muss, um im Notfall für die Zwecke der Turmgesellschaft, wie behelfsmäßig 
auch immer, eingesetzt werden zu können. Statt der Gouvernementalität der 
›Kontrollgesellschaft‹ verkörpert Wilhelm die Gouvernementalität einer Forma-
tion, die man ›Bereitschaftsgesellschaft‹ nennen könnte. Anhand seiner Ausein-
andersetzung mit der gesellschaftlichen Transformation um 1800 probiert der 
Text an der Wilhelm-Figur eine entsprechende Lebensform durch; in vielen As-
pekten weist diese strukturell voraus auf die Tendenz der ›westlichen‹ Gesell-
schaften des 21. Jahrhunderts, die vorherrschende Indifferenz gegenüber den von 
ihr Ausgeschlossenen oder nicht in sie Passenden durch die beständige Simulati-
on einer potentiellen zukünftigen Inklusion zu überspielen. Gefährliche Devian-
zen werden so in Schach gehalten; innerhalb eines bestimmten Rahmens und auf 
das Versprechen ihrer zukünftigen Nutzbarmachung ausgerichtet können sie sich 
ihren anarchischen Tendenzen anscheinend hingeben. 32  Dies ändert jedoch 
nichts an einem Status der »assigned disposibility«33: nicht nur wie der von 
Rousseaus Erziehung angestrebte Mensch disponibel einsetzbar zu sein,34 son-
dern auch potentiell jederzeit entsorgbar. In diesem Sinne findet sich im Wilhelm 

Meister-Projekt das Konzept von Bildung als einem Prozess des ›lebenslangen 
Lernens‹ nicht nur ausgestellt und gleichzeitig ironisiert. Im Wilhelm als Mime-
tiker betreffenden Erzähl- und Motivstrang läuft auch ein den gängigen Lesarten 
gegenläufiges Narrativ mit. 

Im Romantext selbst sind Handlungsablauf und die dabei aufgerufenen Bil-
der mit äußerster Strenge statt mit mimetischer Anarchie konstruiert. Für diese 
Bilder böte es sich also durchaus an, immanent eine Entwicklung nachzuzeich-

                                                             
32  Vgl. Lazzarato: Die Fabrik des verschuldeten Menschen, S. 6-21. Vgl. Achille 

Mbembe: Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin 2014. Demgegenüber verbleibt Goe-

thes Roman natürlich in der Sphäre der Literatur: Von materieller Not ist das Bürger-

kind Wilhelm im Unterschied zu etwa Anton Reiser nicht bedroht. 

33  Judith Butler/Athena Athanasiou: Dispossession. The Performative in the Political. 

Cambridge 2013, S. 20. 

34  Vgl. Kapitel IV. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 209 

 

nen, wie dies Goethe selbst in seinem Morphologie-Projekt als »Verwandlungs-
lehre« 35  betreibt. Auch für die Figur des Protagonisten ist so eine geregelte 
Formverwandlung auszumachen.36 Nimmt man dem Wort ›Bildung‹ ein wenig 
seines zielgerichteten und positiven Gehalts, dann ist Wilhelm Meisters Lehrjah-

re sicherlich ein ›Bildungsroman‹, vielleicht sogar der einer die ›Leere‹ der kind-
lichen Traurigkeit überwindenden ›Heilung‹.37 – Aber eine solche Lesart über-
deckt die mimetische Anarchie, die bei Wilhelms ›Bildung‹ durchgängig am 
Werk ist und die er auch nach seiner Abkehr vom Theater nie richtig loswird. Im 
Folgenden soll zwar nicht Karl Schlechtas einseitige Polemik der 1950er gegen 
die Goethe-Philologie, eine positive Bewertung der Turmgesellschaft und die 
Herabwürdigung des dargestellten Theatermilieus erneuert werden.38 Es gilt je-
doch, und durchaus mit einigen Argumenten Schlechtas, zu zeigen, wie sehr die 
Problematik der mimetischen Anarchie in die ›Formverwandlungen‹ des Ro-
mans mit hineinkonstruiert ist. Die streng durchkomponierte textuelle Ordnung 
von Symbolen und Verweisen zeigt auch immer wieder auf das Uneinheitliche 
und Zerstückelte einer Mimesis, die Wilhelm nicht zum Prototypen des moder-
nen Bildungsromansprotagonisten werden lässt, zu dem ihn vor allem das 19. 
Jahrhundert verklärt hat.39 ›Modernes‹ Individuum ist Wilhelm in dem Maße, in 
dem er eine Figur dieser unabschließbaren und gänzlich offenen Mimesis dar-
stellt, vor der es den pädagogischen Konzepten der Zeit (und nicht nur dieser 
Zeit) so graut. 

Der Lehrjahre-Text kennzeichnet die Mimesis als Problem der Bildung (und 
insbesondere einer ästhetischen Bildung, wie Wilhelm sie nach Verlust der 

                                                             
35  Johann Wolfgang von Goethe: Schriften zur Morphologie. Frankfurt a.M. 1987, S. 

349. Vgl. Geulen: »Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie«, S. 211-

213. 

36  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 93-123, S. 223-228. 

37  Vgl. Schings: »›Agathon‹, ›Anton Reiser‹, ›Wilhelm Meister‹. Zur Pathogenese des 

modernen Subjekts im Roman«, S. 55f. 

38  Vgl. Karl Schlechta: Goethes Wilhelm Meister. Frankfurt a.M. 1953, S. 46-75, S. 97-104. 

39  Von der Radikalität seiner ästhetischen Konstruktion her gehört der Lehrjahre-Roman 

durchaus zu jenen Schriften Goethes, die Karl Heinz Bohrer zu seinen rein ästheti-

schen, sich jeder Funktionalisierung verweigernden rechnet (auch gegen Bohrers ei-

gene Unterordnung unter den Primat des Bildungsdiskurses). In die ästhetische Konst-

ruktion einbezogen findet sich hier jedoch mit der Mimesis eben jenes formlose Mo-

ment, welches der ›Form‹, der Konstruktion oder auch dem ›Stil‹ zuwiderläuft. Vgl. 

Karl Heinz Bohrer: Großer Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne. München 

2007, S. 120-145.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

großväterlichen Sammlung verpasst hat), indem er mit Shakespeares Hamlet ein 
Stück über die Mimesis zu dem Bezugspunkt erhebt, an dem Wilhelm sich ästhe-
tisch abarbeitet. Auf der einen Ebene lässt sich die ›Formverwandlung‹ Wil-
helms hier als Entwicklung lesen. Auf einer anderen Ebene bietet der Text über 
Anspielungen auch eine Gegenlesart an: Die ästhetische Erziehung durch und 
am Hamlet unter Beobachtung der Turmgesellschaft liest sich wie eine Parodie 
auf Friedrich Schillers Entwurf in den zeitgleich entstehenden Briefen über die 

Ästhetische Erziehung.40 Eine solche selbst mimetische, d.h. über Ähnlichkeiten 
zunächst Verweise und nach und nach eine Gegengeschichte evozierende 
Schicht soll die folgende Lektüre entfalten. Diese springt dazu zwischen der 
Shakespeare- bzw. Hamlet-Referenz, der Parallele zu bzw. Parodie auf Schillers 
Briefe sowie der jeweils damit einhergehenden Problematisierung der Mimesis 
hin und her.  

 
 

3.  FEHLBILDUNG DURCH DEN TURM:  
MIMETISCHE ANSTECKUNG MIT SHAKESPEARE  

 
Literarisch verhandelt das Wilhelm Meister-Projekt widerstreitende Bildungs-
konzepte mit einem Problematisierungsgrad, den sich die praktischen Projekte 
der Zeit schon aus ganz pragmatischen Gründen nicht leisten können. Damit 
steht die Frage im Raum, inwieweit insbesondere der Lehrjahre-Text seinerseits 
auf Lesewirkung, d.h. auf ›Bildungseffekte‹ ausgerichtet ist: Inwieweit soll und 
will eine solche Lektüre ›bilden‹ bzw. ›erziehen‹?41  Inwieweit kann sie dies 
überhaupt im Rahmen der ästhetischen Konzeption des Romans? Und in wel-
chem Verhältnis steht eine solche Konzeption dann zu den im Text zur Darstel-
lung gebrachten ›unendlichen Operationen von Natur und Kunst‹ wie sie oben 
als Unentscheidbarkeit der Mimesis gekennzeichnet wurden? Zur Frage steht al-
so das Verhältnis ästhetischer Lektüreprozesse zum pädagogischen, moralischen, 
ethischen und im Endeffekt auch politischen Erziehungs- und Bildungsproblem, 
das von der Mimesisproblematik aufgeworfen wird. Zwar bleibt dieser literari-

                                                             
40  Für eine Perspektive aus der dieser Studie zugrundeliegenden Frage nach der Aktuali-

tät der Erziehung um 1800 für die Gegenwart vgl. Anja Lemke: »Ästhetische Erzie-

hung als Arbeit am Selbst. Schillers Bildungsprogramm aus der Perspektive postfor-

distischer Kontrollgesellschaften«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experi-

mentalanordnungen der Bildung. Exteriorität – Theatralität – Literarizität. Paderborn 

2014, S. 131-146. 

41  Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 193-219.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 211 

 

sche Text von der eigenen Programmatik her eine Antwort schuldig, aber er in-
szeniert diese Frage an sich selbst ebenso, wie er sie thematisch verhandelt.  

Offensichtlich machen ästhetische Bildung und vor allem ihre Problematisie-
rung einen Großteil des Lehrjahre-Romans aus. Aus Sicht der Vertreter der 
Turmgesellschaft ist Wilhelm durch die frühe Theaterbegeisterung auf einen fal-
schen Weg gebracht worden: nämlich auf den mimetischen Abweg der falschen 
Identifikationen. Das ästhetisch vom Turm als minderwertig abgetane Bild vom 
›kranken Königssohn‹, mit dem sich Wilhelm in der großväterlichen Sammlung 
identifiziert, zeugt davon. Aus diesem Bild heraus entwickelt der Text die litera-
rischen Bilder von Wilhelms Subjektwerdung als Metamorphose: An deren Ende 
hat Wilhelm immerhin seinem tragisch eingefärbten Schicksalsglauben abge-
schworen, ist bereit zu Verzicht und Unterordnung unter die größere Sache, kann 
immerhin schlagfertig seine Lenkung durch die Turmgesellschaft kommentieren 
und begreift seine fortuna bzw. sein »Glück« (L 610), angelehnt an das Narrativ 
vom ›Hans im Glück‹, eher nach dem Modell der Komödie von der Macht des 
Zufalls her.42  

Der ästhetische Selbstbildungsprozess war aus Sicht der Turmgesellschaft 
zunächst als Fehlbildungsprozess erschienen. Erzieherisch greift einer ihrer Ver-
treter (nachdem im ersten und zweiten Buch einige freundliche Hinweise unge-
hört verhallt sind) im dritten Buch in ihn ein, indem er den gerade in der Mitte 
zwischen halbseidenem Theater- und dekadenten Adelsmilieu eingeklemmten 
Wilhelm mit den Theatertexten William Shakespeares in einer Gesamtausgabe 
bekannt macht.43 Jarno, der Vertreter des Turms, geht dabei gut erzieherisch 
nach den Methoden Rousseaus und der Philantropinisten vor: Er holt Wilhelm 
auf seinem aktuellen Entwicklungsstand in der Hoffnung ab, ihn von dort in die 
gewünschte Richtung zu lenken. Der theaterbegeisterte Wilhelm kennt Shakes-
peare nur vom Hörensagen und bringt die Mitte des 18. Jahrhunderts aus dem 
englischen Neoaristotelismus in die deutsche Aufklärung importierten üblichen 

                                                             
42  Vgl. zum Modell der Komödie insgesamt Hans Reiss: »Lustspielhaftes in Wilhelm 

Meisters Lehrjahre«, in: Gerhart Hoffmeister (Hg.): Goethezeit. Studien zur Erkennt-

nis und Rezeption Goethes und seiner Zeitgenossen. Bern/München 1981, S. 129-144. 

43  Einer historisch genauen Verortung gegenüber erweisen die Lehrjahre sich bekannt-

lich als widerspenstig. Anspielungen reichen von den 1750ern bis zur französischen 

Revolution. Da Wilhelm später im Hamlet die von Wieland nicht übersetzten Stellen 

nachbessert, ist anzunehmen, dass auch hier auf Wielands Übersetzung von 22 von 

Shakespeares Dramen aus den 1760ern angespielt ist – und Eschenburgs vervollstän-

digte und verbesserte Ausgabe aus den 1770ern in der Handlungsrealität noch nicht 

vorliegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Vorurteile mit, nach denen es sich bei Shakespeares Dramen um »Ungeheuer 
[…], die über alle Wahrscheinlichkeit, allen Wohlstand hinauszuschreiten schei-
nen«, handelt. Jarno hingegen kündigt die »Zauberlaterne« einer »unbekannten 
Welt« (L 180) an. Im Hintergrund scheint das ebenfalls aus der englischen Dis-
kussion stammende und in der deutschsprachigen Rezeption von Wieland, der 
seiner Erstübersetzung das Vorwort Alexander Popes voranstellte, popularisierte 
Argument zu stehen, Shakespeares Regellosigkeit und manchmal nachgerade 
Geschmacklosigkeit gehe mit der Welthaltigkeit und höheren Wahrheit seiner 
Dramen einher.44 Wer mit Shakespeare bekannt wird, lernt in diesem Sinne nicht 
eine neue Ästhetik kennen, sondern das Leben selbst. Von daher kann Jarno sich 
von Wilhelms Shakespearelektüre erhoffen, dieser werde in »ein tätiges Leben 
über[]gehen« und »die guten Jahre, die Ihnen gegönnt sind, wacker […] nutzen« 
(L 193). 

Die pädagogische Absicht ist offensichtlich: Aus seiner ästhetischen Befan-
genheit in der kleinen und niederen Theaterwelt soll Wilhelm mit ästhetischen 
Mitteln, nämlich Theatertexten, herausgelöst werden, um sich in der wirklichen 
Welt nützlich zu machen.45 So wie die Zöglinge in Platons Staat mimetisch die 
nicht von der mimetischen Schwäche befallenen Vorbilder aufnehmen und so 
von der mimetischen Schwäche befreit werden sollen, spekuliert die Turmgesell-
schaft hier darauf, dass Wilhelm in Shakespeares Theaterkunst die Welt entdeckt 
und sich so vom theatralen Schein befreien kann. Dass die Absicht fehlschlägt, 
liegt daran, dass Shakespeare von Wilhelm nach einem dritten Modell gelesen 
wird, nämlich nach dem von Herder in den 1770ern für die Stürmer und Dränger 
popularisierten Shakespeare-Bild: als Genie, das die von Jarno gepriesene Welt-
haltigkeit kraft seiner Kunst hervorbringt:46 »Alle Vorgefühle, die ich jemals 
über Menschheit und ihre Schicksale gehabt, […] finde ich in Shakespeares Stü-
cken erfüllt und entwickelt. […] Seine Menschen scheinen natürliche Menschen 
zu sein, und sie sind es doch nicht.« (L 192) Die Shakespeare-Lektüre drängt 
Wilhelm nicht wie erhofft in die Welt; sie lässt ihn sich vielmehr von dieser bis 
in eins »der hintersten Zimmer« des Schlosses zurückziehen, nur in Gesellschaft 
mit den von Jarno so scharf kritisierten, der Welt der Poesie angehörigen Figuren 
Mignon und Harfner: Dort »lebte und webte er in der shakespeareschen Welt, so 

                                                             
44  Vgl. Christoph Martin Wieland: »Alexander Pope’s Vorrede zu seiner Ausgabe des 

Shakespears«, in: William Shakespeare: Shakespear. Theatralische Werke. Zürich 

1762, S. 3-28, hier: S. 3-9. 

45  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 197-200. 

46  Vgl. Johann Gottfried Herder: »Shakespear«, in: Ders.: Sämtliche Werke. Band 5. 

Berlin 1891, S. 208-23.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 213 

 

daß er außer sich nichts kannte noch empfand« (L 185). Als Wilhelm wieder in 
der wirklichen Welt erscheint, ist er schließlich der Phantasiewelt von Literatur 
und Theater nicht weniger zugetan, sondern mehr. Die beabsichtigte platonische 
Wegregulierung der Mimesis ist fehlgeschlagen.  

Der pädagogische Einsatz, mit dem Jarno hier agiert, verdeutlicht, dass nicht 
nur der schülerhafte Wilhelm in seiner Theaterbegeisterung vom Text ironisiert 
wird, sondern ebenfalls die Theaterfeindlichkeit der Turmgesellschaft, auch 
wenn deren Vertreter ästhetisch tendenziell mit Goethes eigenem Klassizismus 
übereinstimmen. Zum Zeitpunkt der Veröffentlichung der Lehrjahre wirkt die 
Gleichsetzung von Shakespeares Texten mit der ›Wahrheit‹ (sowohl im Sinne 
Popes und Wielands wie auch im Sinne Herders) einigermaßen frisch veraltet. 
Wielands Shakespeare erstmals auf Deutsch zugänglich machende Prosaüberset-
zung der 1760er war zwar bei den Stürmern und Drängern (inklusive Goethe) 
nicht nur wegen ihrer abwertenden Fußnoten in die Kritik geraten, sondern auch, 
weil Wieland vor Shakespeares Metrik und Versifikation kapituliert. Aber gera-
de Shakespeares Prosa ist es dann, die etwa bei Lenz für Shakespeares tiefere 
›Wahrheit‹ steht:47 Seine Figuren gelten nicht wie aus der Kunst, sondern wie 
aus dem Leben gegriffen. Die hochartifizielle Shakespearsche Redekunst wirkt 
auf die Stürmer und Dränger so effektiv, dass sie wie der ideale Redner aus der 
Rhetorik des Aristoteles ihre eigene Kunsthaftigkeit vergessen lässt und als Na-
tur erscheint. In den Worten des jungen Goethe: »[N]ichts so Natur als Shakspe-
ars Menschen.«48 August Wilhelm Schlegels Ankündigung seiner neuen Über-
setzung, die mit Metrik und Versmaß auch der Poetizität seiner Ausgangstexte 
gerecht werden will, wird zwar erst 1796 publiziert, in den 1790ern sind Shakes-
peares Texte aber bereits in ihrer ästhetischen Dimension bekannt.49 Zumindest 
dem von der Turmgesellschaft erzogenen Jarno gestehen die Lehrjahre nicht ge-
nügend Kunstverstand zu, diese ästhetische Dimension zu bemerken. Zwar wird 
immer wieder deutlich, dass Kunstkennerschaft Jarnos Stärke sowieso nicht ist. 

                                                             
47  Vgl. Jakob Michael Reinhold Lenz: »Das Hochburger Schloß«, in: Ders.: Werke und 

Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 369-377, hier: S. 370. 

48  Johann Wolfgang von Goethe: »Zum Shakespears Tag«, in: Ders.: Sämtliche 

Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. Band. 18. Frankfurt a.M. 1998, S. 9-

12, hier: S.11. Vgl. neben Herder auch Jakob Michael Reinhold Lenz: »Anmerkun-

gen übers Theater«, in: Ders.: Werke und Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 329-

363.  

49  Vgl. Hansjürgen Blinn: »Einführung: Shakespeare in Deutschland 1790-1830«, in: 

Ders. (Hg.): Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in Deutschland. 

II. Ausgewählte Texte von 1793-1827. Berlin 1988, S. 9-66, hier: S. 9-16. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Mit Jarnos Intervention deutet sich aber an, dass der vom Text suggerierte pan-
optische Blick des Turms, der »jederzeit unterrichtet« (L 521) ist und dem Wil-
helm von Geburt an ausgesetzt scheint, in eben jenem Bereich, dem er Wilhelm 
entreißen will, einen blinden Fleck aufweist. Die Schülerhaftigkeit des mimeti-
schen Wilhelms geht mit einer mangelnden Kompetenz seiner selbsternannten 
Erzieher für die Ästhetik einher – und damit für jene Sphäre, der sie Wilhelm 
entreißen will.  

So liegt es zumindest nicht nur an der Stärke von Wilhelms Verblendung, 
wenn die Neuauflage der platonischen Erziehungsstrategie im dritten Buch dann 
im vierten zunächst nicht nur fehlschlägt, sondern sogar katastrophale Folgen 
zeitigt: Das komödiantische Missverständnis in der Kommunikation zwischen 
Wilhelm und dem Turm mischt sich fast mit einem ins Reich der Tragödie gehö-
rigen Ausgang. Der Text imitiert in Prosa jenes ›Ungeheuer‹ der Gattungsmi-
schungen, als das die Aufklärung Shakespeares Texte noch wahrnahm: Der pan-
optische Blick des Turms erweist sich als kurzsichtig, da Wilhelm Shakespeares 
Protagonisten schlicht in die Reihe seiner Heldenidentifikationen aus Kinder-
dramen und mittelmäßigen Bildern aufnimmt. Durch Mimesis an den wagemuti-
gen Prince Henry aus Shakespeares Heinrich-Dramen führt er die Theatergesell-
schaft auf Abwege und überzeugt sie, durch gefährliches Gebiet zu reisen. Nicht 
zuletzt der Lärm des inspiriert durch Shakespeares Dramen wieder aufgenom-
menen Fechttrainings scheint in direkter Folge das marodierende Freikorps anzu-
locken, vor dem so ausdrücklich gewarnt worden war. Wilhelm wird beinahe 
tödlich verwundet; durch seine Schuldgefühle glaubt er sich zum Eingehen eben 
jenes professionellen Theaterengagements verpflichtet, von dem seine versteck-
ten Erzieher ihn fernhalten wollten: Die Neuauflage der platonischen Erziehung 
durch einen Vertreter des Turms bewirkt ihr Gegenteil. 

In jenen ›unendlichen Operationen von Natur und Kunst‹ bewirkt der Miss-
erfolg aber auch die ästhetische Erziehung bzw. Selbstbildung Wilhelms auf ei-
ner anderen Ebene: im Theater als »Medium der Selbstbildung«50. Das Engage-
ment am Theater bietet Wilhelm die Möglichkeit, sich mit der eigenen Identifi-
kation mit Shakespeares Hamlet-Figur auseinanderzusetzen und diese sogar auf 
die Bühne zu bringen. (In diese ästhetische Bildung wird die Turmgesellschaft 
erneut eingreifen und sich diesen Eingriff rückwirkend als entscheidend für Wil-
helms Loslösung vom Theater zuschreiben.) Allerdings folgen Wilhelms Lektüre 
und Inszenierung nicht mehr den Maßgaben, unter denen Jarno Wilhelm noch 
verführen wollte. Wilhelm geht es nicht mehr um eine ›Wahrheit‹ und Welthal-
tigkeit der dramatischen Figuren, wie das Theater von Aufklärung und ›Sturm 

                                                             
50  Ortrud Gutjahr: Einführung in den Bildungsroman. Darmstadt 2007, S. 88.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 215 

 

und Drang‹ sie in Shakespeare sah. D.h. auch die Heldenidentifikation mit einem 
auf seine Melancholie reduzierten Hamlet läuft höchstens noch implizit mit. Sät-
ze wie folgenden aus der Theatralischen Sendung lassen sich in den Lehrjahren 
nicht mehr finden: »Auch die Last der tiefen Schwermut war er bereit auf sich zu 
nehmen, und die Übung der Rolle verschlang sich dergestalt in sein einsames 
Leben, daß endlich er und Hamlet eine Person zu werden anfingen.«51 Wilhelm 
ist nun vielmehr die ästhetische Dimension von Shakespeares Texten bewusst 
geworden. Diese Dimension versucht er für die Bühne zu gestalten, denn unter 
dem Einfluss Serlos hat er gelernt, »auf den Sinn und Ton des Ganzen« (L 341) 
zu achten. 

Das komödiantische Missverständnis der Shakespeare-Initiation überlagert 
die möglichen tragischen Folgen. So zufällig wie die mangelnder ästhetischer 
Bildung geschuldete pädagogische Intervention der Turmgesellschaft keine töd-
lichen Folgen für Wilhelm hat, so zufällig initiiert sie auch Wilhelms ästhetische 
Selbstbildung: nicht in der passiven Kunstrezeption, sondern nun als aktiv Betei-
ligter. Keineswegs zufällig im Zusammenhang für die Verschränkung von Bil-
dungs- und Erziehungsfragen mit der Theaterproblematik des Romans fällt Wil-
helms besonderes Interesse auf Shakespeares Hamlet. Die lange Rezeptionsge-
schichte von Wilhelms identifikatorischer Auslegung des Stücks zunächst als 
Goethes ungebrochener Shakespeare-Interpretation, die nicht zu geringem Anteil 
an der internationalen Karriere des Hamlet beteiligt ist,52 droht oft die Funktion 
des Hamlet-Verweises in der ästhetischen Konstruktion der Lehrjahre zu überla-
gern: Hamlet ist in erster Linie ein Stück über die theatrale Dimension der Mi-
mesis.53 Diese kommt hier nicht nur als imitatio ins Spiel, auch wenn Hamlet 
sich ›wahnsinnig‹ stellt, sondern in allererster Linie als Vorspielen, Zuschauen 
und Verstellen. Die Figuren des Dramas, die sowieso schon innerhalb der thea-
tralen Rituale der höfischen Repräsentation agieren, spielen die ganze Zeit vor 
Publikum: Hamlet spielt verrückt, Polonius und die Höflinge spielen ihm Inter-
esse und Freundschaft vor, Ophelias wahrhaftige Liebe wird vom Spiel kontami-
niert. In der für das Stück so zentralen mousetrap-Szene, die in den Lehrjahren 

ungenannt bleibt, auf die aber, wie im Weiteren zu zeigen sein wird, an markan-

                                                             
51  von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, S. 316.  

52  Vgl. Hans Jürg Lüthi: Das deutsche Hamletbild seit Goethe. Bern 1951. Vgl. Kurt 

Ermann: Goethes Shakespeare-Bild. Tübingen 1983, S. 293-353. Vgl. Mark Evan 

Bonds: »Die Funktion des Hamlet-Motivs in Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Goe-

the-Jahrbuch 96 (1979), S. 101-110.  

53  Vgl. Robert Weimann: »›Mimesis‹ in Hamlet«, in: Patricia Parker/Geoffrey Hartman 

(Hg.): Shakespeare and the Question of Theory. New Haven 1985, S. 275-291. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ten Stellen angespielt wird, beobachten alle Akteurinnen und Akteure statt der 
Theateraufführung einander als Zuschauer beim Zuschauen. Und während Wil-
helm der von seiner mimetischen Shakespeare-Verstrickung ausgelösten tödli-
chen Katastrophe beim Raubüberfall im vierten Buch noch knapp entrinnt, 
kommt in Shakespeares Stück über die Mimesis niemand mit dem Leben davon.  

An der Darstellung von Wilhelms ästhetischer Selbstbildung und ihren Kon-
texten gilt es daher zu rekonstruieren, inwieweit dabei auch das Problem der 
Mimesis direkt und indirekt verhandelt wird. In den Blick genommen werden 
soll dabei nicht die Hamlet-Bildung im Detail,54 sondern das Zusammenspiel der 
Kontexte, in denen Hamlet als Theatertext und als Figur in Wilhelm Meisters 

Lehrjahren seinen Auftritt hat. Zu deren Einordnung ist nicht zuletzt die Einbe-
ziehung einer weiteren intertextuellen Schicht vonnöten; in den Blick zu nehmen 
gilt es seinerseits einen poetologischen und ästhetiktheoretischen Kontext des 
Romans, von dem sich das eigenwillige Verhältnis aus Ästhetik der Klassik, äs-
thetischer Bildung und Mimesisproblematik auffächern lässt, das die Lehrjahre 

aufmachen: Ausgehend von den in Friedrich Schillers Briefen Über die Ästheti-

sche Erziehung des Menschen vertretenen Thesen lässt sich verdeutlichen, was 
im Wechselverhältnis zwischen Wilhelms Hamlet und dem Erziehungsprojekt 
der Turmgesellschaft auf dem Spiel steht: die Einhegung des Mimetikers. Von 
verschiedenen Aspekten der Schillerschen Briefe her stellen die folgenden Teil-
kapitel die Verbindungslinien zwischen Hamlet-Strang und Turmpädagogik her. 

 
 

4.  ›BILDUNG‹ ALS KEHRSEITE EINER  
ÄSTHETISCHEN ERZIEHUNG NACH SCHILLER 

 
Goethes Arbeit an Wilhelm Meisters Lehrjahren wird bekanntlich in einem par-
allelen Briefwechsel mit Friedrich Schiller intensiv diskutiert und durch dessen 
Rückmeldungen beeinflusst. In dieselbe Zeit fällt auch Schillers Abschluss sei-
ner klassizistischen Ästhetik in den Briefen Über die Ästhetische Erziehung des 

Menschen mit ähnlichen Fragen, nicht zuletzt die Auseinandersetzung mit von 
der französischen Revolution aufgeworfenen Problemstellungen.55 In den Lehr-

                                                             
54  Grundlegend für die Zusammenfassung und weiterführende Beobachtungen: Zum-

brink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 223-296. 

55  Vgl. Terence James Reed: »Revolution und Rücknahme. ›Wilhelm Meisters ›Lehrjah-

re‹ im Kontext der französischen Revolution«, in: Bernd Hamacher/Rüdiger Nutt-

Kofoth (Hg.): Johann Wolfgang Goethe. Romane und theoretische Schriften. Neue 

Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 38-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 217 

 

jahren lässt sich daher umgekehrt auch eine Auseinandersetzung mit Schillers 
Konzepten rekonstruieren.56 Nicht nur lassen sich sowohl die Wilhelm-Figur wie 
auch viele der vom Text vorgestellten sozialen Welten als Manifestationen des 
bei Schillers so zentralen ›Spieltriebs‹ sehen.57 Vor allem besteht das von Kant 
herkommende Anliegen der Briefe in einer Bestimmung des Verhältnisses von 
Erziehung (bzw. der äquivalent benutzten Bildung) zu Moral, Ästhetik und Poli-
tik: Für Schillers Autonomieästhetik ist der imitatio-Topos wie für Goethe Ana-
thema. Der als autonom gefassten Kunst kommt »Immunität«58 gegenüber der 
Wirklichkeit zu. Sie folgt einerseits ihrem Selbstgesetz; andererseits soll dieses 
Selbstgesetz aber über sich hinaus wirken: Das »vollkommenste[] aller Kunst-
werke« liegt im »Bau einer wahren politischen Freiheit«59, d.h. konsequent zu 
Ende gedacht im »ästhetische[n] Staat«60. Bei Freiheit im Sinne Kants handelt es 
sich um eine moralische Kategorie, denn der freie Mensch tut das Gute und ist 
ehrlich. Für Schiller soll diese Freiheit nun nicht von einer Erziehung wie der 
philantropinistischen, sondern durch die ästhetische Erfahrung des sich im 
Kunstwerk manifestierenden Schönen gebildet werden. Das Kunstwerk ist also 
prinzipiell eine öffentliche Angelegenheit61 und weist so strukturelle Parallelen 
zum Theater (und zu den entsprechenden Bildungsphantasien) auf. 

Das Schöne begreift Schiller mit Kant als Versöhnung von Vernunftgesetz 
und der ungeregelten Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindrücke, in deren Be-
schreibung als wuchernd und formlos sich durchaus Nachklänge der platoni-
schen Mimesisphobie zeigen, die sich ebenfalls primär gegen eine als instabil 
gefasste Sphäre des Sinnlichen richtet: »Darin besteht das eigentliche Kunstge-
heimnis des Meisters, daß er den Stoff durch die Form vertilgt.«62 Radikaler be-
zeichnet Schiller diese Formgebung sogar als »Krieg gegen die Materie«63. Auf 

                                                             
56  Vgl. z.B. Hans-Jürgen Schings: »Einführung«, in: Johann Wolfgang von Goethe: Wil-

helm Meisters Lehrjahre. Ein Roman. Sämtliche Werke nach Epochen seines Schaf-

fens. Münchener Ausgabe. Band 5. München 1988, S. 613-643.  

57  Vgl. Pierre Batteaux: Gar schöne Spiele spiel’ ich mit dir! Zu Goethes Spieltrieb. 

München 1986, S. 199-203. 

58  Friedrich Schiller: Über die Ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von 

Briefen, in: Ders.: Werke und Briefe. Frankfurt a.M. 1992, 556-705, hier: S. 583. 

59  Ebd., S. 558. 

60  Ebd., S. 582. 

61  Vgl. Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. 

Frankfurt a.M. 1988, S. 59-64. 

62  Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 641. 

63  Ebd., S. 648. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

die platonische Tradition bezogen heißt dies: Die Instabilität der Mimesis wird in 
der Stabilität der Form (bei Platon der ›Idee‹) gebannt. Die Passivität und Nach-
träglichkeit der Mimesis ist verkehrt in das Ziel jeglicher Erziehung um 1800, 
die vernünftige Selbsttätigkeit: »[N]och in seinem Leiden muß [der Mensch] 
seine Selbsttätigkeit, noch innerhalb seiner sinnlichen Schranken seine Vernunft-
freiheit beginnen«64. 

Durch ästhetischen Erfahrung dieser ›Versöhnung‹ findet sich das Subjekt 
selbst in einen versöhnten Zustand gebracht, den »ästhetischen Zustande«65 . 
Nunmehr gegen Kant entsprechen bei Schiller die aus der Sinnlichkeit kommen-
den Neigungen des Subjekts seiner moralischen Pflicht. Und da, jetzt wieder mit 
Kant, die moralischen Pflichten allgemeingültige sind, können die ästhetisch er-
zogenen Subjekte gemeinsam den ›schönen Staat‹ als das ›vollkommenste aller 
Kunstwerke‹ bilden. Dazu bedarf es aber nicht nur »schöner Künstler«, sondern 
auch »pädagogische[r] und politischer[r] Künstler« und letztlich »Staatskünst-
ler«66 – also Befähigte in denjenigen Künsten, die Kant in seiner Pädagogik als 
die schwierigsten bezeichnet.67  Dieser ›Staatskünstler‹ macht »den Menschen 
zugleich zu seinem Material wie zu seiner Aufgabe«68.  

Schiller kennzeichnet (immer noch mit Kant) seinen vernünftigen, aber 
gleichzeitig mit den Sinnen versöhnten Entwurf als nie erreichbare regulative 
Idee. Von diesem ist auch der Glaube an die Vernünftigkeit der Vernunft über-
nommen. Ist diese Theorie in sich doch nur schlüssig, wenn Natur des Sinnli-
chen und Kunst des Vernünftigen tatsächlich in einem gemeinsamen Nenner 
versöhnbar sind und sich also aus einer gemeinsamen Quelle speisen, die für 
Kant und in seiner Nachfolge für Schiller nur in der Sphäre des Vernünftigen 
und Gesetzmäßigen liegen kann. 69  

Zwar hat Schillers Kunsttheorie weder affirmativ noch ablehnend in Wilhelm 

Meisters Lehrjahren einen Auftritt; schon gar nicht liefert sie einen Schlüssel zu 
den Konstruktionsprinzipien des Romans. Wie etwa der im selben Zeitraum wie 
die Lehrjahre entstandene Text Das Märchen vorführt, steht Goethe Schillers 
Entwurf eher kritisch gegenüber.70 Bezüglich der Problematik der Erziehung und 

                                                             
64  Ebd., S. 648. 

65  Ebd., S. 636. 

66  Ebd., S. 566. 

67  Vgl. Kant: »Über Pädagogik«, S. 702.  

68  Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 566. 

69  Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei. Wien 1992, S. 144. 

70  Vgl. Peter Pfaff: »Das Horen-Märchen. Eine Replik Goethes auf Schillers Briefe über 

die ästhetische Erziehung«, in: Herbert Anton (Hg.): Geist und Zeichen. Heidelberg 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 219 

 

ihrer Verzahnung mit Ästhetik und Politik werden in Wilhelm Meisters Lehrjah-

ren allerdings immer wieder Elemente aus Schillers politisch-pädagogischer Äs-
thetik evoziert: Die Ideale des Turms etwa entsprechen den von Schiller impli-
zierten, bei aller Kunstaffinität vernunftgemäßen Leitlinien: Der die Turmgesell-
schaft begründende Oheim und der an seiner Seite stehende Abbé entwerfen die-
se Sozietät71 als Keimzelle einer zukünftigen, in sich wie bei Schiller vernünftig 
durchorganisierten Gesellschaft, in die auch die Versöhnung mit dem Sinnlichen 
einbezogen ist, z.B. als künstlerische Durchgestaltung des Wohnsitzes des 
Oheims, insbesondere des »Saal[s] der Vergangenheit« (L 541), der der Kunst 
gleich vom Namen her jegliche bedeutende Rolle für das politische und soziale 
Zukunftsprojekt abspricht. Denn aus Schillers erstrebenswerter regulativer Idee 
ist ein noch nicht erreichter zukünftiger Zustand geworden, dessen Verwirkli-
chung auch in den Wanderjahren noch in der Ferne liegt. Nach dem Tode des 
Oheims ist ein politischer ›Staatskünstler‹ nicht in Sicht. Der eigentlich die ent-
sprechende Position ausfüllende Lothario scheint schon von seinem Namen her 
(und trotz seiner späteren Verbindung mit der durch und durch vernünftigen 
Therese) etwas zu sehr den Sinnesfreuden der Liebe zugeneigt, und stellt die für 
Schiller ›höchste‹ der Künste dadurch infrage. Einen ›pädagogischen Künstler‹ 
gibt es aber durchaus: eben jenen Abbé,72 der in einem schwachen Moment Bil-
dung zwar als überkomplexes und letztlich nicht steuerbares Ergebnis der ›un-
endlichen Operationen von Natur und Kunst‹ bezeichnet, aber ansonsten durch-
gängig auf die Möglichkeit gelingender Bildung spekuliert. 

Der vernünftige Staat, wie er dem Abbé vorschwebt, hat nun zwar einen Sinn 
für die Kunst; jedoch wird sie in einem allumfassenden Anspruch, wie er im Ge-
niediskurs des jungen Wilhelm noch zum Ausdruck kommt, dann im ›Saal der 
Vergangenheit‹ zu Grabe getragen. Anlässlich der Beerdigung der für diesen 
Anspruch stehenden Mignon-Figur erläutert der Abbé seine Konzeption eines 
Bildung und Erziehung dienenden Verhältnisses der Künste, die als säuberlich in 
Sparten unterschiedene immer jeweils einzelne Organe ansprechen und ausbil-

                                                                                                                                  
1977, S. 320-332. Vgl. Bernd Witte: »Das Opfer der Schlange. Zur Auseinanderset-

zung Goethes mit Schiller in den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten und im 

Märchen«, in: Wilfried Barner/Eberhard Lämmert/Norbert Oellers (Hg.): Unser 

Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik. Stuttgart 1984, S. 461-484. 

71  Für deren spezifische Verfasstheit vgl. Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 

142-154.  

72  Vgl. Rosemarie Haas: Die Turmgesellschaft in ›Wilhelm Meisters Lehrjahren‹. Zur 

Geschichte des Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhundert. 

Münster 1975, S. 66ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

den sollen. Wo Schiller die Kunst zwar mit der Würde der Autonomie ausstattet, 
dann aber zu einer bloßen Durchgangsstation zum ›ästhetischen Staat‹ erklärt, da 
findet sich im Turm auch die wohlgeordnete Kunst den erzieherischen und poli-
tischen Endzwecken untergeordnet: zwei Künsten eigentlich im Sinne von den 
älteren Begriffen ars und téchne, und eben nicht im von Schiller proklamierten 
Sinne ästhetischer Autonomie. Mit einem Theater, wie ihm Wilhelm sich ver-
schrieben hat, steht der Turm entsprechend auf Kriegsfuß. Auf der Realitätsebe-
ne des Romans tut er dies nicht ganz zu Unrecht: Der Traum von einem aus den 
Theaterreformen des 19. Jahrhunderts hervorgehenden Nationaltheater und sei-
ner gebildeten Öffentlichkeit wird in Wilhelm Meisters Lehrjahren zwar immer 
wieder aufgerufen, aber stets findet sich die im real existierenden Theater ver-
sammelte Menge desavouiert: als bis auf wenige Ausnahmen vergnügungssüch-
tig, oberflächlich, urteilsschwach, unkultiviert oder schlicht desinteressiert. Die 
an die Geheimgesellschaften des 18. Jahrhunderts erinnernde Turmgesellschaft 
hingegen besteht aus einer kleinen, ihre weiteren Mitglieder kooptierenden 
Gruppe. Während in Schillers Briefen die den Werken der Kunst vorbehaltene 
Sonderzone zu einem Umweg wird, über den der ›ästhetische Staat‹ sich bilden 
kann, bildet das ideal geordnete Gemeinwesen, wie es der Turmgesellschaft vor-
schwebt, selbst eine Sonderzone, die versucht sich von den Sphären der Unbil-
dung autonom zu machen. Sie ist ein politisches Kunstwerk, das auf Ordnung 
und Beständigkeit setzt. In diesem Sinne ist sie am von Schiller privilegierten 
Kunstmodell der antiken Statue orientiert, deren Stoff/Form-Metaphorik Schiller 
dann auf die Erziehungs- und Staatskunst überträgt. Strukturgleich ähnelt der 
sentenzhafte »Lehrbrief« (L 496), den Wilhelm erhält und der ihm recht un-
brauchbar als Lebensanleitung erscheint, einem Anweisungskatalog für bildende 
Künstler, der sich jedoch auf eine Lebenskunst bezogen findet.73  

Nicht nur die soziale Fragwürdigkeit des weitgehend noch nicht verbürger-
lichten Theatermilieus muss aus solch einer Perspektive problematisch erschei-
nen, sondern auch die ungeordnete Fülle der sinnlichen Eindrücke einer Theater-
aufführung sowie die Flüchtigkeit und Einmaligkeit des Ereignisses.74 In seiner 
berühmten Polemik gegen die langjährige Privilegierung der Perspektive der 
Turmgesellschaft durch die Goethe-Philologie verweist Schlechta auf einen Aus-
spruch Wilhelms aus der Theatralischen Sendung, der der Bewertung des Thea-
ters durch den frühen Text entspricht, in den Lehrjahren aber nicht wieder auf-
taucht:  

 

                                                             
73  Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 145. 

74  Vgl. Kapitel II. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 221 

 

»Und ich behaupte sogar, daß, je mehr das Theater gereinigt wird, es zwar verständigen 

und geschmackvollen Menschen angenehmer werden muß, allein von seiner ursprüngli-

chen Wirkung immer mehr verliert. Es scheint mir, wenn ich ein Gleichnis brauchen darf, 

wie ein Teich zu sein, der nicht allein klares Wasser, sondern auch eine gewisse Portion 

von Schlamm, Seegras und Insekten enthalten muss, wenn Fische und Wasservögel sich 

darin wohl befinden sollen.«75  

 
Ebenso einseitig nimmt Schlechta nun umgekehrt für die Seite des Theaters Stel-
lung und übersieht, dass die Realitätsebene des Romans die Vorbehalte der Turm-
gesellschaft zu bestätigen scheint. Jedes gelungene Theaterereignis führt, sobald es 
ausklingt, ins Unglück: Die ekstatische gemeinsame Lektüre eines Ritterdramas im 
zweiten Buch wird von der Katerstimmung des nächsten Tages abgelöst. Auf die 
beglückende Probe eines kommenden republikanischen Theaters im vierten Buch 
folgt der für Wilhelm fast tödlich endende Raubüberfall. Auf Hamlet-Premiere, 
Premierenfeier und Liebesnacht im fünften Buch folgt nicht nur die Bedrückung 
durch den grauen (Theater-)Alltag, sondern die Brandkatastrophe.76 

Die ohne endgültige Festlegung für oder gegen das Theater auskommende 
Erzählinstanz der Lehrjahre steht weder ganz auf Seiten der Turmgesellschaft 
und ihres an Schiller gemahnenden Projekts, noch, wie Schlechta mit rhetori-
scher Wucht suggeriert, auf Seiten einer vom Zivilisationsprozess domestizierten 
Lebensfülle, welche sich privilegiert in der Sphäre des Theaters ausdrücke. Der 
Text verhandelt vielmehr die Spannung zwischen dem pädagogisch-politischen 
Projekt des Turms und demjenigen, was in diesem Projekt nicht aufgeht und sich 
ihm immer zu entziehen droht. In ihrer konkreten Ausprägung bezieht sich die 
Vernünftigkeit des Turms eher auf das platonische Gemeinwesen als auf Kant 
und Schiller: In jedem Menschen soll sein besonderes Talent zur Ausprägung 
gebracht werden; die Gesamtheit der spezialisierten Turmmitglieder bilden dann 
ein Gemeinwesen, in dem jedem und jeder seine oder ihre spezifische Stelle zu-
gewiesen ist. Schlechtas Polemik gegen den Turm und für das Theater kommt 
dieser Spannung eigentlich sehr nahe: Müsste Wilhelm doch für den Turm unin-
teressant sein, da er keine besonderen Merkmale oder Talente aufweist. Er ist 
deswegen auch kein Protagonist des Romans: »[D]ieser Roman […] hat keinen 
Helden: Wilhelm hat keinen ›Charakter‹«77. Er geht in seiner Liebe zum Theater 

                                                             
75  Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, S. 100f. Vgl. Schlechta: Goethes 

Wilhelm Meister, S. 99.  

76  Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 116-125. 

77  Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 11. Für die Frage nach dem Charakter und der 

ihm im 18. Jahrhundert zugeschriebenen Prägekraft vgl. Heide Volkening: Charakter 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

auf, die sich in der Liebe zur Schauspielerin Marianne manifestiert, aber in ihr 
nur das Theater sieht.78 Dieses ist das ewig Wandelbare, in dem nur eines gleich 
bleibt: Dass Wilhelm sich als ganzheitliches Subjekt in ihm imaginieren kann: 
»Ich [pflegte] mich meist an den Platz der Haupthelden zu setzen« (L 21), lautet 
seine prägende Erinnerung an die eigene kindliche Theaterfaszination. Wilhelm 
ist ganz bei sich, ist sein eigener Held, immer wenn er sich verändert. Daher 
rührt auch seine Hingabe an die kulturelle Institution Theater. 

Im Theater findet Wilhelm zwar nicht das erwartete Glück. Bei den Ach-
tungserfolgen, die er bei der vom Roman als objektiv auf der Höhe der Theater-
kunst befindlichen Truppe einfährt, kann aber von dem von Turm und insbeson-
dere Jarno stets suggerierten völligen Mangel an Talent keine Rede sein. Wil-
helm passt weder gut noch schlecht ans Theater. Er hat so wenig und so viel ein 
Talent dafür wie für andere Dinge auch: Er ist ein Mann ohne (hervorstechende) 
Eigenschaften. In seiner Offenheit für äußere Eindrücke verkörpert er das von 
der platonischen Erziehung und Politik so gefürchtete mimetische Wesen, das zu 
vielem werden kann, ohne eine feste Gestalt anzunehmen: zu Schillers Stoff, 
dem es an Form mangelt. In diesem Sinne sollte er zwar eigentlich für die Turm-
gesellschaft nicht von Interesse sein; dennoch scheint der Abbé ihn als privile-
giertes Objekt der eigenen Erziehung auserkoren zu haben: »[E]s will schon et-
was heißen, in dem hohen Grade seine Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen.« (L 
550) Schlechta markiert trotz seiner einseitigen Perspektive einen springenden 
Punkt, wenn er argumentiert, an Wilhelm müsse das Erziehungsprojekt des Ab-
bés sich beweisen: Schafft er es, den ›Mann ohne Eigenschaften‹ in den Bann 
des Turms zu ziehen, dann ist ihm auch die Erziehung desjenigen gelungen, was 
seinem Projekt gänzlich zuwiderläuft. – Durch die Erziehung des eigentlich Un-
erziehbaren würde sein Projekt sich bestätigen und bekräftigen.79  

Eine solche Selbstbestätigung ist nicht zuletzt nötig, weil der Abbé und Wil-
helm sich strukturell auf unheimliche Weise ähneln: Auch beim Abbé handelt es 
sich um einen ›Mann ohne Eigenschaften‹. Laut dem scharfsinnigen Jarno hat die-
ser eine philosophisch-pädagogische »Sinn für alles, Lust an allem, es zu erkennen 
und zu befördern« (L 552). In dieser ›Lust an allem‹ entwickelt die Figur des Ab-

                                                                                                                                  
– Arbeit. Zur literarischen Produktivität des tätigen Menschen (zgl. Habil. Ludwig-

Maximilians-Universität 2015). Publikation in Vorbereitung.  

78  Vgl. die inzwischen klassische Definition der Metonymie Wilhelms durch Marianne 

vermittelter Theaterliebe bei David E. Wellbery: »Übertragen: Metapher und Meto-

nymie«, in: Heinrich Bosse/Ursula Renner (Hg.): Literaturwissenschaft. Einführung 

in ein Sprachspiel. Freiburg i.Br. 2010, S. 121-136. 

79  Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 136-138. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 223 

 

bés formwandlerische Qualitäten, an die Wilhelms mimetisches ›Herumschlen-
dern‹ und seine Schauspielversuche nicht heranreichen. Ob und in wie vielen Rol-
len der Abbé als Abgesandter an Wilhelm aufgetreten ist, bleibt auch den anderen 
Turmgesellschaftern unklar, die vage von einem ebenfalls assoziierten »Zwillings-
bruder« (L 551) reden. Auch der Reigen der theatralen Auftritte bei Wilhelms Ini-
tiationszeremonie schafft hier der weiteren Erkenntnis keine Abhilfe, da Wilhelm 
so sehr der Illusion der jeweiligen Bühnenfiktion verfällt, dass er sogar die Stimme 
seines toten Vaters zu vernehmen meint. Dass es Wilhelm im zweiten Buch scheint, 
als habe er den Abbé »schon irgendwo gesprochen«, deutet einerseits auf seine 
Identität mit dem Fremden im ersten Buch hin, aber da es allen Begleiterinnen und 
Begleitern ebenso geht, ist dieses Indiz bedeutungslos. Die lebenspraktische Phili-
ne kennzeichnet sein Äußeres als das eines »Mensch[en]« im Unterschied zu dem 
eines »Hans oder Kunz« (L 123): also doch wohl eines allgemeinen und beispiel-
haften statt eines x-beliebigen Menschen. In dieser nicht festlegbaren Allgemein-
heit (die Schlechta als Entleerung abtut)80 wird der Abbé eine Parallelfigur zu Wil-
helm bzw. zu dessen Spiegelbild: Er befördert zwar Formen und ist in diesem Sin-
ne schöpferische Mimesis, besteht selbst aber nicht aus einem geformten Stoff. In 
dieser Hinsicht ähnelt er dem ungeformten Wilhelm, in dem sich gar keine zu be-
fördernde Form abzeichnet.  

Der einzige vom Text der Lehrjahre gegebene Konnex zwischen Wilhelm 
und der Turmgesellschaft lässt es indes offen, was die ›Aufmerksamkeit‹ für 
Wilhelm provoziert. Beim Kauf der Kunstsammlung, deren Verlust Wilhelm 
dem Theater in die Arme treibt, provoziert der kindliche Wilhelm selbst eine 
solche: »Sie hatten […] ein Lieblingsbild darunter, von dem Sie mich gar nicht 
weglassen wollten.« (L 69f) Ob die Ausstrahlungskraft des mimetischen Kindes, 
das den Kunstkenner von seiner sechstägigen Bewertungsarbeit anscheinend 
zumindest teilweise abhielt, die Anstrengungen der Turmgesellschaft hervorruft, 
oder die spätere Zufallsbegegnung im ersten Buch, bei der sich der langfristige 
Kollateralschaden dieses Kaufes abzeichnet, bleibt offen. Strukturell hat in bei-
den Fällen der Zögling mit seiner mimetischen Kraft einen Erzieher angezogen, 
der entweder nicht von ihm ablassen kann oder sich seiner später erinnern muss. 
Die Erziehungsinstanz hat bezüglich Wilhelms von vornherein einen Teil jener 
in der sich selbst zugeschriebenen tätigen wie formenden Vernunft gegründeten 
Macht abgegeben und gewinnt sie nur zurück, indem sie Wilhelm in die Sphäre 
der Turmgesellschaft holt. 

In diesem Sinne wirkt auch das von Wilhelm plötzlich gefundene ›Glück‹, 
seine Paarbildung mit der ›schönen Amazone‹ Natalie am Ende der Lehrjahre, 

                                                             
80  Vgl. ebd., S. 49, S. 137f. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

nicht in dem Ausmaß von einem von der Lenkung durch den Turm losgelösten 
›Glück‹ der fortuna abhängig, wie es Wilhelm vorkommt.81 Vielmehr scheint es 
aus Sicht des Turms durchaus logisch: Auch Natalie, die wohltätige Erzieherin 
und Menschenbildnerin, beschreibt sich selbst als Gegenpol zu den experimen-
tellen Erziehungsprinzipien des Abbés. Während dieser die Suche nach der je ei-
genen Bestimmung als großangelegte Erprobung des eigenen Lebens bestimmt, 
gibt Natalie ihren weiblichen Zöglingen »Gesetze« vor. Sie unterläuft damit ten-
denziell die Spezialisierungstendenzen des Turms und die Forderung nach einem 
radikal eigenverantwortlichen Selbstentwurf, die mit diesen einhergehen. Da sie 
aber selbst ihren Selbstentwurf so radikal lebt, wie das pädagogische Projekt es 
verlangt, bringe man ihr die »unglaubliche Toleranz« (L 527) entgegen, die die-
sem Projekt insgesamt eigen sei.  

Zum Ausdruck kommt mit dieser Zuschreibung allerdings auch der von der 
eigenen Spezialisierung wohl eingeschränkte Blick der Nataliefigur: Wurde das 
Kapitel, in dem diese Worte fallen, doch durch ein Gespräch mit Wilhelm über 
Nataliens Tante, die ›schöne Seele‹, begonnen, der Natalie äußerlich gleicht und 
innerlich nachzustreben behauptet. »Im Praktischen ist doch kein Mensch tole-
rant.« (L 419), weiß diese von einer Turmgesellschaft zu sagen, die sie von der 
Erziehung Nataliens ausgeschlossen hat. Kein (wohl letztlich mimetischer) Ein-
fluss war dieser Tante also auf einen Zögling erlaubt, der sich laut Selbstein-
schätzung unter eben diesem mimetischen Einfluss wähnt. Nicht in Betracht 
zieht Natalie dabei, dass sie im Herzen des Reichs der Turmgesellschaft, nämlich 
auf dem Anwesen ihres Gründers, diese abweichende Erziehungsphilosophie 
verwirklicht. Ihre Devianz steht ebenso unter Dauerbeobachtung wie Wilhelm, 
dessen Devianz sich komplementär zu ihrer Spezialisierung organisiert, aber 
doch ganz anders begründet ist: Wilhelm ist nicht falsch, sondern zu gar nichts 
besonders talentiert. An Natalie kontrolliert der Turm das von ihm als fremd 
Identifizierte, an Wilhelm eine grundsätzlichere Andersheit mimetischer Fluidi-
tät. An Wilhelm muss sich daher nicht nur beweisen, ob das Projekt des Turms 
allgemeine Gültigkeit hat, also potentiell ein Menschheitsprojekt ist oder ob es 
sich auf eine Gruppe kontingent Ausgesuchter bzw. Auserwählter beschränkt. 
Kann der Abbé Wilhelm zum Teil seines Projekts machen, ist auch noch – nun 
von einer weiteren Theorietradition her gesehen – der platonische Albtraum ab-

                                                             
81  Für die Widerspenstigkeit solcher Glücksmomente im ganzen Roman, allerdings ohne 

Rückbezug auf die eher Willhelm in ihrem Bereich haltende als ihn ›bildende‹ Struk-

tur der Turmgesellschaft vgl. Jochen Hörisch: Gott, Geld und Glück. Zur Logik der 

Liebe in den Bildungsromanen Goethes, Kellers und Thomas Manns. Frankfurt a.M. 

1993, S. 30-99. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 225 

 

gewendet und die Mimesis als solche unter eine höchst ›tolerante‹ Kontrolle ge-
bracht. Die Mimesis wird nicht gebannt, sondern in Reserve bzw. vielleicht so-
gar Bereitschaft für Kommendes gehalten. 

All das scheint im Kontext des Wilhelm Meister-Projekts in keiner Weise zu 
heißen, dass die mimetische Fluidität an einem festen Ort gebannt werden muss. 
Ganz im Gegenteil ist Wilhelm in den Wanderjahren immer noch auf der den Ti-
tel gebenden Suche nach seiner Bestimmung und findet sie am Ende nur im Re-
kurs auf seine mimetischen Kindheitsträume. Nicht auf die Zuordnung zu einer 
Funktion, hier die des Wundarztes, scheint es anzukommen, sondern darauf, 
Wilhelm in der Sphäre des Turms zu halten. Die Mimesis muss sich nicht festle-
gen; etwaige Festlegungen dürfen auch Zufallszuckungen der Mimesis sein. Sie 
muss sich nur den Rahmenbedingungen des Turms unterwerfen, d.h. für eine zu-
künftige Festlegung in Reserve halten bzw. die kontingenten Festlegungen mi-
metisch, wie sie ist, übernehmen.  

Aber nicht nur mit der Turmgesellschaft scheint auf Schillers Briefe Über die 

Ästhetische Erziehung angespielt, die aber beim Wort genommen und so gegen 
sich selbst gewendet werden. In seiner Eigenschaftslosigkeit evoziert Wilhelm 
das, was Schiller den ›ästhetischen Zustand‹ nennt, um diesen Zustand gleichzei-
tig zu konterkarieren: »In dem ästhetischen Zustande ist der Mensch also Null«82. 
Gemeint ist bei Schiller, dass im Zeichen der ästhetischen Erfahrung alle 
menschlichen Vermögen ausgesetzt sind und weder der formende Verstand 
agiert, noch die ungeformte Sinnlichkeit. Diese Suspension tendiert bekanntlich 
immer zur Seite des Verstandes und seiner stabilisierenden Kräfte. Sie geschieht 
angesichts der Erfahrung eines autonomen Kunstwerks und seiner in sich ruhen-
den Stabilität. Diese passive Schau ist für Schiller in diesem Sinne auch nicht 
nur passivisch zu fassen, sondern selbst bereits ein aktivisches Formen: »[D]er 
Schein der Dinge ist des Menschen Werk, und ein Gemüt, das sich am Scheine 
weidet, ergötzt sich […] an dem, was es tut.«83 Die von Platon der Mimesis zu-
geschriebene Zerrüttung ist Schillers ›ästhetischem Zustand‹ entsprechend fremd, 
»denn der unausbleibliche Effekt des Schönen ist Freiheit von Leidenschaften«84. 
Wilhelms ›ästhetischer Zustand‹ äußert sich als komplette Verkehrung von 
Schillers Ideal: als ganz seinen Leidenschaften hingegeben statt in einem Null-
zustand suspendiert; beweglich von diesem in jenen Zustand überwechselnd, oh-
ne doch je eine eigene Eigenschaft anzunehmen.  

                                                             
82  Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 636. 

83  Ebd., S. 661. 

84  Ebd., S. 642. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Der junge Wilhelm erfährt die eigene Nichtfestgelegtheit auf eine Eigen-
schaft als die ästhetische Ganzheitlichkeit seiner kindlichen Theaterliebe, die er 
später in der Sphäre des Theaters erneut suchen und in Marianne gefunden zu 
haben meinen wird. Als das Gegenteil von Schillers Ideal entspricht dieser ›äs-
thetische Zustand‹ aber doch Schillers Beschreibung. Wilhelm ist »ein Ganzes in 
sich selbst. […] [U]nd unsre Menschheit äußert sich mit einer Reinheit und Inte-

grität, als hätte sie von der Einwirkung äußrer Kräfte noch keinen Abbruch er-
fahren.«85 Von der rhetorischen Inszenierung wie argumentativen Abfolge her 
rückt Schillers Text diesen Zustand ins Zentrum seiner Ausführungen. Nur am 
Rande wird benannt, dass die Kunst so autonom, wie sie dargestellt wird, gar 
nicht ist, sondern Mittel zum pädagogisch-politischen Zweck. Indem die Schil-
ler-Anleihen der Lehrjahre Erziehungsprinzip und ästhetischen Nullzustand 
durch Entgegensetzung und Domestikation des zweiten durch den ersten aufein-
ander beziehen, stellen sie diesen Zusammenhang pointiert aus. Und von dieser 
Pointierung her gibt sich auch das ästhetische Selbsterziehungsprogramm, in das 
Wilhelm mit dem Hamlet durch die Fehlkalkulation der Turmgesellschaft hin-
einstolpert, als Ironisierung von Schillers Briefen zu lesen: Nur aus Versehen 
schickt die Turmgesellschaft Wilhelm (und damit die Kehrseite von Schillers 
›ästhetischem Nullzustand‹) in seine ästhetische Selbstbildung am Hamlet. Aus 
Schillers in den Briefen im hohen Ton vorgetragener Trias von Kunst, Erziehung 
und Politik ist ein komödiantisches Stolpern vom ersten ins zweite geworden. 
Die Weiterführung des Projekts im dritten Schritt liegt in einer noch ungewissen 
Zukunft.  

 
 

5.   DIE THEATRALITÄT ÄSTHETISCHER ERZIEHUNG 
 

Wilhelm gerät über seine mimetische Identifikation an Hamlet und so auch an 
das Stück als ästhetisches Ganzes. Damit ist in seiner Bildung ein großer Schritt 
getan. Statt als ›Genie‹ höhere Wahrheiten zu produzieren und sich vor allem 
selbst als Dichter zu einer Heldenfigur zu erheben, denkt er jetzt fast schon in 
Kategorien der Autonomieästhetik, wie Schiller sie in den Briefen entwickelt. 
Die von der Turmgesellschaft bewirkte Ansteckung mit dem ›Shakespeare-
Fieber‹ führt nicht von der Kunstbesessenheit in die Realität, sondern in eine äs-
thetische Erziehung, an der es der Turmgesellschaft zu mangeln scheint – auch 
wenn diese einen Erziehungskünstler und einen zumindest potentiellen Staats-
künstler aufweist. Aus Perspektive von Schillers Ästhetik komplementiert die 

                                                             
85  Ebd., S. 638. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 227 

 

›Null‹ Wilhelm in ihrem ›ästhetischen Zustand‹ die Turmgesellschaft, aber ohne 
dass diese das zu würdigen wüsste.  

Gleichzeitig steht das Kunstwerk, an dem Wilhelm sich ästhetisch bildet, 
aber auch quer zu der der Kunst von Schiller zugeschriebenen Autonomie: Als 
Theaterstück über soziales Theater der gegenseitigen Inszenierungen, Verstel-
lungen und Beobachtungen kommt im Hamlet eine gänzlich andere Mimesis auf 
die Bühne als die Mimesis, die Schillers Ästhetik impliziert. In Anschluss an die 
traditionellen teils platonischen, teils aristotelischen Argumentationsmuster ist 
auch für Schiller das Theater zentral. Die Briefe übernehmen für die Mimesis das 
Ursprungstheorem; sie klären Mimesis zum Anfang der Kunst als eines Anfangs 
von Kultur überhaupt. Und, da die Erziehung zur politischen Freiheit ja auf 
Kunst angewiesen ist, wird die Mimesis gleich am Anfang der Kultur auch zum 
indirekten Ursprung des möglichen guten Lebens im ›ästhetischen Staat‹ erho-
ben. Mit der Mimesis kommt die Kultur ins Spiel, bzw. der »Eintritt in die 
Menschheit«. Sie ist, so heißt es im 26. Brief, aber ein nicht selbst produzierba-
res »Geschenk der Natur«86, aus dem sich dann, wie der 21. Brief entwickelt hat-
te, die »Schenkung der Menschheit«87 ergeben wird. Alle vorzivilisierten ›Wil-
den‹ haben bereits »die Freude am Schein, die Neigung zum Putz und zum Spie-

le«88. Während der Text sonst mit Metaphern der bildenden Kunst arbeitet, ist 
hier nun das Theater in jedem der Begriffe mitangesprochen: die Freude zu 
scheinen im Sinne von Ausstellung, spielerischer Verstellung und Auftritt, die 
Freude am Putz auch im Sinne von Kostüm und Dekoration, die Freude am Spiel 
auch im Sinne von verkleidet eine Rolle Übernehmen. Die ganze Abhandlung 
Über die Ästhetische Erziehung lässt sich in diesem Sinne auch als Auseinander-
setzung mit der theatralen Dimension der Mimesis und ihrem Titel gemäß als 
Beitrag zur Diskussion über die Theatralität einer Erziehung lesen, die nicht un-
bedingt an die kulturelle Institution Theater gebunden ist. Insbesondere ›Spiel‹ 
und ›Schein‹ sind Kernwörter der Abhandlung, die sich nicht auf ihren Kontext 
bei Kant reduzieren lassen: ›Spiel‹ ist nicht nur das freie Spiel zwischen Ver-
stand und Sinnlichkeit, ›Schein‹ nicht nur die aisthetische Stimulation wie Sti-
mulation der Augen und anderer Sinne. Insbesondere im ›Schein‹ kommt auch 
die Dimension des ›Erscheinens‹ und der Sichtbarwerdung hinzu, wie sie zum 
Vokabular und zur Bedeutungsproduktion von Theater und Theatralitätsgefügen 
gehören. Die ›Gabe‹ seiner ästhetischen Befähigungen stellt für Schiller die erste 
Emanzipation des Naturwesens Mensch von der physis dar. Er blickt jetzt auf 

                                                             
86  Ebd., S. 660. 

87  Ebd., S. 636. 

88  Ebd., S. 661. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

diese; »es erscheint ihm eine Welt«89. Der ästhetische Schein ist in diesem Sinne 
nicht nur die Doppelung dieses ursprünglicheren Erscheinens; er ist auch dessen 
Vorstufe.  

Mit der Betonung der ›Freude‹ an Schein, Putz und Spiel, stellt sich der Text 
eindeutig auf die aristotelische Seite der Debatte um die Mimesis: Mimesis be-
reitet eine Lust, die auf Wissen ausgerichtet ist. Denn dass man durch sie, ganz 
im Sinne von Aristoteles, auch lernt, haben die 25 vorhergehenden Briefe bereits 
beschrieben. Schillers Autonomiehypothese wäre ohne die aristotelische Mime-
siskonzeption kaum denkbar: Kommt der Mimesis doch hier kein nachgeordne-
ter Charakter zu, sondern der eines Modells, um mögliche Welten durchzuspie-
len. Für die Legitimierung seiner Autonomiehypothese greift Schiller auf die 
grundlegende Unterscheidung zwischen platonisch verstandener und aristote-
lisch verstandener Mimesis zurück. Die Daseinsberechtigung des ›ästhetischen 
Scheins‹ ist für Schiller nur gegeben, wenn er nicht der Schein der Lüge und 
Täuschung ist. Sein Bezug zur Wirklichkeit ist gekappt. Den »Schein […] von 
der Wirklichkeit [zu] reinigen« heißt auch, die »Wirklichkeit von dem Scheine 
frei zu machen.«90 Die unwirklichen Räume der Kunst sollen auf eine nicht von 
Lüge und Täuschung kontaminierte Wirklichkeit wirken: auf die Sphäre jener 
Aufrichtigkeit, zu der bürgerliche Erziehung seit Rousseau ihren Beitrag leisten 
will.  

In diesen Zusammenhang fällt auch Schillers Absage an eine Abbildästhetik 
oder imitatio-Poetik: »Auf die Frage ›Inwieweit darf der Schein in der morali-

schen Welt sein?‹ ist also die Antwort so kurz als bündig diese: in so weit es äs-

thetischer Schein ist, d.h. Schein, der weder Realität vertreten will, noch von 
derselben vertreten zu werden braucht.«91 Der Schein selbst findet sich in diesem 
Sinne auf zwei Hauptanliegen verpflichtet, die beide auch Anliegen der rous-
seauistischen Erziehung zum aufrichtigen, stabil in sich selbst ruhenden Men-
schen sind:  
 

»Nur soweit er aufrichtig ist, (sich von allem Anspruch auf Realität ausdrücklich lossagt) 

und nur soweit er selbständig ist, (allen Beistand der Realität entbehrt) ist der Schein äs-

thetisch. Sobald er falsch ist und Realität heuchelt, und sobald er unrein und der Realität 

zu seiner Wirkung bedürftig ist, ist er nichts als ein niedriges Werkzeug zu materiellen 

Zwecken«92.  

                                                             
89  Ebd., S. 655. 

90  Ebd., S. 663. 

91  Ebd., S. 665, Fußnote 20. 

92  Ebd., S. 664. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 229 

 

Von der aristotelischen Mimesis wäre ein solcher ›Schein‹ zur platonischen Mi-
mesis herabgestiegen. Präziser noch wäre er zu dem herabgestiegen, was die 
christliche Tradition seit Tertullian aus dem platonischen Vorurteil gegen die 
Mimesis gemacht hat: ein Medium von Lüge und Betrug. – Diesen Vorwurf 
richtet Rousseau dann auch noch an die adelige Erziehung, die statt zur Aufrich-
tigkeit zur kühlen Selbstkontrolle, Gesichtswahrung und Manipulation der ande-
ren im höfischen Umgang, wie ihn etwa Machiavellis Prinzenerziehung be-
schreibt, befähigen möchte. 93 

In eben eine solche Sphäre der Verstellung wird der naive Wilhelm aber vom 
Text versetzt. Als er durch Jarno mit Shakespeare bekannt wird, bewegt er sich 
an den Rändern eben des adeligen Milieus. Auch in den reformadeligen Kreisen 
der Turmgesellschaft findet Wilhelm nach seiner Abkehr vom Theater wieder 
wie »überall Schauspieler und Theater« (L 428) vor, wie Jarno es pointiert.94 
Jarno selbst, der die Charakterschwächen der Menschen als die Schwächen einer 
von ihnen sozial geforderten Schauspielerei bestimmen wird,95 ist als ›natürli-
cher Sohn‹ Produkt der entsprechenden adeligen Erziehung. Obwohl er Wilhelm 
auf deren Grenzen hinweist, bleibt diesem seine Faszination für den Adel auch 
nach dem bunten Intermezzo bei Hofe erhalten. Davon kündet (in Anspielung 
Christian Garves Beschreibungen des ›vornehmen Anstands‹) Wilhelms soge-
nannter ›Bildungsbrief‹: Wilhelm will bekanntlich »eine öffentliche Person […] 
sein […]. Auf den Brettern erscheint der gebildete Mensch so gut persönlich in 
seinem Glanz als in den obern Klassen; Geist und Körper müssen bei jeder Be-
mühung gleichen Schritt gehen, und ich werde da so gut sein und scheinen kön-
nen als irgend anderswo.« (L 292) An der Oberfläche sind hier nicht zuletzt die 
traditionellen pädagogischen Konzepte des historisch gerade im Verschwinden 
begriffenen Schultheaters aufgerufen, die konkret das Auftreten, die körperliche 
Haltung, das stimmliche Vermögen sowie allgemein die gesellschaftlichen Um-
gangsformen der Zöglinge verbessern wollen. Ihre Residuen finden sich noch in 
den zeitgenössischen Debatten um das ›Nationaltheater‹ als ›Bildungsinstituti-
on‹.96 Strukturell proklamiert Wilhelm hier eine Bildung, die tatsächlich vom 
äußeren Schein ausgeht und sich davon Effekte der inneren Bildung erhofft.97  

                                                             
93  Vgl. E 138f. Vgl. Niccolò Machiavelli: Der Fürst. Berlin 2012. Vgl. auch Lethen: 

»›Schein zivilisiert!«. 

94  »Auf dem Theater geht es wie im Leben zu, und auch im Leben ist alles nur Theater.« 

(Stefan Blessin: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Paderborn 1996, S. 123) 

95  Vgl. L 434f. 

96  Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 193-236. 

97  Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 88-93. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Die Faszination für die Hamlet-Figur und das dadurch ausgelöste Interesse 
für die Dramaturgie des zugehörigen Theaterstücks konterkarieren jedoch, paral-
lel zum vollzogenen Bildungsschritt in die richtige Richtung, die daran hängende 
Hoffnung auf innere Bildung. Die ästhetische Weiterbildung ausgerechnet am 
Hamlet wirkt zunächst eher wie ein Auf-der-Stelle-Treten: Handelt es sich bei 
dem Stück doch um eine groß ausgesponnene Hofintrige, in der theatraler 
›Schein‹ eben als das von Schiller gegeißelte ›niedrige Werkzeug zu materiellen 
Zwecken‹ benutzt wird. Die Identifikation, die ihn zu Hamlet als Figur führt, 
läuft nicht nur der ästhetischen Auseinandersetzung mit Hamlet als einem Stück 
zuwider. Vor allem wird Wilhelms ›ästhetische Erziehung‹ weg von seiner nar-
zisstischen Heldenidentifikation hin zur Auseinandersetzung mit ästhetischen 
Gesamtzusammenhängen vom zur Bildung gewählten Kunstwerk ausgehebelt: 
von der Darstellung mimetischer Verstellungs- und Täuschungskünste, wie sie 
allen gängigen Erziehungskonzepten der Zeit als bedrohlich erscheinen. Wie so 
häufig im Problemfeld der Theatralität von Erziehung um 1800 tritt auch in ihrer 
fiktionalen Variante eine gute, Stabilität erzeugende, Erziehung gelingen lassen-
de und aristotelisch eingefärbte Mimesis gegen eine schlechte und Erziehung 
verhindernde, platonisch konnotierte Mimesis an.  
 
 

6.  NACHAHMEN UND NACHÄFFEN IN DEN LEHRJAHREN: 

EINHEGUNG DER MIMESIS 
 

Wie so viele Dinge, die in den Lehrjahren zwischen den Zeilen, perspektivisch 
mehrfach gebrochen oder indirekt verhandelt werden, kommt auch die Proble-
matik der Mimesis nie richtig zum Tragen. Dahinter lässt sich in einem Text, der 
so sehr mit in den Debatten der Zeit über die Frage nach der Mimesis verhandel-
ten Themen wie denen des Theaters, des Kunstdilettantismus oder der Erziehung 
beschäftigt ist, poetisches Kalkül vermuten. Nur selten fällt die Vokabel ›Nach-
ahmung‹. Auffälligerweise kommt im gesamten Roman nur genau einmal die 
Rede auf den für die Klassik so unheimlichen und gefährlichen Doppelgänger 
der Nachahmung, das ›Nachäffen‹,98 vor. Dieses aber an zentraler Stelle, aller-
dings mehrfach gebrochen: Im Gespräch mit dem noch recht frisch in die Turm-
gesellschaft initiierten Wilhelm beschreibt Natalie das Erziehungskonzept des 
Abbé, von dem ihr jüngst verstorbener Oheim sich bei ihrer Erziehung leiten las-
sen hat. Mit einem »wie er jetzt denkt, kann ich nicht sagen« (L 520) wird dieses 
Konzept im selben Atemzug relativiert; dass es bis vor kurzem auch auf Wil-
helm angewandt wurde, lässt sich nur vermuten. Bedeutsam erscheint in diesem 

                                                             
98  Vgl. Kapitel II. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 231 

 

Zusammenhang jedoch, dass der Abbé sein Erziehungskonzept über eine Analo-
gie zur Kunst herleitet, also zu derjenigen Sphäre, der Wilhelm sich bis vor kur-
zem zugehörig fand.  

Der Abbé definiert in Natalies Zusammenfassung (die sich weitgehend mit 
einer früheren ihrer Tante deckt) Menschlichkeit als Tätigkeit und evoziert damit 
die in der Aufklärung ubiquitäre Rede von ›Selbsttätigkeit‹. Die je spezifischen 
Tätigkeiten, in denen der je spezifische Mensch sich verwirklichen könne, seien 
aber von der inneren Anlage vorbestimmt. Den Theorien der Philantropinisten 
und Revisoren, die ›Triebe‹ einpflanzen zu können meinen, wird Blumenbachs 
biologische These von der Ausbildung immanenter Eigenschaften entgegenge-
setzt und mit Schillers Forderung aus den Briefen kombiniert, (kulturelle aufokt-
royierte) Pflicht und (aus der sinnlichen Sphäre kommende) Neigung zu versöh-
nen: »[M]an könne nichts tun, ohne die Anlage dazu zu haben, ohne den Instinkt, 
der uns treibe.« Das heißt für den Abbé nicht nur, dass »jede, auch nur die ge-
ringste Fähigkeit uns angeboren« ist, sondern auch, dass es »keine unbestimmte 
Fähigkeit [gibt]« (L 520). Gegen die von Platon bis Locke gängige tabula rasa-
These, nach der das unbestimmte kindliche Wesen prinzipiell in jede Richtung 
durch seine mimetische Veranlagung bildbar sei, wird hier eine Art Prädestinati-
on gesetzt. Durchaus platonisch ist dann aber die andernorts explizierte Argu-
mentation bezüglich der misslichen Einwirkungen erzieherischer und sonstiger 
früher Einflüsse: Durch »die ersten Eindrücke der Jugend« (L 121) kann der 
Zögling »verbildet« und »auf falsche Wege gestoßen« werden. Dem gilt es »frü-
he Bildung« (L 120) entgegenzusetzen, allerdings in einem sehr eigenwilligen 
Sinne. Zunächst jedoch beschreibt der Abbé in Nataliens Wiedergabe die Erzie-
hungspraktiken seiner Zeit (und überhaupt der menschlichen Kultur) mit der kul-
turkritischen Rhetorik Rousseaus: »Nur unsere zweideutige, zerstreute Erzie-
hung macht die Menschen ungewiß« (L 520). Mit der Rede von der Zweideutig-
keit und Zerstreuung ist die auch bei Rousseau wirksame Panik angesprochen, 
die bei Platon von der Mimesis ausgeht und der Sphäre des Theaters zugeschrie-
ben wird. Die notwendige Gewissheit bezüglich seiner selbst sollen demgegen-
über die »pädagogischen Versuche« (L 521) des Abbé bringen, die seine Zöglin-
ge »auf ihrem eigenen Wege irrgehen lassen« in der Hoffnung, dass daraufhin 
ein besserer eingeschlagen und die »ihrer Natur gemäß[e]« (L 520) Fähigkeit 
bzw. Anlage gefunden werde.  

Die eigene Gewissheit über die Eindeutigkeit dieser Anlagen zieht der Abbé 
nun markanter Weise aus der Evidenz der Kunst, und zwar in jenem eng gefass-
ten, ästhetischen Sinne, dem ansonsten in der Sphäre des Turms bloß ein unter-
geordneter Rang zukommt: Die an der Wirklichkeit ablesbare Tatsache, dass 
Dichtertum wie Künstlertum überhaupt angeboren seien, ließe sich in einem wei-

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

teren Schritt durch genaue Beobachtung für alle übrigen Fähigkeiten nachweisen. 
Diese Behauptung steht und fällt allerdings mit der Tatsache der künstlerischen 
Naturbegabung. Hier kommt ex negativo das ›Nachäffen‹ ins Spiel: »Man gibt 
zu […] daß Poeten geboren werden, man gibt es bei allen Künsten zu, weil man 
muß, und weil jene Wirkungen der menschlichen Natur kaum scheinbar nachge-
äfft werden können« (L 520). Aufgegriffen findet sich mit dem von Kants Ästhe-
tik für die Aufklärung mit der Handwerklichkeit der Kunst versöhnten Geniedis-
kurs durchaus eine Redeweise, die auch dem zuvor seine Theaterphantasie aus-
lebenden Wilhelm nicht fremd gewesen ist. Der Abbé argumentiert zunächst 
ganz im Stile der Rezeptionsästhetiken Kants und später Schillers nicht von der 
Produktion her: Der Zwang, das naturgegebene Genie anzuerkennen, rührt von 
der Wirkung des Kunstwerks auf eine Rezeption her, die es anzuerkennen in der 
Lage ist: ›Man muß.‹ Beide setzen sich gegenseitig voraus. Die vom Oheim und 
Abbé ansonsten proklamierte Ausbildung des Kunstgeschmacks durch Erlernen 
der Kunstgeschichte erübrigt sich ebenso wie die ansonsten proklamierte Aus-
bildung der diese Kunst Produzierenden; von der in den ersten fünf Büchern 
immer wieder anzitierten Problematik des Nationaltheaterprojekts, dass entwe-
der das Theater oder in Serlos und Aureliens Fall (und eben auch bei Wilhelms 
Debüt als Hamlet) das Publikum noch nicht reif genug sei, ganz zu schweigen. 
Die Geniebehauptung überdeckt hier in einem ersten Schritt jene Verkomplizie-
rungen eines Ursprungs und Telos von Bildung, die vom Roman an dieser Stelle 
schon lange entfaltet worden sind. 

In einem zweiten Schritt kommt nun das im Diskurs der Zeit meist abwer-
tend gemeinte und mit dem nicht als eigenständige Kunstform betrachteten The-
ater assoziierte ›Nachäffen‹ ins Spiel. Die Evidenz des Genies ist eine Sache der 
Wahrscheinlichkeit, ›weil jene Wirkungen der Natur kaum scheinbar nachgeäfft 
werden können‹. Niemand kann ein Genie spielen; niemand kann ›scheinen‹ wie 
ein Genie; niemand kann eine ›nachäffende‹ Zweitfassung geben. Damit ist mit 
der Geniethese auch gleichzeitig die theaterfeindliche Tradition aufgerufen: Ge-
nie und Theater schließen sich aus; das Theater ist hinterrücks für letztlich nicht 
kunstfähig erklärt worden. 

Mit der Behauptung, dass die Fähigkeiten des Genies gänzlich unmimetisch 
seien, bewegt sich der Abbé noch auf dem Boden von Kants Ästhetik, deutet mit 
dem theaterfeindlichen Akzent aber schon auf die Problematik der philantropin-
ischen Erziehung zu Aufrichtigkeit und Selbstidentität. Diese Problematik wird 
nun im zweiten Schritt noch überboten. Der Abbé überträgt nämlich die Genie-
struktur auf alle anderen Fähigkeiten; suggeriert wird durch die ›genaue Beob-
achtung‹ wiederum jene wissenschaftliche Wahrscheinlichkeit, die auch der Ge-
niethese Geltungskraft verleihen sollte. D.h. auch, dass letztlich gar keine Fähig-

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 233 

 

keit ›scheinbar nachgeäfft‹ werden kann. Dies kann nun aber nur von der ›ge-
nauen Betrachtung‹, welcher der Abbé sich rühmt, bestimmt werden, da schließ-
lich die Welt um ihn herum bereits ›zweideutig‹ und ›zerstreut‹ erzogen worden 
ist und aus ›scheinbaren Nachäffungen‹ von Fähigkeiten besteht. Der Albtraum, 
gegen den etwa Salzmanns Erziehung mit und gegen das Theater anarbeitet, ist 
für den Abbé schon lange Wahrheit. Er versucht nicht nur Wilhelm vom Theater 
als einer kulturellen Institution loszureißen, sondern kämpft gegen die vom mi-
metischen Prinzip des Theaters durchsetze Halb- und Scheinwelt an, welche die 
zeitgenössische Erziehung hervorgebracht hat. – Außer Natalie relativiert auch 
Jarno die philosophische Grundierung der Turmgesellschaft, wenn er Wilhelm 
gegenüber an anderer Stelle erklärt, dass diese schon lange an Substanz verloren 
habe und zum Ritual erstarrt sei, »über das nun alle gelegentlich nur lächeln« (L 
548). Trotz aller vom Text aufgeworfenen Infragestellung der Geltung des Aus-
geführten (nicht zuletzt durch die gemischten Ergebnisse dieser Erziehung bei 
Natalie und ihren Geschwistern), steht doch nie außer Frage, dass der Abbé sich 
dem Mimetiker Wilhelm durchgehend und bis zum Schluss widmen und ihn 
auch in den späteren Wanderjahren aus der Ferne anleiten wird.  

Auch den weniger negativ als ›Nachäffen‹ besetzten Begriff der ›Nachah-
mung‹, der in zeitgenössischen Debatten meist im Sinne von aemulatio Verwen-
dung findet und auch in Goethes ästhetischen Schriften und denen zum Dilettan-
tismus vorkommt,99 benutzt der Text trotz der durchgängig aufgerufenen Thea-
ter- und Dilettantismusdiskurse sparsam und fast nie in entsprechenden Kontex-
ten. Einzig dem vom Text als der herausragende Schauspieler der Zeit gekenn-
zeichneten Serlo wird die »Gabe der Nachahmung« (L 250) zugeschrieben, al-
lerdings eher im Sinne eines Kuriosums bzw. eines virtuosen Zirkusartisten als 
einer ernsthaften Kunstausübung: »Seine Nachahmungsgabe überstieg allen 
Glauben.« (L 269) Die als mittelmäßige bis schlechte Schauspielerin beschrie-
bene Philine ist im Sozialen und eben nicht auf dem Theater »von einer leichten 
nachahmenden Natur« (L 173) und weiß daraus ihren Vorteil zu ziehen. Ihre 
Kollegen üben sich im »Nachahmen« nur in Verbindung mit »Spotten« und 
»Necken« (L 211). In allen Fällen ist nicht die schauspielerische Darstellung, 
sondern ein Imitieren als Zweitfassung in dem bei Platon dominanten Gebrauch 
von Mimesis gemeint. 

Als Zweitfassung im Sinne einer Abbildästhetik bestimmt auch der Gründer 
der Turmgesellschaft Nachahmung: »Gute Gemüter sehen so gerne den Finger 
Gottes in der Natur; warum sollte man nicht auch der Hand seines Nachahmers 
einige Betrachtung schenken?« (L 408), zitiert ihn die ›schöne Seele‹. In Wil-

                                                             
99  Vgl. z.B. Hermann Bitzer: Goethe über den Dilettantismus. Bern 1969, S. 28-66. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

helms aus Sentenzen bestehenden Lehrbrief wird diese Abbildästhetik zunächst 
evoziert und später verabschiedet: »Die Nachahmung ist uns angeboren, das 
Nachzuahmende wird nicht leicht erkannt.« (L 496) Damit ist nicht nur auf den 
bildenden Kunstdiskurs, sondern auch auf Campes ›Nachahmungstrieb‹ ange-
spielt, der mit der Erziehungsphilosophie des Abbé kurzgeschlossen wird: Nach-
geahmt werden soll, was schon da ist, und dieses bereits innerlich Angelegte gilt 
es zu suchen. »Nur ein Teil der Kunst kann gelehrt werden, der Künstler braucht 
sie ganz. Wer sie halb kennt, ist immer irre und redet viel« – so wie Wilhelm, 
der Theatertheoretiker und Hamlet-Exeget. Er stößt so nicht zum »Geist, aus 
dem wir handeln,« vor, der »das Höchste« ist. »Die Handlung wird nur vom 
Geiste begriffen und wieder dargestellt.« Eine solche ›Darstellung‹ wäre dann 
die wirkliche Kunst, der nichts Zweitrangiges zukommt. – In diesem Sinne über-
setzen die Romantiker später Mimesis mit ›Darstellung‹. Aus einer solchen 
»spricht die Tat«, wie sie mit »[d]es echten Künstlers Lehre« (L 496) verbunden 
ist. Hier muss der »Schüler« die Zweitrangigkeit hinter sich lassen und mit dem 
»Meister« wettstreiten (im Sinne von aemulatio), statt ihn zu imitieren: »Der 
echte Schüler lernt aus dem Bekannten das Unbekannte entwickeln und nähert 
sich dem Meister.« (L 496f.) Er wird ein Künstler, der nicht so viel redet wie der 
Mimetiker Wilhelm, sondern aufgehört hat, ihm Vorgesetztes nachzuahmen. Auf 
die Kunst im engeren Sinne bezogen hieße das, dass Wilhelm tatsächlich selbst 
ernsthafter Dichter hätte werden müssen, statt im vierten und fünften Buch all 
seine Energie in eine Shakespeare-Bearbeitung zu stecken.100 Auf die Lebens-
kunst bezogen heißt dies, dass Wilhelm mit dem ›Hinschlendern‹ aufhören 
müsste, das ihn von hier nach dort, aber nirgendwohin wirklich führt.  

Der Verabschiedung der Nachahmung im ›Lehrbrief‹ entspricht ihr letzter 
versteckter Auftritt in der Architektur des ›Saals der Vergangenheit‹, in dem spä-
ter die jeglicher Handwerklichkeit abholde Genie-Figur Mignon begraben wird. 
Die Nachahmung spielt eine winzig kleine Rolle in der Wilhelm überwältigen-
den Komposition aus Stein: »Die architektonischen Glieder waren mit dem 
schönen gelben Marmor, der ins Rötliche hinüberblickt, bekleidet, hellblaue 
Streifen von einer glücklichen chemischen Komposition ahmten den Lasurstein 
nach und gaben […] dem Ganzen Einheit und Verbindung.« Statt als Zweitran-
gigkeit der imitatio hintan zu stehen oder im Wettstreit ihr Vorbild als aemulatio 

zu übertreffen, wird Nachahmung hier zu einer Nahtstelle, die ›Einheit und Ver-
bindung‹ im Sinne von Schillers Autonomieästhetik erst herstellt. Die ästheti-
sche Erfahrung dieser ›Einheit‹ lässt die sie Betrachtenden die eigene Mensch-
lichkeit spüren, wie die Erzählinstanz lapidar mitteilt: »[S]o schien jeder, der hi-

                                                             
100  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 363-382. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 235 

 

neintrat, über sich selbst erhoben zu sein, indem er durch die zusammentreffende 
Kunst erst erfuhr, was der Mensch sei und was er sein könne.« (L 540) Das im-
mer am Rande mitlaufende, aber kaum je Erwähnung findende Zweitrangige und 
Zweideutige an der Mimesis, findet sich am Ende ganz wie nebenbei in Stein 
gebannt und einer überwundenen Vergangenheit zugeordnet. – Dass Wilhelm 
den ›Saal der Vergangenheit‹ »ebensogut den Saal der Gegenwart und der Zu-
kunft nennen« (L 541) möchte, stellt nicht nur aus, wie wenig er auch hier ein-
mal wieder von dem ihm Mitgeteilten begriffen hat, das ihm durch Kenntnis der 
Kunstgeschichte doch eine ›gebildete‹ ästhetische Erfahrung ermöglichen soll. 
Dieser Ausspruch verweist nicht zuletzt darauf, dass Wilhelm die Bannung der 
Mimesis in der Vergangenheit nicht akzeptiert und auch in Gegenwart und Zu-
kunft der rastlose, zweitrangige und zweideutige Mimetiker bleiben wird, als den 
die Turmgesellschaft ihn in ihren Bann zu schlagen versucht.  
 
 

7.  VOR HAMLETS MAUSEFALLE: OHR, AUGE, HAUT  
ALS SINNESMEDIEN GESTEUERTER ANSTECKUNG 

 
Beim Verlassen des ›Saals der Vergangenheit‹ wird untergründig auch der Ham-

let-Strang zu Grabe getragen – bereits kurz bevor es zum abschließenden Thea-
tergespräch mit dem Shakespeare-Verführer Jarno kommt: Natalie lenkt Wil-
helms Blick auf versteckte Balkone, die einen Chorgesang ermöglichen, ohne 
dass der Chor gesehen wird. In der Ästhetik des Oheims ist dies eine Strategie 
zur bereits erwähnten Spezialisierung der Künste untereinander; zum Hauptab-
grenzungsprojekt wird erneut das Theater erklärt, weil es die Musik seinem Sin-
nenspektakel subsumiert: »Das Theater verwöhnt uns gar zu sehr« (L 542), wäh-
rend die Architektur des Oheims die Hörenden sich »auf den einzigen reinen 
Genuß des Ohrs […] konzentrieren« (L 543) lassen kann. Nur wenig später wird 
dies bei Beerdigung der Mignon-Figur, deren geniehafte Züge sie mit Wilhelms 
Shakespeare-Bild assoziieren, auch so geschehen. Indem die Musik direkt aufs 
Ohr wirkt, während implizit auch seine Shakespearebegeisterung ihre letzte Stät-
te findet, ist ein Grundmuster eben dieser Shakespearebegeisterung wieder auf-
gerufen: Die direkte Wirkung durchs Ohr steht sowohl bei Wilhelms Shakespea-
reinitiation durch Jarno als auch beim Hamlet-Strang im Hintergrund. 

Jarno erhält von Wilhelm nicht lange Dankbarkeit für die Gabe Shakespeare; 
er wird vielmehr Opfer von Wilhelms ›Eintauchen‹ in die Shakespearewelt: 
Nicht nur distanziert sich Wilhelm von ihm, nachdem Jarno sich negativ über 
seinen Umgang mit den Geniefiguren Harfner und Mignon äußert. In seiner mi-
metischen Identifikation mit Hamlet projiziert Wilhelm all diejenigen Aspekte, 
die in seiner Stilisierung zum melancholischen, aber unproblematisch heldenhaf-

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ten Jüngling (der von Schröders erfolgreicher Bühnenfassung der 1770er gelie-
ferten Vereinfachung folgend)101 keinen Platz haben, auf Jarno: Jarno wird in 
Wilhelms Augen zum anderen Teil Hamlets, zum höfischen Intriganten und 
Strategen mit den brutalen Plänen.102 Bezüglich Intrige und Strategie hat er, da 
es sich bei Jarno ja um einen Abgesandten der Turmgesellschaft handelt, nicht 
ganz unrecht. Man muss die Buchstaben seines Namens nur ein wenig zerstü-
ckeln und verschieben, dann wird aus dem in den Wanderjahren abgelegten 
Namen derjenige des größten von Shakespeares Intriganten: Jarno klingt fast wie 
Iago aus Othello, der im Deutschen auch oft Jago geschrieben wird, etwa in Wie-
lands Erstübersetzung, und ebenfalls einen Offizier darstellt. Seine Intrige, die 
Othello und Desdemona in den Ruin treibt, füllt als »poison«103 eine metaphori-
sche Pest in Othellos Ohr: »I'll pour this pestilence into [Othello’s] ear.«104 Was 
Iago, wie es bei Wieland in einer geradezu erläuternden Übersetzung heißt, dem 
Othello »als giftigen Argwohl in die Ohren blasen«105 kann, hat bekanntlich so 
katastrophale wie tragische Folgen, während Jarno das Shakespeare-Gift eigent-
lich als Heilmittel gibt,106 dies aber ebenso hinterrücks und mit versteckten Ab-
sichten tut. Um Wilhelm vom Theater zu befreien, bedient Jarno sich einer Thea-
terintrige, infiziert Wilhelm aber nur noch stärker mit dem Theatervirus: Die An-
steckung ist eine mit der seit Platon als ansteckend imaginierten Mimesis selbst.  

                                                             
101  Vgl. Schröders Hamburger Bearbeitung von 1778: William Shakespeare: Hamlet. 

Prinz von Dänemark. Trauerspiel in sechs Aufzügen. Nach Shakspeare. Nebst 

Brockmann’s Bildniß, als Hamlet, und der zu dem Ballet verfertigten Musik. Berlin 

1785. Vgl. Dieter Hoffmeier: »Die Einbürgerung Shakespeares auf dem Theater des 

Sturm und Drang«, in: Rolf Rohmer (Hg.): Schriften zur Theaterwissenschaft. Band 

3.II. Berlin 1964, S. 9-266, hier: S. 27-48. Vgl. Renata Häublein: Die Entdeckung 

Shakespeares auf der deutschen Bühne des 18. Jahrhunderts. Adaption und Wirkung 

der Vermittlung auf dem Theater. Tübingen 2005, S. 56-93.  

102  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 199f. 

103  William Shakespeare: The Complete Works. Second Edition. Oxford 2005, S. 891. 

104  Ebd., S. 887. 

105  William Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band. Übersetzt von Christoph 

Martin Wieland. Frankfurt a.M. 2003, S. 732. 

106  Als eine Art ›Impfung‹ steht das Shakespeare-Gift eigentlich im Rahmen der von  

Cornelia Zumbusch so nachdrücklich wie überzeugend für die Lehrjahre aufgezeig-

ten Poetik der Impfung. Die platonische Konnotation der Regulierung und Umlen-

kung liegt allerdings zu diesem Kontext leicht quer. Vgl. Zumbusch: Die Immunität 

der Klassik, S. 278-288. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 237 

 

Das Bild vom ins Ohr geträufelten Gift wird bezüglich Jarno/Iago evoziert, 
nicht aber genannt. Erst rückblickend wird die Anspielung deutlich: Das Bild 
ist nämlich das zentrale für die Theatralität des Hamlet. Es steht im Zentrum 
der die Theatralität als solche reflektierenden und ausstellenden mousetrap-
Szene, wird aber, da alle Zuschauenden sich gegenseitig beobachten, nur halb 
von allen gesehen: Für die Aufführung der bei Hofe auftretenden Schauspieler-
truppe schreibt Hamlet ein pantomimisches Vorspiel, das den von ihm ange-
nommenen Mord an seinem schlafenden Vater durch dessen Bruder zur Auf-
führung bringen soll: einen von mimetischer Rivalität generierten Akt.107 Die-
ser Mord findet durch ins Ohr geträufeltes Gift statt. Aus der Reaktion des 
Onkels will Hamlet auf die Stichhaltigkeit der Vorwürfe schließen, während er 
selbst wegen seines Wahnsinns und der etwaigen heilenden Kraft der Liebe 
Ophelias unter der Beobachtung von Onkel Claudius und Mutter Gertrud steht. 
Das Stück im Stück, The Murder of Gonzago, wird dadurch zentral und 
gleichzeitig zum Requisit: zum Beiwerk der bei Hofe gegeneinander gespon-
nenen Intrigen.  

In Wilhelms ganzer Faszination und Obsession mit dem Protagonisten, 
dem Stück und vor allem seiner dramaturgischen Struktur findet diese Szene 
jedoch keine Erwähnung. Der Text spielt ähnlich wie im dritten Buch die Ver-
führerfigur Jarno/Iago auf sie an, aber nun mit dem deutlichen Verweis darauf, 
dass hier etwas verschoben, weggelassen oder nicht gesehen wird: »Bei all eu-
rer Gewissenhaftigkeit, den großen Autor nicht verstümmeln zu wollen, laßt 
ihr doch den schönsten Gedanken aus dem Stücke.« (L 316) Philine verweigert, 
als Wilhelm wissen möchte, worauf der Vorwurf sich bezieht, die Antwort. 
Stattdessen singt sie ein erotisches Lied. Anzunehmen ist, dass sie auf Hamlets 
erotisches Geplänkel mit Ophelia in der mousetrap-Szene anspielt. In deren 
Schoß legt er sich nicht als Zeichen seiner Liebe, sondern für den besseren 
Blick auf Claudius: »That’s a fair thought to lie between maids’ legs«108. Weil 
die Stelle vom sonst Anstößiges in seiner Übersetzung oft vermeidenden Wie-
land durchaus übersetzt ist (als »Das ist ein hübscher Gedanke, zwischen eines 
Mädchens Beinen zu ligen – – «109), kann sie als der am Erotischen und Sexu-
ellen stets interessierten Philine bekannt gelten. Ebenfalls große Bekanntheit, 
wenn nicht geradezu Berühmtheit, hat in der Zeit der Publikation der Lehrjah-

re der Kupferstich Daniel Chodowickies zur Mausefalle, der den Höhepunkt 

                                                             
107  Vgl. René Girard: Shakespeare. Theater des Neids. München 2011, S. 434-463. 

108  Shakespeare: The Complete Works, S. 700. 

109  Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-

tamorphosen des kranken Königssohns, S. 242f.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

einer zum Gedenken an Brockmanns Berliner Gastspiel von 1777/78 (als 
Hamlet in der Hamburger Schröder-Fassung) entstandenen Reihe bildet (Ab-
bildung 7).110 Auf die Erkennbarkeit der mousetrap-Referenzen bei Teilen der 
Leserschaft kann der Text also durchaus spekulieren. Philines Einwurf ver-
weist aber nicht nur auf die theatrale Rahmung der in den Lehrjahren nicht ge-
nannten mousetrap-Szene. Verwiesen ist damit auf den Blick, den Hamlet (und 
mit ihm Ophelia) auf die mousetrap-Szene und damit auf das übers Ohr einge-
flößte Gift erhält.  

Der Witz von Philines Anspielung liegt nicht nur darin, dass Wilhelm nach 
der Hamlet-Premiere ja durchaus zwischen Philines Beinen ›zu liegen‹ kommen 
wird. Vor allem ruft Philine damit die zentrale Stelle der Lehrjahre auf, die (lässt 
man die Bekenntnisse einer schönen Seele weg) auch vom Umfang her genau in 
der Mitte der Wilhelm Meister-Handlung steht: Als Wilhelm durch seine Mime-
sis an Shakespeares Prince Henry fast zu Tode gekommen ist und aus seiner 
Ohnmacht erwacht, »fand er sich in Philines Schoß, in den er auch wieder zu-
rücksank« (L 224). Die beiden Figuren stellen die Publikumsposition Hamlets 
und Ophelias gegenüber der mousetrap-Szene nach.111 Von hier erblicken sie die 
für das ›glückliche‹ Ende des Romans zentrale Szene, in der sich eine komplexe 
Verzahnung von Auge, Ohr, Übertragung und Theatralität rekonstruieren lässt: 
die Erscheinung der ›schönen Amazone‹ Natalie, an die sich einerseits Wilhelms 
von Theater und Mimesis geprägte Jugendphantasie wegen Nataliens Ähnlich-
keit zu deren Heldinnen heften kann und die ihn andererseits fest an die Turmge-
sellschaft binden wird. Mit dem in ihrer Begleitung auftretenden und Wilhelm 
versorgenden Wundarzt wird noch dazu auch Wilhelms spätere Berufsspeziali-
sierung in den Wanderjahren an die Bedingtheit seiner sich an diese Szene hef-
tenden Phantasie angeschlossen. Während ihm durch Jarno das Shakespearegift 
ohne sein Wissen eingeträufelt wurde, ist Wilhelm nun fast zum Zuschauer auf-
gestiegen, aber eben noch nicht ganz: Zwar bekommt er eine Art Ansteckung zu 
sehen, doch findet hier die eigene Ansteckung ebenfalls statt – jetzt über das 
Auge.  

 
  

                                                             
110  Vgl. Abbildungsanhang zu Bruno Voelcker: Die Hamlet-Darstellungen Daniel Cho-

dowieckies und ihr Quellenwert für die Theatergeschichte des 18. Jahrhunderts. 

Leipzig 1916.  

111  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 360-362. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 239 

 

Abbildung 7 

 

Nicht nur Wilhelm erscheint Natalie als »Heilige«, deren »Haupt mit Strahlen 
umgeben« (L 228) ist. Auch die Konstruktion des Gesamttexts erhöht diese 
Epiphanie zum zentralen Bild des Texts, welches letztlich für die Kehre hin zu 
Wilhelms gelingender ›Bildung‹, wenn nicht gar Heilung, zu stehen kommt.112 
Das Strahlen dieses Bilds verdeckt jedoch, dass an dieser zentralen Stelle auch 
der Patriarch der Turmgesellschaft seinen einzigen Auftritt in Wilhelms Welt 
hat: Der später verstorbene Oheim befindet sich in Natalies Begleitung und 
drängt darauf, nicht bei dem Verwundeten zu verweilen. Der in Hamlets Position 
befindliche Wilhelm sieht Nataliens Barmherzigkeit in das Ohr des ihm unbe-
kannten Patriarchen der Turmgesellschaft dringen. Im Sinne einer solchen posi-
tiven Vergiftung zeichnet sich an der Oberfläche nur Natalie verantwortlich für 
die Wilhelm entgegengebrachte Anteilnahme: Als ›Heilige‹ erscheint sie, indem 
sie ihren Mantel ablegt und so ihre Schönheit sichtbar macht. Der Mantel wird 
dadurch zunächst zum Vorhang, dessen Wegziehen Natalie eben als ›Heilige‹ 
auftreten lässt. Dann wird Wilhelm mit diesen Mantel bedeckt, woraufhin der 
Vorhang sich wieder schließt: Hören und Sehen vergeht ihm in einer Ohnmacht; 

                                                             
112  Vgl. Schings: »›Agathon‹, ›Anton Reiser‹, ›Wilhelm Meister‹. Zur Pathogenese des 

modernen Subjekts im Roman«, S. 62-65. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

»[d]ie Heilige verschwand vor den Augen des Hinsinkenden« (L 228). Vom Zu-
schauer ist er zu einer Figur geworden, dem wie Shakespeares Theaterfiguren 
und metatheatralen Figuren ein unwiderstehlicher Wirkstoff eingeflößt wird, nur 
statt in die Ohren in die Augen: seine Obsession mit der ›schönen Amazone‹. 

Doch diese Rollenverteilung täuscht. Als »von einem ihrer Gesellschafter 
geborgt« (L 227) wird der Mantel der ›Amazone‹, die darunter ganz ›Frau‹ ist, 
eingeführt. Mit der Frage »[D]arf ich auf Ihre Kosten freigebig sein?« (L 228) an 
den Oheim wird vor der Mantelübergabe deutlich gemacht, von wem oder was 
Wilhelm hier eingehüllt wird: vom Mantel der Turmgesellschaft. Der theatrale 
Auftritt Nataliens überspielt ebenso wie ihre Barmherzigkeit, dass die Geste ein 
Band zwischen dem Vater der Turmgesellschaft und Wilhelm schmiedet. Erst 
rückblickend stellt sich heraus, dass Natalie dem Oheim nicht nur ins Ohr und 
Wilhelm nicht nur ins Auge gewirkt, sondern dass sie Wilhelm ganz direkt über 
die Haut mit einer Gabe der Turmgesellschaft infiziert hat. Des Mantels »Wärme 
schien aus der feinen Wolle in seinen Körper überzugehen« (L 229). Der Lock-
vogel bringt ein Gift, das Wilhelm, der hier eigentlich hilfloser Zuschauer ist, 
eingeflößt wird.  

Ob es sich auch bei Wilhelms Infizierung mit dem Natalie-Bild um eine In-
szenierung der Turmgesellschaft (die vielleicht den vorherigen Missgriff mit 
Shakespeare kompensieren will) oder um den von allen Beteiligten inklusive Er-
zählinstanz suggerierten Zufall handelt, lässt der Text offen. Aber vor diesem 
Hintergrund wirkt es zutiefst ironisch, wenn ausgerechnet Natalie im ›Saal der 
Vergangenheit‹ die versteckte Positionierung des Chores damit begründet, dass 
»im Theater« »die Musik […] nur gleichsam dem Auge [dient]« (L 542). Ist ihr 
eigenes Bild doch in einer Szene, die auf die Affizierung des Ohres anspielt, 
übers Auge in Wilhelms Phantasie eingedrungen. Im ›Saal der Vergangenheit‹ 
zumindest hat sich das Spiel der gegenseitigen Beobachtungen, Auslassungen 
und blinden Flecken erledigt. Wilhelm, den in der ihm zwischenzeitlich als so 
(höfisch-)intrigant wie gleichzeitig unorganisiert erscheinenden Turmgesell-
schaft der Wunsch hält, Mignons toten Körper (und damit auch den Körper einer 
seinem früheren Geniebegriff entsprechenden Kunst) zu sehen,113 ist von der Be-
erdigungszeremonie, bei welcher der Chor nach den ästhetischen Vorgaben des 
Oheims auftritt, so mitgenommen, dass er als einziger nicht den einbalsamierten 
Körper betrachtet: »Nur Wilhelm blieb in seinem Sessel sitzen, er konnte sich 
nicht fassen« (L 577).  

                                                             
113  »Was das Äußere betraf, hätte er nun immer abreisen können, allein sein Gemüt war 

noch […] gebunden.« (L 570) 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 241 

 

Dies lässt sich im Sinne von Wilhelms ›Bildung‹ als Formentwicklung 
durchaus positiv als ›Bildung‹ und Reife deuten: Die von seinem ›Hinschlen-
dern‹ im Leben anderer (namentlich denen Mariannes, der schönen Gräfin und 
Mignons) angerichteten Verwüstungen überwältigen ihn. Doch die Szene lässt 
sich auch von der ästhetischen Konzeption der Turmgesellschaft lesen: Der vom 
Oheim anvisierte reine Kunstgenuss wird hier zu einem Stupor, der Wilhelm in 
der Turmgesellschaft hält. Die architektonische Verortung des Chors durch den 
Oheim will mit Ohr und Auge auch noch diejenigen Sinnesorgane voneinander 
differenzieren, welche laut der Kulturtheorie der Zeit (nicht zuletzt laut Schillers 
Briefen) gemeinsam für die Distanzierung des Menschen von seinem tastenden 
und fühlenden Naturzustand verantwortlich sind, und einen wissenschaftlichen 
Blick auf die erscheinende Welt ebenso wie theatrale Praktiken ermöglichen.114 
Auf Wilhelm hat die anvisierte Reinheit der Musik den gegenteiligen Effekt. Die 
größtmögliche Reinigung und ›Dienstbarmachung‹ der Ästhetik führt in jene 
Überwältigung zurück, aus der sie befreien wollte: Sie hüllt ihn ein wie vormals 
der von Natalie übergebene Mantel der Turmgesellschaft. Aber in einer nicht 
enden wollenden ironischen Drehung hält eben diese Verkehrung Wilhelm hier 
bildlich im Bereich der Turmgesellschaft: Über Umwege hat das Gift, das Jarno 
als Iago im dritten Buch in sein Ohr träufelte, seine Wirkung getan. In den Ge-
mäuern, von denen der Text andeutet, dass hier auch die ›Nachahmung‹ domes-
tiziert wurde, ist nun auch Wilhelm bildlich gefangen und seines (meist mimeti-
schen) Bewegungsdrangs wie seiner persönlichen Wünsche (z.B. eben des Wun-
sches, Mignons toten Körper noch einmal zu sehen) beraubt.  

 
 

8.  UNGESTEUERTE ANSTECKUNG:  
HEISSKALTE SCHAUSPIELEREI  
UND ALLTAGSCHARISMATIK 

 

Wilhelms ästhetische Bildung an Shakespeares Hamlet als Theaterstück bis zum 
berühmten Premierenabend ist schnell skizziert:115 Zwar bleibt sein Blick auf das 
Stück durch die Hervorhebung von Hamlets melancholischem Zaudern extrem 
verkürzt, doch betätigt er sich durchaus eigenständig als Bearbeiter und Drama-
turg. Wilhelm nimmt so Schillers erwähntes Diktum beim Wort, bei ästhetischer 
Erfahrung handle es sich bereits um eine aktivische Tätigkeit und nicht um ein 

                                                             
114  Vgl. Schiller: Über die Ästhetische Erziehung, S. 662f. 

115  Für eine ausführliche Darstellung vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Kö-

nigssohns, S. 264-289. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

passives Rezipieren. Für Wilhelm bedeutet ästhetische Bildung nunmehr, dass er 
selbst ästhetischen Stoff bildet, allerdings nicht als der Produzent, als den er sich 
seit seiner Jugend imaginiert. Er eifert Shakespeare nach, ist also nachahmend 
bzw. mimetisch tätig. Noch in den Wanderjahren wird es reminiszenshaft in den 
»Betrachtungen im Sinne der Wanderer« heißen: »Shakespeare ist für aufkei-
mende Talente gefährlich zu lesen; er nötigt sie, ihn zu reproduzieren; und sie 
bilden sich ein, sich selbst zu produzieren.« (W 295) 

Dass Wilhelm sich bei seiner Bearbeitung der Übersetzung Wielands an-
nimmt ist nicht nur als Hinweis auf die zeitliche Einordnung der Handlung zu 
verstehen. Insofern eine solche vom Roman ansonsten notorisch unterlaufen 
wird, weist der Name Wieland eher auf den Stand von Wilhelms Bildung hin: 
Wieland übersetzt Shakespeare in Prosa; vor der ästhetischen Form kapituliert er. 
Auch Wilhelms kindliche und jugendliche Kunstbegeisterung wusste mit ästheti-
schen Formen noch nichts anzufangen. Wie in der Identifikation mit dem bloß 
mittelmäßigen Bild vom ›kranken Königssohn‹ beschränkt er sich auf den darge-
stellten Inhalt. Auch zu Shakespeare hat er, vermittelt durch Wielands Prosafas-
sung, zunächst noch ein solches Verhältnis: Wielands Verzicht auf eine Orientie-
rung an der Form mit ihren meist komplexen Blankversen und manchmal weiter 
variierenden Versmaßen tendiert immer noch zum dargestellten ›Gegenstand‹ 
und nicht so sehr zur ›Kunst‹ insgesamt. 116 

Erst im Laufe der Auseinandersetzung erlangt Wilhelm jenes Verständnis für 
die ästhetische Form, das sich in den 1790ern durchzusetzen beginnt und in der 
Schlegel-Übersetzung kulminiert. In Wielands ausschnitthaft übersetztem Ham-

let füllt er die Lücken und erkämpft, gegen Serlos Argumente für ein pragmati-
sches, ›zerstückeltes und zerstoppeltes‹ Theater, das Recht des Kunstwerks auf 
seine Unversehrtheit. Doch die von Wilhelm benutzte organologische Metapher, 
die Herder in den Diskurs eingebracht hatte und über Herder hinaus den Weg für 
Schlegels Blick auf Shakespeares selbstreflexive Poetik ebnet, ist in vieler Hin-
sicht schief: In der Debatte mit dem Theatermann Serlo antwortet Wilhelm auf 
die Vorwürfe der Aufklärung, Shakespeare bestehe nicht nur aus großen Schön-
heiten, sondern auch aus großen Fehlern: »Es ist nicht Spreu und Weizen durch-
einander […,] es ist ein Stamm, Äste, Zweige, Blätter, Knospen, Blüten und 
Früchte. Ist nicht eins mit dem andern und durch das andere?« (L 294) ›Knospen, 
Blüten und Früchte‹ werden an dieser Stelle von Wilhelm aber noch gemeinsam 
dargeboten, nicht in ihrer einander bedingenden zeitlichen Abfolge. Im Laufe 
der immer wiederkehrenden Diskussion des Hamlet-Stoffs zielen seine drama-
turgischen Überlegungen immer stärker darauf, eine solche Abfolge als Form-

                                                             
116  Vgl. ebd., S. 142-159. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 243 

 

entwicklung im Hamlet zu erblicken und für die Bühnenfassung dramaturgisch 
zu konzipieren. Parallel lässt sich auch die Entfaltung der Romanhandlung selbst 
als eine solche Abfolge rekonstruieren.117  

Ein wichtiger Schritt für die ›Bildung‹ der Wilhelm-Figur wird aus der Kon-
zeption der Theatralischen Sendung importiert118  und auf die dramaturgische 
Arbeit am Hamlet übertragen: Der sich bisher dem eigenen ›Hinschlendern‹ und 
seinen Liebeshändeln widmende Wilhelm schließt Kompromisse mit der Realität, 
statt sich von den auf ihn einströmenden Impulsen leiten zu lassen oder gar in 
diesen Impulsen die eigene Selbstverwirklichung zu sehen. Er kann gegenüber 
Serlo auf der Unversehrtheit des Stücks, insbesondere seines tragischen Endes, 
beharren und erklärt sich gleichzeitig bereit, eine Strichfassung zu liefern, die 
das Kunstwerk in seinem von Wilhelm ausgemachten Gehalt belässt und trotz-
dem für die Theaterbühne spielbar macht. Wilhelm bewährt sich hier nicht zu-
letzt sozial in einer im Wechselspiel mit anderen verrichteten Tätigkeit.  

In der Auseinandersetzung mit Hamlet hört Wilhelm auf, »ein Stück aus ei-
ner Rolle zu beurteilen« (L 216), hier der Heldenrolle des Hamlet, und schaut 
stattdessen auf den als organisches Ganzes verstandenen Text. Bei aller Entwick-
lung und bei aller Souveränität im ästhetischen Umgang mit Hamlet als einem 
Textkunstwerk gelingt es Wilhelm jedoch nicht, sich von der eigenen mimeti-
schen Identifizierung mit seinem einseitigen Bild von Shakespeares Protagonis-
ten freizumachen. Entsprechend bleibt seine Schauspielkunst in dem psychologi-
schen Realismus der Hamlet-Interpretation stecken, mit dem von den 1750ern 
bis 1770ern Garrick in England und dann Brockmann und Schröder im deutsch-
sprachigen Raum große Erfolge feiern und diese Figur so zum Paradigma des 
psychologischen Realismus in der Schauspielerei machen: Sie sind, so der ein-
flussreiche zeitgenössische Kritiker und Dramaturg Johann Friedrich Schink, in 
der Lage »auf[zu]hören Schauspieler zu sein« 119  und stattdessen »Wirklich-
keit« 120  darzustellen. In diesem Sinne legt die Wilhelmfigur die Kunst des 
Schauspielens eindimensional und letztlich unästhetisch aus: eben als eine des 
völligen Aufgehens in der Rolle, die das Theater vergessen lässt.121 Deutlich 

                                                             
117  Vgl. ebd., S. 324-335. 

118  Vgl. ebd., S. 1162-1177. 

119  Johann Friedrich Schink: Ueber Brockmanns Hamlet. Berlin 1778, S. 62. 

120  Ebd., S. 28. 

121  Vgl. neben Schink auch Johann Jacob Engel: Ideen zu einer Mimik. Erster Teil. Mit 

erläuternden Kupfertafeln. Berlin 1785. Vgl. Erika Fischer-Lichte: Semiotik des 

Theaters. Band 2. Vom »künstlichen« zum »natürlichen« Zeichen. Theater des Ba-

rock und der Aufklärung. Tübingen 1983, S. 156-176. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

markiert der Text aber, dass es sich hier um ein Vergessen Wilhelms handelt: 
Während auf die mousetrap-Szene bloß angespielt wird, gibt der Text der Suche 
nach einem Akteur in Serlos Schauspielertruppe, der den Hauptdarsteller dieses 
Spiels im Spiel darstellen kann, großen Raum. Wilhelm zitiert aus der eigenen 
Übersetzung Hamlets Bewunderung für dessen gekonnt gespielte Leidenschaft 
bei der Trauer um eine mythologische Figur: »Sein ganzes Wesen von einem 
Gefühl durchdrungen! und das alles um nichts – um Hekuba! – Was ist Hekuba 
für ihn oder er für Hekuba, daß er um sie weinen sollte?« (L 304) Er lässt aber 
Hamlets nachfolgenden Worte weg, die Hamlets Reflexionsniveau beweisen. 
Bei Wieland lauten sie: »Was würd er thun, wenn er die Ursache zur Leiden-
schaft hätte, die ich habe?«122  Für Shakespeares Hamlet liegt die Kunst des 
Schauspielens in der Fähigkeit zur kalkulierten wie künstlichen, emotional ei-
gentlich unmotivierten Verstellung; für Wilhelm liegt sie in der Hervorbringung 
von Wirklichem – und, in Anlehnung an die platonische Mimesiskonzeption, in 
der Ansteckung an und Identifikation mit den dargestellten Leidenschaften. 

Die Lehrjahre spielen hier auf die beiden widerstreitenden Prinzipien der 
Schauspieltheorie in der Mitte des 18. Jahrhunderts zunächst in Paris geführten 
Diskussion an: auf die Prinzipien der ›heißen‹ und ›kalten‹ Schauspielerei, die in 
den 1790ern schon leicht anachronistisch wirken.123 Pierre Rémond de Saint-
Albine argumentiert (in Weiterführung der verbreiteten Argumentation Jean-
Baptiste Dubos’ und im weiteren Fahrwasser der Autoaffektion der antiken Rhe-
torik) in einem Text von 1747, Schauspielen heiße, die dargestellten Gemütszu-
stände selbst zu fühlen: Darstellende müssen, so heißt es in Lessings Überset-
zung, »sich einbilden, das würklich zu seyn, was sie vorstellen. […] eine glück-
liche Raserey muß sie überreden«124. 1750 publiziert Francesco Riccoboni die 
Gegenposition, nach der Schauspielerei kalkuliert und technisch die entspre-
chenden Zustände vorstellen, die Akteure aber nicht von ihnen ergriffen sein sol-
len. Ebenfalls in einer Übersetzung Lessings: »Man muß die Bewegungen der 
Natur bei andern vollkommen wissen und von seiner Seele allezeit Meister blei-
ben, damit man sie nach Belieben der Seele eines andern ähnlich machen 

                                                             
122  Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-

tamorphosen des kranken Königssohns, S. 243f. 

123  Allerdings bestimmen die beiden Prinzipien die Diskussion bis weit ins 20. Jahrhun-

dert hinein. Vgl. Roselt: »Seelen mit Methode. Einführung«, S. 17f. 

124  Pierre Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen 

mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen The-

ater. Berlin 2005, S. 101-109, hier: S. 105. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 245 

 

kann.«125 Für sein Gegenargument hat Riccoboni schlicht technische Gründe: 
Wegen der auf der Bühne erzählten Zeitraffungen könne man die wahren Gefüh-
le erstens nicht schnell genug an-, aus- und umschalten. Zweitens gelte es, sie 
sowieso je nach Größe des Aufführungshauses noch zu übertreiben; eine direkte 
Reproduktion verbiete sich also. Völlig einig allerdings sind sich die beiden Au-
toren über die ästhetische Wirkung der jeweils dargestellten Gefühle: Sowohl die 
kühl kalkulierte wie die heiß empfundene Emotion haben nach Riccoboni eine 
theatrale Darbietung zum Effekt, »welcher sich die Zuschauer notwendig über-
lassen müssen, und die sie wider Willen mit sich fortreißt«126. Rémond de Saint-
Albine spricht gar von einer »epidemischen Krankheit der Seele, deren Fortgang 
eben so schnell, als erstaunlich ist«127. Nur die heiße Schauspielerei praktiziert 
eine sich hingebende und identifizierende Mimesis im platonischen Sinne. Die 
von Platon ausgemachte ansteckend-mimetische Wirkung auf das Publikum ha-
ben die heiße wie die kalte Schauspielerei jedoch gleichermaßen. Der gelunge-
nen Schauspielerei kommt unter beiden Vorzeichen zu, was die Diskussion des 
20. und 21. Jahrhunderts »Aura«128 nennen wird: eine quasi-magische Wirkung 
der darstellerischen Präsenz, die das Publikum in den Bann schlägt.129  

In den 1790ern sind diese Schauspieltheorien, obwohl z.B. Friedrich Ludwig 
Schröder in Hamburg sich in der Praxis stark an Riccoboni orientiert, nicht mehr 
auf dem neuesten Stand. Lessing und Diderot haben sie bereits transformiert.130 

                                                             
125  Francesco Riccoboni: »Die Schauspielkunst. An die Madame *** durch Herrn Fran-

ziskus Riccoboni den Jüngeren«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode. Schau-

spieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin 2005, S. 

116-123, hier: S. 119. 

126  Ebd., S. 118. 

127  Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler«, S. 106. 

128  Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-

keit«, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Band I.2. Abhandlungen. Frankfurt a.M. 

1974, S. 471-508, hier: S. 477. Vgl. Fischer-Lichte: Ästhetik des Performativen, S. 

114-126, S. 160-175. 

129  Vgl. Erika Fischer-Lichte: »Der Körper als Zeichen und als Erfahrung. Über die 

Wirkung von Theateraufführungen«, in: Dies./Jörg Schönert (Hg.): Theater im Kul-

turwandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Körper – Mu-

sik – Sprache. Göttingen 1999, S. 53-68. 

130  Vgl. die Kapitel zu Lessing und Diderot in Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode. 

Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin 

2005, S. 124-147. (Allerdings wird Denis Diderots 1770 entstandener »Paradoxe sur 

le comédien« erst 1830 publiziert.). 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Bereits für das Illusionstheater eines Schröders oder Brockmanns gelten beide 
Schauspielstile als zu exaltiert theatral und damit wirklichkeitsfern.131 Verführt 
werden soll nunmehr zum Glauben an die Realität des Vorgeführten: Die »eige-
ne Überzeugung, man sei ein ganz anderer Mensch«, soll laut Serlo »den Zu-
schauer gleichfalls zur Überzeugung hinreiße[n]« (L 309).132 Und die in Weimar 
unter dem Theaterdirektor Goethe eingeübte klassizistische Ästhetik lässt auch 
das Illusionstheater hinter sich. Sie will das Publikum nunmehr erheben und bil-
den, statt es mit Leidenschaften zu infizieren oder mit vorgespiegelter Wirklich-
keit zu täuschen.133  

Im Lehrjahre-Roman finden sich jedoch trotzdem die komplementären An-
steckungstheorien von der heißen und kalten Schauspielerei aufgerufen: als Ele-
mente, anhand derer sich eben die im Text unterschwellig verhandelten Fragen 
nach der Mimesis, ihren Orten und ihren Wirkungen weiterführen lassen. Der 
von Wilhelm zum Schicksal stilisierte Zufall führt ihn zum Ziel seiner Jugend-
träume, nämlich zur hervorragenden Theatertruppe seiner Zeit, die mit einem 
vorklassischen, realistischen Theaterstil reüssiert. Hier findet Wilhelm sich zwi-
schen das Geschwisterpaar Serlo und Aurelie gestellt: Der in der Theatralischen 

Sendung noch deutlich mehr nach dem historischen Schröder modellierte Prinzi-
pal Serlo steht mit der »Kälte seines Gemütes« (L 272) bei gleichzeitiger Abwe-
senheit von eigener »Erfindungskraft« (L 271) für eben den kalten Schauspieler, 
der »natürlich zu spielen und doch immer verstellt zu sein« (L 272) gelernt hat. 
Seine leidenschaftliche Schwester Aurelie verkörpert die heiße Schauspielerin, 
die die von ihr als Ophelia oder der Gräfin Orsina in Emilia Galotti gespielten 
»dunkeln, heftigen, unbestimmten Anklänge« (L 278) nicht nur selbst empfindet, 
sondern im wirklichen Leben an den Folgen ihrer Bühnenexzesse zugrunde ge-
hen wird.134  

                                                             
131  Vgl. Schink: Ueber Brockmanns Hamlet, S. 61f. 

132  Das Prinzip des von Serlo verkörperten Illusionstheaters ist insofern in die Konst-

ruktion des so gar nicht auf Illusion zielenden Romantexts eingelassen, als in ihm 

der zentrale Komplex über Illusionierung und Desillusionierung der Hauptfigur re-

flektiert wird. Vgl. Matthias Mayer: Selbstbewußte Illusion. Selbstreflexion und Le-

gitimation der Dichtung im »Wilhelm Meister«. Heidelberg 1989.  

133  Vgl. zur Abwehr der Leidenschaft in Goethes Kunstprogramm Zumbusch: Die Im-

munität der Klassik, S. 230-269. 

134  Vgl. Thorsten Valk: »›Alles macht einen ewigen Zirkel in mir‹. Aurelie als Melan-

cholikerin in Goethes ›Wilhelm Meister‹«, in: Goethe-Jahrbuch 116 (1999), S. 259-

270. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 247 

 

Mit der von beiden Schauspieltheorien nicht zu trennenden theatralen Anste-
ckungstheorie brechen die Lehrjahre jedoch bzw. ironisieren sie. Zum einen 
wird die Ansteckungstheorie parodiert, denn nicht Serlos kalkuliertes Schauspiel 
großer Leidenschaften wirkt ›epidemisch‹ von der Bühne, sondern sein in jeder 
Lebenslage durch und durch gemütliches Naturell:  

 
»Die innere Behaglichkeit seines Daseins schien sich über alle Zuhörer auszubreiten, und 

die geistreiche Art, mit der er die feinsten Schattierungen der Rollen leicht und gefällig 

ausdrückte, erweckte um soviel mehr Freude, als er die Kunst zu verbergen wußte, die er 

sich durch eine anhaltende Übung eigen gemacht hatte.« (L 250f) 

 
Das Publikum wird im Theater weder von einer quasi-magischen Aura affiziert, 
noch im Sinne des Nationaltheaterkonzepts gebildet, sondern findet dort einen 
Ort der gepflegten Unterhaltung, deren Grundstimmung durch Serlos Ausstrah-
lung bestimmt wird: eine nicht magische, sondern ›behagliche‹ Aura. Der Text 
führt auch keine ›dunkle‹ Wirkung der melancholischen Aurelie von der Bühne 
herab vor, sehr wohl aber die private Wirkung ihres übersteigerten Leidensbe-
richts auf den mimetischen Wilhelm: »Er empfand die Foltern der unglücklichen 
Anspannung mit: sein Gehirn zerrüttete sich, und sein Blut war in einer fieber-
haften Bewegung.« (L 279)  

Mimetische Übertragung existiert also; das mimetische Wesen Wilhelm wird 
bis in die Wanderjahre hinein als für sie empfänglich geschildert. Solche Über-
tragungen finden aber nicht von der Theaterbühne herab statt, stattdessen kommt 
im Text immer wieder die einigen, nicht allen Menschen eigene auratische Aus-
strahlung im sozialen Umgang zum Tragen. Natalie und ihr Bruder Lothario 
brauchen nicht die Theaterbühne und das Publikum Aureliens und Serlos, um 
»den reinsten Einfluß« (L 526) zu entfalten. Sie entwickeln vielmehr eine cha-
rismatische Präsenz im persönlichen Umgang. »Ausstrahlung«, »Ausdruck«, 
»Wirkung« auf der einen Seite, »Wirkung« und »Empfängnis« auf der anderen 
sind die entsprechenden Vokabeln, die auch andere Goethe-Texte, und nicht nur 
die literarischen, zur Beschreibung solcher Zusammenhänge benutzen.135  Als 
Macht von »Daimon« bzw. »Dämon« findet sich dieses Phänomen des Charis-

                                                             
135  Vgl. für »ausstrahlen«: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften/ 

Akademie der Wissenschaften zu Göttingen/Heidelberger Akademie der Wissen-

schaften (Hg.): Goethe-Wörterbuch. Band 1: A - azurn. Stuttgart 1978, Spalte 1263-

1265. Vgl. für »Eindruck«: Dies. (Hg.): Goethe-Wörterbuch. Band 2: B - einweisen. 

Stuttgart 1989, Spalte 1436-1438. Vgl. für »empfangen«: Dies. (Hg.): Goethe-

Wörterbuch. Band 3: Einwenden - Gesäusel. Stuttgart 1998, Spalte 56-59.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

mas vom Egmont bis zu Dichtung und Wahrheit in all seiner Mehrdeutigkeit 
thematisiert.136 In Goethes kunsttheoretischen und poetologischen Texten tritt in 
den 1790ern immer mehr die Entwicklung einer Ästhetik des Symbols in den 
Vordergrund, in dem eine so geartete Wirkmacht der Präsenz sich verdichten 
soll. 137 Auf der Handlungsebene der Lehrjahre tritt an die Stelle der Faszination 
für Bühnenmagie diejenige für Alltagscharismatiker. Die wichtige Funktion der 
Aura in Wilhelms Leben bleibt bestehen, sie verändert aber ihre Qualität: Es ist 
keine Aura des Schauspielaktes, die sich aus einem Charisma der Schauspielerin 
oder des Schauspielers speisen mag, die in ihren Rollen aufgehen. Die Charisma-
tikerinnen und Charismatiker der Turmgesellschaft treten als sie selbst auf. Der 
Text der Lehrjahre macht überdeutlich, dass die Turmgesellschaft Wilhelm in 
eine Sphäre zieht, in der ein Umgang mit diesen Alltagscharismatikern die Büh-
nenmagie ablöst. Gleichzeitig haben die Plötzlichkeit dieses Umbruchs und Wil-
helms beinahe umstandslose Adoption durch den Turm jedoch strukturell eher 
etwas von der epidemischen Wirkung des Theaters als von der vernünftig orga-
nisierten Tätigkeit, wie der Turm sie predigt. 

Der Text lässt es offen, inwieweit der von Natalie, Lothario und anderen in 
den Bann geschlagene Wilhelm seine Bindung an den Turm überhaupt richtig 
einzuordnen weiß. Das ironischerweise durch und durch theatrale Ritual, mit 
dem die Turmgesellschaft seine Befreiung vom theatralen Irrweg behauptet, 
vermag Wilhelm zumindest nicht als ein Theaterereignis zu deuten. Er regrediert 
zum Kind, das Bühnenfiktion und soziale Situation nicht unterscheiden kann: 
Nicht nur will er auf von der Bühne gestellte Fragen antworten, auch »glaubte 
[er] die Stimme seines Vaters« tatsächlich zu hören, als das Ritual den Geist von 
Hamlets Vater als Reminiszenz an die Hamlet-Aufführung auftreten lässt und 
mit Wilhelms wirklichem, gerade verstorbenen Vater verdichtet. Während die 
dekontextualisierte Bühnenfigur behauptet, sie »scheide getrost« (L 495), da sie 
Wilhelm auf einem guten Weg wisse, ist dieser durch die recht basale Erfahrung, 
dass das von der Bühne wie real auf ihn wirkende Geschehen wohl so real gar 
nicht sei, in die »verworrenste[] Lage« (L 496) gebracht. Mit den ausgerechnet 
im Moment der Übernahme der natürlichen Rolle der Vaterschaft gesprochenen 
Worten des Abbés »Heil dir, junger Mann! deine Lehrjahre sind vorüber; die Na-
tur hat dich losgesprochen!« (L 497) ist wohl vor allem das Theater gemeint. Im 

                                                             
136  Vgl. Lars Friedrich/Eva Geulen/Kirk Wetters (Hg.): Das Dämonische. Schicksale 

einer Kategorie der Zweideutigkeit nach Goethe. Paderborn 2014.  

137  Vgl. Frauke Berndt: »The Myth of Otherness: Goethe on Presence«, in: Goethe 

Yearbook 19 (2012), S. 49-66. Vgl. zum Charisma Eckart Goebel: Charis und Cha-

risma. Grazie und Gewalt von Winckelmann bis Heidegger. Berlin 2006, S. 9-15. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 249 

 

Moment seiner Lossprechung vom Theater befindet Wilhelm sich in exakt dem-
jenigen Modus, den Platon in seiner Theaterkritik als von der Mimesis korrum-
pierten beschreibt. Wie so häufig in den Lehrjahren (und auch noch in den Wan-

derjahren) endet diese Verwirrung nicht durch innere Stärke, sondern durch eine 
weitere äußere Stimulation: Das Ritual geht weiter; anstelle der seit seinen thea-
tralen Kinderphantasien imaginierten Heldenrolle wird Wilhelm nun der Lehr-
brief als »kleine Rolle« (L 496) im ganz wörtlichen Sinne überreicht. Über die 
Etymologie der Schauspielerrolle als Textvorlage ist der Bezug zur großen Rolle 
beim Theater wie zur Unterordnung unters Allgemeinwohl im Zirkel der Turm-
gesellschaft einerseits gegeben. Andererseits wird dieser Übergang dadurch kon-
terkariert, dass der unter dem Bann des (hier rituellen) Theaters stehende Wil-
helm in die ihm von seinem neuen Umfeld zugedachte ›kleine Rolle‹ ebenso hi-
neingezogen wird wie vorher ins Theatermilieu. Sein ›Hinschlendern‹ ist auch 
hier eher ein Stolpern.  

Aber Wilhelm steht nicht nur im Bann auratischer Charismatiker. Er selbst 
hat ebenfalls Aura bzw. Charisma und übt mit diesen Einfluss aus – auch wenn 
er einen solchen Einfluss nicht richtig zu kontrollieren weiß. Im Unterschied zur 
Titelfigur aus Moritz’ Anton Reiser-Roman fliegen ihm die Herzen und die 
Sympathien zu. In der heterosexuellen Ordnung des Texts sind dies die Freund-
schaft der Männer und die Liebe der Frauen. Der von seiner Bücherwelt beses-
sene Bürgersohn mutiert schnell zum Mittelpunkt des Zirkels zunächst der halb-
professionellen und dann der ganz professionellen Schauspieler; ein gleiches Ge-
schick wird ihm im adeligen Milieu zuteil. Von seiner Identifikation mit Prince 
Henry beflügelt, kann er fast nach Belieben Melinas Schauspieltruppe mit dem 
eigenen Begeisterungszustand infizieren.138 Dass er hinterher angesichts der ka-
tastrophalen Folgen dieser Begeisterung auf dem zuvor formal eingehaltenen 
demokratischen Prozess und der kollektiven Verantwortung beharrt, deutet dar-
auf hin, dass seine Aura ihm eher von der mimetischen Identifikation verliehen 
wird, als dass er die Rolle des Charismatikers souverän und kontrolliert spielen 
könnte. Wilhelms auratische Wirkung beruht auf seiner eigenen Begeisterung 
und diese weist ihn als ›heißen Schauspieler‹ aus. 

Anlässlich Wilhelms Bühnendebüt in der Rolle des Hamlets parodieren die 
Lehrjahre dann sowohl eine ›heiße Schauspielerei‹ im Sinne Rémond de Saint-
Albines, als auch die von Riccoboni bei ihr ausgemachten Probleme: Wilhelm 
betritt mit seinen echten Gefühlen die Bühne, die aber nun so ›heiß‹ gar nicht 
sind. Vielmehr machen die Eile und das Lampenfieber ihn aufgeregt und hek-
tisch. So wie Hamlet am Hofe seines Stiefvaters fühlt er sich dadurch »recht un-

                                                             
138  Vgl. Schößler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 82-88. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

behaglich«. In der von Garricks Londoner Hamlet berühmt gemachten und zur 
Nagelprobe des psychologischen Schauspielstils erhobenen Szene der Geisterer-
scheinung »erschrak [Wilhelm] wirklich« (L 321), wo diese ja in der Tat auch für 
die Truppe auf der Bühne gänzlich unerwartet erscheint. »[D]as ganze Publikum 
schauderte« (L 322) – wie bei Garrick seit den 1750ern in London, wie bei 
Brockmann und Schröder in den 1770ern in Hamburg und dann Wien.139 Dieses 
Schaudern ist wohl empathischer Natur, eben weil das Schaudern Wilhelms so 
echt ist: Seine von Riccoboni als Schreckgespenst an die Wand gemalte Unbe-
holfenheit führt zufällig zu den von Rémond de Saint-Albine bestimmten Effek-
ten. Als der gute Schauspieler, den von Philine bis zum Vollprofi Serlo alle Fi-
guren in ihm vermuten, steht der Mimetiker Wilhelm damit allerdings in keiner 
Weise da; einzig seine »Fechtübungen« (L 312) finden die Anerkennung der Er-
zählstimme – was wohl impliziert, der Rest sei nicht weiter bemerkenswert ge-
wesen.140  

Wilhelm scheitert also nicht als Schauspieler, weil es sich bei ihm um ein 
modernes bürgerliches Individuum handelt statt um einen im Bann der imitatio-
Logik stehenden Komödianten.141 Die auf Friedrich Ludwig Schröders in den 
1770ern entwickelten ›Hamburger Stil‹ anspielende Schauspielpraxis, die Wil-
helm (im Unterschied zum im Weimar unter Goethe eingeübten ästhetisierten 
Stil) anstrebt, soll ja gerade eine solche Individualität auf die Bühne bringen; die 
verkürzte Shakespeare-Interpretation von Aufklärung wie Sturm und Drang er-
hebt dessen Stücke gerade zum Paradigma moderner Individualität.142 Wenn Jar-
no später behauptet, Wilhelm habe »sich nur selbst« (L 551) gespielt, nur die 
Züge des eigenen »Charakter[s]« aufgeführt und ansonsten kein Talent zur Ver-
stellung, dann stellt sich die Frage, welches Selbst des eigenschafts- und charak-
terlosen Wilhelm denn gemeint sein könnte: Wilhelms Scheitern scheint eher 
von zu viel statt zu wenig an Mimesis zu rühren. Vielmehr führt Jarno hier erst 

                                                             
139  Vgl. Georg Christoph Lichtenberg: »Briefe aus England. An Heinrich Christian Boie. 

[Erster Brief]«, in: Ders.: Schriften und Briefe. Dritter Band. Aufsätze, Entwürfe, 

Gedichte. Erklärung der Hogarthischen Kupferstiche. München 1992, S. 326-338. 

Vgl. Häublein: Die Entdeckung Shakespeares auf der deutschen Bühne des 18. 

Jahrhunderts, S. 56-93. 

140  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 289. 

141  So in seiner ansonsten so einschlägigen Interpretation Kittler: »Über die Sozialisati-

on Wilhelm Meisters«, S. 57-83. 

142  Vgl. z.B. Herder: »Shakespear«, S. 208-231. Allerdings findet sich das Motiv von 

Shakespeare als ›Menschenbildner‹ auch bereits in der noch seine ›großen Fehler‹ 

bemängelnden englischen Kritik des 18. Jahrhunderts. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 251 

 

die Idee ein, dass Wilhelm überhaupt solch ein Selbst und einen solchen ›Cha-
rakter‹ haben könnte. Diese Idee wird dann Wilhelms weiteren Verbleib in der 
Turmgesellschaft regulieren.  

Wilhelms Mittelmäßigkeit als Schauspieler scheint innerhalb der Realität des 
Romans aber nicht weiter folgenreich: Mit der Aufführung des Hamlet ist die äs-
thetische Bildung am Kunstwerk zum Abschluss gekommen. Sieht man in den 
Lehrjahren den geregelten Bildungsweg Wilhelms, dann lässt sich von Goethes 
theoretischen Schriften her argumentieren, über das Erlangen einer versinnlich-
ten und verbildlichten Wahrheit habe Wilhelm sich von eben der Sphäre des Bil-
des emanzipiert und sei jetzt bereit, sich der Sphäre der Wirklichkeit zuzuwen-
den.143 Aber wo Wilhelm sich auch vom Theater als Institution lossagt, da bleibt 
er doch durch und durch zunächst Theatraliker: Gleich nach seiner Beschwerde 
über das Theater gegenüber dem wie zufällig getroffenen Abbé trainiert er im 
Geiste die Rolle, mit der er Lothario über Aurelies Tod beschämen will. Er probt 
weiter den großen Auftritt, wird aber durch drei Dinge aus der Bahn geworfen: 
zunächst dadurch, dass ihm sein Timing vom Rhythmus des Turms durcheinan-
der gebracht wird, denn Lothario empfängt ihn nicht so wie erwartet und ist dann 
mit anderen Dingen beschäftigt. Zweitens dadurch, dass die Turmgesellschaft 
ihm spiegelt, was es auch jenseits der Theaterbretter heißt, ein beobachtendes 
Publikum zu haben: Die geplante Beschämung Lotharios endet in Wilhelms ei-
gener Beschämung über die dem Turm bekannten Folgen der Tändelei mit der 
jungen Gräfin, wie sich herausstellt der Schwester Lotharios (und auch Nata-
liens). Wilhelms erster Auftritt im Turm ist nicht nur wie sein Theater-Hamlet 
ein potentielles Desaster, sondern ein wirkliches. Den Ausweg bietet die passive 
Dimension der Mimesis: Drittens nämlich gerät Wilhelm durch Lotharios aurati-
sches Charisma, dem er sich ergibt, aus dem Konzept und wird, während er 
selbst im Turm als Schauspieler nichts taugt, von dieser Ausstrahlung gebunden: 
»Lotharios Gegenwart [stimmte] ihn zu ganz anderen Gefühlen« (L 425). Wil-
helm hat sich also auch nach der Hamlet-Aufführung nicht vom Theater emanzi-
piert, wie er es später stilisieren wird. Er ist auch nicht, wie von der Turmgesell-
schaft zu diesem Anlass aufgefordert, geflohen. Vielmehr bindet die Turmgesell-
schaft Wilhelm durch die vom Text zuvor durchgehend dem Theater zugeschrie-
benen, aber dann nicht zugestandenen Mittel an sich.  

 
 

                                                             
143  Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Königssohns, S. 290-296. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

9.  INITIATION IN DER MAUSEFALLE:  
DER GEIST DER ENTFERNTEN AUTORITÄT 

 
Als Autorität für die Erziehungs- und Bildungspolitik der Turmgesellschaft 
nimmt der Abbé eine Vaterrolle ein, auch wenn diese vom Text immer wieder 
verunsichert, eingeklammert und ironisiert wird. Die Erziehungs- und Bildungs-
politik der Turmgesellschaft ist einerseits keine, die der Text letztlich in Gänze 
als autoritative vertritt. Andererseits wird diese Politik eben gänzlich dadurch 
bestimmt, dass sie aus dem Verborgenen wirkt und ihre Befürworter und Prakti-
ker sich nicht fassen lassen. Der Mimetiker Wilhelm findet sich gesteuert, aber 
nicht vom Referenzpunkt einer zunächst als externer und dann als internalisierter 
Erzieher fungierenden stabilen Autorität im Sinne Platons, Rousseaus, Salz-
manns etc. aus. Die Kontrolle und Steuerung der von Wilhelm verkörperten mi-
metischen Unbeständigkeit wirkt anders. Vielleicht tritt auch von daher der Abbé 
zwar gleich zweimal in der Rolle eines Vaterersatzes auf: nämlich jeweils in der 
Rolle des Geists von Hamlets Vater, der Hamlet bzw. den sich mit ihm mime-
tisch identifizierenden Wilhelm zum »[G]edenke mein« (L 495)144 aufruft und so 
sein nachfolgendes Handeln bestimmt bzw. bestimmen will. Aber in beiden Fäl-
len ist nicht ganz ausgemacht, ob es sich tatsächlich um den Abbé handelt. Der 
Geist kommt »in voller Rüstung« (L 495); seine Zuordnung zu einem Schauspie-
ler bleibt letztlich unsicher. Die Wirkung ist dafür jeweils umso realer: In beiden 
Fällen, sowohl bei der Hamlet-Premiere als auch beim Initiationsritual in die 
Turmgesellschaft, findet sich für Wilhelm die theatrale Fiktion zugunsten eines 
Erlebens von Wirklichkeit ausgesetzt. Er nimmt die Zuschauerrolle in einem ge-
lingenden Illusionstheater im Stile jener Truppe, von der er sich gerade getrennt 
hat, ein – mit dem einzigen Unterschied, dass er sich in diesem Fall hinterher 
über die Täuschung empören wird. 145  Das Theater ohne einen erkennbaren 
Schauspieler, die Vaterfigur ohne erkennbare Identität, übersteigt sämtliche an-
sonsten geschilderten Theatereffekte und lenkt Wilhelm, wo nicht auf einen 
›vernünftigen‹ Lebensweg, so doch in den Bannkreis der Turmgesellschaft.146  

                                                             
144  Bei Wieland heißt die Stelle: »Gedenke meiner, Sohn!« (Shakespeare: Theatralische 

Werke in einem Band, S. 802)  

145  Vgl. für den Initiationskomplex auch Michael Neumann: Roman und Ritus. »Wil-

helm Meisters Lehrjahre«. Frankfurt a.M. 1992.  

146  Nur schwer lässt Wilhelms Verwirrung an der Stelle sich als eine von der Turmge-

sellschaft kalkulierte lesen, bei der Wilhelm die Diskrepanz zwischen Schicksals-

glauben und Erkenntnis der Lenkung durch den Turm langsam aufgeht. So Hanno 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 253 

 

Der gespielte Vatergeist aus Hamlet usurpiert bekanntlich die Stimme von 
Wilhelms kürzlich verstorbenen leiblichen Vater, und transformiert dabei die 
Worte Shakespeares bzw. Wielands: »Ich bin der Geist deines Vaters […] und 
scheide getrost, da meine Wünsche für dich, mehr als ich sie selbst begriff, er-
füllt sind. […] Lebe wohl und gedenke mein, wenn du genießest, was ich dir 
vorbereitet habe.« (L 495) Der Aufruf, der bei Shakespeares Geist noch zur Ra-
che an seinem falschen Stellvertreter Claudius, Hamlets Onkel und Stiefvater, 
auffordert, bringt hier keine permanente Heimsuchung hervor. Der Vatergeist 
gibt seine Autorität über einen Sohn ab, der nunmehr ›wohlleben‹ statt sich 
gleich Hamlet in Rache verzehren soll. Aus Hamlets schuldhafter Erinnerung 
soll das dankbare Andenken beim ›Genießen‹ des von der väterlichen Autorität 
Gestifteten werden.  

Einigermaßen dreist behauptet die Stimme des Turms, dass Wilhelms Vaters 
›Wünsche‹ für den Sohne ›mehr als ich sie selbst begriff‹ erfüllt sind. Erwähnt 
hat der Text an Wünschen des Vaters das ökonomische Wohlergehen und eine 
gewisse Weltläufigkeit, die man auch ›Bildung‹ nennen könnte. Erstere kann die 
Turmgesellschaft letztlich garantieren; zweitere besitzt Wilhelm immer noch 
nicht richtig. Die Fiktion, dass er diese ›Bildung‹ besitzt, ist es aber, die seine 
Unbeständigkeit auf Dauer im Bannkreis der Turmgesellschaft zu halten ver-
spricht. Dass Wilhelm die Stimme seines Vaters wirklich zu hören meint, ver-
deckt hier, dass Shakespeares Theatergeist sich seinerseits inzwischen die Stim-
me des biblischen Gottvaters angeeignet hat. Durch diesen wurde für Wilhelm 
seine neue Welt ›vorbereitet‹: »Denn wir sind sein Werk, geschaffen in Christo 
Jesu zu guten Werken, zu welchen Gott uns zuvor bereitet hat, daß wir darinnen 
wandeln sollen.« , heißt es parallel im 147 Epheser-Brief des Paulus. Aus den Wün- 
schen des Vaters ist eine von einer gottgleichen Autorität gestiftete Welt geworden.  

Getilgt scheint in der Überformung des Vaters durch den Turm nicht zuletzt 
die väterliche Schuld, die Wilhelm ans Theater führte. Hatte doch die vom 
kaufmännischen Denken erzeugte ›Leere‹ des Hauses Wilhelm ans Theater ge-
trieben: Den Verlust der von der Sammlung des Großvaters garantierten ästheti-
schen Bildung kompensiert Wilhelm mit Unbeständigkeit und Tand des Theaters. 
Die Bibelreferenz unterstreicht diese Verzahnung von kaufmännischer und thea-
traler Disposition: Mit Paulus’ Brief an die Epheser wird ein Ort aufgerufen, der 
berühmt nicht zuletzt für sein großes antikes Theater ist. Laut Teilen 19 und 20 
der Apostelgeschichte des Lukas ist dieses Theater der Ort eines großen »Auf-

                                                                                                                                  
Beriger: Goethe und der Roman. Studien zu »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Zürich 

1955, S. 151f.  

147  Lutherbibel, Epheser 2.10.: Haffmanns/Haffmans (Hg.): Das neue Testament, S. 777. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

ruhrs«148, bei dem sich die Silberschmiede des Orts gegen Paulus Missionie-
rungsanstrengungen stellen.149 Diese bedrohen ihr Geschäftsmodell, das auf dem 
Verkauf heidnischer Statuen beruht. Neben der später von Tertullian hergestell-
ten Parallele zwischen Theaterpraxis und Götzendienst,150 wie sie auch noch die 
zeitgenössischen Erziehungskonzepte Campes oder Salzmanns prägt, assoziiert 
diese Passage das Theater auch mit kaufmännischem Denken und verweist so 
auf den Beginn von Wilhelms Irrwegen. Ebenso verweist sie auf deren Ende: 
Paulus verzichtet auf eine Konfrontation mit jenem ›Aufruhr‹, der gleichzeitig 
das Theater wie auch die Kaufleute betrifft. Er zieht sich aus Ephesus zurück 
und wirkt aus der Ferne durch eben seinen Brief: strukturgleich zur Wirkung der 
Turmgesellschaft auf Wilhelms Leben. Noch dazu zählt der Epheser-Brief zu 
den sogenannten Deuteropaulinen: Seit 1792, also in etwa seit der Zeit von Goe-
thes Arbeit an der endgültigen Fassung der Lehrjahre, findet sich die Authentizi-
tät des Schriftstücks angezweifelt – und zwar, weil er zu unpersönlich und abs-
trakt geschrieben sei und damit eben nicht dem individuellen Stil des Paulus ent-
spreche.151 Von der durch Gottvater autorisierten, aber höchst abstrakt gehalte-
nen Aufforderung per Brief aus der Ferne, lässt sich also gar nicht wissen, durch 
welchen Agenten sie denn nun wirklich vermittelt wird. Zwar tritt mit der Figur 
des Geists von Hamlets Vater eine Theaterfigur auf; diese spricht jedoch Worte, 
die einem Brief statt der sie sprechenden Stimme zuzuordnen sind und statt der 
vorgeschobenen biblischen Autorität wohl einer so anonymen wie abstrakten 
Schreibinstanz.  

Mit der Referenz zum wohl berühmtesten und effektvollsten von Shakespeares 
Theatereffekten, dem Auftritt des Geists, wird auch gleichzeitig die Verabschie-
dung des Theaters behauptet. – Der Abbé (oder wer immer hier sprechen mag) 
spielt an dieser Stelle allerdings nicht nur mit einer Rolle aus Wilhelms Theater-

                                                             
148  Lutherbibel, Apostelgeschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 563.  

149  Goethes späteres Gedicht »Groß ist die Diana der Epheser« aus den 1810ern, das im 

Titel die Lutherübersetzung zitiert, stellt sich auf die Seite der Kunst und damit auf 

die von Heidentum, Götzendienst und letztlich Theater. Vgl. Lutherbibel, Apostel-

geschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 562f. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: 

»Groß ist die Diana der Epheser«, in: Ders.: Goethes Werke I. Gedichte und Epen I. 

München 1998, S. 285f. 

150  Vgl. Tertullianus: De spectaculis, S. 11f., S. 19-29. 

151  Vgl. Edward Evanson: The Dissonance of the Four Generally Received Evangelists 

and the Evidence of Their Respective Authenticity, Examined; with that of Some 

Other Scriptures Deemed Canonical. Gloucester 1792, S. 312f. Vgl. Harold 

Hoehner: Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand Rapids 2002, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 255 

 

identifikation; er spielt auch mit der Rolle von Wilhelms Vater und lässt beide 
Ordnungsmuster zugunsten der Autorität der Turmgesellschaft hinter sich: Dass 
Wilhelm nunmehr die (unbewussten) Wünsche des Vaters übererfüllen werde, 
bleibt, wie man aus dem weiteren Verlauf der Lehrjahre wie auch aus den späteren 
Wanderjahren weiß, ebenso bloße theatrale Behauptung wie die Ankündigung, 
Wilhelm stehe nun eine Zeit des ›Genießens‹ bevor. Nur als zirkuläre ergibt diese 
Behauptung Sinn: Sein Leben per definitionem ›genießen‹ wird Wilhelm demnach, 
solange er sich an der Autorität der Turmgesellschaft orientiert.  

Der zweite Auftritt von Hamlets Vater inklusive seiner doppelten Überblen-
dung mit Wilhelms Vater und der Autorität der Turmgesellschaft rundet auch die 
untergründig mitlaufende Referenz auf Shakespeares mousetrap-Szene ab, bevor 
sie im ›Saal der Vergangenheit‹ endgültig zu Grabe getragen wird. Von dieser 
Referenz her wird Wilhelms theatral erzeugte Bindung an die Autorität der 
Turmgesellschaft gleichzeitig infrage gestellt: Der Abbé (bzw. einer seiner mut-
maßlichen Stellvertreter) zeigt sich vor allem in eben einer Stellvertreterrolle. Er 
vertritt die fehlende Rolle von Hamlets Vater in Wilhelms Inszenierung; als 
Hamlets Vater vertritt er Wilhelms Vater noch aus dem Grabe. Im Stück Hamlet 

hat der Vater ja aber durchaus einen Stellvertreter, wenn auch einen falschen: 
den Stiefvater Claudius, der Hamlet zunächst ebenso in seinem Bannkreis halten 
will wie die Turmgesellschaft Wilhelm und ihm später, nachdem er in der 
mousetrap-Szene die von seinem Neffen und Stiefsohn ausgehende Gefahr er-
kennt, so nach dem Leben trachtet wie zuvor dessen Vater.  

Ein falscher Stellvertreter von Wilhelms Vater ist im Initiationsschauspiel 
der Abbé. Die Existenz eines ›Zwillingsbruders‹ als Doppelgänger verweist auf 
eine strukturelle Ähnlichkeit zur Brüderschaft von Hamlets Vater und Claudius, 
die ja zumindest von Hamlets Mutter Gertrud nicht ausreichend auseinanderge-
halten werden können. Wenn Wilhelm als Hamlet in der mousetrap-Szene die 
Schauspieler stellvertretend den Mord an Hamlets Vater nachspielen sieht, ist al-
so keineswegs ausgemacht, ob analog der Abbé (oder sein Stellvertreter) für den 
ermordeten König steht oder vielmehr für den Mord am König. In dem Maße, in 
dem der Abbé für Claudius steht und der alte Hamlet gleichzeitig für Wilhelms 
Vater, Wilhelms Abstammung und damit Wilhelm selbst und letztlich seine 
Theaterleidenschaft, sieht Wilhelm als Hamlet hier seine eigene Vergiftung 
durch die Turmgesellschaft. – Oder er hätte sie gesehen, hätte er bereits den Ab-
bé als Stellvertreter von Hamlets Vater und vom eigenen Vater erkannt. Im Ro-
mantext sieht Wilhelm diese Szene jedoch ebenso wenig wie die Lesenden sie zu 
lesen bekommen: Die Vergiftung bzw. Eingemeindung Wilhelms bedient sich 
zwar der Mittel des Theaters, wirkt aber (wie Paulus mit seinen Briefen) aus dem 
Verborgenen.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Wilhelms Hamlet-Version steht im Zeichen der vor dem Palast, in dem Ham-

let spielt, lagernden norwegischen Flotte und gibt dem Stück so einen abwesen-
den wie gleichzeitig sichtbaren Fixpunkt, der das Stück im Unterschied zu den 
die deutschsprachigen Bühnen der Zeit dominierenden, auf den Norwegen-Plot 
verzichtenden Versionen zusammenhält.152 Mit der Behandlung der mousetrap-
Szene in den Lehrjahren ist ein solcher Fixpunkt für den Gesamttext ins Unzugäng-
liche verschoben. Die infizierende Dimension der Mimesis, die diese Szene vor 
die Augen stellt, wirkt aus dem Verborgenen und Unfasslichen. Wer sie in dieser 
Unfasslichkeit zwar nicht dingfest machen, aber doch in den eigenen Bannkreis 
ziehen kann wie die Turmgesellschaft, hat vielleicht an konkreter Steuerungs-
macht im Einzelfall verloren, aber doch an abstrakter Macht über den Gesamtzu-
sammenhang gewonnen: Der Mimetiker Wilhelm sitzt in der Mausefalle – und 
mit ihm die Mimesis. 

Mit der gleich an die zweite Übernahme von Shakespeares Geist durch den 
Abbé anschließende Übergabe des Lehrbriefs zeigt sich, dass die Wilhelm be-
stimmende Ordnung endgültig von der konkret-nahen Unbeständigkeit des Thea-
termilieus auf die abstrakte-distanzierte Undurchsichtigkeit der Archive der 
Turmgesellschaft übergegangen ist.153 Die Autorität der Turmgesellschaft bleibt 
unzugänglich. Sie operiert mit theatralen Mitteln, ist aber nicht an Theater oder 
Theatralität insgesamt interessiert. Diese Autorität will vom Mimetiker Wilhelm 
eigentlich nichts Besonderes, zumindest keine direkte Formung nach einem ihm 
vorgeschriebenen Bilde. Diese Autorität will vor allem eines: dass Wilhelm sich 
bei aller Unbeständigkeit dauerhaft in ihrem Bannkreis bewege.  

Genau beim Auftritt des Geists im Ritual der Turmgesellschaft hat Wilhelm 
einen kurzen diesbezüglichen Disput mit der Hinterbühne. Auf die Frage, warum 
er denn eben nicht »strenger« geführt worden wäre, antwortet »eine Stimme«: 
»Rechte nicht mit uns! […] du bist gerettet, und auf dem Wege zum Ziel. Du 
wirst keine deiner Torheiten bereuen und keine zurückwünschen, kein glückli-
cheres Schicksal kann einem Menschen werden.« (L 495) Markant ist hier die 
zeitliche Struktur: Die ›Rettung‹ ist nicht das ›Ziel‹, sondern der ›Weg‹ dorthin. 
Die in sich plurale, aber mit einer Stimme sprechende Autorität des Turms darf 
bis dahin aber nicht angezweifelt werden; der ›Weg‹ wird unter ihrer Führung 
beschritten. Dafür spricht der Turm jetzt plötzlich Wilhelms Sprache, wenn vom 
›Schicksal‹ die Rede ist. Kurz vorher sollte Wilhelm noch begreifen, dass es sich 

                                                             
152  Schröder stellt den politischen Norwegen-Plot zugunsten des Familienzwists zurück. 

Vgl. zu ›Wilhelm Meisters Meisterstück‹ als einer kongenialen Lesart Shakespeares 

Anselm Haverkamp: Hamlet. Hypothek der Macht. Berlin 2004, S. 67-82. 

153  Vgl. Kittler: »Über die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 99-114. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 257 

 

auch in der Sphäre des Theaters um eine der unsteten Zufälle statt um eine der 
Verwirklichung seines Schicksals handelt. Glücklich soll dieses nicht nur im 
Sinne des Zufälligen sein, weil er weder Ressentiment noch Nostalgie gegenüber 
den ›Torheiten‹ der Vergangenheit empfinden werde – wohl nachdem er sie be-
gangen habe, um sie anschließend zu überwinden. Dieser stoische und in sich 
ruhende amor fati suggeriert nach der Zerrüttung und Zersplitterung durch das 
Theater eine stabile Selbstidentität, ist aber fehl am Platz: Eher zufällig, nämlich 
durch die weitere ›Torheit‹, sich als Rächer Aurelies aufspielen zu wollen, ist 
Wilhelm ja dem Theater entkommen. Seine Reaktion auf das vom Turm aufge-
führte theatrale Ritual zeigt, dass er sich keineswegs von dessen Wirkmacht be-
freit hat. Und dies gilt auch für die Zeit nach seiner Initiation: Wilhelms ›Tor-
heit‹ gegenüber Marianne bleibt unentschuldbar, auch wenn er die Vaterschaft 
für Felix übernimmt. Seine ›Torheit‹ im Umgang mit Mignon ist noch nicht an 
ihr Ende gekommen. Und auch die Autoritäten der Turmgesellschaft scheinen 
nicht arm an eigenen ›Torheiten‹ zu sein, die etwa zum Freitod des Harfners füh-
ren werden. Die aus dem Off sprechende Stimme kann Wilhelm nur mittels einer 
höchst selektiven Wahrnehmung sein ›Schicksal‹ als ›glücklich‹ suggerieren, 
weil es jetzt nach den mimetischen Irrungen und Wirrungen des Theaters Stabili-
tät erlangt habe. Sie kann ihm nur mittels dieser selektiven Wahrnehmung die 
jetzige wie zukünftige Infragestellung ihrer Autorität verweigern: Die der Sub-
jektkonstitution des Mimetikers Wilhelm inhärente Instabilität wird nun für Ge-
genwart und Zukunft auf die stabile, aber weitgehend unbestimmte Autorität des 
Turms ausgerichtet und bedient sich dazu teils des völligen, teils des umwerten-
den Vergessens jener Aspekte, die nicht in diese Neuorganisation passen. Aus 
›Zufall‹ wird hier wieder ›Schicksal‹,154 aber ohne dass dieses ›Schicksal‹ je 
sämtliche ›Torheiten‹ umfassen könnte. 

 
 

10.  DOPPELTES VERGESSEN: UMLENKUNG DER MIMESIS 
 

Der Instabilität der Mimesis ist das Vergessen wesentlich. Die Mimesis muss 
sich flexibel an ein neues Vorbild hängen können, ohne dass ein altes wirklich 
Spuren hinterließe. Die implizite tabula rasa-Vorstellung macht das mimetische 
Vermögen für Konzepte von Lernen und Erziehung so interessant, aber auch so 
problematisch: Nicht nur gilt es stets die Angemessenheit der Wiederholung des 

                                                             
154  Dies konterkariert die von Wilhelm selbst vorgetragene Gattungstheorie, im »Dra-

ma« gehe es um »Schicksal«, im »Roman« hingegen um den »Zufall« (L 308).  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

Vorbilds zu kontrollieren.155 Auch bleibt die Kontrolle darüber stets prekär, ob 
das neu Erlernte oder Anerzogene nicht gleich im nächsten Moment durch noch 
Neueres ersetzt wird. Verkompliziert wird diese Struktur dadurch, dass zum 
wirklichen Vergessen auch das Vergessen des Vergessens gehört: Damit ist nicht 
nur ein speicherndes Gedächtnis und ein auf dieses zugreifendes Erinnerungs-
vermögen gemeint, ohne die sich vom Vergessen nicht sprechen ließe. Vielmehr 
hat die tabula rasa-Vorstellung in sich bereits vergessen, welche vergessene 
Vorgeschichte unter der scheinbar unbeschriebenen Tafel liegt oder doch zumin-
dest welche materiellen Bedingungen, unter denen die Mimesis statthaben 
soll.156 In diesem Sinne bringt der mimetische Akt keine Kopie des Originals 
hervor, sondern jenes von Platon so gefürchtete Hybridwesen: nicht nur wegen 
der zwischen den unterschiedlichen Vorbildern schwankenden Instabilität, son-
dern auch wegen der Überlappungen zwischen den verschiedenen Vorgeschich-
ten. Zum Vergessen gehört auch, dass der Prozess des Vergessens nicht völlig 
kontrolliert werden kann und ab und an unpassende Erinnerungsspuren jeglicher 
Art hervortreten können.  

Von der Problematik des Vergessens her ist Wilhelms Freispruch eher ein 
Imperativ: Er soll eben ›keine seiner Torheiten bereuen‹, was beinhaltet, dass er 
die Vergangenheit eben nur als jugendliche Torheiten wahrnehmen soll und 
nicht als Zerstörung des großen, auratisch aufgeladenen Lebensentwurfs mit den 
Marianne betreffenden katastrophalen Folgen. Die Erinnerungsspuren aus der 
Vergangenheit sollen nicht verschwinden, Unpassendes soll aber vergessen und 
dem ›Weg‹ des Turms untergeordnet werden. Für die ›Bildung‹, über die insbe-
sondere im achten Buch so gerne und so häufig von allen Beteiligten gesprochen 
wird, ist dieses Vergessen, das in dem ›Gedenke‹ des Geists wohnt, essentiell. 
Vergessen und nur ungern erinnert wird z.B. in der Bindung an den Turm, die 
später eine an Natalie sein wird, dass ja die Wilhelm erotisch faszinierende Phi-
line als erstes Wilhelm zum »Gedenke mein« (L 94/557) aufforderte und er das 
entsprechende Geschenk immer bei sich führt. Die Umwertung des Verabschie-
dungsaspekts des ›Lebewohls‹ in ein ›Wohlleben‹ überspielt, dass hier durchaus 

                                                             
155  Dies ist durchaus als Affirmation und vielleicht auch Herstellung eines Originals 

durch Tabuisierung von Devianz zu verstehen im Sinne von Butler: Gender Trouble, 

S. 128-141. 

156  Durchaus im Sinne der Gedächtnistheorie von Sigmund Freud: »Notiz über den 

›Wunderblock‹«, in: Ders.: Gesammelte Werke. Band XIV. Werke aus den Jahren 

1925-1931. Frankfurt a.M. 1991, S. 1-8. Vgl. auch Jacques Derrida: »Freud und der 

Schauplatz der Schrift«, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M. 1976, 

S. 302-350.  

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 259 

 

eine Verabschiedung vollzogen werden soll: die Verabschiedung der Unkontrol-
lierbarkeit einer mimetischen Instabilität, die sich für die Zukunft am Turm aus-
richten soll.  

In den Gesprächen mit den Vertretern des Turms findet sich Wilhelms thea-
trale Karriere vor allem auf seine Ambitionen als Schauspieler reduziert. Dass er 
»Bildung suchte, wo keine zu finden war«, als er sich »einbildete, ein Talent er-
werben zu können, zu dem [er] nicht die geringste Anlage hatte« (L 495), ist ei-
ne vom Turm ausgesprochene und teils übernommene Einschätzung, die ange-
sichts der teilweise sehr positiven Reaktionen Serlos und des Publikums ebenso 
wenig ernst genommen werden kann wie Wilhelms andere Selbstbeschreibun-
gen.157 Unter den Tisch fällt, dass Wilhelm nicht nur Schauspieler, sondern auch 
Theaterpraktiker für das angestrebte ›Nationaltheater‹ war und dies durchaus mit 
Erfolg: als Dramaturg, Regisseur, Theaterdichter und Mitarbeiter in der Theater-
leitung hat er sich (und auch das Theater) in seiner Arbeit am Hamlet durchaus 
ästhetisch gebildet. In der spielerischen Sphäre der Ästhetik hat er zahlreiche 
Fähigkeiten erworben, die ihm langfristig den sozialen Umgang im Zirkel des 
Reformadels der Turmgesellschaft ermöglichen können: in der Sprache des 21. 
Jahrhundert sogenannte ›Kompetenzkompetenzen‹158 , die ihm die Aneignung 
weiterer Kompetenzen ermöglichen. Wilhelms Abkehr vom Theater scheint mit 
seinem angeblichen Dilettantismus gar nicht allzu viel zu tun zu haben. Prägen-
der ist eher die bereits in der Theatralischen Sendung markierte Diskrepanz zwi-
schen den von Wilhelm aus Texten der deutschsprachigen Theaterreform des 18. 
Jahrhunderts zusammengetragenen Kunstidealen und der sozialen Realität des 
Theatermilieus. Allen Beteiligten auf der Bühne wie im Zuschauerraum fehlt es 
an den Voraussetzungen, um ein Theater der ästhetischen Bildung, wie es Wil-
helm vorschwebt, zu konstituieren und weiterzuentwickeln. Während Wilhelm 
in Goethes Theatralischer Sendung aus den 1770ern noch Kompromisse schließt, 
verlässt er in den Lehrjahren das Theater. Seine Bemühungen um eine Theater-
reform fallen dem Vergessen anheim, ohne vom Theater oder der Turmgesell-
schaft anerkannt zu werden.159 Die (Un-)Produktivität von Wilhelms mimeti-
schen ›Hinschlendern‹ muss vergessen werden, um die Mimesis auf die Autorität 
der Turmgesellschaft hin auszurichten.  

Diese Art des Vergessens scheint fast eine des Texts der Lehrjahre selbst zu 
sein, denn nur sehr indirekt findet es sich markiert: in Wilhelms Erinnerungen an 
das sich nicht in den amor fati des Turms Fügende wie z.B. im ›Saal der Ver-

                                                             
157  Vgl. z.B. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 65, S. 114. 

158  Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«, S. 229. 

159  Vgl. für das Argument Netzwerk Kunst & Arbeit: art works, S. 119-127. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG 

 

gangenheit‹ anlässlich der Beerdigung Mignons. Aber auch während Wilhelm 
sich bei den Vorbereitungen zu seiner Hamlet-Produktion auf dem Höhepunkt 
seiner Theaterkarriere befindet, bricht die Erinnerung ein und lässt nicht wieder 
los: nun die an Marianne.160 Liebte Wilhelm in Marianne ursprünglich das Thea-
ter, so wird das Theater, namentlich ein Bühnenbild, nun zum Verweis auf die 
ehemalige Geliebte, der Wilhelm aus seiner Probenarbeit völlig herausreist und 
eine glückliche Zukunft verspricht – weder die der Theaterrealität noch des 
Turms. »Er setzte sich nieder […] und glaubte zu ahnen, daß er sie vielleicht auf 
diesem Platz bald wiedersehen werde.« Wilhelms mimetische Reaktion führt zu 
einer auratischen Aufladung dieses Augenblicks, der nun Vergangenheit, Zu-
kunft und Gegenwart zusammenführt. Eine solche Fähigkeit zur Auratisierung 
der Welt und des eigenen Auftretens darin hatte Wilhelm bis hierhin jenes Cha-
risma verliehen, welches ihn sein ›Hinschlendern‹ durch die Welt bei allen Wir-
rungen so sozial unbeschadet überstehen lässt. Auch sein sozialer Erfolg in der 
Turmgesellschaft speist sich nicht zuletzt aus diesem Charisma. Hier zeigt sich 
die Kehrseite der Trias von Mimesis, Auratisierung von Welt und Charisma: Mit 
der Erinnerung an Marianne bricht das ehemals Auratisierierte, aber im mimeti-
schen ›Hinschlendern‹ Verlorene und Zerstörte ein. Ebenso wenig wie Wilhelms 
sonstiges mimetisches Fluktuieren, seine sonstigen auratischen Aufladungen der 
Welt und seine sonstigen charismatischen Auftritte lässt sich aber auch dieser 
Einbruch auf Dauer stellen; er wird von der schnöden Realität des Theaters ein-
geholt: »Ach, und es war weiter nichts […] als […] Dekoration« (L 310). 

Die beiden genannten Arten des Vergessens schließen einander aus und ge-
hören doch zusammen: Im zuletzt genannten Beispiel wird die Gegenwart ange-
sichts der einbrechenden Vergangenheit vergessen. Wilhelms mimetische Veran-
lagung lässt sich ebenso wenig kontrollieren wie die von ihr hervorgebrachten 
auratischen Effekte. Das zuerst genannte Vergessen im Zeichen der Initiation in 
die Turmgesellschaft vergisst die auratische Aufladung der Vergangenheit, um 
Wilhelms mimetische Veranlagung für die Zukunft in den Bann des Turms zu 
stellen. Damit eignet sich die Turmgesellschaft für die Zukunft einerseits auch 
Wilhelms Fähigkeit zur Auratisierung seiner Welt an. – Nur dass diese Fähigkeit 
andererseits immer gleich vergessen und entwertet werden muss, um für die Zu-
kunft weiter produktiv gemacht werden zu können.  

Das auratisch aufgeladene ›Fest‹ des Theaters, das Wilhelm durch den Text 
hindurch immer wieder feiert (ob als Besäufnis, Probe oder Premierenfeier), 
lässt sich nicht auf Dauer stellen. Auch im Bann der Turmgesellschaft bleibt 
Wilhelm zwar ein Suchender und ›Hinschlendernder‹; das ›Fest‹ ist nun aber 

                                                             
160  Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 126-128. 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THEATER IN RESERVE | 261 

 

dauerhaft in die Zukunft aufgeschoben. Wenn seine ›Bildung‹ einen Effekt hatte, 
dann denjenigen, dass er den Narzissmus des ›kranken Königssohns‹ durch ›Ent-
sagung‹ (und Sorge um den eigenen Sohn) ersetzt. Die Utopie, die für Wilhelm 
als Individuum im Leben mit Natalie und für Wilhelm als soziales Wesen im 
gemeinsamen Auswandern der Turmgesellschaft nach Amerika besteht, ist ein 
Zukunftsversprechen, das in der Gegenwart alle ihm Unterworfenen zu diszipli-
nieren in der Lage ist. So auch, zu einem gewissen Grade, das mimetische We-
sen ohne weitere eigene Eigenschaften. Die Wilhelm-Figur steht in dem Maße 
für das moderne Individuum, das so viele Interpretationen seit dem 19. Jahrhun-
dert in ihr haben finden wollen, in dem sie für diese unabschließbar offene Insta-
bilität der Mimesis steht.  

Im Jahrzehnte später vollendeten Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, der 
die Grenzen des gerade erst in den Rang ernsthafter Literatur erhobenen Genres 
bereits wieder sprengt, nimmt die Figur Wilhelm Meisters folgerichtig eine im-
mer kleinere Rolle ein. Er ist ein Reservist, dessen mimetischen Fähigkeiten die 
Turmgesellschaft aus zwei Gründen in der Hinterhand zu behalten scheint: zum 
einen, um sich ihrer bei Bedarf bemächtigen zu können. Zum anderen, um die 
eigene Macht zur ›Bildung‹ des sozialen Lebens auch anhand der Verkörperung 
all dessen zu beweisen, was dieser Macht entgegenläuft – nämlich der instabilen 
mimetischen Fluktuation und (Un-)Produktivität. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007 - am 14.02.2026, 21:34:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

