VIl Theater in Reserve
Goethes Lehrjahre und die Einhegung

mimetischer (Un-)Produktivitat

1. »UNENDLICHE OPERATIONEN«
UND ZIELLOSE » BILDUNG «

Der Widerpart zum durch das Theater korrumpierten Anton Reiser heifit be-
kanntlich Wilhelm Meister. Von Goethes Romanfigur und ihrer kindlichen Vor-
liebe fiir das Puppen- bzw. Marionettentheater war anlésslich der Philantropinis-
ten und ihres zwiespiltigen Verhiltnisses zum Kindertheater schon die Rede.
Ebenfalls vom >zerstiickelten und zerstoppelten Wesenc, als welches das Theater
nach gutem platonischen und bei Rousseau wieder aufgelegten Vorurteil auch
noch die Bildung des erwachsenen Menschen zum ganzheitlichen, selbstidenti-
schen und aufrichtigen Subjekt bedroht.' In den Fokus riickt im folgenden Kapi-
tel die literarische Version solcher Subjektbildungen anhand von Johann Wolf-
gang von Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre-Roman, dessen acht Biicher
1795/96 publiziert wurden. Sie deuten auf die eingangs beschriebene Problem-
stellung aus der in den Wanderjahren von 1821/1829 beschriebenen piddagogi-
schen Provinz voraus,2 setzen aber noch ganz andere Akzente.

In diesem Textkorpus verwischt sich die in seinem Entstehungszeitraum auf-
kommende Unterscheidung zwischen einer von auBlen kommenden Erziehung
(welche notgedrungen an den noch tierdhnlichen Kindern zur Anwendung kom-
men muss) und dem Ideal einer aus dem (miindigen, d.h. bereits grundsitzlich
erzogenen) Subjekt heraus initiierten Bildung des eigenen Selbst,” so dass beide

1 Vgl Kapitel V.
2 Vgl. Kapitel II.
3 Vgl. Menke/Glaser: »Experimentalanordnungen der Bildung«, S. 7-17.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Begriffe letztendlich zu Synonymen werden.* Das von Blumenbach fiir die zeit-
genOssische Biologie popularisierte Konzept einer sich von alleine entfaltenden
wie erhaltenden Selbstbildung5 ironisiert der Text der Lehrjahre.6 Vom als eini-
germafien ungebildet gekennzeichneten Wilhelm lésst er es zitieren, der Forde-
rung nach zweckmifiger und selbsttitiger »Bildung« entgegenhalten und dem
asthetikgeschichtlich noch recht frisch veralteten Geniekonzept zuschreiben. Ein
Genie konne demnach »die Wunden, die es sich geschlagen [hat], selbst heilen«
(L 120). Darin bestiinde dann die Geschichte seiner Bildung, die ihm in Wil-
helms Vorstellung von einem »Schicksal« (L 121) auferlegt wurde.

Innerhalb der Textrealitét scheint blof} eingeschrinkte Wirkung nicht nur der
Anschauung des frithen Wilhelm, sondern auch der Bildungstheorie der ihn ver-
steckt stimulierenden und manipulierenden Turmgesellschaft zuzukommen, nach
deren Ausbildungskonzept ein Zogling seine Bildung auf die Entwicklung be-
reits vorhandener innerer Anlagen auszurichten habe. Ob diese Theorie iiber-
haupt noch generell in Praxis umgesetzt wird oder es sich bei Wilhelm blof3 um
einen besonderen Fall handelt, bleibt ebenso ungeklirt wie die Frage, ob Wil-
helms Bildung denn iiberhaupt zu einem Abschluss gekommen sei. Wilhelm
lernt im Laufe der Lehrjahre zwar nicht zuletzt durch das Einwirken der Turm-
gesellschaft, dass eine Lebenskunst vor allem das dem vom unausweichlichen
»Notwendige[n]« vorgegebenen Rahmen ausfiillende »Zufillige« (L 71) selbst-
titig zu bewiltigen hat; genaueres bleibt aber nicht nur beziiglich der Wilhelmfi-
gur offen, sondern auch beziiglich der anderen, génzlich im Banne der Turmge-
sellschaft erzogenen und gebildeten Figuren: Eine Erfolgs- bzw. Misserfolgsquo-
te von 50% suggeriert zumindest, die weder Aufwand noch Miihe scheuenden
entsprechenden »piddagogischen Versuche« (L 521) konnten vollig wirkungslos
verpufft sein.

Die Betonung des Zufalls in der vollig unzufillig bis ins kleinste Detail
durchkonstruierten Anlage des Lehrjahre-Romans ldsst vermuten, dass einer an-
deren Szene eher libergreifende Aussagekraft fiir das dargestellte Geschehen zu-
kommt: Der Abbé genannte Piadagoge, der als theoretischer Kopf der Turmge-
sellschaft bis in die Wanderjahre hinein eine Art Gegenspieler zu Wilhelm dar-
stellt, spricht in einem Moment der Niedergeschlagenheit frustriert von den »un-

4 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155.

5 Johann Friedrich Blumenbach: Uber den Bildungstrieb. Gottingen 1791.
Vgl. Cornelia Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit. Piddagogik der
Vorsorge in Goethes Bildungsromang, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Expe-
rimentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitit — Literarizitit. Pader-
born 2014, S. 111-127, hier: S. 111-115.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 197

endliche[n] Operationen«, die »Natur und Kunst machen miissen, bis ein gebil-
deter Mensch dasteht« (L 427)." Diese Aussage bleibt in ihrer Vagheit so stehen,
weil der ansonsten immer so kiihl kalkulierende Abbé vom Auftritt der in der
Lydie-Figur verkorperten ginzlich oberfldchlichen Leidenschaft unterbrochen
wird, an der — so insinuiert es der Roman spiter — Hopfen und Malz jeder duf3e-
ren Erziehung bisher verloren gegangen und Bildungsanstrengungen von innen
nicht weiter zu erwarten sind. Damit erhélt die Aussage einen paradoxen An-
strich: »>Unendliche Operationen< konnen schlieBlich per definitionem nicht in
einem >Dastehenc stillgestellt werden. Das Bild deutet vielmehr auf eine unhin-
tergehbare und letztlich nicht kontrollierbare Verflechtung hin: >Kunst< wird im
weiten Sinne von ars und téchne gebraucht bzw. in Rousseaus Sinn von culture,
der sich bei Kant als >Kunst« iibersetzt findet. »Kunst< ist hier nicht das, was das
vermeintlich Unbelassene der >Natur< oder physis entweder positiv iiberformt
(also erzieht oder >bildet<) oder negativ entstellt, sondern die beiden Pole laufen
entweder nebeneinander her, oder sie befinden sich in einer Wechselbeziehung,
in welcher der eine den anderen stindig neu beeinflusst und supplementiert.
Letztlich bleibt in der Formulierung unklar, ob das vermeintlich Innere (>Natur<)
von auflen (durch >Kunst<) gebildet wird oder die innere Entwicklung des Sub-
jekts die >Kunst< ausmacht, die sich in der duBleren >Natur< bewédhren muss. Da
mit dem Auftritt Lydies die Ausfithrungen des Abbés abrupt enden, stehen sie
genauso unentschieden zwischen >Natur< und >Kunst« da wie die meisten ange-
sprochenen Bildungsanstrengungen.

Dieses >unendliche< Verhiltnis von Bildung zu >Natur< und >Kunst< liee
sich thematisch etwa mit Goethes Arbeiten zur Morphologie in Konstellation
bringen und von daher beleuchten.® Im hier vorgestellten Zusammenhang ist je-
doch eine eher implizit mitlaufende als explizit verhandelte Problematik von In-
teresse: Ohne richtig an die Oberflidche des Diskurses zu treten, ist strukturell mit
dieser Suspension der Wechselwirkung von >Kunst< und >Natur< die Problematik
einer nicht blof als Imitation verstandenen Mimesis angesprochen — also einer
Mimesis, die sich eben nicht auf das poetologische Vorgingerparadigma zu
demjenigen vom >Genie« reduzieren lisst: auf imitatio. In seiner Physik begreift

7 Vgl. Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 122f.

8 Vgl. z.B. Volker Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns. Die Shakes-
peare-Rezeption in Goethes Romanen »Wilhelm Meisters Theatralische Sendung« und
»Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Miinster 1997. Vgl. Eva Geulen: »Funktionen von
Reihenbildung in Goethes Morphologie«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.):
Experimentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitit — Literarizitit. Pa-
derborn 2014, S. 209-223.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Aristoteles Mimesis als eine die physis (>Natur<) ergénzende téchne (>Kunst<).
Insbesondere die asthetisch-philosophischen Entwiirfe Holderlins und Schellings
nehmen diese Struktur wenige Jahre spiter dezidiert auf, wo sie im Zeichen
Rousseaus féchne als vervollstindigende Selbstreflexion der physis fassen.” Ein
solches differentielles statt gegensitzliches Modell evoziert die Rede des Abbés
nicht nur. Durch den Abbruch seiner Ausfithrungen scheint das Modell auBer-
dem dynamisiert, denn die Suspension ldsst den Prozess der Supplementierung
zu keinem teleologischen Ende kommen, sondern zwischen >Natur< und >Kunst<
verharren.

Diese weder in imitatio aufgehende noch in Einbildungskraft gewendete Dy-
namik entspricht beziiglich der vom Abbé behandelten Erziehungs- wie Subjekt-
bildungsdiskurse einer Mimesis, wie diese seit Platon zum Stichwort wie zum
Problem wird:' als Subjektbildungsgeschehen, das unentscheidbar zwischen der
Orientierung an duferen kulturellen Einfliissen (z.B. >Kunst<) und innerer Entiu-
Berung der Anlagen (z.B. >Natur<) fluktuiert. Laut Philippe Lacoue-Labarthes
Rekonstruktionen der inneren Spannungen des Mimesis-Begriffs stellt ein sol-
ches Subjektbildungsgeschehen den Unterschied zwischen einer passivischen,
destruktiven Mimesis im platonischen und einer aktivischen, produktiven Mime-
sis im aristotelischen Sinne grundlegend infrage: Mimesis benennt in diesem
Sinne den Bezug auf ein Auflen, der jede Innerlichkeit eines Subjekts erst be-
dingt. Mimesis ldsst sich dann weder als Kraft eines Subjekts beschreiben, des-
sen Bildung bereits als seine innere Moglichkeit vorausgesetzt wird, noch als ur-
spriingliche Orientierung am duBeren Vorbild oder duBleren formierenden Krif-
ten, welche vom Subjekt nie eingeholt werden kann."' Zwischen beiden Polen,
die wie etwa in der Rede des Abbé >Natur< und >Kunst< heilen konnen, fluktuiert
die Mimesis unfixierbar hin und her. Fluide entzieht sie sich, wo sie fixiert wer-
den soll, und stort, wo eine feste Ordnung ohne sie auszukommen meint. Als
nicht dingfest zu machendes ist das im Zeichen einer solchen Mimesis stehende
Subjektbildungsgeschehen mit der Gefahr der Instabilitidt dessen verbunden, was
sich durch eine solche Mimesis doch erst bilden soll: Mimesis im Sinne Lacoue-
Labarthes konterkariert die herkdmmlichen Vorstellungen von >Bildung<« — und
damit auch viele der sich anbietenden Lesarten von Wilhelm Meisters Lehrjah-
ren.

9 Vgl. Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen, S. 73-78. Vgl. Aristoteles:
Physikvorlesung. Berlin 1983, S. 52f. (199a).

10 Vgl. Kapitel III.

11 Vgl. insgesamt Lacoue-Labarthe: Die Nachahmung der Modernen.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 199

Die dynamische Struktur einer solchen Mimesis entspricht den >unendlichen
Operationen¢, von denen hier die Rede ist und deren kontrollierte diskursive Ent-
faltung durch die Erzieherfigur des Abbés dann vom Auftritt einer erziehungs-
und bildungsfernen Figur unterbrochen und fehlgeleitet wird. Bei dieser laut tex-
tueller Inszenierung also immer vom Fehlgehen bedrohten Mimesis handelt es
sich, wie in den vorigen Kapiteln gezeigt, um dasjenige am Theater der Erzie-
hung um 1800, was die im pddagogischen Alltag verankerten Texte (Salzmanns
und anderer) zu sehr beunruhigt, als dass sie ihm freien Lauf lassen konnten — sei
es im Sinne einer nach auflen gerichteten Nachahmung, sei es im Sinne einer von
innen kommenden Einbildungskraft.'> Und es handelt sich, wie einleitend darge-
stellt, um dasjenige, was bei der Neuauflage dieses Theaters im 21. Jahrhundert
oft vergessen wird: um die Unverfiigbarkeit dieser Bedingtheit von Subjektbil-
dung.13 Goethes Lehrjahre spielen die epistemologische wie praktische Proble-
matik von solchen >unendlichen Operationen«< in der Schutzzone des Literari-
schen durch: an der Wilhelmfigur und anderen im Kontext ihrer jeweiligen >Na-
tur<, aber auch im Kontext der >Kunst< im weiten und engen Sinne. Sie pro-
blematisieren das Erlernen von Lebenskunst, liefern aber gleichzeitig mit Fried-
rich Schlegels beriithmtem Wort auch eine »Naturgeschichte des Schénen«', die
mit einer Sinnstiftung durch schone Kunstwerke beginnt und die Kunst am Ende
auf ein schmiickendes Beiwerk der prosaischen Welt reduziert.

Die Lehrjahre gehen, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, bei ihrer Ausei-
nandersetzung mit der Mimesis einen Schritt weiter als die zeitgendssischen Bil-
dungskonzepte und Erziehungspraktiken: Statt wie diese die Mimesis produktiv
zu machen, um sie desto effektiver zu domestizieren, bleibt die Wilhelm-Figur
Mimetikerin und damit in den >unendlichen Operationen< von >Natur< und
>Kunst< suspendiert. Die Wilhelm in ihren Bann ziehende Turmgesellschaft will
ihn nicht, wie es die Rede von der >Bildung« suggeriert, umformen; ihr geht es
darum, das Unbestdndige der Mimesis nicht auer Kontrolle geraten zu lassen
und ihre (Un-)Produktivitit in Reserve zu halten — oder doch zumindest zu de-
monstrieren, dass die eigene padagogische und politische Macht zur Subjektbil-
dung nicht von der Unkontrollierbarkeit der Mimesis aus der Bahn zu werfen ist.

12 Vgl. Kapitel V.

13 Vgl. Kapitel 1.

14 Friedrich Schlegel: »Uber Goethes Meister, in: Ders.: Kritische Friedrich-Schlegel-
Ausgabe. Erste Abteilung, Band 2. Miinchen 1967, S. 126-147, hier: S. 131.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

2. IN RESERVE: DIE FIGUR DES MIMETIKERS °

Die theatralen Irrungen und Wirrungen von Wilhelms Entwicklungsweg in den

Lehrjahren (von dem die Germanistik des 19. Jahrhunderts in Anschluss an

. . . . . 16
Korner und Morgenstern annimmt, es sei eben einer der >Bildung<™) werden

15

16

Die Frage nach einer anarchischen Eigendynamik der Mimesis scheint zwar durchaus
kontrir zu Goethes Asthetik, vor allem in ihrer klassizistischen Variante, sowie zu
seinen sonstigen poetologischen wie &sthetischen Positionen zu stehen. Diese Frage ist
aber durchaus anschlussfihig: etwa an die mit einer mit einer »Lust am Unordentli-
chen« einhergehende »Asthetik des Selbstseins«, die Friedmar Apel in Goethes gegen
eine Poetik der geregelten Nachahmung gerichtete Winckelmann-Schrift von 1805
(Winckelmann und sein Jahrhundert) ausmacht. Oder, und mit einem ganz anderen
und scheinbar zunéchst kontriren Akzent, an das hysterische und nachgerade patholo-
gische Moment, das Avital Ronell in Goethes poetischer Produktion und Selbstinsze-
nierung markiert, die das Trauma des unzuginglichen Ursprung jedes Schreibens, je-
der Produktivitit und jedes Selbstseins umschreibe. Vgl. Friedmar Apel: »Die Asthe-
tik des Selbstseins. Goethes Kunstanschauung 1805-1806«, in: Johann Wolfgang von
Goethe: Asthetische Schriften 1805-1816. Frankfurt a.M. 1998, S. 727-757, hier: S.
735, S. 729. Vgl. Avital Ronell: Der Goethe-Effekt. Goethe — Eckermann — Freud.
Miinchen 1994, S. 109-145.

Nach der von Morgenstern iiberlieferten, von Korner inspirierten Lesart handelt es
sich beim Text bekanntlich um das Urbild einer literarischen Gattung, die vorrangig
nicht eine institutionelle Erziehung eines Zoglings, sondern die Selbstbildung eines
der Schule entwachsenen jungen Mannes in seiner Auseinandersetzung mit der Welt
zur Darstellung bringt. Dieses Deutungsschema ist so wirkméchtig, dass sich auch die
Interpretationen ab dem 20. Jahrhundert noch stets durch Abgrenzung oder Ironisie-
rung auf es beziehen miissen. Zwar geht im Roman viel von >Bildung« die Rede; ins-
besondere seine letzten drei Biicher wimmeln von Bildungsdebatten und -sentenzen.
Aber wenig lisst auf die Bildungsfrage im engeren Sinne als das Kompositionsprinzip
des Gesamttexts schlieBen — schon gar nicht die das Textende pragende, streng durch-
komponierte Vermischung von komddiantischem Partnertausch und mehr oder weni-
ger tragischem Scheitern einmal quer durch einen GroBteil des Figurenarsenals hin-
durch. Riidiger Campes Rede vom »Institutionenromanc fiir die Bildungsromane um
1900 wire mit Hinblick auf die Lehrjahre auf das Theater als Institution oder viel-
leicht gerade Anti-Institution zu tiberpriifen. Vgl. Riidiger Campe: »Kafkas Institutio-
nenroman. Der Procef3, Das Schlofi«, in: Ders./Michael Niehaus (Hg.): Gesetz, Ironie.
Heidelberg 2004, S. 197-208. Vgl. fiir die Lehrjahre z.B. Zumbusch: »Wilhelm Meis-
ters Entwicklungskrankheit«, S. 111-115. Vgl. fiir einen Forschungsiiberblick Uwe

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 201

vom Text als in seiner kindlichen Erziehung verwurzelt gekennzeichnet — bzw.
in deren miitterlicher Laxheit: Vom »verwiinschten Puppenspiel [...], [...] das
euch zuerst auf den Geschmack am Schauspiele beibrachte« (L 12) und das der
Mutter die bestindige Kritik des Vaters einbringt, spricht Wilhelms Haupterzie-
hungsverantwortliche bereits auf den ersten Seiten. Doch diese Markierung einer
miitterlichen Schuld'” iiberdeckt nur den eigentlichen und viel frither zu veror-
tenden Fehler des Vaters, auf den Wilhelms Replik hindeutet: »Schelten Sie das
Puppenspiel nicht [...]! Es waren die ersten vergniigten Augenblicke, die ich in
dem neuen leeren Hause genof3« (L 12). >Neu« und >leer« ist dieses Haus, weil
Wilhelms Kaufmannsvater Bildung, vor allem é&sthetische Bildung, zugunsten
des groferen Besitzes verworfen hat. Die aus Italien stammenden Kunstsamm-
lung von Wilhelms GroBvater hat er verkauft und von dem Erl6s das groBere
Haus erworben. Die Turmgesellschaft stilisiert diesen »Schatz« (L 68), dessen
der kindliche Wilhelm verlustig geht, zu einem geradezu biblischen Ursprungs-
ort, den ihr erster Abgesandter sich wie in gottlicher Arbeit erschlieBt: »Sechs
Tage besah ich das Kabinett, und am siebenten riet ich« (L 69) zum Kauf.

Die Sammlung aus Gemilden und Plastiken geht auf die Turmgesellschaft
iiber. Der Verlust dieses Paradieses bringt die >Leere< des neueren und grofleren
Hauses hervor, die die Mutter zwar nicht verschuldet hat, mit dem Puppenspiel
aber fiillen kann. Die Unbesténdigkeit des Theaters stellt in diesem Sinne nicht den
miitterlichen (und in der Sprache Lacans der Ordnung des Imaginiren angehori-
gen) Widerpart zur (symbolischen) Ordnung der viterlichen Autoritiit dar.'® Bei
der Wilhelm vom Textanfang an zum Vorwurf gemachten Unbestindigkeit, mit
der das Theater seinen Charakter infiziert, handelt es sich vielmehr um ein direktes
Korrelat zur Abwendung dieser Autoritit von der &sthetischen Erziehung bzw. zu
ihrer Hinwendung zum oOkonomischen Erfolg. Entsprechend verschwindet die
Mutter im weiteren Verlauf weitgehend aus der Handlung des Romans, wéhrend
Vater- und Autoritétsfiguren in dieser zum Problem werden. Demgemif geht es in

Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Bernd Witte/Peter Schmidt/Gernot Bohme
(Hg.): Goethe Handbuch in vier Bdnden. Band 3. Stuttgart 1997, S. 113-152, hier: S.
131-143. Vgl. Bernd Hamacher: Einfiihrung in das Werk Johann Wolfgang von Goe-
thes. Darmstadt 2013, S. 113-123.

17 Die sozialhistorische Referenz auf die Entstehung der biirgerlichen Kleinfamilie arbei-
ten Friedrich Kittler und Franziska SchoBler deutlich heraus. Vgl. Friedrich Kittler:
»Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters«, in: Gerhard Kaiser/Ders.: Dichtung als
Sozialisationsspiel. Gottingen 1978, S. 13-124. Vgl. SchoBler: Goethes Lehr- und
Wanderjahre, S. 25-50.

18 So bekanntlich Kittler: »Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 14-28.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

der Auseinandersetzung mit Vaterfiguren (vor allem mit der Theaterfigur des vi-
terlichen Geists aus dem Hamlet), die Wilhelm spéter in eben der unbestindigen
Sphire des Theaters suchen wird, untergriindig um die Auseinandersetzung mit der
von dieser Autoritit aufoktroyierten >Leere<, die keine Fixpunkte und damit auch
keine Stabilitit des Subjekts zuzulassen scheint. Korreliert wird eine solche Stabili-
tit des Subjekts so mit der Stabilitit der in sich ruhenden Werke der bildenden
Kunst, deren schockhaftes Verschwinden eben der sich bestindig verindernden
Unbestindigkeit des Theaters Tiir und Tor 6ffnet.

Der Einbruch des Theaters wird moglich durch einen Verlust, der Wilhelm
»die ersten traurigen Zeiten meines Lebens« (L 69) und einen Bruch in seiner
Entwicklung beschert: Als er auf den ersten Abgesandten der Turmgesellschaft
trifft, ist er immer noch auf sein kiinstlerisch nicht hochwertiges »Lieblingsbild«
vom »kranke[n] Konigssohn« fixiert, das wegen dieser Minderwertigkeit in den
»duflersten Vorsaale« verbannt war, »wo wir Kinder immer spielen durften [...]
und wo dieses Bild einen unausldschlichen Eindruck auf mich machte«. Aller-
dings zielt seine Fixierung rein thematisch auf den »Gegenstand« ab, nicht auf
die »Kunst« im Sinne von dessen idsthetischer Durchkomponiertheit. Sein Ge-
geniiber vermutet, dass Wilhelm »nach und nach der Sinn fiir die Werke selbst
aufgegangen« (L 70) wire, hitte man ihn mit zunehmendem Alter und seinem
Entwicklungsstand gemél in das Innere der Sammlung eingefiihrt. Der 6kono-
misch motivierte Bruch des Vaters mit der vom Grofvater mithsam zusammen-
getragenen Bildung verhindert eine solche (an Prinzipien Rousseaus erinnernde)
altersdquivalente Stufenerziehung. Der Vater erzeugt damit jene den Bildungs-
gang Wilhelms unterbrechende >Leere<, die vom so unseriosen wie wechselhaf-
ten Theater ausgefiillt wird, zu Wilhelms tragischer Liebe zur Mariannefigur
fithrt und uber die ersten fiinf Romanbiicher sein Leben bestimmen wird, ohne
dass Wilhelm die ihm urspriinglich vorgezeichnete Entwicklung nachholt. Als er
sein minderwertiges Lieblingsbild im Besitz der Turmgesellschaft wiederent-
deckt, scheint es ihm »noch immer [...] reizend und rithrend« (L 516). Die
Turmgesellschaft kompensiert, indem sie Wilhelm wieder mit der Sammlung
und ihrem Versprechen geordneter dsthetischer Bildung vereinigt, zwar den
Bruch und die »Leere« in seiner Erziehung. Welche Wirkungen das Theater hin-
terlassen hat und wie schédlich diese denn nun eigentlich gewesen sind, das hal-
ten die Lehrjahre jedoch weitgehend in der Schwebe.

Berithmt ist Goethes AuBerung in einem Brief an Schiller von 1794, Wil-
helm »Schiiler«' sei der treffendere Name fiir Wilhelm, dem sein »schiilerhaf-

19 Johann Wolfgang von Goethe: Samtliche Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriche.
Band 4. Frankfurt a.M. 1998, S. 46.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 203

te[s] Wesen« (L 257) zwar bewusst ist, der aber wenig daran dndern zu kdnnen
oder zu wollen scheint. Diese Beschreibung konterkariert die nach Publikation
samtlicher Biicher der Lehrjahre z.B. zwischen Schiller, Kérner und Humboldt
gefiihrte Diskussion iiber Art und Gelingen von Wilhelms >Bildung<.* Der
Nachname >Meister< stoft der Figur in Goethes Kennzeichnung ebenso zufillig
zu wie die meisten seiner >Bildungserlebnisse«. Wilhelms Bildungsgang bleibt
unabgeschlossen, er sein Leben lang ein Lernender — allerdings oft ohne dass
seine Entwicklung mit der von seinen Gesprichspartnern, Beobachtern und Ma-
nipulatoren erwarteten oder erwiinschten Schnelle und Zielgerichtetheit vonstat-
ten ginge. In diesem Sinne ist das Wilhelm Meister-Projekt nicht nur im am Ende
der 1770er im deutschsprachigen Raum entstehenden Diskurs von einer poten-
tiell unendlichen und durch keine duferen Kriterien dingfest zu machenden
>Selbstbildung« zu verorten.” In diesem Projekt gibt sich auch eine Vorgeschich-
te jenes >lebenslangen Lernens< zu lesen, wie es »nie zu einem Ende kommt<*
und um das Jahr 2000 herum zum Topos der gesamtgesellschaftlichen Bildungs-
politik und zum je individuellen Anforderungsprofil an das einzelne Subjekt ge-
worden ist.”

Sicherlich nicht zufillig geht diese Darstellung des >lebenslangen Lernens<
aus dem Entwurf eines Theaterromans hervor und arbeitet sich durch die beiden
publizierten Romane hindurch am Theater ab. Scheinbar erhilt das Theater eine
negative Konnotation: In den Lehrjahren wird im dem Reformadel zuzurech-
nenden Milieu der Turmgesellschaft, das Wilhelm von Kindesbeinen an beob-
achtet, zu beeinflussen sucht und dann an sich zieht und bindet, seine zwei Drit-
tel des Texts andauernde Bindung an das Theatermilieu als Verirrung abgetan,
und auch die Wilhelm-Figur teilt am Ende dieses Urteil emphatisch. Dem er-
wachsenen Wilhelm wird am Ende der Lehrjahre sein Sohn Felix zur Seite ge-
stellt, dessen Erziehung die Wanderjahre parallel zum weiteren Zickzackweg
seines Vaters erzihlen. In den Wanderjahren bringt Wilhelm Felix, der ja in al-
lererster Linie ein aus Wilhelms Liebe zum Theater hervorgegangenes Kind ist,
in der piddagogischen Provinz unter. Aus dieser Erziehungsanstalt erhélt das
emanzipatorische Projekt der Turmgesellschaft seinen Nachwuchs. Zu allen in
irgendeiner Form als sinnvoll erachteten Berufen kann man sich ausbilden lassen,

20 Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 132-135.

21 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 47-155.

22 Vgl. Deleuze: »Postskriptum iiber die Kontrollgesellschaften«.

23 Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«. Vgl. fiir die Lehrjahre Netzwerk Kunst & Arbeit:
art works, S. 111-136 (ndmlich das von Anja Lemke und Martin Jorg Schéfer abge-
fasste Kapitel: »Erziehung und Bildung als dsthetische Arbeit am Selbst«).

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auch in allen Kiinsten. Nur das Theater hat, wie dargestellt,24 nicht nur keinen
Ort in der Provinz; diese muss laut eigenem Reglement sogar durchgingig von
allen theatralen Elementen befreit und bereinigt werden. In beiden Fillen geht
die Rolle des Theaters aber nicht in den von den literarischen Figuren getroffe-
nen abwertenden (und von den Interpretationen der Romane iiber lange Zeit un-
hinterfragt iibernommene) Aussagen auf. In den Lehrjahren wie in den Wander-
Jjahren wiederholt die proklamierte Theatrophobie vielmehr die von Erziehungs-
diskursen seit Platon bekannte Doppelstrategie gegeniiber der Mimesis: Diese
soll als produktives Vermdgen nutzbar gemacht, aber gleichzeitig in ihrer poten-
tiell tiberbordenden Anarchie auch kontrolliert werden. Die Turmgesellschaft
und die Pdadagogen der Provinz nutzen die Mimesis verschwiegen und kontrol-
lieren sie nicht zuletzt dadurch, dass diese Benutzung durch die lautstarke Ver-
dammung des Theaters als des ureigenen Milieus der Mimesis iibertont wird.
Das >Theater der Erziehung< besteht letztlich auch im Wilhelm Meister-Projekt
des >lebenslangen Lernens< daraus, die eigene Theatralitit zu iiberdecken und
fortzuinszenieren.

In diesem Kontext springt an der in den spéten 1810ern entstandenen Passa-
gen zur pidagogischen Provinz besonders ins Auge, wie zu diesem frithen Zeit-
punkt bereits in einem Riickblick auf die Erziehungsdiskurse des spiten 18.
Jahrhunderts deren theaterfeindlichen Urtexte von Platon und Rousseau noch
einmal aufgerufen und mit den ihnen eigenen Inszenierungsmustern ausgestellt
werden. Etwas anders liegen die Dinge jedoch im Falle von Felix” Vater. Im vor-
liegenden Kapitel soll fiir dessen >Lernen«< gezeigt werden, dass aus der Perspek-
tive einer Theatralitdt von Erziehung und Bildung die Lehrjahre an der Wilhelm-
Figur einen weiteren Aspekt ins Spiel bringen: Wilhelm tritt auch im Erwachse-
nenalter noch als weitgehend bestimmungsfreies Wesen auf. Immer wieder wird
er von den auf ihn duBerlich einwirkenden Umstinden determiniert, an denen
sich die Rudimente seiner kindlichen Einbildungskraft festmachen. Er erinnert
nicht nur tiber weite Strecken an Platons Horrorvision vom mimetischen Wesen
aus der politeia; der Text legt ihm dies auch als Selbstbeschreibung in den Mund.
Ausgerechnet sein Heiratsantrag an die theaterfeindliche, selbstkontrollierte und
rein auf Funktionalitit ausgerichtete Therese, die als das komplette Gegenteil der
chaotischen Schauspielerin Marianne auftritt (und wohl am ehesten als Sprach-
rohr der vom Autor Goethe andernorts geiiuBerte Lebensphilosophie)™, »ist viel-
leicht der erste [Entschluf], der ganz rein aus mir selbst kommt« (L 534). Der
Text lasst wie auch meist sonst diese Selbstbeschreibung Wilhelms, der sich zu-

24 Vgl. Kapitel II.
25 Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 262-272.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 205

vor ungeniert der ihm vom Turm in seiner Initiation zugewiesenen Fremdbe-
schreibungen bedient hat, unkommentiert. Offen bleibt so, inwieweit es sich
beim scheinbar >rein aus mir selbst kommenden Entschluss«< vielleicht auch sei-
nerseits nur um ein mimetisches Anschmiegen an die stets entschlossene Therese
handelt (und damit um die gelungene Nachahmung der >Selbsttitigkeit< im Sinne
von Campes philantropinistischer Erziehung). SchlieBlich wird dieser Entschluss
Wilhelm wenig spiter wieder entgleiten: einerseits durch Einwirkungen von au-
Ben, andererseits durch das innere Fortleben seiner kindlichen Theaterphantasie,
die sich an die »schone Amazone« (L 226) Natalie geheftet hat. Nachdem die
Turmgesellschaft seine Lehrjahre fiir beendet erklért, wird Wilhelm sich immer
noch zuallererst als unbestimmt empfinden: »[W]as ich kann, will oder soll,
weil} ich [...] am allerwenigsten.« (L 550)

In der Theatralischen Sendung ist die Wilhelm-Figur noch als Genie konzi-
piert, das sein Verhiltnis zu der Welt, in der es sich verwirklichen soll, austarie-
ren muss — in erster Linie zur Welt des Theaters. In den Lehrjahren wird aus
dem Theaterroman zuerst einer iiber die Lebenskunst.”® Mit dem Eintritt in die
Turmgesellschaft geht dieser in einen Sozialroman iiber.”’ Das aus der Theatrali-
schen Sendung importierte Theatermilieu der ersten fiinf Biicher stellen die letz-
ten beiden Biicher dann als Laboratorium dar, in dem Wilhelm eine solche Kunst
des Lebens zu erlernen versuchte, aber erst durch die Abkehr vom Theater den
eigentlich notigen Schritt tut. Vor lauter entsprechender Emphase, die vom fast
gesamten Figurenpersonal geduBert wird, gerit in Vergessenheit, dass weder die-
se Lebenskunst noch Wilhelms Ort in seinem neuen Sozialzusammenhang der-
weil eine tiefere Bestimmung erfahren haben. Wilhelm, als dessen Lieblings-
gangart immer wieder das »ohne Uberlegung [H]inschlendern« (L 71) angefiihrt
wird, ist als die verkorperte »UngewiBheit« (L 62) immer noch eine vom Cha-
rakter und den Talenten ebenso unbestimmte Figur wie am Anfang des Texts.

Die Sphire des Theaters ist in den Lehrjahren eine der Instabilitét, in der die
Dinge kaum dem Leben zutrdgliche und oft wenig sinnvolle Mischverhiltnisse
eingehen wie in Mariannes Wohnung:

26 Vgl. Hans-Jiirgen Schings: » Agathon¢, >Anton Reiser<, >Wilhelm Meister<. Zur Pa-
thogenese des modernen Subjekts im Roman, in: Wolfgang Wittkowski (Hg.): Goe-
the im Kontext. Kunst und Humanitdit, Naturwissenschaft und Politik von der Aufkld-
rung bis zur Restauration. Ein Symposium. Tiibingen 1984, S. 42-68, hier: S. 44f.

27 Vgl. Wilhelm VoBkamp: »Struktur und Gehalt (Lehrjahre)«, in: Johann Wolfgang
von Goethe: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre.
Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten. Frankfurt a.M. 1992, S. 1363-1378.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»Die Triimmer eines augenblicklichen, leichten und falschen Putzes lagen [...] zerstreut in
wilder Unordnung durcheinander. Die Werkzeuge menschlicher Reinlichkeit, als Kamme,
Seife, Tiicher, waren mit den Spuren ihrer Bestimmung gleichfalls nicht versteckt. Musik-
rollen und Schuhe, Wische und italienische Blumen, Etuis, Haarnadeln, Schminktdpfchen
und Binder, Biicher und Strohhiite, keines verschmihte die Nachbarschaft des andern, alle

waren durch ein gemeinschaftliches Element, durch Puder und Staub, vereinigt«.

Nur der »gliickliche[] Nebel« (L 59) seiner Blendung durch die Theaterliebe
verhindert Wilhelms klaren Blick auf diese ungeordneten Verhiltnisse, die auf
das Gemeinwesen bezogen Platons Horrorvision des vom Theater infizierten po-
litischen Korpers entsprechen. Dass biirgerliche »Reinlichkeit« kurz zuvor als
»das Element, worin er atmete« und welches seine durchaus theatrale »Prunklie-
be« (L 58) zur Entfaltung bringe, gekennzeichnet wurde, deutet auf zwei Paralle-
len hin: auf die biirgerlichen Versuche der >Bereinigung<28 des Theaters, an der
sich Wilhelm spiter versuchen wird, und darauf, dass diese >Prunksucht< ihn
durchaus aus der Sphére der >Reinlichkeit< hinausreien konnen wird.

Zum Romanauftakt wird Wilhelm noch als mimetisches Wesen im platoni-
schen Sinne dargestellt, erweitert um die aus dem Inneren kommende Produkti-
vitidt der Einbildungskraft im Sinne des spiten 18. Jahrhunderts: als theaterbe-
geistertes Kind, das »alles aus allem machen kann«, dabei dann aber nichts Ei-
gentliches zustande bringt und vom Medium des Theaters ziellos durch seine
narzisstischen Heldenidentifikationen gefiihrt wird, ohne irgendwo anzukommen
oder diese Identifikationen in Auseinandersetzung mit der Welt produktiv zu
machen. Am Ende hat Wilhelm sich der einer durchorganisierten, >sinnvollenc
und spezialisierten Titigkeit verschriebenen Turmgesellschaft zwar ergeben,
harrt aber immer noch seiner eigenen nidheren Bestimmung. Diese Bestim-
mungslosigkeit wird sogar zum Ausgangspunkt der spiteren Wanderjahre wer-
den: Wilhelm bleibt, mit Cornelia Zumbusch gesprochen, geradezu »patholo-
gisch unentschieden[]«”. Die Turmgesellschaft schickt ihn auf Wanderschaft,
auf dass er sich im Modus der erzwungenen Bestimmungslosigkeit endlich finde.
Seine Wahl der beruflichen Spezialisierung zum Wundarzt passt zwar einerseits
in die schon die Lehrjahre durchziehende poetische Programmatik einer Immu-
nisierung des Subjekts gegen seine schwirmerischen Auswiichse, % ist aber

28 Vgl. fiir die von Gottsched ausgehenden Tendenzen HeBlelmann: Gereinigtes Theater?.

29 Zumbusch: »Wilhelm Meisters Entwicklungskrankheit«, S. 127.

30 Vgl. ebd. Vgl. zu Wilhelms Berufswahl auch Thomas Weitin: »Die Kunst des Unter-
scheidens. Kritik und Distinktion in Goethes Wilhelm Meister«, in: Zeitschrift fiir Li-
teraturwissenschaft und Linguistik. Heft 166 (2012), S. 120-149.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 207

gleichzeitig einer letztlich kontingenten Assoziation dieses Berufs mit seiner
ehemaligen Theaterphantasie verbunden: Die Figur des Wundarztes verweist auf
die Begegnung mit der >schonen Amazones, diese Figur wiederum auf seine ju-
gendliche Begeisterung fiir die Chlorinde-Figur. Auch in seine verantwortungs-
volle soziale Rolle »schlendert< Wilhelm also letztlich hinein.

Die Pointe des experimentellen Erziehungskonzepts der Turmgesellschaft,
welches sich an Wilhelm durchexerziert findet,31 liegt nun im Unterschied zu
den piddagogischen Phantasien von Platon bis zu den Philantropinisten darin,
Wilhelm gerade nicht mit einer stabilen Identitdt auszustatten (bzw. sie ihm
durch theatrale Manipulation aufzuoktroyieren). Wilhelm tritt vielmehr der von
der Turmgesellschaft kontrollierten Sphire bei und wird ihrer Autoritdt unter-
worfen, ohne seine grundlegende Unbestimmtheit und mimetische Unbestindig-
keit zu verlieren. D.h. auch als »erzogener« bleibt er ein mimetisches Wesen, al-
lerdings ohne dass seine Unbestindigkeit den traditionell der Mimesis zuge-
schriebenen bedrohlichen Charakter erhielte. Die Turmgesellschaft scheint viel-
mehr durchaus in der Lage, die immer noch tiberschiissige und potentiell geféhr-
liche Mimesis auszuhalten und vielleicht bei Gelegenheit oder langfristig fiir die
eigenen Zwecke produktiv zu machen. Zwar gibt es auch hier die scheinbare
Verabschiedung der Mimesis durch ihre Weginszenierung: Man denke nur an
Wilhelms ostentativen Abschied vom Theater als einer kulturellen Institution.
Auch hier gibt es in Wilhelms Berufswahl die Behauptung einer spezifischen,
wenn auch recht willkiirlich aufgepfropften Identitét. Aber fiir das piddagogische
Konzept der Turmgesellschaft scheint es nicht vonnéten, die Gefahr einer >Zer-
stiickelung und Zerstoppelung< als solche zu bannen. An der Figur Wilhelm
Meister findet sich ein Erziehungs- und Bildungskonzept durchgespielt, das die
anarchische (Un-)Produktivitit der Mimesis nicht mehr regulieren (wie Salz-
mann) oder gar bindigen (wie Platon) will. Vielmehr wird auch noch diese
Uberschiissigkeit selbst in die Sphire des gebildeten Lebens einbezogen: nur
manchmal, um produktiv gemacht, iiber weite Strecken aber auch, um sich
scheinbar selbst iiberlassen zu werden.

Beschreiben lésst sich diese scheinbare Freiheit nicht mehr im Rahmen von
Foucaults »Disziplinargesellschaft< des 18. und 19. Jahrhunderts, in deren Erzie-
hung Zwinge internalisiert werden; und wohl auch nicht im Rahmen von der im
Anschluss an Foucault von Deleuze seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts
beschriebenen >Kontrollgesellschaft<, die scheinbare Freiheiten durch bestindige
Priifungs- und Kontrollregime steuert, nicht zuletzt durch die eines >lebenslan-

31 Vgl. Pethes: Zoglinge der Natur, S. 298-311. Vgl. Zumbusch: Die Immunitdt der
Kilassik, S. 270-299.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gen Lernens<: Wilhelms als auf gewisser Ebene als abgeschlossen dargestellte
Erziehung und Bildung durch die Turmgesellschaft ist iiber weite Teile durch die
Indifferenz gegeniiber seinem den Prinzipien dieser Erziehung und Bildung ei-
gentlich zuwiderlaufenden mimetischen Charakter geprdgt. Der vorgegebene
Rahmen darf von der nicht fixierbaren, frei fluktuierenden Mimesis nicht ge-
sprengt werden. Dass Wilhelm oft aus den falschen Griinden und Motivationen
innerhalb dieses Rahmens verbleibt, scheint hingegen gleichgiiltig. Haufig wirkt
die Figur wie ein Reservist, der sich am Spielfeldrand fortdauernd warmmachen
muss, um im Notfall fiir die Zwecke der Turmgesellschaft, wie behelfsmifig
auch immer, eingesetzt werden zu konnen. Statt der Gouvernementalitit der
>Kontrollgesellschaft< verkorpert Wilhelm die Gouvernementalitéit einer Forma-
tion, die man >Bereitschaftsgesellschaft< nennen konnte. Anhand seiner Ausein-
andersetzung mit der gesellschaftlichen Transformation um 1800 probiert der
Text an der Wilhelm-Figur eine entsprechende Lebensform durch; in vielen As-
pekten weist diese strukturell voraus auf die Tendenz der >westlichen< Gesell-
schaften des 21. Jahrhunderts, die vorherrschende Indifferenz gegeniiber den von
ihr Ausgeschlossenen oder nicht in sie Passenden durch die bestidndige Simulati-
on einer potentiellen zukiinftigen Inklusion zu iiberspielen. Geféahrliche Devian-
zen werden so in Schach gehalten; innerhalb eines bestimmten Rahmens und auf
das Versprechen ihrer zukiinftigen Nutzbarmachung ausgerichtet konnen sie sich
ihren anarchischen Tendenzen anscheinend hingeben. * Dies indert jedoch
nichts an einem Status der »assigned disposibility«”: nicht nur wie der von
Rousseaus Erziehung angestrebte Mensch disponibel einsetzbar zu sein,”* son-
dern auch potentiell jederzeit entsorgbar. In diesem Sinne findet sich im Wilhelm
Meister-Projekt das Konzept von Bildung als einem Prozess des »lebenslangen
Lernens«< nicht nur ausgestellt und gleichzeitig ironisiert. Im Wilhelm als Mime-
tiker betreffenden Erzihl- und Motivstrang lduft auch ein den géngigen Lesarten
gegenldufiges Narrativ mit.

Im Romantext selbst sind Handlungsablauf und die dabei aufgerufenen Bil-
der mit duBerster Strenge statt mit mimetischer Anarchie konstruiert. Fiir diese
Bilder bote es sich also durchaus an, immanent eine Entwicklung nachzuzeich-

32 Vgl. Lazzarato: Die Fabrik des verschuldeten Menschen, S. 6-21. Vgl. Achille
Mbembe: Kritik der schwarzen Vernunft. Berlin 2014. Demgegeniiber verbleibt Goe-
thes Roman natiirlich in der Sphére der Literatur: Von materieller Not ist das Biirger-
kind Wilhelm im Unterschied zu etwa Anton Reiser nicht bedroht.

33 Judith Butler/Athena Athanasiou: Dispossession. The Performative in the Political.
Cambridge 2013, S. 20.

34 Vgl. Kapitel IV.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 209

nen, wie dies Goethe selbst in seinem Morphologie-Projekt als »Verwandlungs-
lehre«™ betreibt. Auch fiir die Figur des Protagonisten ist so eine geregelte
Formverwandlung auszumachen.”® Nimmt man dem Wort >Bildung« ein wenig
seines zielgerichteten und positiven Gehalts, dann ist Wilhelm Meisters Lehrjah-
re sicherlich ein >Bildungsromans, vielleicht sogar der einer die >Leere< der kind-
lichen Traurigkeit iiberwindenden >Heilung<.”’ — Aber eine solche Lesart iiber-
deckt die mimetische Anarchie, die bei Wilhelms >Bildung< durchgingig am
Werk ist und die er auch nach seiner Abkehr vom Theater nie richtig loswird. Im
Folgenden soll zwar nicht Karl Schlechtas einseitige Polemik der 1950er gegen
die Goethe-Philologie, eine positive Bewertung der Turmgesellschaft und die
Herabwiirdigung des dargestellten Theatermilieus erneuert werden.” Es gilt je-
doch, und durchaus mit einigen Argumenten Schlechtas, zu zeigen, wie sehr die
Problematik der mimetischen Anarchie in die >Formverwandlungen< des Ro-
mans mit hineinkonstruiert ist. Die streng durchkomponierte textuelle Ordnung
von Symbolen und Verweisen zeigt auch immer wieder auf das Uneinheitliche
und Zerstiickelte einer Mimesis, die Wilhelm nicht zum Prototypen des moder-
nen Bildungsromansprotagonisten werden lidsst, zu dem ihn vor allem das 19.
Jahrhundert verklirt hat.* sModernes< Individuum ist Wilhelm in dem Mafe, in
dem er eine Figur dieser unabschliebaren und ginzlich offenen Mimesis dar-
stellt, vor der es den pddagogischen Konzepten der Zeit (und nicht nur dieser
Zeit) so graut.

Der Lehrjahre-Text kennzeichnet die Mimesis als Problem der Bildung (und
insbesondere einer dsthetischen Bildung, wie Wilhelm sie nach Verlust der

35 Johann Wolfgang von Goethe: Schriften zur Morphologie. Frankfurt a.M. 1987, S.
349. Vgl. Geulen: »Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie«, S. 211-
213.

36 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 93-123, S. 223-228.

37 Vgl. Schings: » Agathong, >Anton Reiser<, >Wilhelm Meister<. Zur Pathogenese des
modernen Subjekts im Roman, S. 55f.

38 Vgl. Karl Schlechta: Goethes Wilhelm Meister. Frankfurt a.M. 1953, S. 46-75, S. 97-104.

39 Von der Radikalitit seiner #sthetischen Konstruktion her gehort der Lehrjahre-Roman
durchaus zu jenen Schriften Goethes, die Karl Heinz Bohrer zu seinen rein &stheti-
schen, sich jeder Funktionalisierung verweigernden rechnet (auch gegen Bohrers ei-
gene Unterordnung unter den Primat des Bildungsdiskurses). In die édsthetische Konst-
ruktion einbezogen findet sich hier jedoch mit der Mimesis eben jenes formlose Mo-
ment, welches der >Forms¢, der Konstruktion oder auch dem »>Stil< zuwiderlauft. Vgl.
Karl Heinz Bohrer: Grofier Stil. Form und Formlosigkeit in der Moderne. Miinchen
2007, S. 120-145.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

groBviterlichen Sammlung verpasst hat), indem er mit Shakespeares Hamlet ein
Stiick iiber die Mimesis zu dem Bezugspunkt erhebt, an dem Wilhelm sich &sthe-
tisch abarbeitet. Auf der einen Ebene ldsst sich die >Formverwandlung< Wil-
helms hier als Entwicklung lesen. Auf einer anderen Ebene bietet der Text iiber
Anspielungen auch eine Gegenlesart an: Die dsthetische Erziehung durch und
am Hamlet unter Beobachtung der Turmgesellschaft liest sich wie eine Parodie
auf Friedrich Schillers Entwurf in den zeitgleich entstehenden Briefen iiber die
Asthetische Erziehung.*® Eine solche selbst mimetische, d.h. iiber Ahnlichkeiten
zunidchst Verweise und nach und nach eine Gegengeschichte evozierende
Schicht soll die folgende Lektiire entfalten. Diese springt dazu zwischen der
Shakespeare- bzw. Hamlet-Referenz, der Parallele zu bzw. Parodie auf Schillers
Briefe sowie der jeweils damit einhergehenden Problematisierung der Mimesis
hin und her.

3. FEHLBILDUNG DURCH DEN TURM:
MIMETISCHE ANSTECKUNG MIT SHAKESPEARE

Literarisch verhandelt das Wilhelm Meister-Projekt widerstreitende Bildungs-
konzepte mit einem Problematisierungsgrad, den sich die praktischen Projekte
der Zeit schon aus ganz pragmatischen Griinden nicht leisten konnen. Damit
steht die Frage im Raum, inwieweit insbesondere der Lehrjahre-Text seinerseits
auf Lesewirkung, d.h. auf >Bildungseffekte« ausgerichtet ist: Inwieweit soll und
will eine solche Lektiire >bilden< bzw. >erziehen<?*' Inwieweit kann sie dies
iiberhaupt im Rahmen der dsthetischen Konzeption des Romans? Und in wel-
chem Verhiltnis steht eine solche Konzeption dann zu den im Text zur Darstel-
lung gebrachten >unendlichen Operationen von Natur und Kunst< wie sie oben
als Unentscheidbarkeit der Mimesis gekennzeichnet wurden? Zur Frage steht al-
so das Verhiltnis dsthetischer Lektiireprozesse zum pddagogischen, moralischen,
ethischen und im Endeffekt auch politischen Erziehungs- und Bildungsproblem,
das von der Mimesisproblematik aufgeworfen wird. Zwar bleibt dieser literari-

40 Fiir eine Perspektive aus der dieser Studie zugrundeliegenden Frage nach der Aktuali-
tit der Erziehung um 1800 fiir die Gegenwart vgl. Anja Lemke: »Asthetische Erzie-
hung als Arbeit am Selbst. Schillers Bildungsprogramm aus der Perspektive postfor-
distischer Kontrollgesellschaften«, in: Bettine Menke/Thomas Glaser (Hg.): Experi-
mentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitdit — Literarizitdt. Paderborn
2014, S. 131-146.

41 Vgl. Kinzel: Ethische Projekte, S. 193-219.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 211

sche Text von der eigenen Programmatik her eine Antwort schuldig, aber er in-
szeniert diese Frage an sich selbst ebenso, wie er sie thematisch verhandelt.

Offensichtlich machen idsthetische Bildung und vor allem ihre Problematisie-
rung einen Grofteil des Lehrjahre-Romans aus. Aus Sicht der Vertreter der
Turmgesellschaft ist Wilhelm durch die frithe Theaterbegeisterung auf einen fal-
schen Weg gebracht worden: namlich auf den mimetischen Abweg der falschen
Identifikationen. Das dsthetisch vom Turm als minderwertig abgetane Bild vom
>kranken Konigssohn«, mit dem sich Wilhelm in der groBviterlichen Sammlung
identifiziert, zeugt davon. Aus diesem Bild heraus entwickelt der Text die litera-
rischen Bilder von Wilhelms Subjektwerdung als Metamorphose: An deren Ende
hat Wilhelm immerhin seinem tragisch eingefirbten Schicksalsglauben abge-
schworen, ist bereit zu Verzicht und Unterordnung unter die grof3ere Sache, kann
immerhin schlagfertig seine Lenkung durch die Turmgesellschaft kommentieren
und begreift seine fortuna bzw. sein »Gliick« (L 610), angelehnt an das Narrativ
vom >Hans im Gliick¢, eher nach dem Modell der Komddie von der Macht des
Zufalls her.”

Der isthetische Selbstbildungsprozess war aus Sicht der Turmgesellschaft
zunidchst als Fehlbildungsprozess erschienen. Erzieherisch greift einer ihrer Ver-
treter (nachdem im ersten und zweiten Buch einige freundliche Hinweise unge-
hort verhallt sind) im dritten Buch in ihn ein, indem er den gerade in der Mitte
zwischen halbseidenem Theater- und dekadenten Adelsmilieu eingeklemmten
Wilhelm mit den Theatertexten William Shakespeares in einer Gesamtausgabe
bekannt macht.* Jarno, der Vertreter des Turms, geht dabei gut erzieherisch
nach den Methoden Rousseaus und der Philantropinisten vor: Er holt Wilhelm
auf seinem aktuellen Entwicklungsstand in der Hoffnung ab, ihn von dort in die
gewiinschte Richtung zu lenken. Der theaterbegeisterte Wilhelm kennt Shakes-
peare nur vom Horensagen und bringt die Mitte des 18. Jahrhunderts aus dem
englischen Neoaristotelismus in die deutsche Aufkldrung importierten iiblichen

42 Vgl. zum Modell der Komodie insgesamt Hans Reiss: »Lustspielhaftes in Wilhelm
Meisters Lehrjahre«, in: Gerhart Hoffmeister (Hg.): Goethezeit. Studien zur Erkennt-
nis und Rezeption Goethes und seiner Zeitgenossen. Bern/Miinchen 1981, S. 129-144.
43 Einer historisch genauen Verortung gegeniiber erweisen die Lehrjahre sich bekannt-
lich als widerspenstig. Anspielungen reichen von den 1750ern bis zur franzdsischen
Revolution. Da Wilhelm spiter im Hamlet die von Wieland nicht iibersetzten Stellen
nachbessert, ist anzunehmen, dass auch hier auf Wielands Ubersetzung von 22 von
Shakespeares Dramen aus den 1760ern angespielt ist — und Eschenburgs vervollstéin-
digte und verbesserte Ausgabe aus den 1770ern in der Handlungsrealitit noch nicht

vorliegt.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Vorurteile mit, nach denen es sich bei Shakespeares Dramen um »Ungeheuer
[...], die iiber alle Wahrscheinlichkeit, allen Wohlstand hinauszuschreiten schei-
nen«, handelt. Jarno hingegen kiindigt die »Zauberlaterne« einer »unbekannten
Welt« (L 180) an. Im Hintergrund scheint das ebenfalls aus der englischen Dis-
kussion stammende und in der deutschsprachigen Rezeption von Wieland, der
seiner Erstiibersetzung das Vorwort Alexander Popes voranstellte, popularisierte
Argument zu stehen, Shakespeares Regellosigkeit und manchmal nachgerade
Geschmacklosigkeit gehe mit der Welthaltigkeit und hoheren Wahrheit seiner
Dramen einher.* Wer mit Shakespeare bekannt wird, lernt in diesem Sinne nicht
eine neue Asthetik kennen, sondern das Leben selbst. Von daher kann Jarno sich
von Wilhelms Shakespearelektiire erhoffen, dieser werde in »ein titiges Leben
tiber[]gehen« und »die guten Jahre, die Thnen gegonnt sind, wacker [...] nutzen«
(L 193).

Die pddagogische Absicht ist offensichtlich: Aus seiner &sthetischen Befan-
genheit in der kleinen und niederen Theaterwelt soll Wilhelm mit dsthetischen
Mitteln, ndamlich Theatertexten, herausgelost werden, um sich in der wirklichen
Welt niitzlich zu machen.” So wie die Zoglinge in Platons Staat mimetisch die
nicht von der mimetischen Schwiche befallenen Vorbilder aufnehmen und so
von der mimetischen Schwiche befreit werden sollen, spekuliert die Turmgesell-
schaft hier darauf, dass Wilhelm in Shakespeares Theaterkunst die Welt entdeckt
und sich so vom theatralen Schein befreien kann. Dass die Absicht fehlschligt,
liegt daran, dass Shakespeare von Wilhelm nach einem dritten Modell gelesen
wird, ndmlich nach dem von Herder in den 1770ern fiir die Stiirmer und Dréinger
popularisierten Shakespeare-Bild: als Genie, das die von Jarno gepriesene Welt-
haltigkeit kraft seiner Kunst hervorbringt:46 »Alle Vorgefiihle, die ich jemals
iiber Menschheit und ihre Schicksale gehabt, [...] finde ich in Shakespeares Stii-
cken erfiillt und entwickelt. [...] Seine Menschen scheinen natiirliche Menschen
zu sein, und sie sind es doch nicht.« (L 192) Die Shakespeare-Lektiire dridngt
Wilhelm nicht wie erhofft in die Welt; sie ldsst ihn sich vielmehr von dieser bis
in eins »der hintersten Zimmer« des Schlosses zuriickziehen, nur in Gesellschaft
mit den von Jarno so scharf kritisierten, der Welt der Poesie angehorigen Figuren
Mignon und Harfner: Dort »lebte und webte er in der shakespeareschen Welt, so

44 Vgl. Christoph Martin Wieland: »Alexander Pope’s Vorrede zu seiner Ausgabe des
Shakespears«, in: William Shakespeare: Shakespear. Theatralische Werke. Ziirich
1762, S. 3-28, hier: S. 3-9.

45 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 197-200.

46 Vgl. Johann Gottfried Herder: »Shakespear«, in: Ders.: Séimtliche Werke. Band 5.
Berlin 1891, S. 208-23.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 213

daf} er auBer sich nichts kannte noch empfand« (L 185). Als Wilhelm wieder in
der wirklichen Welt erscheint, ist er schlieflich der Phantasiewelt von Literatur
und Theater nicht weniger zugetan, sondern mehr. Die beabsichtigte platonische
Wegregulierung der Mimesis ist fehlgeschlagen.

Der piadagogische Einsatz, mit dem Jarno hier agiert, verdeutlicht, dass nicht
nur der schiilerhafte Wilhelm in seiner Theaterbegeisterung vom Text ironisiert
wird, sondern ebenfalls die Theaterfeindlichkeit der Turmgesellschaft, auch
wenn deren Vertreter dsthetisch tendenziell mit Goethes eigenem Klassizismus
ibereinstimmen. Zum Zeitpunkt der Veroffentlichung der Lehrjahre wirkt die
Gleichsetzung von Shakespeares Texten mit der >Wahrheit< (sowohl im Sinne
Popes und Wielands wie auch im Sinne Herders) einigermalen frisch veraltet.
Wielands Shakespeare erstmals auf Deutsch zugénglich machende Prosaiiberset-
zung der 1760er war zwar bei den Stiirmern und Dréingern (inklusive Goethe)
nicht nur wegen ihrer abwertenden Funoten in die Kritik geraten, sondern auch,
weil Wieland vor Shakespeares Metrik und Versifikation kapituliert. Aber gera-
de Shakespeares Prosa ist es dann, die etwa bei Lenz fiir Shakespeares tiefere
>Wahrheit< steht:*’ Seine Figuren gelten nicht wie aus der Kunst, sondern wie
aus dem Leben gegriffen. Die hochartifizielle Shakespearsche Redekunst wirkt
auf die Stiirmer und Drénger so effektiv, dass sie wie der ideale Redner aus der
Rhetorik des Aristoteles ihre eigene Kunsthaftigkeit vergessen lédsst und als Na-
tur erscheint. In den Worten des jungen Goethe: »[N]ichts so Natur als Shakspe-
ars Menschen.«*™ August Wilhelm Schlegels Ankiindigung seiner neuen Uber-
setzung, die mit Metrik und Versmall auch der Poetizitit seiner Ausgangstexte
gerecht werden will, wird zwar erst 1796 publiziert, in den 1790ern sind Shakes-
peares Texte aber bereits in ihrer dsthetischen Dimension bekannt.*’ Zumindest
dem von der Turmgesellschaft erzogenen Jarno gestehen die Lehrjahre nicht ge-
niigend Kunstverstand zu, diese dsthetische Dimension zu bemerken. Zwar wird
immer wieder deutlich, dass Kunstkennerschaft Jarnos Stirke sowieso nicht ist.

47 Vgl. Jakob Michael Reinhold Lenz: »Das Hochburger SchloB«, in: Ders.: Werke und
Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 369-377, hier: S. 370.

48 Johann Wolfgang von Goethe: »Zum Shakespears Tag«, in: Ders.: Samtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriiche. Band. 18. Frankfurt a.M. 1998, S. 9-
12, hier: S.11. Vgl. neben Herder auch Jakob Michael Reinhold Lenz: » Anmerkun-
gen iibers Theater«, in: Ders.: Werke und Schriften. Band 1. Stuttgart 1966, S. 329-
363.

49 Vgl. Hansjiirgen Blinn: »Einfithrung: Shakespeare in Deutschland 1790-1830«, in:
Ders. (Hg.): Shakespeare-Rezeption. Die Diskussion um Shakespeare in Deutschland.
11. Ausgewdhlite Texte von 1793-1827. Berlin 1988, S. 9-66, hier: S. 9-16.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Mit Jarnos Intervention deutet sich aber an, dass der vom Text suggerierte pan-
optische Blick des Turms, der »jederzeit unterrichtet« (L 521) ist und dem Wil-
helm von Geburt an ausgesetzt scheint, in eben jenem Bereich, dem er Wilhelm
entreiflen will, einen blinden Fleck aufweist. Die Schiilerhaftigkeit des mimeti-
schen Wilhelms geht mit einer mangelnden Kompetenz seiner selbsternannten
Erzieher fiir die Asthetik einher — und damit fiir jene Sphire, der sie Wilhelm
entreiflen will.

So liegt es zumindest nicht nur an der Stirke von Wilhelms Verblendung,
wenn die Neuauflage der platonischen Erziehungsstrategie im dritten Buch dann
im vierten zunéchst nicht nur fehlschldgt, sondern sogar katastrophale Folgen
zeitigt: Das komodiantische Missverstindnis in der Kommunikation zwischen
Wilhelm und dem Turm mischt sich fast mit einem ins Reich der Tragodie geho-
rigen Ausgang. Der Text imitiert in Prosa jenes >Ungeheuer< der Gattungsmi-
schungen, als das die Aufkldrung Shakespeares Texte noch wahrnahm: Der pan-
optische Blick des Turms erweist sich als kurzsichtig, da Wilhelm Shakespeares
Protagonisten schlicht in die Reihe seiner Heldenidentifikationen aus Kinder-
dramen und mittelméBigen Bildern aufnimmt. Durch Mimesis an den wagemuti-
gen Prince Henry aus Shakespeares Heinrich-Dramen fiihrt er die Theatergesell-
schaft auf Abwege und iiberzeugt sie, durch gefihrliches Gebiet zu reisen. Nicht
zuletzt der Larm des inspiriert durch Shakespeares Dramen wieder aufgenom-
menen Fechttrainings scheint in direkter Folge das marodierende Freikorps anzu-
locken, vor dem so ausdriicklich gewarnt worden war. Wilhelm wird beinahe
todlich verwundet; durch seine Schuldgefiihle glaubt er sich zum Eingehen eben
jenes professionellen Theaterengagements verpflichtet, von dem seine versteck-
ten Erzieher ihn fernhalten wollten: Die Neuauflage der platonischen Erziehung
durch einen Vertreter des Turms bewirkt ihr Gegenteil.

In jenen >unendlichen Operationen von Natur und Kunst< bewirkt der Miss-
erfolg aber auch die dsthetische Erziechung bzw. Selbstbildung Wilhelms auf ei-
ner anderen Ebene: im Theater als »Medium der Selbstbildung«’’. Das Engage-
ment am Theater bietet Wilhelm die Moglichkeit, sich mit der eigenen Identifi-
kation mit Shakespeares Hamlet-Figur auseinanderzusetzen und diese sogar auf
die Biihne zu bringen. (In diese #sthetische Bildung wird die Turmgesellschaft
erneut eingreifen und sich diesen Eingriff riickwirkend als entscheidend fiir Wil-
helms Loslosung vom Theater zuschreiben.) Allerdings folgen Wilhelms Lektiire
und Inszenierung nicht mehr den MaBgaben, unter denen Jarno Wilhelm noch
verfithren wollte. Wilhelm geht es nicht mehr um eine >Wahrheit< und Welthal-
tigkeit der dramatischen Figuren, wie das Theater von Aufkldrung und >Sturm

50 Ortrud Gutjahr: Einfiihrung in den Bildungsroman. Darmstadt 2007, S. 88.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 215

und Drangc« sie in Shakespeare sah. D.h. auch die Heldenidentifikation mit einem
auf seine Melancholie reduzierten Hamlet 14uft hochstens noch implizit mit. Sat-
ze wie folgenden aus der Theatralischen Sendung lassen sich in den Lehrjahren
nicht mehr finden: »Auch die Last der tiefen Schwermut war er bereit auf sich zu
nehmen, und die Ubung der Rolle verschlang sich dergestalt in sein einsames
Leben, daB} endlich er und Hamlet eine Person zu werden anfingen.«51 Wilhelm
ist nun vielmehr die #sthetische Dimension von Shakespeares Texten bewusst
geworden. Diese Dimension versucht er fiir die Bithne zu gestalten, denn unter
dem Einfluss Serlos hat er gelernt, »auf den Sinn und Ton des Ganzen« (L 341)
zu achten.

Das komodiantische Missverstidndnis der Shakespeare-Initiation iiberlagert
die moglichen tragischen Folgen. So zufillig wie die mangelnder dsthetischer
Bildung geschuldete pddagogische Intervention der Turmgesellschaft keine t6d-
lichen Folgen fiir Wilhelm hat, so zufillig initiiert sie auch Wilhelms &sthetische
Selbstbildung: nicht in der passiven Kunstrezeption, sondern nun als aktiv Betei-
ligter. Keineswegs zufillig im Zusammenhang fiir die Verschriankung von Bil-
dungs- und Erziehungsfragen mit der Theaterproblematik des Romans fallt Wil-
helms besonderes Interesse auf Shakespeares Hamlet. Die lange Rezeptionsge-
schichte von Wilhelms identifikatorischer Auslegung des Stiicks zunichst als
Goethes ungebrochener Shakespeare-Interpretation, die nicht zu geringem Anteil
an der internationalen Karriere des Hamlet beteiligt ist,52 droht oft die Funktion
des Hamlet-Verweises in der dsthetischen Konstruktion der Lehrjahre zu iiberla-
gern: Hamlet ist in erster Linie ein Stiick liber die theatrale Dimension der Mi-
mesis.” Diese kommt hier nicht nur als imitatio ins Spiel, auch wenn Hamlet
sich >wahnsinnig« stellt, sondern in allererster Linie als Vorspielen, Zuschauen
und Verstellen. Die Figuren des Dramas, die sowieso schon innerhalb der thea-
tralen Rituale der hofischen Reprisentation agieren, spielen die ganze Zeit vor
Publikum: Hamlet spielt verriickt, Polonius und die Hoflinge spielen ihm Inter-
esse und Freundschaft vor, Ophelias wahrhaftige Liebe wird vom Spiel kontami-
niert. In der fiir das Stiick so zentralen mousetrap-Szene, die in den Lehrjahren
ungenannt bleibt, auf die aber, wie im Weiteren zu zeigen sein wird, an markan-

51 von Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung, S. 316.

52 Vgl. Hans Jiirg Liithi: Das deutsche Hamletbild seit Goethe. Bern 1951. Vgl. Kurt
Ermann: Goethes Shakespeare-Bild. Tiibingen 1983, S. 293-353. Vgl. Mark Evan
Bonds: »Die Funktion des Hamlet-Motivs in Wilhelm Meisters Lehrjahre«, in: Goe-
the-Jahrbuch 96 (1979), S. 101-110.

53 Vgl. Robert Weimann: »Mimesis< in Hamlet«, in: Patricia Parker/Geoffrey Hartman
(Hg.): Shakespeare and the Question of Theory. New Haven 1985, S. 275-291.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ten Stellen angespielt wird, beobachten alle Akteurinnen und Akteure statt der
Theaterauffithrung einander als Zuschauer beim Zuschauen. Und wihrend Wil-
helm der von seiner mimetischen Shakespeare-Verstrickung ausgelosten todli-
chen Katastrophe beim Raubiiberfall im vierten Buch noch knapp entrinnt,
kommt in Shakespeares Stiick iiber die Mimesis niemand mit dem Leben davon.
An der Darstellung von Wilhelms &sthetischer Selbstbildung und ihren Kon-
texten gilt es daher zu rekonstruieren, inwieweit dabei auch das Problem der
Mimesis direkt und indirekt verhandelt wird. In den Blick genommen werden
soll dabei nicht die Hamlet-Bildung im Detail,” sondern das Zusammenspiel der
Kontexte, in denen Hamlet als Theatertext und als Figur in Wilhelm Meisters
Lehrjahren seinen Auftritt hat. Zu deren Einordnung ist nicht zuletzt die Einbe-
ziehung einer weiteren intertextuellen Schicht vonnéten; in den Blick zu nehmen
gilt es seinerseits einen poetologischen und &sthetiktheoretischen Kontext des
Romans, von dem sich das eigenwillige Verhiltnis aus Asthetik der Klassik, is-
thetischer Bildung und Mimesisproblematik auffichern lésst, das die Lehrjahre
aufmachen: Ausgehend von den in Friedrich Schillers Briefen Uber die Astheti-
sche Erziehung des Menschen vertretenen Thesen lédsst sich verdeutlichen, was
im Wechselverhiltnis zwischen Wilhelms Hamlet und dem Erziehungsprojekt
der Turmgesellschaft auf dem Spiel steht: die Einhegung des Mimetikers. Von
verschiedenen Aspekten der Schillerschen Briefe her stellen die folgenden Teil-
kapitel die Verbindungslinien zwischen Hamlet-Strang und Turmpiadagogik her.

4. >BILDUNG¢< ALS KEHRSEITE EINER
ASTHETISCHEN ERZIEHUNG NACH SCHILLER

Goethes Arbeit an Wilhelm Meisters Lehrjahren wird bekanntlich in einem par-
allelen Briefwechsel mit Friedrich Schiller intensiv diskutiert und durch dessen
Riickmeldungen beeinflusst. In dieselbe Zeit fdllt auch Schillers Abschluss sei-
ner klassizistischen Asthetik in den Briefen Uber die Asthetische Erziehung des
Menschen mit dhnlichen Fragen, nicht zuletzt die Auseinandersetzung mit von
der franzosischen Revolution aufgeworfenen Problemste]lungen.55 In den Lehr-

54 Grundlegend fiir die Zusammenfassung und weiterfithrende Beobachtungen: Zum-
brink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 223-296.

55 Vgl. Terence James Reed: »Revolution und Riicknahme. >Wilhelm Meisters >Lehrjah-
re< im Kontext der franzosischen Revolution, in: Bernd Hamacher/Riidiger Nutt-
Kofoth (Hg.): Johann Wolfgang Goethe. Romane und theoretische Schriften. Neue
Wege der Forschung. Darmstadt 2007, S. 38-58.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 217

jahren lasst sich daher umgekehrt auch eine Auseinandersetzung mit Schillers
Konzepten rekonstruieren.’® Nicht nur lassen sich sowohl die Wilhelm-Figur wie
auch viele der vom Text vorgestellten sozialen Welten als Manifestationen des
bei Schillers so zentralen >Spieltriebs< sehen.”’ Vor allem besteht das von Kant
herkommende Anliegen der Briefe in einer Bestimmung des Verhiltnisses von
Erziehung (bzw. der dquivalent benutzten Bildung) zu Moral, Asthetik und Poli-
tik: Fiir Schillers Autonomieisthetik ist der imitatio-Topos wie fiir Goethe Ana-
thema. Der als autonom gefassten Kunst kommt >Immunitit«’® gegeniiber der
Wirklichkeit zu. Sie folgt einerseits ihrem Selbstgesetz; andererseits soll dieses
Selbstgesetz aber iiber sich hinaus wirken: Das »vollkommenste[] aller Kunst-
werke« liegt im »Bau einer wahren politischen Freiheit«”, d.h. konsequent zu
Ende gedacht im »ésthetische[n] Staat«*. Bei Freiheit im Sinne Kants handelt es
sich um eine moralische Kategorie, denn der freie Mensch tut das Gute und ist
ehrlich. Fiir Schiller soll diese Freiheit nun nicht von einer Erziehung wie der
philantropinistischen, sondern durch die &#sthetische Erfahrung des sich im
Kunstwerk manifestierenden Schonen gebildet werden. Das Kunstwerk ist also
prinzipiell eine 6ffentliche Angelegenheit” und weist so strukturelle Parallelen
zum Theater (und zu den entsprechenden Bildungsphantasien) auf.

Das Schone begreift Schiller mit Kant als Versshnung von Vernunftgesetz
und der ungeregelten Mannigfaltigkeit der sinnlichen Eindriicke, in deren Be-
schreibung als wuchernd und formlos sich durchaus Nachkldnge der platoni-
schen Mimesisphobie zeigen, die sich ebenfalls primédr gegen eine als instabil
gefasste Sphére des Sinnlichen richtet: »Darin besteht das eigentliche Kunstge-
heimnis des Meisters, dafl er den Stoff durch die Form vertilgt.«62 Radikaler be-
zeichnet Schiller diese Formgebung sogar als »Krieg gegen die Materie«®. Auf

56 Vgl. z.B. Hans-Jiirgen Schings: »Einfithrung«, in: Johann Wolfgang von Goethe: Wil-
helm Meisters Lehrjahre. Ein Roman. Simtliche Werke nach Epochen seines Schaf-
fens. Miinchener Ausgabe. Band 5. Miinchen 1988, S. 613-643.

57 Vgl. Pierre Batteaux: Gar schone Spiele spiel’ ich mit dir! Zu Goethes Spieltrieb.
Miinchen 1986, S. 199-203.

58 Friedrich Schiller: Uber die Asthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von
Briefen, in: Ders.: Werke und Briefe. Frankfurt a.M. 1992, 556-705, hier: S. 583.

59 Ebd., S.558.

60 Ebd., S. 582.

61 Vgl. Jirgen Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen.
Frankfurt a.M. 1988, S. 59-64.

62 Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 641.

63 Ebd., S. 648.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

die platonische Tradition bezogen heif3it dies: Die Instabilitdt der Mimesis wird in
der Stabilitéit der Form (bei Platon der >Idee<) gebannt. Die Passivitit und Nach-
traglichkeit der Mimesis ist verkehrt in das Ziel jeglicher Erziehung um 1800,
die verniinftige Selbsttétigkeit: »[N]Joch in seinem Leiden muf [der Mensch]
seine Selbsttitigkeit, noch innerhalb seiner sinnlichen Schranken seine Vernunft-
freiheit beginnen«®.

Durch é&sthetischen Erfahrung dieser »Versohnung< findet sich das Subjekt
selbst in einen versohnten Zustand gebracht, den »édsthetischen Zustande«®.
Nunmehr gegen Kant entsprechen bei Schiller die aus der Sinnlichkeit kommen-
den Neigungen des Subjekts seiner moralischen Pflicht. Und da, jetzt wieder mit
Kant, die moralischen Pflichten allgemeingiiltige sind, konnen die dsthetisch er-
zogenen Subjekte gemeinsam den >schonen Staat< als das >vollkommenste aller
Kunstwerke« bilden. Dazu bedarf es aber nicht nur »schoner Kiinstler«, sondern
auch »pidagogische[r] und politischer[r] Kiinstler« und letztlich »Staatskiinst-
ler«* — also Befiéhigte in denjenigen Kiinsten, die Kant in seiner Pddagogik als
die schwierigsten bezeichnet.”” Dieser >Staatskiinstler« macht »den Menschen
zugleich zu seinem Material wie zu seiner Aufgabe«®,

Schiller kennzeichnet (immer noch mit Kant) seinen verniinftigen, aber
gleichzeitig mit den Sinnen versohnten Entwurf als nie erreichbare regulative
Idee. Von diesem ist auch der Glaube an die Verniinftigkeit der Vernunft iiber-
nommen. Ist diese Theorie in sich doch nur schliissig, wenn Natur des Sinnli-
chen und Kunst des Verniinftigen tatséchlich in einem gemeinsamen Nenner
versohnbar sind und sich also aus einer gemeinsamen Quelle speisen, die fiir
Kant und in seiner Nachfolge fiir Schiller nur in der Sphére des Verniinftigen
und GesetzméBigen liegen kann. ®

Zwar hat Schillers Kunsttheorie weder affirmativ noch ablehnend in Wilhelm
Meisters Lehrjahren einen Auftritt; schon gar nicht liefert sie einen Schliissel zu
den Konstruktionsprinzipien des Romans. Wie etwa der im selben Zeitraum wie
die Lehrjahre entstandene Text Das Mdrchen vorfiihrt, steht Goethe Schillers
Entwurf eher kritisch gegeniiber.”’ Beziiglich der Problematik der Erzichung und

64 Ebd., S. 648.

65 Ebd., S. 636.

66 Ebd., S. 566.

67 Vgl. Kant: »Uber Pidagogik«, S. 702.

68 Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 566.

69 Vgl. Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei. Wien 1992, S. 144.

70 Vgl. Peter Pfaff: »Das Horen-Mdrchen. Eine Replik Goethes auf Schillers Briefe iiber
die dsthetische Erziehung«, in: Herbert Anton (Hg.): Geist und Zeichen. Heidelberg

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 219

ihrer Verzahnung mit Asthetik und Politik werden in Wilhelm Meisters Lehrjah-
ren allerdings immer wieder Elemente aus Schillers politisch-padagogischer As-
thetik evoziert: Die Ideale des Turms etwa entsprechen den von Schiller impli-
zierten, bei aller Kunstaffinitdt vernunftgemifen Leitlinien: Der die Turmgesell-
schaft begriindende Oheim und der an seiner Seite stehende Abbé entwerfen die-
se Sozietiit”' als Keimzelle einer zukiinftigen, in sich wie bei Schiller verniinftig
durchorganisierten Gesellschaft, in die auch die Versohnung mit dem Sinnlichen
einbezogen ist, z.B. als kiinstlerische Durchgestaltung des Wohnsitzes des
Oheims, insbesondere des »Saal[s] der Vergangenheit« (L 541), der der Kunst
gleich vom Namen her jegliche bedeutende Rolle fiir das politische und soziale
Zukunftsprojekt abspricht. Denn aus Schillers erstrebenswerter regulativer Idee
ist ein noch nicht erreichter zukiinftiger Zustand geworden, dessen Verwirkli-
chung auch in den Wanderjahren noch in der Ferne liegt. Nach dem Tode des
Oheims ist ein politischer »>Staatskiinstler< nicht in Sicht. Der eigentlich die ent-
sprechende Position ausfiillende Lothario scheint schon von seinem Namen her
(und trotz seiner spdteren Verbindung mit der durch und durch verniinftigen
Therese) etwas zu sehr den Sinnesfreuden der Liebe zugeneigt, und stellt die fiir
Schiller >hochste« der Kiinste dadurch infrage. Einen >pddagogischen Kiinstler«
gibt es aber durchaus: eben jenen Abbé,” der in einem schwachen Moment Bil-
dung zwar als iiberkomplexes und letztlich nicht steuerbares Ergebnis der >un-
endlichen Operationen von Natur und Kunst< bezeichnet, aber ansonsten durch-
gangig auf die Moglichkeit gelingender Bildung spekuliert.

Der verniinftige Staat, wie er dem Abbé vorschwebt, hat nun zwar einen Sinn
fiir die Kunst; jedoch wird sie in einem allumfassenden Anspruch, wie er im Ge-
niediskurs des jungen Wilhelm noch zum Ausdruck kommt, dann im >Saal der
Vergangenheit< zu Grabe getragen. Anlidsslich der Beerdigung der fiir diesen
Anspruch stehenden Mignon-Figur erldutert der Abbé seine Konzeption eines
Bildung und Erziehung dienenden Verhiltnisses der Kiinste, die als sduberlich in
Sparten unterschiedene immer jeweils einzelne Organe ansprechen und ausbil-

1977, S. 320-332. Vgl. Bernd Witte: »Das Opfer der Schlange. Zur Auseinanderset-
zung Goethes mit Schiller in den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten und im
Mdrchen«, in: Wilfried Barner/Eberhard Lammert/Norbert Oellers (Hg.): Unser
Commercium. Goethes und Schillers Literaturpolitik. Stuttgart 1984, S. 461-484.

71 Fiir deren spezifische Verfasstheit vgl. SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S.
142-154.

72 Vgl. Rosemarie Haas: Die Turmgesellschaft in >Wilhelm Meisters Lehrjahren<. Zur
Geschichte des Geheimbundromans und der Romantheorie im 18. Jahrhundert.
Miinster 1975, S. 66ff.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

den sollen. Wo Schiller die Kunst zwar mit der Wiirde der Autonomie ausstattet,
dann aber zu einer bloBen Durchgangsstation zum >&@sthetischen Staat< erklért, da
findet sich im Turm auch die wohlgeordnete Kunst den erzieherischen und poli-
tischen Endzwecken untergeordnet: zwei Kiinsten eigentlich im Sinne von den
alteren Begriffen ars und téchne, und eben nicht im von Schiller proklamierten
Sinne dsthetischer Autonomie. Mit einem Theater, wie ihm Wilhelm sich ver-
schrieben hat, steht der Turm entsprechend auf Kriegsfull. Auf der Realitétsebe-
ne des Romans tut er dies nicht ganz zu Unrecht: Der Traum von einem aus den
Theaterreformen des 19. Jahrhunderts hervorgehenden Nationaltheater und sei-
ner gebildeten Offentlichkeit wird in Wilhelm Meisters Lehrjahren zwar immer
wieder aufgerufen, aber stets findet sich die im real existierenden Theater ver-
sammelte Menge desavouiert: als bis auf wenige Ausnahmen vergniigungssiich-
tig, oberfldchlich, urteilsschwach, unkultiviert oder schlicht desinteressiert. Die
an die Geheimgesellschaften des 18. Jahrhunderts erinnernde Turmgesellschaft
hingegen besteht aus einer kleinen, ihre weiteren Mitglieder kooptierenden
Gruppe. Wihrend in Schillers Briefen die den Werken der Kunst vorbehaltene
Sonderzone zu einem Umweg wird, iiber den der >dsthetische Staat< sich bilden
kann, bildet das ideal geordnete Gemeinwesen, wie es der Turmgesellschaft vor-
schwebt, selbst eine Sonderzone, die versucht sich von den Sphiren der Unbil-
dung autonom zu machen. Sie ist ein politisches Kunstwerk, das auf Ordnung
und Bestindigkeit setzt. In diesem Sinne ist sie am von Schiller privilegierten
Kunstmodell der antiken Statue orientiert, deren Stoff/Form-Metaphorik Schiller
dann auf die Erziehungs- und Staatskunst iibertrdgt. Strukturgleich dhnelt der
sentenzhafte »Lehrbrief« (L 496), den Wilhelm erhélt und der ihm recht un-
brauchbar als Lebensanleitung erscheint, einem Anweisungskatalog fiir bildende
Kiinstler, der sich jedoch auf eine Lebenskunst bezogen findet.”

Nicht nur die soziale Fragwiirdigkeit des weitgehend noch nicht verbiirger-
lichten Theatermilieus muss aus solch einer Perspektive problematisch erschei-
nen, sondern auch die ungeordnete Fiille der sinnlichen Eindriicke einer Theater-
auffithrung sowie die Fliichtigkeit und Einmaligkeit des Ereignisses.”* In seiner
beriihmten Polemik gegen die langjdhrige Privilegierung der Perspektive der
Turmgesellschaft durch die Goethe-Philologie verweist Schlechta auf einen Aus-
spruch Wilhelms aus der Theatralischen Sendung, der der Bewertung des Thea-
ters durch den frithen Text entspricht, in den Lehrjahren aber nicht wieder auf-
taucht:

73 Vgl. Steiner: »Wilhelm Meisters Lehrjahre«, S. 145.
74 Vgl. Kapitel II.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 221

»Und ich behaupte sogar, dafl, je mehr das Theater gereinigt wird, es zwar verstandigen
und geschmackvollen Menschen angenehmer werden muf, allein von seiner urspriingli-
chen Wirkung immer mehr verliert. Es scheint mir, wenn ich ein Gleichnis brauchen darf,
wie ein Teich zu sein, der nicht allein klares Wasser, sondern auch eine gewisse Portion
von Schlamm, Seegras und Insekten enthalten muss, wenn Fische und Wasservogel sich

darin wohl befinden sollen.«”

Ebenso einseitig nimmt Schlechta nun umgekehrt fiir die Seite des Theaters Stel-
lung und iibersieht, dass die Realitédtsebene des Romans die Vorbehalte der Turm-
gesellschaft zu bestétigen scheint. Jedes gelungene Theaterereignis fiihrt, sobald es
ausklingt, ins Ungliick: Die ekstatische gemeinsame Lektiire eines Ritterdramas im
zweiten Buch wird von der Katerstimmung des nichsten Tages abgelost. Auf die
begliickende Probe eines kommenden republikanischen Theaters im vierten Buch
folgt der fiir Wilhelm fast todlich endende Raubiiberfall. Auf Hamlet-Premiere,
Premierenfeier und Liebesnacht im fiinften Buch folgt nicht nur die Bedriickung
durch den grauen (Theater-)Alltag, sondern die Brandkatastrophe.”

Die ohne endgiiltige Festlegung fiir oder gegen das Theater auskommende
Erzihlinstanz der Lehrjahre steht weder ganz auf Seiten der Turmgesellschaft
und ihres an Schiller gemahnenden Projekts, noch, wie Schlechta mit rhetori-
scher Wucht suggeriert, auf Seiten einer vom Zivilisationsprozess domestizierten
Lebensfiille, welche sich privilegiert in der Sphire des Theaters ausdriicke. Der
Text verhandelt vielmehr die Spannung zwischen dem péddagogisch-politischen
Projekt des Turms und demjenigen, was in diesem Projekt nicht aufgeht und sich
ihm immer zu entziehen droht. In ihrer konkreten Auspriagung bezieht sich die
Verniinftigkeit des Turms eher auf das platonische Gemeinwesen als auf Kant
und Schiller: In jedem Menschen soll sein besonderes Talent zur Ausprigung
gebracht werden; die Gesamtheit der spezialisierten Turmmitglieder bilden dann
ein Gemeinwesen, in dem jedem und jeder seine oder ihre spezifische Stelle zu-
gewiesen ist. Schlechtas Polemik gegen den Turm und fiir das Theater kommt
dieser Spannung eigentlich sehr nahe: Miisste Wilhelm doch fiir den Turm unin-
teressant sein, da er keine besonderen Merkmale oder Talente aufweist. Er ist
deswegen auch kein Protagonist des Romans: »[D]ieser Roman [...] hat keinen
Helden: Wilhelm hat keinen >Charakter<«’’. Er geht in seiner Liebe zum Theater

75 Goethe: »Wilhelm Meisters theatralische Sendung«, S. 100f. Vgl. Schlechta: Goethes
Wilhelm Meister, S. 99.

76 Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 116-125.

77 Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 11. Fiir die Frage nach dem Charakter und der
ihm im 18. Jahrhundert zugeschriebenen Prégekraft vgl. Heide Volkening: Charakter

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

auf, die sich in der Liebe zur Schauspielerin Marianne manifestiert, aber in ihr
nur das Theater sieht.”® Dieses ist das ewig Wandelbare, in dem nur eines gleich
bleibt: Dass Wilhelm sich als ganzheitliches Subjekt in ihm imaginieren kann:
»Ich [pflegte] mich meist an den Platz der Haupthelden zu setzen« (L 21), lautet
seine priagende Erinnerung an die eigene kindliche Theaterfaszination. Wilhelm
ist ganz bei sich, ist sein eigener Held, immer wenn er sich veridndert. Daher
rithrt auch seine Hingabe an die kulturelle Institution Theater.

Im Theater findet Wilhelm zwar nicht das erwartete Gliick. Bei den Ach-
tungserfolgen, die er bei der vom Roman als objektiv auf der Hohe der Theater-
kunst befindlichen Truppe einféhrt, kann aber von dem von Turm und insbeson-
dere Jarno stets suggerierten volligen Mangel an Talent keine Rede sein. Wil-
helm passt weder gut noch schlecht ans Theater. Er hat so wenig und so viel ein
Talent dafiir wie fiir andere Dinge auch: Er ist ein Mann ohne (hervorstechende)
Eigenschaften. In seiner Offenheit fiir duflere Eindriicke verkorpert er das von
der platonischen Erziehung und Politik so gefiirchtete mimetische Wesen, das zu
vielem werden kann, ohne eine feste Gestalt anzunehmen: zu Schillers Stoff,
dem es an Form mangelt. In diesem Sinne sollte er zwar eigentlich fiir die Turm-
gesellschaft nicht von Interesse sein; dennoch scheint der Abbé ihn als privile-
giertes Objekt der eigenen Erziehung auserkoren zu haben: »[E]s will schon et-
was heillen, in dem hohen Grade seine Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen.« (L
550) Schlechta markiert trotz seiner einseitigen Perspektive einen springenden
Punkt, wenn er argumentiert, an Wilhelm miisse das Erziehungsprojekt des Ab-
bés sich beweisen: Schafft er es, den >Mann ohne Eigenschaften< in den Bann
des Turms zu ziehen, dann ist ihm auch die Erziehung desjenigen gelungen, was
seinem Projekt génzlich zuwiderlduft. — Durch die Erziehung des eigentlich Un-
erziehbaren wiirde sein Projekt sich bestitigen und bekr'aiftigen.79

Eine solche Selbstbestidtigung ist nicht zuletzt notig, weil der Abbé und Wil-
helm sich strukturell auf unheimliche Weise dhneln: Auch beim Abbé handelt es
sich um einen >Mann ohne Eigenschaften<. Laut dem scharfsinnigen Jarno hat die-
ser eine philosophisch-piadagogische »Sinn fiir alles, Lust an allem, es zu erkennen
und zu befordern« (L 552). In dieser >Lust an allem« entwickelt die Figur des Ab-

— Arbeit. Zur literarischen Produktivitit des titigen Menschen (zgl. Habil. Ludwig-
Maximilians-Universitidt 2015). Publikation in Vorbereitung.

78 Vgl. die inzwischen klassische Definition der Metonymie Wilhelms durch Marianne
vermittelter Theaterlicbe bei David E. Wellbery: »Ubertragen: Metapher und Meto-
nymie«, in: Heinrich Bosse/Ursula Renner (Hg.): Literaturwissenschaft. Einfiihrung
in ein Sprachspiel. Freiburg i.Br. 2010, S. 121-136.

79 Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 136-138.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 223

bés formwandlerische Qualitidten, an die Wilhelms mimetisches >Herumschlen-
dern< und seine Schauspielversuche nicht heranreichen. Ob und in wie vielen Rol-
len der Abbé als Abgesandter an Wilhelm aufgetreten ist, bleibt auch den anderen
Turmgesellschaftern unklar, die vage von einem ebenfalls assoziierten »Zwillings-
bruder« (L 551) reden. Auch der Reigen der theatralen Auftritte bei Wilhelms Ini-
tiationszeremonie schafft hier der weiteren Erkenntnis keine Abhilfe, da Wilhelm
so sehr der Illusion der jeweiligen Biihnenfiktion verfillt, dass er sogar die Stimme
seines toten Vaters zu vernehmen meint. Dass es Wilhelm im zweiten Buch scheint,
als habe er den Abbé »schon irgendwo gesprochen«, deutet einerseits auf seine
Identitdt mit dem Fremden im ersten Buch hin, aber da es allen Begleiterinnen und
Begleitern ebenso geht, ist dieses Indiz bedeutungslos. Die lebenspraktische Phili-
ne kennzeichnet sein AuBeres als das eines »Mensch[en]« im Unterschied zu dem
eines »Hans oder Kunz« (L 123): also doch wohl eines allgemeinen und beispiel-
haften statt eines x-beliebigen Menschen. In dieser nicht festlegbaren Allgemein-
heit (die Schlechta als Entleerung abtut)® wird der Abbé eine Parallelfigur zu Wil-
helm bzw. zu dessen Spiegelbild: Er befordert zwar Formen und ist in diesem Sin-
ne schopferische Mimesis, besteht selbst aber nicht aus einem geformten Stoff. In
dieser Hinsicht dhnelt er dem ungeformten Wilhelm, in dem sich gar keine zu be-
fordernde Form abzeichnet.

Der einzige vom Text der Lehrjahre gegebene Konnex zwischen Wilhelm
und der Turmgesellschaft ldsst es indes offen, was die >Aufmerksamkeit< fiir
Wilhelm provoziert. Beim Kauf der Kunstsammlung, deren Verlust Wilhelm
dem Theater in die Arme treibt, provoziert der kindliche Wilhelm selbst eine
solche: »Sie hatten [...] ein Lieblingsbild darunter, von dem Sie mich gar nicht
weglassen wollten.« (L 69f) Ob die Ausstrahlungskraft des mimetischen Kindes,
das den Kunstkenner von seiner sechstigigen Bewertungsarbeit anscheinend
zumindest teilweise abhielt, die Anstrengungen der Turmgesellschaft hervorruft,
oder die spitere Zufallsbegegnung im ersten Buch, bei der sich der langfristige
Kollateralschaden dieses Kaufes abzeichnet, bleibt offen. Strukturell hat in bei-
den Fillen der Zogling mit seiner mimetischen Kraft einen Erzieher angezogen,
der entweder nicht von ihm ablassen kann oder sich seiner spiter erinnern muss.
Die Erziehungsinstanz hat beziiglich Wilhelms von vornherein einen Teil jener
in der sich selbst zugeschriebenen titigen wie formenden Vernunft gegriindeten
Macht abgegeben und gewinnt sie nur zuriick, indem sie Wilhelm in die Sphire
der Turmgesellschaft holt.

In diesem Sinne wirkt auch das von Wilhelm plétzlich gefundene >Gliicks,
seine Paarbildung mit der >schonen Amazone< Natalie am Ende der Lehrjahre,

80 Vgl. ebd,, S. 49, S. 137f.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

nicht in dem Ausmal} von einem von der Lenkung durch den Turm losgeldsten
>Gliick« der fortuna abhingig, wie es Wilhelm vorkommt.* Vielmehr scheint es
aus Sicht des Turms durchaus logisch: Auch Natalie, die wohltétige Erzieherin
und Menschenbildnerin, beschreibt sich selbst als Gegenpol zu den experimen-
tellen Erziehungsprinzipien des Abbés. Wihrend dieser die Suche nach der je ei-
genen Bestimmung als groangelegte Erprobung des eigenen Lebens bestimmit,
gibt Natalie ihren weiblichen Zoglingen »Gesetze« vor. Sie unterlduft damit ten-
denziell die Spezialisierungstendenzen des Turms und die Forderung nach einem
radikal eigenverantwortlichen Selbstentwurf, die mit diesen einhergehen. Da sie
aber selbst ihren Selbstentwurf so radikal lebt, wie das piddagogische Projekt es
verlangt, bringe man ihr die »unglaubliche Toleranz« (L 527) entgegen, die die-
sem Projekt insgesamt eigen sei.

Zum Ausdruck kommt mit dieser Zuschreibung allerdings auch der von der
eigenen Spezialisierung wohl eingeschrinkte Blick der Nataliefigur: Wurde das
Kapitel, in dem diese Worte fallen, doch durch ein Gesprich mit Wilhelm tiber
Nataliens Tante, die >schone Seele<, begonnen, der Natalie duferlich gleicht und
innerlich nachzustreben behauptet. »Im Praktischen ist doch kein Mensch tole-
rant.« (L 419), wei} diese von einer Turmgesellschaft zu sagen, die sie von der
Erziehung Nataliens ausgeschlossen hat. Kein (wohl letztlich mimetischer) Ein-
fluss war dieser Tante also auf einen Zogling erlaubt, der sich laut Selbstein-
schitzung unter eben diesem mimetischen Einfluss wéhnt. Nicht in Betracht
zieht Natalie dabei, dass sie im Herzen des Reichs der Turmgesellschaft, namlich
auf dem Anwesen ihres Griinders, diese abweichende Erziehungsphilosophie
verwirklicht. Thre Devianz steht ebenso unter Dauerbeobachtung wie Wilhelm,
dessen Devianz sich komplementir zu ihrer Spezialisierung organisiert, aber
doch ganz anders begriindet ist: Wilhelm ist nicht falsch, sondern zu gar nichts
besonders talentiert. An Natalie kontrolliert der Turm das von ihm als fremd
Identifizierte, an Wilhelm eine grundsitzlichere Andersheit mimetischer Fluidi-
tat. An Wilhelm muss sich daher nicht nur beweisen, ob das Projekt des Turms
allgemeine Giiltigkeit hat, also potentiell ein Menschheitsprojekt ist oder ob es
sich auf eine Gruppe kontingent Ausgesuchter bzw. Auserwihlter beschrinkt.
Kann der Abbé Wilhelm zum Teil seines Projekts machen, ist auch noch — nun
von einer weiteren Theorietradition her gesehen — der platonische Albtraum ab-

81 Fiir die Widerspenstigkeit solcher Gliicksmomente im ganzen Roman, allerdings ohne
Riickbezug auf die eher Willhelm in ihrem Bereich haltende als ihn >bildende< Struk-
tur der Turmgesellschaft vgl. Jochen Horisch: Gott, Geld und Gliick. Zur Logik der
Liebe in den Bildungsromanen Goethes, Kellers und Thomas Manns. Frankfurt a.M.
1993, S. 30-99.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 225

gewendet und die Mimesis als solche unter eine hochst >tolerante< Kontrolle ge-
bracht. Die Mimesis wird nicht gebannt, sondern in Reserve bzw. vielleicht so-
gar Bereitschaft fiir Kommendes gehalten.

All das scheint im Kontext des Wilhelm Meister-Projekts in keiner Weise zu
heilen, dass die mimetische Fluiditit an einem festen Ort gebannt werden muss.
Ganz im Gegenteil ist Wilhelm in den Wanderjahren immer noch auf der den Ti-
tel gebenden Suche nach seiner Bestimmung und findet sie am Ende nur im Re-
kurs auf seine mimetischen Kindheitstrdume. Nicht auf die Zuordnung zu einer
Funktion, hier die des Wundarztes, scheint es anzukommen, sondern darauf,
Wilhelm in der Sphéire des Turms zu halten. Die Mimesis muss sich nicht festle-
gen; etwaige Festlegungen diirfen auch Zufallszuckungen der Mimesis sein. Sie
muss sich nur den Rahmenbedingungen des Turms unterwerfen, d.h. fiir eine zu-
kiinftige Festlegung in Reserve halten bzw. die kontingenten Festlegungen mi-
metisch, wie sie ist, iibernehmen.

Aber nicht nur mit der Turmgesellschaft scheint auf Schillers Briefe Uber die
Asthetische Erziehung angespielt, die aber beim Wort genommen und so gegen
sich selbst gewendet werden. In seiner Eigenschaftslosigkeit evoziert Wilhelm
das, was Schiller den »asthetischen Zustand« nennt, um diesen Zustand gleichzei-
tig zu konterkarieren: »In dem &sthetischen Zustande ist der Mensch also Null<®.
Gemeint ist bei Schiller, dass im Zeichen der isthetischen Erfahrung alle
menschlichen Vermogen ausgesetzt sind und weder der formende Verstand
agiert, noch die ungeformte Sinnlichkeit. Diese Suspension tendiert bekanntlich
immer zur Seite des Verstandes und seiner stabilisierenden Krifte. Sie geschieht
angesichts der Erfahrung eines autonomen Kunstwerks und seiner in sich ruhen-
den Stabilitit. Diese passive Schau ist fiir Schiller in diesem Sinne auch nicht
nur passivisch zu fassen, sondern selbst bereits ein aktivisches Formen: »[D]er
Schein der Dinge ist des Menschen Werk, und ein Gemiit, das sich am Scheine
weidet, ergotzt sich [...] an dem, was es tut.«®> Die von Platon der Mimesis zu-
geschriebene Zerriittung ist Schillers >dsthetischem Zustand« entsprechend fremd,
»denn der unausbleibliche Effekt des Schonen ist Freiheit von Leidenschaften<®.
Wilhelms »dsthetischer Zustand< dufert sich als komplette Verkehrung von
Schillers Ideal: als ganz seinen Leidenschaften hingegeben statt in einem Null-
zustand suspendiert; beweglich von diesem in jenen Zustand iiberwechselnd, oh-
ne doch je eine eigene Eigenschaft anzunehmen.

82 Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 636.
83 Ebd., S. 661.
84 Ebd., S. 642.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Der junge Wilhelm erfdhrt die eigene Nichtfestgelegtheit auf eine Eigen-
schaft als die #sthetische Ganzheitlichkeit seiner kindlichen Theaterliebe, die er
spiter in der Sphire des Theaters erneut suchen und in Marianne gefunden zu
haben meinen wird. Als das Gegenteil von Schillers Ideal entspricht dieser >as-
thetische Zustand« aber doch Schillers Beschreibung. Wilhelm ist »ein Ganzes in
sich selbst. [...] [U]nd unsre Menschheit duBert sich mit einer Reinheit und Inte-
gritdt, als hitte sie von der Einwirkung dufirer Krifte noch keinen Abbruch er-
fahren.«® Von der rhetorischen Inszenierung wie argumentativen Abfolge her
riickt Schillers Text diesen Zustand ins Zentrum seiner Ausfithrungen. Nur am
Rande wird benannt, dass die Kunst so autonom, wie sie dargestellt wird, gar
nicht ist, sondern Mittel zum pddagogisch-politischen Zweck. Indem die Schil-
ler-Anleihen der Lehrjahre Erziehungsprinzip und &sthetischen Nullzustand
durch Entgegensetzung und Domestikation des zweiten durch den ersten aufein-
ander beziehen, stellen sie diesen Zusammenhang pointiert aus. Und von dieser
Pointierung her gibt sich auch das dsthetische Selbsterziehungsprogramm, in das
Wilhelm mit dem Hamlet durch die Fehlkalkulation der Turmgesellschaft hin-
einstolpert, als Ironisierung von Schillers Briefen zu lesen: Nur aus Versehen
schickt die Turmgesellschaft Wilhelm (und damit die Kehrseite von Schillers
>dsthetischem Nullzustand<) in seine &dsthetische Selbstbildung am Hamlet. Aus
Schillers in den Briefen im hohen Ton vorgetragener Trias von Kunst, Erziehung
und Politik ist ein komddiantisches Stolpern vom ersten ins zweite geworden.
Die Weiterfithrung des Projekts im dritten Schritt liegt in einer noch ungewissen
Zukunft.

5. DIE THEATRALITAT ASTHETISCHER ERZIEHUNG

Wilhelm gerit iiber seine mimetische Identifikation an Hamlet und so auch an
das Stiick als dsthetisches Ganzes. Damit ist in seiner Bildung ein groBer Schritt
getan. Statt als >Genie< hohere Wahrheiten zu produzieren und sich vor allem
selbst als Dichter zu einer Heldenfigur zu erheben, denkt er jetzt fast schon in
Kategorien der Autonomieésthetik, wie Schiller sie in den Briefen entwickelt.
Die von der Turmgesellschaft bewirkte Ansteckung mit dem »>Shakespeare-
Fieber« fiihrt nicht von der Kunstbesessenheit in die Realitit, sondern in eine is-
thetische Erziehung, an der es der Turmgesellschaft zu mangeln scheint — auch
wenn diese einen Erziehungskiinstler und einen zumindest potentiellen Staats-
kiinstler aufweist. Aus Perspektive von Schillers Asthetik komplementiert die

85 Ebd.,, S. 638.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 227

>Null< Wilhelm in ihrem >&dsthetischen Zustand«< die Turmgesellschaft, aber ohne
dass diese das zu wiirdigen wiisste.

Gleichzeitig steht das Kunstwerk, an dem Wilhelm sich &sthetisch bildet,
aber auch quer zu der der Kunst von Schiller zugeschriebenen Autonomie: Als
Theaterstiick iiber soziales Theater der gegenseitigen Inszenierungen, Verstel-
lungen und Beobachtungen kommt im Hamlet eine ginzlich andere Mimesis auf
die Biihne als die Mimesis, die Schillers Asthetik impliziert. In Anschluss an die
traditionellen teils platonischen, teils aristotelischen Argumentationsmuster ist
auch fiir Schiller das Theater zentral. Die Briefe iibernehmen fiir die Mimesis das
Ursprungstheorem; sie kldren Mimesis zum Anfang der Kunst als eines Anfangs
von Kultur iiberhaupt. Und, da die Erziehung zur politischen Freiheit ja auf
Kunst angewiesen ist, wird die Mimesis gleich am Anfang der Kultur auch zum
indirekten Ursprung des moglichen guten Lebens im »>dsthetischen Staat< erho-
ben. Mit der Mimesis kommt die Kultur ins Spiel, bzw. der »Eintritt in die
Menschheit«. Sie ist, so heifit es im 26. Brief, aber ein nicht selbst produzierba-
res »Geschenk der N atur<<86, aus dem sich dann, wie der 21. Brief entwickelt hat-
te, die »Schenkung der Menschheit«*’ ergeben wird. Alle vorzivilisierten >Wil-
den< haben bereits »die Freude am Schein, die Neigung zum Putz und zum Spie-
le«®®. Wihrend der Text sonst mit Metaphern der bildenden Kunst arbeitet, ist
hier nun das Theater in jedem der Begriffe mitangesprochen: die Freude zu
scheinen im Sinne von Ausstellung, spielerischer Verstellung und Auftritt, die
Freude am Putz auch im Sinne von Kostiim und Dekoration, die Freude am Spiel
auch im Sinne von verkleidet eine Rolle Ubernehmen. Die ganze Abhandlung
Uber die Asthetische Erziehung lisst sich in diesem Sinne auch als Auseinander-
setzung mit der theatralen Dimension der Mimesis und ihrem Titel gemal als
Beitrag zur Diskussion iiber die Theatralitit einer Erziehung lesen, die nicht un-
bedingt an die kulturelle Institution Theater gebunden ist. Insbesondere >Spiel<
und >Schein« sind Kernworter der Abhandlung, die sich nicht auf ihren Kontext
bei Kant reduzieren lassen: »>Spiel« ist nicht nur das freie Spiel zwischen Ver-
stand und Sinnlichkeit, >Schein< nicht nur die aisthetische Stimulation wie Sti-
mulation der Augen und anderer Sinne. Insbesondere im >Schein< kommt auch
die Dimension des »>Erscheinens«< und der Sichtbarwerdung hinzu, wie sie zum
Vokabular und zur Bedeutungsproduktion von Theater und Theatralititsgefiigen
gehoren. Die »Gabec« seiner dsthetischen Befidhigungen stellt fiir Schiller die erste
Emanzipation des Naturwesens Mensch von der physis dar. Er blickt jetzt auf

86 Ebd., S. 660.
87 Ebd., S. 636.
88 Ebd., S. 661.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

diese; »es erscheint ihm eine Welt«*. Der #sthetische Schein ist in diesem Sinne
nicht nur die Doppelung dieses urspriinglicheren Erscheinens; er ist auch dessen
Vorstufe.

Mit der Betonung der >Freude< an Schein, Putz und Spiel, stellt sich der Text
eindeutig auf die aristotelische Seite der Debatte um die Mimesis: Mimesis be-
reitet eine Lust, die auf Wissen ausgerichtet ist. Denn dass man durch sie, ganz
im Sinne von Aristoteles, auch lernt, haben die 25 vorhergehenden Briefe bereits
beschrieben. Schillers Autonomiehypothese wire ohne die aristotelische Mime-
siskonzeption kaum denkbar: Kommt der Mimesis doch hier kein nachgeordne-
ter Charakter zu, sondern der eines Modells, um mogliche Welten durchzuspie-
len. Fiir die Legitimierung seiner Autonomiehypothese greift Schiller auf die
grundlegende Unterscheidung zwischen platonisch verstandener und aristote-
lisch verstandener Mimesis zuriick. Die Daseinsberechtigung des »>dsthetischen
Scheins« ist fiir Schiller nur gegeben, wenn er nicht der Schein der Liige und
Tduschung ist. Sein Bezug zur Wirklichkeit ist gekappt. Den »Schein [...] von
der Wirklichkeit [zu] reinigen« heifit auch, die »Wirklichkeit von dem Scheine
frei zu machen.«” Die unwirklichen Riume der Kunst sollen auf eine nicht von
Liige und Tduschung kontaminierte Wirklichkeit wirken: auf die Sphire jener
Aufrichtigkeit, zu der biirgerliche Erziehung seit Rousseau ihren Beitrag leisten
will.

In diesen Zusammenhang fillt auch Schillers Absage an eine Abbilddsthetik
oder imitatio-Poetik: »Auf die Frage >Inwieweit darf der Schein in der morali-
schen Welt sein?< ist also die Antwort so kurz als biindig diese: in so weit es ds-
thetischer Schein ist, d.h. Schein, der weder Realitéit vertreten will, noch von
derselben vertreten zu werden braucht.<’' Der Schein selbst findet sich in diesem
Sinne auf zwei Hauptanliegen verpflichtet, die beide auch Anliegen der rous-
seauistischen Erziehung zum aufrichtigen, stabil in sich selbst ruhenden Men-
schen sind:

»Nur soweit er aufrichtig ist, (sich von allem Anspruch auf Realitdt ausdriicklich lossagt)
und nur soweit er selbstindig ist, (allen Beistand der Realitét entbehrt) ist der Schein &s-
thetisch. Sobald er falsch ist und Realitit heuchelt, und sobald er unrein und der Realitiit
zu seiner Wirkung bediirftig ist, ist er nichts als ein niedriges Werkzeug zu materiellen

92
Zwecken« ",

89 Ebd., S. 655.
90 Ebd., S. 663.
91 Ebd., S. 665, FuBinote 20.
92 Ebd., S. 664.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 229

Von der aristotelischen Mimesis wire ein solcher >Schein«< zur platonischen Mi-
mesis herabgestiegen. Pridziser noch wire er zu dem herabgestiegen, was die
christliche Tradition seit Tertullian aus dem platonischen Vorurteil gegen die
Mimesis gemacht hat: ein Medium von Liige und Betrug. — Diesen Vorwurf
richtet Rousseau dann auch noch an die adelige Erziehung, die statt zur Aufrich-
tigkeit zur kiihlen Selbstkontrolle, Gesichtswahrung und Manipulation der ande-
ren im hofischen Umgang, wie ihn etwa Machiavellis Prinzenerziehung be-
schreibt, befihigen mochte. 9

In eben eine solche Sphire der Verstellung wird der naive Wilhelm aber vom
Text versetzt. Als er durch Jarno mit Shakespeare bekannt wird, bewegt er sich
an den Réndern eben des adeligen Milieus. Auch in den reformadeligen Kreisen
der Turmgesellschaft findet Wilhelm nach seiner Abkehr vom Theater wieder
wie »iiberall Schauspieler und Theater« (L 428) vor, wie Jarno es pointieﬂ.94
Jarno selbst, der die Charakterschwichen der Menschen als die Schwichen einer
von ihnen sozial geforderten Schauspielerei bestimmen wird,” ist als >natiirli-
cher Sohn« Produkt der entsprechenden adeligen Erziehung. Obwohl er Wilhelm
auf deren Grenzen hinweist, bleibt diesem seine Faszination fiir den Adel auch
nach dem bunten Intermezzo bei Hofe erhalten. Davon kiindet (in Anspielung
Christian Garves Beschreibungen des >vornehmen Anstands<) Wilhelms soge-
nannter >Bildungsbrief<: Wilhelm will bekanntlich »eine 6ffentliche Person [...]
sein [...]. Auf den Brettern erscheint der gebildete Mensch so gut personlich in
seinem Glanz als in den obern Klassen; Geist und Korper miissen bei jeder Be-
mithung gleichen Schritt gehen, und ich werde da so gut sein und scheinen kon-
nen als irgend anderswo.« (L 292) An der Oberflidche sind hier nicht zuletzt die
traditionellen padagogischen Konzepte des historisch gerade im Verschwinden
begriffenen Schultheaters aufgerufen, die konkret das Auftreten, die korperliche
Haltung, das stimmliche Vermdgen sowie allgemein die gesellschaftlichen Um-
gangsformen der Zoglinge verbessern wollen. Thre Residuen finden sich noch in
den zeitgenossischen Debatten um das >Nationaltheater< als >Bildungsinstituti-
on<.”® Strukturell proklamiert Wilhelm hier eine Bildung, die tatsichlich vom
dufleren Schein ausgeht und sich davon Effekte der inneren Bildung erhofft.”’

93 Vgl. E 138f. Vgl. Niccoldo Machiavelli: Der Fiirst. Berlin 2012. Vgl. auch Lethen:
» Schein zivilisiert!«.

94 »Auf dem Theater geht es wie im Leben zu, und auch im Leben ist alles nur Theater.«
(Stefan Blessin: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Paderborn 1996, S. 123)

95 Vgl. L 434f.

96 Vgl. Bosse: Bildungsrevolution, S. 193-236.

97 Vgl. Primavesi: Das andere Fest, S. 88-93.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Die Faszination fiir die Hamlet-Figur und das dadurch ausgeloste Interesse
fiir die Dramaturgie des zugehorigen Theaterstiicks konterkarieren jedoch, paral-
lel zum vollzogenen Bildungsschritt in die richtige Richtung, die daran hingende
Hoffnung auf innere Bildung. Die &sthetische Weiterbildung ausgerechnet am
Hamlet wirkt zunichst eher wie ein Auf-der-Stelle-Treten: Handelt es sich bei
dem Stiick doch um eine grofl ausgesponnene Hofintrige, in der theatraler
>Schein« eben als das von Schiller gegeiflelte >niedrige Werkzeug zu materiellen
Zwecken« benutzt wird. Die Identifikation, die ihn zu Hamlet als Figur fiihrt,
lauft nicht nur der dsthetischen Auseinandersetzung mit Hamlet als einem Stiick
zuwider. Vor allem wird Wilhelms »ésthetische Erziehung< weg von seiner nar-
zisstischen Heldenidentifikation hin zur Auseinandersetzung mit dsthetischen
Gesamtzusammenhiingen vom zur Bildung gewihlten Kunstwerk ausgehebelt:
von der Darstellung mimetischer Verstellungs- und Téauschungskiinste, wie sie
allen giingigen Erziehungskonzepten der Zeit als bedrohlich erscheinen. Wie so
héufig im Problemfeld der Theatralitiit von Erziehung um 1800 tritt auch in ihrer
fiktionalen Variante eine gute, Stabilitit erzeugende, Erziehung gelingen lassen-
de und aristotelisch eingefirbte Mimesis gegen eine schlechte und Erziehung
verhindernde, platonisch konnotierte Mimesis an.

6. NACHAHMEN UND NACHAFFEN IN DEN LEHRJAHREN:
EINHEGUNG DER MIMESIS

Wie so viele Dinge, die in den Lehrjahren zwischen den Zeilen, perspektivisch
mehrfach gebrochen oder indirekt verhandelt werden, kommt auch die Proble-
matik der Mimesis nie richtig zum Tragen. Dahinter ldsst sich in einem Text, der
so sehr mit in den Debatten der Zeit iiber die Frage nach der Mimesis verhandel-
ten Themen wie denen des Theaters, des Kunstdilettantismus oder der Erziehung
beschiftigt ist, poetisches Kalkiil vermuten. Nur selten fillt die Vokabel >Nach-
ahmung«. Auffilligerweise kommt im gesamten Roman nur genau einmal die
Rede auf den fiir die Klassik so unheimlichen und gefihrlichen Doppelgénger
der Nachahmung, das >Nachéiffen<,98 vor. Dieses aber an zentraler Stelle, aller-
dings mehrfach gebrochen: Im Gesprich mit dem noch recht frisch in die Turm-
gesellschaft initiierten Wilhelm beschreibt Natalie das Erziehungskonzept des
Abbé, von dem ihr jiingst verstorbener Oheim sich bei ihrer Erziehung leiten las-
sen hat. Mit einem »wie er jetzt denkt, kann ich nicht sagen« (L 520) wird dieses
Konzept im selben Atemzug relativiert; dass es bis vor kurzem auch auf Wil-
helm angewandt wurde, ldsst sich nur vermuten. Bedeutsam erscheint in diesem

98 Vgl. Kapitel II.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 231

Zusammenhang jedoch, dass der Abbé sein Erziehungskonzept iiber eine Analo-
gie zur Kunst herleitet, also zu derjenigen Sphire, der Wilhelm sich bis vor kur-
zem zugehorig fand.

Der Abbé definiert in Natalies Zusammenfassung (die sich weitgehend mit
einer fritheren ihrer Tante deckt) Menschlichkeit als Téatigkeit und evoziert damit
die in der Aufklidrung ubiquitire Rede von >Selbsttitigkeit«. Die je spezifischen
Tatigkeiten, in denen der je spezifische Mensch sich verwirklichen konne, seien
aber von der inneren Anlage vorbestimmt. Den Theorien der Philantropinisten
und Revisoren, die >Triebe< einpflanzen zu kénnen meinen, wird Blumenbachs
biologische These von der Ausbildung immanenter Eigenschaften entgegenge-
setzt und mit Schillers Forderung aus den Briefen kombiniert, (kulturelle aufokt-
royierte) Pflicht und (aus der sinnlichen Sphire kommende) Neigung zu versoh-
nen: »[M]an konne nichts tun, ohne die Anlage dazu zu haben, ohne den Instinkt,
der uns treibe.« Das heif3it fiir den Abbé nicht nur, dass »jede, auch nur die ge-
ringste Fihigkeit uns angeboren« ist, sondern auch, dass es »keine unbestimmte
Fiahigkeit [gibt]« (L 520). Gegen die von Platon bis Locke giingige tabula rasa-
These, nach der das unbestimmte kindliche Wesen prinzipiell in jede Richtung
durch seine mimetische Veranlagung bildbar sei, wird hier eine Art Priadestinati-
on gesetzt. Durchaus platonisch ist dann aber die andernorts explizierte Argu-
mentation beziiglich der misslichen Einwirkungen erzieherischer und sonstiger
frither Einfliisse: Durch »die ersten Eindriicke der Jugend« (L 121) kann der
Zbgling »verbildet« und »auf falsche Wege gestoen« werden. Dem gilt es »frii-
he Bildung« (L 120) entgegenzusetzen, allerdings in einem sehr eigenwilligen
Sinne. Zunichst jedoch beschreibt der Abbé in Nataliens Wiedergabe die Erzie-
hungspraktiken seiner Zeit (und iiberhaupt der menschlichen Kultur) mit der kul-
turkritischen Rhetorik Rousseaus: »Nur unsere zweideutige, zerstreute Erzie-
hung macht die Menschen ungewill« (L 520). Mit der Rede von der Zweideutig-
keit und Zerstreuung ist die auch bei Rousseau wirksame Panik angesprochen,
die bei Platon von der Mimesis ausgeht und der Sphére des Theaters zugeschrie-
ben wird. Die notwendige Gewissheit beziiglich seiner selbst sollen demgegen-
iber die »péddagogischen Versuche« (L 521) des Abbé bringen, die seine Zoglin-
ge »auf ihrem eigenen Wege irrgehen lassen« in der Hoffnung, dass darauthin
ein besserer eingeschlagen und die »ihrer Natur gemiB[e]« (L 520) Fihigkeit
bzw. Anlage gefunden werde.

Die eigene Gewissheit iiber die Eindeutigkeit dieser Anlagen zieht der Abbé
nun markanter Weise aus der Evidenz der Kunst, und zwar in jenem eng gefass-
ten, dsthetischen Sinne, dem ansonsten in der Sphire des Turms blof ein unter-
geordneter Rang zukommt: Die an der Wirklichkeit ablesbare Tatsache, dass
Dichtertum wie Kiinstlertum tiberhaupt angeboren seien, liee sich in einem wei-

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

teren Schritt durch genaue Beobachtung fiir alle iibrigen Fahigkeiten nachweisen.
Diese Behauptung steht und fillt allerdings mit der Tatsache der kiinstlerischen
Naturbegabung. Hier kommt ex negativo das >Nachiffen< ins Spiel: »Man gibt
zu [...] daB} Poeten geboren werden, man gibt es bei allen Kiinsten zu, weil man
muB, und weil jene Wirkungen der menschlichen Natur kaum scheinbar nachge-
ifft werden konnen« (L 520). Aufgegriffen findet sich mit dem von Kants Asthe-
tik fiir die Aufkldarung mit der Handwerklichkeit der Kunst versshnten Geniedis-
kurs durchaus eine Redeweise, die auch dem zuvor seine Theaterphantasie aus-
lebenden Wilhelm nicht fremd gewesen ist. Der Abbé argumentiert zunéchst
ganz im Stile der Rezeptionsisthetiken Kants und spéter Schillers nicht von der
Produktion her: Der Zwang, das naturgegebene Genie anzuerkennen, riihrt von
der Wirkung des Kunstwerks auf eine Rezeption her, die es anzuerkennen in der
Lage ist: >Man muB.< Beide setzen sich gegenseitig voraus. Die vom Oheim und
Abbé ansonsten proklamierte Ausbildung des Kunstgeschmacks durch Erlernen
der Kunstgeschichte eriibrigt sich ebenso wie die ansonsten proklamierte Aus-
bildung der diese Kunst Produzierenden; von der in den ersten fiinf Biichern
immer wieder anzitierten Problematik des Nationaltheaterprojekts, dass entwe-
der das Theater oder in Serlos und Aureliens Fall (und eben auch bei Wilhelms
Debiit als Hamlet) das Publikum noch nicht reif genug sei, ganz zu schweigen.
Die Geniebehauptung iiberdeckt hier in einem ersten Schritt jene Verkomplizie-
rungen eines Ursprungs und Telos von Bildung, die vom Roman an dieser Stelle
schon lange entfaltet worden sind.

In einem zweiten Schritt kommt nun das im Diskurs der Zeit meist abwer-
tend gemeinte und mit dem nicht als eigenstindige Kunstform betrachteten The-
ater assoziierte >Nachiffen< ins Spiel. Die Evidenz des Genies ist eine Sache der
Wahrscheinlichkeit, >weil jene Wirkungen der Natur kaum scheinbar nachgeifft
werden konnen<. Niemand kann ein Genie spielen; niemand kann >scheinen< wie
ein Genie; niemand kann eine >nachéffende« Zweitfassung geben. Damit ist mit
der Geniethese auch gleichzeitig die theaterfeindliche Tradition aufgerufen: Ge-
nie und Theater schlieBen sich aus; das Theater ist hinterriicks fiir letztlich nicht
kunstféhig erklédrt worden.

Mit der Behauptung, dass die Fihigkeiten des Genies ginzlich unmimetisch
seien, bewegt sich der Abbé noch auf dem Boden von Kants Asthetik, deutet mit
dem theaterfeindlichen Akzent aber schon auf die Problematik der philantropin-
ischen Erziehung zu Aufrichtigkeit und Selbstidentitit. Diese Problematik wird
nun im zweiten Schritt noch iiberboten. Der Abbé iibertrigt namlich die Genie-
struktur auf alle anderen Fahigkeiten; suggeriert wird durch die >genaue Beob-
achtung<« wiederum jene wissenschaftliche Wahrscheinlichkeit, die auch der Ge-
niethese Geltungskraft verleihen sollte. D.h. auch, dass letztlich gar keine Fihig-

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 233

keit >scheinbar nachgeifft« werden kann. Dies kann nun aber nur von der >ge-
nauen Betrachtung«, welcher der Abbé sich rithmt, bestimmt werden, da schlief3-
lich die Welt um ihn herum bereits >zweideutig< und >zerstreut< erzogen worden
ist und aus >scheinbaren Nachéffungen< von Fahigkeiten besteht. Der Albtraum,
gegen den etwa Salzmanns Erziehung mit und gegen das Theater anarbeitet, ist
fiir den Abbé schon lange Wahrheit. Er versucht nicht nur Wilhelm vom Theater
als einer kulturellen Institution loszureif3en, sondern kdmpft gegen die vom mi-
metischen Prinzip des Theaters durchsetze Halb- und Scheinwelt an, welche die
zeitgenossische Erziehung hervorgebracht hat. — Aufler Natalie relativiert auch
Jarno die philosophische Grundierung der Turmgesellschaft, wenn er Wilhelm
gegeniiber an anderer Stelle erklirt, dass diese schon lange an Substanz verloren
habe und zum Ritual erstarrt sei, »iiber das nun alle gelegentlich nur lacheln« (L
548). Trotz aller vom Text aufgeworfenen Infragestellung der Geltung des Aus-
gefiihrten (nicht zuletzt durch die gemischten Ergebnisse dieser Erziehung bei
Natalie und ihren Geschwistern), steht doch nie au3er Frage, dass der Abbé sich
dem Mimetiker Wilhelm durchgehend und bis zum Schluss widmen und ihn
auch in den spiteren Wanderjahren aus der Ferne anleiten wird.

Auch den weniger negativ als >Nachéffen< besetzten Begriff der >Nachah-
mungs, der in zeitgendssischen Debatten meist im Sinne von aemulatio Verwen-
dung findet und auch in Goethes dsthetischen Schriften und denen zum Dilettan-
tismus vorkommt,” benutzt der Text trotz der durchgiingig aufgerufenen Thea-
ter- und Dilettantismusdiskurse sparsam und fast nie in entsprechenden Kontex-
ten. Einzig dem vom Text als der herausragende Schauspieler der Zeit gekenn-
zeichneten Serlo wird die »Gabe der Nachahmung« (L 250) zugeschrieben, al-
lerdings eher im Sinne eines Kuriosums bzw. eines virtuosen Zirkusartisten als
einer ernsthaften Kunstausiibung: »Seine Nachahmungsgabe {iberstieg allen
Glauben.« (L 269) Die als mittelmiBige bis schlechte Schauspielerin beschrie-
bene Philine ist im Sozialen und eben nicht auf dem Theater »von einer leichten
nachahmenden Natur« (L 173) und weil}3 daraus ihren Vorteil zu ziehen. Thre
Kollegen iiben sich im »Nachahmen« nur in Verbindung mit »Spotten« und
»Necken« (L 211). In allen Fillen ist nicht die schauspielerische Darstellung,
sondern ein Imitieren als Zweitfassung in dem bei Platon dominanten Gebrauch
von Mimesis gemeint.

Als Zweitfassung im Sinne einer Abbildésthetik bestimmt auch der Griinder
der Turmgesellschaft Nachahmung: »Gute Gemiiter sehen so gerne den Finger
Gottes in der Natur; warum sollte man nicht auch der Hand seines Nachahmers
einige Betrachtung schenken?« (L 408), zitiert ihn die >schone Seele<. In Wil-

99 Vgl. z.B. Hermann Bitzer: Goethe iiber den Dilettantismus. Bern 1969, S. 28-66.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

helms aus Sentenzen bestehenden Lehrbrief wird diese Abbildisthetik zunéchst
evoziert und spiter verabschiedet: »Die Nachahmung ist uns angeboren, das
Nachzuahmende wird nicht leicht erkannt.« (L 496) Damit ist nicht nur auf den
bildenden Kunstdiskurs, sondern auch auf Campes >Nachahmungstrieb< ange-
spielt, der mit der Erziehungsphilosophie des Abbé kurzgeschlossen wird: Nach-
geahmt werden soll, was schon da ist, und dieses bereits innerlich Angelegte gilt
es zu suchen. »Nur ein Teil der Kunst kann gelehrt werden, der Kiinstler braucht
sie ganz. Wer sie halb kennt, ist immer irre und redet viel« — so wie Wilhelm,
der Theatertheoretiker und Hamlet-Exeget. Er stofit so nicht zum »Geist, aus
dem wir handeln,« vor, der »das Hochste« ist. »Die Handlung wird nur vom
Geiste begriffen und wieder dargestellt.« Eine solche >Darstellung< wire dann
die wirkliche Kunst, der nichts Zweitrangiges zukommt. — In diesem Sinne {iber-
setzen die Romantiker spidter Mimesis mit >Darstellung<. Aus einer solchen
»spricht die Tat«, wie sie mit »[d]es echten Kiinstlers Lehre« (L 496) verbunden
ist. Hier muss der »Schiiler« die Zweitrangigkeit hinter sich lassen und mit dem
»Meister« wettstreiten (im Sinne von aemulatio), statt ihn zu imitieren: »Der
echte Schiiler lernt aus dem Bekannten das Unbekannte entwickeln und nihert
sich dem Meister.« (L 496f.) Er wird ein Kiinstler, der nicht so viel redet wie der
Mimetiker Wilhelm, sondern aufgehort hat, ihm Vorgesetztes nachzuahmen. Auf
die Kunst im engeren Sinne bezogen hiefe das, dass Wilhelm tatséchlich selbst
ernsthafter Dichter hitte werden miissen, statt im vierten und fiinften Buch all
seine Energie in eine Shakespeare-Bearbeitung zu stecken.'” Auf die Lebens-
kunst bezogen heifit dies, dass Wilhelm mit dem »>Hinschlendern< aufhoren
miisste, das ihn von hier nach dort, aber nirgendwohin wirklich fiihrt.

Der Verabschiedung der Nachahmung im >Lehrbrief< entspricht ihr letzter
versteckter Auftritt in der Architektur des >Saals der Vergangenheit<, in dem spéa-
ter die jeglicher Handwerklichkeit abholde Genie-Figur Mignon begraben wird.
Die Nachahmung spielt eine winzig kleine Rolle in der Wilhelm iiberwéltigen-
den Komposition aus Stein: »Die architektonischen Glieder waren mit dem
schonen gelben Marmor, der ins Rotliche hiniiberblickt, bekleidet, hellblaue
Streifen von einer gliicklichen chemischen Komposition ahmten den Lasurstein
nach und gaben [...] dem Ganzen Einheit und Verbindung.« Statt als Zweitran-
gigkeit der imitatio hintan zu stehen oder im Wettstreit ihr Vorbild als aemulatio
zu iibertreffen, wird Nachahmung hier zu einer Nahtstelle, die >Einheit und Ver-
bindung« im Sinne von Schillers Autonomiedsthetik erst herstellt. Die dstheti-
sche Erfahrung dieser >Einheit« ldsst die sie Betrachtenden die eigene Mensch-
lichkeit spiiren, wie die Erzdhlinstanz lapidar mitteilt: »[S]o schien jeder, der hi-

100 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 363-382.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 235

neintrat, iiber sich selbst erhoben zu sein, indem er durch die zusammentreffende
Kunst erst erfuhr, was der Mensch sei und was er sein konne.« (L 540) Das im-
mer am Rande mitlaufende, aber kaum je Erwdhnung findende Zweitrangige und
Zweideutige an der Mimesis, findet sich am Ende ganz wie nebenbei in Stein
gebannt und einer iiberwundenen Vergangenheit zugeordnet. — Dass Wilhelm
den >Saal der Vergangenheit< »ebensogut den Saal der Gegenwart und der Zu-
kunft nennen« (L 541) mochte, stellt nicht nur aus, wie wenig er auch hier ein-
mal wieder von dem ihm Mitgeteilten begriffen hat, das ihm durch Kenntnis der
Kunstgeschichte doch eine »gebildete« dsthetische Erfahrung erméglichen soll.
Dieser Ausspruch verweist nicht zuletzt darauf, dass Wilhelm die Bannung der
Mimesis in der Vergangenheit nicht akzeptiert und auch in Gegenwart und Zu-
kunft der rastlose, zweitrangige und zweideutige Mimetiker bleiben wird, als den
die Turmgesellschaft ihn in ihren Bann zu schlagen versucht.

7. VOR HAMLETS MAUSEFALLE: OHR, AUGE, HAUT
ALS SINNESMEDIEN GESTEUERTER ANSTECKUNG

Beim Verlassen des >Saals der Vergangenheit< wird untergriindig auch der Ham-
let-Strang zu Grabe getragen — bereits kurz bevor es zum abschlieBenden Thea-
tergesprach mit dem Shakespeare-Verfiihrer Jarno kommt: Natalie lenkt Wil-
helms Blick auf versteckte Balkone, die einen Chorgesang ermdglichen, ohne
dass der Chor gesehen wird. In der Asthetik des Oheims ist dies eine Strategie
zur bereits erwihnten Spezialisierung der Kiinste untereinander; zum Hauptab-
grenzungsprojekt wird erneut das Theater erklart, weil es die Musik seinem Sin-
nenspektakel subsumiert: »Das Theater verwohnt uns gar zu sehr« (L 542), wih-
rend die Architektur des Oheims die Horenden sich »auf den einzigen reinen
GenuB des Ohrs [...] konzentrieren« (L 543) lassen kann. Nur wenig spéter wird
dies bei Beerdigung der Mignon-Figur, deren geniehafte Ziige sie mit Wilhelms
Shakespeare-Bild assoziieren, auch so geschehen. Indem die Musik direkt aufs
Ohr wirkt, wihrend implizit auch seine Shakespearebegeisterung ihre letzte Stiit-
te findet, ist ein Grundmuster eben dieser Shakespearebegeisterung wieder auf-
gerufen: Die direkte Wirkung durchs Ohr steht sowohl bei Wilhelms Shakespea-
reinitiation durch Jarno als auch beim Hamlet-Strang im Hintergrund.

Jarno erhilt von Wilhelm nicht lange Dankbarkeit fiir die Gabe Shakespeare;
er wird vielmehr Opfer von Wilhelms >Eintauchen< in die Shakespearewelt:
Nicht nur distanziert sich Wilhelm von ihm, nachdem Jarno sich negativ iiber
seinen Umgang mit den Geniefiguren Harfner und Mignon &duflert. In seiner mi-
metischen Identifikation mit Hamlet projiziert Wilhelm all diejenigen Aspekte,
die in seiner Stilisierung zum melancholischen, aber unproblematisch heldenhaf-

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

ten Jiingling (der von Schroders erfolgreicher Bithnenfassung der 1770er gelie-
ferten Vereinfachung folgend)101

Wilhelms Augen zum anderen Teil Hamlets, zum hofischen Intriganten und
102

keinen Platz haben, auf Jarno: Jarno wird in
Strategen mit den brutalen Plinen. ~ Beziiglich Intrige und Strategie hat er, da
es sich bei Jarno ja um einen Abgesandten der Turmgesellschaft handelt, nicht
ganz unrecht. Man muss die Buchstaben seines Namens nur ein wenig zerstii-
ckeln und verschieben, dann wird aus dem in den Wanderjahren abgelegten
Namen derjenige des grofiten von Shakespeares Intriganten: Jarno klingt fast wie
lago aus Othello, der im Deutschen auch oft Jago geschrieben wird, etwa in Wie-
lands Erstiibersetzung, und ebenfalls einen Offizier darstellt. Seine Intrige, die
Othello und Desdemona in den Ruin treibt, fiillt als »poison«'” eine metaphori-
sche Pest in Othellos Ohr: »I'll pour this pestilence into [Othello’s] ear.«'* Was
Iago, wie es bei Wieland in einer geradezu erlduternden Ubersetzung heifit, dem
Othello »als giftigen Argwohl in die Ohren blasen«'” kann, hat bekanntlich so
katastrophale wie tragische Folgen, wihrend Jarno das Shakespeare-Gift eigent-
lich als Heilmittel gibt,106 dies aber ebenso hinterriicks und mit versteckten Ab-
sichten tut. Um Wilhelm vom Theater zu befreien, bedient Jarno sich einer Thea-
terintrige, infiziert Wilhelm aber nur noch stirker mit dem Theatervirus: Die An-
steckung ist eine mit der seit Platon als ansteckend imaginierten Mimesis selbst.

101 Vgl. Schroders Hamburger Bearbeitung von 1778: William Shakespeare: Hamlet.
Prinz von Ddnemark. Trauerspiel in sechs Aufziigen. Nach Shakspeare. Nebst
Brockmann’s Bildnifs, als Hamlet, und der zu dem Ballet verfertigten Musik. Berlin
1785. Vgl. Dieter Hoffmeier: »Die Einbiirgerung Shakespeares auf dem Theater des
Sturm und Drang, in: Rolf Rohmer (Hg.): Schriften zur Theaterwissenschaft. Band
3.IL Berlin 1964, S. 9-266, hier: S. 27-48. Vgl. Renata Héublein: Die Entdeckung
Shakespeares auf der deutschen Biihne des 18. Jahrhunderts. Adaption und Wirkung
der Vermittlung auf dem Theater. Tiibingen 2005, S. 56-93.

102 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 199f.

103 William Shakespeare: The Complete Works. Second Edition. Oxford 2005, S. 891.

104 Ebd., S. 887.

105 William Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band. Ubersetzt von Christoph
Martin Wieland. Frankfurt a.M. 2003, S. 732.

106 Als eine Art >Impfung« steht das Shakespeare-Gift eigentlich im Rahmen der von
Cornelia Zumbusch so nachdriicklich wie iiberzeugend fiir die Lehrjahre aufgezeig-
ten Poetik der Impfung. Die platonische Konnotation der Regulierung und Umlen-
kung liegt allerdings zu diesem Kontext leicht quer. Vgl. Zumbusch: Die Immunitdt
der Klassik, S. 278-288.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 237

Das Bild vom ins Ohr getrdufelten Gift wird beziiglich Jarno/lago evoziert,
nicht aber genannt. Erst riickblickend wird die Anspielung deutlich: Das Bild
ist ndmlich das zentrale fiir die Theatralitit des Hamlet. Es steht im Zentrum
der die Theatralitdt als solche reflektierenden und ausstellenden mousetrap-
Szene, wird aber, da alle Zuschauenden sich gegenseitig beobachten, nur halb
von allen gesehen: Fiir die Auffiihrung der bei Hofe auftretenden Schauspieler-
truppe schreibt Hamlet ein pantomimisches Vorspiel, das den von ihm ange-
nommenen Mord an seinem schlafenden Vater durch dessen Bruder zur Auf-
fithrung bringen soll: einen von mimetischer Rivalitéit generierten Akt."” Die-
ser Mord findet durch ins Ohr getriufeltes Gift statt. Aus der Reaktion des
Onkels will Hamlet auf die Stichhaltigkeit der Vorwiirfe schliefen, wihrend er
selbst wegen seines Wahnsinns und der etwaigen heilenden Kraft der Liebe
Ophelias unter der Beobachtung von Onkel Claudius und Mutter Gertrud steht.
Das Stiick im Stiick, The Murder of Gonzago, wird dadurch zentral und
gleichzeitig zum Requisit: zum Beiwerk der bei Hofe gegeneinander gespon-
nenen Intrigen.

In Wilhelms ganzer Faszination und Obsession mit dem Protagonisten,
dem Stiick und vor allem seiner dramaturgischen Struktur findet diese Szene
jedoch keine Erwidhnung. Der Text spielt dhnlich wie im dritten Buch die Ver-
fithrerfigur Jarno/lago auf sie an, aber nun mit dem deutlichen Verweis darauf,
dass hier etwas verschoben, weggelassen oder nicht gesehen wird: »Bei all eu-
rer Gewissenhaftigkeit, den grolen Autor nicht verstimmeln zu wollen, lafit
ihr doch den schonsten Gedanken aus dem Stiicke.« (L 316) Philine verweigert,
als Wilhelm wissen mochte, worauf der Vorwurf sich bezieht, die Antwort.
Stattdessen singt sie ein erotisches Lied. Anzunehmen ist, dass sie auf Hamlets
erotisches Geplinkel mit Ophelia in der mousetrap-Szene anspielt. In deren
SchoB legt er sich nicht als Zeichen seiner Liebe, sondern fiir den besseren
Blick auf Claudius: »That’s a fair thought to lie between maids’ legs«'”. Weil
die Stelle vom sonst AnstoBiges in seiner Ubersetzung oft vermeidenden Wie-
land durchaus iibersetzt ist (als »Das ist ein hiibscher Gedanke, zwischen eines
Midchens Beinen zu ligen — — «109), kann sie als der am Erotischen und Sexu-
ellen stets interessierten Philine bekannt gelten. Ebenfalls gro3e Bekanntheit,
wenn nicht geradezu Beriihmtheit, hat in der Zeit der Publikation der Lehrjah-
re der Kupferstich Daniel Chodowickies zur Mausefalle, der den Hohepunkt

107 Vgl. René Girard: Shakespeare. Theater des Neids. Miinchen 2011, S. 434-463.

108 Shakespeare: The Complete Works, S. 700.

109 Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-
tamorphosen des kranken Konigssohns, S. 242f.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

einer zum Gedenken an Brockmanns Berliner Gastspiel von 1777/78 (als
Hamlet in der Hamburger Schréder-Fassung) entstandenen Reihe bildet (Ab-
bildung 7).""° Auf die Erkennbarkeit der mousetrap-Referenzen bei Teilen der
Leserschaft kann der Text also durchaus spekulieren. Philines Einwurf ver-
weist aber nicht nur auf die theatrale Rahmung der in den Lehrjahren nicht ge-
nannten mousetrap-Szene. Verwiesen ist damit auf den Blick, den Hamlet (und
mit ihm Ophelia) auf die mousetrap-Szene und damit auf das iibers Ohr einge-
floBte Gift erhilt.

Der Witz von Philines Anspielung liegt nicht nur darin, dass Wilhelm nach
der Hamlet-Premiere ja durchaus zwischen Philines Beinen >zu liegen< kommen
wird. Vor allem ruft Philine damit die zentrale Stelle der Lehrjahre auf, die (1dsst
man die Bekenntnisse einer schonen Seele weg) auch vom Umfang her genau in
der Mitte der Wilhelm Meister-Handlung steht: Als Wilhelm durch seine Mime-
sis an Shakespeares Prince Henry fast zu Tode gekommen ist und aus seiner
Ohnmacht erwacht, »fand er sich in Philines Schof3, in den er auch wieder zu-
riicksank« (L 224). Die beiden Figuren stellen die Publikumsposition Hamlets
und Ophelias gegeniiber der mousetrap-Szene nach.'"' Von hier erblicken sie die
fiir das »gliickliche< Ende des Romans zentrale Szene, in der sich eine komplexe
Verzahnung von Auge, Ohr, Ubertragung und Theatralitiit rekonstruieren ldsst:
die Erscheinung der >schonen Amazone« Natalie, an die sich einerseits Wilhelms
von Theater und Mimesis geprigte Jugendphantasie wegen Nataliens Ahnlich-
keit zu deren Heldinnen heften kann und die ihn andererseits fest an die Turmge-
sellschaft binden wird. Mit dem in ihrer Begleitung auftretenden und Wilhelm
versorgenden Wundarzt wird noch dazu auch Wilhelms spitere Berufsspeziali-
sierung in den Wanderjahren an die Bedingtheit seiner sich an diese Szene hef-
tenden Phantasie angeschlossen. Wihrend ihm durch Jarno das Shakespearegift
ohne sein Wissen eingetridufelt wurde, ist Wilhelm nun fast zum Zuschauer auf-
gestiegen, aber eben noch nicht ganz: Zwar bekommt er eine Art Ansteckung zu
sehen, doch findet hier die eigene Ansteckung ebenfalls statt — jetzt iiber das
Auge.

110 Vgl. Abbildungsanhang zu Bruno Voelcker: Die Hamlet-Darstellungen Daniel Cho-
dowieckies und ihr Quellenwert fiir die Theatergeschichte des 18. Jahrhunderts.
Leipzig 1916.

111 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 360-362.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 239

Abbildung 7

Nicht nur Wilhelm erscheint Natalie als »Heilige«, deren »Haupt mit Strahlen
umgeben« (L 228) ist. Auch die Konstruktion des Gesamttexts erhoht diese
Epiphanie zum zentralen Bild des Texts, welches letztlich fiir die Kehre hin zu
Wilhelms gelingender »>Bildung<, wenn nicht gar Heilung, zu stehen kommt.'"
Das Strahlen dieses Bilds verdeckt jedoch, dass an dieser zentralen Stelle auch
der Patriarch der Turmgesellschaft seinen einzigen Auftritt in Wilhelms Welt
hat: Der spiter verstorbene Oheim befindet sich in Natalies Begleitung und
dréingt darauf, nicht bei dem Verwundeten zu verweilen. Der in Hamlets Position
befindliche Wilhelm sieht Nataliens Barmherzigkeit in das Ohr des ihm unbe-
kannten Patriarchen der Turmgesellschaft dringen. Im Sinne einer solchen posi-
tiven Vergiftung zeichnet sich an der Oberfliche nur Natalie verantwortlich fiir
die Wilhelm entgegengebrachte Anteilnahme: Als >Heilige« erscheint sie, indem
sie ihren Mantel ablegt und so ihre Schonheit sichtbar macht. Der Mantel wird
dadurch zunéchst zum Vorhang, dessen Wegziehen Natalie eben als >Heilige«
auftreten lasst. Dann wird Wilhelm mit diesen Mantel bedeckt, woraufhin der
Vorhang sich wieder schliet: Horen und Sehen vergeht ihm in einer Ohnmacht;

112 Vgl. Schings: » Agathon«, >Anton Reiser<, >Wilhelm Meister<. Zur Pathogenese des

modernen Subjekts im Romang, S. 62-65.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

»[d]ie Heilige verschwand vor den Augen des Hinsinkenden« (L 228). Vom Zu-
schauer ist er zu einer Figur geworden, dem wie Shakespeares Theaterfiguren
und metatheatralen Figuren ein unwiderstehlicher Wirkstoff eingeflot wird, nur
statt in die Ohren in die Augen: seine Obsession mit der >schonen Amazonex.

Doch diese Rollenverteilung tduscht. Als »von einem ihrer Gesellschafter
geborgt« (L 227) wird der Mantel der >Amazone<, die darunter ganz >Frauc« ist,
eingefiihrt. Mit der Frage »[D]arf ich auf Ihre Kosten freigebig sein?« (L 228) an
den Oheim wird vor der Manteliibergabe deutlich gemacht, von wem oder was
Wilhelm hier eingehiillt wird: vom Mantel der Turmgesellschaft. Der theatrale
Auftritt Nataliens iiberspielt ebenso wie ihre Barmherzigkeit, dass die Geste ein
Band zwischen dem Vater der Turmgesellschaft und Wilhelm schmiedet. Erst
riickblickend stellt sich heraus, dass Natalie dem Oheim nicht nur ins Ohr und
Wilhelm nicht nur ins Auge gewirkt, sondern dass sie Wilhelm ganz direkt iiber
die Haut mit einer Gabe der Turmgesellschaft infiziert hat. Des Mantels »Wérme
schien aus der feinen Wolle in seinen Korper iiberzugehen« (L 229). Der Lock-
vogel bringt ein Gift, das Wilhelm, der hier eigentlich hilfloser Zuschauer ist,
eingefloBt wird.

Ob es sich auch bei Wilhelms Infizierung mit dem Natalie-Bild um eine In-
szenierung der Turmgesellschaft (die vielleicht den vorherigen Missgriff mit
Shakespeare kompensieren will) oder um den von allen Beteiligten inklusive Er-
zihlinstanz suggerierten Zufall handelt, ldsst der Text offen. Aber vor diesem
Hintergrund wirkt es zutiefst ironisch, wenn ausgerechnet Natalie im >Saal der
Vergangenheit« die versteckte Positionierung des Chores damit begriindet, dass
»im Theater« »die Musik [...] nur gleichsam dem Auge [dient]« (L 542). Ist ihr
eigenes Bild doch in einer Szene, die auf die Affizierung des Ohres anspielt,
iibers Auge in Wilhelms Phantasie eingedrungen. Im >Saal der Vergangenheit<
zumindest hat sich das Spiel der gegenseitigen Beobachtungen, Auslassungen
und blinden Flecken erledigt. Wilhelm, den in der ihm zwischenzeitlich als so
(hofisch-)intrigant wie gleichzeitig unorganisiert erscheinenden Turmgesell-
schaft der Wunsch hilt, Mignons toten Korper (und damit auch den Korper einer
seinem fritheren Geniebegriff entsprechenden Kunst) zu sehen,'" ist von der Be-
erdigungszeremonie, bei welcher der Chor nach den &sthetischen Vorgaben des
Oheims auftritt, so mitgenommen, dass er als einziger nicht den einbalsamierten
Korper betrachtet: »Nur Wilhelm blieb in seinem Sessel sitzen, er konnte sich
nicht fassen« (L 577).

113 »Was das AuBere betraf, hiitte er nun immer abreisen kénnen, allein sein Gemiit war
noch [...] gebunden.« (L 570)

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 241

Dies ldsst sich im Sinne von Wilhelms >Bildung< als Formentwicklung
durchaus positiv als >Bildung< und Reife deuten: Die von seinem >Hinschlen-
dern< im Leben anderer (namentlich denen Mariannes, der schonen Grifin und
Mignons) angerichteten Verwiistungen iiberwiltigen ihn. Doch die Szene ldsst
sich auch von der &sthetischen Konzeption der Turmgesellschaft lesen: Der vom
Oheim anvisierte reine Kunstgenuss wird hier zu einem Stupor, der Wilhelm in
der Turmgesellschaft hilt. Die architektonische Verortung des Chors durch den
Oheim will mit Ohr und Auge auch noch diejenigen Sinnesorgane voneinander
differenzieren, welche laut der Kulturtheorie der Zeit (nicht zuletzt laut Schillers
Briefen) gemeinsam fiir die Distanzierung des Menschen von seinem tastenden
und fithlenden Naturzustand verantwortlich sind, und einen wissenschaftlichen
Blick auf die erscheinende Welt ebenso wie theatrale Praktiken ermoglichen.'"*
Auf Wilhelm hat die anvisierte Reinheit der Musik den gegenteiligen Effekt. Die
groftmogliche Reinigung und >Dienstbarmachung< der Asthetik fithrt in jene
Uberwiltigung zuriick, aus der sie befreien wollte: Sie hiillt ihn ein wie vormals
der von Natalie iibergebene Mantel der Turmgesellschaft. Aber in einer nicht
enden wollenden ironischen Drehung hilt eben diese Verkehrung Wilhelm hier
bildlich im Bereich der Turmgesellschaft: Uber Umwege hat das Gift, das Jarno
als Iago im dritten Buch in sein Ohr triufelte, seine Wirkung getan. In den Ge-
miuern, von denen der Text andeutet, dass hier auch die >Nachahmung«< domes-
tiziert wurde, ist nun auch Wilhelm bildlich gefangen und seines (meist mimeti-
schen) Bewegungsdrangs wie seiner personlichen Wiinsche (z.B. eben des Wun-
sches, Mignons toten Korper noch einmal zu sehen) beraubt.

8. UNGESTEUERTE ANSTECKUNG:
HEISSKALTE SCHAUSPIELEREI
UND ALLTAGSCHARISMATIK

Wilhelms é&sthetische Bildung an Shakespeares Hamlet als Theaterstiick bis zum
berithmten Premierenabend ist schnell skizziert:''> Zwar bleibt sein Blick auf das
Stiick durch die Hervorhebung von Hamlets melancholischem Zaudern extrem
verkiirzt, doch betitigt er sich durchaus eigenstindig als Bearbeiter und Drama-
turg. Wilhelm nimmt so Schillers erwihntes Diktum beim Wort, bei dsthetischer
Erfahrung handle es sich bereits um eine aktivische Tétigkeit und nicht um ein

114 Vgl. Schiller: Uber die Asthetische Erziehung, S. 662f.
115 Fir eine ausfiihrliche Darstellung vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Ko-
nigssohns, S. 264-289.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

passives Rezipieren. Fiir Wilhelm bedeutet dsthetische Bildung nunmehr, dass er
selbst dsthetischen Stoff bildet, allerdings nicht als der Produzent, als den er sich
seit seiner Jugend imaginiert. Er eifert Shakespeare nach, ist also nachahmend
bzw. mimetisch titig. Noch in den Wanderjahren wird es reminiszenshaft in den
»Betrachtungen im Sinne der Wanderer« heilen: »Shakespeare ist fiir aufkei-
mende Talente gefihrlich zu lesen; er notigt sie, ihn zu reproduzieren; und sie
bilden sich ein, sich selbst zu produzieren.« (W 295)

Dass Wilhelm sich bei seiner Bearbeitung der Ubersetzung Wielands an-
nimmt ist nicht nur als Hinweis auf die zeitliche Einordnung der Handlung zu
verstehen. Insofern eine solche vom Roman ansonsten notorisch unterlaufen
wird, weist der Name Wieland eher auf den Stand von Wilhelms Bildung hin:
Wieland iibersetzt Shakespeare in Prosa; vor der dsthetischen Form kapituliert er.
Auch Wilhelms kindliche und jugendliche Kunstbegeisterung wusste mit dstheti-
schen Formen noch nichts anzufangen. Wie in der Identifikation mit dem blof3
mittelmédBigen Bild vom >kranken Konigssohn« beschrinkt er sich auf den darge-
stellten Inhalt. Auch zu Shakespeare hat er, vermittelt durch Wielands Prosafas-
sung, zunéchst noch ein solches Verhiltnis: Wielands Verzicht auf eine Orientie-
rung an der Form mit ihren meist komplexen Blankversen und manchmal weiter
variierenden Versmaflen tendiert immer noch zum dargestellten >Gegenstand<
und nicht so sehr zur >Kunst< insgesamt. 1o

Erst im Laufe der Auseinandersetzung erlangt Wilhelm jenes Verstéindnis fiir
die dsthetische Form, das sich in den 1790ern durchzusetzen beginnt und in der
Schlegel-Ubersetzung kulminiert. In Wielands ausschnitthaft iibersetztem Ham-
let fillt er die Liicken und erkdmpft, gegen Serlos Argumente fiir ein pragmati-
sches, »zerstiickeltes und zerstoppeltes< Theater, das Recht des Kunstwerks auf
seine Unversehrtheit. Doch die von Wilhelm benutzte organologische Metapher,
die Herder in den Diskurs eingebracht hatte und iiber Herder hinaus den Weg fiir
Schlegels Blick auf Shakespeares selbstreflexive Poetik ebnet, ist in vieler Hin-
sicht schief: In der Debatte mit dem Theatermann Serlo antwortet Wilhelm auf
die Vorwiirfe der Aufkldrung, Shakespeare bestehe nicht nur aus groen Schon-
heiten, sondern auch aus grofen Fehlern: »Es ist nicht Spreu und Weizen durch-
einander [...,] es ist ein Stamm, Aste, Zweige, Blitter, Knospen, Bliiten und
Friichte. Ist nicht eins mit dem andern und durch das andere?« (L. 294) >Knospen,
Bliiten und Friichte< werden an dieser Stelle von Wilhelm aber noch gemeinsam
dargeboten, nicht in ihrer einander bedingenden zeitlichen Abfolge. Im Laufe
der immer wiederkehrenden Diskussion des Hamlet-Stoffs zielen seine drama-
turgischen Uberlegungen immer stirker darauf, eine solche Abfolge als Form-

116 Vgl. ebd., S. 142-159.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 243

entwicklung im Hamlet zu erblicken und fiir die Bithnenfassung dramaturgisch
zu konzipieren. Parallel ldsst sich auch die Entfaltung der Romanhandlung selbst
als eine solche Abfolge rekonstruieren.'"’

Ein wichtiger Schritt fiir die >Bildung< der Wilhelm-Figur wird aus der Kon-
zeption der Theatralischen Sendung importiert''™ und auf die dramaturgische
Arbeit am Hamlet tibertragen: Der sich bisher dem eigenen >Hinschlendern< und
seinen Liebeshdndeln widmende Wilhelm schlie3t Kompromisse mit der Realitét,
statt sich von den auf ihn einstrémenden Impulsen leiten zu lassen oder gar in
diesen Impulsen die eigene Selbstverwirklichung zu sehen. Er kann gegeniiber
Serlo auf der Unversehrtheit des Stiicks, insbesondere seines tragischen Endes,
beharren und erklirt sich gleichzeitig bereit, eine Strichfassung zu liefern, die
das Kunstwerk in seinem von Wilhelm ausgemachten Gehalt beldsst und trotz-
dem fiir die Theaterbiihne spielbar macht. Wilhelm bewihrt sich hier nicht zu-
letzt sozial in einer im Wechselspiel mit anderen verrichteten Tatigkeit.

In der Auseinandersetzung mit Hamlet hort Wilhelm auf, »ein Stiick aus ei-
ner Rolle zu beurteilen« (L 216), hier der Heldenrolle des Hamlet, und schaut
stattdessen auf den als organisches Ganzes verstandenen Text. Bei aller Entwick-
lung und bei aller Souverinitit im dsthetischen Umgang mit Hamlet als einem
Textkunstwerk gelingt es Wilhelm jedoch nicht, sich von der eigenen mimeti-
schen Identifizierung mit seinem einseitigen Bild von Shakespeares Protagonis-
ten freizumachen. Entsprechend bleibt seine Schauspielkunst in dem psychologi-
schen Realismus der Hamlet-Interpretation stecken, mit dem von den 1750ermn
bis 1770ern Garrick in England und dann Brockmann und Schroder im deutsch-
sprachigen Raum grofle Erfolge feiern und diese Figur so zum Paradigma des
psychologischen Realismus in der Schauspielerei machen: Sie sind, so der ein-
flussreiche zeitgendssische Kritiker und Dramaturg Johann Friedrich Schink, in
der Lage »auf[zu]hdren Schauspieler zu sein«'"” und stattdessen »Wirklich-
keit« ' darzustellen. In diesem Sinne legt die Wilhelmfigur die Kunst des
Schauspielens eindimensional und letztlich unésthetisch aus: eben als eine des
volligen Aufgehens in der Rolle, die das Theater vergessen lisst.'>' Deutlich

117 Vgl. ebd., S. 324-335.

118 Vgl.ebd., S. 1162-1177.

119 Johann Friedrich Schink: Ueber Brockmanns Hamlet. Berlin 1778, S. 62.

120 Ebd., S. 28.

121 Vgl. neben Schink auch Johann Jacob Engel: Ideen zu einer Mimik. Erster Teil. Mit
erlduternden Kupfertafeln. Berlin 1785. Vgl. Erika Fischer-Lichte: Semiotik des
Theaters. Band 2. Vom »kiinstlichen« zum »natiirlichen« Zeichen. Theater des Ba-
rock und der Aufkldrung. Tiibingen 1983, S. 156-176.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

markiert der Text aber, dass es sich hier um ein Vergessen Wilhelms handelt:
Wihrend auf die mousetrap-Szene blof angespielt wird, gibt der Text der Suche
nach einem Akteur in Serlos Schauspielertruppe, der den Hauptdarsteller dieses
Spiels im Spiel darstellen kann, grofen Raum. Wilhelm zitiert aus der eigenen
Ubersetzung Hamlets Bewunderung fiir dessen gekonnt gespielte Leidenschaft
bei der Trauer um eine mythologische Figur: »Sein ganzes Wesen von einem
Gefiihl durchdrungen! und das alles um nichts — um Hekuba! — Was ist Hekuba
fiir ihn oder er fiir Hekuba, dafl er um sie weinen sollte?« (L 304) Er lisst aber
Hamlets nachfolgenden Worte weg, die Hamlets Reflexionsniveau beweisen.
Bei Wieland lauten sie: »Was wiird er thun, wenn er die Ursache zur Leiden-
schaft hitte, die ich habe?«'”
Schauspielens in der Fahigkeit zur kalkulierten wie kiinstlichen, emotional ei-
gentlich unmotivierten Verstellung; fiir Wilhelm liegt sie in der Hervorbringung
von Wirklichem — und, in Anlehnung an die platonische Mimesiskonzeption, in
der Ansteckung an und Identifikation mit den dargestellten Leidenschaften.

Die Lehrjahre spielen hier auf die beiden widerstreitenden Prinzipien der

Fiir Shakespeares Hamlet liegt die Kunst des

Schauspieltheorie in der Mitte des 18. Jahrhunderts zunéchst in Paris gefiihrten
Diskussion an: auf die Prinzipien der >hei3en< und >kalten< Schauspielerei, die in
den 1790ern schon leicht anachronistisch wirken.'” Pierre Rémond de Saint-
Albine argumentiert (in Weiterfithrung der verbreiteten Argumentation Jean-
Baptiste Dubos’ und im weiteren Fahrwasser der Autoaffektion der antiken Rhe-
torik) in einem Text von 1747, Schauspielen heife, die dargestellten Gemiitszu-
stinde selbst zu fiithlen: Darstellende miissen, so heifit es in Lessings Uberset-
zung, »sich einbilden, das wiirklich zu seyn, was sie vorstellen. [...] eine gliick-
liche Raserey muf} sie iiberreden«'**. 1750 publiziert Francesco Riccoboni die
Gegenposition, nach der Schauspielerei kalkuliert und technisch die entspre-
chenden Zustinde vorstellen, die Akteure aber nicht von ihnen ergriffen sein sol-
len. Ebenfalls in einer Ubersetzung Lessings: »Man muB die Bewegungen der
Natur bei andern vollkommen wissen und von seiner Seele allezeit Meister blei-
ben, damit man sie nach Belieben der Seele eines andern dhnlich machen

122 Shakespeare: Theatralische Werke in einem Band, S. 817. Vgl. auch Zumbrink: Me-
tamorphosen des kranken Konigssohns, S. 243f.

123 Allerdings bestimmen die beiden Prinzipien die Diskussion bis weit ins 20. Jahrhun-
dert hinein. Vgl. Roselt: »Seelen mit Methode. Einfiihrung«, S. 17f.

124 Pierre Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler«, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen
mit Methode. Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen The-
ater. Berlin 2005, S. 101-109, hier: S. 105.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 245

kann.«'* Fiir sein Gegenargument hat Riccoboni schlicht technische Griinde:
Wegen der auf der Biihne erzihlten Zeitraffungen konne man die wahren Gefiih-
le erstens nicht schnell genug an-, aus- und umschalten. Zweitens gelte es, sie
sowieso je nach Grofe des Auffithrungshauses noch zu iibertreiben; eine direkte
Reproduktion verbiete sich also. V6llig einig allerdings sind sich die beiden Au-
toren iiber die dsthetische Wirkung der jeweils dargestellten Gefiihle: Sowohl die
kiihl kalkulierte wie die heil empfundene Emotion haben nach Riccoboni eine
theatrale Darbietung zum Effekt, »welcher sich die Zuschauer notwendig iiber-
lassen miissen, und die sie wider Willen mit sich fortreiBt«'*®. Rémond de Saint-
Albine spricht gar von einer »epidemischen Krankheit der Seele, deren Fortgang
eben so schnell, als erstaunlich ist«'”’. Nur die heiBe Schauspielerei praktiziert
eine sich hingebende und identifizierende Mimesis im platonischen Sinne. Die
von Platon ausgemachte ansteckend-mimetische Wirkung auf das Publikum ha-
ben die heifle wie die kalte Schauspielerei jedoch gleichermallen. Der gelunge-
nen Schauspielerei kommt unter beiden Vorzeichen zu, was die Diskussion des
20. und 21. Jahrhunderts »Aura«'*® nennen wird: eine quasi-magische Wirkung
der darstellerischen Prisenz, die das Publikum in den Bann schléigt.m

In den 1790ern sind diese Schauspieltheorien, obwohl z.B. Friedrich Ludwig
Schroder in Hamburg sich in der Praxis stark an Riccoboni orientiert, nicht mehr

auf dem neuesten Stand. Lessing und Diderot haben sie bereits transformiert."*

125 Francesco Riccoboni: »Die Schauspielkunst. An die Madame *** durch Herrn Fran-
ziskus Riccoboni den Jiingeren, in: Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode. Schau-
spieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin 2005, S.
116-123, hier: S. 119.

126 Ebd., S. 118.

127 Rémond de Saint-Albine: »Der Schauspieler, S. 106.

128 Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keit«, in: Ders.: Gesammelte Schriften. Band 1.2. Abhandlungen. Frankfurt a.M.
1974, S. 471-508, hier: S. 477. Vgl. Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen, S.
114-126, S. 160-175.

129 Vgl. Erika Fischer-Lichte: »Der Korper als Zeichen und als Erfahrung. Uber die
Wirkung von Theaterauffithrungen, in: Dies./Jorg Schonert (Hg.): Theater im Kul-
turwandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierung und Wahrnehmung von Korper — Mu-
sik — Sprache. Gottingen 1999, S. 53-68.

130 Vgl. die Kapitel zu Lessing und Diderot in Jens Roselt (Hg.): Seelen mit Methode.
Schauspieltheorien vom Barocktheater bis zum postdramatischen Theater. Berlin
2005, S. 124-147. (Allerdings wird Denis Diderots 1770 entstandener »Paradoxe sur

le comédien« erst 1830 publiziert.).

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Bereits fiir das Illusionstheater eines Schroders oder Brockmanns gelten beide
Schauspielstile als zu exaltiert theatral und damit wirklichkeitsfern."”' Verfiihrt
werden soll nunmehr zum Glauben an die Realitit des Vorgefiihrten: Die »eige-
ne Uberzeugung, man sei ein ganz anderer Mensch, soll laut Serlo »den Zu-
schauer gleichfalls zur Uberzeugung hinreiBe[n]« (L 309)."” Und die in Weimar
unter dem Theaterdirektor Goethe eingeiibte klassizistische Asthetik ldsst auch
das Illusionstheater hinter sich. Sie will das Publikum nunmehr erheben und bil-
den, statt es mit Leidenschaften zu infizieren oder mit vorgespiegelter Wirklich-
keit zu tiuschen.'”

Im Lehrjahre-Roman finden sich jedoch trotzdem die komplementédren An-
steckungstheorien von der heilen und kalten Schauspielerei aufgerufen: als Ele-
mente, anhand derer sich eben die im Text unterschwellig verhandelten Fragen
nach der Mimesis, ihren Orten und ihren Wirkungen weiterfithren lassen. Der
von Wilhelm zum Schicksal stilisierte Zufall fiihrt ihn zum Ziel seiner Jugend-
trdume, ndmlich zur hervorragenden Theatertruppe seiner Zeit, die mit einem
vorklassischen, realistischen Theaterstil retissiert. Hier findet Wilhelm sich zwi-
schen das Geschwisterpaar Serlo und Aurelie gestellt: Der in der Theatralischen
Sendung noch deutlich mehr nach dem historischen Schroder modellierte Prinzi-
pal Serlo steht mit der »Kilte seines Gemiites« (L 272) bei gleichzeitiger Abwe-
senheit von eigener »Erfindungskraft« (L 271) fiir eben den kalten Schauspieler,
der »natiirlich zu spielen und doch immer verstellt zu sein« (L 272) gelernt hat.
Seine leidenschaftliche Schwester Aurelie verkorpert die heile Schauspielerin,
die die von ihr als Ophelia oder der Grifin Orsina in Emilia Galotti gespielten
»dunkeln, heftigen, unbestimmten Ankldnge« (L 278) nicht nur selbst empfindet,
sondern im wirklichen Leben an den Folgen ihrer Bithnenexzesse zugrunde ge-

. 134
hen wird.

131 Vgl. Schink: Ueber Brockmanns Hamlet, S. 61f.

132 Das Prinzip des von Serlo verkorperten Illusionstheaters ist insofern in die Konst-
ruktion des so gar nicht auf Illusion zielenden Romantexts eingelassen, als in ihm
der zentrale Komplex iiber Illusionierung und Desillusionierung der Hauptfigur re-
flektiert wird. Vgl. Matthias Mayer: SelbstbewufSte Illusion. Selbstreflexion und Le-
gitimation der Dichtung im »Wilhelm Meister«. Heidelberg 1989.

133 Vgl. zur Abwehr der Leidenschaft in Goethes Kunstprogramm Zumbusch: Die Im-
munitdt der Klassik, S. 230-269.

134 Vgl. Thorsten Valk: » Alles macht einen ewigen Zirkel in mir<. Aurelie als Melan-
cholikerin in Goethes >Wilhelm Meister««, in: Goethe-Jahrbuch 116 (1999), S. 259-
270.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 247

Mit der von beiden Schauspieltheorien nicht zu trennenden theatralen Anste-
ckungstheorie brechen die Lehrjahre jedoch bzw. ironisieren sie. Zum einen
wird die Ansteckungstheorie parodiert, denn nicht Serlos kalkuliertes Schauspiel
grofer Leidenschaften wirkt >epidemisch< von der Biihne, sondern sein in jeder
Lebenslage durch und durch gemiitliches Naturell:

»Die innere Behaglichkeit seines Daseins schien sich iiber alle Zuhorer auszubreiten, und
die geistreiche Art, mit der er die feinsten Schattierungen der Rollen leicht und gefillig
ausdriickte, erweckte um soviel mehr Freude, als er die Kunst zu verbergen wufite, die er

sich durch eine anhaltende Ubung eigen gemacht hatte.« (L 250f)

Das Publikum wird im Theater weder von einer quasi-magischen Aura affiziert,
noch im Sinne des Nationaltheaterkonzepts gebildet, sondern findet dort einen
Ort der gepflegten Unterhaltung, deren Grundstimmung durch Serlos Ausstrah-
lung bestimmt wird: eine nicht magische, sondern >behagliche< Aura. Der Text
fiihrt auch keine »dunkle< Wirkung der melancholischen Aurelie von der Biihne
herab vor, sehr wohl aber die private Wirkung ihres iibersteigerten Leidensbe-
richts auf den mimetischen Wilhelm: »Er empfand die Foltern der ungliicklichen
Anspannung mit: sein Gehirn zerriittete sich, und sein Blut war in einer fieber-
haften Bewegung.« (L 279)

Mimetische Ubertragung existiert also; das mimetische Wesen Wilhelm wird
bis in die Wanderjahre hinein als fiir sie empfinglich geschildert. Solche Uber-
tragungen finden aber nicht von der Theaterbiihne herab statt, stattdessen kommt
im Text immer wieder die einigen, nicht allen Menschen eigene auratische Aus-
strahlung im sozialen Umgang zum Tragen. Natalie und ihr Bruder Lothario
brauchen nicht die Theaterbiihne und das Publikum Aureliens und Serlos, um
»den reinsten EinfluB« (L 526) zu entfalten. Sie entwickeln vielmehr eine cha-
rismatische Prdsenz im personlichen Umgang. »Ausstrahlung«, »Ausdrucks,
»Wirkung« auf der einen Seite, »Wirkung« und »Empfingnis« auf der anderen
sind die entsprechenden Vokabeln, die auch andere Goethe-Texte, und nicht nur
die literarischen, zur Beschreibung solcher Zusammenhinge benutzen. " Als
Macht von »Daimon« bzw. »Didmon« findet sich dieses Phinomen des Charis-

135 Vgl. fiir »ausstrahlen«: Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften/
Akademie der Wissenschaften zu Gottingen/Heidelberger Akademie der Wissen-
schaften (Hg.): Goethe-Worterbuch. Band 1: A - azurn. Stuttgart 1978, Spalte 1263-
1265. Vgl. fiir »Eindruck«: Dies. (Hg.): Goethe-Worterbuch. Band 2: B - einweisen.
Stuttgart 1989, Spalte 1436-1438. Vgl. fir »empfangen«: Dies. (Hg.): Goethe-
Worterbuch. Band 3: Einwenden - Gesdusel. Stuttgart 1998, Spalte 56-59.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

mas vom Egmont bis zu Dichtung und Wahrheit in all seiner Mehrdeutigkeit
thematisiert.*® In Goethes kunsttheoretischen und poetologischen Texten tritt in
den 1790ern immer mehr die Entwicklung einer Asthetik des Symbols in den
Vordergrund, in dem eine so geartete Wirkmacht der Préisenz sich verdichten

soll. '

Auf der Handlungsebene der Lehrjahre tritt an die Stelle der Faszination
fir Bithnenmagie diejenige fiir Alltagscharismatiker. Die wichtige Funktion der
Aura in Wilhelms Leben bleibt bestehen, sie verdndert aber ihre Qualitit: Es ist
keine Aura des Schauspielaktes, die sich aus einem Charisma der Schauspielerin
oder des Schauspielers speisen mag, die in ihren Rollen aufgehen. Die Charisma-
tikerinnen und Charismatiker der Turmgesellschaft treten als sie selbst auf. Der
Text der Lehrjahre macht iiberdeutlich, dass die Turmgesellschaft Wilhelm in
eine Sphire zieht, in der ein Umgang mit diesen Alltagscharismatikern die Biih-
nenmagie ablost. Gleichzeitig haben die Plotzlichkeit dieses Umbruchs und Wil-
helms beinahe umstandslose Adoption durch den Turm jedoch strukturell eher
etwas von der epidemischen Wirkung des Theaters als von der verniinftig orga-
nisierten Tatigkeit, wie der Turm sie predigt.

Der Text lisst es offen, inwieweit der von Natalie, Lothario und anderen in
den Bann geschlagene Wilhelm seine Bindung an den Turm iiberhaupt richtig
einzuordnen weif3. Das ironischerweise durch und durch theatrale Ritual, mit
dem die Turmgesellschaft seine Befreiung vom theatralen Irrweg behauptet,
vermag Wilhelm zumindest nicht als ein Theaterereignis zu deuten. Er regrediert
zum Kind, das Biihnenfiktion und soziale Situation nicht unterscheiden kann:
Nicht nur will er auf von der Biihne gestellte Fragen antworten, auch »glaubte
[er] die Stimme seines Vaters« tatsdchlich zu horen, als das Ritual den Geist von
Hamlets Vater als Reminiszenz an die Hamlet-Auffiihrung auftreten ldsst und
mit Wilhelms wirklichem, gerade verstorbenen Vater verdichtet. Wéhrend die
dekontextualisierte Bithnenfigur behauptet, sie »scheide getrost« (L 495), da sie
Wilhelm auf einem guten Weg wisse, ist dieser durch die recht basale Erfahrung,
dass das von der Biithne wie real auf ihn wirkende Geschehen wohl so real gar
nicht sei, in die »verworrenste[] Lage« (L 496) gebracht. Mit den ausgerechnet
im Moment der Ubernahme der natiirlichen Rolle der Vaterschaft gesprochenen
Worten des Abbés »Heil dir, junger Mann! deine Lehrjahre sind voriiber; die Na-
tur hat dich losgesprochen!« (L 497) ist wohl vor allem das Theater gemeint. Im

136 Vgl. Lars Friedrich/Eva Geulen/Kirk Wetters (Hg.): Das Ddmonische. Schicksale
einer Kategorie der Zweideutigkeit nach Goethe. Paderborn 2014.

137 Vgl. Frauke Berndt: »The Myth of Otherness: Goethe on Presence«, in: Goethe
Yearbook 19 (2012), S. 49-66. Vgl. zum Charisma Eckart Goebel: Charis und Cha-
risma. Grazie und Gewalt von Winckelmann bis Heidegger. Berlin 2006, S. 9-15.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 249

Moment seiner Lossprechung vom Theater befindet Wilhelm sich in exakt dem-
jenigen Modus, den Platon in seiner Theaterkritik als von der Mimesis korrum-
pierten beschreibt. Wie so hdufig in den Lehrjahren (und auch noch in den Wan-
derjahren) endet diese Verwirrung nicht durch innere Stirke, sondern durch eine
weitere duflere Stimulation: Das Ritual geht weiter; anstelle der seit seinen thea-
tralen Kinderphantasien imaginierten Heldenrolle wird Wilhelm nun der Lehr-
brief als »kleine Rolle« (L 496) im ganz wortlichen Sinne iiberreicht. Uber die
Etymologie der Schauspielerrolle als Textvorlage ist der Bezug zur grof3en Rolle
beim Theater wie zur Unterordnung unters Allgemeinwohl im Zirkel der Turm-
gesellschaft einerseits gegeben. Andererseits wird dieser Ubergang dadurch kon-
terkariert, dass der unter dem Bann des (hier rituellen) Theaters stehende Wil-
helm in die ihm von seinem neuen Umfeld zugedachte >kleine Rolle< ebenso hi-
neingezogen wird wie vorher ins Theatermilieu. Sein >Hinschlendern« ist auch
hier eher ein Stolpern.

Aber Wilhelm steht nicht nur im Bann auratischer Charismatiker. Er selbst
hat ebenfalls Aura bzw. Charisma und {ibt mit diesen Einfluss aus — auch wenn
er einen solchen Einfluss nicht richtig zu kontrollieren weifl. Im Unterschied zur
Titelfigur aus Moritz’ Anton Reiser-Roman fliegen ihm die Herzen und die
Sympathien zu. In der heterosexuellen Ordnung des Texts sind dies die Freund-
schaft der Ménner und die Liebe der Frauen. Der von seiner Biicherwelt beses-
sene Biirgersohn mutiert schnell zum Mittelpunkt des Zirkels zunichst der halb-
professionellen und dann der ganz professionellen Schauspieler; ein gleiches Ge-
schick wird ihm im adeligen Milieu zuteil. Von seiner Identifikation mit Prince
Henry befliigelt, kann er fast nach Belieben Melinas Schauspieltruppe mit dem
eigenen Begeisterungszustand infizieren."”® Dass er hinterher angesichts der ka-
tastrophalen Folgen dieser Begeisterung auf dem zuvor formal eingehaltenen
demokratischen Prozess und der kollektiven Verantwortung beharrt, deutet dar-
auf hin, dass seine Aura ihm eher von der mimetischen Identifikation verliechen
wird, als dass er die Rolle des Charismatikers souverdn und kontrolliert spielen
konnte. Wilhelms auratische Wirkung beruht auf seiner eigenen Begeisterung
und diese weist ihn als >heilen Schauspieler< aus.

Anlidsslich Wilhelms Biithnendebiit in der Rolle des Hamlets parodieren die
Lehrjahre dann sowohl eine >heifle Schauspielerei< im Sinne Rémond de Saint-
Albines, als auch die von Riccoboni bei ihr ausgemachten Probleme: Wilhelm
betritt mit seinen echten Gefiihlen die Biihne, die aber nun so >heifl< gar nicht
sind. Vielmehr machen die Eile und das Lampenfieber ihn aufgeregt und hek-
tisch. So wie Hamlet am Hofe seines Stiefvaters fiihlt er sich dadurch »recht un-

138 Vgl. SchoBler: Goethes Lehr- und Wanderjahre, S. 82-88.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

behaglich«. In der von Garricks Londoner Hamlet beriihmt gemachten und zur
Nagelprobe des psychologischen Schauspielstils erhobenen Szene der Geisterer-
scheinung »erschrak [Wilhelm] wirklich« (L 321), wo diese ja in der Tat auch fiir
die Truppe auf der Biihne génzlich unerwartet erscheint. »[D]as ganze Publikum
schauderte« (L 322) — wie bei Garrick seit den 1750ern in London, wie bei

139 1~
Dieses

Brockmann und Schroder in den 1770ern in Hamburg und dann Wien.
Schaudern ist wohl empathischer Natur, eben weil das Schaudern Wilhelms so
echt ist: Seine von Riccoboni als Schreckgespenst an die Wand gemalte Unbe-
holfenheit fiihrt zuféllig zu den von Rémond de Saint-Albine bestimmten Effek-
ten. Als der gute Schauspieler, den von Philine bis zum Vollprofi Serlo alle Fi-
guren in ihm vermuten, steht der Mimetiker Wilhelm damit allerdings in keiner
Weise da; einzig seine »Fechtiibungen« (L 312) finden die Anerkennung der Er-
zdhlstimme — was wohl impliziert, der Rest sei nicht weiter bemerkenswert ge-
wesen.' ¥’

Wilhelm scheitert also nicht als Schauspieler, weil es sich bei ihm um ein
modernes biirgerliches Individuum handelt statt um einen im Bann der imitatio-
Logik stehenden Komddianten."' Die auf Friedrich Ludwig Schroders in den
1770ern entwickelten >Hamburger Stil< anspielende Schauspielpraxis, die Wil-
helm (im Unterschied zum im Weimar unter Goethe eingeiibten isthetisierten
Stil) anstrebt, soll ja gerade eine solche Individualitiit auf die Biihne bringen; die
verkiirzte Shakespeare-Interpretation von Aufkldrung wie Sturm und Drang er-

142
Wenn Jar-

hebt dessen Stiicke gerade zum Paradigma moderner Individualitit.
no spiter behauptet, Wilhelm habe »sich nur selbst« (L 551) gespielt, nur die
Zige des eigenen »Charakter[s]« aufgefiihrt und ansonsten kein Talent zur Ver-
stellung, dann stellt sich die Frage, welches Selbst des eigenschafts- und charak-
terlosen Wilhelm denn gemeint sein konnte: Wilhelms Scheitern scheint eher

von zu viel statt zu wenig an Mimesis zu rithren. Vielmehr fiihrt Jarno hier erst

139 Vgl. Georg Christoph Lichtenberg: »Briefe aus England. An Heinrich Christian Boie.
[Erster Brief]«, in: Ders.: Schriften und Briefe. Dritter Band. Aufsdtze, Entwiirfe,
Gedichte. Erklirung der Hogarthischen Kupferstiche. Miinchen 1992, S. 326-338.
Vgl. Hiaublein: Die Entdeckung Shakespeares auf der deutschen Biihne des 18.
Jahrhunderts, S. 56-93.

140 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 289.

141 So in seiner ansonsten so einschligigen Interpretation Kittler: »Uber die Sozialisati-
on Wilhelm Meisters«, S. 57-83.

142 Vgl. z.B. Herder: »Shakespear«, S. 208-231. Allerdings findet sich das Motiv von
Shakespeare als >Menschenbildner< auch bereits in der noch seine >groflen Fehler<

bemingelnden englischen Kritik des 18. Jahrhunderts.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 251

die Idee ein, dass Wilhelm iiberhaupt solch ein Selbst und einen solchen >Cha-
rakter< haben konnte. Diese Idee wird dann Wilhelms weiteren Verbleib in der
Turmgesellschaft regulieren.

Wilhelms MittelméBigkeit als Schauspieler scheint innerhalb der Realitét des
Romans aber nicht weiter folgenreich: Mit der Auffithrung des Hamlet ist die &s-
thetische Bildung am Kunstwerk zum Abschluss gekommen. Sieht man in den
Lehrjahren den geregelten Bildungsweg Wilhelms, dann lédsst sich von Goethes
theoretischen Schriften her argumentieren, iiber das Erlangen einer versinnlich-
ten und verbildlichten Wahrheit habe Wilhelm sich von eben der Sphére des Bil-
des emanzipiert und sei jetzt bereit, sich der Sphire der Wirklichkeit zuzuwen-

143
den.

Aber wo Wilhelm sich auch vom Theater als Institution lossagt, da bleibt
er doch durch und durch zunéchst Theatraliker: Gleich nach seiner Beschwerde
iber das Theater gegeniiber dem wie zufillig getroffenen Abbé trainiert er im
Geiste die Rolle, mit der er Lothario iiber Aurelies Tod beschamen will. Er probt
weiter den groBen Auftritt, wird aber durch drei Dinge aus der Bahn geworfen:
zundchst dadurch, dass ihm sein Timing vom Rhythmus des Turms durcheinan-
der gebracht wird, denn Lothario empfiangt ihn nicht so wie erwartet und ist dann
mit anderen Dingen beschiftigt. Zweitens dadurch, dass die Turmgesellschaft
ihm spiegelt, was es auch jenseits der Theaterbretter heif3it, ein beobachtendes
Publikum zu haben: Die geplante Beschdamung Lotharios endet in Wilhelms ei-
gener Beschdmung iiber die dem Turm bekannten Folgen der Tindelei mit der
jungen Grifin, wie sich herausstellt der Schwester Lotharios (und auch Nata-
liens). Wilhelms erster Auftritt im Turm ist nicht nur wie sein Theater-Hamlet
ein potentielles Desaster, sondern ein wirkliches. Den Ausweg bietet die passive
Dimension der Mimesis: Drittens ndmlich gerdt Wilhelm durch Lotharios aurati-
sches Charisma, dem er sich ergibt, aus dem Konzept und wird, wihrend er
selbst im Turm als Schauspieler nichts taugt, von dieser Ausstrahlung gebunden:
»Lotharios Gegenwart [stimmte] ihn zu ganz anderen Gefiihlen« (L 425). Wil-
helm hat sich also auch nach der Hamlet-Auffiihrung nicht vom Theater emanzi-
piert, wie er es spéter stilisieren wird. Er ist auch nicht, wie von der Turmgesell-
schaft zu diesem Anlass aufgefordert, geflohen. Vielmehr bindet die Turmgesell-
schaft Wilhelm durch die vom Text zuvor durchgehend dem Theater zugeschrie-
benen, aber dann nicht zugestandenen Mittel an sich.

143 Vgl. Zumbrink: Metamorphosen des kranken Konigssohns, S. 290-296.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

9. INITIATION IN DER MAUSEFALLE:
DER GEIST DER ENTFERNTEN AUTORITAT

Als Autoritét fiir die Erziehungs- und Bildungspolitik der Turmgesellschaft
nimmt der Abbé eine Vaterrolle ein, auch wenn diese vom Text immer wieder
verunsichert, eingeklammert und ironisiert wird. Die Erziehungs- und Bildungs-
politik der Turmgesellschaft ist einerseits keine, die der Text letztlich in Ginze
als autoritative vertritt. Andererseits wird diese Politik eben gidnzlich dadurch
bestimmt, dass sie aus dem Verborgenen wirkt und ihre Befiirworter und Prakti-
ker sich nicht fassen lassen. Der Mimetiker Wilhelm findet sich gesteuert, aber
nicht vom Referenzpunkt einer zunichst als externer und dann als internalisierter
Erzieher fungierenden stabilen Autoritit im Sinne Platons, Rousseaus, Salz-
manns etc. aus. Die Kontrolle und Steuerung der von Wilhelm verkorperten mi-
metischen Unbestindigkeit wirkt anders. Vielleicht tritt auch von daher der Abbé
zwar gleich zweimal in der Rolle eines Vaterersatzes auf: namlich jeweils in der
Rolle des Geists von Hamlets Vater, der Hamlet bzw. den sich mit ihm mime-
tisch identifizierenden Wilhelm zum »[GJedenke mein« (L 495)'** aufruft und so
sein nachfolgendes Handeln bestimmt bzw. bestimmen will. Aber in beiden Fl-
len ist nicht ganz ausgemacht, ob es sich tatsdchlich um den Abbé handelt. Der
Geist kommt »in voller Riistung« (L 495); seine Zuordnung zu einem Schauspie-
ler bleibt letztlich unsicher. Die Wirkung ist dafiir jeweils umso realer: In beiden
Fillen, sowohl bei der Hamlet-Premiere als auch beim Initiationsritual in die
Turmgesellschaft, findet sich fiir Wilhelm die theatrale Fiktion zugunsten eines
Erlebens von Wirklichkeit ausgesetzt. Er nimmt die Zuschauerrolle in einem ge-
lingenden Illusionstheater im Stile jener Truppe, von der er sich gerade getrennt
hat, ein — mit dem einzigen Unterschied, dass er sich in diesem Fall hinterher

145 .
Das Theater ohne einen erkennbaren

tiber die Taduschung emporen wird.
Schauspieler, die Vaterfigur ohne erkennbare Identitit, iibersteigt simtliche an-
sonsten geschilderten Theatereffekte und lenkt Wilhelm, wo nicht auf einen

>verniinftigen< Lebensweg, so doch in den Bannkreis der Turmgesellschaft.146

144 Bei Wieland heif3t die Stelle: »Gedenke meiner, Sohn!« (Shakespeare: Theatralische
Werke in einem Band, S. 802)

145 Vgl. fiir den Initiationskomplex auch Michael Neumann: Roman und Ritus. »Wil-
helm Meisters Lehrjahre«. Frankfurt a.M. 1992.

146 Nur schwer ldasst Wilhelms Verwirrung an der Stelle sich als eine von der Turmge-
sellschaft kalkulierte lesen, bei der Wilhelm die Diskrepanz zwischen Schicksals-

glauben und Erkenntnis der Lenkung durch den Turm langsam aufgeht. So Hanno

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 253

Der gespielte Vatergeist aus Hamlet usurpiert bekanntlich die Stimme von
Wilhelms kiirzlich verstorbenen leiblichen Vater, und transformiert dabei die
Worte Shakespeares bzw. Wielands: »Ich bin der Geist deines Vaters [...] und
scheide getrost, da meine Wiinsche fiir dich, mehr als ich sie selbst begriff, er-
fullt sind. [...] Lebe wohl und gedenke mein, wenn du genieBest, was ich dir
vorbereitet habe.« (L 495) Der Aufruf, der bei Shakespeares Geist noch zur Ra-
che an seinem falschen Stellvertreter Claudius, Hamlets Onkel und Stiefvater,
auffordert, bringt hier keine permanente Heimsuchung hervor. Der Vatergeist
gibt seine Autoritit iiber einen Sohn ab, der nunmehr >wohlleben« statt sich
gleich Hamlet in Rache verzehren soll. Aus Hamlets schuldhafter Erinnerung
soll das dankbare Andenken beim >Genieflen< des von der viterlichen Autoritét
Gestifteten werden.

Einigermalen dreist behauptet die Stimme des Turms, dass Wilhelms Vaters
>Wiinsche« fiir den Sohne >mehr als ich sie selbst begriff« erfiillt sind. Erwéhnt
hat der Text an Wiinschen des Vaters das dkonomische Wohlergehen und eine
gewisse Weltldufigkeit, die man auch >Bildung< nennen konnte. Erstere kann die
Turmgesellschaft letztlich garantieren; zweitere besitzt Wilhelm immer noch
nicht richtig. Die Fiktion, dass er diese >Bildung« besitzt, ist es aber, die seine
Unbestindigkeit auf Dauer im Bannkreis der Turmgesellschaft zu halten ver-
spricht. Dass Wilhelm die Stimme seines Vaters wirklich zu héren meint, ver-
deckt hier, dass Shakespeares Theatergeist sich seinerseits inzwischen die Stim-
me des biblischen Gottvaters angeeignet hat. Durch diesen wurde fiir Wilhelm
seine neue Welt »vorbereitet<: »Denn wir sind sein Werk, geschaffen in Christo
Jesu zu guten Werken, zu welchen Gott uns zuvor bereitet hat, da} wir darinnen
wandeln sollen.« " heiBt es parallel im Epheser-Brief des Paulus. Aus den Wiin-
schen des Vaters ist eine von einer gottgleichen Autoritit gestiftete Welt geworden.

Getilgt scheint in der Uberformung des Vaters durch den Turm nicht zuletzt
die viterliche Schuld, die Wilhelm ans Theater fiihrte. Hatte doch die vom
kaufminnischen Denken erzeugte >Leere< des Hauses Wilhelm ans Theater ge-
trieben: Den Verlust der von der Sammlung des GroBvaters garantierten dstheti-
schen Bildung kompensiert Wilhelm mit Unbestindigkeit und Tand des Theaters.
Die Bibelreferenz unterstreicht diese Verzahnung von kaufménnischer und thea-
traler Disposition: Mit Paulus’ Brief an die Epheser wird ein Ort aufgerufen, der
beriihmt nicht zuletzt fiir sein groBes antikes Theater ist. Laut Teilen 19 und 20
der Apostelgeschichte des Lukas ist dieses Theater der Ort eines groBen »Auf-

Beriger: Goethe und der Roman. Studien zu »Wilhelm Meisters Lehrjahre«. Ziirich
1955, S. 151f.
147 Lutherbibel, Epheser 2.10.: Haffmanns/Haffmans (Hg.): Das neue Testament, S. 777.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

148
ruhrs«

, bei dem sich die Silberschmiede des Orts gegen Paulus Missionie-
' Diese bedrohen ihr Geschiftsmodell, das auf dem
Verkauf heidnischer Statuen beruht. Neben der spiter von Tertullian hergestell-

ten Parallele zwischen Theaterpraxis und thtzendienst,150 wie sie auch noch die

rungsanstrengungen stellen.

zeitgenossischen Erziehungskonzepte Campes oder Salzmanns prégt, assoziiert
diese Passage das Theater auch mit kaufménnischem Denken und verweist so
auf den Beginn von Wilhelms Irrwegen. Ebenso verweist sie auf deren Ende:
Paulus verzichtet auf eine Konfrontation mit jenem >Aufruhre, der gleichzeitig
das Theater wie auch die Kaufleute betrifft. Er zieht sich aus Ephesus zuriick
und wirkt aus der Ferne durch eben seinen Brief: strukturgleich zur Wirkung der
Turmgesellschaft auf Wilhelms Leben. Noch dazu zdhlt der Epheser-Brief zu
den sogenannten Deuteropaulinen: Seit 1792, also in etwa seit der Zeit von Goe-
thes Arbeit an der endgiiltigen Fassung der Lehrjahre, findet sich die Authentizi-
tit des Schriftstiicks angezweifelt — und zwar, weil er zu unpersonlich und abs-
trakt geschrieben sei und damit eben nicht dem individuellen Stil des Paulus ent-
spreche.”' Von der durch Gottvater autorisierten, aber hichst abstrakt gehalte-
nen Aufforderung per Brief aus der Ferne, lésst sich also gar nicht wissen, durch
welchen Agenten sie denn nun wirklich vermittelt wird. Zwar tritt mit der Figur
des Geists von Hamlets Vater eine Theaterfigur auf; diese spricht jedoch Worte,
die einem Brief statt der sie sprechenden Stimme zuzuordnen sind und statt der
vorgeschobenen biblischen Autoritdt wohl einer so anonymen wie abstrakten
Schreibinstanz.

Mit der Referenz zum wohl berithmtesten und effektvollsten von Shakespeares
Theatereffekten, dem Auftritt des Geists, wird auch gleichzeitig die Verabschie-
dung des Theaters behauptet. — Der Abbé (oder wer immer hier sprechen mag)
spielt an dieser Stelle allerdings nicht nur mit einer Rolle aus Wilhelms Theater-

148 Lutherbibel, Apostelgeschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 563.

149 Goethes spiteres Gedicht »GrofB ist die Diana der Epheser« aus den 1810ern, das im
Titel die Lutheriibersetzung zitiert, stellt sich auf die Seite der Kunst und damit auf
die von Heidentum, Gotzendienst und letztlich Theater. Vgl. Lutherbibel, Apostel-
geschichte nach Lukas, 19.: Ebd., S. 562f. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe:
»Grof} ist die Diana der Epheser, in: Ders.: Goethes Werke 1. Gedichte und Epen 1.
Miinchen 1998, S. 285f.

150 Vgl. Tertullianus: De spectaculis, S. 11f., S. 19-29.

151 Vgl. Edward Evanson: The Dissonance of the Four Generally Received Evangelists
and the Evidence of Their Respective Authenticity, Examined; with that of Some
Other Scriptures Deemed Canonical. Gloucester 1792, S. 312f. Vgl. Harold
Hoehner: Ephesians: An Exegetical Commentary. Grand Rapids 2002, S. 6.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 255

identifikation; er spielt auch mit der Rolle von Wilhelms Vater und ldsst beide
Ordnungsmuster zugunsten der Autoritdt der Turmgesellschaft hinter sich: Dass
Wilhelm nunmehr die (unbewussten) Wiinsche des Vaters iibererfiillen werde,
bleibt, wie man aus dem weiteren Verlauf der Lehrjahre wie auch aus den spiteren
Wanderjahren weil}, ebenso bloBe theatrale Behauptung wie die Ankiindigung,
Wilhelm stehe nun eine Zeit des >Genieens< bevor. Nur als zirkulire ergibt diese
Behauptung Sinn: Sein Leben per definitionem >genielen< wird Wilhelm demnach,
solange er sich an der Autoritit der Turmgesellschaft orientiert.

Der zweite Auftritt von Hamlets Vater inklusive seiner doppelten Uberblen-
dung mit Wilhelms Vater und der Autoritidt der Turmgesellschaft rundet auch die
untergriindig mitlaufende Referenz auf Shakespeares mousetrap-Szene ab, bevor
sie im »>Saal der Vergangenheit« endgiiltig zu Grabe getragen wird. Von dieser
Referenz her wird Wilhelms theatral erzeugte Bindung an die Autoritdt der
Turmgesellschaft gleichzeitig infrage gestellt: Der Abbé (bzw. einer seiner mut-
maBlichen Stellvertreter) zeigt sich vor allem in eben einer Stellvertreterrolle. Er
vertritt die fehlende Rolle von Hamlets Vater in Wilhelms Inszenierung; als
Hamlets Vater vertritt er Wilhelms Vater noch aus dem Grabe. Im Stiick Hamlet
hat der Vater ja aber durchaus einen Stellvertreter, wenn auch einen falschen:
den Stiefvater Claudius, der Hamlet zunichst ebenso in seinem Bannkreis halten
will wie die Turmgesellschaft Wilhelm und ihm spiter, nachdem er in der
mousetrap-Szene die von seinem Neffen und Stiefsohn ausgehende Gefahr er-
kennt, so nach dem Leben trachtet wie zuvor dessen Vater.

Ein falscher Stellvertreter von Wilhelms Vater ist im Initiationsschauspiel
der Abbé. Die Existenz eines >Zwillingsbruders< als Doppelgidnger verweist auf
eine strukturelle Ahnlichkeit zur Briiderschaft von Hamlets Vater und Claudius,
die ja zumindest von Hamlets Mutter Gertrud nicht ausreichend auseinanderge-
halten werden konnen. Wenn Wilhelm als Hamlet in der mousetrap-Szene die
Schauspieler stellvertretend den Mord an Hamlets Vater nachspielen sieht, ist al-
so keineswegs ausgemacht, ob analog der Abbé (oder sein Stellvertreter) fiir den
ermordeten Konig steht oder vielmehr fiir den Mord am Konig. In dem Male, in
dem der Abbé fiir Claudius steht und der alte Hamlet gleichzeitig fiir Wilhelms
Vater, Wilhelms Abstammung und damit Wilhelm selbst und letztlich seine
Theaterleidenschaft, sieht Wilhelm als Hamlet hier seine eigene Vergiftung
durch die Turmgesellschaft. — Oder er hitte sie gesehen, hitte er bereits den Ab-
bé als Stellvertreter von Hamlets Vater und vom eigenen Vater erkannt. Im Ro-
mantext siecht Wilhelm diese Szene jedoch ebenso wenig wie die Lesenden sie zu
lesen bekommen: Die Vergiftung bzw. Eingemeindung Wilhelms bedient sich
zwar der Mittel des Theaters, wirkt aber (wie Paulus mit seinen Briefen) aus dem
Verborgenen.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Wilhelms Hamlet-Version steht im Zeichen der vor dem Palast, in dem Ham-
let spielt, lagernden norwegischen Flotte und gibt dem Stiick so einen abwesen-
den wie gleichzeitig sichtbaren Fixpunkt, der das Stiick im Unterschied zu den
die deutschsprachigen Biithnen der Zeit dominierenden, auf den Norwegen-Plot

. . )
verzichtenden Versionen zusammenhdlt.

Mit der Behandlung der mousetrap-
Szene in den Lehrjahren ist ein solcher Fixpunkt fiir den Gesamttext ins Unzugéng-
liche verschoben. Die infizierende Dimension der Mimesis, die diese Szene vor
die Augen stellt, wirkt aus dem Verborgenen und Unfasslichen. Wer sie in dieser
Unfasslichkeit zwar nicht dingfest machen, aber doch in den eigenen Bannkreis
ziehen kann wie die Turmgesellschaft, hat vielleicht an konkreter Steuerungs-
macht im Einzelfall verloren, aber doch an abstrakter Macht iiber den Gesamtzu-
sammenhang gewonnen: Der Mimetiker Wilhelm sitzt in der Mausefalle — und
mit ihm die Mimesis.

Mit der gleich an die zweite Ubernahme von Shakespeares Geist durch den
Abbé anschlieBende Ubergabe des Lehrbriefs zeigt sich, dass die Wilhelm be-
stimmende Ordnung endgiiltig von der konkret-nahen Unbesténdigkeit des Thea-
termilieus auf die abstrakte-distanzierte Undurchsichtigkeit der Archive der
Turmgesellschaft iibergegangen ist."”’ Die Autoritit der Turmgesellschaft bleibt
unzugénglich. Sie operiert mit theatralen Mitteln, ist aber nicht an Theater oder
Theatralitidt insgesamt interessiert. Diese Autoritdt will vom Mimetiker Wilhelm
eigentlich nichts Besonderes, zumindest keine direkte Formung nach einem ihm
vorgeschriebenen Bilde. Diese Autoritit will vor allem eines: dass Wilhelm sich
bei aller Unbestidndigkeit dauerhaft in ihrem Bannkreis bewege.

Genau beim Auftritt des Geists im Ritual der Turmgesellschaft hat Wilhelm
einen kurzen diesbeziiglichen Disput mit der Hinterbiihne. Auf die Frage, warum
er denn eben nicht »strenger« gefiihrt worden wére, antwortet »eine Stimme«:
»Rechte nicht mit uns! [...] du bist gerettet, und auf dem Wege zum Ziel. Du
wirst keine deiner Torheiten bereuen und keine zuriickwiinschen, kein gliickli-
cheres Schicksal kann einem Menschen werden.« (L 495) Markant ist hier die
zeitliche Struktur: Die >Rettung« ist nicht das »Ziel<, sondern der >Weg« dorthin.
Die in sich plurale, aber mit einer Stimme sprechende Autoritit des Turms darf
bis dahin aber nicht angezweifelt werden; der >Weg« wird unter ihrer Fithrung
beschritten. Dafiir spricht der Turm jetzt plotzlich Wilhelms Sprache, wenn vom
>Schicksal« die Rede ist. Kurz vorher sollte Wilhelm noch begreifen, dass es sich

152 Schroder stellt den politischen Norwegen-Plot zugunsten des Familienzwists zurtick.
Vgl. zu >Wilhelm Meisters Meisterstiick« als einer kongenialen Lesart Shakespeares
Anselm Haverkamp: Hamlet. Hypothek der Macht. Berlin 2004, S. 67-82.

153 Vgl. Kittler: »Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters«, S. 99-114.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 257

auch in der Sphire des Theaters um eine der unsteten Zufille statt um eine der
Verwirklichung seines Schicksals handelt. Gliicklich soll dieses nicht nur im
Sinne des Zufilligen sein, weil er weder Ressentiment noch Nostalgie gegeniiber
den >Torheiten< der Vergangenheit empfinden werde — wohl nachdem er sie be-
gangen habe, um sie anschliefend zu tiberwinden. Dieser stoische und in sich
ruhende amor fati suggeriert nach der Zerriittung und Zersplitterung durch das
Theater eine stabile Selbstidentitit, ist aber fehl am Platz: Eher zufillig, nimlich
durch die weitere >Torheit<, sich als Ridcher Aurelies aufspielen zu wollen, ist
Wilhelm ja dem Theater entkommen. Seine Reaktion auf das vom Turm aufge-
fiihrte theatrale Ritual zeigt, dass er sich keineswegs von dessen Wirkmacht be-
freit hat. Und dies gilt auch fiir die Zeit nach seiner Initiation: Wilhelms >Tor-
heit< gegeniiber Marianne bleibt unentschuldbar, auch wenn er die Vaterschaft
fiir Felix iibernimmt. Seine >Torheit< im Umgang mit Mignon ist noch nicht an
ihr Ende gekommen. Und auch die Autorititen der Turmgesellschaft scheinen
nicht arm an eigenen >Torheiten< zu sein, die etwa zum Freitod des Harfners fiih-
ren werden. Die aus dem Off sprechende Stimme kann Wilhelm nur mittels einer
hochst selektiven Wahrnehmung sein >Schicksal< als »>gliicklich< suggerieren,
weil es jetzt nach den mimetischen Irrungen und Wirrungen des Theaters Stabili-
tit erlangt habe. Sie kann ihm nur mittels dieser selektiven Wahrnehmung die
jetzige wie zukiinftige Infragestellung ihrer Autoritdt verweigern: Die der Sub-
jektkonstitution des Mimetikers Wilhelm inhdrente Instabilitit wird nun fiir Ge-
genwart und Zukunft auf die stabile, aber weitgehend unbestimmte Autoritét des
Turms ausgerichtet und bedient sich dazu teils des volligen, teils des umwerten-
den Vergessens jener Aspekte, die nicht in diese Neuorganisation passen. Aus
»Zufall< wird hier wieder >Schicksal<,154 aber ohne dass dieses >Schicksal< je
samtliche >Torheiten< umfassen konnte.

10. DOPPELTES VERGESSEN: UMLENKUNG DER MIMESIS

Der Instabilitit der Mimesis ist das Vergessen wesentlich. Die Mimesis muss
sich flexibel an ein neues Vorbild hidngen kénnen, ohne dass ein altes wirklich
Spuren hinterlieBe. Die implizite tabula rasa-Vorstellung macht das mimetische
Vermogen fiir Konzepte von Lernen und Erziehung so interessant, aber auch so
problematisch: Nicht nur gilt es stets die Angemessenheit der Wiederholung des

154 Dies konterkariert die von Wilhelm selbst vorgetragene Gattungstheorie, im »Dra-

ma« gehe es um »Schicksal«, im »Roman« hingegen um den »Zufall« (L 308).

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

Vorbilds zu kontrollieren.*®> Auch bleibt die Kontrolle dariiber stets prekir, ob
das neu Erlernte oder Anerzogene nicht gleich im nidchsten Moment durch noch
Neueres ersetzt wird. Verkompliziert wird diese Struktur dadurch, dass zum
wirklichen Vergessen auch das Vergessen des Vergessens gehort: Damit ist nicht
nur ein speicherndes Gedichtnis und ein auf dieses zugreifendes Erinnerungs-
vermogen gemeint, ohne die sich vom Vergessen nicht sprechen liee. Vielmehr
hat die rabula rasa-Vorstellung in sich bereits vergessen, welche vergessene
Vorgeschichte unter der scheinbar unbeschriebenen Tafel liegt oder doch zumin-
dest welche materiellen Bedingungen, unter denen die Mimesis statthaben

soll."*®

In diesem Sinne bringt der mimetische Akt keine Kopie des Originals
hervor, sondern jenes von Platon so gefiirchtete Hybridwesen: nicht nur wegen
der zwischen den unterschiedlichen Vorbildern schwankenden Instabilitit, son-
dern auch wegen der Uberlappungen zwischen den verschiedenen Vorgeschich-
ten. Zum Vergessen gehort auch, dass der Prozess des Vergessens nicht vollig
kontrolliert werden kann und ab und an unpassende Erinnerungsspuren jeglicher
Art hervortreten konnen.

Von der Problematik des Vergessens her ist Wilhelms Freispruch eher ein
Imperativ: Er soll eben >keine seiner Torheiten bereuen<, was beinhaltet, dass er
die Vergangenheit eben nur als jugendliche Torheiten wahrnehmen soll und
nicht als Zerstérung des grof3en, auratisch aufgeladenen Lebensentwurfs mit den
Marianne betreffenden katastrophalen Folgen. Die Erinnerungsspuren aus der
Vergangenheit sollen nicht verschwinden, Unpassendes soll aber vergessen und
dem >Weg« des Turms untergeordnet werden. Fiir die >Bildungy, iiber die insbe-
sondere im achten Buch so gerne und so hiufig von allen Beteiligten gesprochen
wird, ist dieses Vergessen, das in dem >Gedenke« des Geists wohnt, essentiell.
Vergessen und nur ungern erinnert wird z.B. in der Bindung an den Turm, die
spiter eine an Natalie sein wird, dass ja die Wilhelm erotisch faszinierende Phi-
line als erstes Wilhelm zum »Gedenke mein« (L 94/557) aufforderte und er das
entsprechende Geschenk immer bei sich fiihrt. Die Umwertung des Verabschie-
dungsaspekts des sLebewohls< in ein >Wohlleben« iiberspielt, dass hier durchaus

155 Dies ist durchaus als Affirmation und vielleicht auch Herstellung eines Originals
durch Tabuisierung von Devianz zu verstehen im Sinne von Butler: Gender Trouble,
S. 128-141.

156 Durchaus im Sinne der Gedichtnistheorie von Sigmund Freud: »Notiz {iber den
>Wunderblock«, in: Ders.: Gesammelte Werke. Band XIV. Werke aus den Jahren
1925-1931. Frankfurt a.M. 1991, S. 1-8. Vgl. auch Jacques Derrida: »Freud und der
Schauplatz der Schrift«, in: Ders.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M. 1976,
S. 302-350.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 259

eine Verabschiedung vollzogen werden soll: die Verabschiedung der Unkontrol-
lierbarkeit einer mimetischen Instabilitét, die sich fiir die Zukunft am Turm aus-
richten soll.

In den Gespridchen mit den Vertretern des Turms findet sich Wilhelms thea-
trale Karriere vor allem auf seine Ambitionen als Schauspieler reduziert. Dass er
»Bildung suchte, wo keine zu finden war, als er sich »einbildete, ein Talent er-
werben zu konnen, zu dem [er] nicht die geringste Anlage hatte« (L 495), ist ei-
ne vom Turm ausgesprochene und teils iibernommene Einschitzung, die ange-
sichts der teilweise sehr positiven Reaktionen Serlos und des Publikums ebenso
wenig ernst genommen werden kann wie Wilhelms andere Selbstbeschreibun-
gen.157 Unter den Tisch fillt, dass Wilhelm nicht nur Schauspieler, sondern auch
Theaterpraktiker fiir das angestrebte >Nationaltheater< war und dies durchaus mit
Erfolg: als Dramaturg, Regisseur, Theaterdichter und Mitarbeiter in der Theater-
leitung hat er sich (und auch das Theater) in seiner Arbeit am Hamlet durchaus
dsthetisch gebildet. In der spielerischen Sphire der Asthetik hat er zahlreiche
Fahigkeiten erworben, die ihm langfristig den sozialen Umgang im Zirkel des
Reformadels der Turmgesellschaft ermoglichen konnen: in der Sprache des 21.
Jahrhundert sogenannte >Kompetenzkompetenzen<'®, die ihm die Aneignung
weiterer Kompetenzen ermoglichen. Wilhelms Abkehr vom Theater scheint mit
seinem angeblichen Dilettantismus gar nicht allzu viel zu tun zu haben. Prigen-
der ist eher die bereits in der Theatralischen Sendung markierte Diskrepanz zwi-
schen den von Wilhelm aus Texten der deutschsprachigen Theaterreform des 18.
Jahrhunderts zusammengetragenen Kunstidealen und der sozialen Realitdt des
Theatermilieus. Allen Beteiligten auf der Biihne wie im Zuschauerraum fehlt es
an den Voraussetzungen, um ein Theater der dsthetischen Bildung, wie es Wil-
helm vorschwebt, zu konstituieren und weiterzuentwickeln. Wiahrend Wilhelm
in Goethes Theatralischer Sendung aus den 1770ern noch Kompromisse schlief3t,
verlésst er in den Lehrjahren das Theater. Seine Bemithungen um eine Theater-
reform fallen dem Vergessen anheim, ohne vom Theater oder der Turmgesell-
' Die (Un-)Produktivitdt von Wilhelms mimeti-
schen >Hinschlendern< muss vergessen werden, um die Mimesis auf die Autoritéit
der Turmgesellschaft hin auszurichten.

Diese Art des Vergessens scheint fast eine des Texts der Lehrjahre selbst zu
sein, denn nur sehr indirekt findet es sich markiert: in Wilhelms Erinnerungen an

schaft anerkannt zu werden.

das sich nicht in den amor fati des Turms Fiigende wie z.B. im >Saal der Ver-

157 Vgl. z.B. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 65, S. 114.
158 Vgl. Vogl: »Lernen, lebenslanges«, S. 229.
159 Vgl. fiir das Argument Netzwerk Kunst & Arbeit: art works, S. 119-127.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | DAS THEATER DER ERZIEHUNG

gangenheit< anlésslich der Beerdigung Mignons. Aber auch wihrend Wilhelm
sich bei den Vorbereitungen zu seiner Hamlet-Produktion auf dem Hohepunkt
seiner Theaterkarriere befindet, bricht die Erinnerung ein und lésst nicht wieder

. . 160
los: nun die an Marianne.

Liebte Wilhelm in Marianne urspriinglich das Thea-
ter, so wird das Theater, namentlich ein Bithnenbild, nun zum Verweis auf die
ehemalige Geliebte, der Wilhelm aus seiner Probenarbeit vollig herausreist und
eine gliickliche Zukunft verspricht — weder die der Theaterrealitit noch des
Turms. »Er setzte sich nieder [...] und glaubte zu ahnen, da} er sie vielleicht auf
diesem Platz bald wiedersehen werde.« Wilhelms mimetische Reaktion fiihrt zu
einer auratischen Aufladung dieses Augenblicks, der nun Vergangenheit, Zu-
kunft und Gegenwart zusammenfiihrt. Eine solche Fahigkeit zur Auratisierung
der Welt und des eigenen Auftretens darin hatte Wilhelm bis hierhin jenes Cha-
risma verliehen, welches ihn sein >Hinschlendern< durch die Welt bei allen Wir-
rungen so sozial unbeschadet iiberstehen ldsst. Auch sein sozialer Erfolg in der
Turmgesellschaft speist sich nicht zuletzt aus diesem Charisma. Hier zeigt sich
die Kehrseite der Trias von Mimesis, Auratisierung von Welt und Charisma: Mit
der Erinnerung an Marianne bricht das ehemals Auratisierierte, aber im mimeti-
schen »Hinschlendern< Verlorene und Zerstorte ein. Ebenso wenig wie Wilhelms
sonstiges mimetisches Fluktuieren, seine sonstigen auratischen Aufladungen der
Welt und seine sonstigen charismatischen Auftritte ldsst sich aber auch dieser
Einbruch auf Dauer stellen; er wird von der schnoden Realitéit des Theaters ein-
geholt: »Ach, und es war weiter nichts [...] als [...] Dekoration« (L 310).

Die beiden genannten Arten des Vergessens schlieen einander aus und ge-
horen doch zusammen: Im zuletzt genannten Beispiel wird die Gegenwart ange-
sichts der einbrechenden Vergangenheit vergessen. Wilhelms mimetische Veran-
lagung lésst sich ebenso wenig kontrollieren wie die von ihr hervorgebrachten
auratischen Effekte. Das zuerst genannte Vergessen im Zeichen der Initiation in
die Turmgesellschaft vergisst die auratische Aufladung der Vergangenheit, um
Wilhelms mimetische Veranlagung fiir die Zukunft in den Bann des Turms zu
stellen. Damit eignet sich die Turmgesellschaft fiir die Zukunft einerseits auch
Wilhelms Féhigkeit zur Auratisierung seiner Welt an. — Nur dass diese Fahigkeit
andererseits immer gleich vergessen und entwertet werden muss, um fiir die Zu-
kunft weiter produktiv gemacht werden zu konnen.

Das auratisch aufgeladene >Fest< des Theaters, das Wilhelm durch den Text
hindurch immer wieder feiert (ob als Besdufnis, Probe oder Premierenfeier),
lasst sich nicht auf Dauer stellen. Auch im Bann der Turmgesellschaft bleibt
Wilhelm zwar ein Suchender und >Hinschlendernder<; das >Fest< ist nun aber

160 Vgl. Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, S. 126-128.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

THEATER IN RESERVE | 261

dauerhaft in die Zukunft aufgeschoben. Wenn seine >Bildung« einen Effekt hatte,
dann denjenigen, dass er den Narzissmus des >kranken Konigssohns«< durch >Ent-
sagung< (und Sorge um den eigenen Sohn) ersetzt. Die Utopie, die fiir Wilhelm
als Individuum im Leben mit Natalie und fiir Wilhelm als soziales Wesen im
gemeinsamen Auswandern der Turmgesellschaft nach Amerika besteht, ist ein
Zukunftsversprechen, das in der Gegenwart alle ihm Unterworfenen zu diszipli-
nieren in der Lage ist. So auch, zu einem gewissen Grade, das mimetische We-
sen ohne weitere eigene Eigenschaften. Die Wilhelm-Figur steht in dem Mafe
fiir das moderne Individuum, das so viele Interpretationen seit dem 19. Jahrhun-
dert in ihr haben finden wollen, in dem sie fiir diese unabschlieBbar offene Insta-
bilitdt der Mimesis steht.

Im Jahrzehnte spiter vollendeten Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre, der
die Grenzen des gerade erst in den Rang ernsthafter Literatur erhobenen Genres
bereits wieder sprengt, nimmt die Figur Wilhelm Meisters folgerichtig eine im-
mer kleinere Rolle ein. Er ist ein Reservist, dessen mimetischen Fihigkeiten die
Turmgesellschaft aus zwei Griinden in der Hinterhand zu behalten scheint: zum
einen, um sich ihrer bei Bedarf bemichtigen zu konnen. Zum anderen, um die
eigene Macht zur >Bildung« des sozialen Lebens auch anhand der Verkorperung
all dessen zu beweisen, was dieser Macht entgegenlduft — ndmlich der instabilen
mimetischen Fluktuation und (Un-)Produktivitit.

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 21:34:03.



https://doi.org/10.14361/9783839434888-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

