Eine »undarstellbare« globale

Gemeinschaft? Reflexionen iiber Nancy’

FRED DALLMAYR

Le rendez-vous du donner et du recevoir
Léopold-Sédar Senghor

Alles ist eine Frage des Blickwinkels. Aus ausreichender Entfernung ge-
sehen — etwa aus der eines Raumschiffs in der Erdumlaufbahn — wirkt
die Erde wie eine sanft gewolbte Kugel ohne grobe Kanten oder Risse.
Bei ndherem Hinsehen geht diese GleichméBigkeit jedoch rasch in einen
Anblick gewaltiger Unterschiede iiber: von Bergen und Ebenen, Wil-
dern und Wiisten, Ozeanen und dem Festland. In dhnlicher Weise scheint
die Menschheit — von den Hohen der spekulativen Metaphysik aus be-
trachtet, eine erfreuliche Einheit darzustellen, die in einer gemeinsamen
»menschlichen Natur« verankert sein mag. Allerdings wird auch diese
angenehme Perspektive durch die heftigen Auseinandersetzungen und
Unruhen der Menschheitsgeschichte gestort. Unlédngst hat Samuel Hun-
tington in einem kontrovers diskutierten Aufsatz auf ein neues Stadium
politischer Konflikte aufmerksam gemacht, Konflikte, die auf breiter
oder globaler Ebene stattfinden: den sich abzeichnenden »Kampf der

1 Ubersetzt von Henrike Lichtenberg. Zuerst verdffentlicht unter »An >in-
operative« global community? Reflections on Nancy«, in Dallmayr 1997
und 1998. Die Ubersetzung von »inoperative« zu »undarstellbar« trigt der
deutschen Ausgabe von Jean-Luc Nancys Buch La communauté désouev-
rée (Nancy 1985) Rechnung, deutsch: Die undarstellbare Gemeinschaft
(Nancy 1988), engl.: The Inoperative Community (Nancy 1991). Zu den
Schwierigkeiten, die sich aus der Ubersetzung von désouevrée ergeben,
siche auch Jean-Luc Nancys Vorwort zur deutschen Ausgabe.

106

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

Kulturen«.? Der Essay war aus mehreren Griinden verbliiffend und pro-
vokant, ganz besonders aber durch den Zeitpunkt seines Erscheinens
gleich nach dem Ende des Kalten Krieges. In einer Zeit, in der die Off-
nung des Eisernen Vorhangs Visionen von einer globalen »Weltord-
nung« (grofBtenteils unter der Schirmherrschaft einer neuen pax Ameri-
cana) hervorrief, machte Huntington die allgemeine Euphorie zunichte,
indem er auf tiefgreifende Briiche hinwies. Laut Huntington haben sich
die politischen Fronten im Laufe der letzten Jahrhunderte verschoben.
Wihrend man zu Beginn der Moderne (nach dem Westfélischen Frie-
den) Zeuge von Rivalititen zwischen Fiirstentiimern wurde, leitete die
Franzosische Revolution eine neue Phase verschirfter Kampfe ein,
Kémpfe zwischen Nationen oder Nationalstaaten. Nach der Russischen
Revolution ging diese Phase ihrerseits in einen ideologischen Wett-
kampf iiber — hauptsichlich zwischen liberaler Demokratie und Kom-
munismus. Dieser Wettstreit war es, der den Kalten Krieg entfacht hatte.
Nach dem Ende dieser Ara erscheint, so Huntington, ein vollig neues
Konfliktschema am Horizont: An die Stelle ideologischer oder dkono-
mischer Motive treten nun kulturelle oder »zivilisatorische«. Obwohl die
Nationalstaaten weiterhin weltweit ihre Macht ausiiben, wird die Welt-
politik vom »Kampf der Kulturen« bestimmt werden: »Die Bruchlinien
zwischen den Kulturen werden die Frontlinien der Zukunft sein« (Hun-
tington 1993a: 22f.).

Der von Huntington dargestellte Konflikt mag in seiner scharfen
Akzentuierung iiberzogen wirken. Nichtsdestotrotz verdienen einige sei-
ner Grundziige erhohte Aufmerksamkeit. Huntington hat der Weltpolitik
bewuBt die eurozentrischen (oder west-zentrierten) Scheuklappen abge-
nommen. Bis zum Ende des Kalten Krieges, schreibt er, wurde die inter-
nationale Politik von Konflikten zwischen westlichen Staaten, Nationen
oder Ideologien tiberschattet; insofern waren die internationalen Kon-
flikte im groBen und ganzen Konflikte »innerhalb der westlichen Kul-
tur« oder, in gewissem Sinne, »westliche Biirgerkriege«. Im Unterschied
dazu bewegt sich die internationale Politik heutzutage zum ersten Mal
aus ihrer »westlichen Phase« heraus. Ihr Hauptaugenmerk ist nun das
»Wechselspiel von westlichen und nicht-westlichen Kulturen«. Wahrend
die nicht-westlichen Vélker und Regierungen zuvor stets auf den Status

2 Samuel P. Huntingtons Artikel erschien zuerst in der Zeitschrift Foreign
Affairs (Huntington 1993a). Auf deutsch wurde nur eine erheblich gekiirz-
te Verfassung publiziert, in: Die Zeit (Huntington 1993c). In Buchform
présentierte Huntington seine Thesen drei Jahre spater (Huntington 2002).
Dallmayrs Zitate stammen ausschlieSlich aus Huntington 1993a und wer-
den, wenn moglich, aus der Buchfassung iibernommen, ansonsten aber
neu iibersetzt [H.L.].

107

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

von »Objekten der Geschichte« reduziert wurden, meist dadurch, daB sie
Opfer des westlichen Kolonialismus waren, treten sie jetzt selbst als
»Gestalter der Geschichte« auf die Weltbithne. Ein damit einhergehen-
des und eventuell noch wichtigeres Merkmal ist eine weitere Ubertre-
tung des herkdmmlichen Paradigmas internationaler Politik: Es ist die
Verschiebung von der Ebene des Staates oder anderer Gesellschaftsfor-
men als Handlungstrager hin zur Ebene der Kulturen, die als umfassende
Bedeutungsmuster verstanden werden, welche das Leben der einfachen
Leute (und nicht nur der herrschenden Eliten) in ihrem jeweiligen Kon-
text bestimmen. Mit einem Auge auf die post-Wittgensteinsche sprach-
kritische Wende (bzw. auf Sprachspiele als Lebensform) definiert Hun-
tington Kultur als die »hochste kulturelle Gruppierung von Menschen
und die allgemeinste Ebene kultureller Identitét des Menschen«. Sie de-
finiere sich sowohl durch »gemeinsame objektive Elemente wie Spra-
che, Geschichte, Religion, Sitten, Institutionen, als auch durch die sub-
jektive Identifikation der Menschen mit ihr«. Wie er feststellt — oder ein-
raumt —, sind solche Kulturen keine festen oder historisch unverinderli-
chen Einheiten; ganz im Gegenteil: Oft mischen oder tiberschneiden sie
sich, oder sie werden umgestaltet. Trotz solcher flieBender Ubergiinge
hilt er Kulturen fiir »sinnvolle Einheiten« im globalen Feld, und, »wenn
die Grenzlinien zwischen ihnen auch selten scharf gezogen sind, so sind
sie doch vorhanden« (Huntington 1993a: 23f; vgl. Huntington 2002: 54).

Indem er sich auf kulturelle Bedeutungsmuster konzentriert, ver-
schiebt Huntington den Schwerpunkt von den Strukturen wetteifernder
Eliten — der traditionellen zwischenstaatlichen Anarchie — in den Be-
reich konkreter Erfahrung personlicher Alltagswelten. Um es in der
niitzlichen Terminologie Hedley Bulls zu formulieren: Der Schwerpunkt
wird von der herkdmmlichen internationalen »Staatengemeinschaft« auf
die neu entstehende »Weltgemeinschaft« verschoben (siehe Bull 1979
und 1984). Sicherlich kann die Wandlung zur Weltgemeinschaft (bzw.
dem, was manchmal »globales Dorf« genannt wird) nicht allein Hun-
tington zugeschrieben werden. Wie ich spéter zeigen werde, ist der glei-
che Wandel auch von anderen beschrieben worden und dies oft iiberzeu-
gender und umsichtiger. Aber es geht hier nicht um Originalitét. Trotz
einiger Nachteile denke ich, dal Huntingtons Aufsatz nicht nur wegen
seines dramatischen Flairs hervorsticht, sondern auch wegen des hohen
Ansehens, das Huntington im Bereich der Internationalen Bezichungen
genieBt. Hinter seiner These verbirgt sich allerdings eine Frage, der in
der Fachliteratur bisher recht wenig Aufmerksamkeit geschenkt wurde:
Es ist die Frage nach der konkreten Gestalt der neuen Weltgemeinschaft
oder »Volkerfamilie«.

108

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

Insofern man Weltpolitik und Landespolitik miteinander vergleichen
kann, treten mehrere Alternativen hervor. Wird die Weltgemeinschaft,
konnte man zum Beispiel fragen, aus einer Mischung autonomer Indivi-
duen und sozialer Gruppierungen (wie in Tonnies’ Modell von Gesell-
schaft) bestehen? Oder wird sich eher eine eng verkniipfte Gemeinschaft
bilden, die durch gleiche Ansichten und Briuche zusammengehalten
wird? In der westlichen politischen Theorie wurde diese Gegeniiberstel-
lung unléngst eingehend — wenn nicht erschopfend — anhand der Begrif-
fe »Liberalismus« (oder liberaler Universalismus) und »Kommunitaris-
mus« diskutiert (siehe Avineri 1992 und Rasmussen 1990). Ich méchte
mich auf eine andere Moglichkeit bzw. ein anderes Konzept des Zu-
sammenlebens konzentrieren, ein Konzept, in dem »Unterschiedlich-
keit« [»difference«] eine entscheidende Rolle spielt, die Idee einer »un-
darstellbaren Gemeinschaft« wie Jean-Luc Nancy sie genannt hat. Im
folgenden werde ich zunédchst Nancys Theorie zusammenfassen, um sie
von konkurrierenden, konventionellen Sichtweisen abzusetzen. Anschlie-
Bend werde ich einige SchluBfolgerungen zichen, die die Analyse der
Weltpolitik betreffen, indem ich mich auf einige neu erscheinende An-
sdtze aus diesem Bereich berufe. SchlieBlich werde ich auf einige nor-
mative Auswirkungen verweisen, die ein »undarstellbares« oder »nicht-
werkendes« Modell globaler transkultureller Begegnungen mit sich
bringt.

Jean-Luc Nancys La communauté désoeuvrée erschien 1986 in einem
intellektuellen Klima, das unter anderem mit den Theorien von Heideg-
ger, Derrida, Foucault und Bataille gesittigt war. Scharfsinnig erfafite
Nancys Buch alle groen Themenbereiche, die die kontinentale Philoso-
phie beschiftigten und dachte auf neuartige Weise liber sie nach: das
Ende der traditionellen Metaphysik, die Dezentrierung des Subjekts (oder
des cogito), die linguistische Wende, die ein gewaltiges Reservoir ein-
zelner Sprechakte hervorrief, und, vor allem, die Vorstellung des mensch-
lichen Daseins als einer »ek-statischen« Seinsform (im Sinne Heideg-
gers: Dasein als selbst-transzendierend). Aus politischer Sicht erschien
Nancys Buch in einer Zeit fundamentaler globaler Verinderungen: des
allméhlichen Zerfalls des »offiziellen« (oder stalinistischen) Kommu-
nismus, das nahende Ende des Kalten Krieges und die weltweite Aus-
breitung eines selbstsicheren Neoliberalismus, der darauf erpicht war,
das offentliche Leben mit Marktwirtschaft und privatem Eigeninteresse
zu tberfluten. Vor diesem Hintergrund erhielt Nancys Buch seinen be-

109

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

sonderen und sogar mutigen provokanten Rahmen — einen Rahmen, der
sich schon in seinem schwer zu iibersetzenden Titel abzeichnete.” Ob-
wohl Nancy den Konkurs des offiziellen Kommunismus und aller For-
men von reglementiertem Kommunitarismus anerkannte, war er nicht
dazu bereit, einen radikal aufgemotzten Individualismus zu billigen, der
nichts weiter bringen wiirde, als das alte metaphysische »Subjekt« wie-
derzubeleben. Indem sich die Analyse auf Heidegger und die poststruk-
turalistischen Autoren stiitzte, machte sie erneut den Vorrang des »Poli-
tischen« vor dem Wirtschaftlichen (und Technologischen) geltend, d.h.
die Uberlegenheit einer Gesellschaft, die als Plattform gemeinsamen
demokratischen Handelns verstanden wird. In dieser Beziehung hat La
communauté désoeuvrée die Idee der »Gemeinschaft« nochmals bekréf-
tigt. Allerdings handelt es sich um eine Gemeinschaft ohne Substanz —
ohne Kommunion oder Kommunismus — und, in diesem Sinne, um eine
»nicht-werkende« oder »nicht-operative« Gemeinschaft, die sich in-
strumenteller Kontrolle entzieht.

Die Hintergriinde des globalen Wandels kommen im Eroffnungska-
pitel von Nancys Buch eingehend und deutlich zur Sprache. Mit Bezug
auf den krebsartigen Zerfall, der die Sowjetmacht und ihre Satelliten-
staaten befallen hatte, werden in diesem Kapitel die Auswirkungen die-
ses Zerfalls auf die politische Theorie im allgemeinen und auf das Kon-
zept der Gemeinschaft im besonderen erwogen. Die »bedeutendste und
wohl schmerzlichste« Erfahrung unserer Zeit, lesen wir dort, ist »das
Zeugnis der Auflosung, des Zerfalls oder der Erschiitterung der Gemein-
schaft« (Nancy 1988: 11), ein Zerfall, der vom Niedergang des Kommu-
nismus nicht zu trennen ist. In Nancys Darstellung war der Kommunis-
mus bzw. sein Vorhaben nicht einfach mit Korruption gleichzusetzen.
Der Begriff deutete eher das Verlangen an, eine Bedeutung von Ge-
meinschaft wiederzuentdecken, die »jenseits der sozialen Unterschiede,
jenseits der Unterjochung unter eine techno-politische Herrschaft« ldge,
und »folglich auch jenseits der Beschneidung der Freiheit, der Verkiim-
merung der Rede oder dem Schwinden des einfachen Gliicks, was eben
geschieht, sobald dies alles dem Gesetz der Privatisierung unterworfen
wird« (Nancy 1988: 11). Trotz einiger ausgleichender Momente hatte
der Kommunismus als politischer Apparat allerdings von Anfang an ei-
nen grundlegenden, ja sogar einen metaphysischen Fehler: die Tendenz,
alles auf Produktion, Lenkung und effiziente Kontrolle zu reduzieren.
Einmal abgesehen von den despotischen oder korrupten Tendenzen sei-

3 Die erste Fassung von La communauté désouevrée erschien 1983 in der
Zeitschrift Aléa und bildete die unmittelbare Vorlage fiir Maurice Blan-
chots Die uneingestehbare Gemeinschaft (Blanchot 2007), franz.: La com-
munauté inavouable (Blanchot 1983).

110

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

ner Fiihrung, schreibt Nancy, war es »die Grundlage des kommunisti-
schen Ideals selbst, [die] letztlich in &dufBerst problematischem Licht er-
scheint«, nidmlich »der als Produzent definierte Mensch« und vor allem
der Mensch, »der grundsitzlich als Produzent seines eigenen Wesens in
Gestalt seiner Arbeit oder seiner Werke verstanden wird« (Nancy 1988:
13). Im Namen von Produktion und operativer Kontrolle wurde die Ge-
meinschaft selbst als ein konstruiertes oder operatives Ziel verstanden,
ein Ziel, das dadurch erreicht wurde, daB3 die Menschen »wesensmafig
ihre eigene Wesenheit als ihr Werk herstellen und dartiber hinaus genau
diese Wesenheit als Gemeinschaft herstellen« (Nancy 1988: 13f.). Was
diese Betonung auf Lenkung oder Management umging oder ignorierte,
war der Aspekt der exzessiven oder ekstatischen Selbstiiberschreitung —
eine Unterlassung, die den »totalitiren« oder zwingend »immanentisti-
schen« Charakter des Kommunismus weitgehend erklért:

»Nun bildet aber gerade die Immanenz im Verhiltnis des Menschen zum Men-
schen oder anders gesagt, gerade der Mensch iiberhaupt als das immanente
Wesen par excellence, den Stein des Anstofles fiir ein Denken der Gemein-
schaft. [...] Folglich reprisentieren das 6konomische Band, die technologische
Verfahrensweise und die politische Verschmelzung (zu einem Kdorper oder un-
ter einer personlichen Herrschaft) an sich schon notwendig dieses Wesen [der
Gemeinschaft] oder vielmehr bieten sie es dar, exponieren und realisieren es.
Hier wird es ins Werk gesetzt; hier ist es Ergebnis seines eigenen Wirkens ge-
worden. Genau dies haben wir »Totalitarismus« genannt, vielleicht spriche
man besser von >Immanentismus< (Nancy 1988: 14f.).*

Dieser dem Kommunismus innewohnende Fehler taucht auch bei ande-
ren, weniger radikalen Formen »kommunitaristischer« Politik auf, so in
den unorthodoxen links-gerichteten Varianten des hegelianischen Marx-
ismus. Gleich ihrem sowjetischen Pendant sind auch diese Formen
»iiberholt«. Was die Liicke, die der Kommunismus/Kommunitarismus
hinterlassen hat, nun fiillt, ist ein neoliberaler Individualismus, ein veral-
tetes Erzeugnis der modernen westlichen Politik. Nancy verurteilt diesen
Glauben an den Individualismus auf das Schérfste: »Manche sehen in
der Erfindung und der Kultivierung der Idee des Individuums, ja in sei-
nem Kult, jenes uniibertreffliche Privileg, dank dessen Europa der Welt
doch schon den einzig moglichen Weg aus der Tyrannei gewiesen und
die Norm gesetzt habe, an der alle kollektiven oder gemeinschaftlichen
Unternehmungen zu messen wiren« (Nancy 1988: 15). Fiir Nancy dage-
gen ist das Individuum nur ein »Riickstand« oder »Uberbleibsel« der

4 Eine durchaus vergleichbare Analyse hat Claude Lefort vorgelegt (Lefort
1988). Vgl. auch Arendt 1995.

111

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

aufgelosten Gemeinschaft; in seiner atomistischen »Unteilbarkeit« er-
weist es sich nur als »das abstrakte Ergebnis einer Zerlegung«. Viel ent-
scheidender ist jedoch, dafl das Individuum so, wie die totalisierende
Gemeinschaft, »immanentistische« Ziige aufweist. Nun ist es das unab-
hingige und »absolut losgeloste« Subjekt, das als »Ursprung und Ge-
wiBheit« betrachtet wird (Nancy 1988: 15). Was vom atomistischen In-
dividualismus nicht abgeleitet oder extrapoliert werden kann, ist die Idee
einer sozialen Welt, also jeglicher Sinn eines »Clinamen, d.h. »einer
Neigung oder einer Zuneigung des einen fiir den anderen, [einer Anzie-
hung des einen durch den anderen, eines gegenseitigen Hingezogen-
seins].« Dieses Manko ist das traditionelle Defizit moderner Individualis-
mus-Theorien, und es fiihrt sich in neuerer, existentialistischer und neo-
liberalistischer Gestalt fort. Wie Nancy spitz bemerkt: »Der »>Persona-
lismus¢, oder auch Sartre, haben nichts anderes zustandegebracht, als das
allerklassischste Individuum-Subjekt in eine moralische oder soziologi-
sche Hille zu stecken«; obwohl sie ausgiebig iiber die Situation des
Subjekts gesprochen haben, »haben [sie] die Beugung des Individuums,
auflerhalb seiner selbst, an jenem Rand, der die Grenze des Gemeinsam-
Seins darstellt, unterlassen« (Nancy 1988: 16).

Wie jede andere Art des Immanentismus ist der autonome Individua-
lismus nicht nur erdriickend, er ist auch paradox und widerspricht sich
letztendlich selbst: Denn um sich als Individuum erkennen zu kénnen,
bedarf es der Abgrenzung vom anderen. »Um absolut allein zu sein, ge-
niigt es nicht, daB ich es bin«, bemerkt Nancy, »es ist vielmehr dariiber
hinaus notwendig, daf3 allein ich allein bin. Genau dies ist aber wider-
spriichlich« (Nancy 1988: 17). Daher bricht und untergribt die Logik
der absoluten Autarkie/Autonomie diese Bastion dadurch, daB sie es in
eine Beziehung setzt, die sie selbst ablehnt und »sprengt« und sie
zugleich »von Innen und AuBen« zerreifit (Nancy 1988: 17). Die absolu-
te Eigenstindigkeit der Individuen ist also zugunsten einer Beziehung
gebrochen (die selbst nicht verabsolutiert werden kann): Diese Bezie-
hung ist »nichts anderes als das, was die Autarkie der absoluten Imma-
nenz in ihrem Prinzip — und am Ort ihrer Eingrenzung oder an ihrer
Grenze — auflost« (Nancy 1988: 17). Auf philosophisch bahnbrechende
Art hatte schon Heideggers Begriff des »In-der-Welt-Seins« auf solch
eine (nicht-absolute und nicht-dialektische) Beziehung hingewiesen, und
auch sein Entwurf des Daseins als »ekstatische« Uberschreitung zum
»Sein« und zu(m) Anderen. Wie Nancy scharfsinnig bemerkt, war das
Sein fiir Heidegger weder ein Ding noch ein Begriff noch ein totalisie-
rendes Wesen, sondern eher das Sinnbild einer differenzierenden Bezie-
hung, die jede Art von Abkapselung sprengt. Genau genommen, fiihrt
Nancy aus, »gelangt das Sein »selbstc schlieflich dazu, sich als Bezie-

112

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

hung zu bestimmen, als Nicht-Absolutheit, und wenn man so will — zu-
mindest versuche ich dies zu sagen — als Gemeinschaft« (Nancy 1988:
20). Ab diesem Punkt sollte klar sein, dal der Gemeinschaftsbegriff von
Nancy weit entfernt ist von einer kompakten oder totalitiren Variante
des Kommunismus/Kommunitarismus; ganz im Gegenteil basiert seine
relationale Eigenschaft gerade auf dem Aufbrechen oder dem ekstati-
schen Uberschreiten der Kompaktheit. In seinen eigenen Worten ist Ek-
stase »die >absolute« Unmoglichkeit der vollendeten Immanenz« und
folglich »die Unmdoglichkeit einer Individualitdt im strengen Sinn wie
auch die einer reinen kollektiven Totalitit« (Nancy 1988: 20). Die Her-
ausforderung, die diese Aussicht stellt, ist die schwierige Aufgabe, Ge-
meinschaft und Ekstase als untrennbar miteinander verbunden zu verste-
hen — auf eine Weise, die die operative Lenkung einer Gemeinschaft
sprengt. Auf einen Nenner gebracht kann Gemeinschaft hier beschrieben
werden als »das Ekstatisch-Sein des Seins selbst« (Nancy 1988: 21).°

In Nancys Darstellung bedeutet Gemeinschaft nicht einfach eine
empirische Gegebenheit oder etwas Vorhandenes. Sie ist eher ein Be-
ginn oder eine Berufung oder etwas zu Erwartendes. Vor allen Dingen
ist sie nicht das Sinnbild einer primitiven Vergangenheit oder eines gol-
denen Zeitalters, das es wiederzugewinnen gilt — so wie es sich einige
kommunitaristische Visionire vorstellen. Nancy urteilt streng tiber Sehn-
stichte nach einer verlorenen Unschuld. Nach seiner Darstellung war ei-
ner der bedeutendsten modernen Fiirsprecher solcher Sehnsiichte Rous-
seau, der vielleicht stirker als andere, die moderne Gesellschaft als ein
Ergebnis vom »Verlust oder als Verfall einer gemeinschaftlichen (und
kommunikativen) Vertrautheit« wahrnahm (Nancy 1988: 26). Allerdings
waren riickblickende Traume schon immer ein wesentlicher Bestandteil
des westlichen Selbstverstdndnisses oder des historischen Bewuftseins.
»In jedem einzelnen Augenblick seiner Geschichte«, lesen wir, hat sich

5 Weite Teile des Kapitels bilden eine Art kritischen Kommentar zu Georges
Bataille, dessen Position, wie Nancy zeigt, prizise zwischen den Polen
Ekstase und Gemeinschaft verlduft. Nancy vermerkt: »Gleichwohl blieb
Bataille selbst zwischen den beiden Polen von Ekstase und Gemeinschaft
sozusagen in der Schwebe«. Wéhrend die Ekstase »mit dem faschistischen
Orgiasmus« verbunden blieb, war Gemeinschaft »fiir ihn aufs engste mit
der Idee des Kommunismus verkniipft.« Ergebnis dieses Konflikts war,
daBl »die Gemeinschaft [...] sich also der Ekstase« verweigert; »die Eksta-
se zieht sich aus der Gemeinschaft zuriick«. Letztlich war Bataille allein in
der Lage, »dem >unermeBlichen Scheitern< der militdrischen, religiésen
und politischen Geschichte nur eine subjektive Souverénitit der Liebenden
und des Kiinstlers entgegenzusetzen — das heifit eben: nur die besonderen
»heterogenen< Zustinde von Verziickung, die der »homogenen< Ordnung
der Gesellschaft lediglich abgezwungen werden und nicht mit ihnen
kommunizieren« (Nancy 1988 471f.).

113

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

der Westen »schon immer der Sehnsucht nach einer noch archaischeren,
einer verschollenen Gemeinschaft hingegeben und den Verlust von fa-
milidrer Vertrautheit und Briiderlichkeit, des Zusammenlebens iiber-
haupt, beklagt« (Nancy 1988: 28). Unabhingig vom konkreten Charak-
ter dieses Traumes: »Die verlorene oder zerbrochene Gemeinschaft kann
auf verschiedenste Weise, mit allen moglichen Paradigmen illustriert
werden: die natiirliche Familie, die attische Polis, die romische Repu-
blik, die urchristliche Gemeinde, Korporationen, Gemeinden oder Bru-
derschaften — immer geht es«, so Nancy,

»um ein verlorenes Zeitalter, in dem die Gemeinschaft sich noch aus engen,
harmonischen und unzerreilbaren Banden kniipfte und in dem sie in ihren In-
stitutionen, Riten und Symbolen vor allem sich selbst das Schauspiel, ja sogar
die lebendige Darbietung ihrer eigenen Einheit, der ihr immanenten Vertraut-
heit und Autonomie offenbarte. Im Unterschied zur Gesellschaft (die einfach
ein Zusammenschluf oder eine Verteilung von Kriften und Bedirfnissen ist)
[...], ist die Gemeinschaft nicht allein das vertraute Kommunizieren und die
enge Verbindung ihrer Mitglieder untereinander, sondern auch das organische
Einswerden ihrer selbst mit ihrem Wesen« (Nancy 1988: 27).

An dieser Stelle korrigiert Nancy den Entwicklungsverlauf von Gemein-
schaft und Gesellschaft, wie ihn Tonnies und andere beschreiben. »Die
Gesellschaft«, behauptet Nancy mit Nachdruck, »und mit ihr Staat, In-
dustrie und Kapital tauchten nicht auf, um eine bereits bestehende Ge-
meinschaft aufzulosen« (Nancy 1988: 30). Was das Entwicklungssche-
mata dieser Art erklért, oder erkldren konnte, ist das (strategische) Ver-
langen heutiger Generationen, ihre eigenen Sehnsiichte der Vergangen-
heit tiberzustiilpen (obwohl sie widerspenstig bleibt). In dieser Hinsicht
konnte der moderne Kommunitarismus vielleicht tatsdchlich »nichts an-
deres als eine spéte Erfindung« sein. Im Gegensatz dazu ist die Gemein-
schaft, so Nancy, keinesfalls das, »was die Gesellschaft zerbrochen oder
verloren hitte«, sondern sie ist das, »was uns zustoft [...], was uns also
von der Gesellschaft ausgehend zustoBt« (Nancy 1988: 31).°

6 In Nancys Perspektive stellen vergangene Gesellschaften ein Gefiige dar,
das viel zu komplex und verschieden ist, als daB es durch den Begriff der
Gemeinschaft erfat werden konnte. »Sicherlich wire es genauer und
wiirde mit jenem Hin-und-Her der ethnologischen Interpretationen, all
diesen Ursprungsphantasien oder Trugbildern eines verlorenen >Einst< auf-
rdumen; zu behaupten, dal die Gesellschaft — die »Sozietit¢, der trennende
Zusammenschlufl von Kriften, Bediirfnissen und Zeichen — an die Stelle
von etwas getreten ist, wofiir wir weder einen Namen noch einen Begriff
haben; dieses etwas ging aus einer viel weitreichenderen Kommunikation
(aus einer Verbindung zu den Géttern, dem Kosmos, den Tieren, den To-
ten, den unbekannten Wesen) hervor, als sie im Rahmen des sozialen

114

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

Das »ZustoBen«, auf das sich Nancy hier beruft, gleicht nicht etwa
einem externen Geschick oder unabdnderlichen Schicksal; stattdessen
erfordert es ein korrektes menschliches Entgegenkommen oder Verant-
wortungsbewuBtsein: vornehmlich die Bereitschaft, die Bedeutung der
Gemeinschaft neu zu iiberdenken und ihre »dringende und vielleicht
noch immer unerhirte Forderung« im Blick zu behalten (Nancy 1988:
52). Uberdenken bedeutet hier Neuland zu betreten und die gewohnten
Schemata von Kommunismus/Kommunitarismus und Individualismus
aullen zu lassen. Besonders dringlich ist die Ablosung der véllig eigen-
standigen Individualitdt durch den Begriff der »Singularitit« oder des
einzigartigen Menschen. Fiir Nancy steht Singularitit im Gegensatz »zur
Struktur der Individualitét«: Sie »ereignet sich nicht in der Ordnung der
Atome, diesen identifizierbaren, wenn nicht sogar identischen Identiti-
ten, sondern auf der Ebene des clinamen, das selbst nicht identifiziert
werden kann. Sie ist mit der Ekstase im Bunde« (Nancy 1988: 21f.). Der
einzelne Mensch ist in Nancys Darstellung ein endliches Wesen, das in
seiner Begrenztheit der Sterblichkeit sowie dem iiberschreitenden Ein-
griff des anderen ausgesetzt ist. »Ganz offensichtlich vermochte die
Thematik der Individuation, stellt Nancy fest, »wie sie von einer be-
stimmten Richtung der Romantik aus bei Schopenhauer und Nietzsche
rezipiert wurde, die Singularitét nicht in den Blick zu bekommen, obwohl
sie jener doch nicht so fern stand.« Wahrend die Individuation in sich ge-
schlossene Entitdten aus einem formlosen Hintergrund herauslést, geht
die Singularitdt »aus nichts hervor«, da sie »kein Werk, das Ergebnis ei-
nes Wirkens« ist (das »Singularisierung« genannt werden konnte). In
seiner Endlichkeit erhebt sich »ein singuldres Seiendes [...] nicht und er-
richtet sich nicht auf dem Grund einer wirren, chaotischen Identitit der
Wesen, noch auf dem Grund ihrer einheitsstiftenden Auferstehung, auch
nicht auf dem Grund eines Werdens oder eines Willens« (Nancy 1988:
61f.). Statt dessen treten singuldre Seiende von Anfang an gemeinsam
auf; so daB sie in ihrer Endlichkeit »zusammen-erscheinen«.” In Nancys
Worten:

Bandes moglich wire, und beruhte gleichzeitig auf einer noch weitaus ra-
dikaleren und vielféltigeren Gliederung eben dieser Bezichung, was hiufig
viel gravierendere Auswirkungen [...] hatte, als wir es von einem Mini-
mum an Gemeinschaftlichkeit im Rahmen des sozialen Bandes erwarten
wiirden. Die Gesellschaft ist nicht aus dem Zusammenbruch einer Ge-
meinschaft entstanden« (Nancy 1988: 30f.).

7 »dafl die Endlichkeit zusammen-erscheint und nur zusammen-erscheinen
kann« (Nancy 1988: 64). »comparaitre« wird hier als »zusammen-erschei-
nen« tibersetzt, »comparution« mit »Komparenz«.

115

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

»Ein singuldres Wesen erscheint als die Endlichkeit selbst: ndmlich am Ende
(oder am Anfang), im Beriihren der Haut (oder der Seele) eines anderen singu-
laren Wesens, an den duflersten Grenzen derselben Singularitit, die als solche
stets eine andere, stets mit-geteilt, stets exponiert ist. [...] Gemeinschaft bedeu-
tet folglich, da3 es kein singulidres Wesen ohne ein anderes singuldres Wesen
gibt, daB also etwas existiert, was man mit einem etwas ungliicklich gewihlten
Ausdruck als urspriingliche oder ontologische »Sozialitit« bezeichnen konnte,
eine Sozialitdt also, die ihrem Wesen nach weit iiber die Idee eines Gesell-
schaftlich-Sein des Menschen hinausreicht (das zoon politikon erscheint in Be-
zug auf diese Gemeinschaft als sekundér)« (Nancy 1988: 62f.).

Bei dieser origindren Sozialitit handelt es sich weder um Zusammen-
schliisse noch um Ausgrenzungen, sondern um eine Art von »Kommu-
nikation, die sich stark vom reinen Informations- oder Mitteilungsaus-
tausch unterscheidet. Im Gegensatz zu technischen Informationstheorien
und Theorien tiber kommunikative Interaktion verortet Nancy Kommu-
nikation auf einer urspriinglicheren Ebene, auf der eine Verschiebung,
ein »Auseinander« stattfindet. »Die Kommunikation besteht zuallererst
in dieser Mit-Teilung und dieser Komparenz der Endlichkeit: das heif3t
in diesem Auseinander und diesem gegenseitigen Anrufen, die sich so
als konstitutiv fiir das Gemeinsam-Sein erweisen — und zwar insofern als
dieses kein gemeinsames Sein ist« (Nancy 1988: 64). An diesem Punkt
wendet sich Nancy wieder dem Thema der »nicht-werkenden« oder
nicht-operativen Gemeinschaft zu, um diesen Begriff deutlicher zu um-
fassen. Wenn sie als »Komparenz« oder gemeinsamer Raum verstanden
wird, ist Gemeinschaft weder »gesetzt« oder konstruiert, noch entsteht
sie aus »intersubjektiven« (vertraglichen, oder anders gearteten) Banden:
»Sie konstituiert sich nicht, bildet sich nicht, noch erscheint sie zwi-
schen bereits gegebenen Subjekten (Objekten)« (Nancy 1988: 65). In-
dem sie eher eine Gemeinsamkeit oder ein gegenseitiges Uberschreiten
ohne Verschmelzung widerspiegelt, markiert die Gemeinschaft den Ort
»des Zwischen als solchem, d.h. einen Strich oder Schnitt: »du und ich
(das Zwischen-uns); in dieser Formulierung hat das und nicht die Funk-
tion des Nebeneinandersetzens, sondern die des Aussetzens« oder Aus-
gesetzt-Seins (Nancy 1988: 65). Nancy formt das beriihmte Cartesiani-
sche Sprichwort tiber das Cogito um und ersetzt es durch die Wendung
»ego sum expositus«, will sagen: »dal ich zunédchst dem anderen und
dem Ausgesetzt-Sein des anderen ausgesetzt bin« — eine Formulierung,
die die Umrisse der Gemeinsamkeit markiert — »von der Descartes so
wenig oder gar nichts zu wissen scheint« (Nancy 1988: 68f.). In den
Zwischenrdumen gegenseitigen Ausgesetztseins verortet, im Zwischen-
Raum der Komparenz, ist die Gemeinschaft weder produzierbar noch

116

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

»werkbar«, sondern eher durch ein grundlegendes Fehlen oder eine Ab-
wesenheit gekennzeichnet: das Fehlen einer Substanz oder stabilen Iden-
titdt, die ein fiir alle Mal festgesetzt werden konnte. Was die Gemein-
schaft ausmacht, spitzt Nancy zu, ist Endlichkeit, oder genauer gesagt
»der unendliche Mangel unendlicher Identitdt (so wir denn eine solche
Formulierung riskieren konnen)«. Anders gesagt bildet sich Gemein-
schaft durch den Riickzug oder den Abzug von Etwas: und dieses Etwas,
das die erfiillte unendliche Identitdt der Gemeinschaft sein wird, nenne
ich ihre Arbeit (oder ihr Werk, also communauté alésoeuvrée).8

Aus diesem nicht-werkenden Blickwinkel eroffnet sich eine neue
Aussicht auf das politische Leben oder zumindest auf einen 6ffentli-
chen/gemeinschaftlichen Raum, in dem Politik und politische Auseinan-
dersetzungen stattfinden konnen. Nancy nimmt hier eine Unterscheidung
auf, die derzeitig in der kontinentalen Philosophie gebrauchlich ist: die
Unterscheidung zwischen »Politik« und »dem Politischen«, wobei erste-
re Parteistrategien und konkrete institutionelle Einrichtungen beinhaltet
und letztere den Austragungsort oder die »mise en scéne«, die fiir diese
Strategien vorgesehen ist. Indem er diese Unterscheidung durchdenkt,
schldgt Nancy vor, da3 der Begriff des Politischen »nicht die Organisa-
tion der Gesellschaft, sondern die Anordnung der Gemeinschaft als sol-
che« bezeichne; so lange das Gesellschaftsleben sich nicht ganz »in der
sozio-technischen Komponente von Kriften und Bediirfnissen auflost,
konne dieser Begriff synonym mit der »Mit-Teilung der Gemeinschaft«
verwendet werden. Nancy vertieft diesen Aspekt, indem er die Unter-
scheidung zwischen »werkend« und »nicht-werkend« ins Feld fiihrt:

»mPolitisch« wiirde bedeuten, da3 eine Gemeinschaft sich auf die Entwerkung
ihrer Kommunikation hin ausrichtet oder zu dieser Entwerkung bestimmt ist:
eine Gemeinschaft also, die ganz bewuf3t die Erfahrung ihrer Mit-Teilung
macht. Ob man zu einer solchen Bedeutung des »Politischen« gelangt, héngt
nicht, jedenfalls nicht allein, von dem ab, was man gemeinhin »politischen
Willen« nennt. Es impliziert, dal man bereits auf die Gemeinschaft verpflich-
tet ist, das heilt, dal man sie in irgendeiner Weise als Kommunikation er-
féhrt« (Nancy 1988: 87).

Die Betonung auf dem Gemeinsamen oder dem gemeinsamen Raum
braucht, und sollte, tatsdchlich keine Vernachldssigung konkreter politi-
scher Auseinandersetzungen mit sich bringen. Nancy spiirt das vorherr-
schende Machtgefille und die hegemonialen Ungleichgewichte auf
staatlicher wie auf globaler Ebene sehr deutlich. Obwohl das Politische

8 Dallmayr zitiert hier aus dem Vorwort der englischsprachigen Ausgabe
(Nancy 1991: xxxviii-xxxix) [H.L.].

117

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

nicht auf Macht (oder einen instrumentellen »>Willen zur Macht() redu-
ziert werden kann, bemerkt er, dal man dem Wirkungskreis der Macht-
verhiltnisse nicht entkommen kann: »Denn wir héren nie damit auf, be-
reits auf die Gemeinschaft verpflichtet« zu sein (Nancy 1988: 87). Um
unterdriickenden und ausbeutenden Machtverhéltnissen Abhilfe zu ver-
schaffen, miissen Gegenkrifte mobilisiert und, in gewissem Sinne, zu
»Werk« gebracht werden. Dennoch sollte man beim Streben nach strate-
gischen Zielen und Gegenzielen Vorsicht walten lassen, damit sie nicht
»totalisierend« und wiederum unterdriickend werden. Daher miissen
strategische Auseinandersetzungen gegeniiber einem ungesehenen, nicht-
werkenden Bereich aufmerksam bleiben: dem Bereich eines gemeinsa-
men gemeinschaftlichen Raumes, der seinen Sinn und sein Ausmal} der
Politik zuweist (Nancy 1991: xxxviii).’

Nachdem ich die wesentlichen Argumentationsschritte von Nancy wie-
dergegeben habe, mochte ich nun zum eingangs thematisierten globalen
Kontext zuriickkehren, insbesondere zu dem von Huntington heraufbe-
schworenen »Kampf der Kulturen«. Im Licht von Nancys Konzept einer
inoperativen globalen Gemeinschaft kommen nicht nur die Vorziige,
sondern auch die Méngel von Huntingtons Aufsatz zu Tage. Wie schon
zuvor angedeutet, liegt dessen grofiter Vorteil in der Verlagerung der in-
ternationalen zwischenstaatlichen Anarchie auf die Ebene kultureller
Uberzeugungen und Praktiken, d.h. von staatlich organisierten Elite-
strukturen zur Lebenswelt gewohnlicher Menschen. Diese Verlagerung
ist eng mit der Beachtung von religiésen Brauchen und Traditionen ver-
kniipft — ein Schritt, der den Beginn eines Abstandnehmens von homo-
genisierenden Formen des Sakularismus (sowie vom gesellschaftswis-
senschaftlichen Kanon der Wertfreiheit) ankiindigt. Ansétze dieser Art
tragen einige Nachteile und Fehler in sich, von denen ich hier zwei nen-
nen mdochte. Huntington versteht Kulturen oder Zivilisationen im We-
sentlichen als Machtzusammenhinge, die sich nun, nach dem Ende des
Kalten Krieges, auf globaler Ebene gegeniiber stehen. Insofern wird das
traditionelle Schema internationaler Politik modifiziert, jedoch nicht

9  Auf die Unterscheidung zwischen »Politik« und »das Politische« beziche
ich mich insbesondere in meinen Kapiteln »Rethinking the political: some
Heideggerian contribution« und »Post-metaphysical politics: Heidegger
and democracy?«, in The other Heidgger (Dallmayr 1993), insbesondere
S. 50f. und 87f. Die Formulierung »mise en scéne« habe ich von Claude
Lefort iibernommen (Lefort 1988: 10f.).

118

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

grundlegend verdndert: Der »Kampf der Kulturen« nimmt schlichtweg
den Platz der Auseinandersetzungen zwischen Superméchten und den
unvermeidlichen Konflikten zwischen Nationalstaaten ein. Obwohl Hun-
tington kulturellen Identitdten gewisse Fluktuationen oder »Unschérfen«
zugesteht, geht er von einer relativen Kompaktheit der Kulturen als
»sinnvolle Einheiten« aus — eine Behauptung, die ihn zu Recht, wie ab-
zusehen war, mit dem Vorwurf des Essentialismus und der Umgehung
innerer Risse sowie transkultureller Uberlappungen konfrontierte. In
Nancys Begrifflichkeit ausgedriickt werden Kulturen oder Zivilisationen
als abgetrennte »Individuen« oder totalisierende Einheiten dargestellt,
auf Kosten ihrer flexiblen »Singularitit« und »Komparenz«. Eine Be-
gleiterscheinung dieser individualisierenden Sichtweise ist die Redukti-
on des westlichen Kulturkreises auf eines von mehreren Machtgefiigen
(oder kulturellen Handlungsgefiigen). Sogar dort, wo ihre besondere Rol-
le in der Weltpolitik anerkannt wird, nimmt diese Anerkennung die
Form binrer Gegensitze (vom Typ »the West against the Rest«) an."
Nach Huntington werden die Kulturen in unserem Zeitalter notge-
drungen aufeinanderprallen, und zwar entlang ihrer »kulturellen Bruch-
linien«. Dies wird aus vielerlei Griinden geschehen, von denen die Fol-
genden wesentlich sind: Unterschiede zwischen den Kulturen werden
zunidchst auf einer zugrundeliegenden Erfahrungsebene angesiedelt, die
sich von Geschichte, Sprache, Literatur und Religion néhrt. In dieser
Hinsicht sind sie »weit fundamentaler als etwaige Unterschiede zwi-
schen politischen Uberzeugungen und Regimen«. Des weiteren wird un-
sere Welt »kleiner«, indem die gegenseitige kulturelle Beeinflussung
stetig zunimmt — was wiederum zu einem stérkeren »kulturellen Be-
wuBltsein« oder einer verstirkten Wahrnehmung kultureller Identitit
fuhrt. AuBerdem werden die traditionellen Kulturen und Religionen
durch die Abschwiéchung der ideologischen Bindungen am Ende des
Kalten Krieges dazu veranlaBt, »diese Liicke zu fiillen«. Letztendlich
sind kulturelle Eigenschaften und Unterschiede aus Huntingtons Sicht

10 Vgl. auch Huntington 2002: 192ff. Der Vorwurf, Huntington verfolge ei-
nen Essentialismus, wurde insbesondere von Fouad Ajami vorgetragen, in
seiner in Foreign Affairs verdffentlichten Antwort »The summoning«
(Ajami 1993). Ungliicklicherweise verfingen sich Ajami und seine Mit-
streiter in den Fallstricken ihrer eigenen Argumentation, d.h. entweder die
Riickkehr zur Anarchie der Staaten implizierte oder die Inkaufnahme der
Riickseite des Essentialismus: Assimilationismus oder melting-pot-Ideolo-
gie der Globalisierung (unter Herrschaft des Westens). In seiner unmittel-
bar folgenden Replik bezeichnete Huntington diese zwei Moglichkeiten
richtigerweise als »pseudo-alternativ« (das dirigistische Paradigma) und
»wirklichkeitsferne Alternative« (das Eine-Welt-Paradigma), siche Hun-
tington 1993b: 191, vgl. auch Huntington 2002: 29ff.

119

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

»weniger variabel« und deshalb »weniger leicht beizulegen und aufzuls-
sen« als politische oder 6konomische Zerwiirfnisse zwischen National-
staaten oder Klassen — eine Tatsache, die zu Geniige durch den weltwei-
ten Anstieg ethnischer und religioser Konflikte veranschaulicht wird.
Wihrend diese und andere Konflikte unserer Zeit die interkulturellen
Griaben weiter aufreilen und vertiefen, begiinstigen dieselben Ursachen
eine Sammlungsbewegung innerhalb spezifischer Kulturkreise, d.h. eine
Festigung intrakulturellen Zusammenhalts. Indem er sich auf diese
»Sammlung« bezieht, behauptet Huntington, dafl der Begriff »kulturelles
Miteinander« — also das, was andere das »Bruderldnder-Syndrom« ge-
nannt haben (vgl. auch Huntington 2002: 24) — dabei ist, »die als Basis
von Kooperation und Koalition fungierende politische Ideologie und das
traditionell ausbalancierte Machtgefiige zu ersetzen«. Bisweilen kann
dieser ProzeB iiber die sich verengenden kulturellen Grenzen hinweg ge-
schehen, wie es zum Beispiel an der aufkommenden »Konfuzianisch-
Islamischen Verbindung« zu sehen ist. All diese Entwicklungen werfen
Probleme fiir unsere globale Zukunft voraus.

»Die Geschichte ist nicht zu Ende und die Welt nicht eins geworden. Kulturen
vereinen und trennen die Menschheit. [...] Was letztendlich fiir die Menschen
zihlt, sind weder politische Uberzeugungen noch 6konomischen Interessen.
Vertrauen und Familie, Blut und Glauben sind es, mit denen sich die Men-
schen identifizieren und wofiir sie kimpfen und sterben werdenc. "

Die kulturelle Kluft betrifft, bedingt durch auswirtige Beziehungen,
auch den westlichen Kulturkreis. Huntington ist sich der distinkten, he-
gemonialen Stellung der westlichen Kultur selbstverstindlich bewuft,
einer Stellung, die sich durch die enge Verbindung von Modernisierung
und Verwestlichung erklért. In seiner Schilderung der Ursachen der ge-
genwirtigen Konflikte verweist Huntington explizit auf die »doppelte
Rolle« des Westens, als hegemoniale Kultur oder »Musterkultur« und
zugleich als Gegner oder Angriffsziel. Allerdings geht diese Dualitét
schnell tiber in eine grob kontrastierende und totalisierend ausgrenzende
Darstellung. In Anlehnung an einen Begriff von Kishore Mahbubani
stellt sein Aufsatz den Westen als eine globale Machtkonstellation »ge-
gen den Rest« der Welt dar. Andererseits, so lesen wir, steht der Westen
zur Zeit an der Spitze der globalen Pyramide. Allerdings tritt gleichzei-
tig, und vielleicht gerade aus diesem Grunde, unter den nicht-westlichen
Kulturen ein »zuriick-zu-den-Wurzeln Phanomen« auf. Die heutige west-
liche Kultur steht daher »am Scheitelpunkt ihrer Macht — insbesondere

11 Siehe Huntington 1993a: 25-27, 35, 45 und 1993b: 194. Der letzte Ab-
schnitt bezieht sich kritisch auf Fukuyma 1992.

120

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

im Verhéltnis zu anderen Kulturen — und sieht sich all denjenigen nicht-
westlichen Kulturen gegeniiber, die den zunehmenden Wunsch und auch
die Ressourcen haben, die Welt auf ihre Weise zu formen.« In der fiir
ihn {blichen unverbliimten Ausdrucksweise durchbricht Huntingtons
Abhandlung den rhetorischen Schleier, der die westliche Hegemonie in
einen Mantel nach dem Strickmuster »Eine-Welt« oder » Weltordnung«
hiillen soll (vgl. auch Huntington 2002: 33ff.). Selbst der Ausdruck
»Weltgemeinschaft« ist, wie er mit verbliiffender Freimiitigkeit bemerkt,
zu einem Euphemismus geworden, der dazu dient, die Interessen der
Vereinigten Staaten und der anderen westlichen Méachte unter dem
Deckmantel des Globalen zu legitimieren (und durchzusetzen). Im Na-
men internationaler Vermittler, fiigt er hinzu, werden die Probleme der
globalen Politik und Sicherheit »unter den Vereinigten Staaten, GroBbri-
tannien und Frankreich ausgemacht«, wihrend weltwirtschaftliche Fra-
gen gemeinschaftlich von den Vereinigten Staaten, Deutschland und Ja-
pan verhandelt werden. Der Westen »benutzt« die internationalen Ein-
richtungen, um »die westliche Vorherrschaft aufrechtzuerhalten, ihre In-
teressen zu sichern und die westlichen politischen und 6konomischen
Werte zu verbreiten«. Wiahrend hier vieles von der Sichtweise abhdngt
und Klagen iiber die globale Vorherrschaft hauptsidchlich von nicht-
westlichen Gesellschaften ausgehen, tragt diese Sicht doch immerhin
»ein Kornchen Wahrheit in sich« (Huntington 1993a: 26, 39f. vgl. auch
Mahbubani 1992 und 1993).

Huntingtons Schonungslosigkeit geht iiber die Machtpolitik hinaus
und auf weltweite kulturelle Bestrebungen {iiber, vor allem auf die Visi-
on einer »Kosmopolis« oder einer universellen menschlichen Kultur.
Solche Visionen werden oftmals von den Gewinnern der westlichen
Kultur unterstiitzt, also auch von den Intellektuellen der Mittelschicht
und von Fachleuten aus nicht-westlichen Landern, die die »Kosmopolis«
schlichtweg als eine globalisierte Ausweitung westlicher Standards und
Lebensweisen verstehen. Solch ein Globalisierungsprozel3 findet heute
tatsdchlich statt, und Huntington rdumt bereitwillig ein, da8 »oberflich-
lich betrachtet« viele Bestandteile der westlichen Kultur die restliche
Welt durchdrungen haben. Dennoch triigt der Schein hier, denn grundle-
gender betrachtet werden westliche Standards und Meinungen als
»grundverschieden« zu denen anderer Kulturen angesehen. Dieser Ge-
gensatz betrifft und gefdhrdet die Vorstellung der Kosmopolis selbst.
Denn, wie Huntington darlegt, »die Vorstellung, daf3 es eine universale
Kultur geben konne, ist eine Idee des Westens«, eine Vorstellung, die
frontal auf den »Partikularismus der meisten asiatischen Gesellschaften«
stot, und auf deren Gewichtung dessen, was Menschen voneinander un-
terscheidet. Der Gegensatz erstreckt sich bis hin zur Ebene grundlegen-

121

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

der politischer Uberzeugungen und Handlungsweisen, einer Ebene, die
mit westlichen Dogmen, wie dem Individualismus, dem Liberalismus,
den Menschenrechten, der Demokratie und der Trennung von Kirche
und Staat durchsetzt ist. Da sie auf fremdem Boden wenig Resonanz
finden, stoBen westliche Versuche, diese Uberzeugungen zu verbreiten
und einzufiihren, oftmals auf den Vorwurf der unverfrorenen Einmi-
schung und sogar des Menschenrechts-Imperialismus. Die Ursachen fiir
diese Beschuldigungen sind angesichts der langen Geschichte des west-
lichen Expansionismus leicht zu finden. Die dem Westen entsprungene
moderne demokratische Regierung, bemerkt Huntington, ist in nicht-
westlichen Gesellschaften typischerweise als Ergebnis von Ausbeutung
und westlichem Kolonialismus in Erscheinung getreten. Dies hat mit der
Auflsung der kolonialen Reiche nicht aufgehort — was fiir die Zukunft
Schlechtes verheifit. Im groen und ganzen bleibt Huntingtons Studie an
die West/Rest-Trennung gebunden. So sieht sie nur »operative« bzw.
andere Formen des Managements der Weltgemeinschaft vor, die wenig
oder gar keinen Platz fiir Alternativen lassen.'

Um die Nachteile von Huntingtons Herangehensweise deutlicher
hervorzuheben, mochte ich seine Erorterung nun der Position eines an-
deren angesehenen Experten aus dem Bereich der internationalen Politik
gegeniiber stellen: der Immanuel Wallersteins, einem der bekanntesten
Fiirsprecher der sogenannten »Weltsystem«-Theorie. Im Gegensatz zum
vorherrschenden Modell zwischenstaatlicher Anarchie hat Wallerstein
seine Aufmerksamkeit seit geraumer Zeit auf die Entstehung eines
»Weltsystems« oder einer globalen grenziiberschreitenden Zivilgesell-
schaft gerichtet. In einer Reihe von Publikationen haben Wallerstein und
seine Mitarbeiter tiber die vergangenen Jahrzehnte die Merkmale einer
kapitalistischen Weltwirtschaft beschrieben, die sie als treibende Kraft
hinter den sozialen und politischen Entwicklungen auf globaler Ebene
verstehen. Trotz dieses Durchbruchs zur sozialen Ebene ist es allerdings
angebracht zu erwihnen, daf3 die Konzentration der Analyse des Weltsys-
tems bisher immer auf wirtschaftlichen GroBen lag, in der Hauptsache
auf den strukturellen Determinanten kapitalistischer Mérkte und 6kono-

12 Huntington 1993a, S. 40f. Von den radikalen kulturellen Briichen abgese-
hen, die er stets herausstellt, entwirft Huntington auch drei mégliche Ant-
worten nicht-westlicher Kulturen auf die westliche Macht und ihre Werte:
eine isolationistische Strategie, eine rapider Verwestlichung und zuletzt
eine, die versucht, einen Mittelweg und eine »Balance< zum Westen zu
finden, durch Entwicklung 6konomischer und militdrischer Macht, durch
Kooperation mit anderen nicht-westlichen Gesellschaften gegen den Wes-
ten, unter Beibehaltung eigener Werte und Institutionen, kurz: durch Mo-
dernisierung, aber nicht durch Verwestlichung«.

122

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

mischer »Zentrum-Peripherie«-Beziehungen."> Vor kurzem wurde dieser
Bereich allerdings deutlich iiber die Grenzen der traditionellen politi-
schen Okonomie hinaus ausgeweitet; dieser Wandel wird besonders
sichtbar in Wallersteins bahnbrechender Analyse Geopolitics and Geo-
culture, in der globale Fragen kultureller Art zumindest auf einer Ebene
mit geopolitischen oder eher geo-6konomischen Erorterungen behandelt
werden. Wie Huntingtons Abhandlung hat Wallersteins Analyse, nur ei-
nige Jahre frither, vor dem heraufziehenden »Kampf der Kulturen« ge-
warnt. Wallerstein hat dort insbesondere auf die Rolle der Kulturen als
»geistige Schlachtfelder« im gegenwértigen »Weltsystem« aufmerksam
gemacht. Wiederum wie bei Huntington wurde diese kulturelle Gegen-
tiberstellung als letzte Stufe einer weit zuriickreichenden Reihe globaler
Konstellationen dargestellt. (Die Abfolge beginnt hier mit »multiplen
Kleinstsystemen« und reicht tiber »Weltreiche« bis hin zur modernen
kapitalistischen » Weltokonomie«). Die Innovation und Herausforderung
von Wallersteins Ansatz ist jedoch sein Schritt iiber individualisierende
oder »essentialisierende« Formen der Konzeptualisierung hinaus, in
Richtung einer eher nuancierten und quasi-dialektischen Darstellung.
Aus dieser Perspektive gesehen sind Kulturen flieBende, offene Bedeu-
tungsmuster, wéihrend das »West-versus-the-Rest«-Syndrom als eine
komplexe, differentiale Verflechtung erscheint.*

Eins der zentralen Themen in Wallersteins Analyse ist genau dieses
Syndrom, beziehungsweise das Verhiltnis zwischen indigenen (haupt-
sdchlich nicht-westlichen) Kulturkreisen einerseits, und der vorherr-
schenden globalen Ordnung oder Weltwirtschaft andererseits. Wie er an-
merkt, wird dieses Verhiltnis oftmals als Gegensatz zwischen Universa-
lismus und Partikularismus dargestellt, zwischen globaler Kultur (im

13 Kulturelle Aspekte werden zwar nicht vollstindig ignoriert, der 6konomi-
schen Analyse aber weitgehend untergeordnet (im Sinne einer quasi-
marxistischen Linie). Wie Wallerstein und Terence Hopkins 1982 vermer-
ken, gibt es neben der spezifisch 6konomischen und politischen Dimensi-
on (sprich Arbeitsteilung und Formation des Staates) einen »unumging-
lich >kulturellen< Aspekt, auf den hingewiesen werden mufl«. Aber »iiber
diesen integralen Aspekt der welthistorischen Entwicklung weill man sys-
tematisch nur wenig«, darum »mangelt es auch an Aufmerksamkeit«, weil
noch »so viel an vorbereitender begrifflicher Arbeit geleistet werden miif3-
te« (Hopkins/Wallerstein 1982: 43).

14 Siehe Wallerstein 1991. Eines der Kapitel heifit »Kultur als ideologischer
Kampfplatz des modernen Weltsystems« [»Culture as the ideological batt-
leground of the modern world-system«], die durchlaufende Kopfzeile aber
titelt »Kultur als intellektueller Kampfplatz« [»Culture as the intellectual
battleground«], Wallerstein 1991: 158-183. Zur historischen Evolution der
Weltpolitik siche auch Wallersteins Kapitel iiber »das moderne Weltsys-
tem als Kultur [»The modern world-system as a civilization«], insbesonde-
re S. 222f.

123

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

Singular) und regionalen Kulturkreisen (im Plural), wobei das wertende
Gewicht unmittelbar auf dem ersten Teil des (Begriffs-)Paares liegt. In
ihrer Striktheit ist diese Unterscheidung eine bloe metaphysische Plati-
tiide, und zwar eine, um deren Ausrdumung und Uberwindung Waller-
stein sehr bemiiht ist. Eine Ursache fiir ihren triigerischen Charakter ist
das seit langem bestehende »Einverstindnis« des Universalismus mit
konkreten Machtkonstellationen — wie es am Beispiel der franzosischen
»mission civilisatrice« zu sehen ist, die als Stiitze des Kolonialismus
eingesetzt wurde. Indem er auf die Hinterlassenschaften der Aufklarung
und der Franzosischen Revolution aufmerksam macht, erinnert Waller-
stein seine Leser gezielt an den engen Zusammenhang zwischen dem
Ideengut der Franzosischen Revolution und der Uberflutung ganz Euro-
pas durch die napoleonischen Armeen wiahrend der Eroberungskriege.
Diese Armeen wurden von vielen Europiern einerseits als Uberbringer
einer universellen und emanzipatorischen Botschaft begriiit, der Bot-
schaft einer liberalen »Kultur«. Andererseits reagierten dieselben Euro-
péder »sehr bald nationalistisch« auf den franzdsischen »Imperialismus«.
Sicherlich reicht die Verlockung dieser Botschaft weiter und hinter Na-
poleon zuriick. Nach Wallerstein ist der Universalismus »dem westli-
chen Herzen lieb und teuer«, liegen seine Wurzeln doch in der mono-
theistischen Religion und im modernen »Bacon-Newtonschen-Paradig-
ma« mit seiner Bindung an universelle VerhaltensmaBstiabe. Wéhrend
des neunzehnten Jahrhunderts erhielt die Verlockung neuen Auftrieb
durch den »Fortschrittsglauben« evolutiondrer Theorien zur gesellschaft-
lichen Entwicklung. Gemil einer solchen Theorie hat das menschliche
Leben auf der Erde schon immer ein »Streben nach einer (gemeinsamen)
Welt« dargeboten. Wihrend der Erdball urspriinglich eine Vielzahl ver-
schiedenartiger Gruppierungen beherbergt habe, hat der Verlauf der Ge-
schichte diese Gruppen nach und nach miteinander verschmelzen lassen,
so daB3 »wir Stiick fiir Stiick und mit Hilfe der Wissenschaft und Tech-
nologie die eine Welt erreichen«, eine vereinheitlichte Kosmopolis. Ei-
ner anderen Darstellung zufolge (der »Stufentheorie« der menschlichen
Entwicklung) sind die Unterschiede zwischen den Kulturen struktureller
Art, jedoch sind sie alle teil einer vorgegebenen Sequenz. Da hiernach
alle Gruppen vergleichbare Etappen durchlaufen (wenngleich in unter-
schiedlicher Geschwindigkeit), »kommt es letztendlich« wiederum »zu
einer einzigen menschlichen Gesellschaft und damit notwendigerweise
zu einer Weltkultur« (Wallerstein 1991: 186f., 217, 233).

Hinsichtlich politischer Programme oder Ideologien ist der Univer-
salismus seit jeher das Riickgrat des modernen Liberalismus und seiner
globalen Auswirkungen gewesen, insbesondere durch den Modernisie-
rungsprozef} mit seiner engen Verbindung zur Verwestlichung. Mit Wal-

124

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

lerstein ausgedriickt war es stets der »liberale Traum« — als Resultat der
»bewullt ideologischen Weltanschauung« der modernen Welt-Wirtschaft
verstanden — »dall der Universalismus iiber Rassismus und Sexismus
triumphieren wiirde«. Dieser Traum, oder dieser Plan, wurde wiederum
in »zwei strategisch einzusetzende Mallnahmen« iibertragen: ndmlich
»die Verbreitung der »Wissenschaft« in der Okonomie und die Verbrei-
tung der »Anpassung« auf politischer Ebene. Als Auswuchs einer be-
stimmten sozio-6konomischen Ausrichtung war es fiir oppositionelle
(etwa marxistische) Bewegungen mit dem Standpunkt, da die herr-
schenden Ideen die Ideen der herrschenden Klasse sind, leicht, diese
Forderungen als (rein) ideologisch zu kritisieren oder zu entlarven. Al-
lerdings blieben, wie Wallerstein zeigt, auch diese oppositionellen oder
»antisystemischen« Bewegungen lange Zeit derselben liberalen Vision
auf eine Art und Weise verpflichtet, die deren Losungsvorschlige beein-
fluBt: Angesichts der bestehenden Ungerechtigkeiten und sozialen
Zwinge forderten sie die Beseitigung dieser Hindernisse durch mehr,
und nicht weniger, Vertrauen in die »Wissenschaft«, und durch eine
immer tiefer greifende »Angleichung« aller Gruppierungen innerhalb
des bestehenden sozialen Gefiiges. Wallersteins Formulierung ist hier
sehr aufschluBreich und verdient eine genauere Betrachtung:

»Das Grundproblem wurde auf politischer Ebene als »Ausgrenzung« verstan-
den. [...] Die Besitzlosen wurden ausgeschlossen. Bezieht sie mit ein! Die
Minderheiten wurden ausgeschlossen. Bezieht sie mit ein! Die Frauen wurden
ausgeschlossen. Bezieht sie mit ein! Gleichheit fiir alle. Die herrschenden
Schichten hatten mehr als andere. Gleicht es aus! Wenn wir aber Herrschende
und Beherrschte einander angleichen, warum dann nicht auch Minderheiten
und Mehrheiten, Frauen und Minner! Angleichen bedeutete praktisch die
Schwicheren dem Vorbild der Stirkeren anzupassen. [...] Dieses Streben nach
Wissenschaft und Anpassung, was ich den jliberalen Traum«¢ genannt habe,
war tief im Bewuftsein und in den Handlungen der antisystemischen Bewe-
gungen der Welt verwurzelt, von ihrem Aufkommen in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts (mindestens) bis hin zum 2. Weltkrieg« (Wallerstein 1991:
181f).

Mittlerweile hat sich die Lage so gedndert, dafl politische Bemiithungen
komplexer und vielschichtiger, also weniger einheitlich handhabbar ge-
worden sind. Wihrend der letzten Jahrzehnte haben, laut Wallerstein,
mehrere Oppositionsbewegungen angefangen, ihre Zweifel gegeniiber
»dem Nutzen, der Sinnhaftigkeit von »Wissenschaft< und >Anpassung«
als soziales Ziel« auszudriicken. So haben 6kologische oder »griine«
Bewegungen den schidlichen und manchmal sogar unproduktiven »Pro-
duktivismus« der dem neunzehnten Jahrhundert innewohnenden Ver-

125

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

kniipfung von Wissenschaft und Fortschritt in Frage gestellt. Gleichzei-
tig haben feministische Gruppierungen und ethnische Minderheiten auf
die Forderung nach Assimilation »mit Spott reagiert« und sich statt des-
sen fiir mehr Respekt gegeniiber dem anderen ausgesprochen. Dennoch,
so Wallersteins Warnung, handelt es sich hierbei nicht einfach um eine
Verschiebung der Prioritdten, d.h. des Vorzugs des Partikularismus vor
dem Universalismus, also von Kulturen (im Plural) gegeniiber einer
(Welt-)Kultur. Ganz gleich wie ansprechend oder verlockend solch eine
Strategie sein mag, sie muf} scheitern oder sogar nach hinten losgehen,
wenn den Fiirsprechern einer Weltordnung bzw. der vorherrschenden
Welt-Wirtschaft »kulturelle Uberlegenheit« zugestanden wird. Dadurch,
dafl sie ihre Gegenspieler mit riickwirts gewandtem Provinzialismus
gleichsetzen, konnen sich diese Fiirsprecher leicht als »Hohepriester«
der Weltkultur hinstellen. Fiir Wallerstein ist der entscheidende Schritt,
der jetzt zu tun ist, der Versuch, von den altbekannten Dichotomien und
Rangordnungen Abstand zu nehmen, anstatt sich weiter an die Paarung
aus Universalismus und Provinzialismus binden zu lassen. Auf jeden
Fall rit seine Studie eindringlich davon ab, einem geistlosen Kulturplu-
ralismus zu verfallen, der die herkémmliche zwischenstaatliche Anar-
chie einfach nur durch den Atomismus (inkommensurabler) Kulturen er-
setzen wiirde. Ernst stellt er fest: »Ich bezweifle, dal wir mit unserer
Suche nach einer bereinigten Weltkultur auf dem richtigen Weg sind».
Aber: »Ich bezweifle ebenso, da} ein Festhalten an nationalen, ethni-
schen oder anderen Formen partikularistischer Kultur mehr sein kann als
eine Stiitze« — zumindest solange Partikularismus als Abgrenzung ver-
standen wird (Wallerstein 1991: 182, 198, 235)."

Diese Uberlegungen zeigen, daB es einer entschiedenen Herange-
hensweise bedarf, die von einer globalen Synthese und deren Verweige-
rung absieht. Das heifit, es bedarf einer Art Doppelschrittes oder einer
doppelten Geste, die sich behutsam im Zwischenraum von Affirmation
und Negation bewegt. Aus diesem Blickwinkel gesehen diirfen der Uni-
versalismus oder die »Weltkultur« weder génzlich angenommen noch
zuriickgewiesen werden, wenn eine totalisierende Abgrenzung vermie-
den werden soll. Obwohl der Universalismus, durch seine Verkniipfung
mit der vorherrschenden Weltwirtschaftsordnung, leicht als heuchlerisch

15 In Wallersteins Perspektive wird der heutige Universalismus nicht nur
durch antisystemische Bewegungen herausgefordert, sondern auch »inner-
halb der Wissenschaft und auf wissenschaftlicher Grundlage«. Denn wih-
rend die klassische Mechanik auf der Berechnung »linearer Flugbahnen«
basierte, die als »gesetzmiBig, festgelegt und umkehrbar« verstanden
wurden, geht die heutige Wissenschaft von einer »intrinsischen Zufillig-
keit und intrinsischen Unumkehrbarkeit« als »Grundlage der phy-sikali-
schen Ordnung« aus (Wallerstein 1991: 233).

126

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

abgetan werden kann, ist dies eine einseitige Darstellung. Angesichts der
vorherrschenden hegemonialen Struktur und der ungleichméBigen
Machtverteilung dient das Konzept des Universalismus nach wie vor als
Zufluchtstitte und Ausgleichsmittel. Wahrend er einerseits als reine Be-
schonigung oder »Téuschung« dienen kann, hat er andererseits auch die
Funktion eines politischen Gegengewichts, das die Schwachen gegen die
Starken verwenden konnen, was sie auch tun. Das Problem ist also,
merkt Wallerstein an, nicht rein ideologischer Art, sondern ein (welt)-
umfassendes, strukturelles. Sollte der Universalismus nur ein Deckman-
tel oder ein Vorwand fiir Pldne zur Unterdriickung sein, miiiten wir ihn
heute nicht diskutieren. Unter den jetzigen Umsténden ist der Universa-
lismus jedoch ein »Geschenk« der Miachtigen an die »Schwachen«, das
Letztere in eine »Zwickmiihle« treibt: »Dieses Geschenk abzulehnen
heif3t: verlieren; es anzunehmen auch.« Daher sei die einzige verniinftige
Reaktion der Schwachen (Minderheiten und Kulturen der Dritten Welt)
die, »weder abzulehnen noch anzunehmen, oder beides zu tun«. Dies be-
inhaltet einen Zickzackkurs, der kulturelle Unterschiede und unter-
schiedliche Gruppierungen sowohl erhilt, als auch ihnen erlaubt, in ei-
nem globalen Kontext zu wachsen und auszureifen. Wallerstein be-
schreibt diese komplexe doppelte Geste (sowie die »Dialektik der Auf-
klarung«) in der folgenden Passage:

»Die Moglichkeit, den Niedergang von Freiheit und Gerechtigkeit aufzuhal-
ten, ldge im Erschaffen und Umgestalten partikularistischer kultureller Einhei-
ten — Kiinste, Wissenschaften, Identititen, die stets neu sind, sich aber oft als
alt verstehen —, das wire sozial (nicht individuell), das wéren Partikularismen,
deren Ziel (ob erklért oder nicht) die Erneuerung der universellen Wirklichkeit
von Freiheit und Gleichheit wire« (Wallerstein 1991: 171, 199, 217).

Obschon Wallersteins Ansatz durch seine bemerkenswerte Klarheit und
seine konzeptionelle Sorgfalt besticht, steht er nicht allein im For-
schungsbereich Internationale Politik oder Weltpolitik. Seinem nuan-
cierten, quasi-dialektischen Vorgehen wird von etlichen Praktikern bei-
gepflichtet — zuweilen auch in radikalisierter Form —, die darauf aus
sind, die hermeneutischen Versprechen interkultureller Beziehungen und
das politische Fundament kultureller Identitdtsbildung auszubauen. Von
der neuen »poststrukturalistischen« Lebensform inspiriert neigen diese
Autoren dazu, die Durchlissigkeit kultureller Grenzen sowie die nicht-
antithetische »Differenz« von Universalismus und Lokalismus in den

127

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

Mittelpunkt zu stellen (vgl. Der Derian/Shapiro 1989 und Connolly
1991). Anstatt diese Linie zu verfolgen, mochte ich zu meinem Aus-
gangsthema zuriickkehren: der Beschaffenheit unseres »globalen Dor-
fes« bzw. der entstehenden Weltgemeinschaft/globalen Gemeinschaft,
wobei ich mich mit diesem Begriff auf die komplexe (und nicht-kommu-
nitaristische) Verwendung durch Nancy beziehe. Welche Folgen, und
vor Allem, welche politischen und moralischen Implikationen bringt ei-
ne »inoperative« respektive »nicht-werkende Gemeinschaft« inmitten
unserer »kdmpfenden Kulturen« mit sich? Es ist offenkundig, da8 Nan-
cys Arbeit nicht nur eine Beschreibung darstellt. Denn, abgesehen von
ihren ontologischen Ankldngen, die zum Teil von Heidegger abgeleitet
sind, hat ihr Konzept auch eine tiefgreifende normative Bedeutung, eine
Bedeutung, die sich hauptsdchlich durch Nancys ausgeprigt »anti-
totalitdre« oder »anti-systemische« Haltung begriindet. Politik und »das
Politische« konnen nicht sauber voneinander getrennt werden. Die Ab-
senz einer kommunitaristischen Substanz bedeutet nicht gleich einen
Mangel an Bindung. Genauso wenig bringt die Betonung auf »nicht-
werkend« ein Abgleiten in apathische Untétigkeit mit sich. Es ist gerade
dieses Aufbrechen, oder diese »Unterbrechung« totaler Strukturen, die
ein politisches und moralisches Moment in sich trigt. Nancy schreibt in
seinem Kapitel »Der unterbrochene Mythos«:

»In der Abwesenheit der Gemeinschaft vollendet sich das Werk der Gemein-
schaft — die Gemeinschaft als Werk, der Kommunismus — nicht, vielmehr iiber-
trégt sich die ihrer Werke enthobene Leidenschaft fiir die Gemeinschaft, und sie
fordert, ja schreit sogar danach, jede Grenze, jede Vollendung zu iiberschrei-
ten, die zur Gestalt eines Individuums fiihrt. Dies ist also keine Abwesenbheit,
sondern eine Bewegung; es ist die Entwerkung in ihrer singuldren >Aktivitit,
etwas breitet sich aus: es ist die Verbreitung, die Ubertragung, ja sogar die
Kommunikation der Gemeinschaft selbst, die sich durch ihre Unterbrechung
selbst verbreitet oder ihre Ubertragung mitteilt« (Nancy 1988: 128f.).

Nancys Erorterung ist nicht mit der Verteidigung vorherrschender
Machtstrukturen vereinbar, (obwohl sie deren »operatives« Vorhanden-
sein anerkennt). Insofern kollidiert ihr Blickwinkel mit dem grundsétzli-
chen Tenor von Huntingtons Artikel. Als strategisch denkender Analyti-
ker der Politik betrachtet er die Auseinandersetzungen zwischen Kultur-
kreisen vornehmlich im Hinblick auf deren Auswirkungen auf die au-
Benpolitischen Ziele der Vereinigten Staaten (und des Westens). Was
strategische Ratschlidge betrifft, so ist sein Artikel genauso unverbliimt
wie seine Beurteilung der globalen Machtverhéltnisse. Auf kurze Sicht,
behauptet er, »wird es im Interesse des Westens liegen«, die »Einheit

128

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

der eigenen Kultur zu stirken« und »jene osteuropdischen und latein-
amerikanischen Gesellschaften einzubinden«, deren Kulturen verwandt-
schaftliche Ziige aufweisen. Entscheidend sei jedoch das Bestreben,

»die militdrische Expansion der konfuzianischen und islamischen Staaten zu
begrenzen, den Abbau der westlichen militdrischen Kapazitdten maBvoll zu
betreiben und die militirische Ubermacht im stlichen wie siidwestlichen Asien
aufrecht zu erhalten, die Differenzen und Konflikte unter den konfuzianischen
und islamischen Staaten zu nutzen, in anderen Kulturen jene Gruppen zu un-
terstlitzen, die mit westlichen Werten und Interessen sympathisieren, [und] die
internationalen Institutionen zu stirken, welche die westlichen Werte und Inte-
ressen wiedergeben und legitimieren« (Huntington 1993a: 48f.).

Langfristig gesehen werden die absehbaren Fortschritte der nicht-
westlichen Gesellschaften sowohl im wirtschaftlichen als auch im mili-
tdrischen Bereich nach einer umfassenden Sicherheitsstrategie verlangen
(die der Einddmmung des Kommunismus nicht unéhnlich ist), da der
Westen darauf angewiesen ist, die »dkonomische und militdrische
Macht zu erhalten, die notwendig ist, um die eigenen Interessen im Ver-
hiltnis zu diesen Kulturen zu schiitzen«. Natiirlich ist Huntingtons Be-
trachtung kulturellen Aufeinanderstoens nicht ausschlieBlich auf Kon-
flikte bezogen. Wie er eingesteht, wird der Westen in Zukunft auch »ein
tieferes Verstdndnis der religidsen und philosophischen Grundlagen
entwickeln [miissen], die anderen Kulturen zu Grunde liegen, und fiir
die Art und Weise, auf die die Menschen dieser Kulturen ihre Interessen
sehen«. Jedoch scheint »Verstindnis« auch hier hauptséchlich einem
strategischen Ziel zu dienen: dem Ziel andere Kulturen wirksamer ein-
zuddmmen oder zu unterwerfen (Huntington: 48f.) — so wie es Tzvetan
Todorov in Bezug auf die europdische »Eroberung Amerikas« darge-
stellt hat (Todorov 1984: 247f.).

Wie im Falle des globalen Befundes, stellt Wallersteins Arbeit auch
hier eine aufschlufreiche Gegentiberstellung oder Richtigstellung dar.
Ungeachtet seiner Konzentration auf die Makro-Ebene des »Welt-
Systems« oder der Welt-Wirtschaft, haben Wallersteins normative oder
strategische Préferenzen einen deutlich anti-systemischen Ansatz. Gera-
de in ihrer Betrachtung der Konsolidierung der wirtschaftlichen und mi-
litdrischen Hegemonie hebt Geopolitics and Geoculture die Bedeutung
des »kulturellen Widerstands« und weltweiter anti-systemischer Bewe-
gungen hervor — und reproduziert darin auf kultureller Ebene die »Be-
vorzugung der Armen« (wie sie die Befreiungstheologie gefordert hat-
te). Er merkt an, da3 heute eins der erstaunlichsten Merkmale der Welt-
politik die anhaltenden und sich verschidrfenden Widerstandsbewegun-

129

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

gen sind, stindig bereit, die hegemonialen Privilegien zu bekdmpfen (als
Teil der Unterscheidung »Kultur/Kulturen« [civilization/civilizations]).
Dennoch — und hierin liegt der wesentliche Unterschied — beschriankt
Wallerstein diese Herausforderungen nicht auf die Ebene der Macht-
kampfe, d.h. Kédmpfe um globale Fithrung und Kontrolle. »Der soziale
Wandel war bis zum Abwinken geplant worden, schreibt er, »von Je-
remy Bentham bis zu den Bolschewiki. Doch die Ergebnisse stimmen
wenig erfreulich«. Der soziale Wandel hat hauptsdchlich die »Rationali-
sierung« — sowohl im Sinne von Weber als auch von Freud — vorange-
trieben, und was folgte ist ein » Worst-Case Scenario«: »Stahlhartes Ge-
hiuse und Selbst-Betrug«. An dieser Stelle macht Wallerstein Aussagen
tiber die Zukunft der Weltpolitik, die auf mehreren Ebenen Nancys
nicht- oder anti-herrschaftlichen Blick anklingen lassen.

»Wir sollten [die Systeme] dekonstruieren, ohne dabei dekonstruktive Struktu-
ren aufzubauen, die das Alte nur in einem neuen Gewand erscheinen lassen.
Vielleicht brauchen wir Bewegungen, die mobilisieren und experimentieren,
anstelle von Bewegungen, die sich der Machtstrukturen eines Weltsystems be-
dienen, das sie auflésen wollen. Vielleicht sollten wir uns der ungewissen Zu-
kunft auf Zehenspitzen ndhern und nur versuchen, die Richtung beizubehal-
ten.«

Auf diesem Weg haben die traditionellen Kulturen die wichtige Aufga-
be, sowohl die globalen als auch die transkulturellen Unterschiede auf-
recht zu erhalten (Wallerstein 1991: 199, 229f.).' Um diese Unterschie-
de aufrecht zu erhalten, tragen kulturelle Bewegungen eine gréfere poli-
tische Bedeutung mit sich, da sie die Monopolisierung des »Politi-
schen«, im Sinne eines globalen, gemeinschaftlichen Raumes, verhin-
dern. Diese Monopolisierung ist ohne Frage eines der Hauptanliegen
von Nancy. Angesichts der vorherrschenden Gkonomischen, militéri-
schen und technologischen Machtkonzentration stehen die Chancen fiir
eine weltweite politische Demokratie auf dem Spiel. Obwohl sie im ge-
wissen Mafle fortschrittlich ist, stellt die einseitige Liberalisierung der
Mirkte an sich noch keinen Ersatz fiir politische Selbstbestimmung dar.
Nancy bemerkt diister: »Demokratie< dient immer 6fter ausschlieBlich
der Sicherung eines Spiels 6konomischer und technischer Krifte, fiir die
die Politik heutzutage kein anderes Ziel hat, als ihre eigene Expansion«.
Und ein GroBteil der Menschheit »zahlt den Preis dafiir«. Die Vorstel-

16 Nicht-westliche Kulturen oder Zivilisationen, so Wallerstein, stehen »im
Mittelpunkt der wichtigsten anti-systemischen Bewegungen. Ihnen fol-
gend konnten wir rascher dekonstruieren als ohne sie. Kénnen wir iiber-
haupt ohne sie dekonstruieren? Wohl kaum« (Wallerstein 1991: 230).

130

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

lung einer »inoperativen Gemeinschaft« soll als Bollwerk dienen, sowohl
gegen einen totalisierenden (von hegemonialen Michten beherrschten)
Globalismus, als auch gegen die Aufgabe der Politik zu Gunsten eines
schonungslosen Eigeninteresses einzelner Handlungstréiger (ob dies nun
Staaten, Unternehmen oder Privatmenschen sind). Nancy schlie8t das
Vorwort seines Buches mit den folgenden bewegenden und beunruhi-
genden Worten:

»Wenn wir uns diesen Fragen nicht stellen, wird uns das Politische bald voll-
standig verlassen, sofern dies nicht ohnehin lédngst der Fall ist. Es wird uns den
politischen wie technologischen Okonomien {iberlassen, wenn das nicht ohne-
hin schon ldngst der Fall ist. [...] Das Gemeinsam-Sein wird dennoch niemals
aufhoren Widerstand zu leisten. Allerdings wird dieser Widerstand zu einer
vollig anderen Welt gehoren. Unsere Welt wird, was Politik betrifft, eine Wiis-
te sein, und wir werden vergehen, ohne Grab — das heifit, ohne Gemeinschaft,
unseres endlichen Daseins beraubt« (Nancy 1991: xxxvii, xli).

Literatur

Ajami, Fouad (1993): » The summoning«. Foreign Affairs 72, S. 2-9.

Arendt, Hannah (1995): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft,
Miinchen: Piper.

Avineri, Shlomo/de-Shalit, Avner (Hg.) (1992): Communitarism and In-
dividualism, New York: Oxford University Press.

Blanchot, Maurice (1983): La communauté inavouable, Paris: Les Edi-
tions de Minuit.

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft, iibersetzt
von Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes & Seitz.

Bull, Hedley (1979): »Human Rights and World Politics«. In: Moral
Claims in World Affairs, hg. von Ralph Pettmann, New York: St.
Martin’s Press, S. 79-91.

Bull, Hedley/Watson, Adam (Hg.) (1984): The Expansion of Interna-
tional Society, Oxford: Clarendon.

Connolly, William E. (1991): »Global Political Discourse«. In: ders.:
Identify/Difference: Democratic Negotiations of Political Paradox,
Ithaca/NY: Cornell University Press, S. 36-63.

Dallmayr, Fred (1993): The other Heidegger, Ithaca: Cornell University
Press.

Dallmayr, Fred (1997): »An >inoperative< global community? Reflec-
tions on Nancy«. In: Darren Sheppard/Simon Sparks/Colin Thomas

131

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

(Hg.): On Jean-Luc Nancy. The sense of Philosophy, London/New
York: Routledge, S. 174-196.

Dallmayr, Fred (1998): Alternative Visions. Paths in the Global Village,
Lanham [u.a.] Rowman & Littlefield, S. 277-297.

Der Derian, James/Shapiro, Michael J. (Hg.) (1989): International/Inter-
textual Relations: Postmodern Readings of World Politics, Lexing-
ton Ky.: Lexington Books.

Hopkins, Terence K./Wallerstein, Immanuel (Hg.) (1982): World-Sys-
tem Analysis: Theory and Methodology, Beverly Hills: Sage.

Huntington, Samuel P. (1993a): »The Clash of Civilizations?«. Foreign
Affairs 72, S. 22-49.

Huntington, Samuel P. (1993b): »Response: if not civilizations, what?
Foreign Aftairs 72, S. 191

Huntington, Samuel P. (1993c): »Im Kampf der Kulturen«. Die Zeit 33,
S. 3.

Huntington, Samuel P. (2002): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, Miinchen/Wien: Goldmann.

Fukuyma, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?
Miinchen: Kindler.

Lefort, Claude (1986): Essais sur le politique (XIXe-XXe siécles), Paris:
Edition du Seuil.

Lefort, Claude (1988): Democracy and Political Theory, tibersetzt von
David Macey, Minneapolis: University of Minnesota Press.

Mahbubani, Kishore (1992): »The West and the Rest«. The National In-
terest 28, S. 3-13.

Mahbubani, Kishore (1993): »The dangers of decadence: what the Rest
can teach the West«. Foreign Affairs 72, S. 10-14.

Nancy, Jean-Luc (1985): La communauté désouevrée, Paris: Christian
Bourgois.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, iibersetzt von
Gisela Febel und Jutta Legeuil, Stuttgart: Edition Patricia Schwarz.
Nancy, Jean-Luc (1991): The Inoperative Community, hg. von Peter

Connor [u.a.], Minneapolis/Oxford: University of Minnesota Press.

Rasmussen, David (Hg.) (1990): Universalism vs. Communitarism, Cam-
bridge Mass.: MIT Press.

Todorov, Tzvetan (1984): The Conquest of America. The Question of
the Other, New York: Harper.

Wallerstein, Immanuel (1991): Geopolitics and Geoculture: Essays on the
Changing World-System, Cambridge: Cambridge University Press.

132

14.02.2026, 23:24:07. Access - [ EEmED



https://doi.org/10.14361/9783839407875-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

