
3. »Da wirst du von mir eine ganz andere

Geschichte hören.«

Trans Prekarität, Klasse und Care

Während ich zu Beginnmeiner Forschung sozio-ökonomische Fragen nur am

Rande betrachtete, wurde im Laufe der Zeit deutlich, dass kollektive trans

Care-Praktiken unmittelbar mit prekären Lebens- und Arbeitsverhältnissen

verbunden sind. Viele meiner Interviewpartner_innen waren zum Zeitpunkt

der Interviews und darüber hinaus von Einkommensarmut betroffen. Sie be-

ziehen Sozialhilfe oder Arbeitslosengeld 2, stocken Transferleistungen auf

oder sind prekär selbstständig tätig. Ein Großteil der trans Sorgearbeit, die

trans und nicht-binäre Aktivist_innen leisten, findet unter prekären Bedin-

gungen statt; gleichzeitig ist sie ein Versuch, mit Prekarität umzugehen. In

diesem Kapitel nehme ich prekäre Lebens- und Arbeitsverhältnisse und den

Umgang von trans/nicht-binären Personen mit diesen Verhältnissen in den

Blick. Es geht um folgende Fragen: Wie organisieren trans Personen unter

prekären Bedingungen Für_Sorge? Welche Bedeutung haben finanziell und

rechtlich ungesicherte Bedingungen und die Kategorie Klasse für trans Sor-

gearbeit?

Anknüpfend an die feministische Gruppe Precarias a la Deriva verwende

ich ein Konzept von Prekarität, das über unsichere Lohnarbeitsverhältnisse

hinausgeht. Die Beteiligten beschreiben Prekarität als eine Verbindung ma-

terieller und symbolischer unsicherer Bedingungen, als eine Unsicherheit »in

Bezug auf einen nachhaltigen Zugang zu jenen materiellen und immateriel-

len Ressourcen, die für die volle Lebensentfaltung eines Subjektes grundle-

gend sind« (a la Deriva 2011: 45). Eine geschlechter- und queertheoretische

Betrachtungsweise der Konzepte Prekarisierung und Prekarität »überwindet

die Engführung auf Erwerbsarbeit, geht von einem erweiterten Arbeitsbe-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Care trans_formieren

griff aus und nimmt zentral auch Fürsorgetätigkeiten und Sorgeverhältnisse

in den Blick« (Motakef and Wimbauer 2019: 788).

Häufig wird in queertheoretischen Debatten zwischen zwei Formen der

Prekarität unterschieden. Einerseits wird sie als Effekt einer Prekarisierung

gefasst, einer von machtvollen Instanzen und Herrschaftsprozessen durch-

gesetzten Verunsicherung. Aus der anderen Perspektive resultiert sie daraus,

dass wir für unser Überleben schon immer auf andere verwiesen sind (Butler

2006).

Der Begriff der Prekarisierung verweist auf einen Abbau gesicherter Ar-

beitsplätze, sozialer Absicherung und in der Gesundheitsversorgung. Diese

Debatte bezieht sich insbesondere auf Felder, die vorher vergleichsweise ab-

gesichert waren, zum Beispiel das cis-männliche sogenannte Normalarbeits-

verhältnis.

Ich selbst schließe in die Begriffe um Prekarität und Prekarisierung neben

sozio-ökonomischer Unsicherheit auch soziale Beziehungen, Zeitressourcen,

Emotionen und Anerkennung als Kriterien ein. Die Frage nach der Mög-

lichkeit, als Subjekt einen gesellschaftlichen Platz zugestanden zu bekom-

men und einnehmen zu können, muss mit Arbeitsverhältnissen zusammen-

gedacht werden (Lorenz/Kuster 2007: 20). ImMittelpunkt dieses Kapitels ste-

hen die spezifischen Unsicherheitserfahrungen, mit denen trans Personen,

insbesondere trans Frauen und gender-nicht-konforme transMenschen, kon-

frontiert sind.Diese Erfahrungenwerden in feministischenDebatten umPre-

karisierung bisher kaum in den Blick genommen.

Das Kapitel ist wie folgt aufgebaut: Ich begleite drei trans Personen durch

ihren prekären Alltag und bei ihrem Umgang mit strukturellen und ökono-

mischen Unsicherheiten. In 3.1 gehe ich mit Nina durch das Dorf, in dem sie

lebt. Nach ihrem trans Coming-out verlor sie ihre berufliche Anstellung und

ihre sozialen Kontakte. Ein BDSM-/Fetisch-Club wurde zu einem wichtigen

Ort für sie und zum Ausgangspunkt neuer sozialer Beziehungs- und Arbeits-

netzwerke. Nina betont die Ambivalenz zwischen ihrer gewonnenen Freiheit

und der Prekarität, mit der sie konfrontiert ist. Ausgehend von Jack Halbers-

tams Konzept der Metronormativität werde ich die Verschränkung von Klas-

se, Geschlecht und Urbanität in den Blick nehmen. Zudem wird es um die

Verschränkung ökonomischer und sozialer Prekarität gehen. Welche Auswir-

kungen hat die Zentrierung von trans Selbsthilfe im städtischen Raum für

Personen wie Nina? In 3.2 wird deutlich, dass auch in städtischen trans Räu-

men Klassenunterschiede und Klassismus den Zugang zu Für_Sorge erschwe-

ren. Madeleine ist erwerbslos und chronisch krank. Sie macht auf die Aka-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 73

demisierung und Lohnarbeitszentrierung urbaner trans Räume aufmerksam

und betont die Verschränkung der Kategorien Klasse, Gender, Alter und Abi-

lity. In 3.3 nehme ich Sorgeketten innerhalb von trans Räumen in den Blick.

Für von Prekarität betroffene trans Personen bietet die Weitergabe transiti-

onsbezogenen Wissens an wohlhabende trans Personen eine Möglichkeit für

einen informellen Zuverdienst. Im Zentrum steht die erwerbslose Schweizer

Vollzeitaktivistin Michelle, die wohlhabende trans Frauen gegen Spende zu

genitalangleichenden Operationen nach Thailand begleitet. Kollektive Versu-

che, mit Prekarität umzugehen, und Politiken der Ent_Prekarisierung stehen

im Zentrum des Kapitels 3.4. Im Kontext kollektiver trans Für_Sorge werden

ökonomische Praktiken der Umverteilung und Solidarität entworfen, sei es

durch Crowdfunding, Binder-Sammlung1 oder informelle Zuverdienstmög-

lichkeiten, sei es durch wirtschaftliche Utopien.

3.1 »Ich mache hier einfach meinen kleinen Beitrag.«
Trans Prekarität, Care und Metronormativität

Ich sitze im Zug nach Interlaken, einem Schweizer Ferienort im Berner Ober-

land. Ich bin auf demWeg zu meinem Interview mit Nina, einer trans Frau,

mit der mich Sasha, ein_e lokale_r nicht-binäre_r Aktivist_in aus Zürich,

vernetzt hat. Ich war damals auf der Suche nach Gesprächspartner_innen,

die nicht studiert hatten, jenseits der Großstädte. Sasha hatte Nina bei einer

Podiumsdiskussion zum Thema »Heimat« kennengelernt. Als ich Nina auf

Facebook anschrieb, lud sie mich ein, sie zu besuchen. Seit einigen Wochen

sind wir auf Facebook befreundet, fast täglich lese ich ihre Posts und chatte

mir ihr. Nach ihrem Coming-out als trans Frau wurde ihr gekündigt, ihre

Partnerin verließ sie, und fast alle Freund_innen brachen den Kontakt ab. –

Eine Durchsage reißt mich aus meinen Gedanken. Der Zug wird in wenigen

Minuten in Interlaken einfahren. Zum letzten Mal hole ich mein Smart-

phone raus, öffne Facebook und schaue mir ein Foto von Nina an, damit

ich sie erkenne. Ninas Motto auf Facebook lautet: »Genieß den Augenblick,

denn der Augenblick ist dein Leben«, und sie strahlt mir auf dem Screen

entgegen. Der Zug fährt in den Bahnhof ein. Die zwei Backpacker_innen

neben mir stürmen bereits zur Tür.

1 Ein Binder ist ein ähnlichwie ein Tanktopgeschnittenes Kleidungsstück, das denBrust-

korb abbindet, um ihn flacher wirken zu lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Care trans_formieren

Auf dem Bahnsteig sehe ich Nina sofort. Sie ist groß, hat lange blonde

Haare und trägt eine knallrote Jacke. Sie läuft zielgerichtet auf mich zu. Zur

Begrüßung geben wir uns drei Küsschen. ImHintergrund ragt der Hausberg

in den Himmel. Auf seiner Spitze glitzert der Schnee. Die bunten Schirme

der Gleitschirmspringer sind als Konfetti am Himmel zu sehen. »Wow, ist es

hier schön«, sage ich, und sie strahlt. »Ja, das ist meine Heimat hier. Andere

kommen hierher in den Urlaub.«

»Wo wollen wir das Interview führen?«, frage ich, und sie hat sofort eine

Idee. Vorbei an Hostels, gehobenen Hotels und Restaurants machen wir

uns auf den Weg zum Supermarkt, um uns für das Interview mit Essen zu

versorgen. »Letzten Monat war es hart mit der Sozialhilfe, ich hatte gar

nichts mehr zu essen«, erzählt mir Nina, während ich auf die teuren Preise

des Supermarkt-Buffets blicke. Mein Angebot, sie einzuladen, lehnt sie ab.

Nachdem ich mir einen überteuerten Salat gekauft habe und Nina sich

ein Stück Kuchen, folge ich ihr einen Weg am Fluss entlang. Immer wieder

kommen uns Familien in Wanderausrüstung entgegen. Es ist ein warmer

Apriltag. Ich merke, dass ab und an Personen Nina mustern.

Nach einer Viertelstunde kommen wir an ihrer Lieblingsbank an. Im

Hintergrund das Rauschen der schnell fließenden Aare. Ich stelle das Auf-

nahmegerät unter die Bank. »Worum geht es noch mal?«, fragt Nina. Ich

erzähle ihr, dass ich zu Unterstützung und Freund_innenschaft zwischen

trans Menschen forsche. »Da wirst du von mir aber eine ganz andere Ge-

schichte hören«, betont sie. »Ich gehe seit eh und je meinen eigenen Weg.«

Ich bitte sie, sich vorzustellen. »Ich bin die Nina, komme aus den Bergen

von Unterseen und bin 41 Jahre alt.«

Ich frage sie, inwieweit sich ihr Leben nach ihremComing-out vor vier Jahren

verändert hat. Sie erzählt: »Eigentlich ist es fast wie vorher, nur dass die

Freundschaften auseinandergegangen sind. Wir hatten hier eine Clique,

mit der Trennung ist alles auseinandergebrochen. Das ist weg. Ein guter

Freund ist mir geblieben.« Sie atmet tief ein und fügt hinzu: »Als ich mit

der Transition angefangen habe, bin ich natürlich überglücklich gewesen

und ein bisschen ausgeflippt. […] Die wussten ja nie was, auch mein Vater

wusste nie was.« Nur Ninas Exfreundin wusste bereits, dass Nina einen

»Hang zu Frauenkleidern hatte«. Jene allerdings hatte ihr verboten, sie öfter

als einmal im Monat zu tragen. Nach ihrem Coming-out schämte sich ihre

Exfreundin für sie. »Das haben sie alle«, sagt Nina. Sie hatten Angst, mit ihr

auf der Straße gesehen zu werden.

 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 75

Nina fügt hinzu: »Was ich heute natürlich nicht mehr habe im Vergleich

zu damals, ist ein Job. Den habe ich auch verloren.« Ihr Chef sagte: »Du

kannst hier weiterarbeiten, aber nicht als Frau.« Dabei war er eigentlich

ein Freund und Nina seine erste Mitarbeiterin. Wegen »Transsexualität«

kündigen durfte er ihr nicht, also gab er andere Gründe an. Nina hatte im

Sonderfahrzeugbau gearbeitet, Polizeiautos gebaut. Ihr Chef hatte wohl

Angst um seinen Ruf. »Ich habe ihm immer wieder gesagt, es gibt hier in

der Schweiz auch trans Menschen bei der Polizei. Aber er hat ein Problem

damit.«

Vor ihrem Coming-out überwies Ninas Hausarzt sie wegen psychosomati-

scher Magen- und Rückenschmerzen zu einem Psychologen: »Ich wusste

selbst nicht genau, was los ist. Ich hatte ja dieses heimliche Ding, dachte

aber, es sind andere Sachen, die mir so zusetzen.« In der ersten Therapiesit-

zung äußerte sie die Vermutung, dass es ihr schlecht gehe, weil ihre Mutter

früh gestorben und weil sie bei der Arbeit unzufrieden sei. Sie erinnert sich:

»Aber dann antwortete er: ›Ja, das geht allen so, mal mehr, mal weniger.‹

[…] – Oh scheiße, was mache ich hier, er kann mir auch nicht helfen.« Ihr

wird klar: »Es kann nur noch das heimliche Ding sein. Und als ich ihm das

zaghaft gesagt habe, ist schon nach dieser Sitzung eine riesige Last abge-

fallen. Ich konnte es endlich mal jemandem sagen.« Nach einer längeren

Schweigepause resümiert sie: »Heute im Vergleich zu damals […] ich bin

grundsätzlich sicher glücklicher. Ich kann das sein, was ich bin, und muss

nichts verheimlichen. Ich bin frei.«

Nina ist nun seit vier Jahren auf Jobsuche. Heute ist ihr klar: »Ich möchte gar

nicht mehr das machen, was ich vorher gemacht habe. Das sagt mir nichts

mehr.« Sie bewirbt sich zwar noch in diesem Bereich, will aber langfristig

eine andere Richtung einschlagen. Lachend erklärt sie mir: »Ich will mich

selbstständig machen. Ich gehe putzen. Ich habe schon ein, zwei Verträge

und schaue weiter. Aber ich will nicht nur putzen, ich will auch andere

Dienstleistungen anbieten. Und ich schaue auch nach Teilzeitjobs, Verkauf,

was mich gerade anspricht. Oder auch Fahrerin, Kategorie B, Lieferwagen.

Aber dasMechanische, das sagtmir nichts mehr. Und das ist auch schwierig:

In welcher Garderobe gehst du dich da umziehen? Und vielleicht haben die

was dagegen? Obschon, man soll ja nicht immer alles negativ malen, weißt

du, ich habe nichts mehr zu verbergen. Mir ist es egal, in welche Garderobe

ich gehe. Sie haben die Probleme. In der Schweiz sagen die Leute: ›Toll, wie

mutig du bist‹, aber wenn es dann um eine Anstellung geht, ist es doch

nicht so.« Nina betont, dass es anderen trans Frauen ähnlich geht: »Die

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Care trans_formieren

einen haben ihren Job verloren, die anderen hatten schon zuvor keinen.«

Insbesondere trans Frauen, die nicht passen2, haben es schwer auf dem Ar-

beitsmarkt: »Diese trans Menschen haben es schwerer als die unsichtbaren,

weil es ja doch wieder um das Äußerliche geht. […] Also mir ist auch klar,

dass man mir das ansieht. Aber ich habe da kein Problemmit. Mich kennen

viele Leute hier. Überall kennen mich die Leute ein bisschen, mehr oder

weniger.«

Nina schautmich an: »Jedenfalls habe ich diesen Job dort nichtmehr, meine

Exfreundin nicht mehr, aber mein Ex-Chef hat jetzt meine Exfreundin.« Ich

schaue sie entsetzt an. »Ach du Scheiße«, rutscht mir heraus. Sie beschwich-

tigt mich und betont, dass sie nicht mehr wütend sei. Nach einer längeren

Schweigepause schaut sie mich an und sagt: »Es ist so schön, wenn du frei

sein kannst, hier auf diesem Bänkle hocken, mit dir quatschen, und nicht

die ganze Zeit denkst: Sieht mich jemand, sieht mich jemand?«

Nina erzählt mir, dass sie mit anderen trans Personen nicht viel zu tun

habe. Vor ihrem Coming-out lernte sie allerdings eine andere trans Frau

kennen: »Wir sind den Weg ein bisschen zusammen gegangen. Sie wusste

schon Bescheid.« Nina erzählt: »Wir sind mal zu zweit nach Zürich zu

Trans-Hilfe gegangen, aber ja […], wir wussten alles, wir brauchten nichts.«

Nina ist noch Mitglied, kann aber ihren Beitrag nicht bezahlen. Sie hat

damals den Rechtsdienst in Anspruch genommen, als sie unsicher war, ob

ihr Psychologe sie weiterhin unterstützen und ihr das Gutachten für die

Hormonbehandlung ausstellen würde.

Aktuell begleitet Nina einen trans Jungen im Nachbardorf. Sie fährt ihn zu

seinen Terminen bei Ärzt_innen und Psycholog_innen und trifft ihn regel-

mäßig. Ihr Therapeut hat sie darauf angesprochen, sie gefragt, ob sie das

übernehmen könne. Nina sagt: »Das ist ehrenamtlich, aber ich habe einen

100-Franken-Coop-Gutschein bekommen. Genau im richtigen Moment. Ich

habe nicht damit gerechnet, ich habe ja nichts verlangt. Ich kann dann

auf dem Sozialamt sagen, ich arbeite ehrenamtlich. Also ich mache nicht

2 Der Begriff »Passing« kommt aus dem Englischen und bedeutet »als … durchgehen«.

Aus einer heteronormativitätskritischen Perspektive kann »Passing« verstanden wer-

den als in dem Ausdruck der eigenen Geschlechtsidentität anerkannt zu werden. Die

Geschlechtskritische »Passing«gruppe des Vereins TransInterQueer e. V. schreibt: »Wir wol-

len uns nicht an-passen. Wir wollen unseren Identitäten entsprechend leben. Dabei

geht es uns nicht darum, als stereotype ›Männer‹ oder ›Frauen‹ zu passen.« (TransIn-

terQueer o. J.).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 77

gar nichts.« Ich frage kritisch nach der unbezahlten Arbeit, für die sie ihr

Therapeut einspannt. Nina betont: »Ich würde es auch für einen anderen

Menschen tun, wenn ich jemandem helfen kann, mache ich es gern.«

Der wichtigste Ort für Nina ist nun ein BDSM-Club in der Nähe von Zürich.

Sie erzählt: »Ich habe mit der Kollegin einen Ort gesucht, wo wir hinkönnen

und so sein können, wie wir sind. Und dann sind wir auf diese Party in

Zürich gestoßen. Diese Fetisch-Party. Das war wunderbar, dort habe ich

Selbstvertrauen gewonnen. Dort sind Menschen, die dich akzeptieren. Und

wenn du dort an die richtigen Menschen gerätst, kannst du das passend

zusammensetzen. Also ich bin schon am Aufbauen meines Netzes und des-

halb ist mir diese Party so wichtig. Ich habe alle Leute dort kennengelernt,

und es baut sich fast alles darauf auf.«

Nina sagt zu mir: »Weißt du, ich habe eh die Berge und die Natur, und

das ist das Größte, was ich habe.« Ich antworte: »Ja, du hast auf jeden Fall

den schönsten Wohnort, den ich je gesehen habe.« Sie fährt fort: »Darum

komm ich ja nicht weg hier. Ich hatte auch mal eine Phase: Ich will weg, ihr

könnt mich mal hier. Aber dann kam wieder die Phase: Ich zeig es allen.

Und ich kann hier nicht weg. Wenn ich hier weggehe, dann fehlt mir was.

Es ist nicht ausgeschlossen, wegzuziehen, aber dann müsste etwas Großes

sein. Ich gehe zu einem Herren putzen, der in Zürich lebt. Das ist ein weiter

Arbeitsweg für drei Stunden Putzen. Aber ich mach das lieber so, als nach

Zürich zu ziehen und mir das Ding dort aufzubauen. Ich will hier wohnen –

und in Amerika hättest du größere Arbeitswege! Weißt du, ich bin hier auf

die Welt gekommen, und ich will auch hier wieder gehen. Klar gibt es auch

andere schöne Orte auf dieser Welt. Aber ich habe nicht das Geld, und ich

könnte nicht weg hier.«

Ich frage Nina, was sie sich von den trans Organisationen in der Schweiz

wünsche. Sie sagt bestimmt: »Nein, ich glaube, da gibt es sich gar nichts zu

wünschen, denn sie machen ihre Arbeit. Ich finde gut, dass es Menschen

gibt, die sich für Gerechtigkeit einsetzen. Es ist gut, dass das Thema Trans

so auch in die Öffentlichkeit kommt, weil: bevor ich geoutet war, kannte ich

das auch nicht. Ich kannte keine Person.« Von urbanem trans Aktivismus

distanziert sichNina eher: »Manmuss nicht etwas zu stark forcieren. Es kann

auch belästigend wirken, wenn es zu viel ist. Aber die machen sicher gute

Arbeit, und es ist nicht meine Aufgabe, das machen sie.« Später wird mir

klarer, wovon sich Nina abgrenzt. Sie sagt: »Da gibt es die trans Menschen,

die sich so extrem anziehen. Ein bisschen nuttig. Es ist ein Unterschied:

ländlich – städtisch. Wenn du dich ländlich so anziehst … Jeder soll sich so

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Care trans_formieren

anziehen, wie er will, aber wenn du so provozierst, musst dumit Reaktionen

rechnen.« Nina betont, dass auch sie ihren aktivistischen Beitrag leistet:

»Ich bin offen, transparent und verstecke mich nicht. Ich trage meinen

kleinen Beitrag dazu bei, so wie ich einfach bin.« Sie erzählt mir, dass eine

ehemalige Schulfreundin sie angeschrieben hat, auf Facebook: »Sie findet

es gut, dass es auch hier Paradiesvögel gibt, in dieser eintönigen öden Welt

hier; dieser konservativenWelt. In den Städten fällst du nicht auf, da kennen

die Leute das eher. Hier schaut schnell mal jemand. In der Stadt, da gibt es

alle Völker und Paradiesvögel.« Nina lacht mich an und sagt: »Ich mache

hier einfach meinen kleinen Beitrag im Berner Oberland.«

Ich frage Nina: »Und wenn du in die Zukunft denkst, wo siehst du dich da so

in zehn Jahren?« Nina betont, dass sie eigentlich nicht so weit schaue. »Aber

ich frage mich manchmal, wie ich in zehn Jahren aussehe. Und es wäre gut,

wenn ich spätestens in zehn Jahren auf meinen eigenen Beinen stehen und

mein Leben selbst finanzieren kann. Aber das sollte eigentlich schon vorher

geschehen.«

Nach dem eigentlichen Interview machen Nina und ich eine Wanderung

entlang der Aare. Nach einer guten Stunde machen wir eine Pause bei

einem Restaurant direkt am See. Sie bestellt sich einen Kaffee mit Schnaps,

und wir stoßen auf unsere Begegnung an. Auf dem Rückweg zeigt mir Nina

das Haus, in dem sie aufgewachsen ist, und das Haus ihres Vaters und

das ihres Bruders. Sie fragt, ob ich noch einen Kaffee bei ihr trinken will.

»Gern«, sage ich. Auf dem Tisch in Ninas Dachgeschosswohnung steht ein

eingerahmtes Bild ihrer Exfreundin, von getrockneten Blüten umrandet.

Die beiden hatten hier zusammen gewohnt. Wir schweigen eine Weile. Sie

erzählt mir, dass die Miete sehr teuer sei, und fragt mich, wovon ich lebe.

Ich erzähle ihr, dass ich ein Stipendium der Rosa-Luxemburg-Stiftung be-

kommen hätte, die Höhe aber für die Schweiz sehr gering sei. »Aber du hast

viel mehr als ich«, sagt sie und erläutert mir ihre monatlichen Ausgaben.

Insbesondere die hohe Miete für die Wohnung, die sie nun allein stemmen

muss, stellt für sie eine finanzielle Herausforderung dar. Gegen 18Uhr bringt

Nina mich zurück zum Bahnhof. Wir verabschieden uns mit drei Küsschen

auf die Wange, und ich verspreche, wieder einmal vorbeizukommen.3

Nina warnte mich bereits in ihrem ersten Satz, »dass sie mir eine ganz an-

dere Geschichte erzählen wird«. Offenbar möchte sie mir keine romantische

3 Das Interview führte ich im April 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 79

Geschichte von Freund_innenschaft und Sorge-Netzwerken unter trans Per-

sonen erzählen. Während viele trans Aktivist_innen in städtischen Räumen

ihre eigenen queeren Wahlfamilien aufbauen, ist dies nicht Ninas Ziel; sie

sieht sich als eine Person, die schon immer ihren eigenen Weg gegangen ist.

Wie erlebt Nina Prekarität, und welche Dimensionen spielen dabei eine Rolle?

Da Nina nach ihrem Coming-out von ihrem Arbeitgeber gekündigt wor-

den ist und ihr soziales Netzwerk den Kontakt abgebrochen hat, befindet sie

sich in einer sozial und ökonomisch prekären Situation; zudem ist ihreWohn-

situation unsicher. Wie Nina leben und arbeiten viele trans Personen unter

prekären Bedingungen. In Europa ist ein Großteil von ihnen Teil des »queeren

Prekariats« (Hollibaugh/Weiss 2015). Was macht das Leben von trans Men-

schen prekär? Viele trans Personen sind von Armut, unsicheren Beschäfti-

gungsverhältnissen und Erwerbslosigkeit betroffen. Ihr Lebensalltag ist häu-

fig durch dauerhafte Unsicherheit, intensive Ausbeutung, eine mangelhaf-

te Gesundheitsversorgung, das Fehlen existenzsichernder Renten und eine

prekäre Wohnsituation geprägt (Becker 2018). Der Arbeitsmarkt ist ebenso

wie andere gesellschaftliche Institutionen von Normen der Zweigeschlecht-

lichkeit durchzogen. Viele trans Personen verlieren wie Nina ihren Job nach

ihrem trans Coming-out (Fuchs u.a. 2012: 126). In der EU sind über 30 Pro-

zent aller trans Personen erwerbslos (Franzen/Sauer 2010). Die Verschrän-

kung von alltäglicher Diskriminierung, pathologisierenden Transitionsver-

fahren und ökonomischer Unsicherheit führt zudem dazu, dass viele trans

Menschen unter psychischen Belastungen leiden. Sie landen häufig in pre-

kären Teilzeitbeschäftigungen oder sind von Erwerbslosigkeit betroffen. Die

Mehrheit der trans Beschäftigten finanziert den eigenen Lebensunterhalt mit

informeller Arbeit oder geringen Löhnen, die keine Existenzsicherung im Al-

ter oder bei Krankheit zulassen (Becker 2018). Zudem sind viele trans Per-

sonen im Bildungssystem benachteiligt. Das Schulsystem ist von Cisnorma-

tivität durchzogen, was die hohe Quote an Schulabbrüchen unter trans Ju-

gendlichen erklärt und den Zugang zu Bildungsabschlüssen erschwert (Fütty

2017: 123). Nina spricht an, dass nicht alle trans Personen gleichermaßen von

Prekarität betroffen sind. Insbesondere berühre sie trans weibliche Personen.

Diesmacht deutlich, dass trans Prekarität aus einer intersektionalen Perspek-

tive betrachtet werden muss, die zum Beispiel die Verschränkung von trans

Feindlichkeit, Sexismus und bodyistischen Schönheitsidealen berücksichtigt.

Nina erlebt Prekarität jedoch auch auf einer sozialen und geschlechtli-

chen Ebene: durch fehlende soziale Ressourcen und durch Transfeindlichkeit

in ihrem sozialen Umfeld. Ihre vorherigen Sorge-Netzwerke stehen ihr nach

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Care trans_formieren

ihrem Coming-out größtenteils nicht mehr zur Verfügung. Immer wieder

wird ihre Zerrissenheit zwischen dem Wunsch, ihre transfeindliche Umge-

bung zu verlassen, und der Verbundenheit mit ihrem Geburtsort deutlich;

die Anbindung an trans Netzwerke durch einen Umzug in eine Stadt hat da-

bei nicht oberste Priorität für sie. Nina identifiziert sich mit ihrem Wohn-

ort. Immer wieder jedoch wird sie gefragt, warum sie nicht in die nächste

Stadt ziehe. Jack Halberstam verwendet den Begriff Metronormativität, um

eine queere »Besessenheit mit urbanen Kontexten« zu beschreiben, die er in

LSBTIQ-Subkulturen beobachtet (Halberstam 2005: 271). Zudem kritisiert er

die Konstruktion queerer Identität als etwas Großstädtisches, während zu-

gleich das ländliche queere Leben als eintönig und einschränkend abgewertet

werde (ebd.). JackHalberstam betont: »Rural and small-town queer life is gen-

erally mythologized by urban queers as sad and lonely, or else rural queers

might be thought of as ›stuck‹ in a place that they would leave if they only

could« (ebd.: 36). Die Großstadt gelte in queeren normativen Erzählungen

häufig als derjenige Ort, der es ermögliche, ein Coming-out zu durchlaufen

und danach sicher und offen zu leben und eigene soziale Netzwerke aufzu-

bauen (ebd.). Im Gegensatz dazu werde der ländliche Raum als risikoreicher

Raum konstruiert, in dem queere Menschen Anfeindungen ausgesetzt und

bedroht sowie einsam und isoliert seien (ebd.). Auch Nina bezieht sich auf

diese Dichotomie zwischen Großstadt und Land und betont immer wieder,

dass ihre Erfahrungen von jenen städtisch lebender trans Personen abwei-

che. Dabei ist sie sich sicher, dass sie nicht wegziehen möchte. Sie sieht ihre

Zukunft nicht in der Stadt.

JackHalberstam beschreibt die Verbindung vonUrbanität,Queerness und

Klasse: »Affluent gay populations are often described as part of a ›creative

class‹ that enhances a city’s cultural life and cultural capital, and this class

of gays are then cast in opposition to the small-town family life and values

of midwestern Americans.« (Halberstam 2005: 15) In Ninas Erzählungen wird

deutlich, wie Klasse und Nicht-/Urbanität auch in der Schweiz miteinander

verbunden sind. Generell spielt in meiner Forschung die Unterstützung im

prekären Alltag (Rechtsberatung, Wohnen, Gesundheitsversorgung, emotio-

nale Unterstützung) eine wichtige Rolle; gerade außerhalb der Großstädte

fehlt es jedoch oft an trans Versorgungs- und Infrastrukturen (Becker 2017).

Das Gesprächmit Nina zeigt, dass sich auch im ländlichen RaumWege finden

lassen – in diesem Fall, indem NinasTherapeut sie als Unterstützerin einbin-

det. Aber auch diese Dynamik ist als Ausdruck fehlender Infrastrukturen zu

verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 81

Wie geht Nina mit ihrer prekären Situation um? Sie entwickelt neue

Ressourcen und erschließt sich neue soziale Räume. Ein wichtiger Ort ist

der BDSM-Club, in dem sie Selbstvertrauen gewinnen kann, angenommen

wird und sich vernetzen kann; auch kann sie dort erste Schritte in Rich-

tung Selbstständigkeit gehen. Im Gegensatz dazu ist ihr Leben im Dorf

nach ihrem Coming-out durch große ökonomische Unsicherheit und eine

weitgreifende Nicht-Verbindung geprägt. Nina hat die gewohnten Pfade

ihres Dorfes und einer heteronormativen Gesellschaft verlassen und dadurch

auch ihre bisherigen Sorgeverbindungen und Freund_innenschaften, ihre

Lohnarbeit und ihre Paarbeziehung verloren. Gleichzeitig bedeutet der Ver-

lust dieser sozialen Beziehungen für sie Freiheit und dass sie nichts mehr

verheimlichen muss. Die Transition bedeutet für sie trotz ökonomischer und

sozialer Prekarität auch geschlechtliche Selbstbestimmung und den Aufbau

neuer Netzwerke und das Erkunden neuer Räume.

Nach ihrem Coming-out verspürt Nina also auch Freiheit, verbunden mit

dem Beginn einer neuen Lebensphase, in der sie sich beruflich umorientieren

möchte – und muss. Precarias a la Deriva beschreiben ebenso wie Nina das

Erleben von Prekarität als ambivalent:

»Wir sind prekarisiert. Das bedeutet ein paar gute Dinge (die Akkumu-

lierung unterschiedlichen Wissens und von verschiedenen Fähigkeiten

und Kompetenzen durch eine ständig sich neu konstituierende Arbeit

und Lebenserfahrung) und eine Menge negativer Dinge (Verletzlichkeit,

Unsicherheit, Armut, soziale Gefährdung).« (Precarias a la Deriva 2004: o. S.)

Selbstständig zu arbeiten bedeutet für Nina geschlechtliche Selbstbe-

stimmung, selbst wenn sie unter prekären ökonomischen Bedingungen

stattfindet. Während sie auf dem zweigeschlechtlich organisierten Arbeits-

markt von Diskriminierung betroffen ist und ihr deshalb der Zugang dazu

verwehrt bleibt, ermöglicht ihr der informelle Care-Bereich, die Sozialhilfe

aufzustocken. Die Mehrzahl ihrer Jobs findet sie über den Fetisch-Club, den

sie regelmäßig besucht. Dort begann sie zu putzen, wodurch sie keinen Club-

Eintritt bezahlen musste, den sie sich nämlich nicht hätte leisten können.

Obwohl ihre Jobs als Reinigungskraft ihr wenig finanzielle Sicherheit bieten,

sind sie für Nina von großer Bedeutung. Sie erzählt mir über Facebook

regelmäßig begeistert von neuen Kund_innen. Wichtig ist ihr außerdem die

ehrenamtliche Begleitung eines trans Jungen im Nebendorf, da sie dadurch

soziale Anerkennung und Einkaufsgutscheine bekommt. Sie hofft sich mit-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Care trans_formieren

hilfe sozialer Beziehungen einen Weg aus der Erwerbslosigkeit bahnen zu

können.

Wie hängen für Nina Fürsorge und Arbeitsverhältnisse mit Fragen

geschlechtlicher Anerkennung zusammen? Lohnarbeit erfüllt auch soziale

Funktionen im Leben vonMenschen, insbesondere bietet sie die Möglichkeit,

Bestätigung zu finden (Weeks 2011: 38). Für Nina bedeutet ihre Berufstä-

tigkeit geschlechtliche, sexuelle und soziale Anerkennung, die ihr in ihrem

Dorf verwehrt wird. Dabei haben sich ihre Berufsperspektiven im Zuge ihrer

Transition verändert. Lia Becker betont, dass viele trans Frauen nach ihrer

Transition versuchten, in Bereichen Lohnarbeit zu finden,

»in denen die Gender-Performance nicht so stark mit Disziplinierung und

Diskriminierung verbunden ist, zum Beispiel im Handel, in der Logistik und

Pflege oder in untergeordneten Positionen in der Medien- und Kulturbran-

che. Auch die Pink-Economy mit ihren Jobs im Kultursektor, in der Gastro-

nomie oder in der Solo-Selbstständigkeit bedeutet oft relativ niedrige Ein-

kommen und geringe soziale Absicherung.« (Becker 2017: o. S.)

Ninas Strategie, um vom Sozialamt unabhängig zu werden, ist, sich mit Rei-

nigungsarbeit in Privathaushalten und Gewerberäumen selbstständig zu ma-

chen. Aktuell arbeitet sie vor allem für Personen, die sie im Fetisch-Club ken-

nengelernt hat. Teilweise ist diese Tätigkeit auch im Bereich der Sexarbeit zu

verorten, da sie von einigen Kund_innen gebeten wird, in BDSM-Outfits zu

arbeiten.

Ninas selbstständige Tätigkeiten ermöglichen ihr, Geld zur Sozialhilfe da-

zuzuverdienen und, da es sich um weiblich konnotierte Arbeitsbereiche han-

delt, in ihrer Geschlechtsidentität anerkannt zu werden. Ist Prekarität hier

eine Bedingung für ihre Anerkennung? Nina arbeitet nun in einem femini-

sierten Care-Bereich, der wenig ökonomische Sicherheit bietet, dafür aber

die Möglichkeit, geoutet als trans Frau zu arbeiten. Lohnarbeitskontexte sind

häufig von heteronormativen Skripten geprägt und eine Abweichung von die-

sen führt zu Ausschlüssen (Wagels 2013; Frohn 2014; Woltersdorff 2015). Die

geschlechterspezifische Arbeitsteilung im Kapitalismus und der marginale

Status von trans Personen innerhalb von LSBTIQ-Räumen spiegeln sich auch

in Ninas Position in einem gegenderten und gendernormativen Arbeitsmarkt

wider. Nina selbst re_produziert geschlechtliche und klassenspezifische Nor-

mierungen, wenn sie sich beispielsweise von trans Frauen abgrenzt, die »zu

nuttig angezogen« seien. Ihr ist es wichtig, nicht als Person angesehen zu

werden, die Sozialleistungen in Anspruch nimmt, aber »nichts tut«. Sabine

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 83

Hark und Susanne Völker (2010) betonen, dass das Konzept des fördernden

und fordernden Sozialstaates die »Schuld« erhöhe, sich subjektiv zu veraus-

gaben, um nicht in die Gruppe der »unwürdigen Armen« zu fallen. Auch bei

Nina wird deutlich, dass sie versucht dem klassistischen Stigma der Faulheit

zu entgehen, indem sie ihre eigene Produktivität betont.

In Ninas Erzählung zeigt sich deutlich ein Anerkennungsdilemma, in-

sofern sie materielle gegen symbolische Anerkennung eintauscht. Ich frage

mich, warum Nina ihre neu gewonnene Freiheit in dem Maße betont – trotz

ihrer sehr prekären Lebens- und Arbeitsbedingungen. Ich verstehe diese Er-

zählung der Freiheit und Flexibilität durch Prekarisierung als eine Rückerobe-

rung von Handlungsfähigkeit und einen Umgang mit Prekarität. Deutlich

wird außerdem die Verschränkung von Diskriminierungserfahrungen auf-

grund von Klassismus und Transfeindlichkeit, die dazu führt, dass Nina nicht

die gleichen Freiheitserfahrungen macht wie wohlhabende trans Personen.

3.2 »Trans war für mich ein Ausstieg.«
Als erwerbslose nicht-binäre Person Care organisieren

Heute bin ich in Köln, um Madeleine zu interviewen, eine nicht-binäre

Aktivistin, die ich bei einem trans Vernetzungstreffen kennengelernt habe.

Madeleine begrüßt mich vor der Tür des etwas in die Jahre gekommenen

Hausprojektes. Die Farbe blättert von der Fassade, der Flur ist vollgestellt

mit Kisten voller Demoplakate. In ihrem Zimmer wandern meine Augen

von einer DDR-Fahne und noch mehr Demoplakaten an den Wänden zu

einer Bibel auf der Fensterbank. Madeleine stellt sich mit den Worten vor:

»Ich bin Madeleine, ich bin 52 Jahre alt, komme ursprünglich aus Thürin-

gen und wohne jetzt seit etwa dreieinhalb Jahren in Köln. Ich bin damals

hierhergekommen, weil ich frei leben wollte in meiner Transidentität.

Das ist in meiner Heimat nur schwer möglich, schon aufgrund der ganzen

Rechtstendenz, die wir dort zu spüren haben.«

Madeleine bezeichnet den Umzug nicht als Neustart, sondern als Ausstieg:

»Beruflich mach ich schon lange nichts mehr. Ich bin langzeitarbeitslos und

auf dem Weg in die Sozialrente. Ich stehe vor einem großen Fragezeichen.

Die Menschen definieren sich heute hauptsächlich über den Beruf. Ich muss

jedenMorgen sehen, wie ichmeinen Tag gestalte. Praktisch ist jeder Tag für

mich eine neue Herausforderung.« Sie ist zudem chronisch krank und muss

deshalb auf ihre Grenzen achten.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Care trans_formieren

Madeleine ist gleichzeitig in verschiedenen ehrenamtlichen Projekten

engagiert und erscheint mir sehr aktiv. Sie schreibt einen Roman, den sie

online veröffentlicht, und ist in verschiedenen trans Gruppen. Das Schreiben

ist für sie das Wichtigste: »Das ist für mich eine Lebensaufgabe geworden,

obwohl ich nicht weiß, was da jemals draus wird oder ob da überhaupt

irgendwas draus werden kann. Aber es ist für mich eine Lebensmotivation,

einfach etwas Sinnvolles zu machen. Überhaupt einen Sinn zu finden – mit

meinen Krankheiten und dem ganzen Umfeld. Also da ist man sehr schnell

abgestumpft und dem versuche ich mich dadurch zu entziehen, indem ich

mir Fantasiewelten aufbaue, in die ich auch flüchten kann.« Sie ist auf der

Suche nach Gemeinschaft und erzählt mir, dass sie überlegt, in ein queeres

Landprojekt zu ziehen.

Madeleine stört, dass in trans Räumen so viel über Lohnarbeit gesprochen

wird. Sie beobachtet: »Unter trans Leuten ist es so, dass viele stark das

Bedürfnis haben, sich beruflich zu beweisen. Weil sie damit sagen: ›Wir

sind nicht schwach. Wir können was schaffen.‹ Die versuchen, sich über

beruflichen Status eine Position zu erarbeiten, in der sie anerkannt werden.

Früher konnte man als trans Person, hauptsächlich natürlich als trans Frau,

nur in Schuhgeschäften oder in der Prostitution arbeiten. Mehr gab es da

gar nicht. Und heute versuchen sie über den Beruf zu sagen: ›Wir können

auch was.‹ – Aber viel siehst du ja nicht. Wo siehst du schon trans Leute

in renommierten Berufen? Schon gar nicht Leute, die nicht operiert sind

oder die nicht-binär leben. Wo ist die_der offen lebende trans Lehrer_in,

Richter_in, Pfarrer_in, Ingenieur_in, Professor_in?« Dieser Ausschluss aus

dem Arbeitsmarkt führe nach Madeleines Meinung dazu, dass viele trans

Personen, vor allem trans Frauen, sich nicht outeten: »Deshalb sind viele,

wie ich sie immer bezeichne, Freizeit-Trans, die tagsüber in ihrem Beruf im

angestammten Geschlecht arbeiten, und wenn sie nach Hause kommen,

ziehen sie sich um.«

Madeleine fällt auf, dass die meisten Personen, die sie aus trans Räumen

kennt, Akademiker_innen sind. Sie sagt: »Wenn du Abitur in der Tasche

hast als junger trans Mensch und sagst: ›Ich mach jetzt was aus meinem

Leben, trotzdem, gehe an eine Universität in eine größere Stadt, da finde

ich Gleichgesinnte, Initiativen und Vereine, was mir hilft und wo ich mich

beweisen kann.‹ Aber wenn du nur einen Hauptschulabschluss hast, was

willst du da machen? Da bleibst du in deinem Dörfchen hängen und in den

Strukturen. Das sehe ich auch hier in Köln. Da habe ich einige kennenge-

lernt, die im Rotlichtmilieu landen. Die nur über wenig Bildung verfügen

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 85

und keine Chancen haben. Da ist Bildung natürlich wichtig, um sich eine

Position zu erarbeiten, um im Leben auch zu bestehen.« Madeleine selbst

hatte in der DDR angefangen, Theologie zu studieren, aber das Studium

abgebrochen. Sie beschreibt, dass nicht-akademische trans Personen aktiv

aus trans Räumen ausgeschlossen würden: »Die Art, wie dort gesprochen

wird, ist teilweise hochgeschraubt. Man setzt voraus, dass die Leute auf

einer Uni waren und sich da schon in Gruppen engagiert haben.«

Madeleine stellt fest, dass ein spätes Coming-out etwas anderes bedeutet,

als sich als junger Mensch zu outen: »Trans im Alter ist sehr schwierig. Je

jünger die Leute sind, wenn sie sich outen, desto besser. Ich habe so richtig

angefangen, dauerhaft trans zu leben mit 49, als ich hierhergezogen bin.

Und ich merke, dass das schwer ist, das alles noch nachzuholen. Da droht

immer – das habe ich bei Leuten auch gesehen – der Rückfall. Sie sagen,

wir lassen es lieber doch bleiben und gehen wieder in die andere Identität

zurück, weil es einfach zu schwer ist.« Da sie in trans Räumen oft eine der

wenigen Älteren ist, versucht Madeleine seit einigen Monaten eine trans

Gruppe 50+ aufzubauen: für ältere trans Personen, die nicht von der einen

Gender-Schublade in die andere wechseln wollen. Das Vorhaben gestalte

sich allerdings schwierig. »Warum?«, frage ich sie. Sie sagt, dass viele ältere

trans Leute in ihrem Verständnis von trans etwas eingeschränkt seien;

außerdem sei es schwierig, trans im Alter zu leben, da ein Passing oft nicht

mehr möglich sei.

Nach ihrem späten Coming-out nimmt Madeleine ihre eigene Zukunft als

unsicher wahr. Zudem hat sie mit chronischen Krankheiten zu kämpfen,

deswegen hat sie häufig wenig Energie.

Madeleine kämpft gegen Transnormativität. Oft begegnet sie dem Stereo-

typ, Personen seien nur richtig trans, wenn sie eine genitalangleichende

OP hinter sich haben. Madeleine erzählt, in den Selbsthilfegruppen gebe

es oft nur »den Weg zum Wunschgeschlecht und was dazwischen war, das

wird ganz schnell absolviert«. Und: »Vergangenheit ist weg, jetzt bin ich

ein völlig neuer Mensch. Ich sag mal von einer Schublade in die andere.«

Für Madeleine gibt es hingegen viele Möglichkeiten, trans zu leben. Für sie

bedeutet trans: »Ich bewege mich in eine andere Richtung, oder ich fühle

mich hier nicht beheimatet und strebe halt eine neue Existenz an.« Nach

der Gesetzesänderung 2011, die es möglich macht, den Personenstand ohne

Zwangssterilisierung zu ändern, beantragte sie die Personenstandsände-

rung.

 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Care trans_formieren

Ein bedeutender Moment war für sie die Gründung des Bundesverbandes

Trans. Sie ist Gründungsmitglied und freut sich über die zunehmende Hand-

lungsfähigkeit der trans Bewegung. Madeleine möchte Gemeinschafts-

räume für und von trans Personen aufbauen, um das Selbstbewusstsein

zu stärken und Selbstfindung zu befördern: Trans Menschen müssten sich

gegenseitig Anerkennung spenden, da dies gesellschaftlich, auch in quee-

ren Räumen, oft nicht gegeben sei. Madeleine selbst wird regelmäßig aus

lesbischen Räumen ausgeschlossen, da sie dort nicht als Frau und Lesbe

anerkannt wird. Deswegen ist es für Madeleine wichtig, eigene Räume

aufzubauen: »Da gibt es noch andere trans Menschen.« Dieses Gefühl der

Zugehörigkeit ist wichtig für Madeleine – auch wenn sie das Gefühl der

Einsamkeit damit nicht ganz überwinden kann.

Madeleines wichtigster trans Für_Sorge-Moment: ein Ritual des Übergangs

bei einem bisexuellen Netzwerktreffen im queeren TagungsortWaldschlöss-

chen. Mit leuchtenden Augen erinnert sie sich: »Ich bin da im Oktober 2006

noch in männlicher Identität zu dieser Party angereist. Ich hatte allerdings

vorher schon einige per Mail informiert, weil ich Hilfe brauchte für mein

Vorhaben. Einige Frauen habenmich gestylt, weil ich keine Erfahrung damit

hatte. Ich war vorher nie öffentlich in Frauenkleidung aufgetreten. Ich habe

mich umgezogen und war natürlich für einen Großteil eine Überraschung.

Da gibt es immer eine kleine Eröffnung, die habe ich übernommen. Ich habe

mich öffentlich bekannt und meinen Namen gesagt. Mir war bis wenige

Stunden vor Beginn nicht klar, welchen Namen ich wähle. Ursprünglich

wollte ich Marlene, habe mich dann aber für Madeleine entschieden. Ich

habe dann gesagt: ›Ich bin jetzt Madeleine.‹ Dann gab es ein Glas Sekt zum

Anstoßen und einen Tanz. Ich hatte darum gebeten, dass mich ein Mann

auffordert zum Tanz, ganz konventionell. Es hat allen sehr gut gefallen. Es

sind etliche Tränen geflossen. Ich bin für so Rituale des Übergangs – nicht

einfach so sang- und klanglos.« DasWaldschlösschen ist seitdem ein Ort des

Sich-Wiederfindens für sie.

Nach dem Interview zeigt mir Madeleine ein Fotoalbum, in dem viele

ihrer Freund_innen und andere Aktivist_innen abgelichtet sind. Sie macht

mehrere Fotos von mir und von uns beiden zusammen. »Um mich an dich

zu erinnern!«, sagt sie strahlend und umarmt mich zum Abschied fest.4

4 Das Interview führte ich im September 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 87

Während Nina von Einsamkeit berichtete, die sie auf dem Dorf erlebt, fühlt

sich Madeleine als erwerbslose trans Frau auch in der Stadt oft einsam. Der

Umzug in die Stadt war eine Befreiung fürMadeleine, was die geschlechtliche

Selbstbestimmung betrifft. Wie Nina berichtet auch sie jedoch von Gefühlen

der Einsamkeit und Isolation, sowohl in trans Räumen als auch in ihrem sons-

tigen Umfeld.

Wie erlebt Madeleine Prekarität, und welche Dimensionen spielen dabei

eine Rolle? Madeleine steht nach ihrem trans Coming-out mit 49 vor der Her-

ausforderung, sich einen neuen Platz in der Welt zu suchen und Für_Sorge-

Netzwerke aufzubauen. Prekarität erlebt sie auf einer ökonomischen Ebene,

sie bezeichnet sich als langzeiterwerbslos und auf demWeg in die Sozialren-

te.Die ökonomische Prekarität verschränkt sichmit ihrer chronischen Krank-

heit. Ökonomische Prekarität ist für sie seit längerer Zeit präsent, anders als

Nina beschreibt sie diese nicht als temporär.Madeleine belastet ihre Erwerbs-

losigkeit, da sie sich selbst einen Lebensinhalt schaffen und jeden Tag neu

strukturieren muss. Arbeit ist nicht nur für das eigene ökonomische Überle-

ben wichtig, sondern auch für die soziale Position, den »sense of selfhood«

(Weeks 2011: 38) und als Form der Anerkennung. Lohnarbeit ist für viele Men-

schen eine der wichtigsten Quellen der Subjektivität und Identität und eine

Möglichkeit, sich als Teil der Welt zu verstehen (ebd.). Gerade deshalb ist für

erwerbslose Personen wie Madeleine die Erfahrung, dass viele trans Räume

auf Erwerbsarbeit zentriert und akademisiert sind, eine Herausforderung.

Gleichzeitig ermöglicht dies Madeleine, ihre Leben auf trans Aktivismus aus-

zurichten.

Durch das Gefühl der Nichtzugehörigkeit in vielen Räumen erlebt Made-

leine auch soziale Prekarität. Sie ist im trans Aktivismus verortet. In klassi-

schen Selbsthilfegruppen ermüden sie allerdings die transnormativen Wege

von A nach B; ihre Erfahrung als nicht-binäre Person kommt darin nicht vor.5

In trans Räumen ist sie zudem von Klassismus betroffen.6 Madeleine kri-

tisiert, dass sich viele trans/nicht-binäre Personen ausschließlich über ihre

Lohnarbeit identifizierten und nicht offen seien für trans und nicht-binäre

5 Der Weg von A nach B bezeichnet hier die Vorstellung, dass trans Personen eine

Personen- undNamensänderung anstreben sowie eine Veränderung desHormonspie-

gels und geschlechtsangleichende Operationen.

6 Klassismus bezeichnet die Diskriminierung aufgrund von Klassenherkunft oder Klas-

senzugehörigkeit (Kemper/Weinbach 2009; Wellgraf 2013; Roßhart 2016; Eilers 2018;

Seeck/Theißl 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Care trans_formieren

Personen aus der Arbeiter_innen- oder Armutsklasse. Sie selbst richtet ihr

Leben nicht mehr auf Lohnerwerbsarbeit aus; dies führt zu Gefühlen der Iso-

lation, aber gleichzeitig auch zu der Freiheit, ihr Leben auf Aktivismus aus-

zurichten und trans Räume aufzubauen.

Wie kommt es zur Akademisierung von trans Räumen? Der Kulturanthro-

pologe David Valentine zeigt für den US-amerikanischen Raum, dass die In-

stitutionalisierung der Kategorie transgender zu einer Dominanz akademi-

scher Perspektiven in trans Räumen geführt hat (Valentine 2007). Im US-

amerikanischen Raum seien durch die Verbreitung der Kategorie transgender

andere Praktiken geschlechtlicher Vielfalt unsichtbar geworden, insbesonde-

re von ökonomisch marginalisierten Personen.

Zudem ist queere Kultur oft kommodifiziert in Form von Bars, Restau-

rants, Geschäften, Cafés sowie Ästhetiken und Kleiderstilen, wie der Sozio-

loge Alan Sears schreibt. Er argumentiert: »A community structured around

commodified public spaces is economically exclusive. […] Queers with lim-

ited incomes are invisible because they cannot enter the commodified realm

of lesbian/gay visibility.« (Sears 2005: 105) LSBTIQ-Personen mit mehr öko-

nomischem Kapital haben einen privilegierten Zugang zu kommerzialisier-

ten Räumen und Lebensstilen, die als »queer Communities« definiert werden

(ebd.: 93). Da Madeleine von Armut betroffen ist, sind ihre Möglichkeiten, an

dieser queeren Kultur teilzuhaben, beschränkt.

Madeleine beschreibt sich selbst als durch Akademisierung Ausgeschlos-

sene und zugleich als intellektuell überlegene Person, die komplexere Modelle

und Theorien als die A-B-transnormative Einbahnstraße im Kopf hat. Made-

leine fordert, dass trans und queere Räume intellektuell und gesellschaftskri-

tisch würden, damit dort eigene Konzepte und Wissensproduktionen entwi-

ckelt werden könnten. Sie selbst schreibt an einem Roman und eignete sich

das Wissen selbst an, das sie benötigt, um Transnormativität zu kritisieren.

Sie plant zudem, eine Gruppe zu gründen, um anderen trans und queeren

Personen 50+ bei der Erweiterung ihres Horizontes zu helfen.

In der Art und Weise, wie Madeleine Prekarität erlebt, verschränken sich

Fragen der Erwerbslosigkeit, des Alters und der Krankheit; auch gesetzliche

Regelungen bestimmenmit, welcheMöglichkeiten, trans zu leben,Madeleine

bereitstehen und wie Sorge organisiert werden kann.Wie geht Madeleinemit

diesen Erfahrungen der Prekarität um? Sie versucht nicht, wie Nina einen

Ausweg in der prekären Selbstständigkeit zu finden. Stattdessen strebt sie an,

sich dem System der Lohnarbeit zu entziehen, Klassismus in trans Räumen

entgegenzuwirken und Freiräume zu schaffen. Hierbei ist sie auch auf die

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 89

kollektive Arbeit anderer angewiesen, zum Beispiel, wenn es um den Zugang

zu queer/feministischen Wohnprojekten geht, wo sie aufgrund ihres Alters

und ihrer chronischen Krankheiten nicht den gleichen Anteil an Arbeit wie

junge gesundeMenschen leisten kann.Madeleinesmacht die Erfahrung, dass

in vielen trans Räumen Mittelklasseperspektiven dominieren.

3.3 »Die haben Geld, aber niemanden, der sie begleitet.«
Trans Sorgeketten

»Du musst mit Michelle sprechen«, bekräftigt Alecs, ein Interviewpartner,

mit dem ich auf dem Weg zu einer queeren Party in Zürich bin. »Sie macht

wichtige Sorgearbeit in der trans Community. Sie ist die Person für deine

Forschung. Aber am besten erzählt sie dir selbst mehr.« Am nächsten Tag

rufe ich Michelle an, und sie lädt mich sofort ein, sie für ein Interview

zu treffen, und zwar an ihrem Selbstsorge-Ort. Am nächsten Vormittag

mache ich mich auf den Weg. Ich laufe durch die recht schicke Innenstadt

und wandere auf den Berg, von dem aus man auf den Zürichsee blicken

kann. Wir sind vor einem Supermarkt verabredet. Sie sieht mich sofort, wir

geben uns drei Küsschen auf die Wangen, links, rechts, links. »Bist du von

Alecs hergelaufen?«, fragt sie mich. »Ja!« Sie würde mit mir gerne in der

Straßenbahn nach oben fahren, da sei es schön, zu sitzen. »Ich kann dir auch

das Ticket bezahlen?«, fragt sie mich. »Nein, das brauchst du nicht, danke!«

Ich gehe zum Fahrkartenautomaten, und bevor ich nein sagen kann, wirft

auch Michelle ein paar Münzen ein. Wieder fällt mir auf, wie sensibel viele

meiner Forschungspartner_innen für Prekarität sind und dass wir bei jeder

Begegnung aushandeln, wer wen einlädt.

Michelle erzählt mir von ihren Besuchen in Berlin und ihrer Vernetzung

mit Aktivist_innen dort. Zudem will sie wissen, wen ich in Basel bereits

kennengelernt habe, und überlegt, mit wem sie mich vernetzen kann: »Also

mit Simo auf jeden Fall, die anderen sind zu sehr mit ihrem eigenen Leben

beschäftigt.« Wir laufen einen kleinen Wanderweg den Berg hinauf. In der

Ferne glitzert der Schnee auf den Alpen, hier unten sind es 29 Grad. Vor

einem Hotel setzen wir uns auf eine Parkbank.

»Dies ist mein Kraftort«, sagtMichelle. Sie hat Blaubeeren zumTeilen dabei,

und ich ärgere mich, nicht daran gedacht zu haben, selbst etwas mitzubrin-

gen. Dabei profitiere ich als Forscher_in am meisten von diesem Interview.

»Worum geht es noch mal?«, fragt sie mich. Ich erkläre: »Ich forsche zu

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Care trans_formieren

Sorgearbeit in trans Räumen in Deutschland und in der deutschsprachigen

Schweiz. Du kannst mir auch jederzeit Fragen stellen, und ich schicke dir

das abgetippte Interview später.« »Also ich will nicht anonymisiert werden,

das kann ich gleich sagen!«, sagt sie lachend.

Ich möchte gerne wissen, wie sie zum trans Aktivismus gekommen ist,

und sie erzählt: »Was ich persönlich mache: einmal pro Jahr die Züricher

Transtagung organisieren, mit Workshops- und Vernetzungsmöglichkeiten,

und Trans schön nass, das ist das Schwimmangebot.« Außerdem hat sie eine

Gesprächsgruppe für trans und queere Personen ins Leben gerufen und ist

in einer queer/feministischen antikapitalistischen Gruppe aktiv. Aber das

ist noch nicht alles: »Dann unterstütze ich von Zeit zu Zeit noch den Walk-

in mit kleineren Aufgaben, das ist ein Angebot von Trans-Hilfe, das einmal

imMonat stattfindet. Dort können trans Menschen […] ohne Voranmeldung

vorbeikommen, um rechtliche oder transspezifische Informationen zu

erhalten.« Zudemmacht sie ein Langzeitporträtprojekt »mit Menschen, die

den Weg zu sich selbst gehen«.

Zusammengebracht hat uns Alecs, weil Michelle außerdem trans Frauen

begleitet, die OPs im Ausland in Anspruch nehmen. Michelle sagt dazu:

»Wir haben in der Schweiz ein Qualitätsproblem, was die Resultate der

OPs betrifft. Das hat sich langsam verbessert.7 Aber noch vor zehn Jahren

bis vor ganz Kurzem waren die Resultate nicht gut, und etliche haben

sich entschieden, die Operationen im Ausland machen zu lassen: meist

in Thailand, dem Land mit der meisten Erfahrung auf dem Gebiet, und

mit den größten Spezialisten. Gerade für trans Menschen, die über kein

sozial intaktes Umfeld verfügen, für die ist es schwierig, eine Begleitperson

zu finden. Und da spring ich dann ein, wenn der Bedarf gegeben ist, und

begleite die Person, mit einer Vorbereitung: Was man packen muss, was

einen kulturell erwartet, wie der Ablauf ist, wie die verschiedenenHeilungs-

phasen verlaufen. Und vor Ort wohne ich dann im gleichen Hotel, mache

Besuche im Spital, begleite zu Voruntersuchungen, mache Übersetzungen

und danach die Nachbereitung: im Sinne von Ausflügen oder einfach nur

Händchen halten, zuhören, was gerade der Bedarf ist – bis wieder zurück in

die Schweiz. Aber dann endet auch meine Aufgabe wieder.«

Michelle sieht die OP-Begleitung nicht als langfristige Aufgabe. Ihr Wunsch

ist vielmehr, dass auch in der Schweiz qualitativ hochwertige OPs angebo-

ten werden. Fürs Erste wird sie jedoch weitermachen: »Ich habe jetzt schon

7 Gemeint sind hier genitalangleichende OPs für trans Frauen.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 91

wieder Anfragen, Menschen, die mich einplanen und auf mich zählen, für

die Zukunft. Wenn die Chemie stimmt und die Situation das erfordert,

dann mach ich das auch.« Die trans Personen, die Michelle begleitet, über-

nehmen für sie die Reise- und Unterkunftskosten und zahlen ein kleines

Taschengeld.

Ich frage Michelle, was sie sich von staatlicher Seite und von der trans Com-

munity wünscht. Sie antwortet: »Ich würde mir wünschen, eine Stiftung

zu haben, die Geld geben kann für Härtefälle, für Menschen, die durch

ihre schwierige Geschichte nicht finanziell rosig gebettet sind, dass diese

Menschen ein zinsloses Darlehen bekommen und die Chance auf eine gute

Operation haben. In der Schweiz ist es bis jetzt nur die äußerste Ausnahme,

dass so was übernommen wird. Und somit steht nicht allen die gleich gute

medizinische Versorgung zur Verfügung.«

Ich frage sie, welche Tipps sie begleitenden Menschen geben würde. Sie

erklärt mir: »Für mich ist Abgrenzung sehr wichtig, denn als begleitende

Person muss mein Energielevel deutlich über dem sein, das die andere

Person hat. Ich bin darum bemüht, meine Akkus zu schonen, zu laden, um

dann was mitgeben zu können. Was für mich auch ganz klar heißt, dass ich

Zeit für mich einplane, dass ich zwischendurch einen freien Tag habe, an

dem ich machen kann, was ich will, und dass ich im Vorfeld die Wünsche

und Bedürfnisse mit meiner Machbarkeit abgleiche und dass wir das auch

schriftlich festhalten – wie viele Besuche, in welchem Zeitabstand, was ist

gewünscht? –, damit es gegenseitig ein klares Verständnis gibt.« Ich erzähle

Michelle von transitionsbezogener Sorgearbeit, die ich selbst im Freund_in-

nenkreis geleistet habe: »Abgrenzung und Austausch finde ich sehr wichtig.

Denn bei uns, da war es so, dass der Freund krasse Schmerzen hatte und das

nicht vorhersehbar war. Seine Freundin war an ihrem Limit.« Michelle sagt:

»Kenn ich, kenn ich. Habe ich alles gesehen. Ich habe diverse Burn-outs

gesehen von Menschen, die Begleitungen gemacht haben. Es kommt noch

dazu: Wenn du direkt verwandt bist, Mutter, Partner_in von der Person,

dann geht dir das viel näher. Und zwischendurch mal Zeit einräumen, was

Gutes für sich selbst tun, ’ne Massage machen oder ins Kino gehen, das ist

schwierig. Schlussendlich sind oft beide genervt, sowohl Patientin als auch

begleitende Person, weil sie beide keine Ruhe hatten, sondern das Gefühl,

ständig zusammenkleben zu müssen. Da liegen die Nerven nach drei, vier

Tagen blank, und nach drei Wochen sind beide ferienreif.«

Ich frage Michelle, welche Tipps sie Personen geben kann, die begleiten. Sie

überlegt kurz und teilt dann ihre Erfahrungen: »Für mein Leben habe ich

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Care trans_formieren

eine Regel: ›Be good to yourself.‹ Das ist die erste Regel vor allen anderen

Regeln. Ich glaube, um im Leben wirklich leben zu können, bedarf man

einer gewissen Reserve. Und ich versuche, meine Reserve stets auf einem

Level zu halten, dass ich auch in außerordentlichen Situationen adäquat re-

agieren kann, das setzt Self-Care voraus. Das setzt aber auch einen gewissen

gesunden Egoismus voraus, nämlich sich selbst an die erste Stelle zu setzen,

weil: Erst dann kann ich nachhaltig geben. Ich kann kurzfristig geben, aber

wenn meine Reserven leer sind, dann brauch ich auch noch jemanden,

der sich um mich kümmert. Ab dem Moment, an dem jede Person für sich

selbst schauen kann, ist ja für jede Person gesorgt.« Michelle selbst ist von

chronischer Krankheit betroffen: »Das Leben ist ein ganz fieser Lehrmeister,

und ich habemeine Erfahrung gemacht. Ich habe selbst eine eingeschränkte

Leistungsfähigkeit. Meine Akkus lassen sich seit einem Unfall nicht mehr

ganz laden, und ich musste lernen, damit irgendwie umzugehen. […] Und

das ist eine Gratwanderung und eine Kunst, halt immer oben zu sein.«

Ein wichtiges Thema für Michelle sind Klassenunterschiede in trans Räu-

men. Sie wünscht sich »mehr finanzielle Spielräume« und erzählt: »Also ich

bin finanziell nicht im Luxus zuhause. Ich zahle viel Aktivismus eigentlich

auch aus der eigenen Tasche, und da eine Kostenneutralität hinzubekom-

men, fände ich wahnsinnig wichtig. Viele Menschen sind aus finanziellen

Gründen ausgeschlossen von der Teilnahme an Aktivitäten. Wir haben hier

in Zürich das Partykollektiv Offstream, die spenden uns jährlich Geld, damit

wir für Menschen mit finanziell engem Budget sowohl Anreisekosten als

auch Tagungsgebühren übernehmen können. Damit genau diejenigen, die

es wirklich am intensivsten nötig haben, auch partizipieren können.« In

ihrem Aktivismus ist Michelle darum bemüht, Angebote zugänglich zu ma-

chen. Sie berichtet mir von den Herausforderungen, die damit verbunden

sind: »Wir haben das auf der Webseite bei den Anmeldungen geschrieben,

dass man geben kann, was man geben kann: dass man auch ohne Nach-

weise von Armut, also ohne einen Kontoauszug vorzulegen, ohne staatliche

Abhängigkeit nachzuweisen, ganz unkompliziert diese Finanzmittel be-

kommt. Was ich sehe, ist, dass diejenigen, die es in Anspruch nehmen,

immer anbieten: ›Ich kann dafür mithelfen, ich kann einen Kuchen mitbrin-

gen.‹ Das sitzt so tief, dieses Gefühl, dafür in der Schuld zu stehen. Das finde

ich schade. Noch blöder finde ich es, wenn Tagungen die Möglichkeit einer

vergünstigten Teilnahme nur geben, wenn man im Gegenzug mithilft und

Zeit opfert. Das finde ich diskriminierend.«

 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 93

Zudem wünscht sich Michelle, dass es einen ökonomisch sicheren Ort für

Transitionen gibt: »Ich lerne viele trans Menschen kennen durch meine Tä-

tigkeiten, und ich habe unzählige Lebensgeschichten gehört. Und in vielen

Fällen ist es so, dass die Akzeptanz noch nicht da ist, dass es ein Kampf

ist, eine schwierige Lebensphase. Und ich wünschte mir ein Modell wie in

Sydney mit dem Gender Center, in demman während der Transition wohnen

kann, für die Transitionsphase abgesichert ist, keine sozialen Ängste hat.

Denn hier zeigt sich bei den zweiwöchentlichen Meetings, dass Menschen,

die sich geoutet haben, entweder die Stelle verlieren oder zurückversetzt

werden vom sichtbaren Bereich in administrative Tätigkeiten.«

Nach einer knappen Stunde teilt mir Michelle mit, dass ihr Energielevel

überschritten ist und sie ihren Akku aufladen muss. Daher beenden wir das

Gespräch. Sie geht zur Straßenbahn, aber vorher machen wir noch ein Foto

von unserem Ausblick. »Ich hoffe, das Gespräch hat dir was gebracht?«, fragt

sie mich und verabschiedet sich.8

Michelle lässt sich als Vollzeitaktivistin beschreiben, die trans Räume in der

Schweiz maßgeblich mit aufbaut und aufrechterhält. Sie leistet in diesem Be-

reich viel unbezahlte ehrenamtliche Arbeit. Wie und auf welchen Ebenen er-

lebt Michelle Prekarität und welche Strategien hat sie, damit umzugehen?

Michelle ist ebenso wie Nina und Madeleine auf Sozialhilfe angewiesen

und erlebt Prekarität auf der ökonomischen Ebene. Zudem spielt in ihrer Er-

zählung Prekarität auf einer affektiven Ebene eine Rolle, in Bezug auf Gefühle

und Erfahrungen der körperlichen und psychischen Erschöpfung.Wie Made-

leine ist sie chronisch krank und hat deswegen mit begrenzten Ressourcen zu

kämpfen. Im Gegensatz zu Nina und Madeleine ist Michelle in eine Vielzahl

sozialer Netzwerke eingebunden, die sie als unterstützend und zuverlässig

wahrnimmt.

Michelle hat für sich individuelle Strategien im Umgang mit Prekarität

entwickelt. Sie begleitet wohlhabende trans Personen, die über finanzielle

Ressourcen für genitalangleichendeOPs inThailand verfügen, aber nicht über

soziale Kontakte für eine Begleitung. Zum Hintergrund ihrer Tätigkeit weist

Michelle darauf hin, dass es in der Schweiz eine Frage des sozialen Status ist,

wer sich welche OP-Qualität leisten kann. Klasse und Prekarität schreiben

sich folglich in den Körper ein. Eine körperliche und rechtliche Transition

8 Das Interview führte ich im Mai 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Care trans_formieren

kann teuer sein; so kommen gegebenenfalls Kosten für Gutachten, Fahrtkos-

ten, Übernachtungskosten für sich und eine Begleitung sowie Namensände-

rungskosten auf die betreffende Person zu. Trans Personen mit viel ökono-

mischem Kapital haben die Möglichkeit, private Dienstleistungen oder eine

bessere Versorgung zu kaufen. Michelle füllt Versorgungslücken, gibt transi-

tionsbezogenes Wissen weiter und leistet Sorgearbeit für andere trans Per-

sonen. Laut Michelle gibt es im deutschsprachigen Raum nicht viele andere

trans Personen, die ähnliche Sorgearbeit leisten. Sie kennt nur eine weitere

trans Frau in Süddeutschland, die diese Form der transitionsbezogenen Sor-

gearbeit anbietet.

Michelle leistet in einem persönlichen Setting emotionale Arbeit. Dabei

versucht sie, klare Absprachen über Care-Aufgaben zu treffen und die Arbeit

im Rahmen ihrer Möglichkeiten zu professionalisieren, auch indem sie Ver-

träge macht. Trotzdem bleibt die Arbeit prekär und informell. Michelle defi-

niert ihre Sorge-Praxis als Arbeit und nicht wie andere Interviewpartner_in-

nen als Liebe oder ehrenamtliche Community-Aufgabe jenseits der Ökono-

mie. Um diese Sorgearbeit leisten zu können, ist es für Michelle wichtig, dass

sie auf ihre emotionale Verfassung achtgibt. Hierbei verwendet sie Begrif-

fe, die eine starke Ökonomisierung andeuten, zum Beispiel »Energiereser-

ven« und »Akkus«. Ich interpretiere ihren ökonomischen Blick auf Fürsorge

und die Metaphern, die sie verwendet, als Versuch, Sorgearbeit unter prekä-

ren und informellen Bedingungen zu professionalisieren.Dies ermöglicht ihr,

sich stärker von den Anforderungen, die an sie gestellt werden, abzugrenzen.

Michelles Perspektive »Wenn jeder für sich selbst schaut, ist für jede Per-

son gesorgt« erinnert an neoliberale Freiheitsversprechen und steht im Wi-

derspruch zu feministischen Betrachtungen von Care, die betonen, dass wir

alle aufeinander angewiesen sind. Michelles Erzählung verkörpert die Ent-

täuschung, die sie und andere Sorgearbeiter_innen im Feld haben: darüber,

dass viel Bedarf an Für_Sorge besteht, die Bereitstellung aber unter prekären

Bedingungen stattfindet. Selbstsorge ist für Michelle die Voraussetzung für

Fürsorge. Das Sorgen für andere ist hierbei das eigentliche Ziel, ganz anders

als in einer neoliberalen Form von Care.

Michelles Sorgearbeit lässt sich als emotionale Arbeit im Kontext von

trans Sorgeketten bezeichnen. Der Begriff der emotionalen Arbeit wurde

1983 von der Soziologin Arlie Hochschild entwickelt (Hochschild 2012). Sie

forschte zur Erwartung an Mitarbeiterinnen im Dienstleistungssektor, ihre

Emotionen zu gestalten, zu kontrollieren und gezielt einzusetzen. Es gibt

bisher wenig Forschung zu queerer oder trans emotionaler Arbeit, und ein

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 95

Großteil der Forschung zu Sorgearbeit basiert auf heteronormativen An-

nahmen und Zweigeschlechtlichkeit. Auch Beziehungsarbeit und die Arbeit,

Gemeinschaft herzustellen und Beziehungen aufrechtzuerhalten, kann als

emotionale Arbeit bezeichnet werden (Erickson 2005). Die Forschung zu

Care-Chains diskutiert Sorgeketten zwischen weißen cis Mittelklassefrauen

und ärmeren und häufig von Rassismus betroffenen cis Frauen. Diese werden

eingestellt, um Versorgungslücken zu schließen und Sorgearbeit zu überneh-

men. Was trans Sorgearbeit betrifft, gibt es hier eine Forschungslücke, da im

Kontext feministischer Care-Forschung fast ausschließlich cis Frauen in den

Blick genommen werden. Auch in trans Räumen übernehmen jedoch ärmere

trans Frauen wie Michelle Sorgearbeit für wohlhabendere trans Personen

und füllen damit Versorgungslücken.9

Warum arbeiten so viele trans Personen wie Michelle und Nina im

Care-Sektor? Mit dem Konzept »Purple Collar Labor« betont Emmanuel

David (2015), dass sich eine transspezifische Arbeitsmarktsegregation her-

ausgebildet hat. Dies schließt an das feministische Konzept »Pink-Collar

Ghetto« (Miller 1994) an, das sich auf schlecht bezahlte Care-Jobs bezieht,

die vor allem von Frauen verrichtet werden. David bezieht »Purple Collar

Labor« vor allem auf die strukturellen Bedingungen, denen trans Personen,

insbesondere trans Frauen, auf dem Arbeitsmarkt begegnen. Während sich

einige trans Personen aufgrund ökonomischer und politischer Zwänge nicht

öffentlich outen (Connell 2010), sind andere auch in der Öffentlichkeit und

am Arbeitsmarkt sichtbar. Trans Personen haben schon immer auch bezahlte

Lohnarbeit verrichtet sowie eine Vielzahl von unbezahlter und emotiona-

ler Arbeit (Green 2006; Namaste 2009; Connell 2012; Nordmarken 2014).

Aktuell bilden sich jedoch transspezifische Arbeitsrollen, Beziehungen und

Erwartungen heraus (David 2015: 170). Trans Personen werden auf dem

Arbeitsmarkt segregiert und in ganz bestimmten Jobs, Arbeitsplätzen und

Industrien beschäftigt (ebd.). Lässt sich emotionale und transitionsbezogene

Sorgearbeit als ein solches Feld verstehen? David betont, dass affektive

und emotionale Arbeit eine Variante der »Purple Collar Labor« darstellt.

Insbesondere die Service-Industrie hat eine neue Beschäftigungsnische für

trans Personen geschaffen (ebd.). Vor allem trans Weiblichkeiten finden

sich in Care-Jobs, Putz-Jobs und Service-Jobs wieder. Dies liegt auch an der

Abwertung von trans Weiblichkeit, die den Arbeitsmarkt strukturiert. Julia

9 Siehe Martin Manalansan zu queeren Care Chains und Care Praktiken (Manalansan

2008, 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Care trans_formieren

Serano bezeichnet diese Abwertung als Transmisogynie, eine Diskriminie-

rungsform, »which specifically targets transgender expressions of femaleness

and femininity« (Serano 2012: 172). Im Kontext des heteronormativen und

vergeschlechtlichten Arbeitsmarktes sind trans weibliche Personen sowohl

von Sexismus als auch von Transfeindlichkeit (und gegebenenfalls weiteren

Diskriminierungsachsen) betroffen.

Gerade wegen Marginalisierungserfahrungen entwickelten sich eine

spezifische Form der Sorgearbeit und eine Zentralität von Care in queeren

Communitys (Bradley 2016: 45). Auch hier existieren gegenderte Care-Rollen,

etwa im Bild des »gay best friend« (ebd.). Es gibt eine eigene queere Service-

Ökonomie, beispielsweise queere Bars und queere Friseursalons. Queere

Arbeitnehmer_innen sind häufig bereit, geringe Löhne in Kauf zu nehmen,

wenn sie dafür in einem queeren »comfort environment« arbeiten können

(Sears 2005: 106).

Michelle fragt sich: Wie können einkommensarme trans Personen mit

Ressourcen unterstützt werden? Wie können trans Räume auch für prekär le-

bende und nicht-akademische trans Personen zugänglich werden? Wie kann

der ökonomischen Unsicherheit während einer Transition begegnet werden,

zumal jene ein großer Faktor der Marginalisierung und des Ausschlusses

ist? Deutlich wurde, dass für Michelle Klassenunterschiede in trans Räumen

sichtbar und relevant sind. Dabei lässt sich als Widerspruch ausmachen,

dass sie ihren Aktivismus gegen soziale Ungleichheit oft aus eigener Tasche

subventionieren muss. Die ökonomische Dimension von Care ist für Michelle

ein zentraler Bestandteil kollektiver Trans-Fürsorge.

3.4 Queere ökonomische Gerechtigkeit.
Praktiken der Ent_Prekarisierung

In vielen LSBTIQ-Aktivismen und queeren Theorien werden die Themen

Armut, Klasse und ökonomische Un_Sicherheit ausgeblendet und nicht als

queere Themen anerkannt (Hollibaugh/Weiss 2015: 18). Margot Weiss und

AmberHollibaugh diskutieren in ihremArtikel »Queer Precarity and theMyth

of Gay Affluence« die strukturell prekäre Situation von LSBTIQ, insbesondere

von trans und lesbischen Personen. Gesellschaftlich herrsche hingegen das

Stereotyp vor, dass LSBTIQ mehrheitlich in der Mittelklasse verortet seien.

Der scheinbare Wohlstand von LSBTIQ-Personen sei ein Mythos, der dazu

führe, dass sowohl die LSBTIQ- als auch die gewerkschaftliche Bewegung das

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 97

zunehmende queere Prekariat übersähen (ebd.). Zudem würden Menschen,

die in LSBTIQ-Kontexten Sprecher_innenrollen einnehmen, fast immer aus

der »queer professional oder entrepreneurial class« (ebd.) kommen und

Prekarität selten mitdenken.

Margot Weiss und Amber Hollibaugh beschreiben, dass viele LSBTIQ-

Personen in der Armuts- oder Arbeiter_innenklasse verortet und/oder von

Rassismus betroffen sind und Probleme haben, einen Job zu finden, ihre Mie-

te zu bezahlen und sich um sich selbst und um andere zu kümmern (ebd.). Sie

argumentieren: »An analysis of queer precarity centers LGBT/Q lives, as our

multiple genders, sexualities and orientations intersect with the lived reali-

ties of class and race.« Unter dem Begriff Queer Economic Injustice diskutie-

ren sie, wie sich Diskriminierungen von LSBTIQ-Personen, die im Niedrig-

lohnsektor arbeitenmüssen oder erwerbslos sind und gleichzeitig von Queer-

und Transdiskriminierung betroffen sind, verschränken. Queere und gender-

nicht-konforme Personen seien vulnerabler für Armut als heterosexuelleweiße

able-bodied cis Personen. Oft arbeiten jene im Niedriglohnsektor, im Care-

Sektor, der wenig gewerkschaftlich organisiert ist, oder im informellen Sektor

(vgl. Hollibaugh/Weiss 2015: 19 ff.). Der informelle Care-Sektor ist für LSBTIQ

ein Bereich, den sie wählen, umCisnormativität zu entkommen. So schreiben

Hollibaugh und Weiss, dass queere und trans Personen diese Arbeitskontex-

te bevorzugen: »As a site where gender expression and sexuality will not be

disciplined in the same ways as professional jobs« (ebd.: 22). Ökonomische

Sicherheit bieten diese Arbeitsmöglichkeiten jedoch nicht.

In den kollektiven Trans-Fürsorge-Räumen, in denen ich geforscht habe,

werden Mikropraktiken der Umverteilung entworfen, seien es Fahrtkosten-

übernahmen, Crowdfunding, Soli-Partys oder Spendenaufrufe. Zudem wer-

den Möglichkeiten geschaffen, wie prekär lebende trans Personen transiti-

onsbezogenes Wissen gegen Spende weitergeben können, um sich ihr Über-

leben zu sichern. Langfristig ermöglicht dies den Sorgearbeiter_innen, sich

von staatlichen Transferleistungen und der damit verbundenen Abwertung

und Kontrolle unabhängig zu machen. Zudem kann trans Care-Wissen, das

gesamtgesellschaftlich unsichtbar ist, hier Anerkennung finden, auch öko-

nomische. Transitionsbezogenes Wissen gegen Spende weiterzugeben, stellt

eine Form der Fürsorge in den Zonen der Prekarität dar.

Wie herausfordernd es ist, klassenübergreifende trans Sorgearbeit zu or-

ganisieren, wird in den Ausführungen von Michelle deutlich. Denn oft schä-

men sich arme trans Personen, Angebote anzunehmen, und nehmen nicht

an Veranstaltungen teil. Auch in meiner Forschung erlebte ich, dass das Spre-

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Care trans_formieren

chen über Geld oftmit Scham verbundenwar (auchwenn teilweisemit großer

Offenheit über Prekarität gesprochen wurde). Hier stellt sich die Frage: Wel-

cheModelle der Umverteilung können entworfen werden?Wie können queere

und klassismuskritische Ansätze zu Care miteinander verbunden werden?

Lassen sich trans Sorge-Praktiken als Politiken der Ent_Prekarisierung

(Motakef 2015) fassen? Die Soziologinnen Mona Motakef und Christine

Wimbauer betonen, dass aus einer geschlechtertheoretischen Perspektive

die Ambivalenzen von Prekarisierungsprozessen in den Blick genommen

werden müssen (Motakef/Wimbauer 2019: 783). Mit der Engführung auf

Erwerbsarbeit fänden nur destruktive Prekarisierungstendenzen Berück-

sichtigung, »während eine Perspektive auf das Brüchigwerden des gesamten

fordistischen Arrangements aus männlicher Normalarbeit, Wohlfahrtsstaat

und Familie auch neue Öffnungen im Geschlechterverhältnis sichtbar ma-

chen kann« (ebd.: 784). Aus einer geschlechtertheoretischen Perspektive wird

Prekarisierung also nicht nur als »Bedrohung des sozialen Zusammenhalts

diskutiert«, sondern auch als Chance für neue Freiheiten (ebd.: 787).

Eine Leerstelle in der Forschung stellen empirische queer- und sexual-

theoretische Fragen von Prekarität dar (ebd.: 789). Meine Forschung zeigt,

dass trans Perspektiven andere Fragen in Bezug auf Prekarität aufwerfen.

Trans Personen haben oft keinen Zugang zu gut bezahlter Lohnarbeit oder

verlieren sie nach ihrem Coming-out. Deshalb spielen andere Formen von

Kapital eine bedeutende Rolle, zum Beispiel soziales und kulturelles sowie

Besitz und Vermögen. In trans Räumen bildet sich eine eigene Ökonomie her-

aus, die es trans Personen ermöglicht, unter prekären ökonomischen Bedin-

gungen transitionsbezogenes Wissen und Sorgearbeit weiterzugeben. Die-

se informelle Arbeit bewegt sich im Spannungsfeld ökonomischer Prekarität,

verhilft aber auch zu geschlechtlicher Selbstbestimmung und sozialen Netz-

werken, die Sicherheit bieten. In diesen trans Ökonomien entwickeln sich

– fluide, temporäre – trans Sorgeketten zwischen ärmeren und wohlhaben-

deren trans Personen. Auch die Vergeschlechtlichung von Prekarität in trans

Kontexten sollte genauer in den Blick genommen werden: zum Beispiel, dass

sichtbare trans Personen stärker und insbesondere trans Frauen von Armut

und Erwerbslosigkeit betroffen sind.

Aus einer trans/queer/feministischen Perspektive stellt sich die Frage:

»Welche Politiken der Entprekarisierung, die auf Absicherung und Schutz

prekärer Lebenslagen abzielen, sind notwendig?« (Motakef/Wimbauer 2017:

789). Einige meiner Forschungspartner_innen plädieren für eine Professio-

nalisierung und bilden sich fort, indem sie Ausbildungen als Logopäd_innen

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Trans Prekarität, Klasse und Care 99

oder Berater_innen machen, andere wünschen sich Umverteilungsmodelle

oder ein bedingungsloses Grundeinkommen. Viele sehen Freiberuflichkeit

als eine Möglichkeit, sich aus der Erwerbslosigkeit herauszuwinden.

Aber ist die Idee vom Freiheitsgewinn durch Prekarisierung nicht auch

eine neoliberale Erzählung? In »Bilder von Sexualität und Ökonomie« fragt

Antke Engel nach neoliberalen »Individualisierungsversprechen« (Engel 2015:

21). Im Kontext der Neoliberalisierung werde auch geschlechtliche Subjekti-

vität als flexible forciert, im Sinne einer_s an Marktprinzip und individueller

Leistung orientierten Arbeitskraftunternehmer_in (ebd.: 24). Neoliberale Dis-

kurse förderten die Pluralisierung sexueller und geschlechtlicher Subjektivi-

täten und Lebensformen, wenn damit eine Ideologie der freien Gestaltbarkeit

des eigenen Lebens inklusive Körper und Sein versinnbildlicht werden könne

(Engel 2009: 105). Die Gestaltungsmacht werde als Befreiung von repressiven

Regularien gepriesen – gehe jedochmit dem Abbau sozialstaatlicher Absiche-

rung einher. Engel plädiert für ein Verständnis von spätmoderner Sexualität

undÖkonomie als komplexemwechselseitigemBedingungsgefüge undwarnt

vor einfachen Ableitungs- und Vereinnahmungsthesen. Queere Bewegungen

seien nicht einfach Effekte neoliberaler Transformation oder Instrumente ih-

rer Durchführung, sondern auch Stolpersteine und kritische Anfechtungen.

Prekäre queere Selbstständigkeit ist demnach in der Ambivalenz zwischen

Selbstbestimmung und Verunsicherung angesiedelt (u.a. Woltersdorff 2011).

3.5 Zusammenfassung

In diesemKapitel wurde deutlich, dass sich in der trans Prekarität verschiede-

ne Dimensionen von Unsicherheit verschränken, nämlich ökonomische, so-

ziale, geschlechtliche, affektive und sexuelle. Zudem zeigte sich: Prekarität ist

durch strukturelle Ungleichheiten, was den Zugang zu Gesundheit betrifft, in

Körper eingeschrieben.Meine Interviewpartner_innen erleben Prekarität un-

terschiedlich und entwickeln diverse Praktiken,mit ihr umzugehen.Nina und

Michelle sehen prekäre Selbstständigkeit im Bereich Care als eine Möglich-

keit, Geld dazuzuverdienen, und hoffen, langfristig nicht mehr von Transfer-

leistungen abhängig zu sein. Sie haben durch eigene Transitionserfahrungen

Wissen, und dieses geben sie informell weiter. Michelle geht einen Tausch-

handel ein, indem sie Sorgearbeit für wohlhabende trans Frauen leistet, die

von sozialer Isolation betroffen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Care trans_formieren

Die Hoffnung, durch Sorgearbeit einen Ausstieg aus ökonomischer Pre-

karität zu finden, erfüllt sich für meine Interviewpartner_innen jedoch nicht

– zumindest bisher nicht. Als ich Nina zwei Jahre nach dem Interview wie-

dertreffe, hat sich an ihrer ökonomischen Situation nichts verbessert. Räume

der Sorgearbeit ermöglichen ihr jedoch mehr geschlechtliche Selbstbestim-

mung und soziale Anerkennung. Madeleine steht der Fokussierung auf An-

erkennung durch Lohnarbeit kritisch gegenüber und versucht stattdessen,

Freiräume zu schaffen und ihre Zeit für Aktivismus zu nutzen. Auch Michel-

le entwickelt Praxen der Solidarität und Umverteilung, die Community-Care

auch für trans/nicht-binäre Personen, die von Armut betroffen sind, zugäng-

lich macht.

In bisheriger Forschung zu queerer Für_Sorge, etwa von Mike Laufen-

berg (Laufenberg 2012) wird der Blick nur ungenügend auf die soziale Her-

kunft und die Klassenposition gerichtet. Welche Bedeutung hat die Katego-

rie Klasse dafür, wie Sorgearbeit verteilt wird und wer Zugang zu ihr erhält?

Kann ökonomische Unsicherheit durch soziale und kulturelle Ressourcen ab-

gefedert werden – oder soziale Isolation durch ökonomische Ressourcen? Die

Frage, in welchem Arbeitsverhältnis trans Menschen vor ihrem Coming-out

tätig waren und über welches ökonomische Kapital sie verfügen (zumBeispiel

Vermögen und Eigentum), äußert sich in sehr unterschiedlichen Erfahrungen

von Prekarität sowie in klassenbezogenen Sorgeketten.

In diesem Kapitel habe ich den Zusammenhang von Geschlecht, Preka-

rität, Alter und Care aus einer trans/queer/feministischen Perspektive mit

spezifischem Fokus auf Verschränkung von Klassismus, Transmysoginie und

Stadt/Land-Differenzen adressiert. Trans Lebensrealitäten sind häufig von

einer mehrdimensionalen Unsicherheit der Lebens- und Arbeitsverhältnisse

geprägt. Dies gilt insbesondere, wenn trans Personen aus dem cis-männli-

chen Normalarbeitsverhältnis ausgeschlossen und vonMehrfachdiskriminie-

rung betroffen sind – und gleichzeitig erhöhte Kosten aufgrund rechtlicher

und medizinischer Regulierungen zu tragen haben. Welche Praktiken der

Ent_Prekarisierung werden in Sorgegemeinschaften entworfen? Oder wer-

den gerade in diesen Sorgegemeinschaften Care-Rollen entlang der Kategorie

Klasse ausgeübt? Diese Fragen werden in den folgenden Kapiteln weiterver-

folgt.

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004 - am 13.02.2026, 20:47:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458358-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

