
6. Wissenschaft

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Toshiro Nakasai

Folk Psychology and
the Problem of Other Minds1

1. Introduction

It is my aim in this paper to reconsider the problem of other minds in
the light of recent developments in the philosophy of mind. Now one
might think that it would be out of fashion to argue whether one can
justify one’s belief in the existence of other minds. But I do not think
so. For it is not clear what was wrong with the arguments for the ex-
istence of other minds. To begin with, it will be argued that neither the
traditional arguments from analogy nor the Wittgensteinian argu-
ments from criteria are acceptable. I will argue that the argument from
analogy gives us a wrong starting point on the one hand and the argu-
ment from criteria gives us a wrong goal on the other. Finally I will try
to locate this problem in the framework called Folk Psychology. First I
will take up the traditional arguments of A. J. Ayer in his [1953] (re-
printed in [1954]).

2. Argument from analogy

Ayer had defended the traditional arguments by arguing that »there
are not such things as statements about other minds«. His arguments
are as follows. It is a necessary truth that one person cannot have the

377

1 This article is the revised version of my »What is Wrong with the Arguments for the
Existence of other minds?« The original paper was read at the 1988 International Witt-
genstein Symposium held in Kirchberg am Wechsel, Austria, and subsequently pub-
lished in the Reports of the 13th International Wittgenstein Symposium, 1989,
pp. 221–4. It was in 1988 when I met Professor Hübner in his house of Kiel to discuss
some issues concerning his book Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, which was
being translated into Japanese by myself, Professors K. Kamino and Y. Kumagai, and
published later by Hohsei University Press, Tokyo in 1992.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


experiences of another. Two different people may be said to perceive the
same object, but they do not sense the same sense-data. Why not?
Because the sense-data are private by definition. So the statement that
one person has another’s sense-data describes no possible situation.
Similarly, it is necessarily true that I cannot have the experiences of
another person.

Then how can I know that other people have experiences? Ayer
appeals to the analogy between the statements about other minds and
those about the past. »We cannot really know what happened in the
past because we cannot go back and look« ([1954] p.206). But this does
not mean that we cannot know anything about the past. Since we are
not contemporary with the past events, we have not the best evidence
conceivable about it. It is conceivable that I should be in the best posi-
tion to know that, say, Caesar crossed the Rubicon. But the case does
not seem to be the same with the statements about other minds. It is
inconceivable that I should be other person. It is logically impossible
that I should be myself and be someone other than myself. But, Ayer
argues, the descriptive content of the statement about the past, say,
»Caesar crossed the Rubicon«, remains the same so long as the state-
ment says nothing about the point of view from which it is made. Si-
milarly, the statement about other minds, say, »He has a headache«,
implies that the speaker of the statement is not himself the person
who is in the best position to know its truth, but this is logically irrele-
vant to the fact which he describes. It does have the same factual con-
tent no matter when or by no matter whom the statement is made.

According to Ayer, this makes the statement about the past or
about other minds verifiable in principle by the speaker of the state-
ment, though not in fact. And he thereby tried to give a broader basis
for the argument from analogy. Now we have no such things as state-
ments about other minds. What we have is the set of neutral descrip-
tions of the world. So the traditional inference from my experience to
the experience of other people is now transformed into the normal type
of inductive inferences from one set of facts to the other set of facts.

In reply to Bernard Williams’ criticism, Ayer now admits that all
this is ill conceived (Ayer [1979] p.329). Ayer now subscribes to Hilary
Putnam’s solution of this problem (Ayer [1973] pp.133–135). I shall
consider it later in this paper. At any rate, as Williams pointed out,
there is a poor fit between, on the one hand, the egocentric verification-
ism and the neutral description of the world on the other hand (Wil-

378

Toshiro Nakasai

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liams [1979] p.258). Ayer assumes that the world description con-
structed from a neutral point of view should be justified from an ego-
centric point of view. But the neutral description seems to render the
egocentric justification redundant while the latter seems to make the
former impossible.

3. Solipsism

Ayer took it for granted that it is A himself that is the person who is in
the best position to know the truth of the statement, say, »(The person)
A has a headache«. But one might say that this assumption would make
it impossible that other persons than A should understand the state-
ment »A has a headache«. The argument from analogy does assume
that one can form from one’s own case a concept of pain and attribute
it to the other people. But how can one do that? Wittgenstein’s argu-
ment against private languages has often been referred to as the one
showing that one cannot do that. Wittgenstein says: »If one has to ima-
gine someone else’s pain on the model of one’s own, this is none too
easy a thing to do: for I have to imagine pain which I do not feel on the
model of the pain which I do feel.« (Philosophical Investigations, § 302)

Wittgenstein here seems to suggest that it should be impossible
for one to start from one’s own case alone and then to get a conception
of other subjects.2

George Berkeley, undoubtedly as solipsistic as any, said »we may
be said to have an idea, or rather a notion of spirit, that is, we under-
stand the meaning of the word« (Principles, § 140). But does he under-
stand the meaning of the word »other spirits«? In order to understand
it, he must be able to conceive »the idea had by other spirits«. If he can,
he could infer the existence of other spirits by analogy with his own
cases. But »the idea had by other spirits« must be what he cannot con-
ceive. What he can conceive is not »the idea had by other spirits« but
his own idea. For him the idea of other spirits has no meaning. It is
rather like the idea of material things existing unperceived. It is not
that for him it is a contradiction to speak of another’s idea. But he »is
rather one who simply has no use for the distinction between himself
and what is not himself« as P. F. Strawson puts it ([1959] p.73). Let’s call

379

Folk Psychology and the Problem of Other Minds

2 The exegesis of Wittgenstein’s arguments is not my concern here.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


him a reductive solipsist. Reductive solipsist like Berkeley has to ima-
gine the idea which he does not have on the model of the idea which he
has. This is indeed none too easy a thing for him to do.

4. Argument from criteria

It seems to be the case that the argument from analogy gives us a
wrong starting point. According to Norman Malcolm ([1958]), it con-
tains »the mistaken assumption that one learns from one’s own case
what thinking, feeling, sensation are«. A philosopher who resorts to
the argument from analogy cannot regard behaviour as a criterion of
mental phenomena. If he did, he would not have to resort to the analo-
gical arguments. He should have no criterion for determining whether
other people have experiences. In other words, he does not understand
the sentence that other people have experiences. So their question
whether other people have experiences is itself meaningless. Following
Don Locke [1968] this argument and those arguments similar to it may
be called the argument from criteria.

The argument from criteria is supposed to be derived from Witt-
genstein’s famous dictum »An ›inner process‹ stands in need of out-
ward criteria« (Philosophical Investigations, § 580). And it is also
claimed to eradicate the sceptical arguments about other minds. For
we become sceptical about the existence of other minds by separating
conceptually the mental states from their outward expressions in beha-
viour. In so far as one admits that those two are only contingently
related, one can doubt that there may be the one without the other. If
there were a conceptual link between the two, there would be no room
for such a sceptical doubt.

But to say that p is a criterion for q is not to say that p entails q. It
is not the case that if someone manifests pain-behaviour then he must
be in pain. He may pretend to be in pain. Or he may manifest no pain-
behaviour even when he is in pain. Criteria are circumstance-depen-
dent, as P. M. S. Hacker said ([1986] p.316). »Pain-behaviour does not
entail being in pain, and being in pain is not necessarily manifest.«
(ibid., p.294). But we can say that one pretends to be in pain only if
we understand the meaning of the word ›pain‹. That is to say, only if
we have a criterion for pain.

Malcolm says »The destruction of the argument from analogy

380

Toshiro Nakasai

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


also destroys the problem for which it was supposed to provide a solu-
tion« (Malcolm [1958] p.138). He thinks that the destruction of the
problem of other minds follows from the impossibility of private lan-
guages just as the destruction of the analogical arguments follows from
the falsity of the assumption that one learns from one’s own case what
pains are. But Malcolm argues as if it were the case that if one has a
criterion for p then one knows that p exists. In his criticizing John
Stuart Mill, Malcolm says »If he had a criterion he could apply it, es-
tablishing with certainty that this or that human figure does or does
not have thoughts and feelings« (ibid., p.131). It is as if Malcom said
that if one knows that p he does not have to ask whether p or not and if
he asks whether p or not then he does not know that p.

As S. Kripke says, »Malcolm seemed to suppose that a ›criterion‹
for attributing sensations to others was a way of establishing with cer-
tainty that they have such sensations« (Kripke [1982] p.119; cf. Don
Locke [1968] ch.VI). To say that p is a criterion for q is not to say that
p is a criterion for establishing with certainty that q. Malcolm, in criti-
cizing the mistaken assumption that one learns from one’s own case
what pains are, seems to fall into another mistaken assumption that
one learns what mental states are from outward criteria. This is a full-
fledged verificationism. We do not learn what pains are from pain-
behaviours.

The arguments from criteria, however, are not necessarily tainted
with verificationism. If one has a criterion for a pain, then he under-
stands the word ›pain‹, and no more than that. Nevertheless, it is still
illegitimate to ask whether someone is in pain when he manifests a
pain-behavior in appropriate circumstances. It is illegitimate not be-
cause his being in pain is established with certainty but because those
who understand the meaning of the word ›pain‹ would not ask such a
question. Understanding the meaning of the word ›pain‹, we take it for
granted that other human figures are not robots but persons. Indeed it
is by means of analogical arguments of a sort that I sometimes reason
how my wife feels. But I am not going to establish by arguments from
analogy that my wife is feeling like getting a divorce. I reason how she
feels because I take my wife to be a person. We take the behaviour not
as mere physical movements but as human actions. So we do not have
to resort to the arguments from analogy to guess that other people
have experiences. In this sense the argument from criteria does make
the argument from analogy redundant.

381

Folk Psychology and the Problem of Other Minds

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


But the present version of the argument from criteria seems to
involve a whiff of verificationism. For, in this case, those who under-
stand the meaning of the word ›pain‹ are supposed to be justified in
using the word ›pain‹. This version, like the arguments from analogy,
tries to justify our belief in the existence of other minds. So this argu-
ment would have to assert not only that »An ›inner process‹ stands in
need of outward criteria«, but also that »An ›inner‹ process always has
outward criteria«. This is obviously false. As Malcolm admits, many
inner processes have no outward criteria ([1963] pp.101–2).

Let’s imagine the following solipsist. Unlike reductive solipsists,
he admits that it is not meaningless to speak of other people, but he
claims that there are no other people, there is only himself in this
world. According to him other people were all killed by aliens and
somehow replaced with androids. Let’s call him an eliminative solipsist.
He has a criterion for a pain. So he could say correctly that he is in pain.
But he would claim that the same sentence when used of someone other
than himself is empirically false. Even if he is wrong, he is wrong on
factual grounds. He will not be refuted by the argument from criteria.

If we purge away any version of verificationism from the argu-
ments from criteria, we will get the following position: the problem of
other minds is solved or rather dissolved not by justifying somehow
our beliefs in other minds but by showing that such beliefs do not exist.
As Wittgenstein said, it is not the case that »I believe that he is not an
automaton«, but »My attitude towards him is an attitude towards a
soul« (Philosophical Investigations, II, iv, p.178). »I am not of the opi-
nion that he has a soul«. To be of such an opinion is to bring the meta-
physical considerations into the context of the language understanding.
We must distinguish two different language-games. »If you try to re-
duce their relations to a simple formula you go wrong« (ibid., p.180). It
is like the distinction between the world of primary qualities and that
of secondary qualities. Each world is semantically autonomous, so to
speak. ›He is in pain‹ is a manifest ›fact‹ like the fact that ›this is red‹. It
is neither a belief to be justified nor a hidden assumption. If we see
someone breeding before our very eyes, what we see is not a criterion
for a pain but a pain itself. His being in pain is a manifest fact, and the
argument from criteria tainted with verificationism seems to fail to
capture this ›manifest‹ fact.

But I would have to say that even if freed of any version of verifi-
cationism, the present argument would make it trivial that other people

382

Toshiro Nakasai

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


have minds. Indeed the gap made by verificationism now disappears.
But in return the concept of mind is now confined within the context of
ordinary life. Wittgenstein said »only of a living human being and
what resembles (behaves like) a living human being can one say: it
has sensations; it sees; is blind; hears; is deaf; is conscious or uncon-
scious« (ibid., § 281). Malcolm, interpreting this »rich saying«, claims
that »It means that living human beings are the paradigms of what can
be said to be conscious or unconscious« ([1984] p.31). We do not attri-
bute any form of consciousness to a fly not because we do not know
much about a fly but because a fly is so distant from the human form.
»We know in advance that no scientific discovery … could justify the
attribution of those forms of consciousness to flies« (ibid., p.32). He
claims that the primary application of psychological predicates is to
living human beings and that »they are applied to other creatures by
analogy«. Does he state the psychological reason why we do not want
to attribute pains to flies? Obviously not. If he does, then his claim will
be a new version of the argument from analogy. We human beings
have minds, but it is only by analogy that we can say that other crea-
tures have minds. As if he claimed like Protagoras that language is the
measure of all things, of what is that it is, and of what is not that it is
not. But language may be the measure of human beings, but not of the
measure of all things, since man is not the measure of all things.

5. Folk psychology

The argument from criteria gives us a wrong goal just as the argument
from analogy gives us a wrong starting point. The existence of other
minds is neither the fact that I could discover if I were someone else,
nor the trivial truth not to be justified. My view is that the justification
for the attribution of mental states to other creatures is partly scienti-
fic, not just a matter of human convention. Before trying to find the
right answer to this problem we must locate this problem correctly.
Whatever the right answer to this problem might be, the right way of
locating it would be to see the fact that having a belief in the existence
of other minds is accepting a theoretical framework of one’s beliefs and
desires in terms of which one explains as well as predicts the actions of
other people (Sellars [1956] sections 45–63). The meaning of the sen-
tence ›A has a headache‹ is determined by its roles within the above-

383

Folk Psychology and the Problem of Other Minds

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentioned framework, whether A might be myself or not. I do not
have to look into my mind in order to find that other people have
minds. It is not that other’s having minds is as trivial as my having
mind, but that my having mind is in need of justification as much as
other’s having minds. This framework has been called Folk Psychology
or Commonsense Psychology in the recent literature on the philosophy
of mind. We explain the actions of other people as well as of ourselves
by reference to beliefs, desires, etc. But to call our belief in other minds
by the name Folk Psychology (henceforth FP) is just a right location of
the problem, not a right answer to it. It is a mere starting point, not our
goal yet.

Hilary Putnam argues in his [1972] (reprinted in [1975]) that
»Our acceptance of the proposition that others have mental states is
both analogous and disanalogous to the acceptance of ordinary empiri-
cal theories« ([1975] pp. 344–345).3 It is disanalogous insofar as the
theory that others have mental states is not an empirical theory. It is
like the theory that material objects exist. But it is analogous in that the
accepted psychological theories implying that proposition have genu-
ine explanatory powers. The real justification for accepting it is that
there is no alternative explanation of the action of other people, as well
as the genuine explanatory power of the accepted theories.

I think that Putnam is on the right track. But it is not clear what
Putnam means by the analogy between ›mental states‹ and ›material
objects‹. If he means by ›material objects‹ such theoretical entities as
electron, magnetic field etc., then correspondingly mental states such
as beliefs and desires will be theoretical entities of psychological the-
ories. But in that case the proposition that material objects exist will be
an empirical one. I do not think that this is what Putnam meant, since
we will be led by his analogy to the conclusion that the proposition that
mental states exist will be an empirical one. This will put beliefs and
desires on the same footing with electrons and magnetic fields. This
view may be right. I shall consider it soon. But that is not Putnam’s
view. So the theories implying that mental states exist are not scientific
theories. It is then very difficult to see how they have genuine expla-
natory powers.

How is it possible that FP has an alleged explanatory and predic-

384

Toshiro Nakasai

3 Ayer now says that this is the right answer to the problem of other minds. Cf. Ayer
[1975] p.133.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive power? Is it only apparent? Or does FP have a genuine explanatory
and predictive power? This question would lead us to the question
about the scientific status of FP.

P. M. Churchland ([1979] §12; [1981] p.69) argues that the propo-
sal that our ordinary talk of the mind constitutes the theory called FP
provides the solution of the problem of other minds. It is not clear what
he means by a ›theory‹, but I assume that he means by it a scientific
theory, i. e. the explanatory hypothesis with empirical laws or general-
izations. But to have a scientific theory does not mean to have a good
science.4 According to him, the unsatisfactory nature of FP shows that
it may be empirically false and that it ought to be eliminated. First,
there are many mental phenomena that it fails to explain. Second, it
has been stagnant since the age of the Greeks. Third, its categories
(especially propositional attitudes) have no prospect of reduction to
future neuroscience ([1981] pp.73–75). FP will share the fate of phlo-
giston theory in the history of science.

I would completely agree with Churchland on these matters, if FP
were a scientific theory albeit primitive. As K. V. Wilkes argued ([1978]
p.33), the explanation of FP tends to be concerned with matters »rele-
vant to human needs and preoccupations, and to stop there«. FP is gen-
erally not interested in systematic explanation (Wilkes [1986] p.170).
So, even if FP explains badly, that is no failing. FP operates with a
number of law-like generalizations, but they are short of the precision
of scientific generalizations (Wilkes [1978] pp.39–40; Madell [1986]
p.166). In short, every feature of FP is unsatisfactory from a scientific
point of view, but not so bad if it is not scientific.

Bertrand Russell once said in his Inquiry into Meaning and Truth,
»Naive realism leads to physics, and physics, if true, show that naive
realism is false. Therefore, naive realism, if true, is false; therefore it is
false« (Russell [1940] p.15). It seems to me that the so-called elimina-
tivists like Churchland or S. Stich have made the similar claim about
the relation between FP and Scientific Psychology. »Scientific psychol-
ogy, if true, shows that FP is false. Therefore FP, if true, is false. Then
FP is false«. I think that they are in the grip of naive realism about
beliefs. It is naive realism about beliefs that led them to the eliminati-
vism about beliefs.

385

Folk Psychology and the Problem of Other Minds

4 Churchland argues as if all theories were either scientific or pre-scientific theories. I
use the word ›theories‹ widely, so that it may include non-scientific theories.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Dennett’s Instrumentalism

Once we abandon the naive realistic conception about beliefs, we do not
have to adopt the eliminativist conception of FP. Some alternative con-
ceptions are available. For example, the old-fashioned reductive con-
ceptions or very sophisticated realistic conceptions advocated by J. Fo-
dor ([1975]). My view is that the instrumentalist conception of FP is
the most plausible one because it does not amount to the total rejection
of our conception of ourselves as persons. I will take up D. C. Dennett’s
version of instrumentalism.

Dennett distinguishes several stances ([1971] reprinted in [1978]).
Suppose that we want to predict the next move of a chess-playing sys-
tem whether it may be a person or a computer. We can adopt the design
stance or physical stance. This is concerned with the functional design
of the system or with its internal physical states. We can also adopt the
intentional stance, where we attribute to the system certain beliefs and
desires. We figure out what it would be most rational to do given those
beliefs and desires. The system whose behaviour can be predicted this
way is called the intentional system. Dennett says: »Lingering doubts
about whether the chess-playing computer really has beliefs and de-
sires are misplaced; for the definition of intentional systems I have
given does not say that intentional systems really have beliefs and
desires, but that one can explain and predict their behavior by ascribing
beliefs and desires to them …« ([1971] reprinted in [1978] p.7)

For Dennett beliefs and desires are not illata or theoretical entities
but abstracta or logical constructions ([1981b] p.46). The folk psycho-
logical notion of beliefs lies somewhere between being illata and being
abstracta (ibid., p.48). Dennett proposes not the elimination but the
rational reconstruction of FP. The rationally reconstructed FP is called
»pure intentional system theory« (ibid., p.50). He is an instrumental-
ist, but not a fictionalist ([1983] p.380). He says that »The decision to
adopt the intentional stance is free, but the facts about the success or
failure of the stance, were one to adopt it, are perfectly objective«
([1981c] p.63). So the acceptance of the intentional strategy is not a
matter of convention.

Dennett argues that it is unlikely that the illata we find in scien-
tific psychology will resemble beliefs of our FP ([1981a] p.72). »But
whatever illata we find, we will interpret them and assign content to
them« (ibid.). We need »the system of abstracta that fixes belief and

386

Toshiro Nakasai

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


desire by a sort of hermeneutical process that tells the best, most ra-
tional, story that can be told« (ibid., p.71). Intentional system theory is
the one that we use self-consciously for the scientific purpose. It is an
»engine of discovery« however »vacuous as psychology« it may be
([1983] p.382).

These considerations do not suggest that FP is not a protoscience.
FP is unsystematic and dinky now, but there may be no reason to sup-
pose that it cannot be developed into a scientific theory. Undoubtedly
science grows out of non-science. So why should we not develop it into
science? Due to the limit of space I must be brief about this. The funda-
mental categories of FP are not natural kinds. Beliefs and desires as well
as persons who have them are not natural kinds. They are more like
artefacts such as chairs and tables.5 They have no real essence to be
discovered by empirical investigations. So it would be misguided to
try to modify FP into a scientific theory. If we will modify the folk
psychological notion of beliefs into the scientifically respectable one,
we will have to replace beliefs with something which are not beliefs at
all. We can construe PF instrumentalistically from a scientific point of
view. But it does not tell against taking PF realistically. Just as desks are
as real as electrons, beliefs are as real as neurons.

7. Concluding Remarks

As Dennett says, FP is almost our second nature. He distinguishes the
fourth stance called the personal stance. It presupposes the intentional
stance ([1978] p.240). I would like to say that just as intentional stance
constitutes intentional system theory, personal stance constitutes FP.
There is a great difference between personal stance and intentional
stance, the difference which Dennett does not realize fully. Intentional
stance is descriptive. Its description does not contain the system itself
which adopts the stance. On the other hand, the personal stance is not
descriptive, but prescriptive. The system which adopts the personal
stance should be itself a person.

My conclusion is that Folk Psychology is the theory of persons, or
the theory of ourselves. The theory has evolved from Homer to Freud.

387

Folk Psychology and the Problem of Other Minds

5 Cf. McGinn [1980] p.178: »We cannot construct a Twin earth example for mental
properties«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


We have been taught and learned it from our birth. As Dennett argues,
the concept of a person is »inescapably normative« ([1978] p.285). But
the concept of person is not normative in the same sense as that of
intentional system. The latter concept is only methodologically norma-
tive. Our personal stance is prescriptive rather than descriptive. Den-
nett says about FP that »It may be a myth, but it is a myth we live in«
([1981b] p.40). I would rather say that FP is our ethics in its original
sense of ethos. What should be done is neither to eliminate it nor to
justify it, but to locate it correctly.

Literature

Ayer, A. J. [1953]: »One’s Knowledge of Other Minds,« Theoria, XIX, reprinted in
Ayer [1954] pp.191–214.

Ders. [1954]: Philosophical Essays, reprinted 1972, Macmillan.
Ders. [1973]: The Central Questions of Philosophy, Weidenfeld and Nicolson.
Ders. [1979]:« Replies,« in Macdonald, G. F. ed. [1979] pp.277–333.
Berkeley, George [1710]: Principles of Human Knowledge.
Biro, J. I. & Shahan, R. W. eds. [1982]: Mind, Brain, and Function, University of

Oklahoma Press.
Churchland, Paul M. [1979]: Scientific Realism and the Plasticity of Mind, reprin-

ted 1986, Cambridge U.P.
Ders. [1981]: »Eliminative Materialism and the Propositional Attitudes,« Journal

of Philosophy, 78, pp.67–90.
Dennett, Daniel C. [1971]: »Intentional Systems,« Journal of Philosophy, 68, re-

printed in Dennett [1978].
Ders. [1978]: Brainstorms, reprinted 1985, The MIT Press.
Ders. [1981a]: »Making Sense of Ourselves,« Philosophical Topics, 12, 1, reprinted

in Biro, J. I. & Shahan, R. W. eds. [1982] pp.63–81.
Ders. [1981b]: »Three Kinds of Intentional Psychology,« in Reductionism, Time

and Reality, ed. by R. Healey, Cambridge U.P., pp.37–61.
Ders. [1981c]: »True Believers,« in Scientific Explanation, ed. by A. Heath, Oxford

U.P., pp.53–75.
Ders. [1983]: »Intentional systems in cognitive ethology,« Behavioral and Brain

Sciences, 6, 3, pp.343–90, with peer commentaries and response by author.
Fodor, Jerry A. [1975]: The Language of Thought, Harvard U.P.
Hacker, P. M. S. [1986]: Insight and Illusion, revised edition, Oxford at the Clar-

endon Press.
Kripke, Saul A. [1982]: Wittgenstein on Rules and Private Language, reprinted

1984, Basil Blackwell.
Locke, Don [1968]: Myself and Others, Oxford at the Clarendon Press.
Macdonald, G. F. ed. [1979]: Perception and Identity, Macmillan.

388

Toshiro Nakasai

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Madell, Geoffrey [1986]: »Neurophilosophy: A Principled Sceptic’s Response,«
Inquiry, 29, pp.153–168.

Malcolm, Norman [1958]: »Knowledge of Other Minds,« Journal of Philosophy,
LV, 23, reprinted in Malcolm [1963] pp.130–40.

Ders. [1963]: Knowledge and Certainty, Prentice-Hall.
Ders. [1984]: »Consciousness and Causality,« in Armstrong, D. M. & Malcolm, N.,

Consciousness and Causality, 1984, Basil Blackwell.
McGinn, Colin [1980]: »Philosophical Materialism,« Synthese, 44, pp.173–206.
Putnam, Hilary [1972]: »Other Minds,« in Rudner, R. & Scheffler, I. eds., Logic

and Art, Bobbs-Merrill, reprinted in Putnam [1975] pp.342–61.
Ders. [1975]: Mind, Language and Reality, Philosophical Papers of Hilary Put-

nam, vol. 2, Cambridge U.P.
Russell, Bertrand [1940]: An Inquiry into Meaning and Truth, reprinted 1969,

Penguin Books.
Sellars, Wilfrid [1956]: »Empiricism and the Philosophy of Mind,« Minnesota

Studies in the Philosophy of Science, vol. 1, Minnesota University Press,
pp.253–329.

Strawson, P. F. [1959]: Individuals, reprinted 1974, Methuen.
Wilkes, K. V. [1978]: Physicalism, Routledge & Kegan Paul.
Ders. [1986]: »Nemo Psychologus nisi Physiologus,« Inquiry, 29, pp.169–185.
Williams, Bernard [1979]: »Another Time, Another Place, Another Person,« in

Macdonald G. F. ed. [1979] pp.252–261.
Wittgenstein, Ludwig [1967]: Philosophische Untersuchungen/Philosophical In-

vestigations, third edition, reprinted 1968, Basil Blackwell.

389

Folk Psychology and the Problem of Other Minds

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Uwe Henrik Peters

Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krank-
heit und über Beziehungen zur Philosophie

I

Eine Frau kommt zusammen mit ihrem Ehemann zum Psychiater, weil
sie meint, ihr Mann müsse verrückt sein. Der Ehemann aber macht
sich Sorgen um die seelische Gesundheit seiner Frau. Auf die Bitte des
Psychiaters, doch ein Beispiel zu nennen, worauf diese Meinungen be-
ruhen, ergreift der Mann das Wort. Seine Frau habe nun schon mehr-
fach aus den Nummernschildern vorbeifahrender Autos als eine für sie
bestimmte Botschaft entnommen, dass ihr Ehemann sich gerade jetzt
in großer Lebensgefahr befinde. Sie habe ihn von unterwegs angerufen
und verlangt, dass er sich unbedingt in den Schutz der Polizei begebe.
Sie sagt dazu, er müsse geistig nicht in Ordnung sein, weil er diesen
eindeutigen Zeugnissen keinen Glauben schenken wolle.

Alle daraufhin unternommenen apparativen Untersuchungen zei-
gen ein völlig normales und unauffälliges Bild. Ebenfalls gibt es keiner-
lei Hinweise für eine psychosomatische Erkrankung in der Vergangen-
heit oder Gegenwart. Als erfahrener Psychiater aber weiß ich, dass
keine dieser Untersuchungen notwendig war, denn die geschilderten
Umstände gibt es nur bei dem, was Schizophrenie genannt wird. Im
Interesse der Kürze gehe ich hier nicht darauf ein, wie der Fall wohl
zu beurteilen wäre, wenn es nicht eine für die Frau bestimmte Bot-
schaft wäre, die sie entzifferte, sondern wenn sie zufällige Beobachterin
von etwas geworden wäre, was nicht für sie bestimmt war. Worauf es
mir in dem Fall ankommt, ist das Denken, dass etwas am Denken ver-
kehrt ist. Das aber ist vornehmlich ein Feld für Denker, also für die
Liebhaber der Weisheit.

390

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II

Kurt Hübner hat einmal in einem Vortrag vor Chirurgen1 sehr schön
die beiden Seiten der Medizin auseinandergelegt. Bei der einen ist der
Patient wie in einem naturwissenschaftlichen Experiment nur ein Ob-
jekt, dessen subjektive Empfindungen unbeachtlich sind. Bei der ande-
ren Seite der Medizin treten Arzt und Patient in eine personale Bezie-
hung. Daher nennt er sie personale Medizin. Die beiden Seiten der
Medizin stehen nicht im Gegensatz zu einander, sondern sind komple-
mentär. Es gibt aber noch etwas Drittes. Denn für den oben geschilder-
ten Fall ist eine solche Beschreibung nicht ausreichend. Vielmehr
kommt etwas hinzu, was weder der naturwissenschaftlichen Medizin
noch der Psychosomatik angehört. Zu allererst ist es ein philosophi-
sches Problem, das den Einzelmenschen betrifft. Dass es sich in dem
geschilderten Fall überhaupt um eine Krankheit handelt, ist nur his-
torisch begründbar. Eine sachliche Begründung dafür gibt es nicht.

Was also haben Psychiatrie und Philosophie miteinander zu tun?
Sehr viel. Mit leichter Übertreibung kann man die Psychiatrie als einen
ärztlichen Zweig der Philosophie auffassen. Gemeint ist hier vor allem
jener Teil der Psychiatrie, bei welchem körperliche Ursachen der als
Krankheiten bezeichneten Zustände und Entwicklungen nicht bekannt
sind und wir gute Gründe für die Annahme haben, dass es solche tat-
sächlich nicht gibt. Diese »Krankheiten« machen sogar in der Praxis
den größeren Teil dessen aus, was als ärztliche Seelenkunde bekannt
ist.

III

Wir leben als Psychiater allerdings in Fakultäten, in denen das »Ideal
der Exaktheit« gewöhnlich der alleinige Maßstab ist, nach welchem der
Erfolg eines Wissenschaftlers gemessen wird. Hier kann ich auf Kurt
Hübner und eine seiner Arbeiten zurückgreifen. In einer Arbeit Das
Ideal der Exaktheit und die Wissenschaft2 zitiert er Einstein mit fol-

391

Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krankheit

1 Ohne Titel veröffentlicht in Langenbecks Archiv der Chirurgie, Supplement II (Kon-
gresbericht 1989), S. 33–39.
2 Kurt Hübner: Das Ideal der Exaktheit und die Wissenschaft. Universitätstage 1963,
S. 94–108.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gendem Ausspruch: »Zu diesen elementaren Gesetzen [deren Auf-
suchen die Aufgabe der Physiker ist] führt kein logischer Weg, sondern
nur die auf Einfühlung in die Erfahrung sich stützende Intuition«. Wie
viel mehr trifft dies auf die Psychiatrie etwa in dem geschilderten Fall
zu, in welcher Beobachtung und gesprochene Texte das einzige sind,
worauf man sich stützen kann. Dazu schreibt Hübner weiter in der
zitierten Arbeit: »Es ist also, wie ich glaube, ein altes abendländisches
Vorurteil, dass Exaktheit und Wahrheit notwendig miteinander zu-
sammenhängen.« Mit diesem Vorurteil sind wir als Psychiater unun-
terbrochen konfrontiert.

Gewiss haben wir Psychiater in einem wichtigen Teil unserer Auf-
gaben mit solchen Körperkrankheiten zu tun, welche Auswirkungen
auf die Psyche haben. Deswegen müssen wir unbedingt Ärzte sein. Es
wäre nicht ausreichend, wenn wir nur Psychologen wären. Das trifft
ganz besonders zu, wenn zwischen einander bei oberflächlicher Be-
trachtung ähnlichen Erscheinungen zu unterscheiden ist. Aber bei den
genuin psychisch Kranken, bei denen es keine Körperkrankheit gibt
und die biologischen Grundlagen von Gehirn und Körper intakt sind,
da geht es um Veränderungen, welche eigentlich das Interesse eines
jeden Philosophen wecken müssten. Ich meine damit erstens die eigen-
tümlichen Änderungen des Verstandes, wie es sie nur bei den Schizo-
phrenen gibt. Zweitens meine ich damit die Emotionspsychosen, bei
denen die alle Grenzen sprengenden Emotionen immer wieder in Sym-
bolen zum Ausdruck gebracht werden.3 Das dritte sind die Krankhei-
ten der Stimmung, auch Gemütskrankheiten genannt. Verstand, Den-
ken, Emotion, Stimmung, Gemüt, hinter jedem dieser Worte verbirgt
sich ein großer Problemkreis. Insbesondere auf die Emotionen möchte
ich hier hinweisen, in denen wir nicht weiter sind als es Descartes 1648
in Die Leidenschaften der Seele beklagt hat.4

Letztlich meine ich das aber persönlich, bezogen auf das, was mei-
ne eigenen Denk- und Arbeitsweisen in der Psychiatrie ausmacht. Das
wiederum hat mit Kurt Hübner und der Entwicklung seines philoso-
phischen Denkens zu tun. Unter einem auch autobiographischen

392

Uwe Henrik Peters

3 Als Einführung siehe: U. H. Peters: Emotionspsychose, in: A. M. Freedman/H. I. Ka-
plan/B. J. Sadock/U. H. Peters (Hgg.): Psychiatrie in Praxis und Klinik. Band 1. Schizo-
phrenie, affektive Erkrankungen, Verlust und Trauer, Stuttgart 1984, S. 306–316.
4 Klaus Hammacher (Hrsg.), René Des Cartes: Les Passions de l’âme. Chez Henry Le
Gras: Paris MDCXLIX. – Zweisprachige neue Ausgabe, übersetzt: Die Leidenschaften
der Seele, Hamburg 1984.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aspekt möchte ich dazu zunächst etwas erzählen, ehe ich dann wieder
auf das Allgemeine zurückkomme.

IV

Im Jahr 1954 lernte ich Kurt Hübner kennen. Damals war er ein noch
fast unbekannter wissenschaftlicher Assistent, der an seiner Habilita-
tionsschrift arbeitete und für sich keinerlei Aussicht sah, jemals mit
seiner Philosophie seinen Lebensunterhalt zu bestreiten. Seine Frau
hatte sich darauf eingerichtet, dass sie es werde sein müssen, welche
für den nötigen Lebensunterhalt der Familie zuständig sei. Zu dieser
Zeit war ich noch Medizinstudent und hatte gerade erst das Physikum
hinter mir. Aber wir gehörten beide einem informellen Kreis an, dessen
historische Bedeutung meines Wissens bisher noch von niemand be-
schrieben worden ist. Mittelpunkt dieses Kreises war Else Reimers, die
unverheiratete Besitzerin eines Restaurants in Kiels bester Lage, der
Holstenstraße, dem »Cafe Reimers«. Sie war die engste Freundin mei-
ner Mutter und meine Patentante. Daher wohnte ich bei ihr, war ihr
Vorleser, weil sie fast blind war und bekam die Erlaubnis, an den wis-
senschaftlichen Abenden teilzunehmen, obwohl ich deren Grundregel
nicht erfüllte. Diese Regel bestand darin, dass einer der Teilnehmer ein
noch unveröffentlichtes Werk vorzutragen und zur Diskussion zu
stellen hatte. »Tante Else«, wie sie sich von allen nennen ließ, hatte
nämlich ein Faible für die Wissenschaften und belohnte jeweils mit
außergewöhnlichen Genüssen aus ihrem Restaurant. Man wird die
Ähnlichkeit – nicht Gleichheit – mit griechischen Symposien leicht
bemerken.

Kurt Hübner war zunächst nur deshalb Mitglied des Kreises ge-
worden, weil er mit der Ärztin Dita Roser verheiratet war. Diese war
die Tochter der bekanntesten Kieler Ärztin, war selbst Ärztin wie auch
Mitbegründerin und Textschreiberin des bekanntesten deutschen
Nachkriegskabaretts, der »Amnestierten«, und eine sehr gebildete
Frau. Ein weiteres ständiges Mitglied war der Romanist August
(»Gustl«) Buck, damals noch Privatdozent, der zu dieser Zeit Vorlesun-
gen über den Nouveau Roman hielt, zu der alle gingen. Später bekam
er einen Ruf nach Marburg, wo er Rektor der Universität wurde und
Präsident der Dante-Gesellschaft. Ständiges Mitglied war auch der
Zoologe Wolfgang Tischler, Deutschlands erster Ordinarius für Ökolo-

393

Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krankheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gie und ein in der Wolle gefärbter Naturwissenschaftler. Bei ihm hatte
ich schon als Vorkliniker Vorlesungen über die tierischen Parasiten ge-
hört, ebenso wie bei seinem Vater die Botanik. Gelegentliche Gäste
waren etwa der Germanist Erich Trunz, der schon damals an der »Ham-
burger Ausgabe« von Goethes Werken arbeitete. Über seine Naziver-
gangenheit war damals noch nichts bekannt. Ein weiterer gelegentli-
cher Gast war der Philosoph Karl-Otto Apel, dessen Interesse sich
damals vor allem auf die Sprachphilosophie bezog, wozu er vortrug.
Ein weiterer Kieler Philosoph dieses Kreises war Paul Lorenzen, der
damals vor allem seine Spielart des Operationalismus vertrat, den er
für endgültig erklärte.

In dieser heterogenen, aber harmonisch diskutierenden Gesell-
schaft wurden die Arbeiten Kurt Hübners diskutiert, die erst sehr viel
später zu einem Buch geronnen sind. Durch die genannten Umstände
hatte ich den Vorzug, selbst die frühesten Arbeiten noch vor deren
Erscheinen im Druck kennen zu lernen. Wenn Kurt nach dem Essen
mit seiner klaren Stimme vortrug, erhielt er als erstes stets Wider-
spruch von seiner klugen Frau Dita, die unablässig auf Klarheit und
Einfachheit des Ausdrucks drängte und dabei eine bestimmte Sorte
Bonbons lutschte, die stets eigens für sie bereit gehalten wurden.

V

Mir gefällt heute oft nicht, dass man Kurt Hübner nur nach seinen
Büchern beurteilt und daraus zitiert. Er hat eine große Zahl von Einzel-
arbeiten veröffentlicht, die keineswegs immer zu Büchern zusammen-
gefasst wurden. Ich fange mal mit Kurt Hübners Dissertation an, die
Untersuchung über das Opus postumum Immanuel Kants. Dazu sagte
er, dass er dieses gewöhnlich missachtete Werk in gewisser Weise als
den Höhepunkt von Kants Philosophie betrachte. In immer wieder
neuen Ansätzen versuche Kant zu einer Gesamtdarstellung vorzudrin-
gen, die ihm allerdings nicht mehr gelungen sei. Tatsächlich hatte sich
bei Kant zur Zeit der Abfassung bereits eine langsam fortschreitende
Demenz eingestellt. Diesen Faden habe ich später in einer Arbeit »De-
menz am Beispiel eines Philosophen« aufgenommen. Gewöhnlich wird
nämlich bei der Demenz in mechanistischer Weise als »Defekt« wahr-
genommen, was nicht mehr geht, statt die Aufmerksamkeit auf das zu
richten, was möglich ist. Im langsamen Übergang vom normalen Den-

394

Uwe Henrik Peters

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken auf dementes Denken können sich die Inhalte immer mehr auf das
Wesentliche zusammenziehen.

Lange Zeit erschien es allerdings so, als wenn sich die Produktivi-
tät Hübners in einer langen Reihe von Einzelarbeiten und kleineren
Gelegenheitsbroschüren erschöpfen werde. Immer wieder las er nach
dem Essen bei »Tante Else« klare Abhandlungen zu Einzelaspekten vor,
die sein gleichgehendes philsophisches Denken jeweils unter diesen
Aspekten erkennen ließen. Seinen Versicherungen aber, er arbeite an
einem größeren Werk konnte man nach mehreren Jahren keinen Glau-
ben mehr schenken. Zwar habe ich bei mir einen großen Stapel solcher
Einzelarbeiten liegen, die er für mich mit einer Widmung versah. Bis-
her habe ich aber noch keine vollständige Personalbibliographie gese-
hen, an welcher man sich orientierten könnte.

Schließlich erschien 1978 doch das so lange angekündigte Werk, es
war die Kritik der wissenschaftlichen Vernunft. Der Autor war inzwi-
schen 57 Jahre alt und hatte bereits eine erfolgreiche wissenschaftliche
Kariere hinter sich. 1960 bis 1971 war er Ordinarius für Philosophie an
der TU Berlin gewesen, wodurch er aber nicht aus Kiel entschwand.
Denn Dita behielt ihre ärztliche Praxis in Kiel bei, sie führten nun eine
Wochenendehe, was beide als sehr positiv erlebten. Auch die Vorträge
bei Tante Else erfuhren auf diese Weise keine Unterbrechung. 1971
gelang ihm dann der gewünschte Rückruf nach Kiel. Da war ich aller-
dings selbst schon nicht mehr in Kiel. 1965 hatte ich mich in Kiel für
Neurologie und Psychiatrie habilitiert und war 1969 einem ersten Ruf
an die Universität Mainz gefolgt und leitete dort die Neuropsychiatri-
sche Universitätsklinik.

VI

Die Gedanken Hübners, die in der Kritik der wissenschaftlichen Ver-
nunft ihre endgültige Ausformung gefunden hatten, waren mir alle be-
kannt und dienten mir über ihren Grundzweck hinaus auch als seelische
Stütze. Als Mediziner bewege ich mich hauptsächlich unter Kollegen,
welche die Medizin als ein Gebiet der angewandten Naturwissenschaft
verstehen. Für sie hat die Geschichtsforschung die Aufgabe heraus-
zufinden, wie es damals wirklich war. Philosophie ist für sie etwas, wo-
mit man sich als Hobby am Wochenende befassen kann. Philosophie ist
auch beliebt als Lieferant für Zitate bei festlichen Anlässen. Wenn man

395

Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krankheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch die Gegenwart aus ihrer historischen Tiefe zu verstehen und da-
raus zu neuen Erkenntnissen vorzudringen versucht, tun Mediziner das
oft als »bloßes Gerede« ab, indem sie jede andere Erkenntnis als die
naturwissenschaftliche aus ihrem Denken ausschließen.

Historisch gesehen ist das aber ganz anders. Dass die Geisteskran-
ken einer bestimmten Ärztegruppe oder überhaupt Ärzten zur Versor-
gung übergeben wurden, hat, wie bereits gesagt, ausschließlich histori-
sche Gründe. Die Gesellschaft betrachtete sie eben als krank, ohne sich
um Gedanken zu bemühen, warum sie denn als krank anzusehen seien.
Eine wesentliche wissenschaftliche Aufgabe besteht deshalb darin, das
nur gefühlte Kranksein explizit zu machen.

VII

Was wir heute Schizophrenie nennen hat seinen Ursprung in dem 1713
von Christian Wolff erstmals in der hochdeutschen Mundart ver-
öffentlichten Werk »Vernünfftige Gedancken Von den Kräfften des
menschlichen Verstandes Und Ihrem richtigen Gebrauche in Erkänt-
niß der Wahrheit«. Darin heißt gleich der erste Satz: »Der Mensch hat
nichts vortrefflicheres von Gott empfangen, als seinen Verstand: denn
so bald er nur in demselben verrücket wird, so bald wird er entweder
ein Kind, oder ärger als ein wildes Thier, und ist also ungeschickt, Gott
zu ehren und den Menschen zu dienen.« Mit Verstand ist hier das Ver-
mögen des Menschen gemeint, Gedankenglieder in formal-logischer
Weise miteinander zu verknüpfen. Wenn das Wort »verrückt« hier
erstmals im aufgezeigten Sinne gebraucht wird, hat das durchaus eine
wörtliche Bedeutung. Der Gedankengang eines »Verrückten« (das Ad-
jektiv wurde bald zum Substantiv) erfährt immer wieder eine für den
Hörer oder Leser nicht nachvollziehbare Unterbrechung. Der Gedanke
bricht ab, ein anderer schließt sich unmittelbar daran an und bricht
wieder ab usw. Dadurch entsteht der Eindruck der Verrücktheit. Das
ist der Kern der aus der deutschen Philosophie heraus entwickelten
Schizophrenie, wozu es in anderen Ländern und Sprachen keine Paral-
lelen gibt. Auch bei Hübner ist »Verrücktheit [der] der Rationalität am
meisten entgegengesetzte Zustand«.5

396

Uwe Henrik Peters

5 Kurt Hübner: Kritik der wissenschaftlichen Vernunft, Freiburg/München 1978,
S. 393.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn man aber Medizin grundsätzlich als angewandte Naturwis-
senschaft begreift, dann muß – so wird tatsächlich deduziert – Schizo-
phrenie eine körperliche Ursache haben. So hat sich ein merkwürdiges
Paradox gebildet. Ein Psychiater, welcher an den naturwissenschaftlich
begründeten Ursprung der Schizophrenie und ähnlicher Psychosen
trotz Fehlens von irgendwelchen Beweisen »glaubt«, gilt den anderen
medizinischen Forschern als seriöser Naturwissenschaftler. Wer jedoch
daran Zweifel äußert und auf das Fehlen eben solcher Beweise hin-
weist, gilt als unwissenschaftlicher Fantast oder als Philosoph, was etwa
dasselbe ist.

VIII

Damit kehren wir zurück zur »Kritik der wissenschaftlichen Ver-
nunft«, das einer Ärztin gewidmet ist, »Frau Dr. med. Ellen Roser
zum Gedächtnis«, also der Mutter Dita Hübners und geliebten Haus-
ärztin von »Tante Else«. Mein Exemplar weist viele Unterstreichungen
und andere Gebrauchsspuren auf, im Buchmarkt für antike Bücher
wäre es daher unverkäuflich. Daraus zu lernen ist, dass alle Wissen-
schaft letztlich als ein Regelsystem nach dem Muster, wenn A, dann B
zu verstehen ist. Da ich auch Neurologe bin und es durchaus viele
Krankheiten der Psyche gibt, deren Ursache in einer Krankheit des
Körpers liegt, möchte ich nicht das eine Mal naturwissenschaftlich,
das andere Mal aber geisteswissenschaftlich denken müssen, wie aller-
dings viele unser Fach verstehen, als eine doppelgesichtige Disziplin.

Wir haben in der Psychiatrie ebenso wie in den Humanwissen-
schaften das Problem, dass sie total verwissenschaftlicht und rationali-
siert werden soll. Die gegenwärtigen Neurowissenschaften haben le-
diglich die historische Reihe frustraner Versuche fortgesetzt.

So weit dies die endogenen Psychosen6 betrifft, beruht es auf
einer Täuschung. Die Vertreter einer rational verwissenschaftlichten
Psychiatrie berufen sich immer wieder auf eine increasing evidence,
also auf anwachsende Beweismittel. Sie kündigen uns immer wieder
die vollständige rationale Erklärung dieses Wissensbereiches als un-

397

Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krankheit

6 Ich verwende hier einen heute nicht mehr üblichen Ausdruck, weil damit die unter-
einander sehr verschiedenen psychischen Krankheiten mit einem einzigen Begriff zu-
sammengefasst werden können.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mittelbar bevorstehend an (»we are on the threshold«), aber es kommt
dann doch nichts. Meines Erachtens wird auch niemals etwas kommen,
weil das Mythische, welches darin liegt, seinen eigenen Gesetzen un-
terliegt.

IX

In einem Aufsatz zu Mythos, Logos und Psychoanalyse7 spricht Hüb-
ner von dem »Konflikt, der zwischen einer mit mythischen Erfahrun-
gen arbeitenden Psychoanalyse und Psychotherapie einerseits und der
aufklärerischen Attitüde des modernen Menschen andererseits be-
steht«. In der Tat wollen die Vertreter einer naturwissenschaftlich ge-
dachten Psychiatrie die Psychoanalyse nur an ihren Heilerfolgen mes-
sen, etwa so, wie man ein Medikament gegen ein Placebo testet. Dazu
müssen dann allerdings erst einmal Messkriterien erfunden werden,
die selbst nicht rational begründbar sind. Freud und seine Tochter Anna
waren sich dieser Problematik durchaus bewusst. Erst kürzlich hatte ich
Gelegenheit, in der Library of Congress in der unveröffentlichten Kor-
respondenz zwischen Anna Freud in London und ihrem psychoanalyti-
schen Vertrauten, Kurt Eissler in New York, zu lesen. Beide zeigen sich
darin überzeugt, dass das Wesentliche der Psychoanalyse in dem liegt,
was sie darin die »angewandte Psychoanalyse« nennen. Gemeint ist die
psychoanalytische Ontologie, welche es erlaubt, Innerseelisches und
Zwischenmenschliches aus einer einheitlichen Lehre heraus zu erklä-
ren. Freud selbst war allerdings wohl der Meinung, etwas Wirkliches
»entdeckt« zu haben und nicht eine erdachte Welt zu erschaffen.

Die Psychoanalyse bewegt sich im Praktischen, also im Umgang
mit ihren Klienten (Patienten) immer nur am Rande der Psychiatrie.
Ihre Domäne sind die »Nervösen«, wie sie früher treffend mit einem
einheitlichen Begriff zusammengefasst wurden.8 Gemeint sind die-

398

Uwe Henrik Peters

7 Gemeint ist hier der Aufsatz »Vom Mythos über den Logos zur Wissenschaft – ein
Fortschritt? Gedanken zur Grundlegung der Psychoanalyse«, der mir als Manuskript
vorliegt.
8 Ein Beispiel ist: A. Padioleau: Von der moralischen Heilkunde bei der Behandlung von
nervösen Krankheiten. Ein von der Kaiserlichen Adademie der Medizin gekröntes
Werk. Frei übers. und mit Anmerkungen und Zusätzen ausgestattet von (G.) Eisen-
mann, Würzburg/Stahel 1865.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jenigen, die weder wirklich psychisch krank noch wirklich gesund sind.
In den Fällen, in denen Freud einmal einen Ausflug in die Psychiatrie
unternommen hat, wurden lediglich Modelle, welche aus der Erfah-
rung mit den Nervösen stammten, klinischen Begriffen übergestülpt.
Hierbei denke ich an den Fall des Senatspräsidenten Schreber, der von
Freud dazu benutzt wurde, um Vorstellungen über Paranoia (welche
Schreber gar nicht hatte) zu exemplifizieren.9 Das trifft ebenso auf
»Trauer und Melancholie« zu, wobei es sich eben gerade nicht um die
Zustände von endogener Depression10 handelte, auf welche es seither
immer wieder bezogen wird.

Da wir als Psychiater keine tatsächliche Hilfe von den Psychoana-
lytikern bekommen können und da wir, sofern wir sie überhaupt hat-
ten, die Hoffnung aufgeben mussten, uns gänzlich in die Naturwissen-
schaften einpassen zu können, müssen wir uns hilfesuchend an die
Philosophen wenden, da hierin unsere einzige Hoffnung bestehen
kann.

Es gibt wenige, aber immerhin einige schriftliche Zeugnisse, wel-
che einem Philosophen einen leichten Zugang in die Welt einer ganz
besonderen Psychose bieten. Hierzu gehört in erster Linie das Selbst-
zeugnis des bereits erwähnten Senatspräsidenten Daniel Paul Schre-
ber11 , das zugleich ein Werk der Weltliteratur ist. Schreber war selbst
hochgebildet und verwendete gerade darum immer wieder Bilder oder
direkt subjektiv erlebte Mythen. Um immer wieder aufkommenden
Irrtümern vorzubeugen, weise ich noch darauf hin, dass es sich bei
Schrebers Buch um eine Verteidigungsschrift handelt und dass er sie
in Zeiten geschrieben hat, in denen er nicht psychotisch war, also das
Erlebte nur aus der Erinnerung zusammenfassen konnte. Hätte man
ihn selbst in seinem psychotischen Zustand erleben können, wäre die
Beschreibung vermutlich anders ausgefallen. Schreber litt wiederholt
an einer Form von vorübergehender Psychose, welche sich dadurch

399

Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krankheit

9 Sigmund Freud: Psychoanalytische Bemerkungen über einen autobiografisch be-
schriebenen Fall von Paranoia (Dementia paranoides). Jahrb. Psychoanal. 3 (1911) 9–
69. GW 8, 239–320.
10 Auch hier verweise ich darauf, dass ich absichtlich den ungebräuchlich gewordenen
Begriff benutze.
11 Daniel Paul Schreber: Denkwürdigkeiten eines Nervenkranken nebst Nachträgen
und einem Anhang über die Frage: »Unter welchen Voraussetzungen darf eine für
geisteskrank erachtete Person gegen ihren erklärten Willen in einer Heilanstalt fest-
gehalten werden?«, Leipzig 1903.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auszeichnet, dass auf geläufige Mythen und Metaphern zurückgegrif-
fen wird.12 In der großen, meist in fremden Sprachen geschriebenen
Literatur über diesen Fall fehlt immer wieder der enge Bezug zu Psy-
chosen dieser Art und zu diesem besonderen Fall. Sprich, die Diskussi-
on lässt das eigentlich Psychiatrische daran aus.

X

So sehr die psychischen Krankheiten ein fruchtbarer Acker für philoso-
phisches Denken sind oder zumindest sein könnten, so wenig passen in
der Praxis offenbar Psychiatrie und Philosophie zusammen. Jedenfalls,
wenn es nicht nur um die Bestätigung mechanistischer Konzepte von
Körper und Seele geht. Das fing schon in der Frühzeit der Aufklärung
gleich so an. Georg Ernst Stahl (1660–1734) griff die Schrift des Aris-
toteles »Peri Psychis« auf und schrieb der Psyche in der ärztlichen
Kunst eine Art Leitfunktion zu. Damit war Stahl ärztlich sehr erfolg-
reich. Jedoch musste er dafür bis auf die heutige Zeit von Seiten einer
auf Chemie und Physik gestützten Medizin sehr viel Schelte ertragen.
In seiner akademischen und sonstigen Karriere konnte er dadurch nicht
mehr behindert werden, denn er war bereits Professor der Hallenser
Universität. Mit seiner frühen Schrift De passionibus …13 und zahlrei-
chen nachfolgenden Schriften wurde er nicht nur der Begründer einer
bis heute kaum beachteten frühen und sehr erfolgreichen Psychothe-
rapie14 , sondern bereicherte auch die Philosophie um neue Aspekte.
Wie Wolfram Mauser schreibt, hat der Mediziner Stahl auch den Gang
der Philosophie nicht nur seiner Zeit beeinflusst.15 Ein Psychiater wie
Emil Kraepelin (1856–1926), der heute vielen als Vater der Psychiatrie

400

Uwe Henrik Peters

12 Einzelheiten dazu siehe: Peters, U. H.: Daniel Paul Schrebers, des Senatspräsidenten
Krankheit. Fortschr. Neurol. Psychiat. 63 (1995) 469–479.
13 Georg Ernst Stahl: Diss. de passionibus animi corpus humanum varie alterantibus,
Halle 1691.
14 Hier ist besonders auf ein frühes »Lehrbuch« für psychische Behandlungen hin-
zuweisen: Johann Christian Bolten: Der Arzneiwissenschaft Doktors Gedanken von
psychologischen Kuren, Halle im Magedeburgischen 1751.
15 Wolfram Mauser: Glückseligkeit und Melancholie. Zur Anthropologie der Frühauf-
klärung, in: Wolfram Maurer: Konzepte aufgeklärter Lebensführung. Literarische Kul-
tur im frühmodernen Deutschland, Würzburg 2000, S. 211–243.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Welt gilt,16 konnte sich nicht einmal in Psychiatrie habilitieren,
weil sein psychiatrisches Denken nicht von mechanistischen Hirnmo-
dellen ausging, sondern in hippokratischer Weise die Beobachtung zur
Grundlage seines Denkens machte. Nur mit Hilfe eines Philosophen
(Wilhelm Wundt) konnte er sich bei einem Neurologen habilitieren.
Als Kraepelin als Psychiater weiter erfolglos blieb, riet ihm Wundt,
sich nur noch um einen philosophischen Lehrstuhl zu bemühen. Krae-
pelin ging ins Ausland (Dorpat), von wo er nach Jahren nach Heidel-
berg zurückkehren konnte, nachdem er signalisiert hatte, er werde
nicht weiter einem Modell der Psyche folgen, das nicht mechanistisch
ist. Ein Mann wie Georg-Theodor Ziehen (1862–1950) zog sich nach
einer sehr erfolgreichen akademischen Karriere als Psychiater in Ut-
recht, Halle und Berlin zunächst als philosophischer Privatgelehrter
zurück, bis man ihn auf den Halllenser philosophischen Lehrstuhl be-
rief. So viel über die praktischen Leiden der Ärzte, welche es wagen,
Philosophie als wesentlichen Teil ihrer Arbeit und ihres Denkens anzu-
sehen.

XI

Zum Abschluss möchte ich begründen, warum Kurt Hübner 90 Jahre
alt werden musste und warum auch dieses Alter noch nicht ausrei-
chend ist. Es gibt da ein wissenschaftlich noch nicht genügend erforsch-
tes Gesetz oder auch psychiatrisch-psychologische Regel. Gewisse Phi-
losophen müssen sehr alt werden, um ihre Gedanken ausreichend zu
Papier bringen zu können. Ich denke da etwa an Hans-Georg Gadamer,
der fast sein ganzes Lebenswerk nach der Emeritierung geschrieben
hat. Wenn ich die große Reihe bedeutender Werke betrachte, die Kurt
Hübner nach der Emeritierung geschrieben hat, denke ich, dass es auch
ihm nötig und möglich sein wird, das Lebensjahrhundert noch zu über-
schreiten.

401

Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krankheit

16 Kraepelin hatte vor allem durch sein Lehrbuch, das in 8 Auflagen erschien, eine Brei-
tenwirkung innerhalb der Medizin.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werner Theobald

Menschenbild und Menschenwürde als
Grundprobleme der Bioethik1

Es gilt in der Gegenwartsethik als Kunstfehler, Begründungsprobleme
durch anthropologische Entwürfe wie »Menschenbilder« lösen zu wol-
len (Ott 2001, 28). Andererseits kommt keine Ethik ohne ein ihr zu-
grundeliegendes Menschenbild aus. Jedes ethische Modell hängt von
einem impliziten oder expliziten Menschenbild ab und bezieht gerade
daraus seine Überzeugungskraft.

Es fällt nun auf, dass es zur Geschichte des Begriffs »Menschen-
bild« bisher so gut wie keine Forschung gibt (Janich, Korsch 2005, 138).
Geäußert wird jedoch die Vermutung, dass dieser Begriff ein Ersatz für
Letztbegründungen sei, was auch die Versuchung erklärte, mit seiner
Hilfe Begründungsprobleme in der Ethik, die ja im wesentlichen aus
dem Fehlen einer Letztbegründungsmöglichkeit resultieren, lösen zu
wollen. Was heute im Begriff Menschenbild verankert ist, hatte, so
eine verbreitete Einschätzung, zuvor seinen Ort in der Metaphysik
und in der Religion. Da diese aber als zu traditionell bzw. »vergangen-
heitsbezogen« erachtet worden seien, habe sich die Begrifflichkeit um-
gestellt (ebd.).

Es erscheint sinnvoll, den Beginn dieser Entwicklung im späten
19. Jahrhundert zu verorten. Das traditionell bzw. in der vergangenen
Geschichte Geglaubte und Gedachte erscheint der in dieser Zeit sich
verfestigenden Vorstellung von aufklärerischer Vernunft als grund-
sätzlich zweifelhaft, gilt doch als das Prinzip aufgeklärten Denkens der

»geschichtliche Fortschritt, die Idee, dass alles der kritischen Vernunft unter-
worfen ist, so dass ein absolutes Festhalten an Geglaubtem, Gegebenem je im
Verdachte eines unkritischen und damit blinden Dogmatismus steht. Darin
liegt, dass der durch diese Vernunft und ihre freie Erkenntnis geleitete
Mensch als autonomer Gestalter der Geschichte betrachtet wird, in der er,

402

1 Dieser Beitrag integriert verschiedene Aspekte zur Thematik aus meinem Buch Ohne
Gott? Glaube und Moral, Augsburg 2008.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unablässig an seiner Selbstverwirklichung arbeitend, in beständigem Fort-
schritt begriffen ist« (Hübner 2006, 257).

Der Mensch entwickelt ein neues Selbstverständnis, das sein Bild von
sich selbst zu prägen beginnt. Emanzipiert von der Vergangenheit und
ausgestattet mit einer Rationalität, die es ihm immer mehr erlaubt, die
Welt, in der er lebt, technisch zu beherrschen, sieht er sich als »Schöp-
fer seiner selbst« (ebd.) – eine Entwicklung, die Mitte des 20. Jahrhun-
derts in der Zurückweisung jedes normativ-anthropologischen Men-
schenbildes gipfelte, das von einem vorgängigen, quasi ontologisch
oder »natürlich« gegebenen Wesen des Menschen ausgeht und schließ-
lich in die moderne These mündete, dass es kein feststehendes Wesen
»Mensch« gibt, sondern nur noch den »offenen Entwurf Mensch«, der
»erst den Menschen schafft« (Ratzinger 1982, 167). Dabei scheint das
Ziel der völligen Emanzipation erreicht, »wenn der Mensch technisch
erzeugt werden kann, wenn er nicht mehr an der Zufälligkeit des Bios
hängt, sondern, alle Geheimnisse durchschauend, sich selber plant in
einem Denken, das nicht nach rückwärts blickt, sondern allein die Be-
dürfnisse und Hoffnungen der Zukunft zum Maßstab bestimmt« (Rat-
zinger 1982, 97).

Der Gipfel eines solchen »Sich-selber-Planens« ist das, was derzeit
unter dem Begriff »Enhancement« diskutiert wird. Unter Enhance-
ment versteht man (bio-)medizinische Eingriffe in den menschlichen
Körper, die nicht nur der Bekämpfung von Leid und Krankheiten, son-
dern auch – und vor allem – einer Optimierung bzw. »Verbesserung«
des Menschen dienen. Es legitimiert sich durch den alten, insbesondere
von der Moderne reanimierten und zum »Projekt« umgewidmeten
Traum, sich von materiellen und sozialen Fesseln und Zwängen zu be-
freien. Dabei geht das moderne Emanzipationsbestreben über den An-
spruch des klassischen aufklärerischen Humanismus hinaus. Stellte je-
ner nur das Individuum in den Mittelpunkt, dessen Recht auf freie und
selbstbestimmte Entfaltung und Entwicklung unterstreichend, so
zeichnet sich medizinisches Enhancement durch ganz besondere Ziele
der »Befreiung« aus sowie durch das Arsenal der Mittel, diese zu errei-
chen. Es geht ihm um die Überwindung der von der Natur gesetzten
biologischen Grenzen, um nicht nur Krankheiten, sondern auch das
Altern und den Tod zu überwinden. Die physischen, geistigen und
emotionalen Fähigkeiten des Menschen will es in nicht gekanntem Ma-
ße verbessern, den exponentiellen Wissenszuwachs auf Forschungs-

403

Menschenbild und Menschenwürde als Grundprobleme der Bioethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebieten wie der Gentechnik, der Intelligenz- und Kognitionsfor-
schung sowie der Nanotechnologie nutzen, damit der Mensch nicht
nur lerne, sich selbst zu verstehen, sondern auch – und vor allem – sich
zu verändern. Es geht ihm um den Schritt von der natürlichen Evolu-
tion zur gesteuerten Autoevolution des Menschen.

Drei »Brücken« werden unterschieden, um dieses Ziel zu errei-
chen (Kurzweil, Grossman 2004). Die erste ist derjenige Teil des We-
ges, auf dem wir uns heute bereits befinden: technische Eingriffe in die
Reproduktion und Fortpflanzung des Menschen sowie eine Optimie-
rung des Stoffwechsels (z. B. durch Hormonpräparate), um die bekann-
ten Ursachen des Alterns so effektiv wie möglich einzudämmen. Brü-
cke Nr. 2 bildet die Gentechnologie. Man hofft, mit ihrer Hilfe in der
nahen bis mittleren Zukunft Gendefekte in der Keimbahn oder im ent-
wickelten Gewebe reparieren zu können, die mit dem Alterungsprozess
zusammenhängen; dabei wird auch das mögliche Einschleusen sog.
»Langlebigkeitsgene« diskutiert, die das Altern verzögernde Stoffe
produzieren sollen. Brücke Nr. 3 basiert auf einer entwickelten mole-
kularen Nanotechnologie, die eine vollständige Kontrolle der moleku-
laren Vorgänge innerhalb der Zellen möglich machen soll. Fernziel ist
die Ablösung des biologischen Gewebes durch optimierte Materialien,
die einen weit größeren Parameterbereich an Funktionalität, Bestän-
digkeit und Zuverlässigkeit abdecken sollen. Der Mensch, so heißt es
visionär und programmatisch, werde in Zukunft Wissenschaft und
Technik benutzen, um den Tod und die dahin führenden Prozesse wie
Krankheit und Altern erfolgreich zu bekämpfen. Die Minderung oder
gar Beseitigung seiner biologischen Schranken verändere das eigentli-
che Wesen des Menschen und – die Definition des Menschseins selbst.

Man kann angesichts solcher Visionen feststellen: Der vom Men-
schen selbst geschaffene Mensch tritt nicht mehr als ein »Geschenk des
Schöpfers« in die Welt, sondern als »Produkt unseres Machens«, das
nach »selbst gewählten Bedürfnissen selektiert werden kann. Über die-
sem Menschen leuchtet nicht mehr der Glanz der Gottebenbildlichkeit,
der ihm seine Würde und Unantastbarkeit gibt, sondern nur noch die
Macht menschlichen Könnens. Er ist nur noch des Menschen Bild«
(Pera, Ratzinger 2005, 63). Aber, so kann man ergänzend fragen: wel-
ches Menschen?

Damit schlägt die bioethische Diskussion eine Verbindung zwi-
schen zwei Problemfeldern, die sich bisher in dieser Radikalität nicht
stellte: zwischen dem des Menschenbildes und dem der Menschenwür-

404

Werner Theobald

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de. Es drängt sich nämlich im Anschluss an jene Frage eine weitere auf:
Kann ein Mensch Würde besitzen, der das Werk des Menschen ist?

Würde, darüber sind sich die Philosophen heutzutage weitgehend
einig, kann ein Mensch nur als Person besitzen; denn nur als Person
könne der Mensch Träger von Rechten sein, die seine Würde begrün-
den. Als bloßes Naturwesen besitze er weder Recht noch Würde, da es
so etwas in der Natur nicht gibt. Würde und die Rechte, die eine Person
ausmachen, würden ihr vielmehr verliehen und entzogen oder verwei-
gert, sie würden zugesprochen und abgesprochen (Borsche 2005).

Wem nun Rechte verliehen, wem sie entzogen werden sollten und
in wessen Macht diese Verleihung und dieser Entzug stehen sollten, ist
eine moralphilosophische Frage. Hegel hat gezeigt, dass diese Frage
nicht ursprünglich ist. Denn um in der Lage zu sein, sie zu stellen und
zu erörtern, müssen wir als Personen immer schon anerkannt sein.
Diese wechselseitige Anerkennung der Person ist die sittliche Wirk-
lichkeit, in der wir leben, und als solche ist sie die Bedingung dafür,
dass wir die Gründe dieser Anerkennung philosophisch diskutieren
können. Nietzsche war es dann, der erkannt hat, dass das Fragen nach
den Gründen der Moral ein riskantes Experiment mit unserem Leben
ist. Was wir bei dieser Suche nämlich entdecken, ist die Kontingenz der
moralischen Grundlagen unserer Lebensform (Borsche 2005). Die
scheinbar so selbstverständliche Verbindung von Mensch und Person
bspw., auf der die Menschenrechte und damit unser gesamtes Rechts-
system beruhen, ist historisch geworden und bedingt. Genauer: sie ist
christlich begründet. Bereits der Begriff der Person verweist auf diese
Tradition (Splett 2006, 23). Wenn nun aber, mit Nietzsche gesprochen,
Gott tot ist, was wird dann aus unseren unveräußerlichen Rechten?
Was wird, wenn dieser absolute Garant der Menschenwürde verloren
gegangen ist, aus der Gott geschuldeten Anerkennung aller Menschen
als Personen?

Mit dieser Frage tritt die Konsequenz des neuzeitlichen, gänzlich
auf sich selbst gestellten moralphilosophischen Denkens in aller Schär-
fe hervor. Seit Hobbes und Nietzsche geht es nämlich um die Frage, ob
überhaupt, ferner aus welchem Grund und mit welchem »Recht« alle
Menschen als Personen, als Träger unveräußerlicher, eigener Rechte
angesehen werden sollten. Nur nach christlicher Überzeugung sind
dies alle Menschen qua ihres Mensch-Seins. Betrachtet man dagegen
die Geltung von Rechten als Konvention, wobei der Mensch selbst der
Urheber der Moral ist, dann geht deren unbezweifelbare Gewissheit

405

Menschenbild und Menschenwürde als Grundprobleme der Bioethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verloren. »Wenn der Mensch nach dem Menschen lebt«, schrieb schon
Augustinus, »wird er dem Teufel ähnlich« (Augustinus 1979, 919).
Ihrer göttlichen Herkunft beraubt, kann die Moral »beliebiger Kritik,
fundamentalem Zweifel oder gar totaler Verwerfung« ausgesetzt sein;
»keine Norm, kein Wert kann die Würde der Unantastbarkeit rekla-
mieren« (Bayertz 1987, 177). Die Würde des Menschen wird »antast-
bar« (Wetz 1998), und der Glaube an die Menschenrechte ähnelt, wie
der schottische Moralphilosoph Alasdair MacIntyre es einmal pole-
misch formulierte, dem »Glaube an Hexen und Einhörner« (MacIntyre
1988, 98). Man kann auch schlicht auf die politische Realität verweisen:

»Menschenrechte, verstanden als Willenserklärungen einer historisch-kul-
turell begrenzten Gemeinschaft, die mit dem Anspruch artikuliert werden,
unbegrenzt und überhistorisch für alle Menschen zu gelten – auch für dieje-
nigen, die nicht zur Gemeinschaft derer gehören, in deren Namen sie artiku-
liert wurden –, sind eine problematische Konstruktion. Sie kann auf zweierlei
Weise verstanden werden: entweder als Absicht und Aufforderung, gewalt-
sam in fremde Rechtsräume einzugreifen und diejenigen Personen, für die
diese Rechte noch keine Gültigkeit besitzen, zu deren Anerkennung zu zwin-
gen; oder als Angebot und Einladung an die Mitglieder fremder Rechts-
gemeinschaften, diese Rechte als eine gemeinsame Rechtsgrundlage ver-
schiedener Rechtssysteme anzuerkennen« (Borsche 2005, 5).

So ist es bekanntlich noch nicht lange her,

»dass die chinesische Regierung als Sprecherin einer eigenständigen großen
Kulturtradition und eines beträchtlichen Teils der Menschheit die westlichen
Regierungen hat wissen lassen, dass sie sich deren Lehre von den Menschen-
rechten nicht aufdrängen lassen wolle. Sie vertrat vielmehr die Ansicht, dass
die Rechte des Individuums an den Rechten – nicht anderer Individuen, son-
dern der Gemeinschaft – ihre Grenze finden sollten« (ebd.).

Dies gelte auch für die Frage nach dem Wert des (menschlichen) Le-
bens, das jener Auffassung zufolge zwar keinen unbedeutenden, aber
doch einen Preis habe. Probleme der Organbeschaffung etwa, wie man
sie in westlichen Ländern kennt, existieren in China nicht. Das gesell-
schaftliche Bedürfnis nach transplantierbaren Organen wird dort höher
angesetzt als das bei uns als selbstverständlich geltende Recht eines
Menschen, auch über den Tod hinaus über seinen Körper verfügen zu
können – ein typisch »westliches« Recht, wie sich zeigt. Und: ein reli-
giös imprägniertes dazu. Denn: Welchen Sinn sollte es haben, über
etwas verfügen zu wollen, wenn das Subjekt der Verfügung zu dem

406

Werner Theobald

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeitpunkt, wo diese Verfügung relevant wird – nämlich nach seinem
Tod – gar nicht mehr existierte?

So trägt die Ethik, wenn es um die existenzielle Frage von Leben
und Tod geht, wieder religiöse Züge. Und religiöse Züge sind es auch,
die letztlich die Charakteristik der Frage nach der Menschenwürde ins-
gesamt prägen. Ist es nämlich schon fraglich, ob die Geltung der Men-
schenwürde und -rechte als Leistung des Menschen Bestand haben
kann, so gilt dies umso mehr, wenn ihr Adressat der vom Menschen
selbst geschaffene Mensch ist. Ohne den »Hauch des Numinosen«,
ohne den »Glanz der Gottebenbildlichkeit«, der (nach alter religiöser
Vorstellung) allein erst dem Menschen seine Würde und Unantastbar-
keit gibt, ist deren Existenz letztlich nicht denkbar.

Davon zeugt auch der »archaische Abscheu«, den viele bei der
Vorstellung vor »geklonten Ebenbildern« empfinden (Habermas 1998,
13). Dessen rationaler Kern ist nicht die mangelnde Autonomie und
»Unfreiheit des Klons«, dessen Identität durch gezielte menschliche
Produktion prädeterminiert wurde (ebd.), sondern es ist das, was aus
einer mythisch-religiösen Sichtweise dazu vermerkt werden kann: dass
ein »mächtiges archetypisches Motiv« hinter ihm steht – ein Motiv, das
gleichermaßen Abscheu, Schauder und Faszination zu erwecken ver-
mag (Fuchs 1999/2000; die folgenden Seitenzahlen in Klammer bezie-
hen sich auf diese Quelle).

Thomas Fuchs identifiziert dieses Motiv im Archetypus des Dop-
pelgängers. Das Doppelgänger-Motiv, so Fuchs, zeige sich bereits in
archaischen Vorstellungen von der Seele. Das Ka der Ägypter, die Psy-
che der Griechen und der Genius der Römer seien jeweils unsichtbare
Abbilder oder Doppelgänger eines Menschen, die nach seinem Tod als
Seelenschatten fortdauern – zugleich repräsentierten sie seinen »Dä-
mon«, sein Schicksal und Verhängnis. Der »unheimliche Doppelgän-
ger« sei aber auch ein zentrales Thema der Romantiker und ihrer
Nachfahren. Ob als verselbständigtes Spiegelbild, als halluzinatorische
Truggestalt oder als abgespaltenes, triebhaftes alter ego – immer er-
scheine er als Verkörperung der »Nachtseite des bewußten Ich«, jener
Seite der Person, die Furcht und Entsetzen, aber auch eine geheime
Faszination auszulösen vermöge (56).

Worin besteht dieses »Unheimliche« und seine Faszination? Fuchs
zeigt, dass es einerseits das Todessymbol ist, für das der Doppelgänger
steht, andererseits aber auch die Verheißung der Überwindung des To-
des, die Verheißung von Wiedergeburt und Unsterblichkeit (57 ff.). Das

407

Menschenbild und Menschenwürde als Grundprobleme der Bioethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelte bereits für den archaischen Seelenschatten, der den Tod begleitet
und zugleich überdauert; das gelte aber auch für die Phantasien und
Projekte künstlicher Lebenszeugung: Der Mensch begegne im Klon
seinem eigenen Leben von außen, d. h. aus der Perspektive des Todes –
in seiner Fantasie aber glaube er den Tod zu überwinden, indem er sich
selbst technisch reproduziert (59 ff.). »Es gehört zu unserem Leben und
Lebendigsein«, resümiert Fuchs,

»daß es seinen Grund in einer Tiefe hat, die nie ganz in die Helligkeit des
rationalen Begreifens zu bringen ist (…). Daß er dieses Geheimnis seiner
selbst nicht mehr im Verborgenen belassen kann, macht das Drama des Men-
schen seit der Neuzeit aus. Er versucht, ein Abbild seiner selbst zu erzeugen,
sich vollkommen »festzustellen« und zu begreifen. Das vollständig Fest-
gestellte (…) aber ist nicht mehr das Lebendige, sondern das Tote« (68).

Unheimlich nennt man alles, was im Geheimnis, im Verborgenen blei-
ben sollte und hervorgetreten ist, heißt es bei Schelling. »Das Unheim-
liche bezeichnet gleichsam den Damm, den das Lebendige und Beseelte
gegen seine Verneinung errichtet hat. Der Mensch hat den Drang zu
dieser Verneinung in sich« (68). Freud nannte ihn den Todestrieb, C. G.
Jung fand ihn in den mythischen Bildern und Archetypen des Unbe-
wussten. Der Chor in Sophokles’ »Antigone«, des berühmten mythi-
schen Dramas der Antike, sagte es auf seine Weise: »Vieles Unheimli-
che birgt die Welt; am unheimlichsten aber von allem ist der Mensch.«

So scheint der Mensch selbst in seiner äußersten Verneinung auf
einen metaphysisch-religiösen Kern seiner Existenz zurück zu weisen,
dessen Leugnung die moderne Diskussion um das »Bild« des Men-
schen angesichts seiner biotechnischen Manipulation (und in Zukunft
vielleicht auch: Erzeugung) wieder angestoßen hat.

Literatur

Augustinus: Der Gottesstaat, Bd. I, Paderborn 1979.
Bayertz, K.: GenEthik. Probleme der Technisierung menschlicher Fortpflanzung,

Hamburg 1987.
Borsche, T.: Mensch und Person, in: fiph-Journal (5) 2005.
Fuchs, T.: Klone und Doppelgänger, in: Scheidewege 1999/2000.
Habermas, J.: Sklavenherrschaft der Gene. Moralische Grenzen des Fortschritts,

in: Süddeutsche Zeitung 17./18.1.1998.
Hübner, K.: Irrwege und Wege der Theologie in die Moderne, Augsburg 2006.

408

Werner Theobald

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Janich P., Korsch D.: Die Orientierungsleistung von Menschenbildern, in: Infor-
mation Philosophie 5/2005.

Kurzweil R., Grossman T.: Fantastic Voyage, New York 2004.
MacIntyre, A.: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart,

Frankfurt / New York 1988.
Ott, K.: Moralbegründungen, Hamburg 2001.
Pera M., Ratzinger J.: Ohne Wurzeln. Der Relativismus und die Krise der europäi-

schen Kultur, Augsburg 2005.
Ratzinger, J.: Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie,

München 1982.
Splett, J.: Ich und Du. Philosophisches zu Person und Beziehung, in: Philotheos (6)

2006.
Theobald, W.: Ohne Gott? Glaube und Moral, Augsburg 2008.
Wetz, F.-J.: Die Würde der Menschen ist antastbar, Stuttgart 1998.

409

Menschenbild und Menschenwürde als Grundprobleme der Bioethik

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Markus von Hänsel-Hohenhausen

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

Die Einheitlichkeit der einursächlichen dualen Welt in der
Drei-Säulen-Analogie von Axiom und Dogma und die
Katholizität des Wissbaren

Gotteserweis

1. Das metaphysische Komma in den Naturwissenschaften

Methodische Vorbemerkung

Weil aus einem alles ist,
ist dieses eine in allem.

Heute billigen wir den Naturwissenschaften zu, nicht nur aus der logi-
schen Beweisbarkeit heraus ihre Erklärungen zu formulieren, die wir
für wahr annehmen. In der theoretischen Physik sind es Hypothesen,
die sich schon und nur durch ihre Wahrscheinlichkeit als Grundlage für
weitere Annahmen und damit als einstweilen wahr qualifizieren. In
der theoretischen Mathematik ist die Formalisierung soweit fortge-
schritten, dass man immer öfter sogar auf die Überprüfung ihrer Er-
gebnisse an der Realität als überflüssige Denkgewohnheit verzichten
zu können glaubt. Ganz unverhohlen Metaphysik treibt auch die Bio-
logie, indem sie den Analogieschluss, der auf unbekannte fehlende Ver-
bindungsglieder ausgeht, als Beweis ansieht. Damit hat sie die Evolu-
tionstheorie erfolgreich gemacht.

Als wahr gilt heute in den Wissenschaften auch, was nicht durch
Messung oder Ableitung oder Nachprüfung beweisbar, aber analog und
wahrscheinlich ist. Neben der Beweisbarkeit sind in der Wissenschaft
also auch wieder andere Wege der Vergewisserung der Wahrheit zuge-
lassen. Die Metaphysik, die immer schon über Axiome, eidetische Hy-
pothesen etc. die Naturwissenschaften beflügelt hat, darf wieder sein.
Das Denken ist, jedenfalls in Ansätzen, lateral geworden.

Es liegt daher heute im Bereich des methodisch Möglichen, Kon-
zepte des naturwissenschaftlichen Denkens und intellektuelle Modelle

410

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Glaubens auf mögliche Analogien und Strukturgleichheiten hin zu
untersuchen. Wenn Analogien in den Naturwissenschaften zugelassen
sind, um zur Wahrheit der Wirklichkeit vorzudringen, wenn also Ana-
logien innerhalb der Naturwissenschaften Mittel des Beweises sind,
dann müssen sie es auch sein können, wenn sie sich zwischen natur-
wissenschaftlichem Axiom und religiösem Dogma und zwischen theo-
logischem Satz und der Wirklichkeitserfahrung zu erkennen geben.
Diese Beweisanalogien haben weitreichende Konsequenzen, weil sie
von den Naturwissenschaften selbst zugelassen wurden. Früher waren
sie freilich schon einmal gewusst und lagen schon immer im Bereich
des Wissbaren.

Die Ansehung der Analogie als Beweis ist ein wichtiger Schritt auf
die Wahrheit zu. Aber die Hereinnahme der Analogie in das Register
der Beweistechniken ist dennoch ein Missverständnis. Der Beweis ist,
bekanntlich, keine Spiegelung der Wahrheit. Er ist nur ein Vehikel der
Naturwissenschaften. Im Beweis schleppen diese nämlich immer das
Subjekt mit, das den Beweis mit Zirkel, Hammer und Zollstock führt.
Die Analogie ist hingegen mehr als ein Beweis, weil sich in ihr die
Wirklichkeit von selbst erweist. Der Anteil des Subjekts, das der Ana-
logie mit oder ohne Handwerkszeug gewahr wird, ist nicht null, jedoch
geringer als im Führen eines Beweises.

Die Analogie der Fünffingrigkeit unterschiedlicher Spezies, die
auf gemeinsame unbekannte Vorfahren schließt, weckt im Modell von
Denken und Vorstellung Verständnis für die Wirklichkeit, die sich in
den weiteren Zusammenhängen als wahr erweist. Der aus der Analogie
herausgelesene »Beweis« geht also von der Wirklichkeit aus, die sich
dem Menschen zeigt und sich in ihm intuiert. Dieses metaphysische
Komma erhebt die Analogie, was ihre Wahrheitskraft angeht, über
den von Menschenhand geführten Beweis.1 Die Analogie ist näher an
dem, was ist, als der Beweis es jemals sein kann.

411

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

1 Von den unerklärlichen Symmetrien, vermeintlichen Zufallsfunden in den Naturwis-
senschaften, von der Entdeckung von den Erscheinungen hinterliegenden Zusammen-
hängen, von der Intuition als Quelle der Hypothetik, vom zustimmenden Denken als
Grundlage des Wissens handelt meine Darstellung: Ich denke, also glaube ich. Cogito
ergo credo. Von Metaphysik und Glaubenswissen als Fundament und Gunst von Natur-
wissenschaft und westlicher Gesellschaft. Essay. Mit einem Vorwort von Joachim Kardi-
nal Meisner./ I think therefore I believe. Cogito ergo credo. Metaphysics and religious
Knowledge as a Fundament for and beneficial Force within Natural Science and Wes-
tern Society. An Essay. With a Foreword by Joachim Cardinal Meisner, Frankfurt/Mün-
chen/London/New York 2008, nachgedruckt Morrisville (U.S.A.) 2009 und in: Vom

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Komma des Geistes war für Jahrhunderte die künstlich ge-
setzte Grenzmarke zwischen Naturwissenschaften und Metaphysik.
Das Erstaunliche ist, dass auf dem historischen Höhepunkt des Sieges-
zuges des Materialismus die moderne Grundlagenforschung in theo-
retischer Physik, Chemie und Mathematik selbst die Metaphysik wie-
der zulässt. Ohne sie ist die Wissenschaft an weiterem Fortschritt in
den Grundlagen gehindert.

Die christliche Religion und Theologie wähnten sich mit ihrer Ge-
schichtlichkeit und mit ihrem Anspruch auf Vernünftigkeit immer
schon im Haus der Wissenschaften, wenngleich sie in den Augen vieler
ihm eher nur als mittelalterliches Kapellchen angehängt erschienen.
Methodisch haben die Naturwissenschaften nun aber selbst ihre Tür
zu dieser Kapelle weit aufgestoßen.

2. These: Wenn das Axiom vom Atom (Elektron) als Prinzip der
körperlichen Welt wahr ist, dann ist auch das Dogma von der
Heiligen Dreifaltigkeit Gottes als Prinzip der geistigen Wirklichkeit
wahr

Die geistige Wirklichkeit, an der jedes Individuum Anteil hat, hat
einen Gottesbeweis nicht nötig, könnte er doch höchstens die Möglich-
keiten des von Menschen geführten Beweises vor Augen führen, aber
eben nicht die Möglichkeiten Gottes. Hier geht es darum, die Möglich-
keiten Gottes zu erkennen, die sich in der dualen Natur zeigen und auf
die hin uns zu verstehen uns anheim gegeben ist. Weil Gott sich darin
selbst erweist, handelt es sich um einen »Gotteserweis«, der die mögli-
che Wahrheit eines Gottesbeweises übertrifft.

In der Physik und in der Religion gilt die Welt als einheitlich aus
Einursächlichkeit (Theorie vom Urknall bzw. Setzung eines Schöpfer-
gottes) und deshalb so als einheitlich, dass Verschiedenes analog sein
und die Analogie tatsächlich zur Erkenntnis eben dieser Welt führen
kann. Einerseits ist Analogie ohne Einheitlichkeit unmöglich. Anderer-
seits bestätigt das Wahrsein von Analogien die Einheitlichkeit der Welt
aus Einursächlichkeit.

Von besonderer Bedeutung für das Auffassen der Wirklichkeit, die

412

Markus von Hänsel-Hohenhausen

wahren Antlitz des Menschen. Drei Essays über Bedeutung ohne Kontext, Frankfurt
a.M. etc. 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst unaussagbar bleibt, sind heute das Beweisdenken der Wissen-
schaft und das vernehmende Denken, das der mystische Glauben auch
ist. Solange der Mensch die Dinge in ihr Eigensein setzt, wie das Zweite
Vatikanische Konzil es formuliert hat, sind seine Wege zum Erkennen
widerspruchsfrei und wahr. Wissenschaft, die wahr und vollständig ist,
und Glauben, der wahr aus Verbürgung ist, können einander nicht wi-
dersprechen. Sie sind die beiden Zugänge zur geistkörperlichen Wirk-
lichkeit der einen, einheitlichen, einursächlichen Schöpfung. Das Er-
kennen des Individuums ist von diesem Ganzen betroffen und betrifft
das Ganze. Im idealen Fall ist es kaqolik�@, also im Wortsinne katho-
lisch.2

In den beiden Erkenntnisbereichen des forschenden, beweiserhe-
benden Denkens und des Glaubens, das auch vernehmendes und an-
nehmendes Denken ist, wird die Fülle der Realität, die sich weder er-
rechnen, noch in Begriffen, die ihrer Natur nach reduktiv sind,
aussagen lässt, gleichermaßen in Modellen an Denken, Sprache und
Sinne vermittelt. Diese Modelle sind Repräsentationen des als wahr
Erfahrenen, also Sprache, Begriffe, Hypothesen aus Eidetik, Gesetze
aus gemittelten Werten, Theorien, die unbeweisbar und unwiderlegbar
sind, intuierte Axiome, unumfassbare Paradoxe, in Biografien tiefver-
bürgte Bekenntnisse und leuchtende Dogmen, aber auch personale
Kunst und universale Musik.

Das moderne Individuum lebt vor allem aus Repräsentationen, die
zwei einfache Beziehungen (von Materie zur Wissenschaft und vom
Geist zur Religion) darstellen. Sie sind die erste, fundamentale Analo-
gie. Das moderne Subjekt teilt diese seine Repräsentationen mit Über-
zeugung auf in »wissenschaftlich« (glaubwürdig) und in »religiös«
(mythisch-fantastisch). Die beiden Zugänge zur erfahrbaren Wirklich-
keit gelten als unverbunden und unvereinbar. Materielles, das vernünf-
tig ist, und Geistiges, das unbeweisbar und angeblich nicht vernünftig
ist, sind ohne Brücken und gelten sogar als Gegensätze. Die wahre
Bedeutung des Personseins, das als Eingehung des Geistes in Körper-
lichkeit lebendige Mitte und Gewähr aller als wahr erfahrenen Reprä-
sentationen ist, bleibt unerkannt.

Analogien zur Wirklichkeit sind freilich auch analog zu unseren

413

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

2 »Katholisch« ist an dieser Stelle im idealen, umfassenden Sinn gebraucht, der andere
Konfessionen und andere christliche Kirchen im Corpus Christi Mysticum grundsätz-
lich mitumfasst.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denkmöglichkeiten. Da diese aber unser einziger Zugang zur Realität
sind, sind ihre Konzepte des Verstehens in jedem Fall Analogien zu der
Wirklichkeit, die wir erfassen können. Insofern und weil das Denken
nicht unabhängig von dem, was wir erfahren, entstanden sein kann,
sondern in einer Beziehung zu ihm befangen ist, sind Modelle von
Realität, auf welche genaue Weise auch immer, analog zur uns zugäng-
lichen und das heißt zur einzigen Realität. Ihre Wahrheit ist, was das
physikalische Zutreffen der naturwissenschaftlichen Axiome bzw.
ihrer Folgerungen angeht, überdies mit wissenschaftlichen Methoden
bewiesen. Die Verstehenskonzepte oder Modelle, die wir uns zum Be-
greifen der materiellen und geistigen Realität in ihrer Einheit machen,
sind also die erste Analogie.

Die zweite Analogie ist die zwischen den naturwissenschaftlichen
und den religiösen Sätzen, also zum Beispiel zwischen dem Axiom vom
Elektron und dem Dogma von der Heiligen Dreifaltigkeit Gottes. Die-
ser zweiten Analogie, die die Dualität der geistkörperlichen Welt spie-
gelt, und ihrem Nachweis ist der vorliegende Beitrag gewidmet.

Ist der naturwissenschaftliche Satz als Analogie wahr (er ist zu-
sätzlich sogar aus dem wissenschaftlichen Beweis heraus wahr) und
befindet sich ein religiöser Satz in Analogie zu diesem naturwissen-
schaftlichen Satz, dann muss auch der religiöse Satz wahr sein, denn
in einer einursächlich-einheitlichen Welt kann nicht unwahr sein, was
gleich dem ist, das der Wahrheit gleich ist. Wenn Analogie als Beweis
gilt, was in der Evolutionstheorie anerkanntermaßen der Fall ist, und
man in Naturwissenschaft und Religion nicht mit zweierlei Maß zu
messen beabsichtigt, dann ist, wenn das Modell des Elektrons analog
zur Wahrheit ist und Elektron und Trinität zueinander in ihren Quali-
täten analog sind (was noch darzustellen ist), auch das Axiom von der
Heiligen Dreifaltigkeit Gottes als Modell des Ursprungs und als Prinzip
der Geistwirklichkeit wahr.

Das Ungewöhnliche der Analogie des zweiten, dualen Typus wird
annehmbar, wenn wir darauf zurückkommen, dass auch die Naturwis-
senschaften die Analogie zulassen und erfolgreich nutzen, um die un-
aussagbar komplexe Wirklichkeit sich in einzelnen Facetten ihrer
Wahrheit erweisen zu lassen. Dabei, wir dürfen es nicht vergessen,
steht der Erweis nicht auf gläsernen Beinen, sondern auf Grund seines
metaphysischen Kommas sogar stabiler und potenter in der Beweis-
kraft als die Mechanik des Beweises selbst, des Rechnens, Zählens und
Messens.

414

Markus von Hänsel-Hohenhausen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die dritte Analogie ist die Analogie der zweiten Analogie zur
Wirklichkeit: Wenn das naturwissenschaftliche Axiom zur Realität
analog ist und das religiöse Axiom ebenfalls analog zur Realität ist und
beide deshalb wahr sind (erste, einfache Analogie), und wenn deshalb
auch der materielle Satz und der geistige Satz zueinander analog und
diese deshalb wahr sind (zweite, duale Analogie), dann muss auch dieses
dritte Modell analog zur geistkörperlichen Wirklichkeit und deshalb
wahr sein. Diese dritte Analogie setzt das Verstehen in der ersten, ein-
fachen Analogie in den wissenschaftlichen und religiösen Sätzen in Be-
ziehung zur Erfahrung der Lebenswirklichkeit. Das rezipierende Sich-
auf-die-Welt-Verstehen, das ein Wirken aus Gewirktsein ist, geht über
die Natur des Menschen hinaus. Wenn das Individuum zu überschrei-
ten anfängt, was in ihm liegt, ver-steht, transzendiert es sich. Die Dua-
lität der Denkmodelle von Wissenschaft und Glauben verschmilzt mit
der Dualität der persönlichen Erfahrung der geistkörperlichen Realität.

Die materielle und geistige Dualität der Denkmodelle entspricht
der Dualität der Erfahrungswirklichkeit. Diese doppelte Dualität wird
wahr im Personsein, in dem diese zur dreifachen Dualität aufgipfelt
und in dem ein Wiedererkennen der Eingehung des Geistes in die Ma-
terialität der Welt geschieht. In der Analogie, die der Person aufgeht
und in der sie die Welt ertastet, entbirgt der Mensch, in dem sich die
Welt transzendiert hat, die Transzendenz der Welt. Die dritte Dualität
von Immanenz der Transzendenz – im Spiel von Person und Welt, die
das Sinnorgan des Menschen seismisch, wie ein leises Beben, wahr-
nimmt, entspricht der dritten Analogie. In ihr wirklicht sich das Per-
sonsein.

Die Selbstüberschreitung des Menschen auf die Wahrheit zu, die
nicht die Wissenschaft sein kann, die das Echo seiner selbst ist, mündet
im Bekenntnis zu einer Wahrheit, die unverfügbar aus Unableitbarkeit
sein muss. Eine Wahrheit, die dem Leben einen unverbrüchlichen, un-
verfügbaren Sinn gibt. Die Selbstoffenbarung des christlichen Gottes,
die den Menschen erbeben lässt, bietet ihm beides: »Das völlig Unab-
leitbare, weil nicht im natürlichen Wesen des Menschen Gelegene, und
die Vollendung dieses Menschenwesens von innen her, sofern Gottes
Wort nun nichts anderes, nichts Geringeres wird als – Mensch« (Hans
Urs von Balthasar3 ). Deshalb ist die dritte Analogie, die die Wahrheit

415

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

3 Alois M. Haas (Hrsg.), Hans Urs von Balthasar: Die Gottesfrage des heutigen Men-
schen, Freiburg 2009, S. 19.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Denken und lebendiger Wirklichkeit erweist und die Person selbst
unverfügbar und frei macht, als Prinzip der Eingehung des Geistes in
Körperlichkeit auch die Analogie Jesu Christi: Im wahren Menschen ist
die Wahrheit vollendet, die sich vom wahren Gott herleitet und unver-
fügbar bleibt.

Die erste Analogie und die dritte Analogie treffen die Wirklich-
keit, weil sie wissenschaftlich nachprüfbar bzw. weil sie wechselseitig
analog sind. Zum Beweis der Schlüssigkeit des Drei-Säulen-Argu-
ments kann es nun nur noch darauf ankommen, die Richtigkeit der
zweiten, dualen Analogie nachzuweisen. Dies soll im Folgenden am
Beispiel vom Axiom vom Elektron (bzw. vom Punkt) und vom Dogma
der Heiligen Dreifaltigkeit Gottes geschehen.

3. Das Elektron und die Heilige Dreifaltigkeit Gottes als die
Ursprünge von materieller und geistiger Welt

In der Physik hat sich die Idee eines einheitlichen, singulären Anfangs
der Welt durchgesetzt, seitdem 1931 die Theorie des Urknalls verkün-
det wurde. Ein Anfang, der sich selbst setzt und sich keiner Wirkung
verdankt, ist ein Ursprung. Er ist »singulär«, weil er unableitbar, un-
teilbar ist und in ihm alles, wenigstens als Möglichkeit, beschlossen
liegen muss. Der Anfang als Ursprung ist die Ursache der Einheitlich-
keit der Welt, deren Erscheinungen deshalb Regelmäßigkeiten aufwei-
sen, die wir als Gesetzlichkeiten zu fassen versuchen. Ja, nicht wenigen
scheint der Einursächlichkeit der Welt eine alles erklärende Weltformel
zu Grunde zu liegen. Nach ihr wird, wie nach einem unanfechtbaren
Gottesbeweis, vergebens gesucht, weil die Formel immer die Möglich-
keiten des formalisierenden, die Realität reduzierenden Menschen auf-
bietet, aber nicht die Möglichkeiten der Welt.

Die Idee eines Ursprungs der Welt aus einer einzigen Ursache
kehrt auch außerhalb der Physik in den Modellen wieder, in denen
andere Disziplinen von ihrer Warte aus die Wirklichkeit zu beschrei-
ben versuchen. In der Geometrie ist es der Punkt, der sich nicht ablei-
ten und nicht teilen lässt. Er ist als kleinste Strecke, die nicht teilbar ist,
das Elementarteilchen der Geometrie, der Ursprung aller Geraden und
damit aller Körper.

Eine jede Gerade ist eine Linie, die, nach Euklid, gleich liegt mit
den Punkten auf ihr selbst. Der Punkt ist das unteilbare einheitliche

416

Markus von Hänsel-Hohenhausen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine, das zugleich selbst nicht sichtbar ist. Seine Ausdehnung ist, ma-
thematisch, null. Der Versuch, die Strecke zu finden, die sich nicht
mehr teilen lässt, führt in die Unendlichkeit (regressus in infinitum).
Obwohl sie mathematisch null ist, ist sie aber deshalb nicht nichts.
Denn alles geht aus ihr, der Strecke, die in Unendlichkeit ist, hervor.

417

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

Die Drei Säulen des Wißbaren

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie erfüllt die Kriterien eines Anfangs, der ein Ursprung ist. Die Vor-
stellung ist ein Axiom, das den Ursprung konkretisiert: Er ist der uns
verfügbaren Endlichkeit und unseren Möglichkeiten, ihn zu messen,
entzogen. Wenn wir über ihn nicht verfügen können, erweist schon
dieses naturwissenschaftliche Axiom die angebliche Überlegenheit des
Menschen über die Natur recht überzeugend als Doktrin und das Wal-
ten der Metaphysik als real. Im Punkt hat die Geometrie ihren meta-
physischen Ursprung.

Für das nichtteilbare kleinste Materieteilchen schuf Demokrit um
450 v.Chr. bekanntlich den Begriff des »Atoms« (das »Nichtzerteil-
bare«). Seine Eigenschaften charakterisieren bis heute die Elementar-
teilchen, von denen das Elektron das bekannteste ist. Es hat keine in-
nere Struktur, gilt als punktförmig und unteilbar (es zerfällt nicht).
Wir können Eigenschaften des Elektrons wie Masse, elektrische La-
dung und Spin messen, aber wir wissen nicht, woraus es besteht. Je
konkreter die Vorstellungen werden, je konkreter das Elektron, das ich
im Folgenden stellvertretend für alle Arten von Elementarteilchen
nenne4 , beschrieben werden kann, desto weniger sichtbar, desto meta-
physischer wird es. Dennoch besteht die gesamte sichtbare Welt aus
ihm. Es bringt gewissermaßen die materielle Welt hervor, so wie der
Punkt, den noch niemand gesehen hat, die Körper der Geometrie er-
zeugt.

Die Idee vom Elektron und vom Punkt als Modelle von Vorstel-
lung und Denken hat drei Eigenschaften:
• Unteilbarkeit
• einmalige Natur (Singularität als Nichtableitbarkeit)
• Einheitlichkeit (mehrerer Elementarteilchen oder Punkte)
Elektron und Punkt sind Axiome, die für das Begreifen der materiellen
Welt denknotwendig sind. Sie sind das Modell des Ursprungs alles Ma-
teriellen, also des Universums.

Denknotwendig für das Begreifen des Geistes in der Welt, für den
Ursprung des Geistes, an dem wir als duale Wesen teilhaben, ist das
Glaubensgeheimnis der Dreifaltigkeit Gottes, das ein Axiom der Reli-
gion ist. Es ist im Neuen Testament begründet: Gott, der Vater, Jesus,
der Sohn, und der Heilige Geist werden immer wieder gemeinsam auf-
gerufen (z. B. Mt 28,19). Gottvater ist der Schöpfer der Welt, Gott Sohn

418

Markus von Hänsel-Hohenhausen

4 Die Standardtheorie nennt neben dem Elektron bzw. der Elektronenhülle Quarks,
Leptonen, Eichbosonen und das Higgs-Boson.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist der Erlöser der Welt, Gott Heiliger Geist ist die Liebe, die die Welt
erhält. Gott ist der Quell für das Heil des Menschen, der sich über seine
materielle Verfassung erhebt.

Gott ist in Personen unterschieden, aber mit derselben Natur, die
sie nicht haben, sondern sind. Sie sind die Hypostasen desselben In-
sichstehenden (»Substanz«). Jeder der drei ist gleichermaßen Gott,
aber die Trinität ist kein Dreigottwesen, sondern monotheistisch: Die
trinitarischen Personen sind ungetrennt, obwohl unvermischt. In der
Schwebe zwischen dem Dreifaltigsein und dem Dreieinigsein, das ein
Einssein von drei Individualitäten ist, umschließt das Paradox das
Nichtfassbare, die Seele und den Geist, der die Welt beseelt – das Osti-
nato in der unendlichen Vielfalt unseres Erlebens.5

Das Elektron und die Trinität bezeichnen die Ursprünge von Ma-
terie und Geist-Seele. Physikalisches Axiom und Dogma sind aber
nicht nur analoge, sich ergänzende Modelle der dualen Realität. Sie
sind auch noch in gleicher Weise strukturiert.

Die drei Eigenschaften des Elektrons besitzt auch die Heilige Drei-
faltigkeit Gottes:
• Unteilbarkeit
• einmalige Natur (Singularität als Nichtableitbarkeit)
• Einheitlichkeit (in der Fraktalität der Geistteilhabe des Men-

schen)
Die drei Personen repräsentieren diese Eigenschaften: Der Heilige
Geist steht für die Unteilbarkeit des Geistes, Gottvater steht für seine
Natur (Singularität) und Jesus Christus vollendet die Einheit von Geist
und Körperlichkeit. Diese Einheit ist einheitlich, das heißt für alle
Menschen gleich.

Unsere Teilhabe am Geist Gottes ist ebenso paradox wie sein Ur-
sprung in der Heiligen Dreifaltigkeit. Sie ist ebenfalls unteilbar, singu-
lär und einheitlich. Sie ist keine individuelle Absplitterung, sondern
immer ganz Geist, von einmaliger Natur und unableitbar und für jedes
Individuum gleich.

Der Anteil des Menschen am Geist ist einer Erscheinung in der

419

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

5 Ich darf auf mein Schriftchen hinweisen, das sich mit der Geistprägung der abend-
ländischen Geschichte, der Sprachgeschichte, der politischen Theologie etc. befasst: Vom
Antlitz in der Welt. Gedanken zur Identität im 21. Jahrhundert, Frankfurt a.M./Mün-
chen/London/New York 2007, mit den Stimmen führender Meinungsbildner, EA in
Deutsch-Englisch 2005, nachgedr. in: Vom wahren Antlitz des Menschen. Drei Essays
über Bedeutung ohne Kontext, Frankfurt a. M. etc. 2010.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geometrie gleich: Das Fraktal beruht, anders als glatte Figuren, auf
Selbstähnlichkeit und ist in jedem seiner Teile immer ganz, indem es
in jedem beliebigen Teil verkleinerte Kopien seiner selbst zeigt (s. Ab-
satz 4). Es ist, da es bei einer Teilung stets neu erscheint, unteilbar. Es
ist sich selbst Ursprung, da es nirgends Bruchstück ist und sich nicht
von einem andern als seiner eigenen, sich wiederholenden Rechenope-
ration ableitet. So ist auch der Geist Gottes zu verstehen: Als Ganzes ist
er der Ursprung der einzelnen Teilhabe, die jeweils ebenfalls »ganz« ist.
In der Gemeinschaft der einzelnen wiederholt sich dieses Ganze, weil
es der Selbstwiederholung, der sog. Iteration, entspringt, die das Alte
Testament die Gottebenbildlichkeit nennt. Sie, die Iteration, ist die Ur-
sache des Fraktals, das ebenfalls die dreifaltige Struktur aufweist.

Die Unableitbarkeit des physikalischen Elementarteilchens, die es
zum Ursprung der Welt qualifiziert, teilt das Axiom von der Heiligen
Dreifaltigkeit – sie ist ein Anfang aus sich selbst und das heißt Ur-
sprung, Ursprung des Geistes, der Ort, von dem alle Teilhabe sich nur
herleiten kann. Der Mensch hat Teil am Geist wie die Gerade Teil hat
am Punkt und wie das Kristallgitter Teil hat am Elektron. Als Ursprün-
ge, aus denen alles hervorgeht, sind uns diese Anfänge jedoch in die
Unendlichkeit entzogen.

Unteilbarkeit, Singularität und Einheitlichkeit, das sind die Krite-
rien des Axioms vom Elektron und vom Punkt, die auch vom Dogma
der Heiligen Dreifaltigkeit erfüllt werden. Sie sind die Kriterien aller
Ursprünge, so auch des Urknalls, in dem die Physik die existierende
Welt in all ihren Formen und Möglichkeiten enthalten weiß.

Das von Axiom und Dogma bezeichnete materielle und geistige
Prinzip umfasst die Wirklichkeit von ihren beiden Seiten. Die Konzep-
te des Dreieinigen in Geometrie, Physik und Religion sind nämlich
nicht nur untereinander analog, sondern sie sind auch analog zur
Wirklichkeit. Sie sind keine fein erdachten Architekturen, sondern
notwendig, um zur Wirklichkeit in ihrer Undurchdringlichkeit vor-
zustoßen. Die Axiome von Elektron, Punkt und Heiliger Dreifaltigkeit
Gottes als Quellpunkte von Materie, Geist und Seele sind Modelle der
Wirklichkeit, für die es keine Alternativen mit größerer Erklärungs-
kraft gibt. Der Glauben an Axiom und Dogma, der verstehen macht,
wäre bereits ohne die Nachweisbarkeit des Zutreffens einzelner Folge-
rungen wahrscheinlich, was in den Grundlagenforschungen der Natur-
wissenschaften schon den Anspruch auf Wahrheit erfüllt.

Der Einwand, dass wir die Wirklichkeit naturgemäß auf die Mög-

420

Markus von Hänsel-Hohenhausen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeiten menschlichen Verstehens hin strukturieren und uns im Mo-
dellmachen von einem Ahnen leiten lassen, das uns auch irreführen
kann, hält der Tatsache nicht stand, dass die dreifaltigen Axiome vom
Elektron und vom Punkt zu physikalisch und geometrisch nachprüf-
baren Ergebnissen führen. Wenn aber die Axiome analog zur Wirklich-
keit sind und das Paradox von der Heiligen Dreifaltigkeit Gottes als
Ursprung und Wirksamkeit des Geistes seinerseits analog zu den na-
turwissenschaftlichen Axiomen ist, stehen wir vor einer kürzestmögli-
chen Analogiekette: Das Modell vom Geist, das Modell der Materie
und die Wirklichkeit sind durch Analogie gegeneinander verankert.
Die Wahrheit, die von der messbaren Realität in das Axiom hinein-
strahlt, erleuchtet gleichermaßen auch das Dogma.

Dabei ist die eine Analogie nicht von der andern abgeleitet, sie ist
nicht die Kopie von der Kopie und verliert in der Enkelgeneration an
Schärfe und Aussagekraft. Der Glaubenssatz vom Geist Gottes ist ja
nicht als Analogie zum Axiom vom Elektron entstanden, sondern als
Gerüst erfahrener Geistwirklichkeit, also ebenfalls aus der Natur. Die
Analogiekette hat also die Wirklichkeit als Mitte, die von beiden Seiten
so umfasst ist, dass sie begreifbar und wissbar wird.

Man wird all das um so weniger konstruiert finden, wenn man
bedenkt, dass die Dreiheit, die sich das Elektron und das Fraktal mit
dem in der Heiligen Dreifaltigkeit aufgeschlüsselten geistigen Prinzip
teilen, ein allfähiger Operator in der Natur ist, ein hochpotentes Ur-
oder Grundmuster des Lebens. Alles fassbare Stoffliche hat nicht zwei
oder vier, sondern mit Länge, Breite und Höhe drei Dimensionen. Als
Zeugungskonfiguration (2 + 1) ist die Dreiheit geistkörperliche An-
fangswirklichkeit fast allen Lebens. In der Musik entsteht aus drei ein-
fachen Tönen der Dreiklang, die universale Harmonie. Das Modell des
Dreifaltigen ist also keine hohle Denkfigur, sondern bezeichnet zutref-
fend die physikalische und die biologische Wirklichkeit und Wahrheit.

Auch das Wesen der Wahrheit ist selbst, wenn sie absolut ist,
dreifaltig, Wahrheit, die sich im Bekenntnis mitteilt, also durch Per-
sonalität tief verbürgt ist. Wenn wir einen Strauß roter Rosen über-
reichen und ein Liebesbekenntnis über die Lippen bringen, ist dies die
Dreiheit von Gegenstand, Wort und Gebärde. Sie bringt das Unsicht-
bare, das Metaphysische, in diesem Fall: unsere Liebe, zur Erscheinung.
Wenn das Unsichtbare, das, wie Elektron, Punkt und Trinität, Anfang
und Ursprung ist, echte Präsenz erhält, gegenwärtig wird, ist dies ein
überwältigendes Ereignis.

421

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ist die Dreiheit von Gegenstand, Wort und Gebärde, ein Me-
chanismus, der von sich aus anderes erkennen lässt. Deshalb gründen
die Sakramente auf genau dieser Dreifaltung des Tuns. Die Einset-
zungsworte des Priesters über dem Brot, der Gegenstand und seine
Erhebung auf dem Altar sind wieder jene drei Dimensionen, die in eins
fallen und den Wandel seiner Bedeutung bewirken. Auch hier erscheint
das unsichtbare Geistwirkende. Das Brot wird zu Christi Leib. Christus
ist damit körperlich anwesend, Christus, wahrer Mensch und wahrer
Gott. Ja, selbst in dieser Formel steckt die Dreiheit der Dimensionen:
Der wahre Mensch, in dem sich Gott und seine Liebe zu den Menschen
verkörpert haben und immerzu neu in Körperlichkeit eingehen.

Dass die Axiome von Wissenschaft und Religion, die der Wirk-
lichkeit eine Struktur geben und sie uns damit erschließen, paradox
sind, mag mit unserer Natur zusammenhängen, die, wie alles geist-
geprägte Materielle, in menschlichen Begriffen, paradox ist. Das Leben
ist ein Mysterium (daraus lat. sacramentum), eine gewirkte Wirklich-
keit, in die wir hineingeboren werden, um zu sterben, eine Realität, die
uns unverständlich ist. Wir, die wir schon unseren eigenen Anfang
nicht haben, umfassen mit der Idee des Elektrons und der Heiligen
Dreifaltigkeit Gottes, was uns umfasst: den immerwährenden Anfang
unserer körperlichen und unserer geistigen Welt, also die Wirklichkeit
unseres Lebens.

4. Der Geist der Welt im Zahlensystem

Auch die Mathematik, die in ihrer Formalisierung das Protokoll reinen
Denkens und eine Grundlage der Naturwissenschaften ist, kennt das
Dreifaltige, das aus dem Einen hervorgeht. Das Eine ist der Anfang,
der sich ausfaltet. Weil der Anfang eins ist, ist die Welt in ihren Er-
scheinungen einheitlich.

Die Zahl 1 ist ein Grundbaustein mit besonderer Bedeutung für
die Mathematik. Sie nimmt in vielen Bereichen eine außerordentliche,
ja konstitutive Stellung ein, in der Algebra, in der Geometrie, in der
Topologie etc. Wie in jedem Konzept bereits das Gegenkonzept enthal-
ten ist, weil man A nicht ohne O denken kann, den Tag nicht ohne die
Nacht, den Geist nicht ohne die Materie, enthält die 1 als das Einzelne
auch die Vorstellung von Allem und dem Ganzen, das sich, wie immer
groß das Ganze auch ist, mit jeder Addition erreichen lässt, wenn nur

422

Markus von Hänsel-Hohenhausen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer der Summanden die 1 ist. Sogar die 1 allein erzielt in der Addi-
tion mit sich selbst jede mögliche Größe. Keine andere natürliche Zahl
besitzt diese Fähigkeit, es sei denn, in der Addition kommt die 1 vor.
Die 1 ist deshalb nicht nur der Anfang des Zahlensystems, sondern als
Teiler aller natürlichen Zahlen auch sein Ursprung.

Die einzigartige Stellung der 1 zeigt sich auch im System der
Primzahlen, die alle die 1 in sich tragen: Eine Primzahl ist eine natür-
liche Zahl mit zwei natürlichen Zahlen als Teiler, nämlich sich selbst
und der 1. Die 1 ist allerdings selbst keine Primzahl, denn sie hat nicht
zwei natürliche Zahlen als Teiler, sondern nur sich selbst. Das nur ist
keine Minderung, sondern drückt eine Reinheit, eine Nichtmaterialität
aus, die im Grundbaustein des Zahlensystems so enthalten ist wie der
Anfang im Ursprung, der sich nur selbst setzt. Die 1 ist deshalb das sog.
Einselement oder (mit der Null, die philosophisch eine eigene Bedeu-
tung hat) das, von der Materialität, der Zählbarkeit her gesehen, neu-
trale Element.

Die Operation, die grundlegend für den Aufbau der materiellen
Welt ist, ist naheliegenderweise die Addition. Die Operation, die den
Geist repräsentiert, ist die Multiplikation. Auch sie erweist die elemen-
tare Qualität der 1. Während der Satz 1 + 1 = 2 die Abzählbarkeit der
1, ihre Dinglichkeit, erkennen lässt, erscheint im Satz 1 � 1 = 1 die
über ihre Dinglichkeit hinausgehende, immaterielle, geistige Substanz.
Diese ist neutral, was die Vermehrung der Materie angeht. Die 1 hat
ihre materielle Form, die sie abzählbar und addierbar macht. Sie hat
aber auch ein Wesen, das sich nicht vermehren lässt, so wie Geist nicht
vermehrbarer Besitz ist und Teilhabe zulässt, die keine Verminderung
ist. Addition ist Vermehrung, Multiplikation aber Verbreitung.

Es ist einmalig im Zahlensystem (sogar die Null eingeschlossen)
und ein Paradox, dass sich ein Zählwert durch Addition vermehren
lässt, aber nicht durch die Muliplikation mit sich selbst. Paradox ist
für unsere Begrifflichkeit, wie gesagt, das geistgeprägte Körperliche.

Dass die einzigartige Potenz der 1 hochwirksam ist und die Dinge
sich buchstäblich ereignen macht, erfasst die Bezeichnung des ersten
Summanden im Englischen als »augment«. Dieser Begriff des Vermeh-
rers enthält die indogermanische Wurzel »ok-« (sehen, Auge), die sich
auch im frühen Neuhochdeutschen »eräugnen« findet, im Sinne von
»vor Augen stellen«. Ist der augment die 1, wird die Addition zur om-
nipotenten Operation; sie ergibt alles, was sich abzählen lässt, das heißt
die materielle Welt als Potenz. Nur die 1 selbst ist über die Addition

423

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht zu erreichen. Im System ganzer Zahlen ist die 1 die Einursäch-
lichkeit, in der alles als Möglichkeit vorhanden ist. Aus dem »Eräug-
nen«, dem Voraugenstellen des augments, ist deshalb nicht zufällig die
Vorstellung des Sichereignens erwachsen: Der augment lässt, wenn er
die 1 ist, sich die Welt ereignen.

Die 1 ist nicht nur pluripotent in der Dinglichkeit. Sie erweist auch
den Geist als in der Natur repräsentiert, für die die natürlichen Zahlen
stehen. Multipliziert man drei Einsen mit sich selbst (1�1�1 = 1),
leuchtet das Paradox auf, dass schon das Einzelne ganz ist und dass
dieses Ganze dennoch aus mehreren Ganzen besteht. Bezeichnen wir
die einzelne trinitarische Person mit der 1, zeigt die Multiplikation ein
perfektes Bild vom Dogma von der Heiligen Dreifaltigkeit Gottes –
vom Unteilbaren, das Ursprung ist, das sich verbreitet, ohne sich zu
vermehren, so, wie die Geistigkeit des Menschen ganz Geist ist und
doch Teilhabe aus dem Einen.

Mathematisch bedeutet Multiplikation ohne Veränderung im Er-
gebnis, dass die neutralen Elemente 1 und Null nicht nur ein natürli-
cher Zähltakt sind (der bei 0 ausbleibt), sondern Zahlräume sein müs-
sen. Die Multiplikation von 1 mit 1 ohne Veränderung im Ergebnis ist
dann vorstellbar, wenn der Zähltakt, sobald er auf sich selbst abgebildet
wird, einen Raum entfaltet (und nur, wenn er auf sich selbst abgebildet
wird). Statt den Takt zu verdoppeln, verklingt er bei Selbstwieder-
holung in einer sich öffnenden Tiefe, und es bleibt nur ein Schlag zähl-
bar. Dies setzt eine innere inverse Kongruenz voraus, einen in den
Zähltakt eingefalteten Symmetrieraum, die Bewegung auf sich selbst
nicht als Wiederholung deutet, sondern als Erinnerung an das eigene
Wesen, das unteilbar und unvermehrbar ist. Vorstellen kann man sich
die Wiederholung als sich selbst ausgleichende Symmetrie.6 Das ge-
nannte Fraktal zeigt denselben Effekt: bei Selbstwiederholung er-
scheint es immer nur selbst. In der Musik ist die höchste Harmonie

424

Markus von Hänsel-Hohenhausen

6 Dass Symmetrie und Raumerzeugung in einer besonderen Beziehung stehen, weiß
man aus verschiedenen Bereichen der Mathematik. In der Funktionalanalysis führt Fal-
tung zur Symmetrie. Faltung ist ein mathematischer Operator, der für zwei Funktionen
eine dritte Funktion errechnet; aus einer Überblendung durch Ersetzung der Werte der
Funktion f mit dem durch das mit g gewichteten Mittel seiner Umgebung entsteht ein
neuer, gleitender Durchschnitt; dieser verdankt sich einer Spiegelung von g, also einer
Symmetrie. – Symmetrien in der Natur als Rätsel der Naturwissenschaften habe ich in
Cogito ergo credo, aufgeführt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch nicht die Terz, nicht die Oktave, sondern die Prim – der Ton, der
sich wiederholt, verschmilzt zu nur einer einzigen Schwingung.

Doch die 1 steht nicht nur für den Geist in der Materialität des
Abzählbaren und als sein Ursprung. Die 1, die sich aus der Menge der
nur abzählbaren Zahlen erhebt, ist in der höheren Mathematik, in der
Ringtheorie, konstitutiv für die Bildung endlicher Körper.7 Die 1 er-
weist sich im System des Zählens als eine Repräsentanz des Metaphy-
sischen, das Ursprung der Endlichkeit und damit auch der Körperlich-
keit ist. Dass Mathematik und Glauben gleichermaßen Spiegel der
Wirklichkeit sind, wird erneut an dieser Stelle erkennbar.

Während die Multiplikation der 1 für die Verbreitung des Geistes
steht, findet auch der betende Mensch unter den mathematischen Re-
präsentationen seinen Ort. Hierzu bedarf es eines Rückgriffs auf schon
Gesagtes.

Die Abbildung auf sich selbst, die die Multiplikation der 1 mit sich
selbst ist, ist das Prinzip der Iteration, der Selbstwiederholung einer
Operation. Bei der Anwendung auf Funktionen entstehen die oben
schon erwähnten Fraktalen, die nicht ganzzahlig dimensional sind und
die Geometriegesetze Euklids ergänzen. Berühmt sind ihre grafischen
Umsetzungen geworden, die sog. Mandelbrotmenge und das sog. Ap-
felmännchen, deren Gestalten die Lehre der Gestaltlosigkeit (Chaos-
theorie) beflügelt haben. In jedem Ausschnitt eines Fraktalen-Bildes
erscheint bei Vergrößerung wieder das Gesamtbild. An jedem Punkt
des Bildes wiederholt sich das Bild, das wiederum aus Punkten besteht,
in dem das Bild erscheint. Die grafischen Darstellungen der Fraktale
visualisieren das Wesen der Iteration: Sie führt in die Unendlichkeit.

Auch in der Darstellung der Fraktale als Zahlen kehrt die Unend-
lichkeit wieder: Als sog. Näherungswerte bedürfen sie, um ausgedrückt
zu werden, einer Zahlenkette, deren Länge unendlich ist. Der erste
Näherungswert, der dem Gymnasiasten begegnet, ist der Wert von p,
der sich in keinem Stellenwertsystem vollständig angeben lässt. p ist
eine mathematische Konstante, die in der Geometrie bekanntlich das
Verhältnis des Umfangs eines Kreises zu seinem Durchmesser definiert
(p = 3,14159265358979323846…). Zum Grundlagenwissen in der

425

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

7 Sie ist es, die als Multiplikator oder Multiplikand einen Ring (Addition einer Abel-
schen Gruppe, die mit einer Multiplikation verknüpft ist) zu einem sog. unitären Ring
werden lässt. Mit einem Einselement wird der nullteilerfreie kommutative Ring zu
einem sog. Integritätsring, der, wenn er endlich ist, ein endlicher Körper ist.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geometrie zählt auch die Asymptote, die sich einem Graph immer
weiter annähert, ohne diesen jemals zu berühren. Auch die Näherung
verdankt sich der Selbstwiederholung des Rechenschritts, der sich, ge-
wissermaßen, in sich selbst abbildet. Die Iteration sorgt nicht nur für
die sukzessive Approximation, sondern vermittelt auch zwei Erkennt-
nisse: die Selbstwiederholung, die die Wiederholung des Einzelnen,
einer Individualität, ist, ist endlos, also ein echter regressus in infini-
tum. Wie man ja auch die 1 unbeschränkt oft mit sich selbst multipli-
zieren kann, ohne über dieses eine Selbst hinaus zu einem anderen zu
gelangen.

Die zweite Einsicht aus dem Wesen der Näherungswerte ist, dass
Annäherung Bestimmung der Distanz ist und damit das Gegenteil von
Vereinigung. Den Effekt, dass Autorepetition zur sich steigernden An-
näherung an das Dritte führt, das unerreichbar bleibt, kennt in der
Religion jeder, der den Rosenkranz betet: Der repetitiv betende Mensch
nimmt geistige Gestalt an und nähert sich seinem Gott, der in ewige
Unerreichbarkeit entrückt ist. In menschlichen Begriffen ist dies die
Begegnung des Menschen mit seinem geistkörperlichen Ursprung,
der sich in der Unendlichkeit verliert. Die humane Geistteilhabe ist
fraktal, in der sich der Geist Gottes wiederholt.

Die Selbstwiederholung als Technik des Geistes zur Annäherung
an seinen Ursprung, der sich allerdings in die Unendlichkeit entzieht,
steckt auch in der Symmetrie. Die gespiegelte Wiederholung des Selbst
ist in der Natur die ihm höchstmögliche Harmonie, so wie 1�1 die 1
ergibt und wie die Symmetrie zwischen Denken und Glauben auf die
Einursächlichkeit der Welt zurückverweist.

Das System der Kardinalzahlen, das ihren Ursprung im Einsele-
ment hat, reflektiert die Welt, jene Dreiheit von Materie, Geist und
sich seinem Ursprung aus beidem approximierenden Menschen. Das
Eine, repräsentiert in der 1, ist das paradoxe Dreifaltige, der Geist des
Systems, der metaphysische Ursprung der Einheitlichkeit der Erschei-
nungen.

5. Vom A und O des Modellmachens als Zugang zur Wirklichkeit

Die Gesetze in den Naturwissenschaften sind bekanntlich nicht Fest-
legungen der Natur, sondern der menschliche Versuch, Wiederholun-
gen und Regelmäßigkeiten einzuordnen und als Norm zu formulieren.

426

Markus von Hänsel-Hohenhausen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da diese Regeln auf mit technischen Mitteln erhobenen und meist ge-
mittelten Werten fußen, sind sie nicht ehern und unveränderlich, son-
dern müssen von Zeit zu Zeit korrigiert werden. Die Gesetze in den
Naturwissenschaften haben den Charakter von Modellen, die das an
Wirklichkeit repräsentieren, was wir zu erfassen in der Lage sind.

Dieser unzureichende Zugriff des Menschen auf die Natur und
sein Anspruch auf alleinigen Zugang, der die Zugänge des Glaubens
zur Realität diskriminiert, lassen berechtigte Fragen aufkommen, de-
nen ich hier nicht nachgehen kann.

Zu den ersten Modellen der Menschheit von Wirklichkeit zählte,
neben den Bildern, das vokalisierte Sprechen. Anders als die meisten
Konsonanten sind Vokale Klänge. Mit ihrer Schallfülle eignen sie sich
zu Silbenträgern. Vokalisierte Silben zählen zu den ersten Widergaben
von Erfahrenem, also zu den Urformen des Nachmodellierens von
Wahrheit. Dabei ist von Interesse, dass der Primärklang auf einer
Grundfrequenz f0 basiert, von dem die vokaltypischen Obertöne aus-
gehen. Die Obertöne sind aber stets das Vielfache des Grundtons in
ganzen Zahlen. Das in Absatz 3 diskutierte System ganzer Zahlen ist
mit gutem Grund das System natürlicher Zahlen und die metaphysi-
sche Potenz der 1 weder zufällig, noch eine intellektuelle Konstruktion.
Wenn von der Grundfrequenz f0, die der 1 im Zahlensystem ent-
spricht, die Obertöne in ganzzahligen Verhältnissen ausgehen, so wie
alle ganzen Zahlen von der 1 ausgehen, lassen sich unschwer die Beob-
achtungen über Materialität und Geistigkeit im Zahlensystem und ihre
Folgerungen auf die akustische Phonetik übertragen. Es mag an dieser
Stelle der Hinweis darauf genügen, dass auch die chemischen Elemente
miteinander stets in Verhältnissen ganzer Zahlen reagieren (Gesetz der
multiplen Proportionen). Die Ganzzahligkeit ist ein Indikator für Na-
türlichkeit und deshalb für die Wahrheit der Modelle.

Über die Zahlenverhältnisse hinaus ist das vokalisierte Sprechen
verankert in der geistkörperlichen Dualität des Menschen, die sich auch
im Verhältnis von Konsonanten und Vokalen zum Ausdruck bringt.
Der Phonationsstrom, mit dem die Laute aus dem Körper aufsteigen,
ist exspiratorisch. Die Artikulation entsteht also durch Atmung bzw.
Ausatmen. Schon das Ausatmen ist mit der Erfahrung der Geistbesee-
lung unseres Lebens auf besondere Weise verbunden. Das Lateinische
spirare bedeutet Atmen, aber eben auch Begeistertsein. Spiritus ist,
bekanntlich, die Seele, als sanctus spiritus Heiliger Geist. Der erste
Schrei neugeborenen Lebens ist ein stoßweises Ausatmen. Am Ende

427

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unserer Tage hauchen wir unser Leben wieder aus. Wenn wir beginnen,
über das Leben nachzudenken, stoßen wir auf die Spiritualität des
Denkens usw. Der Stamm sp- taucht häufig in Begriffen auf, die
Aspekte des Lebens charakterisieren (spons (Trieb), hieraus spondere
(feierlich versprechen), sponsa (Braut), respondere (antworten), spon-
sor (Bürge), Spontaneität, Inspiration usw.).

Das Ausatmen steht als Urakt des Lebens in einem Zusammen-
hang mit der Einwohnung von Seele und Geist. Es ist die Grundlage
der Artikulation, die in den Vokalen ihren reinsten und stärksten Aus-
druck findet, während die Konsonanten nicht oder kaum exspiratorisch
sind, sondern mechanisch. Die Stimme erklingt am reinsten in den
Vokalen, sie ist am wenigstens mechanisch, am wenigstens materiell.
Die Silbe ist hierin Modell der dualen Wirklichkeit. Sie spiegelt die
Materialität in den Konsonanten und die Geistigkeit im Vokal.

Die größte Kraft unter den Vokalen hat das A, weil Mund und
Rachen am weitesten offen sind. Es ist der Urlaut des überraschten
Staunens. Das O, das als zweiter Urlaut des Staunens auch das Protokoll
des Wissenwollens ist, ist, nach Grimms Wörterbuch, »mit dem Atem
eines runden Mundes« zu erreichen. Warum das A und das O eine
besondere Bedeutung unter den Vokalen haben, mag hier dahinstehen.
Wichtig ist, daß Vokale maximaler Ausdruck in Körperlichkeit sind. Im
Wort klingen Materialität und Geist, Kontext und Sinn zusammen.

Konsonanz ohne Vokalisierung ist dagegen ein besonders ur-
sprüngliches, atavistisches Ausdrucksmittel, das des Rezipienten be-
darf, einer Repräsentation Leben und Sinn zu geben. Hierzu zählen alle
unvokalisierten Schriften wie das Arabische und die ägyptischen Hie-
roglyphen. Die antike Kunst kennt die Entsprechung: die Fläche, die
nur einem singulären, kontextfreien Aspekt vorbehalten ist, der die
Beziehung zum Betrachter so herstellt, dass er in die Beziehung zum
Bild integriert, ja sogar Teil des Bildes wird, so wie der Erzähler eines
Textes Teil des literarischen Prozesses wird. Die Singularität ägyp-
tischer Bildwerke ist Abstraktion von Kontexten und deshalb ein dem
Bild hinterliegendes Resultat geistiger Arbeit. Anders als die aus einem
fortschreitenden kognitiv-psychischen Prozess hervorgegangene grie-
chische Perspektive, die den Betrachter der Welt und ihren Erscheinun-
gen gegenüberstellt und ihn zum Wissen über sie und Vervollkomm-
nung seiner selbst aufruft, basiert die »Aspektive«8 auf der Integration

428

Markus von Hänsel-Hohenhausen

8 Ein von der Ägyptologin Emma Brunner-Traut geprägter Begriff, der wohl nicht ge-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Rezipienten in den Inhalt, der Modell ist und den Dialog mit dem
Rezipienten aufnimmt.

Die ursprüngliche unvokalisierte Konsonanz eines Wirklichkeit
repräsentierenden Modells hat sich bis heute im christlichen Gottes-
dienst erhalten. Die Ausstellung der Hostie ist materiell kontextlos,
eine Singularität, und bezieht den Betrachter auf sich. Der Raum, den
sie selbst nicht einnimmt, spannt sich zwischen ihr und dem Gläubigen
auseinander. Es ist ein immaterieller, metaphysischer Raum, ein ihn
Hereinnehmen in das Geschehen. Das letzte Abendmahl betrachtet er
nicht, sondern er tritt hinzu und nimmt selbst an der Tafel Platz. Er
wird zum Jünger Jesu.

Der in der Liturgie ausgestellte Leib Christi selbst ist sozusagen
konsonantisch und fordert den Gläubigen zur Vokalisierung auf, sie
fordert ihn auf, seine Stimme (vox) zu erheben. Die Hostie besitzt die
Singularität, die den Menschen, der ihre Abstraktion mitvollzieht und
in ihren Bedeutungsraum eintritt, singen macht. Vokalisierung ist der
Akt, aus seinem Innern das kontextlose Eigentliche aufzurufen, das
dadurch zum bewussten Eigenen wird, also buchstäblich zum A und O
eines Lebens.

Vom Fortleben der Aspektive zeugen auch die Ikonen, der mono-
fone Gesang der frühen Kirche, aber auch der Gregorianische Choral
und die noch bis in den hohen Barock lebendige Motette – geistliche
Formen von einzigartiger Wahrhaftigkeit und Schönheit aus ihrer je-
weiligen Singularität. Davon will die moderne Werbung profitieren,
die, wenn sie erfolgreich ist, ihrem Produkt die Aspektive verliehen
hat.

Die aspektivischen, nichtvokalisierten Heiligen Schriften der He-
bräer wurden nicht still gelesen, sie machten ihren priesterlichen Leser
singen. Das Heilige stand in ihm auf, so wie der Imam in jedem Fall
laut lesen soll – q’ran (»Koran«). Damit waren die jüdischen Schriften
aber auch hermetisch für Nichtjuden, die von der Abstraktion einer

429

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

nau genug das Geschehen bezeichnet. »Aspektive« belässt das Individuum in der Posi-
tion des Betrachters, der nach etwas trachtet, aber sich selbst nicht so in Beziehung zur
dargestellten Singularität setzt, dass ihr Trachten nach ihm zum Ausdruck gelangt. In
Wahrheit ist der Betrachter nicht nur rezipierend (passiv), sondern wird aktiv. Die An-
schauung ist mit dem Eintritt in den Raum verbunden, der von der »in Szene« gesetzten
Singularität als System ausgeht. Um das Hereintreten des Betrachters in diesen Sys-
temraum und sein Umschlossensein auszudrücken, müsste die Bezeichnung die Zir-
kum- oder Systemspektive sein.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bundeslade, die auch noch unsichtbar war, von einem Gott, dessen Na-
men nicht zu wissen war, nicht erreicht wurden. Ihre Singularität
konnte den nichtjüdischen Betrachter nicht in den Bedeutungsraum
integrieren, nicht weil diese nicht Hebräisch zu lernen vermochten,
sondern weil auch die Vokalisierung das metaphysische Komma aus-
zeichnet, das sich dann intuiert und singen macht, wenn Wesensschau
gelingt. Dies ist aber in einer fremden Sprache kaum möglich.

Erst als die Griechen, diese größten Modellierer von Wirklichkeit
in der Geschichte der Menschheit, die Aspektive durch die Perspektive
auch in der Schrift ersetzten und sie vokalisierten, lagerten sie in die
Abstraktion des aspektivischen Gottes das Wissen über ihn ein. Sie
verschoben das Heilige, das nun nicht mehr im sich einbezogen wissen-
den Individuum aufersteht, in den materiellen Raum, in dem sich der
Mensch zählend, messend und wiegend bewegt und sich als Subjekt
überlegen fühlt. Seine Position zur Wirklichkeit macht ihn seither
glauben, dass auch das Heilige, das sich doch außerhalb seines unüber-
schreitbaren Gesichtskreises befindet, seiner Wissenschaft unterwor-
fen sei.

Erst von der Übersetzung der Septuaginta ins vokalisierte Koïne-
Griechisch ging die weltweite Verbreitung des Christentums aus. Aber
die griechische Aufklärung, die das Subjekt aus der Welt herauslöste
und es ihr in Wahrheit damit auslieferte, hatte auch das Terrain abge-
steckt für die diffizile Dialektik zwischen Wissen und glaubendem Ver-
nehmen.

Vokale in der Schrift und das Bild sind als Repräsentationen intel-
lektuelle Vermittlungen der griechisch geprägten Frühkirche, die Gott
hinter den Vorhängen des Tempels zu Jerusalem hervorgezogen haben,
und damit Erfolge des Denkens, das den personalen Gott gegen die
herrschenden polytheistischen Kulturen durchsetzte. Das Schauspiel
olympischen Treibens verlor seine Bedeutung. Ein Geist, der mit sei-
nen Dogmen den Menschen Rätselhaftes zumutet, fegte das virtuelle
Göttertheater hinweg, weil er ihnen eine Freiheitswirklichkeit ist.

Die Fähigkeit der Griechen, Präsentes zu Repräsentieren, also je-
nes Erfahrene abzubilden, um sich darauf zu verstehen, ihm seine Prä-
senz zu geben, ist eine einmalige, unerklärliche Kulturleistung. Ihrem
in die Tiefe Denken, das ein Ausdenken (im Sinne von zu Ende Den-
ken) ist, verdanken wir die paradoxen Axiome der Mathematik, der
Geometrie und der Physik, die sich als Repräsentationen in der Art
bewähren, dass sich die auf sie beziehenden Folgerungen in der Natur

430

Markus von Hänsel-Hohenhausen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als wahr erweisen und diese uns also die paradoxe, unverständliche
Wirklichkeit zu verstehen geben.

Es war ebenfalls griechisches Denken, das das jüdische personale
Gottesbild inkulturiert und mit ihm die neutestamentliche Triade von
Gottvater, Sohn und Heiligem Geist zur Dreifaltigkeitstheologie aus-
geformt hat. Diese Modelle des Verstehens sind Analyseleistungen, die
sich im Modellieren dessen, was sich als Wirklichkeit auftut, zur groß-
artigen Synthese übersteigen – Paradoxe, die dem modernen Men-
schen, der die Welt nur noch in der Perspektive, also von sich her sehen
zu können glaubt, die Unmittelbarkeit der Aspektive wieder ermög-
lichen. Sie ist das Betroffensein von der gewirkten Wirklichkeit, das
Angerufensein und das zur Antwort Aufgerufensein als Prinzip des
Lebens.

Die Strukturen der naturwissenschaftlichen Axiome und des Dog-
mas von der Heiligen Dreifaltigkeit sind nicht voneinander abgeleitet,
sondern bestehen unabhängig von einander. In ihren definitorischen
Kriterien sind sie dennoch identisch. Auch wer sich noch nicht vom
Denken in Beweisen auf das Annehmen der Welt hin selbst verlassen
und glauben kann, darf diese erstaunliche Gleichheit der Paradoxe als
natürlich, als die Natur der Dinge richtig erfassend annehmen, schon
weil die Physik den einen einheitlichen Ursprung der Welt bestätigt, in
dem alles beschlossen liegt. Nicht der Beweis zeigt die Möglichkeiten
Gottes, sondern die Natur, von der unsere Modelle des Verstehens in
wunderbarer Fülle zeugen. Diese Modelle sind untereinander analog,
ja sie müssen es sein, wenn sie wahr sind, denn sie repräsentieren die
Welt, die einheitlich aus Einursächlichkeit ist. Deshalb ist die Dreifal-
tigkeit ein multiples Prinzip der Natur, von dem auch die Drei-Säulen-
Analogie Zeugnis ablegt.

Das Begreifen muss wieder vorbehaltlos werden und darf nicht an
Logik und Beweis gebunden bleiben. Die Entbergung der Transzen-
denz, die den Menschen die Welt erkennen lässt und die ein Wieder-
erkennen ist, liegt im Interesse von Wahrheit und sich erfüllendem
Leben. Der Wesensschau der Dinge, aus der auch die wissenschaftli-
chen Hypothesen hervorgehen, steht das Wesen gegenüber, das die
Welt hat. Dieses Wesen erweist sich bereits im Denken. Das Erkennen
aber, das das eigene Rechnen übersteigt, betrifft das Ganze und ist vom
Ganzen betroffen. Es ist kaqolik�@, also wahrhaft katholisch.

431

Vom Elektron zur Heiligen Dreifaltigkeit Gottes

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375 - am 24.01.2026, 02:43:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860274-375
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Folk Psychology and the Problem of Other Minds
	1. Introduction
	2. Argument from analogy
	3. Solipsism
	4. Argument from criteria
	5. Folk psychology
	6. Dennett’s Instrumentalism
	7. Concluding Remarks
	Literature:

	Gedanken zur Wirklichkeit psychischer Krankheit und über Beziehungen zur Philosophie
	I
	II
	III
	IV
	V
	VI
	VII
	VIII
	IX
	X
	XI

	Menschenbild und Menschenwürde als Grundprobleme der Bioethik
	Literatur:

	Vom Elektron zur heiligen Dreifaltigkeit Gottes
	1. Das metaphysische Komma in den Naturwissenschaften
	Methodische Vorbemerkung

	2. These: Wenn das Axiom vom Atom (Elektron) als Prinzip der körperlichen Welt wahr ist, dann ist auch das Dogma von der Heiligen Dreifaltigkeit Gottes als Prinzip der geistigen Wirklichkeit wahr
	3. Das Elektron und die Heilige Dreifaltigkeit Gottes als die Ursprünge von materieller und geistiger Welt
	4. Der Geist der Welt im Zahlensystem
	5. Vom A und O des Modellmachens als Zugang zur Wirklichkeit


