Wie radikal ist Charles W. Mills’
»Black Radical Kantianism«?

Ruth Sonderegger

»[...] the black radical tradition, our tra-
dition, is the tradition of ensemble, of
black light, where everything+n(othing)
is unconcealed in murmur, in mo'nin,
in lyricism’s recessive self-destruction.
If one reads within a thinking that
keeps faith with the whole one notes
the rhythms of improvisation and the
sound of ensemble — their revelation of
the inadequacy of the in/determinate,
the same, the Other.«

(Moten »Knowledge of Freedom«: 47f.)

Charles W. Mills’ Auseinandersetzung mit Kants Rassismus zeichnet sich
dadurch aus, dass sie einem das Staunen dariiber, warum ein so kluger, nach
universalistischer Moral und kosmopolitischer Politik aufrichtig suchender
Philosoph wie Kant gleichzeitig Rassist sein kann, griindlich austreibt." Kants
Rassismus ist kein erklirungsbediirftiger oder gar unerklirlicher Ausrut-
scher, sondern - so verstehe ich Mills — duflerst konsequenter, ja zentraler
Bestandteil der kantischen Philosophie. So konsequent, dass man sich dar-

1 Mills‘ Fokus auf Kants Rassismus bedeutet keineswegs, dass Mills der Sexismus und
Klassismus von Kant entgangen wére, im Gegenteil. Seinen Fokus auf Kants Rassismus
erklart Mills damit, dass diese Form der Diskriminierung bislang skandal6s wenig Auf-
merksamkeit bekommen hat, was er vor allem auf die Uberreprasentation von weiften
Mannern in der akademischen Philosophie zuriickfiihrt. Vgl. z.B.: Mills 2017a.

am14.02.2026, 11:21:37. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Charles Mills’ politische Philosophie

tiber nicht zu wundern braucht (vgl. Mills 2014b; Mills 2017).* Kant ist kein
Fehler unterlaufen, er wollte es so — sehenden Auges.

Nachdem ich die ersten Texte von Mills zu Kant gelesen hatte, fihlte ich
mich an eine Warnung von Walter Benjamin in dessen geschichtsphilosophi-
schen Thesen erinnert. In der VIII. These schreibt Benjamin nidmlich: »Das
Staunen dariiber, dafy die Dinge, die wir erleben, im zwanzigsten Jahrhun-
dert >noch« maglich sind, ist kein philosophisches. Es steht nicht am Anfang
einer Erkenntnis, es sei denn der, dafy die Vorstellung von Geschichte, aus
der es stammt, nicht zu halten ist.« (Benjamin 1980: 697) Mit diesem Hinweis
auf Benjamins Zuriickweisung des Staunens will ich keineswegs nahelegen,
dass man sich iiber Kants Rassismus nicht zu wundern braucht, weil er ein
sogenanntes Kind seiner Zeit und nur so rassistisch war wie seine Zeitge-
noss*innen auch. Vielmehr geht es mir mit Benjamin und auf andere Weise
mit Mills darum, dass das gar nicht Erstaunliche der Anfang einer Erkenntnis
werden kann, wenn die Begrifflichkeiten, Uberzeugungen und Praktiken, die
dem Staunen iiber vermeintlich Verwunderliches zugrunde liegen, besser
verstanden und, noch besser, iiberwunden werden. Im Fall Benjamins waren
es der Begriff des Fortschritts der Geschichte und der Glaube an ihn, die ein
problematisches Staunen zur Folge haben. Ganz analog dazu erinnert Mills
mit Bezug auf Kant daran, dass die Ausschliisse und Diskriminierungen,
die den kantischen Text konstituieren, nicht weiter verwunderlich sind, wenn
man verstanden hat, welche engen Grenzen Kant dem Begriff der Person setzt,
sodass eben nicht alle Menschen auch Personen sind und der Universalismus
mit Bezug auf Personen im kantischen Sinn den Ausschluss von Menschen,
die (noch) keine Personen sind, notwendigerweise impliziert und eigentlich
gar kein Ausschluss ist. Um diesen Punkt iiberdeutlich zu machen, verwendet
Mills in seinen englischen Texten den u.a. vom NS propagierten, deutschen
Begriff des Untermenschen mit Bezug auf jene Menschen, die Kant zufolge
keine selbstbestimmten Personen sind und dementsprechend in universa-
listischen Uberlegungen und Gedankenexperimenten nicht beriicksichtigt
werden miissen.

Mit anderen Worten: Wihrend man von Benjamin lernen kann, wie frag-
wiirdig (noch immer) unsere Vorstellung vom vermeintlich fortschrittlichen
Voranschreiten der Geschichte ist, so von Mills, wie abgriindig Kants Ideen der

2 Die These, wonach Kants Rassismus systematischer Bestandteil seiner Philosophie ist,
vertritt neuerdings auch Huaping Lu-Adler (2023).

am 14.02.2026, 11:21:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

universalistisch gedachten Gleichheit und Gerechtigkeit innerhalb des exklu-
siven Kreises der Menschen im vollen Sinn sind. Wie schwer es auch heuti-
gen Philosoph*innen fillt, die Erkenntnis von Mills an- und ernst zu nehmen,
lasst sich u.a. an der Energie und Emotionalitit ablesen, mit der in den letz-
ten Jahren die philosophische Debatte dariiber gefithrt wurde und wird, ob
Kants Rassismus wirklich das Zentrum seiner Uberlegungen betrifft und ob
er seinen Rassismus zumindest gegen Ende des Lebens bzw. wann genau ab-
geschwicht, wenn nicht ganz iberwunden hat.? Aber auch jenseits einer Phi-
losophie, die sich mit der Kritik an kanonisierten Ikonen schwer tut, scheint
es bis heute eher unméglich, die verichtliche Aufteilung in Menschen und Un-
termenschen, die mit immer wieder neuen und meist verschleiernden Begriff-
lichkeiten arbeitet, zu verabschieden. Um nur einen einzigen Hinweis zu ge-
ben, sei auf ein aktuelles Interview mit dem Reporter und Sachbuchautor Mil-
tiadis Oulios verwiesen, in dem er aus der Analyse der letzten Klimagipfel fol-
gende These ableitet: »Zwar schliefdt es der liberale Konsens aus, weiflen Mit-
teleuropder®innen qua Geburt das Recht zuzusprechen, die Erdatmosphire in
viel groflerem Umfang als kostenlose Miillkippe fiir ihre Treibhausgase zu nut-
zen als Schwarzen Menschen in Afrika. De facto wird aber genauso gehandelt.«
(Oulious 2024).

In der erwdhnten Debatte dariiber, ob und wenn ja, ab wann sich in Kants
Schriften keine rassistischen Bemerkungen oder gar zentrale rassistische Ar-
gumentationsstringe finden lassen, gilt Mills als einer der radikalsten Kritiker
Kants.* Das ist er wohl wirklich, und in meinen Augen zu Recht. Denn Mills
Kritik bezieht sich nicht in erster Linie auf Kants an vielen einzelnen Stellen
auftauchenden diskriminierende Bemerkungen iiber nicht-weifle, aber auch
nicht-minnliche, arme oder jiidische Menschen. Mills Kritik fokussiert viel-
mehr darauf, dass Kant zufolge eben nicht alle Menschen Menschen im vollen
Umfang sind und deshalb beinah unbemerkt und trotzdem notwendig durch

3 Nach der Publikation von Pauline Kleingelds Essay »Kant’s Second Thoughts on Race«
(2007), in dem sie dafiir argumentiert, dass Kants Rassismus in den Texten der 1790er
Jahre verschwindet, ist diese Debatte erneut entbrannt. Frithere Fassungen der Argu-
mente von Kleingelds Verteidigung des spaten Kant als einen Philosophen, der den
eigenen Rassismus (iberwunden habe, finden sich beispielsweise in Muthu 2003. Kri-
tikan Kleingelds Uberlegungen in »Kant’s Second Thoughts on Race«artikulieren: Ro-
bert Bernasconis (2011), Huaping Lu-Adler (2023), sowie in Dilek Huseyinzadegan und
Jordan Pascoe (2022).

4 Vgl. insbesondere Mills 2014.

am14.02.2026, 11:21:37. Ope

29


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Charles Mills’ politische Philosophie

das Netz des Mills zufolge in der Tat bahnbrechenden kantischen Universalis-
mus hindurchfallen. Umso erstaunlicher mag erscheinen, dass Mills in seinem
Spatwerk unter der Losung »Toward a Black Radical Liberalism« (Mills 2017¢c)
ausgerechnet auf Kant zuriickgreift, ja einen »Black Radical sKantianism«« als
»Key Normative Tool« ins Spiel bringt,” um eine nicht linger rassistische, son-
dern wahrhaft liberale Philosophie der universalistischen Moral und der Po-
litik zu entwerfen; ein Unterfangen, das Mills aufgrund seines viel zu frithen
Todes freilich nur skizzieren konnte (vgl. Mills 2017c: 2015).¢ Erstaunlich ist da-
bei nicht nur der affirmative Rickgriff auf Kant, sondern noch viel mehr, dass
Mills davon ausgeht, man konne Kant mit dem Black Radicalism zusammen-
denken.

Mills macht keinen Hehl daraus, dass sein radikaler, schwarzer Kantia-
nismus so radikale Verinderungen des kantischen Denkens impliziert, dass
man zurecht fragen kann, ob es sich noch um einen Kantianismus handelt,
wird doch die fur Kant Mills zufolge konstitutive Grenze zwischen Men-
schen und Untermenschen radikal zuriickgewiesen. Gleichwohl sagt Mills in
einem Gesprich mit Carole Pateman: »I agree with you, of course, that Kant’s
vaunted universalism is actually limited to the white male population (or an
even smaller subgroup thereof); [...] So when I said >Kantian contractualism,«
I was taking for granted that we are dealing with a sanitized Kantianism,
washed clean of the sexism and racism. (If you see Kant as too deeply stained
to grant him this titular status, then OK, choose some other term — deontol-
ogy, or personhood theory. But that’s a terminological rather than substantive
point, since obviously the principle of respect for persons can be extended in a
gender- and race-neutral way [...]).« (Pateman und Mills 2007: 21)

Was Mills von Kant retten will, ohne immer auf der Bezeichnung kantisch
zu bestehen, ist ein wirklicher Universalismus, den er im Anschluss an John
Rawls auch einen liberalen Kontraktualismus nennt und darauf hinweist, dass
es ihm damit um das Moral-konstitutive Universalisierungsprinzip in Form
eines Gedankenexperiments geht, welches bei Rawls unter dem Stichwort veil
of ignovance verhandelt wird,” ein Prinzip, das sich Mills zufolge (und gegen die

5 Solautet eine Uberschrift in Mills 2017¢c: 209.
Ineinigen Aspekten gegeniiber»Epilogue (as Prologue): Toward a Black Radical Libera-
lism«weiterausgearbeitet hat Mills seinen Vorschlag fiir einen Radikalen Liberalismus
in seinen Tanner Lectures. Vgl. Mills 2020 .

7 Das Rawls’sche Gedankenexperiment besteht darin, sich aus Eigeninteresse und aus
einer Position heraus, in der man nicht weif3, in welche gesellschaftliche Gruppe man
geboren werden wird, die Frage zu stellen, welche Prinzipien das Gemeinwesen, in

am14.02.2026, 11:21:37. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

Interessen und Absichten von Rawls) fiir die Analyse von Herrschaft und dar-
iber hinaus fiir das, was Mills »corrective racial justice« nennt, gebrauchen
lasst (Mills 2017¢: 208f. und Mills 2020).

Fiir dieses Projekt muss allerdings auch Rawls’ Ansatz in den Augen von
Mills fundamental verandert werden, zunichst einmal deswegen, weil Rawls’
Theorie nur in Gesellschaften funktioniert, die in wesentlichen Hinsichten
schon gerecht sind, was in den Augen von Mills aber auf kaum eine gegenwir-
tige Gesellschaft und sicher nicht auf die USA zutrifft.® Vielmehr ist es Mills
zufolge so, dass in den real existierenden, strukturell ungerechten Gesell-
schaften der gegenwirtigen Welt nicht davon ausgegangen werden kann, dass
alle Menschen alle moglichen Benachteiligungen bei der Konstruktion der
gemeinsamen moralischen Prinzipien (aus Eigeninteresse) beriicksichtigen
— im Gegenteil. Es ist davon auszugehen, dass sie das gar nicht kénnen, weil
sie in einer oder mehreren Hinsichten strukturell unfihig sind, Gewalt wahr-
zunehmen und somit aufgrund der eigenen Positionierung hinter dem veil of
ignorance notwendig vergessen miissen, welche Perspektiven sie zu beriick-
sichtigen nicht in der Lage sind. Deshalb wire das Festhalten an den idealen
Ausgangsbedingungen des Gedankenexperiments von Rawls nicht nur naiv,
sondern es kime auch dem Fortschreiben der Leugnung von diversen Gewalt-
Strukturen gleich.

Vor diesem Hintergrund schligt Mills vor, Rawls’ Gedankenexperiment ge-
wissermafSen umzudrehen, sodass es ein Instrument zum Erkennen von re-

dem man leben wird, strukturieren sollten. In ihrem Gesprach mit Mills (im gemein-
sam verfassten Buch Contract and Domination) formuliert Carole Patement fundamen-
tale Zweifel an der Sinnhaftigkeit von Rawls und noch mehr Mills’ Festhalten am Ver-
tragsbegriff, zumal er bei beiden nicht mehr auf die Pflichten gegeniiber dem Staat
(wie etwa bei Hobbes, Locke, Rousseau oder Kant) verweise, sondern auf ein Gedan-
kenexperiment zur Generierung von moralischen Prinzipien aus Eigeninteresse. Uber
diese Verschiebung des Vertragsbegriffs hinaus und mit noch starkerem Nachdruck
kritisiert Pateman das implizite Menschenbild und die Auffassung von Gesellschaft,
die allen Vertragstheorien, auch noch jenen von Rawls und Mills inharieren wiirde:
»Contract has a valuable commercial place, but my argument is that it should be kept
in that place. To see the whole of social and political life as no more than a series of
contracts, to see individuals as packages of alienable property and to insist that>con-
tract<is the metaphor for a free society is a very narrow view of humans and what they
create. In short, my objection is that freedom has become identified with contract and
| want to drive a wedge between the two.« (Pateman/Mills 2007: 15)

8 Inseiner Tanner Lecture bezeichnet Mills dies als seinen zentralen Einwand gegeniiber
Rawls: »Rawls’s theory of justice does not apply to the United States.« (Mills 2020:17)

am14.02.2026, 11:21:37. Ope

3


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Charles Mills’ politische Philosophie

al existierender Herrschaft und ihrer Transformation bzw. Abschaffung wird.
Und weil in den Augen von Mills die Philosophie klassistische und sexistische
Gewalt schon seit Lingerem zumindest am Rand beriicksichtigt, in Sachen
rassistischer Gewalt aber noch kaum etwas geschehen ist, schligt Mills vor,
hinter dem veil of ignorance zu fragen, was verindert werden miisste, damit
auch bislang rassistisch benachteiligte Menschen (samt ihren oft itber viele Ge-
nerationen hinweg diskriminierten und ausgebeuteten Vorfahren) ein gutes
Leben haben kénnten und Gerechtigkeitsprinzipien auch fiir sie gelten wiir-
den. Deswegen spricht Mills auch davon, dass ein verandertes, von Rawls aber
zumindest inspiriertes Gedankenexperiment zu einem korrektiven, reparati-
ven oder auch re-distributiven Begriff der Gerechtigkeit fithren kann (vgl. Mills
2027¢: 208); ein Gedankenexperiment, das nicht darauf abzielt herauszufin-
den, was in einer idealen Gesellschaft fiir alle gelten miisste, sondern was auf-
grund realer Ausgrenzung und Gewalt verindert werden muss.

Dabei versteht es sich von selbst, dass in diesem Anti-Gewalt-Experiment
den von Gewalt Betroffenen eine bevorzugte, wenngleich — wie Mills ebenfalls
betont — sicher nicht unfehlbare Position eingerdiumt werden miisste, eben
weil der veil of ignorance doppelt von Unwissen geprigt ist: dem philosophisch
anerkannten und vielfach geadelten Unwissen im Sinn der durchaus strate-
gischen, ja eigenniitzigen Neutralitit hinter dem Schleier, die Vorteile fiir al-
le Gesellschaftsmitglieder bringen soll, und dem kaum anerkannten, ja kaum
iiberhaupt wahrgenommen, Unwissen aufgrund der eigenen Positionierung
und der damit verbundenen Privilegien. Neben der anerkannten und dufierst
erstrebenswerten ignorance gibt es, so Mills, also eine zweite, unthematisierte,
die sich hinter der erstgenannten gut verstecken kann. Oder um es mit den Be-
griffen zu sagen, die Mills im Kontext seiner Kant-Kritik entwickelt: Wer den
universalistischen Anspruch auf Gleichheit und Gerechtigkeit wirklich ernst
nehmen will, kann nicht linger ignorieren, dass vielen Menschen der Status
von wahrer Menschlichkeit nicht zugestanden wird, dass es also Untermen-
schen gibt. Von ihnen und dem Unrecht, das ihnen angetan wurde, aus muss
deshalb tiber Gerechtigkeit nachgedacht werden. Eigentlich ist diese zentrale
These schon im Titel des letzten Buchs von Charles W. Mills auf den Punkt ge-
bracht: Damit es »black rights« geben kann, miissen die »white wrongs« eine
zentrale Rolle in Theorie und Praxis spielen. Und: Es kann nicht linger einfach
davon ausgegangen werden, dass alle schon Personen im Sinn von Kants und
Rawls idealem Liberalismus sind; grofie Teile der Menschheit miissen durch
reale, material reparative Mafnahmen zu solchen Personen vielmehr allererst

am14.02.2026, 11:21:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

gemacht werden. Und dieses Unterfangen nennt Mills Black Radical Kantia-
nism.

In Patemans Auseinandersetzung mit Mills klingt eine andere, substan-
tiellere Kritik an Kant, aber durchaus auch an Mills an, und zwar der Tatsa-
che zum Trotz, dass beide auf ganz dhnliche Weise die Gewaltstrukturen von
Vertragstheorien analysieren: Pateman unter dem Begriff des Sexual Contract
(Pateman 1988) und Mills etwas spiter, und durchaus von Pateman inspiriert,
unter dem des Racial Contract (Mills 2022). Denn der oben schon erwihnte Dis-
put zwischen Pateman und Mills handelt nicht nur davon, wie metaphorisch
man den Vertragsbegriff verstehen soll, genauer gesagt davon, wie legitim es
ist, aus den Vertragstheorien von Hobbes, Locke, Kant und Rousseau, in de-
nen es um die Verpflichtungen gegeniiber dem Staat geht, ein Instrument zur
(apolitischen, wie Pateman meint) Generierung von Prinzipien der Moral und
Gerechtigkeit zu machen, wie Mills das in Ankniipfung an Rawls tut. Wahrend
Mills hier nur einen Streit um Worte sieht, insistiert Pateman darauf, dass man
die Rolle des Vertrags in jenem Liberalismus, den Mills mit Kant und Rawls ver-
teidigt, viel ernster nehmen miisse, weil er mit der demokratischen Gerech-
tigkeit, die Mills verteidige, nicht zu vereinbaren sei. Das Vertragsdenken set-
ze ndmlich Personen voraus, die aus rationalem Eigeninteresse handeln, und
letztlich verteidige dieses Denken die Idee, dass Menschen sich (oder zumin-
destihre Arbeitskraft) vertraglich geregelt verkaufen kdnnen sollen. Dabei geht
es Pateman um die Zuriickweisung von zweierlei: um die Zurtickweisung der
Annahme, dass Menschen wesentlich aus Eigeninteresse handeln, und, noch
mehr, um die Kritik an der vertragstheoretischen Vorstellung von Menschen
als Eigentiimer*innen ihrer selbst, wie es in den Ausdriicken self-ownership und
property in person zum Ausdruck komme.’

Im Gesprich mit Pateman meint Mills, dieses Argument mit dem Hinweis
darauf entkriften zu konnen, dass es gerade Kant zufolge unmaglich ist, Per-
sonen als (verkaufbare) Giiter zu verstehen, vielmehr seien sie immer nur als
Selbstzweck zu sehen.’® Pateman hingegen beharrt darauf: »I do not think that

9 Vgl. insbes. Pateman 2002. Hier zeigt Pateman, dass der Gedanke, dass man die Ei-
gentiimerin ihrer selbst ist, fundamental gegen demokratische Prinzipien der Selbst-
bestimmung verstofit und dass es unmaglich ist, nur einen Teil einer Person, wie etwa
die Arbeitskraft, zu verkaufen, ohne Personen ganzlich als Waren zu behandeln.

10 »Kantis no socialist [..] but property in person isn't really crucial to his theory. Rather
personhood is, and our duty not to treat others as mere means. Correspondingly, the
variety of contract theory advocated by Rawls [..] is centered on what principles we
should choose to regulate society given this overriding commitment to respecting oth-

am14.02.2026, 11:21:37. Ope

33


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Charles Mills’ politische Philosophie

Kant can be scrubbed clean.« (Pateman und Mills 2007: 26) Mein Eindruck ist
deshalb, dass es Pateman in ihrer Kritik am Vertragsdenken nicht nur um ei-
ne Zuriickweisung der entpolitisierenden Reduktion des Vertrags auf ein mo-
ralgenerierendes Prinzip geht, sondern eben auch und vor allem darum, dass
auch noch an der kantischen Autonomie der Person, die immer nur als Selbst-
zweck behandelt werden soll, etwas Problematisches ist. Und dieses »etwas«
scheint mit einer Orientierung an Eigentumskategorien zu tun zu haben, die
Pateman aber nicht genauer erliutert. Vielmehr scheint sie selbst an der Au-
tonomie der Person festzuhalten, allerdings einer Person, die jenseits des Ver-
tragsdenkens angesiedelt sein soll. So schreibt sie in ihrer Kritik am Begriff
der Person als Selbstbesitz (self-ownership), dass es dem Neoliberalismus und
der Politik des »libertarianisms« zuarbeitet, wenn man die Begriffe self-owner-
ship und property in person unkritisch als Synonyme fiir Autonomie benutzt."
Das wiederum verstehe ich so, dass es neben dem kantischen Verstindnis von
Autonomie, das Pateman ablehnt, ein anderes gibt, das sie verteidigt, weil es
jenseits von self-ownership und property in person angesiedelt ist. Demgegeniiber
glaube ich allerdings, dass am Begriff der Autonomie mehr Probleme hingen,
als beide, der von Kants Moraltheorie inspirierte Mills und die Kant-Kritikerin
Pateman, artikulieren, und dass es dieses Mehr ist, welches es schwer bis un-
moglich macht, Mills (und Kant) mit zumindest einigen Spielarten der Black
Radical Tradition in Einklang zu bringen.

Ich méchte deshalb bei Patemans nur vage formuliertem Einwand gegen
Kants Begriff der Person ansetzen und ihn - iiber Pateman hinausgehend, ja
letztlich gegen sie argumentierend — so formulieren: Auch die Autonomie der
Person jenseits eines Verstindnisses von property in person ist nicht frei von ei-
nem problematischen Eigentumsdenken. Dieses problematische Eigentums-
denken verschwindet zudem noch nicht einmal dann, wenn wirklich alle Men-
schen — durch affirmative action, reparative Mafinahmen der Umverteilung etc.,
wie Mills sie als Teil des Black Radical Kantianism bzw. Liberalism vorsieht —
in die Lage versetzt wiirden, sich tatsichlich als autonome Personen an der

ers’s personhood. | don't see why this kind of contract isn’t perfectly defensible in prin-
ciple as a set of moral guidelines, so I'm still trying to get clear on why you object to it.
| guess part of the reason is the link you're making between property in the person as
self-ownership and>property as people’s right of self-government or autonomy.« Mills
in Pateman/Mills 2007: 19.

b8 Pateman 2002: 51. Auf derselben Seite schreibt sie auch: »The goal here is to maximize
autonomy.«

am14.02.2026, 11:21:37. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

Aushandlung hinter dem veil of ignorance zu beteiligen und das von Mills als
Vertrag artikulierte Gedankenexperiment nicht linger von Herrschaftsstruk-
turen gepragt wire. Oder um es anders zu sagen: Das Problem, das ich meine,
verschwindet auch dann nicht, wenn es im radikalen, schwarzen Kantianis-
mus von Mills keine Untermenschen, sondern wirklich nur mehr Menschen
gibe, die sich auf das reparative Umverteilungsprojekt von Mills (und vielen
anderen) einlassen.

Fir die Artikulation des Problems, um das es mir geht, ist ein kurzer Blick
auf den sensus communis in Kants dritter Kritik hilfreich,”* den Hannah Arendt
das Zentrum der kantischen politischen Theorie genannt hat (Arendt 1985: ins-
bes. 92-103), auch wenn Kant diesen Gemeinsinn einfithrt, um die subjektive
Allgemeinheit von dsthetischen Urteilen zu begriinden. Kant zufolge kommt
diese Allgemeinheit dann zustande, wenn die dsthetische Lust des urteilenden
Subjekts vollig frei von materiellen Interessen ist und nur das eine Rolle spielt,
was alle denkenden Wesen teilen: Einbildungskraft und Verstand. Denn nur
unter dieser Bedingung, unter dieser Bedingung aber notwendigerweise, ist
das Urteil ein wahrhaft allgemeines und darf allen anderen mit Grund ange-
sonnen werden. Kant zufolge kann diese Allgemeinheit nur durch den sensus
communis sichergestellt werden, d.h. mittels der Fihigkeit, das eigene Urteil so
mit Bezug auf mogliche versteckte Interessen zu testen, dass ich mich als Ur-
teilende an die Stelle aller anderen verniinftigen Wesen versetze und die Vor-
stellung eines schonen Gegenstands aus deren Perspektive wahrnehme bzw.
beurteile. Erst mit diesem Test des sensus communis, den Kant mit Geschmack
und Zivilisiertheit gleichsetzt, ist das dsthetische Urteil ein allgemeines und
das kosmopolitische Subjekt komplett.

Die Uberschneidungen des sensus communis als Abstraktion von allen Ei-
geninteressen mit dem kategorischen Imperativ diirften offensichtlich sein,
und auch Kant stellt am Ende seiner Uberlegungen zum sensus communis —
im §42 — explizit eine Verbindung zwischen Moralitit und der Fihigkeit zum
uninteressierten, von allen personlichen Interessen abstrahierenden istheti-
schen Urteil her. Zugleich aber hilt Kant in der entsprechenden Passage fest,
dass nicht alle Menschen, die iiber die menschlichen Erkenntnisvermdgen
Einbildungskraft und Verstand verfiigen, zum sensus communis fihig sind.
Vielmehr schreibt er, dass das von allen Eigeninteressen freie, rein formale
»[...] Interesse am Schénen der Natur wirklich nicht gemein, sondern nur

12 Vgl insbesondere die §§ 40—42 in Kant 1974, 224ff. Zu einer ausfiithrlicheren Kritik des
sensus communis vgl. Sonderegger 2018

am14.02.2026, 11:21:37. Op:

35


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Charles Mills’ politische Philosophie

denen eigen, deren Denkungsart entweder zum Guten schon ausgebildet,
oder dieser Ausbildung vorziiglich empfinglich ist« (Kant 1974: § 42, 234).
Vorausgegangen war dieser abschlieflenden Bemerkung zum sensus communis
in §41 die Behauptung, dass viele Menschen (noch) weit entfernt von der
Zivilisierung sind, als deren Ausdruck der sensus communis verstanden werden
muss. In den Worten von Kant: »und so werden freilich anfangs nur Reize,
z.B. Farben, um sich zu bemalen (Rocou bei den Karaiben und Zinnober bei
den Irokesen), oder Blumen, Muschelschalen, schonfarbige Vogelfedern, mit
der Zeit aber auch schone Formen (als an Kanots, Kleidern, u.s.w.), die gar
kein Vergniigen, d.i. Wohlgefallen des Genusses bei sich fithren, in der Gesell-
schaft wichtig und mit groflem Interesse verbunden: bis endlich die auf den
héchsten Punkt gekommene Zivilisierung daraus beinahe das Hauptwerk der
verfeinerten Neigung macht [...]« (Kant 1974: § 41, 230).”

Mit anderen Worten, die Abstraktion von allen Eigeninteressen, die es
Menschen erméglichen soll, Andere als Selbstzweck statt als Instrument zu
behandeln, eine Abstraktionsfihigkeit, zu der dsthetische Erfahrungen einer-
seits hinfithren und die solche Erfahrungen andererseits ausdriicken sollen,
ist bei Kant offensichtlich nicht allgemein. Vielmehr ist die Fihigkeit, von
eigenen Interessen zu abstrahieren, Kant zufolge von den unteren Klassen
und nicht-minnlichen Menschen erst in der Zukunft erlernbar, von einigen
rassifizierten Gruppen aber kategorial nie und nimmer. Kants dritte Kritik
macht diese rassistische Ausgrenzung im Namen der Zivilisiertheit weitaus
expliziter als seine Moralphilosophie. Deshalb eignet gerade sie sich beson-
ders fiir den Nachweis, dass ein kantisch verstandener veil of ignorance und die
dabei zugleich vorausgesetzte, aber auch bestitigte Autonomie der Person
weder frei von Ausschliissen ist noch jenseits aller Interessen, wie Mills gegen
Pateman einwendet. Denn die Befihigung zum sensus communis dient bei
Kant wesentlich dazu, biirgerliche, weifle Minner auszuzeichnen. Gerade
der Besitz des sensus communis wird im 18. Jahrhundert zum vorziiglichsten

13 Der zweite Teil der Kritik der Urteilskraft, insbesondere der § 83, der eine grofte Uber-
einstimmung mit Kants »rassen«-theoretischen Uberlegungen in den Vorlesungen zur
Anthropologie aufweist, macht noch deutlicher, »dass nicht jede Kultur« zum letzten
Zweck der Naturanalage des Menschen, nimlich der Zivilisation, fiir die das dsthe-
tische Erfahren biirgt, in der Lage ist und dass Kant die verschiedenen Kulturen auf
der Grundlage von Hautfarben voneinander unterscheidet. Vgl. Kant 1974: 390; Krogh
2022.

am14.02.2026, 11:21:37. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

Instrument im biirgerlich-kapitalistischen Kulturkampf, der Ausbeutungs-
privilegien legitimieren oder, noch besser, die Existenz dieser Privilegien
verschleiern soll.

Hinzu kommt Folgendes: Selbst wenn das Kant zufolge Moral und 4stheti-
sche »Zivilisiertheit« ermdglichende Autonomieprinzip im Sinn der Abstrak-
tion von allen Interessen von der Beschrinkung auf méinnliche Biirger befreit
wiirde, stellt sich die Frage, ob die von allen Interessen und Situiertheiten ge-
reinigte Autonomie nicht problematisch und provinziell bleibt. Mills selbst for-
muliert an einigen Stellen Zweifel in diese Richtung, ganz besonders am En-
de seines Aufsatzes tiber »Kants Untermenschen«. Dort fragt er nimlich: »Do
crucial concepts such as >autonomy« need to be given a different emphasis,
if a case can be made that a tacitly masculine experience has grounded their
formation? Is the disdain for »inclination« linked with identification with the
body and the feminine? It could be argued similarly that genuine race neu-
trality requires a careful rethinking of white philosophy’s content in the light
of racial domination. If nonwhite >savagery« is the negative antipode against
which civilized (white) humanity is going to define itself, then obviously the
interlocking conceptual relationships are likely to shape how these concepts of
scivilization,«< and what it is to rise above nature, develop. Both in the descrip-
tive realm, where full humanity is conceptualized in Eurocentric and culturally
loaded terms, and in the prescriptive real, the implications could be far-reach-
ing« (Mills 2017b: 111f.).

Mills lasst diese Fragen in der Luft hingen. Dabei miissen sie von der Kritik
der Urteilskraft her allesamt mit Ja beantwortet werden. Denn dieses Buch han-
delt zentral von der kategorischen Ablehnung gegeniiber aller Neigung, Vorlie-
be, Lust und Interessiertheit — also der von Mills ins Spiel gebrachten inclina-
tion —, und von Anfang an ebenso kategorisch von der Ablehnung des Wilden,
der Mills’schen savagery, als Gegenteil der Zivilisiertheit. Schon der einleitende
$2 stellt exemplarisch den Gegensatz zwischen einem irokesischen Sachem in
Paris und einem zivilisierten dsthetischen Betrachter ins Zentrum. Wihrend
der Sachem sich Kant zufolge nur fiir das Essen interessiert und zur reinen
asthetischen Lust am Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand unfihig
ist, erfreut sich sein Gegenpart interesselos an der Schénheit eines Palastes.
Und auch in der oben zitierten, abschlielenden Passage zum sensus commu-
nis sind es irokesische Menschen und die Bewohner*innen der Karibik, welche
als Inbegrift des Unzivilisierten herhalten miissen. Das legt gravierende Zwei-
fel am Autonomiebegriff nahe — sowohl auf der Ebene von Personen als auch
auf der von politischen Gemeinwesen. Und es legt auch die Vermutung nahe,

am14.02.2026, 11:21:37. Op:

37


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Charles Mills’ politische Philosophie

dass selbst die Orientierung an der im kantischen Sinn autonomen, sich sou-
verdn selbst bestimmenden und dabei von allen Eigeninteressen abstrahieren-
den Person Ausdruck eines keineswegs unproblematischen, weil provinziellen
Universalismus ist. Ein Universalismus unter jenen, die jenseits von inclination
und savagery stehen oder zumindest bereit sind, sich von letzteren zu eman-
zipieren, d.h. sich an eine bestimmte Form von Autonomie zu assimilieren.
Diese Autonomie ist dadurch charakterisiert, dass man die eigenen Vermogen
souverin kontrolliert, also in ihrem Vollbesitz ist, auch wenn (im Sinn von Pa-
teman) ausgeschlossen wire, dass man sich oder Teile seiner selbst verkauft.

Eine Alternative zu derartigen souverinen Autonomievorstellungen auf
der Ebene des Staates formuliert u.a. Iris Marion Young, und zwar ausgerech-
net im Ausgang von irokesischen Praktiken des Foderalismus, jedoch nicht
ohne hinzuzufiigen, dass Souverinitit auf allen Ebenen problematisch ist:
vom Staat bis zur scheinbar ganz individuellen Person (vgl. Young 2000: ins-
bes. 255f.). Denn Autonomie produziert immer klare Grenzen, Dichotomien
und Ausschliisse, denen man Youngs Meinung nach nur mit Begriffen und
Praktiken der Hybriditidt und der Relationalitit begegnen kann." In Bezug
auf die Organisation von anti-souverinen und anti-autonomen Gemeinwesen
hat auch Cederic Robinson, der wohl wichtigste Historiker der Black Radical
Tradition, ganz dhnliche Vorschlige gemacht. (Robinson 2021) Zugleich aber
hat er noch stirker als Young die Gewaltexzesse souverdner Staaten nach
europdischem Vorbild herausgearbeitet, vor allem aber an unterschiedlichste
Alternativen erinnert, die sich in sogenannten stateless societies finden lassen,
nimlich in seinem Buch The Terms of Order. Political Science and the Myth of
Leadership (Robinson 2016).

Was die Ebene der von inclination und savagery befreiten Autonomie von
Personen betrifft, soist mit Blick auf die Black Radical Tradition wohl Fred Mo-
ten einer der radikalsten Kritiker. Statt wie Mills dafiir zu kimpfen, dass >Un-
termenschen« eines Tages wirklich als autonome Menschen anerkannt wer-
den, schligt er vor, dasjenige, was einem so lange verweigert wurde, selbst zu
verweigern: »to refuse what has been refused to you«.” Aus Motens Perspek-

14 »l shall argue that such a relational and decentered notion of subjectivity and polity
contributes to reconceptualizing self-determination and global governances.« (Young
2000: 245f)

15 »lthinkofa phrase | often use —and | always think of it in relation to Fannie Lou Hamer,
because it’s just me giving a theoretical spin on a formulation she made in practice: to
refuse that which has been refused to you. [..] And that doesn't mean that what'’s at
stake is some kind of blind, happy, celebratory attitude toward all the beautiful stuff

am14.02.2026, 11:21:37. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

tive ist es nicht nur strategisch falsch, wie Mills auf einen radikalen Liberalis-
mus zu setzen, weil der Liberalismus mittlerweile globale Hegemonie errun-
gen hat und die einzige Sprache ist, welche die Michtigen verstehen, oder —
analog dazu - auf dem souverinen, autonomen Individuum, das iiber allen
inclinations steht, zu insistieren, weil man ansonsten nur bei tendenziell auto-
ritiren Kollektiven, wie man sie vom realen Kommunismus kenne, und/oder
im Relativismus ende. Moten hilt dem eine (auch bei Young anklingende) Re-
lationalitit entgegen, die diese falschen Alternativen durchkreuzt,'® nimlich
eine Verbundenheit in gewollter Abhingigkeit und eine Weigerung, ein ein-
zelnes, unabhingiges Wesen zu sein, das seine Vermdégen im Griff hat; nicht
umsonst stellt Moten die Glissant entnommene Losung »consent not to be a
single being« seinen drei jiingst erschienen Aufsatzbinden voran.”

Auch im gemeinsam von Moten und Stefano Harney geschriebenen Buch
The Undercommons spielt die Zuriickweisung der Autonomie eine zentrale Rol-
le, und zwar explizit mit Blick auf Kant und dessen Autonomie-Verstindnis
im Sinn einer von anderen vollkommen unabhingigen, miindigen Person.
So schreiben die beiden in Auseinandersetzung mit Kants Manifest »Was ist
Aufklirung?« (Kant 2002) in The Undercommons, einem Text, der der wider-
stindigen Sozialitit der Subalternen und ihrer erfinderischen Pflege der
Gemeingiiter gewidmet ist: »it’s about allowing subjectivity to be unlawfully
overcome by others, a radical passion and passivity such that one becomes
unfit for subjection [...]« (Harney und Moten 2013: 28). Die soziale Ontologie,
die einer solchen aktiv passiven Passion gegeniiber anderen zugrunde liegt,
findet sich ohne Zweifel nicht nur in der Black Radical Tradition — man denke
nur an die Anthropologinnen Marilyn Strathern oder Marisol de la Cadena,
die sich seit langem mit der Ethik von partial connections zwischen Menschen
und dem mehr als Menschlichen beschiftigen (vgl. Strathern 2004; de la
Cadena 2015). Aber gerade auch der Black Radicalism hat in den skizzierten
Hinsichten wichtige Vorschlige gemacht, Vorschlage, die sich mit dem Black

that we've made under constraint. | love all the beautiful stuff we've made under con-
straint but I'm pretty sure | would love all the beautiful stuff we’d make out from under
constraint better.« (Moten Hartman 2018)

16  Derartige, in Motens Augen falsche Alternativen finden sich bei Mills an vielen Stellen.
Vgl. z.B. Pateman und Mills 2007: 102; Mills 2017d: 70.

17 Ineinem kurzen Text mit dem Titel »to consent not to be a single being« verweist Mo-
ten auf Edouard Clissant als den Autor dieses Gedankens. (Vgl. Moten 2010).

am14.02.2026, 11:21:37. Ope

39


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Charles Mills’ politische Philosophie

Radical Kantianismus von Mills nicht in Einklang bringen lassen, ja sich ihm
bewusst verweigern.

Zwei Vorbehalte zum Schluss. Erstens: Meine Kritik an Mills’ Liberalis-
mus und seiner nur vermeintlichen Radikalitit, wenn man die Maf3stibe der
Black Radical Tradition anlegt, haben auch andere gedufRert, manchmal auch
mit dem Hinweis darauf, dass es in den frithen Auseinandersetzungen von
Mills mit Marx und, noch frither, in Mills politischem Aktivismus in Jamaica
durchaus Beziige zu dieser Tradition gibt, die sich mit einem Black Radical
Liberalism nicht in Einklang bringen lassen. Erst spiter, vor allem im Licht
der Verbrechen des Stalinismus, habe Mills sich von radikaleren Varianten
des schwarzen Marxismus immer stirker distanziert und den Liberalismus
als einzige Alternative dazu diskutiert.”® Brian Meeks verweist in seinem im
besten und vielfachen Sinn moving Vortrag mit dem Titel »Letter to a Friend« —
im Rahmen der Tagung »The Life and Work of Charles Mills« kurz nach dessen
Tod - nicht nur auf den radikalen Aktivismus des jungen Charles Mills.” Er
hebt auch hervor, dass Mills damals ein durchaus offenes Ohr fiir »non-statist
forms of government« hatte, wie sie von der Jamaikanischen Radical Tradi-
tion, nimlich vom Rastafarianismus, propagiert wurden. Ich habe hier mit
einer dhnlichen Absicht an Uberlegungen von Moten und Robinson erinnert,
weil sie die Messlatte besonders hoch legen und in den mir bekannten Kritiken
am Black Radical Kantianism des spiten Mills keine Rolle spielen.

Zweitens: Kritik am (assimilationistischen) Universalismus von Gleichheit
und Gerechtigkeit, wie wir ihn kennen, oder auch am liberalen Verstindnis
der autonomen Person kann in Zeiten, in denen Faschist*innen auf der gan-
zen Welt an der Abschaffung dieser Konzepte und der mit ihnen verbundenen
Institutionen arbeiten, nicht leichtfertig erhoben werden. Vielmehr muss das
Formulieren und erst recht das praktische Umsetzen solcher Kritik behutsam
zu Werk gehen, immer darauf bedacht, die méglicherweise progressiven Ele-
mente auch problematischer, ja itber Jahrhunderte hinweg immer neue Gewalt
produzierender Konzepte nicht zu schnell zu verabschieden.*® Keine Zuriick-
weisung des strategischen Weiterarbeitens mit den hegemonialen und somit

18 Vgl. z.B. Anthony Bogues’ Beitrag »in einer »Book Discussion« zu Mills’ The Racial Con-
tract im Journal Small Axe (Bogues 1998); oder den Vortrag von Desmond Jagmohan
(Jagmohan 2021) im Rahmen der von der Boston Review organisierten Diskussion zur
Wiirdigung von Charles Mills nach dessen Tod.

19 Ein Mitschnitt des Vortrags findet sich unter dem oben genannten Titel auf Vimeo. -

20  Wie das funktionieren konnte, skizziert Vanessa Machado de Oliveira in ihrem Buch
Hospicing Modernity: Facing Humanity’s Wrongs and the Implications for Social Activism,

am14.02.2026, 11:21:37. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

immer auch habituell gewordenen und auf abgriindige Weise begehrten Ka-
tegorien, Institutionen und Praktiken des Liberalismus nach Jahrhunderten
seiner Gewalt ist aber auch keine Losung.

Literatur

Arendt, Hannah (1985): Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie.
Hg. und miteinem Essay von R. Beiner, Miinchen und Ziirich: Piper Verlag.

Benjamin, Walter (1980): »Uber den Begriff der Geschichtex, in: Ders.: Gesam-
melte Schriften, Band I.2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 693-704.

Bernasconi, Robert (2011): »Kant’s Third Thoughts on Racex, in: Stuart Elden/
Eduardo Mendieta (Hg.): Reading Kant’'s Geography, New York/Albany:
Suny Press, S. 291-318.

Bogues, Anthony (1998): »The Racial Contract and Revising Liberalismg, in:
Small Axe, 4, S. 175-182.

De la Cadena, Marisol (2025): Earth Beings. Ecologies of Practice Across An-
dean Worlds, Durham and London: Duke University Press.

Harney, Stefano/Moten, Fred (2013): The Undercommons. Fugitive Planning &
Black Study, Wivenhoe, New York, Port Watson: Minor Compositions.
Huseyinzadegan, Dilek/Pascoe, Jordan (2022): »Kant and Feminist Political
Thought, Redux: Complicity, Accountability and Refusal, in: Susanne Let-
tow und Tuija Pulkkinen (Hg.): The Palgrave Handbook of German Ide-
alism and Feminist Philosophy, Palgrave Macmillan und Springer Nature

Switzerland 2022, S. 31-49.

Jagmohan, Desmond (2021): »In Pursuit of Racial Justice: The Life and Thought
of Charles W. Mills«, online Vortrag: https://www.bostonreview.net/arti
cles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills
/[, vom 7.1.2025.

Kleingeld, Pauline (2007): »Kant’s Second Thoughts on Race, in: The Philo-
sophical Quarterly 57 (222), S. 573-592..

Kant, Immanuel (1974): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Band X, hg. von
Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M.

North Atlantic Books 2021, in dem sie fiir eine behutsame und langsame Sterbebe-
gleitung der Institutionen der Moderne pladiert.

am14.02.2026, 11:21:37. Ope

4


https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/

42

Charles Mills’ politische Philosophie

Kant, Immanuel (2002): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?«,
in: Eberhard Bahr (Hg.), Was ist Aufklirung? Thesen und Definitionen,
Stuttgart: Reclam, S. 9-17.

Krogh, Marie Louise (2022): »Tutelage or assimilation? Kant on the educability
of the human races, in: Radical Philosophy, 2.13, S. 43—56; https://www.r
adicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation, vom 25.2.2025.

Lu-Adler, Huaping (2023): Kant, Race, and Racism: Views from Somewhere,
Oxford University Press 2023.

Mills, Charles W. (2014): »Kant and Race, Redux«, in: Graduate Faculty Philos-
ophy Journal 35 (1-2), S. 125-157.

Mills, Charles W. (2017): Black Rights/White Wrongs. The Critique of Racial
Liberalism, Oxford: Oxford University Press 2017.

Mills, Charles W. (20172): »The Whiteness of Political Philosophyx, in: Charles
W. Mills, Black Rights/White Wrongs. The Critique of Racial Liberalism,
Oxford: Oxford University Press 2017, S. 181-200.

Mills, Charles W. (2017b): »Kant’s Untermenschen, in: Charles W. Mills, Black
Rights/White Wrongs. The Critique of Racial Liberalism, Oxford: Oxford
University Press 2017, S. 91-112

Mills, Charles W. (2017¢): »Epilogue (as Prologue): Toward a Black Radical Lib-
eralismg, in: Charles W. Mills, Black Rights/White Wrongs. The Critique of
Racial Liberalism, Oxford: Oxford University Press 2017, S. 201-215.

Mills, Charles W. (2017d): »White Ignorance«, in: Charles W. Mills, Black
Rights/White Wrongs. The Critique of Racial Liberalism, Oxford: Oxford
University Press 2017, S. 49—-71.

Mills, Charles W. (2020): »Theorizing Racial Justice«, Tanner Lectures
1919/2020 vom 12. Februar 2020. Ein pdf des leicht iiberarbeiteten Vor-
trags vom Juli 2020 findet sich auf: https://tannerlectures.org/lectures/th
eorizing-racial-justice/ vom 1.1.2025.

Mill, Charles W. (2022): The Racial Contract. With a new preface by the author
and a foreword by Tommie Shelby, Ithaca and London: Cornell University
Press [Erste Auflage 1997].

Moten, Fred (2004): »Knowledge of Freedom, in: CR: The New Centennial
Review, Jahrgang 4, Heft 2, 269-310; wieder abgedruckt in: Moten, Fred
(2018): Stolen Life, Durham and London: Duke University Press, S. 1-95.

Moten, Fred (2010): »to consent not to be a single being«, online auf der Home-
page der Poetry Foundation: https://www.poetryfoundation.org/harriet-b
ooks/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being, vom 5.1.2025.

am14.02.2026, 11:21:37. Op:


https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being
https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being

Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills' »Black Radical Kantianism«?

Moten, Fred/Hartman, Saidiya (2018): »To refuse that which has been refused
to you, in: Chimurenga, October 2018, https://chimurengachronic.co.za/
to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/, vom 25.2.2025.

Muthu, Shankar (2003): Enlightenment against Empire, Princeton: Princeton
University Press.

Oulious, Miltiadis (2024): »Klima-Kommunismus muss Mainstream werdenc.
Interview mit Guido Speckmann, in: analyse und kritik, Nr. 710117, S. 17.

Pateman, Carole (1988): The Sexual Contract, Standford/California: Stanford
University Press.

Pateman, Carole (2002): »Self-Ownership and Property in the Person: Democ-
ratization and a Tale of Two Conceptsc, in: The Journal of Political Philoso-
phy, Volume 10, Number 1, S. 20-53.

Pateman, Carole/Mills, Charles W. (2007): »Contract and Social Change. A Dia-
logue between Carole Pateman and Charles W. Mills, in: Carole Pateman/
Charles W. Mills, Contract and Domination, Cambridge and Malden: Polity
Press, S. 10-34.

Robinson, Cederic (2016): The Terms of Order. Political Science and the Myth
of Leadership. The University of North Carolina Press Chapel Hill (Erstaus-
gabe 1980).

Robinson, Cederic (2021): Black Marxism. The Making of the Black Radical Tra-
dition, The University of North Carolina Press (Erstausgabe 1983).

Sonderegger, Ruth (2028): »Kants Asthetik im Kontext des kolonial gestiitzten
Kapitalismus. Ein Fragment zur Entstehung der philosophischen Asthe-
tik als Sensibilisierungsprojekt, in: Burkhard Liebsch (Hg.), Sensibilitit
der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im
Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft 17 der Zeitschrift fiir As-
thetik und Allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg: Felix Meiner Verlag,
S. 109-125.

Strathern, Marilyn (2004): Partial Connections, Oxford: Rowman & Littlefield.

Young, Iris Marion (2000): »Hybrid Democracy: Iroquois Federalism and the
Postcolonial Projects, in: Ivison Duncan/Paul Patton/Will Sanders: Politi-
cal Theory and the Rights of Indigenous Peoples, Cambridge: Cambridge
University Press, S. 237-258.

Ruth Sonderegger ist seit 2009 Professorin fiir Philosophie und istheti-
sche Theorie an der Akademie der bildenden Kiinste Wien. Ihre derzeitigen
Forschungsfelder sind: (Entstehungs-)Geschichte der westlichen philoso-

am14.02.2026, 11:21:37. Ope

43


https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/
https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/
https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/
https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/

n

Charles Mills’ politische Philosophie

phischen Asthetik (im Kontext des Kolonialkapitalismus), Praxistheorien,
Cultural Studies, kritische Theorien und Widerstandsforschung. Gemeinsam
mit Katja Diefenbach und Pablo Valdivia arbeitet sie derzeit an einem For-
schungsprojekt zum Thema Wahrnehmen, Rechtsprechen und Verwerten in
der kolonialen Moderne.

am14.02.2026, 11:21:37. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

