
Wie radikal ist Charles W. Mills’ 

»Black Radical Kantianism«? 

Ruth Sonderegger 

»[…] the black radical tradition, our tra
dition, is the tradition of ensemble, of 
black light, where everything+n(othing) 
is unconcealed in murmur, in mo’nin, 
in lyricism’s recessive self-destruction. 
If one reads within a thinking that 
keeps faith with the whole one notes 
the rhythms of improvisation and the 
sound of ensemble – their revelation of 
the inadequacy of the in/determinate, 
the same, the Other.« 
(Moten »Knowledge of Freedom«: 47f.) 

Charles W. Mills’ Auseinandersetzung mit Kants Rassismus zeichnet sich 
dadurch aus, dass sie einem das Staunen darüber, warum ein so kluger, nach 
universalistischer Moral und kosmopolitischer Politik aufrichtig suchender 
Philosoph wie Kant gleichzeitig Rassist sein kann, gründlich austreibt.1 Kants 
Rassismus ist kein erklärungsbedürftiger oder gar unerklärlicher Ausrut
scher, sondern – so verstehe ich Mills – äußerst konsequenter, ja zentraler 
Bestandteil der kantischen Philosophie. So konsequent, dass man sich dar

1 Mills‘ Fokus auf Kants Rassismus bedeutet keineswegs, dass Mills der Sexismus und 
Klassismus von Kant entgangen wäre, im Gegenteil. Seinen Fokus auf Kants Rassismus 
erklärt Mills damit, dass diese Form der Diskriminierung bislang skandalös wenig Auf
merksamkeit bekommen hat, was er vor allem auf die Überrepräsentation von weißen 
Männern in der akademischen Philosophie zurückführt. Vgl. z.B.: Mills 2017a. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Charles Mills’ politische Philosophie 

über nicht zu wundern braucht (vgl. Mills 2014b; Mills 2017).2 Kant ist kein 
Fehler unterlaufen, er wollte es so – sehenden Auges. 

Nachdem ich die ersten Texte von Mills zu Kant gelesen hatte, fühlte ich 
mich an eine Warnung von Walter Benjamin in dessen geschichtsphilosophi
schen Thesen erinnert. In der VIII. These schreibt Benjamin nämlich: »Das 
Staunen darüber, daß die Dinge, die wir erleben, im zwanzigsten Jahrhun
dert ›noch‹ möglich sind, ist kein philosophisches. Es steht nicht am Anfang 
einer Erkenntnis, es sei denn der, daß die Vorstellung von Geschichte, aus 
der es stammt, nicht zu halten ist.« (Benjamin 1980: 697) Mit diesem Hinweis 
auf Benjamins Zurückweisung des Staunens will ich keineswegs nahelegen, 
dass man sich über Kants Rassismus nicht zu wundern braucht, weil er ein 
sogenanntes Kind seiner Zeit und nur so rassistisch war wie seine Zeitge
noss*innen auch. Vielmehr geht es mir mit Benjamin und auf andere Weise 
mit Mills darum, dass das gar nicht Erstaunliche der Anfang einer Erkenntnis 
werden kann, wenn die Begrifflichkeiten, Überzeugungen und Praktiken, die 
dem Staunen über vermeintlich Verwunderliches zugrunde liegen, besser 
verstanden und, noch besser, überwunden werden. Im Fall Benjamins waren 
es der Begriff des Fortschritts der Geschichte und der Glaube an ihn, die ein 
problematisches Staunen zur Folge haben. Ganz analog dazu erinnert Mills 
mit Bezug auf Kant daran, dass die Ausschlüsse und Diskriminierungen, 
die den kantischen Text konstituieren, nicht weiter verwunderlich sind, wenn 
man verstanden hat, welche engen Grenzen Kant dem Begriff der Person setzt, 
sodass eben nicht alle Menschen auch Personen sind und der Universalismus 
mit Bezug auf Personen im kantischen Sinn den Ausschluss von Menschen, 
die (noch) keine Personen sind, notwendigerweise impliziert und eigentlich 
gar kein Ausschluss ist. Um diesen Punkt überdeutlich zu machen, verwendet 
Mills in seinen englischen Texten den u.a. vom NS propagierten, deutschen 
Begriff des Untermenschen mit Bezug auf jene Menschen, die Kant zufolge 
keine selbstbestimmten Personen sind und dementsprechend in universa
listischen Überlegungen und Gedankenexperimenten nicht berücksichtigt 
werden müssen. 

Mit anderen Worten: Während man von Benjamin lernen kann, wie frag
würdig (noch immer) unsere Vorstellung vom vermeintlich fortschrittlichen 
Voranschreiten der Geschichte ist, so von Mills, wie abgründig Kants Ideen der 

2 Die These, wonach Kants Rassismus systematischer Bestandteil seiner Philosophie ist, 
vertritt neuerdings auch Huaping Lu-Adler (2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 29 

universalistisch gedachten Gleichheit und Gerechtigkeit innerhalb des exklu
siven Kreises der Menschen im vollen Sinn sind. Wie schwer es auch heuti
gen Philosoph*innen fällt, die Erkenntnis von Mills an- und ernst zu nehmen, 
lässt sich u.a. an der Energie und Emotionalität ablesen, mit der in den letz
ten Jahren die philosophische Debatte darüber geführt wurde und wird, ob 
Kants Rassismus wirklich das Zentrum seiner Überlegungen betrifft und ob 
er seinen Rassismus zumindest gegen Ende des Lebens bzw. wann genau ab
geschwächt, wenn nicht ganz überwunden hat.3 Aber auch jenseits einer Phi
losophie, die sich mit der Kritik an kanonisierten Ikonen schwer tut, scheint 
es bis heute eher unmöglich, die verächtliche Aufteilung in Menschen und Un
termenschen, die mit immer wieder neuen und meist verschleiernden Begriff
lichkeiten arbeitet, zu verabschieden. Um nur einen einzigen Hinweis zu ge
ben, sei auf ein aktuelles Interview mit dem Reporter und Sachbuchautor Mil
tiadis Oulios verwiesen, in dem er aus der Analyse der letzten Klimagipfel fol
gende These ableitet: »Zwar schließt es der liberale Konsens aus, weißen Mit
teleuropäer*innen qua Geburt das Recht zuzusprechen, die Erdatmosphäre in 
viel größerem Umfang als kostenlose Müllkippe für ihre Treibhausgase zu nut
zen als Schwarzen Menschen in Afrika. De facto wird aber genauso gehandelt.« 
(Oulious 2024). 

In der erwähnten Debatte darüber, ob und wenn ja, ab wann sich in Kants 
Schriften keine rassistischen Bemerkungen oder gar zentrale rassistische Ar
gumentationsstränge finden lassen, gilt Mills als einer der radikalsten Kritiker 
Kants.4 Das ist er wohl wirklich, und in meinen Augen zu Recht. Denn Mills 
Kritik bezieht sich nicht in erster Linie auf Kants an vielen einzelnen Stellen 
auftauchenden diskriminierende Bemerkungen über nicht-weiße, aber auch 
nicht-männliche, arme oder jüdische Menschen. Mills Kritik fokussiert viel
mehr darauf, dass Kant zufolge eben nicht alle Menschen Menschen im vollen 
Umfang sind und deshalb beinah unbemerkt und trotzdem notwendig durch 

3 Nach der Publikation von Pauline Kleingelds Essay »Kant’s Second Thoughts on Race« 
(2007), in dem sie dafür argumentiert, dass Kants Rassismus in den Texten der 1790er 
Jahre verschwindet, ist diese Debatte erneut entbrannt. Frühere Fassungen der Argu
mente von Kleingelds Verteidigung des späten Kant als einen Philosophen, der den 
eigenen Rassismus überwunden habe, finden sich beispielsweise in Muthu 2003. Kri
tik an Kleingelds Überlegungen in »Kant’s Second Thoughts on Race« artikulieren: Ro
bert Bernasconis (2011), Huaping Lu-Adler (2023), sowie in Dilek Huseyinzadegan und 
Jordan Pascoe (2022). 

4 Vgl. insbesondere Mills 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Charles Mills’ politische Philosophie 

das Netz des Mills zufolge in der Tat bahnbrechenden kantischen Universalis
mus hindurchfallen. Umso erstaunlicher mag erscheinen, dass Mills in seinem 
Spätwerk unter der Losung »Toward a Black Radical Liberalism« (Mills 2017c) 
ausgerechnet auf Kant zurückgreift, ja einen »Black Radical ›Kantianism‹« als 
»Key Normative Tool« ins Spiel bringt,5 um eine nicht länger rassistische, son
dern wahrhaft liberale Philosophie der universalistischen Moral und der Po
litik zu entwerfen; ein Unterfangen, das Mills aufgrund seines viel zu frühen 
Todes freilich nur skizzieren konnte (vgl. Mills 2017c: 2015).6 Erstaunlich ist da
bei nicht nur der affirmative Rückgriff auf Kant, sondern noch viel mehr, dass 
Mills davon ausgeht, man könne Kant mit dem Black Radicalism zusammen
denken. 

Mills macht keinen Hehl daraus, dass sein radikaler, schwarzer Kantia
nismus so radikale Veränderungen des kantischen Denkens impliziert, dass 
man zurecht fragen kann, ob es sich noch um einen Kantianismus handelt, 
wird doch die für Kant Mills zufolge konstitutive Grenze zwischen Men
schen und Untermenschen radikal zurückgewiesen. Gleichwohl sagt Mills in 
einem Gespräch mit Carole Pateman: »I agree with you, of course, that Kant’s 
vaunted universalism is actually limited to the white male population (or an 
even smaller subgroup thereof); […] So when I said ›Kantian contractualism,‹ 
I was taking for granted that we are dealing with a sanitized Kantianism, 
washed clean of the sexism and racism. (If you see Kant as too deeply stained 
to grant him this titular status, then OK, choose some other term – deontol
ogy, or personhood theory. But that’s a terminological rather than substantive 
point, since obviously the principle of respect for persons can be extended in a 
gender- and race-neutral way […]).« (Pateman und Mills 2007: 21) 

Was Mills von Kant retten will, ohne immer auf der Bezeichnung kantisch 
zu bestehen, ist ein wirklicher Universalismus, den er im Anschluss an John 
Rawls auch einen liberalen Kontraktualismus nennt und darauf hinweist, dass 
es ihm damit um das Moral-konstitutive Universalisierungsprinzip in Form 
eines Gedankenexperiments geht, welches bei Rawls unter dem Stichwort veil 
of ignorance verhandelt wird,7 ein Prinzip, das sich Mills zufolge (und gegen die 

5 So lautet eine Überschrift in Mills 2017c: 209. 
6 In einigen Aspekten gegenüber »Epilogue (as Prologue): Toward a Black Radical Libera

lism« weiter ausgearbeitet hat Mills seinen Vorschlag für einen Radikalen Liberalismus 
in seinen Tanner Lectures. Vgl. Mills 2020 . 

7 Das Rawls’sche Gedankenexperiment besteht darin, sich aus Eigeninteresse und aus 
einer Position heraus, in der man nicht weiß, in welche gesellschaftliche Gruppe man 
geboren werden wird, die Frage zu stellen, welche Prinzipien das Gemeinwesen, in 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 31 

Interessen und Absichten von Rawls) für die Analyse von Herrschaft und dar
über hinaus für das, was Mills »corrective racial justice« nennt, gebrauchen 
lässt (Mills 2017c: 208f. und Mills 2020). 

Für dieses Projekt muss allerdings auch Rawls’ Ansatz in den Augen von 
Mills fundamental verändert werden, zunächst einmal deswegen, weil Rawls’ 
Theorie nur in Gesellschaften funktioniert, die in wesentlichen Hinsichten 
schon gerecht sind, was in den Augen von Mills aber auf kaum eine gegenwär
tige Gesellschaft und sicher nicht auf die USA zutrifft.8 Vielmehr ist es Mills 
zufolge so, dass in den real existierenden, strukturell ungerechten Gesell
schaften der gegenwärtigen Welt nicht davon ausgegangen werden kann, dass 
alle Menschen alle möglichen Benachteiligungen bei der Konstruktion der 
gemeinsamen moralischen Prinzipien (aus Eigeninteresse) berücksichtigen 
– im Gegenteil. Es ist davon auszugehen, dass sie das gar nicht können, weil 
sie in einer oder mehreren Hinsichten strukturell unfähig sind, Gewalt wahr
zunehmen und somit aufgrund der eigenen Positionierung hinter dem veil of 
ignorance notwendig vergessen müssen, welche Perspektiven sie zu berück
sichtigen nicht in der Lage sind. Deshalb wäre das Festhalten an den idealen 
Ausgangsbedingungen des Gedankenexperiments von Rawls nicht nur naiv, 
sondern es käme auch dem Fortschreiben der Leugnung von diversen Gewalt- 
Strukturen gleich. 

Vor diesem Hintergrund schlägt Mills vor, Rawls’ Gedankenexperiment ge
wissermaßen umzudrehen, sodass es ein Instrument zum Erkennen von re

dem man leben wird, strukturieren sollten. In ihrem Gespräch mit Mills (im gemein

sam verfassten Buch Contract and Domination) formuliert Carole Patement fundamen

tale Zweifel an der Sinnhaftigkeit von Rawls und noch mehr Mills’ Festhalten am Ver
tragsbegriff, zumal er bei beiden nicht mehr auf die Pflichten gegenüber dem Staat 
(wie etwa bei Hobbes, Locke, Rousseau oder Kant) verweise, sondern auf ein Gedan
kenexperiment zur Generierung von moralischen Prinzipien aus Eigeninteresse. Über 
diese Verschiebung des Vertragsbegriffs hinaus und mit noch stärkerem Nachdruck 
kritisiert Pateman das implizite Menschenbild und die Auffassung von Gesellschaft, 
die allen Vertragstheorien, auch noch jenen von Rawls und Mills inhärieren würde: 
»Contract has a valuable commercial place, but my argument is that it should be kept 
in that place. To see the whole of social and political life as no more than a series of 
contracts, to see individuals as packages of alienable property and to insist that ›con
tract‹ is the metaphor for a free society is a very narrow view of humans and what they 
create. In short, my objection is that freedom has become identified with contract and 
I want to drive a wedge between the two.« (Pateman/Mills 2007: 15) 

8 In seiner Tanner Lecture bezeichnet Mills dies als seinen zentralen Einwand gegenüber 
Rawls: »Rawls’s theory of justice does not apply to the United States.« (Mills 2020: 17) 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Charles Mills’ politische Philosophie 

al existierender Herrschaft und ihrer Transformation bzw. Abschaffung wird. 
Und weil in den Augen von Mills die Philosophie klassistische und sexistische 
Gewalt schon seit Längerem zumindest am Rand berücksichtigt, in Sachen 
rassistischer Gewalt aber noch kaum etwas geschehen ist, schlägt Mills vor, 
hinter dem veil of ignorance zu fragen, was verändert werden müsste, damit 
auch bislang rassistisch benachteiligte Menschen (samt ihren oft über viele Ge
nerationen hinweg diskriminierten und ausgebeuteten Vorfahren) ein gutes 
Leben haben könnten und Gerechtigkeitsprinzipien auch für sie gelten wür
den. Deswegen spricht Mills auch davon, dass ein verändertes, von Rawls aber 
zumindest inspiriertes Gedankenexperiment zu einem korrektiven, reparati
ven oder auch re-distributiven Begriff der Gerechtigkeit führen kann (vgl. Mills 
2027c: 208); ein Gedankenexperiment, das nicht darauf abzielt herauszufin
den, was in einer idealen Gesellschaft für alle gelten müsste, sondern was auf
grund realer Ausgrenzung und Gewalt verändert werden muss. 

Dabei versteht es sich von selbst, dass in diesem Anti-Gewalt-Experiment 
den von Gewalt Betroffenen eine bevorzugte, wenngleich – wie Mills ebenfalls 
betont – sicher nicht unfehlbare Position eingeräumt werden müsste, eben 
weil der veil of ignorance doppelt von Unwissen geprägt ist: dem philosophisch 
anerkannten und vielfach geadelten Unwissen im Sinn der durchaus strate
gischen, ja eigennützigen Neutralität hinter dem Schleier, die Vorteile für al
le Gesellschaftsmitglieder bringen soll, und dem kaum anerkannten, ja kaum 
überhaupt wahrgenommen, Unwissen aufgrund der eigenen Positionierung 
und der damit verbundenen Privilegien. Neben der anerkannten und äußerst 
erstrebenswerten ignorance gibt es, so Mills, also eine zweite, unthematisierte, 
die sich hinter der erstgenannten gut verstecken kann. Oder um es mit den Be
griffen zu sagen, die Mills im Kontext seiner Kant-Kritik entwickelt: Wer den 
universalistischen Anspruch auf Gleichheit und Gerechtigkeit wirklich ernst 
nehmen will, kann nicht länger ignorieren, dass vielen Menschen der Status 
von wahrer Menschlichkeit nicht zugestanden wird, dass es also Untermen
schen gibt. Von ihnen und dem Unrecht, das ihnen angetan wurde, aus muss 
deshalb über Gerechtigkeit nachgedacht werden. Eigentlich ist diese zentrale 
These schon im Titel des letzten Buchs von Charles W. Mills auf den Punkt ge
bracht: Damit es »black rights« geben kann, müssen die »white wrongs« eine 
zentrale Rolle in Theorie und Praxis spielen. Und: Es kann nicht länger einfach 
davon ausgegangen werden, dass alle schon Personen im Sinn von Kants und 
Rawls idealem Liberalismus sind; große Teile der Menschheit müssen durch 
reale, material reparative Maßnahmen zu solchen Personen vielmehr allererst 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 33 

gemacht werden. Und dieses Unterfangen nennt Mills Black Radical Kantia
nism. 

In Patemans Auseinandersetzung mit Mills klingt eine andere, substan
tiellere Kritik an Kant, aber durchaus auch an Mills an, und zwar der Tatsa
che zum Trotz, dass beide auf ganz ähnliche Weise die Gewaltstrukturen von 
Vertragstheorien analysieren: Pateman unter dem Begriff des Sexual Contract 
(Pateman 1988) und Mills etwas später, und durchaus von Pateman inspiriert, 
unter dem des Racial Contract (Mills 2022). Denn der oben schon erwähnte Dis
put zwischen Pateman und Mills handelt nicht nur davon, wie metaphorisch 
man den Vertragsbegriff verstehen soll, genauer gesagt davon, wie legitim es 
ist, aus den Vertragstheorien von Hobbes, Locke, Kant und Rousseau, in de
nen es um die Verpflichtungen gegenüber dem Staat geht, ein Instrument zur 
(apolitischen, wie Pateman meint) Generierung von Prinzipien der Moral und 
Gerechtigkeit zu machen, wie Mills das in Anknüpfung an Rawls tut. Während 
Mills hier nur einen Streit um Worte sieht, insistiert Pateman darauf, dass man 
die Rolle des Vertrags in jenem Liberalismus, den Mills mit Kant und Rawls ver
teidigt, viel ernster nehmen müsse, weil er mit der demokratischen Gerech
tigkeit, die Mills verteidige, nicht zu vereinbaren sei. Das Vertragsdenken set
ze nämlich Personen voraus, die aus rationalem Eigeninteresse handeln, und 
letztlich verteidige dieses Denken die Idee, dass Menschen sich (oder zumin
dest ihre Arbeitskraft) vertraglich geregelt verkaufen können sollen. Dabei geht 
es Pateman um die Zurückweisung von zweierlei: um die Zurückweisung der 
Annahme, dass Menschen wesentlich aus Eigeninteresse handeln, und, noch 
mehr, um die Kritik an der vertragstheoretischen Vorstellung von Menschen 
als Eigentümer*innen ihrer selbst, wie es in den Ausdrücken self-ownership und 
property in person zum Ausdruck komme.9 

Im Gespräch mit Pateman meint Mills, dieses Argument mit dem Hinweis 
darauf entkräften zu können, dass es gerade Kant zufolge unmöglich ist, Per
sonen als (verkaufbare) Güter zu verstehen, vielmehr seien sie immer nur als 
Selbstzweck zu sehen.10 Pateman hingegen beharrt darauf: »I do not think that 

9 Vgl. insbes. Pateman 2002. Hier zeigt Pateman, dass der Gedanke, dass man die Ei
gentümerin ihrer selbst ist, fundamental gegen demokratische Prinzipien der Selbst
bestimmung verstößt und dass es unmöglich ist, nur einen Teil einer Person, wie etwa 
die Arbeitskraft, zu verkaufen, ohne Personen gänzlich als Waren zu behandeln. 

10 »Kant is no socialist […] but property in person isn’t really crucial to his theory. Rather 
personhood is, and our duty not to treat others as mere means. Correspondingly, the 
variety of contract theory advocated by Rawls […] is centered on what principles we 
should choose to regulate society given this overriding commitment to respecting oth

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Charles Mills’ politische Philosophie 

Kant can be scrubbed clean.« (Pateman und Mills 2007: 26) Mein Eindruck ist 
deshalb, dass es Pateman in ihrer Kritik am Vertragsdenken nicht nur um ei
ne Zurückweisung der entpolitisierenden Reduktion des Vertrags auf ein mo
ralgenerierendes Prinzip geht, sondern eben auch und vor allem darum, dass 
auch noch an der kantischen Autonomie der Person, die immer nur als Selbst
zweck behandelt werden soll, etwas Problematisches ist. Und dieses »etwas« 
scheint mit einer Orientierung an Eigentumskategorien zu tun zu haben, die 
Pateman aber nicht genauer erläutert. Vielmehr scheint sie selbst an der Au
tonomie der Person festzuhalten, allerdings einer Person, die jenseits des Ver
tragsdenkens angesiedelt sein soll. So schreibt sie in ihrer Kritik am Begriff 
der Person als Selbstbesitz (self-ownership), dass es dem Neoliberalismus und 
der Politik des »libertarianisms« zuarbeitet, wenn man die Begriffe self-owner
ship und property in person unkritisch als Synonyme für Autonomie benutzt.11 
Das wiederum verstehe ich so, dass es neben dem kantischen Verständnis von 
Autonomie, das Pateman ablehnt, ein anderes gibt, das sie verteidigt, weil es 
jenseits von self-ownership und property in person angesiedelt ist. Demgegenüber 
glaube ich allerdings, dass am Begriff der Autonomie mehr Probleme hängen, 
als beide, der von Kants Moraltheorie inspirierte Mills und die Kant-Kritikerin 
Pateman, artikulieren, und dass es dieses Mehr ist, welches es schwer bis un
möglich macht, Mills (und Kant) mit zumindest einigen Spielarten der Black 
Radical Tradition in Einklang zu bringen. 

Ich möchte deshalb bei Patemans nur vage formuliertem Einwand gegen 
Kants Begriff der Person ansetzen und ihn – über Pateman hinausgehend, ja 
letztlich gegen sie argumentierend – so formulieren: Auch die Autonomie der 
Person jenseits eines Verständnisses von property in person ist nicht frei von ei
nem problematischen Eigentumsdenken. Dieses problematische Eigentums
denken verschwindet zudem noch nicht einmal dann, wenn wirklich alle Men
schen – durch affirmative action, reparative Maßnahmen der Umverteilung etc., 
wie Mills sie als Teil des Black Radical Kantianism bzw. Liberalism vorsieht – 
in die Lage versetzt würden, sich tatsächlich als autonome Personen an der 

ers’s personhood. I don’t see why this kind of contract isn’t perfectly defensible in prin
ciple as a set of moral guidelines, so I’m still trying to get clear on why you object to it. 
I guess part of the reason is the link you’re making between property in the person as 
self-ownership and ›property as people’s right of self-government or autonomy.‹« Mills 
in Pateman/Mills 2007: 19. 

11 Pateman 2002: 51. Auf derselben Seite schreibt sie auch: »The goal here is to maximize 
autonomy.« 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 35 

Aushandlung hinter dem veil of ignorance zu beteiligen und das von Mills als 
Vertrag artikulierte Gedankenexperiment nicht länger von Herrschaftsstruk
turen geprägt wäre. Oder um es anders zu sagen: Das Problem, das ich meine, 
verschwindet auch dann nicht, wenn es im radikalen, schwarzen Kantianis
mus von Mills keine Untermenschen, sondern wirklich nur mehr Menschen 
gäbe, die sich auf das reparative Umverteilungsprojekt von Mills (und vielen 
anderen) einlassen. 

Für die Artikulation des Problems, um das es mir geht, ist ein kurzer Blick 
auf den sensus communis in Kants dritter Kritik hilfreich,12 den Hannah Arendt 
das Zentrum der kantischen politischen Theorie genannt hat (Arendt 1985: ins
bes. 92–103), auch wenn Kant diesen Gemeinsinn einführt, um die subjektive 
Allgemeinheit von ästhetischen Urteilen zu begründen. Kant zufolge kommt 
diese Allgemeinheit dann zustande, wenn die ästhetische Lust des urteilenden 
Subjekts völlig frei von materiellen Interessen ist und nur das eine Rolle spielt, 
was alle denkenden Wesen teilen: Einbildungskraft und Verstand. Denn nur 
unter dieser Bedingung, unter dieser Bedingung aber notwendigerweise, ist 
das Urteil ein wahrhaft allgemeines und darf allen anderen mit Grund ange
sonnen werden. Kant zufolge kann diese Allgemeinheit nur durch den sensus 
communis sichergestellt werden, d.h. mittels der Fähigkeit, das eigene Urteil so 
mit Bezug auf mögliche versteckte Interessen zu testen, dass ich mich als Ur
teilende an die Stelle aller anderen vernünftigen Wesen versetze und die Vor
stellung eines schönen Gegenstands aus deren Perspektive wahrnehme bzw. 
beurteile. Erst mit diesem Test des sensus communis, den Kant mit Geschmack 
und Zivilisiertheit gleichsetzt, ist das ästhetische Urteil ein allgemeines und 
das kosmopolitische Subjekt komplett. 

Die Überschneidungen des sensus communis als Abstraktion von allen Ei
geninteressen mit dem kategorischen Imperativ dürften offensichtlich sein, 
und auch Kant stellt am Ende seiner Überlegungen zum sensus communis – 
im §42 – explizit eine Verbindung zwischen Moralität und der Fähigkeit zum 
uninteressierten, von allen persönlichen Interessen abstrahierenden ästheti
schen Urteil her. Zugleich aber hält Kant in der entsprechenden Passage fest, 
dass nicht alle Menschen, die über die menschlichen Erkenntnisvermögen 
Einbildungskraft und Verstand verfügen, zum sensus communis fähig sind. 
Vielmehr schreibt er, dass das von allen Eigeninteressen freie, rein formale 
»[…] Interesse am Schönen der Natur wirklich nicht gemein, sondern nur 

12 Vgl. insbesondere die §§ 40–42 in Kant 1974, 224ff. Zu einer ausführlicheren Kritik des 
sensus communis vgl. Sonderegger 2018 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Charles Mills’ politische Philosophie 

denen eigen, deren Denkungsart entweder zum Guten schon ausgebildet, 
oder dieser Ausbildung vorzüglich empfänglich ist« (Kant 1974: § 42, 234). 
Vorausgegangen war dieser abschließenden Bemerkung zum sensus communis 
in §41 die Behauptung, dass viele Menschen (noch) weit entfernt von der 
Zivilisierung sind, als deren Ausdruck der sensus communis verstanden werden 
muss. In den Worten von Kant: »und so werden freilich anfangs nur Reize, 
z.B. Farben, um sich zu bemalen (Rocou bei den Karaiben und Zinnober bei 
den Irokesen), oder Blumen, Muschelschalen, schönfarbige Vogelfedern, mit 
der Zeit aber auch schöne Formen (als an Kanots, Kleidern, u.s.w.), die gar 
kein Vergnügen, d.i. Wohlgefallen des Genusses bei sich führen, in der Gesell
schaft wichtig und mit großem Interesse verbunden: bis endlich die auf den 
höchsten Punkt gekommene Zivilisierung daraus beinahe das Hauptwerk der 
verfeinerten Neigung macht […]« (Kant 1974: § 41, 230).13 

Mit anderen Worten, die Abstraktion von allen Eigeninteressen, die es 
Menschen ermöglichen soll, Andere als Selbstzweck statt als Instrument zu 
behandeln, eine Abstraktionsfähigkeit, zu der ästhetische Erfahrungen einer
seits hinführen und die solche Erfahrungen andererseits ausdrücken sollen, 
ist bei Kant offensichtlich nicht allgemein. Vielmehr ist die Fähigkeit, von 
eigenen Interessen zu abstrahieren, Kant zufolge von den unteren Klassen 
und nicht-männlichen Menschen erst in der Zukunft erlernbar, von einigen 
rassifizierten Gruppen aber kategorial nie und nimmer. Kants dritte Kritik 
macht diese rassistische Ausgrenzung im Namen der Zivilisiertheit weitaus 
expliziter als seine Moralphilosophie. Deshalb eignet gerade sie sich beson
ders für den Nachweis, dass ein kantisch verstandener veil of ignorance und die 
dabei zugleich vorausgesetzte, aber auch bestätigte Autonomie der Person 
weder frei von Ausschlüssen ist noch jenseits aller Interessen, wie Mills gegen 
Pateman einwendet. Denn die Befähigung zum sensus communis dient bei 
Kant wesentlich dazu, bürgerliche, weiße Männer auszuzeichnen. Gerade 
der Besitz des sensus communis wird im 18. Jahrhundert zum vorzüglichsten 

13 Der zweite Teil der Kritik der Urteilskraft, insbesondere der § 83, der eine große Über
einstimmung mit Kants »rassen«-theoretischen Überlegungen in den Vorlesungen zur 
Anthropologie aufweist, macht noch deutlicher, »dass nicht jede Kultur« zum letzten 
Zweck der Naturanalage des Menschen, nämlich der Zivilisation, für die das ästhe
tische Erfahren bürgt, in der Lage ist und dass Kant die verschiedenen Kulturen auf 
der Grundlage von Hautfarben voneinander unterscheidet. Vgl. Kant 1974: 390; Krogh 
2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 37 

Instrument im bürgerlich-kapitalistischen Kulturkampf, der Ausbeutungs
privilegien legitimieren oder, noch besser, die Existenz dieser Privilegien 
verschleiern soll. 

Hinzu kommt Folgendes: Selbst wenn das Kant zufolge Moral und ästheti
sche »Zivilisiertheit« ermöglichende Autonomieprinzip im Sinn der Abstrak
tion von allen Interessen von der Beschränkung auf männliche Bürger befreit 
würde, stellt sich die Frage, ob die von allen Interessen und Situiertheiten ge
reinigte Autonomie nicht problematisch und provinziell bleibt. Mills selbst for
muliert an einigen Stellen Zweifel in diese Richtung, ganz besonders am En
de seines Aufsatzes über »Kants Untermenschen«. Dort fragt er nämlich: »Do 
crucial concepts such as ›autonomy‹ need to be given a different emphasis, 
if a case can be made that a tacitly masculine experience has grounded their 
formation? Is the disdain for ›inclination‹ linked with identification with the 
body and the feminine? It could be argued similarly that genuine race neu
trality requires a careful rethinking of white philosophy’s content in the light 
of racial domination. If nonwhite ›savagery‹ is the negative antipode against 
which civilized (white) humanity is going to define itself, then obviously the 
interlocking conceptual relationships are likely to shape how these concepts of 
›civilization,‹ and what it is to rise above nature, develop. Both in the descrip
tive realm, where full humanity is conceptualized in Eurocentric and culturally 
loaded terms, and in the prescriptive real, the implications could be far-reach
ing« (Mills 2017b: 111f.). 

Mills lässt diese Fragen in der Luft hängen. Dabei müssen sie von der Kritik 
der Urteilskraft her allesamt mit Ja beantwortet werden. Denn dieses Buch han
delt zentral von der kategorischen Ablehnung gegenüber aller Neigung, Vorlie
be, Lust und Interessiertheit – also der von Mills ins Spiel gebrachten inclina
tion –, und von Anfang an ebenso kategorisch von der Ablehnung des Wilden, 
der Mills’schen savagery, als Gegenteil der Zivilisiertheit. Schon der einleitende 
§2 stellt exemplarisch den Gegensatz zwischen einem irokesischen Sachem in 
Paris und einem zivilisierten ästhetischen Betrachter ins Zentrum. Während 
der Sachem sich Kant zufolge nur für das Essen interessiert und zur reinen 
ästhetischen Lust am Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand unfähig 
ist, erfreut sich sein Gegenpart interesselos an der Schönheit eines Palastes. 
Und auch in der oben zitierten, abschließenden Passage zum sensus commu
nis sind es irokesische Menschen und die Bewohner*innen der Karibik, welche 
als Inbegriff des Unzivilisierten herhalten müssen. Das legt gravierende Zwei
fel am Autonomiebegriff nahe – sowohl auf der Ebene von Personen als auch 
auf der von politischen Gemeinwesen. Und es legt auch die Vermutung nahe, 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Charles Mills’ politische Philosophie 

dass selbst die Orientierung an der im kantischen Sinn autonomen, sich sou
verän selbst bestimmenden und dabei von allen Eigeninteressen abstrahieren
den Person Ausdruck eines keineswegs unproblematischen, weil provinziellen 
Universalismus ist. Ein Universalismus unter jenen, die jenseits von inclination 
und savagery stehen oder zumindest bereit sind, sich von letzteren zu eman
zipieren, d.h. sich an eine bestimmte Form von Autonomie zu assimilieren. 
Diese Autonomie ist dadurch charakterisiert, dass man die eigenen Vermögen 
souverän kontrolliert, also in ihrem Vollbesitz ist, auch wenn (im Sinn von Pa
teman) ausgeschlossen wäre, dass man sich oder Teile seiner selbst verkauft. 

Eine Alternative zu derartigen souveränen Autonomievorstellungen auf 
der Ebene des Staates formuliert u.a. Iris Marion Young, und zwar ausgerech
net im Ausgang von irokesischen Praktiken des Föderalismus, jedoch nicht 
ohne hinzuzufügen, dass Souveränität auf allen Ebenen problematisch ist: 
vom Staat bis zur scheinbar ganz individuellen Person (vgl. Young 2000: ins
bes. 255f.). Denn Autonomie produziert immer klare Grenzen, Dichotomien 
und Ausschlüsse, denen man Youngs Meinung nach nur mit Begriffen und 
Praktiken der Hybridität und der Relationalität begegnen kann.14 In Bezug 
auf die Organisation von anti-souveränen und anti-autonomen Gemeinwesen 
hat auch Cederic Robinson, der wohl wichtigste Historiker der Black Radical 
Tradition, ganz ähnliche Vorschläge gemacht. (Robinson 2021) Zugleich aber 
hat er noch stärker als Young die Gewaltexzesse souveräner Staaten nach 
europäischem Vorbild herausgearbeitet, vor allem aber an unterschiedlichste 
Alternativen erinnert, die sich in sogenannten stateless societies finden lassen, 
nämlich in seinem Buch The Terms of Order. Political Science and the Myth of 
Leadership (Robinson 2016). 

Was die Ebene der von inclination und savagery befreiten Autonomie von 
Personen betrifft, so ist mit Blick auf die Black Radical Tradition wohl Fred Mo
ten einer der radikalsten Kritiker. Statt wie Mills dafür zu kämpfen, dass ›Un
termenschen‹ eines Tages wirklich als autonome Menschen anerkannt wer
den, schlägt er vor, dasjenige, was einem so lange verweigert wurde, selbst zu 
verweigern: »to refuse what has been refused to you«.15 Aus Motens Perspek

14 »I shall argue that such a relational and decentered notion of subjectivity and polity 
contributes to reconceptualizing self-determination and global governances.« (Young 
2000: 245f.) 

15 »I think of a phrase I often use – and I always think of it in relation to Fannie Lou Hamer, 
because it’s just me giving a theoretical spin on a formulation she made in practice: to 
refuse that which has been refused to you. […] And that doesn’t mean that what’s at 
stake is some kind of blind, happy, celebratory attitude toward all the beautiful stuff 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 39 

tive ist es nicht nur strategisch falsch, wie Mills auf einen radikalen Liberalis
mus zu setzen, weil der Liberalismus mittlerweile globale Hegemonie errun
gen hat und die einzige Sprache ist, welche die Mächtigen verstehen, oder – 
analog dazu – auf dem souveränen, autonomen Individuum, das über allen 
inclinations steht, zu insistieren, weil man ansonsten nur bei tendenziell auto
ritären Kollektiven, wie man sie vom realen Kommunismus kenne, und/oder 
im Relativismus ende. Moten hält dem eine (auch bei Young anklingende) Re
lationalität entgegen, die diese falschen Alternativen durchkreuzt,16 nämlich 
eine Verbundenheit in gewollter Abhängigkeit und eine Weigerung, ein ein
zelnes, unabhängiges Wesen zu sein, das seine Vermögen im Griff hat; nicht 
umsonst stellt Moten die Glissant entnommene Losung »consent not to be a 
single being« seinen drei jüngst erschienen Aufsatzbänden voran.17 

Auch im gemeinsam von Moten und Stefano Harney geschriebenen Buch 
The Undercommons spielt die Zurückweisung der Autonomie eine zentrale Rol
le, und zwar explizit mit Blick auf Kant und dessen Autonomie-Verständnis 
im Sinn einer von anderen vollkommen unabhängigen, mündigen Person. 
So schreiben die beiden in Auseinandersetzung mit Kants Manifest »Was ist 
Aufklärung?« (Kant 2002) in The Undercommons, einem Text, der der wider
ständigen Sozialität der Subalternen und ihrer erfinderischen Pflege der 
Gemeingüter gewidmet ist: »it’s about allowing subjectivity to be unlawfully 
overcome by others, a radical passion and passivity such that one becomes 
unfit for subjection […]« (Harney und Moten 2013: 28). Die soziale Ontologie, 
die einer solchen aktiv passiven Passion gegenüber anderen zugrunde liegt, 
findet sich ohne Zweifel nicht nur in der Black Radical Tradition – man denke 
nur an die Anthropologinnen Marilyn Strathern oder Marisol de la Cadena, 
die sich seit langem mit der Ethik von partial connections zwischen Menschen 
und dem mehr als Menschlichen beschäftigen (vgl. Strathern 2004; de la 
Cadena 2015). Aber gerade auch der Black Radicalism hat in den skizzierten 
Hinsichten wichtige Vorschläge gemacht, Vorschläge, die sich mit dem Black 

that we’ve made under constraint. I love all the beautiful stuff we’ve made under con
straint but I’m pretty sure I would love all the beautiful stuff we’d make out from under 
constraint better.« (Moten Hartman 2018) 

16 Derartige, in Motens Augen falsche Alternativen finden sich bei Mills an vielen Stellen. 
Vgl. z.B. Pateman und Mills 2007: 102; Mills 2017d: 70. 

17 In einem kurzen Text mit dem Titel »to consent not to be a single being« verweist Mo

ten auf Edouard Glissant als den Autor dieses Gedankens. (Vgl. Moten 2010). 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Charles Mills’ politische Philosophie 

Radical Kantianismus von Mills nicht in Einklang bringen lassen, ja sich ihm 
bewusst verweigern. 

Zwei Vorbehalte zum Schluss. Erstens: Meine Kritik an Mills’ Liberalis
mus und seiner nur vermeintlichen Radikalität, wenn man die Maßstäbe der 
Black Radical Tradition anlegt, haben auch andere geäußert, manchmal auch 
mit dem Hinweis darauf, dass es in den frühen Auseinandersetzungen von 
Mills mit Marx und, noch früher, in Mills politischem Aktivismus in Jamaica 
durchaus Bezüge zu dieser Tradition gibt, die sich mit einem Black Radical 
Liberalism nicht in Einklang bringen lassen. Erst später, vor allem im Licht 
der Verbrechen des Stalinismus, habe Mills sich von radikaleren Varianten 
des schwarzen Marxismus immer stärker distanziert und den Liberalismus 
als einzige Alternative dazu diskutiert.18 Brian Meeks verweist in seinem im 
besten und vielfachen Sinn moving Vortrag mit dem Titel »Letter to a Friend« – 
im Rahmen der Tagung »The Life and Work of Charles Mills« kurz nach dessen 
Tod – nicht nur auf den radikalen Aktivismus des jungen Charles Mills.19 Er 
hebt auch hervor, dass Mills damals ein durchaus offenes Ohr für »non-statist 
forms of government« hatte, wie sie von der Jamaikanischen Radical Tradi
tion, nämlich vom Rastafarianismus, propagiert wurden. Ich habe hier mit 
einer ähnlichen Absicht an Überlegungen von Moten und Robinson erinnert, 
weil sie die Messlatte besonders hoch legen und in den mir bekannten Kritiken 
am Black Radical Kantianism des späten Mills keine Rolle spielen. 

Zweitens: Kritik am (assimilationistischen) Universalismus von Gleichheit 
und Gerechtigkeit, wie wir ihn kennen, oder auch am liberalen Verständnis 
der autonomen Person kann in Zeiten, in denen Faschist*innen auf der gan
zen Welt an der Abschaffung dieser Konzepte und der mit ihnen verbundenen 
Institutionen arbeiten, nicht leichtfertig erhoben werden. Vielmehr muss das 
Formulieren und erst recht das praktische Umsetzen solcher Kritik behutsam 
zu Werk gehen, immer darauf bedacht, die möglicherweise progressiven Ele
mente auch problematischer, ja über Jahrhunderte hinweg immer neue Gewalt 
produzierender Konzepte nicht zu schnell zu verabschieden.20 Keine Zurück
weisung des strategischen Weiterarbeitens mit den hegemonialen und somit 

18 Vgl. z.B. Anthony Bogues’ Beitrag »in einer »Book Discussion« zu Mills’ The Racial Con
tract im Journal Small Axe (Bogues 1998); oder den Vortrag von Desmond Jagmohan 
(Jagmohan 2021) im Rahmen der von der Boston Review organisierten Diskussion zur 
Würdigung von Charles Mills nach dessen Tod. 

19 Ein Mitschnitt des Vortrags findet sich unter dem oben genannten Titel auf Vimeo. - 
20 Wie das funktionieren könnte, skizziert Vanessa Machado de Oliveira in ihrem Buch 

Hospicing Modernity: Facing Humanity’s Wrongs and the Implications for Social Activism, 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 41 

immer auch habituell gewordenen und auf abgründige Weise begehrten Ka
tegorien, Institutionen und Praktiken des Liberalismus nach Jahrhunderten 
seiner Gewalt ist aber auch keine Lösung. 

Literatur 

Arendt, Hannah (1985): Das Urteilen. Texte zu Kants politischer Philosophie. 
Hg. und mit einem Essay von R. Beiner, München und Zürich: Piper Verlag. 

Benjamin, Walter (1980): »Über den Begriff der Geschichte«, in: Ders.: Gesam
melte Schriften, Band I.2. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980, S. 693–704. 

Bernasconi, Robert (2011): »Kant’s Third Thoughts on Race«, in: Stuart Elden/ 
Eduardo Mendieta (Hg.): Reading Kant’s Geography, New York/Albany: 
Suny Press, S. 291–318. 

Bogues, Anthony (1998): »The Racial Contract and Revising Liberalism«, in: 
Small Axe, 4, S. 175–182. 

De la Cadena, Marisol (2025): Earth Beings. Ecologies of Practice Across An
dean Worlds, Durham and London: Duke University Press. 

Harney, Stefano/Moten, Fred (2013): The Undercommons. Fugitive Planning & 
Black Study, Wivenhoe, New York, Port Watson: Minor Compositions. 

Huseyinzadegan, Dilek/Pascoe, Jordan (2022): »Kant and Feminist Political 
Thought, Redux: Complicity, Accountability and Refusal«, in: Susanne Let
tow und Tuija Pulkkinen (Hg.): The Palgrave Handbook of German Ide
alism and Feminist Philosophy, Palgrave Macmillan und Springer Nature 
Switzerland 2022, S. 31–49. 

Jagmohan, Desmond (2021): »In Pursuit of Racial Justice: The Life and Thought 
of Charles W. Mills«, online Vortrag: https://www.bostonreview.net/arti 
cles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills 
/, vom 7.1.2025. 

Kleingeld, Pauline (2007): »Kant’s Second Thoughts on Race«, in: The Philo
sophical Quarterly 57 (222), S. 573–592. 

Kant, Immanuel (1974): Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Band X, hg. von 
Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M. 

North Atlantic Books 2021, in dem sie für eine behutsame und langsame Sterbebe
gleitung der Institutionen der Moderne plädiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/
https://www.bostonreview.net/articles/in-pursuit-of-racial-justice-the-life-and-thought-of-charles-w-mills/


42 Charles Mills’ politische Philosophie 

Kant, Immanuel (2002): »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?«, 
in: Eberhard Bahr (Hg.), Was ist Aufklärung? Thesen und Definitionen, 
Stuttgart: Reclam, S. 9–17. 

Krogh, Marie Louise (2022): »Tutelage or assimilation? Kant on the educability 
of the human races«, in: Radical Philosophy, 2.13, S. 43–56; https://www.r 
adicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation, vom 25.2.2025. 

Lu-Adler, Huaping (2023): Kant, Race, and Racism: Views from Somewhere, 
Oxford University Press 2023. 

Mills, Charles W. (2014): »Kant and Race, Redux«, in: Graduate Faculty Philos
ophy Journal 35 (1–2), S. 125–157. 

Mills, Charles W. (2017): Black Rights/White Wrongs. The Critique of Racial 
Liberalism, Oxford: Oxford University Press 2017. 

Mills, Charles W. (2017a): »The Whiteness of Political Philosophy«, in: Charles 
W. Mills, Black Rights/White Wrongs. The Critique of Racial Liberalism, 
Oxford: Oxford University Press 2017, S. 181–200. 

Mills, Charles W. (2017b): »Kant’s Untermenschen«, in: Charles W. Mills, Black 
Rights/White Wrongs. The Critique of Racial Liberalism, Oxford: Oxford 
University Press 2017, S. 91–112 

Mills, Charles W. (2017c): »Epilogue (as Prologue): Toward a Black Radical Lib
eralism«, in: Charles W. Mills, Black Rights/White Wrongs. The Critique of 
Racial Liberalism, Oxford: Oxford University Press 2017, S. 201–215. 

Mills, Charles W. (2017d): »White Ignorance«, in: Charles W. Mills, Black 
Rights/White Wrongs. The Critique of Racial Liberalism, Oxford: Oxford 
University Press 2017, S. 49–71. 

Mills, Charles W. (2020): »Theorizing Racial Justice«, Tanner Lectures 
1919/2020 vom 12. Februar 2020. Ein pdf des leicht überarbeiteten Vor
trags vom Juli 2020 findet sich auf: https://tannerlectures.org/lectures/th 
eorizing-racial-justice/ vom 1.1.2025. 

Mill, Charles W. (2022): The Racial Contract. With a new preface by the author 
and a foreword by Tommie Shelby, Ithaca and London: Cornell University 
Press [Erste Auflage 1997]. 

Moten, Fred (2004): »Knowledge of Freedom«, in: CR: The New Centennial 
Review, Jahrgang 4, Heft 2, 269–310; wieder abgedruckt in: Moten, Fred 
(2018): Stolen Life, Durham and London: Duke University Press, S. 1–95. 

Moten, Fred (2010): »to consent not to be a single being«, online auf der Home
page der Poetry Foundation: https://www.poetryfoundation.org/harriet-b 
ooks/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being, vom 5.1.2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being
https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://www.radicalphilosophy.com/article/tutelage-or-assimilation
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://tannerlectures.org/lectures/theorizing-racial-justice/
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being
https://www.poetryfoundation.org/harriet-books/2010/02/to-consent-not-to-be-a-single-being


Ruth Sonderegger: Wie radikal ist Charles W. Mills’ »Black Radical Kantianism«? 43 

Moten, Fred/Hartman, Saidiya (2018): »To refuse that which has been refused 
to you«, in: Chimurenga, October 2018, https://chimurengachronic.co.za/ 
to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/, vom 25.2.2025. 

Muthu, Shankar (2003): Enlightenment against Empire, Princeton: Princeton 
University Press. 

Oulious, Miltiadis (2024): »Klima-Kommunismus muss Mainstream werden«. 
Interview mit Guido Speckmann, in: analyse und kritik, Nr. 710117, S. 17. 

Pateman, Carole (1988): The Sexual Contract, Standford/California: Stanford 
University Press. 

Pateman, Carole (2002): »Self-Ownership and Property in the Person: Democ
ratization and a Tale of Two Concepts«, in: The Journal of Political Philoso
phy, Volume 10, Number 1, S. 20–53. 

Pateman, Carole/Mills, Charles W. (2007): »Contract and Social Change. A Dia
logue between Carole Pateman and Charles W. Mills«, in: Carole Pateman/ 
Charles W. Mills, Contract and Domination, Cambridge and Malden: Polity 
Press, S. 10–34. 

Robinson, Cederic (2016): The Terms of Order. Political Science and the Myth 
of Leadership. The University of North Carolina Press Chapel Hill (Erstaus
gabe 1980). 

Robinson, Cederic (2021): Black Marxism. The Making of the Black Radical Tra
dition, The University of North Carolina Press (Erstausgabe 1983). 

Sonderegger, Ruth (2028): »Kants Ästhetik im Kontext des kolonial gestützten 
Kapitalismus. Ein Fragment zur Entstehung der philosophischen Ästhe
tik als Sensibilisierungsprojekt«, in: Burkhard Liebsch (Hg.), Sensibilität 
der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische Sensibilisierung im 
Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft 17 der Zeitschrift für Äs
thetik und Allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 
S. 109–125. 

Strathern, Marilyn (2004): Partial Connections, Oxford: Rowman & Littlefield. 
Young, Iris Marion (2000): »Hybrid Democracy: Iroquois Federalism and the 

Postcolonial Project«, in: Ivison Duncan/Paul Patton/Will Sanders: Politi
cal Theory and the Rights of Indigenous Peoples, Cambridge: Cambridge 
University Press, S. 237–258. 

Ruth Sonderegger ist seit 2009 Professorin für Philosophie und ästheti
sche Theorie an der Akademie der bildenden Künste Wien. Ihre derzeitigen 
Forschungsfelder sind: (Entstehungs-)Geschichte der westlichen philoso

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/
https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/
https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/
https://chimurengachronic.co.za/to-refuse-that-which-has-been-refused-to-you-2/


44 Charles Mills’ politische Philosophie 

phischen Ästhetik (im Kontext des Kolonialkapitalismus), Praxistheorien, 
Cultural Studies, kritische Theorien und Widerstandsforschung. Gemeinsam 
mit Katja Diefenbach und Pablo Valdivia arbeitet sie derzeit an einem For
schungsprojekt zum Thema Wahrnehmen, Rechtsprechen und Verwerten in 
der kolonialen Moderne. 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003 - am 14.02.2026, 11:21:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401750-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

