
ANTHROPOS

101.2006: 529–540

“Tranca Ruas schlachtete seine Katze,
wollte aber nicht alleine essen . . . ”

Deixis, Ritualgesänge und die Glaubwürdigkeit
der Geistverkörperung in der brasilianischen Umbanda

Christian Meyer

Abstract. – In the rituals of Brazilian Umbanda invoked spirits,
embodied by devotees in trance, speak with the visitors present
in the cult house. For the audience, the embodiment creates a
difference between the sound-making biological individual of
the medium and the social person of the spirit who speaks. In
order to understand what the speaking persona refers to when
using deictical expressions such as “here,” “there,” “I,” or “we,”
the interlocutor, therefore, needs contextual knowledge about
the spirits. This, as the article argues, is created by ritual chants.
Since the devotees draw on them when they try to understand the
speaking of the spirits, ritual chants are an important source for
the credibility of embodiment practices in the Umbanda. [Brazil,
Umbanda, deixis, ritual, chants, pragmatics, embodiment]

Christian Meyer, M. A. (1998), Dr. phil. (2003), wissenschaft-
licher Mitarbeiter am Institut für Ethnologie und Afrikastudien
der Johannes Gutenberg-Universität Mainz. Z. Zt. Leiter eines
Forschungsprojekts über “Persuasive Kommunikation bei den
Wolof. Das Zusammenspiel sprachlicher und kultureller Aspek-
te”. – Zu seinen Arbeitsschwerpunkten gehören Religions-,
Politik- und linguistische Ethnologie, Senegal (Wolof), afrobra-
silianische Religionen (Umbanda, Candomblé) und vergleichen-
de Ethnologie amerikanischer Indianer. – Publikationen u. a.:
“‘Mahnen, Prahlen, Drohen . . . ’ Rhetorik und politische Orga-
nisation amerikanischer Indianer” (Frankfurt 2005).

Deixis und Deixis am Phantasma

Im Verlauf der meisten kommunikativen Hand-
lungen werden deiktische Ausdrücke verwendet:
“Wird etwa, im Rahmen eines Gesprächs, der Aus-
druck ich verwendet, so lässt sich die damit be-

zeichnete Person nur ermitteln, wenn man weiß,
w e r der Sprecher der Äußerung ist; entsprechend
ist das Wissen darum, w o eine Äußerung gemacht
wird, für das richtige Verständnis des Ausdrucks
hier unabdingbar; und, analog dazu, lässt sich dem
Wort jetzt eine Bedeutung, besser: Referenz, erst
nach Beantwortung der Frage, w a n n die Äußerung
stattgefunden hat, zuweisen” (Sitta 1991: 1). Deik-
tika sind also diejenigen Ausdrücke im Gespräch,
die den Sprecher, Hörer oder Gegenstand der Äu-
ßerung im Raum, in der Zeit und in Bezug auf
die Handlung (Autor und Gegenstand der Hand-
lung) einordnen. Nur die Partikularität einer Si-
tuation macht eine Aussage überhaupt verstehbar:
“Die Proposition, die durch einen Satz in einem
Kontext ausgesprochen wird, ist eine Funktion von
möglichen Welten und jenem Kontext auf Wahr-
heitswerte. Ein Kontext ist hier eine Gruppe von . . .
Referenzpunkten . . . für Sprecher, Adressaten, Äu-
ßerungszeiten und -orte, aufgezeigte Objekte und
alles sonst Benötigte. Sätze können deshalb bei ver-
schiedenen Gebrauchsgelegenheiten verschiedene
Propositionen ausdrücken” (Levinson 1994: 59f.;
Herv. des Autors wurden weggelassen).

Oft aber sehen beide Gesprächspartner die Din-
ge, auf die sie sich deiktisch beziehen, nicht direkt
vor Augen, wie z. B. bei einem Telefongespräch,
bei einer Wegbeschreibung oder in fiktiven Erzäh-
lungen. Die Hörer müssen sich Ort, Zeitpunkt und

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


530 Christian Meyer

handelnde Person vorstellen. In Wegbeschreibun-
gen beziehen sich Ausdrücke wie “links”, “rechts”,
“vorne” und “dort” jeweils auf die relative Positi-
on des Gehenden und sind nur aus ihr heraus ver-
ständlich. An die Stelle der Wahrnehmung kann
die Erinnerung treten, falls Sprecher und Hörer die
beschriebenen Orte bereits kennen, oder aber die
Vorstellungskraft, falls der Hörer oder beide Inter-
aktanten die örtlichen Gegebenheiten oder die Ak-
teure der Erzählung imaginieren.

Eine solche deiktische Imagination nennt Büh-
ler (1965: 123) “Deixis am Phantasma”. Diese,
so Bühler (123) spielt sich “im Bereich der aus-
gewachsenen Erinnerungen und der konstruktiven
Phantasie” ab. Bühler (1965: 124f.) erläutert das
Besondere an der Deixis am Phantasma: “Wenn
ein Erzähler den Hörer ins Reich des abwesend
Erinnerbaren oder gar ins Reich der konstruktiven
Phantasie führt und ihn dort mit denselben Zeige-
wörtern traktiert, damit er sehe und höre, was es
dort zu sehen und zu hören (und zu tasten, ver-
steht sich, und vielleicht auch einmal zu riechen
und zu schmecken) gibt. Nicht mit dem äußeren
Auge, Ohr usw., sondern mit dem, was man . . . das
innere Auge und Ohr zu nennen pflegt. . . . Der am
Phantasma Geführte kann nicht dem Pfeile eines
vom Sprecher ausgestreckten Armes und Zeigefin-
gers mit dem Blicke folgen, um das Etwas dort
zu finden; er kann nicht die räumliche Herkunfts-
qualität des Stimmklanges ausnützen, um den Ort
eines Sprechers zu finden, welcher hier sagt; er
hört in der geschriebenen Sprache auch nicht den
Stimmcharakter eines abwesenden Sprechers, wel-
cher ich sagt.” Die Deixis am Phantasma kann also
im Idealfall eine imaginäre Welt synästhetisch, in
allen Sinnen und fast real erfahrbar machen. Von
Deixis am Phantasma wird somit dann gesprochen,
wenn die Origo (Ort-, Zeitpunkt-, Agenspositionie-
rung), an dem ein Sprecher sich orientiert, nicht mit
der Origo, von der aus er spricht, übereinstimmt.
Bühler unterscheidet drei “Hauptfälle” der Deixis
am Phantasma.

a) Der Sprecher behält seine Original-Origo
bei, wie z. B. in: “Er fuhr nach Rom; dort blieb er
zwei Tage.”

b) Der Sprecher versetzt seine Origo entspre-
chend der Bewegung der imaginierten Figur, wie
z. B. in: “Er fuhr nach Rom; hier blieb er zwei
Tage” (beide Bsp. sind angelehnt an Brugmann
1904: 42, zit. in Sitta 1991: 9).

c) Der Sprecher behält zunächst seine Original-
Origo bei, vergegenwärtigt sich dann die Origo der
imaginierten Figur aber von seiner eigenen Origo
aus, wie es z. B. bei der Verwendung des Plusquam-
perfekts geschieht: “Letzten Monat habe ich mein

altes Auto verkauft; ein neues hatte ich ja schon
drei Monate zuvor gekauft.”

In allen drei Fällen handelt es sich um Möglich-
keiten der Versetzung von Sprecher und Hörer in ei-
ne Vorstellungswelt, in der dann Bewegungen und
Orientierungen gedacht und kommuniziert werden
können. Während der erste Fall die Distanz zwi-
schen Hörer und Gegenstand wahrt, veranlasst ihn
der zweite Fall, sich mit dem Protagonisten zu iden-
tifizieren. Der dritte Fall oszilliert zwischen Distanz
und Identifikation.

In fiktiven Erzählungen wird die Ich-Origo im
Allgemeinen nicht versetzt. Genau dies geschieht
aber in der Umbanda, einer Variante des großen
Spektrums synkretistischer Religionen in Brasili-
en. Denn sie zeichnet sich dadurch aus, dass in
ihren Ritualen Gläubige in der Trance Geistwesen
verkörpern, die, während sie inkarniert sind, auch
mit den Anwesenden sprechen, sich mit ihnen un-
terhalten, sie segnen, beraten, mit ihnen scherzen,
sie anführen und necken. In den Gesprächen ver-
wenden sie deiktische Ausdrücke, die sich an der
Origo des Geistwesens orientieren und daher den
Hörern nicht “vor Augen liegen”. Die Hörer ken-
nen die Orte nicht, die der Geist als “bei mir zu
Hause” beschreibt. Noch nicht einmal das “ich”
ist ihnen unmittelbar augenscheinlich, da sich hin-
ter der den Anwesenden in der Regel bekannten
Person des Mediums ein fremder Geist verbirgt,
der das Bewusstsein des Mediums kontrolliert und
“verdeckt”. Durch die Verkörperung entsteht somit
ein “Sprung” oder “Bruch”, eine Derridasche diffé-
rance in der Origo des Sprechers.

Die Umbanda

Zunächst soll kurz die Umbanda vorgestellt wer-
den. Als “Neureligion” ist sie Anfang des 20. Jhs.
auf der Basis bereits existierender synkretistischer
Religionen aus Bantu-Vorstellungen und dem por-
tugiesischen Populärkatholizismus entstanden. In
diese wurden Vorstellungen des Spiritismus sowie
später der Yoruba-Traditionen des Candomblé in-
tegriert. Die Umbanda-Anhänger berufen sich auf
verschiedene Einflüsse aus aller Welt, die sich in
Brasilien, einem kulturell wie religiös überaus
heterogenen Land, konzentriert haben. Neben der
kulturellen Mischung haben weitere, spezifisch
brasilianische Bedingungen, wie eine rapide Urba-
nisierung und Industrialisierung in den 20er und
30er Jahren des 20. Jhs., die Grundlage für die
Entstehung und die nachfolgende rasche Verbrei-
tung der Umbanda geschaffen. Zentrales Prinzip
der Umbanda ist die Nächstenliebe, deren Aus-

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen . . . ” 531

übung es den Verstorbenen ermöglichen soll, ins
Paradies (Aruanda, Juremá)1 aufzusteigen. Das in
seinem realen Leben aufgebrachte Maß an Nächs-
tenliebe bestimmt den Erleuchtungsgrad eines In-
dividuums nach seinem Tod. Damit die Geister der
Verstorbenen Nächstenliebe praktizieren können,
werden sie von Medien (Gläubigen) in der Trance
verkörpert. Die Medien zeigen während der Trance
bisweilen besondere Befähigungen, etwa indem sie
über Scherben oder glühende Kohlen laufen oder
stundenlange eloquente Stegreifreden halten.

Je nach dem Erleuchtungsgrad gliedern sich die
Geister unter dem katholischen Gott, der auch mit
dem Bantuwort Zambi bezeichnet wird, in einer
Hierarchie, die, oben beginnend, Orixás (Natur-
gottheiten des Yoruba-Pantheons), Caboclos (In-
dio- und Mestizengeister), Crianças (Kindergeis-
ter), Preto-Velhos (Geister alter Sklaven) und Po-
vo da Rua (Volk der Straße: Gauner-, Prostituier-
ten-, Hexen- und Zigeunerinnengeister) umfasst.
Weitere Geistwesen sind individuelle Schutzengel
(Guias) sowie Totengeister.

Das Problem der Deixis in der Interaktion
mit Geistwesen

Vor dem Hintergrund der oben angesprochenen
Deixis-Problematik stellen sich nun die folgenden
Fragen: Wie können die Anwesenden die in der
Konversation mit den Geistern verwendeten deik-
tischen Ausdrücke verstehen, ohne dass diese je-
des Mal expliziert werden? Wenn ein Geistwesen
spricht (wenn es deiktische Begriffe wie “ich” oder
“wir” verwendet), wie erkennt man, wer das ist,
der spricht (da dies ja nicht die körperliche Per-
son des Mediums ist)? Wenn ein Geistwesen “hier”
und “dort” sagt, was sehr häufig vorkommt, woher
weiß man, worauf sich das bezieht? Wie also wird
der durch die Verkörperung entstehende Origo-
“Bruch” bzw. -“Sprung” überwunden? Im Folgen-
den sollen einige Beispiele für diese Problematik
angeführt werden.2 Die Zitate sind, wie in der ge-
sprochenen Sprache üblich, nicht immer gramma-
tikalisch richtig. Im Falle des Caboclo Sete Estre-
las (Sieben Sterne) kommt eine stark verfremde-
te und agrammatische Sprechweise v. a. bezüglich

1 Der Begriff “Aruanda” geht offensichtlich auf den Ein-
schiffhafen Luanda zurück (vgl. Cacciatore 1977: 52; Lopes
1997: 35); zu “Juremá” s. u.

2 Die im Text genannten Beispiele wurden bei einer achtmo-
natigen vom DAAD finanzierten Feldforschung in Rio de
Janeiro im Jahr 1997 aufgenommen. Adressaten der Äuße-
rungen waren anwesende, im jeweiligen Kulthaus initiierte
Gläubige.

der Aussprache und der Verwendung der gramma-
tischen Person und des Genus hinzu, welche die
mangelnden Portugiesischkenntnisse des indiani-
schen Geistes verdeutlichen soll.

(1) 16. August 1997, Zé Pelintra (“Sepp
Gernegroß”, wie Figge 1973: 27 ihn nennt):

Lá em cima a gente desce e fica aqui em baixo, tá
entendendo? Agora, logo em cima, logo em cima, acima
estamos nós, e logo em cima estão os anjos. E mais
acima tá o Senhor de Todo Mundo, entendeu? São três
câmadas, entendeu? Se a senhora acredita, com o lado
de lá, de lá de cima é o Deus de vocês. E ele . . . , pede a
ele e a gente vem. Ou pede a nós que a gente chega. E a
gente vai lá e bota eles pra fora.

Von da oben steigen wir herab und bleiben hier unten,
klar? Nun, gleich darüber, gleich darüber, darüber sind
wir, und gleich darüber sind die Engel. Und weiter dar-
über ist der Herr der ganzen Welt, klar? Es sind drei
Schichten, verstehst Du? Wenn Sie glauben, mit der an-
deren Seite, dort oben ist Euer Gott. Und er . . . , bitten
Sie ihn und wir kommen. Oder bitten Sie uns, dass wir
kommen. Und wir gehen dorthin und werfen sie hinaus.

Einer der Geister der Unterwelt (“Volk der Stra-
ße”), Zé Pelintra, erklärt hier die Kosmologie der
Umbanda. Er spricht zum einen in räumlichen
Deiktika (“da oben”, “hier unten”, “darüber”, “da”,
“dort”, “dorthin”), wobei die Origo der Ort und
Zeitpunkt seiner Anwesenheit und Verkörperung
im Medium ist. Er erzeugt hier einen imaginären
dreischichtigen Raum, der von göttlichen und geis-
tigen Wesen bevölkert ist. Zum anderen spricht er
in personalen Deiktika, insbesondere von “wir”,
ohne jedoch zu erklären, wer genau damit ge-
meint ist. Woher wissen die Anwesenden, wer diese
Schichten bevölkert und wie die Charaktere sich
jeweils gestalten?

(2) 17. Mai 1997, Irajá, Rio de Janeiro,
Tranca Ruas:

Toda hora, todo dia, todos minutos. Eu e meus capan-
gueiros, eu e meus falangeiros, eu e minhas companhei-
ras, eu e meu povo lá em cima. Tudo nessa terra sempre
guardando vocês, na paz, amor e harmonia, na luz do Pai
Divino, axé!

Zu jeder Stunde, an jedem Tag, in jeder Minute. Ich und
meine Gefolgsleute, ich und meine Truppe, ich und mei-
ne Gefährtinnen, ich und meine Leute dort oben. Alles
in dieser Welt ist immer dabei, auf Euch aufzupassen,
in Frieden, Liebe und Harmonie, im Licht des göttlichen
Vaters, axé!

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


532 Christian Meyer

Axé bedeutet in den afrobrasilianischen Religio-
nen Lebenskraft oder Segen. Ein anderer Exú-
Geist, Tranca Ruas (Straßensperrer), spricht hier
von “sich” und “seinen Leuten.” Wenn man das
Geistwesensystem der Umbanda nicht kennt, kann
man diese Aussage nicht verstehen. Wer ist das
“ich”, das hier spricht? Wer sind seine Leute, seine
Gefolgsleute, seine Truppe, seine Gefährtinnen?

(3) 23. April 1997, Santa Tereza, Rio de Janeiro,
Caboclo Sete Estrelas:

Na nossa terra, na nossa Jurema tem muita mironga. . . .
Então chegou eu, diz eu, minha, minha pai, diz eu: minha
pai, você foi a única boca que acertou, hoje faz três anos
que eu tô na sua terra. Eu diz: o moço, eu diz: eu sei
quantos anos foi, não é mesmo?

In unserer Welt, in unserem Jurema gibt es viel Gezänk.
. . . Also ist (ich) gekommen, und sagt, meine, meine
Vater, sagt ich: meine Vater, Du warst der einzige Mund,
der das Richtige getroffen (gesagt) hat, heute sind es drei
Jahre, dass ich in Deinem Land bin. Ich sagt: Junge, sagt
ich: ich weiß, wie viele Jahre es war, nicht wahr?

Der Caboclo Sete Estrelas, der hier beweist, dass
er als Indio nur rudimentär Portugiesisch spricht,
unterscheidet zwischen seiner Welt und der Welt
der Adressaten. Ferner spricht er von seinem Vater
und dessen Land. Wie können sich die Anwesenden
etwas unter diesen unterschiedlichen Welten vor-
stellen?

Temporaldeixis wird in den Konversationen mit
Umbanda-Geistwesen in der Regel nicht zum Pro-
blem, da Zeit in der Umbanda vermutlich als uni-
versell angesehen wird (s. Bsp. 2). Ob die Zeit nach
Auffassung der Umbandisten im Diesseits und im
Jenseits tatsächlich gleich schnell vergeht, ist je-
doch unklar. Wie dem auch sei, deiktische Zeit-
versetzungen werden grundsätzlich selten vorge-
nommen. Raum- und Personaldeixis sind, wie sich
gezeigt hat, jedoch durchaus problematisch, und sie
werden sehr oft verwendet, um die Differenz zwi-
schen der sprechenden Person und der verkörpern-
den Person, der Geist- und der Menschkategorie
sowie dem Diesseits und dem Jenseits diskursiv zu
etablieren.

Die Personaldeixis hängt somit vom Wissen ab,
das die Anwesenden darüber besitzen, a) ob es ein
Geistwesen oder das Mediums ist, das spricht, und
b) falls es ein Geistwesen ist, was dessen Aussehen,
Charakter und lebensgeschichtlicher Hintergrund
sind.

a) Um für die Anwesenden klar kenntlich zu
machen, wann die Person, der Agens des jewei-

ligen Mediums vom gläubigen Umbanda-Adepten
oder -Priester zum Geistwesen wechselt, d. h. wann
ein fremder Geist in den Körper eines Mediums
hinein- bzw. wieder aus ihm herausfährt, wird
dieser Zeitpunkt im Ritualverlauf (der Liturgie)
genau markiert. Das Geistwesen wird in Ritual-
gesängen gerufen und manifestiert sich nach ei-
niger Zeit im Medium. Für die Anwesenden ist
durch die konvulsiven Bewegungen, die das Me-
dium vollführt, während es in Trance fällt, klar
erkenntlich, wann ein Geist ein- und wieder aus-
tritt. Der liminale Moment ist deutlich erkennbar.
Die verschiedenen Geistkategorien haben hierbei
unterschiedliche Angewohnheiten, in das Medium
einzudringen: Orixás steigen von oben in den Kopf,
Caboclos kommen heftig und direkt von vorne,
Kinder kriechen die Beine hoch. Exús kommen von
verschiedenen Richtungen, mal von unten, mal von
der Seite, immer etwas unvorhergesehen. Diesen
Zeitpunkt der Inkarnation behalten die Anwesen-
den im Kopf, um zu wissen, wer es jeweils ist, der
spricht.

Auch die spezifischen Sprechgewohnheiten der
einzelnen Geister weisen darauf hin, ob es sich
um ein Geistwesen oder um die Person des gläu-
bigen Mediums handelt, das spricht. Den Rah-
men jedoch, der dazu führt, dass die Anwesenden
jederzeit darüber informiert sind, dass ein Geist
präsent ist und welcher es ist, erschafft weniger
die formalisierte Redeweise der Geister als viel-
mehr die Sprechsituation innerhalb der Liturgie des
Umbanda-Rituals. Irvine (1982: 252) hat den Ritu-
alkontext mit dem rituellen Sprechen korreliert und
folgende Beziehung festgestellt:

There is an inverse relationship between the symbolic
forms [das rituelle Sprechen] and their setting [der ritu-
elle Kontext], such that if the one is marked or special,
the other may be unmarked or ordinary. “Ritual,” that
is to say some special, conventional organization of be-
havioural sequences, is most required in just those cases
where spirits use the speech of everyday life. Where spir-
its use a different code, a ritual context does not seem to
be required, although it may occur.

In der Umbanda ist das rituelle Sprechen nicht wie
in vielen Ritualen “formal, formulaic, and paralel-
listic” (Fox 1988: 12, so z. B. bei den Pfingstlern
Goodman 1994: 49), sondern es erweist sich als
sehr kreativ und spontan, und der verkörperte Geist
hat viel Spielraum für individuelle Ideen. Das ri-
tuelle Sprechen ist nur insofern formalisiert, als es
den Geistern (bzw. den Medien in der Geistverkör-
perung) gelingen muss, über Stunden hinweg im-
mer den gleichen Charakter darzustellen und bei

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen . . . ” 533

den Anwesenden das gleiche Rollenverhalten zu
produzieren. Doch ist es, im Gegensatz zum Spre-
chen der “inspirierten” Quaker (Bauman 1983),
unterscheidbar von dem alltäglichen Sprechen: Es
existieren einprägsame Charakteristika des spezifi-
schen Sprechens der Geister. Die Information, dass
es ein Geist aus dem Jenseits ist, der spricht, erhal-
ten die Anwesenden in der Umbanda z. B. durch
eine verfremdete Sprechweise und Lexik.

(b) Bislang ist aber noch nicht klar geworden,
woher die anwesenden Gläubigen Informationen
über, wie bereits angesprochen, Aussehen, Charak-
ter und Lebensgeschichte der Geistwesen erhalten.
Im Folgenden soll gezeigt werden, dass das zum
Verständnis des “Sprechens der Geister” notwen-
dige Kontextwissen vor allem durch die Ritualge-
sänge der Umbanda transportiert wird (vgl. auch
Brazeal 2003: 648).

Ritualgesänge der Umbanda

Nicht nur zum Rufen und Verabschieden der Geist-
wesen sind in den Ritualen der Umbanda Lieder
und Gesänge von großer Bedeutung, denn sie über-
tragen, so die Auffassung der Umbandisten, zu-
sammen mit der Anwesenheit und Berührung der
Geister und den pontos riscados (kabbalistischen
Zeichen) zudem Vibrationen, die zur Heilung oder
zum Eintritt in die Trance notwendig sind. Ethno-
logische Forschungen bestätigen, dass in vielen Re-
ligionen zur Induktion der Trance Trommelschläge
und -rhythmen sowie Gesänge verwendet werden
(vgl. z. B. Rouget 1985; Lapassade 1990: 24–26).

Während der gesamten Rituale der Umbanda
wird fast ununterbrochen gesungen. Das gemeinsa-
me Singen hat eine stark suggestive Wirkung und
unterstützt das Gemeinschafts- und Glaubensge-
fühl der Anwesenden, es ist “eine Form der milden
Magie” (Henry 1988: 64). Das Wissen der Gläu-
bigen über die Geistwesen ist stark von den Tex-
ten der Umbanda-Lieder geprägt und die Zuschau-
er können häufig Dutzende der Liedtexte aus dem
Gedächtnis singen. Selbst die jüngsten Besucher
kennen schon die meisten der Lieder mit sechs bis
zehn Jahren auswendig. In der Forschungsliteratur
zur Umbanda wurde bisher wenig über die Bedeu-
tung der Lieder gesagt. Gabriel (1985: 209–214)
erwähnt sie als Mittel zur Weitergabe von Kult-
wissen, als Mittel um “die Stimmung anzuheizen”
und als Füllsel zwischen den eigentlich bedeutsa-
men Passagen. Hinzu komme, dass mit den Tex-
ten Fragen beantwortet werden oder Symbolisie-
rungen kommentiert würden, wenn zum Beispiel
ein Caboclo- oder Exú-Geist eine Flasche zerbre-

che und dabei singe: “Ich zerbreche keine Fla-
schen, ich zerbreche bösen Zauber” (Gabriel 1985:
211).

Ferretti (1994a, 1994b) wertet sie als wichtiges
Medium zur Beschreibung der Geistcharaktere und
zur Konstruktion von Bildern über sie. Sie ent-
hüllten die Werte, die mit diesen assoziiert und
über sie transportiert werden. In der Mina-Religion
von São Luís do Maranhão werden Caboclos als
“sehr alte” “menschliche oder menschenähnliche”
Wesen “adeligen Ursprungs” dargestellt, die “an
verschiedenen Orten” “an der Küste oder in den
Dünen” wohnten und bereits viele “Katastrophen”
und “Unglücke” “überstanden” hätten. Es seien
“kriegerische”, “mutige” Wesen, die auf die Erde
kämen, um den Menschen zu “helfen” und “bei-
zustehen”, “böse Zauber zu bekämpfen” oder Bot-
schaften “des Vaters” oder des “Türkenkönigs” zu
überbringen. Sie führt diese Gedanken jedoch nicht
weiter aus.

Megenney (1989) fand in seiner Analyse von
Umbanda- und Candomblé-Liedtexten heraus, dass
in diesen in beiden Fällen Wörter westafrikani-
schen Ursprungs dominieren. Für Brazeal (2003)
sind die Caboclo-Ritualgesänge des Candomblé die
Möglichkeit, Erfahrungen aus der brasilianischen
Vergangenheit in die afrobrasilianischen Traditio-
nen zu integrieren, eine Geographie mystischer Or-
te (wie Juremá, Aruanda, Rom, Ungarn, China) zu
entwerfen und so zu einer einheitlichen Sicht auf
die brasilianische Realität zu gelangen. Nicht zu-
letzt hätten sie auch eine dezidiert ludische Funk-
tion, etwa wenn sie die Anwesenden zum Schnaps-
oder Biertrinken animieren (Brazeal 2003: 645).

Die Lieder werden aufgeteilt in Eröffnungslie-
der (pontos de abertura), die am Anfang des Ri-
tuals gesungen werden, Lieder für die einzelnen
Geister (pontos para as entidades), die während
ihrer Anwesenheit intoniert werden, und Schluss-
lieder (pontos de encerramento), die zur Beschlie-
ßung des Rituals gesungen werden. Bei den Lie-
dern für die jeweiligen Geister unterscheidet man
zwischen Liedern zur Ankunft (pontos de chega-
da), die gesungen werden, um die Geistwesen zu
rufen, aber auch während sie bereits da sind, und
Liedern zum Aufstieg (pontos de subida), die ange-
stimmt werden, um die Geister zum Verlassen ihrer
Medien zu bewegen (für eine Auflistung von Lie-
dern siehe 3000 Pontos 1974). Zudem gibt es Lie-
der, die während der Verkörperung die Tänze und
Handlungen der Geistwesen kommentieren oder ih-
re Einstellungen gegenüber den Anwesenden oder
anderen Geistwesen z. T. in spöttischer Weise zum
Ausdruck bringen. Ich werde mich auf einige Lie-
der für die einzelnen Geistwesen beschränken, da

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


534 Christian Meyer

ich die Bilder zeigen möchte, die sie über den Cha-
rakter, die Herkunft und das Aussehen der Geister
vermitteln.

Lieder für Caboclos

(4) Ô Jureminha,
Urubatão está chamando,
na sua mata virgem,
uma coral piou.
Ôi firma ponto Jurema,
Rainha do Juremá.
Ela é Cabocla filha de Tupinambá.

Oh kleine Jurema,
Urubatão ruft,
in seinem jungfräulichen Wald,
wo eine Korallenschlange fiepte.
Hallo, sing das Lied Jurema,
Königin des Juremá.
Sie ist Cabocla, Tochter der Tupinambá.

(5) Uma estrela cor de prata,
brilhando anunciou.
Era um caboclo que chegava.
Vinha a mando de Nosso Senhor,
ele é Caboclo, ele é Flecheiro,
ele é caçador,
ele é Caboclo Boiadeiro,
ele é laçador.

Ein silberfarbener Stern
kündigte leuchtend an.
Es war ein Caboclo, der da kam.
Er kam im Auftrag Unseres Herrn,
er ist Caboclo, er ist Bogenschütze,
er ist Jäger,
er ist Caboclo Ochsentreiber,
er ist Lassowerfer.

In Lied (4) kommen bereits einige wichtige Moti-
ve vor: Jurema ist ein weit verbreiteter Name für
weibliche Caboclos. Als Bezeichnung der Frucht
des Jurema-Baumes (juremeira) und eines aus die-
ser hergestellten Getränkes evoziert er die Welt der
Indios sowie die Reinheit der Natur. Mit dem Be-
griff jurema wird auch “Unberührtheit”, ein Motiv,
das in der dritten Zeile bezüglich des (im Origi-
nal) jungfräulichen “Ur”-waldes wieder auftaucht,
und “Ursprünglichkeit” im Sinne von “Nicht-Dege-
neriertheit” assoziiert (vgl. auch Mota 1976). Das
Wort Juremá (männlich und auf der letzten Sil-
be betont) bezeichnet den Ort (das Dorf), an dem
die Caboclos im Jenseits wohnen. Im brasiliani-
schen Bundesstaat São Paulo existiert tatsächlich
eine Stadt namens Jurema.3 Das Motiv der fiepen-
den Korallenschlange verstärkt das Bild der unbe-

rührten, reinen Natur, mit dem Caboclos verbunden
werden. Ein verbreiteter Caboclo-Name ist “Koral-
lenschlange” (cobra coral). Der Name Urubatão ist
aufgrund der Vorsilbe uru- für Brasilianer unver-
kennbar indianischen Ursprungs, gleichzeitig evo-
ziert er das Wort urubú, das “Geier” bedeutet. Das
Suffix -ão ist das portugiesische Augmentativ (Ver-
größerungsform) und erweckt Assoziationen mit
Stärke und Mächtigkeit. Die Tupinambá, als letztes
Motiv des Liedes (4), sind die größte indianische
ethnische Gruppe Brasiliens. Bisweilen werden sie
auch personalisiert als Eigennamen von Geistwe-
sen (Caboclo Tupinambá) verwendet.

In Lied (5) taucht gleich zu Anfang der Stern
als wichtiges Symbol der Caboclos auf. Es wird
sehr häufig in den pontos riscados (den gemalten
“kabbalistischen Zeichen”) als Erkennungszeichen
für die Caboclo-Geister verwandt. Gleichzeitig er-
innert es an die christliche Weihnachtsgeschichte,
in der ein Stern die Geburt Jesu ankündigt. Das star-
ke Leuchten des Sterns evoziert die Lichtmetapher:
Das Leuchten des Sterns ist, so könnte man sagen,
auch das Leuchten des Caboclos. Auch der Caboclo
in Lied (5) kommt in Gottes Auftrag auf die Erde.

Der rhythmischere zweite Teil des Liedes ist
stark anaphorisch, ein Umstand der zur Akzelera-
tion des Liedes und zur Wirkungssteigerung führt.
In ihm werden die verschiedenen Erscheinungs-
formen des Caboclos aufgezählt. An dieser Lied-
stelle führen inkorporierte Caboclos meist Jagd-,
Bogenschuss- und Ochsentreibszenen theatral auf,
indem sie das charakteristische Geschehen auf ei-
nige typische Bewegungen reduziert wiedergeben.
Die Bewegungen des Lassowerfens werden von
Caboclos auch zur Heilung oder zur Induktion der
Trance bei anderen Medien eingesetzt. Sind diese
mit dem Lasso “eingefangen”, so verkörpern sie
nun selbst einen Caboclo.

Aufführungen dieser Art vermitteln den Ein-
druck, dass es genau die besungene Welt ist, in
der die Caboclo-Geister der Vorstellung zufolge als
reale Personen gelebt haben und die sie nun bei
jeder Verkörperung durch Handlungen und Worte
wieder neu erschaffen und zum Kontext und Fun-
dus ihrer Heilung und Segnung werden lassen.

Lieder für Alte Schwarze

(6) Feitiço, mandinga, quebranto,
só ele sabe rezar.

3 Die Beliebtheit und positiven Konnotationen des Wortes ju-
rema hat sich ein brasilianischer Gemüsekonservenfabrikant
zunutze gemacht und seine Marke nach ihr benannt.

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen . . . ” 535

Sua benguela e seu cachimbo
servem para trabalhar.
Pai Cipriano das almas
é um velho mandingueiro.
Quando chega na Umbanda
encruza todo o terreiro.
Ele é velho rezador,
com seu patuá de valia,
por Deus e Nossa Senhora,
nos tira da agonia.

Fetisch, Amulett, Zerbrechen,
nur er weiß zu beten.
Sein Stock und seine Pfeife
dienen der Arbeit.
Vater Zyprianus der Seelen
ist ein alter [erfahrener] Zauberer.
Wenn er in die Umbanda kommt,
durchkreuzt er das ganze Terreiro.
Er ist ein alter [erfahrener] Beter,
mit seinem mächtigen Amulett,
damit Gott und Unsere Liebe Frau
uns von der Agonie befreien.

(7) Quando as almas choram,
nos pés do Cruzeiro,
Pai Fulgêncio de Luanda
se lembra do cativeiro.
Bom velhinho foi escravo,
só trabalhava para o senhor.
Hoje em dia nos terreiros,
alivia a nossa dor.

Wenn die Seelen weinen,
am Fuß des Kreuzes,
Vater Fulgentius aus Luanda
erinnert sich an die Knechtschaft.
Der gute Alte war Sklave,
er arbeitete nur für seinen Herrn.
Heutzutage in den Terreiros
lindert er unseren Schmerz.

In den Liedern für die “Alten Schwarzen” wird
eine andere, ruhigere und zum Teil schmerzvol-
lere Atmosphäre vermittelt. Lied (6) beginnt mit
einigen Motiven, die Schwarzen, Afrikanern, man-
dingueiros (Hexern) zugesprochen werden: die Be-
herrschung von Fetischen und Amuletten (die auf
Brasilianisch mandingas genannt werden, was auf
das Ethnonym mandingka zurückgeht). Das Wort
quebranto ist mehrdeutig: es kann sich auf die Fä-
higkeit des Alten Schwarzen beziehen, die Zau-
ber anderer zu brechen; gleichzeitig bezeichnet es
aber auch seine eigene Gebrechlichkeit und Gebro-
chenheit. Nur der Alte Schwarze weiß (aufgrund
seines afrikanischen Wissens), mit seinen macht-
vollen Amuletten zu beten, das heißt, sie zu mani-
pulieren. Wichtigste Erkennungsmerkmale des Al-
ten Schwarzen sind Stock und Pfeife, die das hohe

Alter des Geistes betonen. Sie dienen aber nicht nur
dazu, ihn zu erkennen, sondern er verwendet sie als
die ihm bekannten und zugehörigen Gegenstände
(und Kulturmerkmale) auch zum “Arbeiten”, das
heißt, zum Heilen und Segnen.

Die Alten Schwarzen werden auch als die “See-
len” bezeichnet. Im Brasilianischen evoziert das
Wort alma (Seele) “Großzügigkeit” und “ein Herz
haben”, und auch das Motiv der “guten Seele”
existiert (Ferreira Buarque de Holanda 1986: 88).
Wenn, so erzählt uns das Lied, sich einer dieser
erfahrenen Zauberer und Beter in einem Kulthaus
verkörpert, so zieht er mit seinen ersten Schritten
zuerst ein imaginäres Kreuz durch das Haus, das
Symbol des Christentums (und des Leidens Jesu).
Er gibt ihm damit durch Referenz auf die mäch-
tige Institution der katholischen Kirche eine hö-
here Weihe, gleichzeitig ist das Kreuz aber auch
sein eigenes Symbol (und das seines Leidens); es
kommt in den meisten pontos riscados der Alten
Schwarzen vor. Das Beten des Alten Schwarzen
stellt Kontakt her zu Gott und der Jungfrau Ma-
ria und hilft den Gläubigen, Trost und Hoffnung
zu verspüren. In Lied (7) wird die Vergangenheit
des Alten Schwarzen als Sklave aufgegriffen: Va-
ter Fulgentius aus Luanda erinnert sich an seine
eigene Knechtschaft und sein eigenes Leid, wenn
er am Fuße des christlichen Kreuzes weint. Die
letzten beiden Zeilen bringen eine Wendung: Der
Alte Schwarze hat trotz (oder gerade wegen) seines
eigenen Leides die Kraft, den Schmerz der in den
Kultstätten Trost- und Heilung suchenden Besucher
zu lindern.

Lieder für Crianças

(8) Eu pedi a Oxalá
pra mandar as criancinhas,
pra vir na banda,
brincar e trabalhar.
Tem cocada,
tem guaraná.
Ô crianças
venham me ajudar.

Ich bat Oxalá,
die Kinderlein zu schicken,
zu uns in den Terreiro zu kommen,
zum Spiel und zur Arbeit.
Es gibt Kokoskuchen,
es gibt Limonade.
Oh Kinder,
kommt und helft mir.

(9) Papai me mande um balão,
com todas as crianças que tem lá no céu,

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


536 Christian Meyer

tem doce papai, tem doce mamãe,
tem doce, lá no jardim.

Papa, schicken Sie mir einen Ballon,
mit all den Kindern, die es dort im Himmel gibt,
es gibt Süßigkeiten, Papa, es gibt Süßigkeiten, Mama,
es gibt Süßigkeiten dort im Garten.

Oxalá, der mit Jesus synkretisierte Gott der Schöp-
fung, wird als reinster und höchster Gott, meist
als Anführer der Phalanx der Crianças (Kindergeis-
ter) angesehen. Das Diminutiv criancinhas (Kin-
derchen) im Lied verstärkt das Bild der Unschuld
und Reinheit der Kindergeister. Ihr Spielen wäh-
rend der Verkörperung in den Terreiros wird be-
reits als Segnung empfunden. Das Spiel wird als
ihre Weise zu arbeiten, eine kindliche, spielerische
und mühelose Art der Arbeit, angesehen. Als Spiel
vermittelt die Arbeit auf diese Weise auch Freude
und Heiterkeit, die Befreiung von Angst und eine
Leichtigkeit, welche die Mühen und die Arbeit der
Sänger und Zuhörer des Liedes vergessen macht.
Wichtigste Attribute der Crianças sind Spielsachen
sowie Kuchen und Limonade. Sie können für die
Süße des Lebens stehen, die auch mit der Kindheit
insgesamt verbunden wird. In (9) bilden sie das
Thema des Liedes. Das Lied zeigt die gängige Pra-
xis in Brasilien, dass Kinder im Allgemeinen die
Höflichkeitsform (Sie) gegenüber ihren Eltern ver-
wenden. Auch die affektiven familiären Beziehun-
gen von Kindern zu ihren Eltern (Papa, Mama) wer-
den thematisiert. Am Schluss dieses Liedes wird
der Aufenthaltsort der Crianças auf Erden erwähnt:
Der Garten. Dort werden ihnen auch Opfergaben
dargebracht. Die Verbindung des Aufenthaltsortes
der Kindergeister zum “Kindergarten” (jardim de
infância) ist unverkennbar.

Lieder für das Straßenvolk

(10) Tranca Ruas matou seu gato,
mas não quis comer sozinho.
Chamou seus camaradas
e dividiu em pedaçinhos.
Logo chegou Seu Lúcifer
com a Pomba Gira que é Exú Mulher.

Tranca Ruas schlachtete seine Katze,
aber wollte nicht alleine essen.
Er rief seine Kameraden
und teilte die Katze in Stückchen.
Da kam Herr Luzifer
mit der Pomba Gira, dem weiblichen Exú.

(11) Ele não foi batizado,
não buscou a salvação,

mas ele é quem vence demanda,
saravá Exú Pagão.

Er war nicht getauft,
suchte nicht die Erlösung,
aber er ist’s, der böse Zauber besiegt,
sei gegrüßt, Exú Heide!

(12) A porta do inferno estremeceu,
veio todo mundo para ver quem é,
ouviu-se gargalhada na encruza,
era Seu Caveira com a mulher de Lúcifer.

Die Tür zur Hölle erbebte,
alle kamen, um zu sehen, wer es ist,
man hörte Gelächter an der Kreuzung,
es war Herr Totenkopf mit der Frau Luzifers.

(13) Exú da Meia-Noite,
Exú da madrugada,
salve o povo da quimbanda,
sem Exú não se faz nada.

Exú der Mitternacht,
Exú des Morgengrauens,
gegrüßt sei das Volk der Quimbanda,
ohne Exú geht gar nichts.

Das erste Lied vermittelt in humorvoller Weise die
Andersartigkeit und Unkonventionalität der Exús:
Der Exú Tranca Ruas tötet seine eigene Katze (er
geht keine festen Bindungen ein und ist selbst bei
einer näheren Beziehung zu ihm noch unberechen-
bar) und isst sie (in Brasilien wird kein Katzen-
fleisch gegessen). Zum Essen ruft er seine Kame-
raden und teilt mit ihnen sein Mahl, was die So-
lidarität und Sozialität der Exús untereinander be-
tont. Seine Gäste sind der Teufel (Luzifer) und der
weibliche Exú, Pomba Gira.

In Lied (11) wird betont, dass die Exús nicht
christlich sind, aber gerade deswegen große magi-
sche Fähigkeiten besitzen. Lied (12) erwähnt die
Hölle als den Wohnort der Exús (das “Volk der
Straße” wird in einem anderen Lied auch als “Volk
der Hölle” bezeichnet) und die Kreuzung als ihren
Aufenthaltsort im Diesseits. Dorthin begibt sich der
Exú im Lied unverzüglich, um sein Erkennungs-
merkmal, das Gelächter, hören zu lassen (eigentlich
“Lachsalven”, port. gargalhada). Der Herr der To-
ten (Seu Caveira) ist mit der Frau von Luzifer auf
die Erde gekommen. Man kann ahnen, dass er den
Teufel mit dessen Frau betrügt. Auch hier zeigen
sich die Exús amoralisch.

In Lied (13) wird die Zeitordnung des Straßen-
volkes thematisiert: Die Exús sind von Mitternacht
bis zum Morgengrauen aktiv, also genau dann,
wenn die Mehrzahl der städtischen Brasilianer und
Umbandisten schläft und außer Hauses Angst hat,

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen . . . ” 537

weil sie dort Verbrecher und Prostituierte befürch-
tet, eben jenes “Volk der Straße”, das sich nach
Meinung der Umbandisten nach seinem Tod in
Exús verwandelt. In der dritten Zeile wird das Stra-
ßenvolk auch als “Quimbanda-Volk”, das heißt, als
Volk der schwarzen Magie bezeichnet. Als die Do-
mäne der Exús gilt die Magie, dies wird durch ih-
re Einordnung als Heiden unterstrichen. Der letz-
te Satz betont noch einmal die Wichtigkeit der
Exús für das Umbanda-Ritual und das Leben der
Gläubigen. In der Liturgie des Rituals muss den
Exús immer zu Anfang gehuldigt werden, da sie
ansonsten Unordnung stiften könnten. Für das Le-
ben der Gläubigen sind sie außerdem wichtig, da
sie in amourösen, administrativen und finanziellen
Angelegenheiten “Wege” zu “öffnen” und zu “ver-
sperren” vermögen (daher der Name Exú Straßen-
sperrer in Lied [10]). Dieser Ausdruck kann fast
als ein Euphemismus bezeichnet werden angesichts
der Aufgaben, die den Gläubigen seitens der Exús
gestellt werden.4

Die unverblümte Andersartigkeit der Exús in
den Liedern erweckt bei den Anwesenden oft Hei-
terkeit, auf ihren Festen wird immer viel gelacht.
Dennoch ist dem Volk der Straße nicht zu trauen:
Der Besucher weiß nie, ob die Exús, während er mit
ihnen lacht, nicht vielleicht über ihn lachen, da sie
sich bereits eine neue Schandtat zu seinem Schaden
ausgedacht haben.

Lieder für Orixás

Für jeden der Orixás gibt es unzählige Lieder. Ich
möchte eines der Lieder, das dem Kriegs- und Ei-
sengott Ogum gewidmet ist, exemplarisch analysie-
ren (zur Bedeutung Ogums in Afrika und im weite-
ren Afro-Amerika s. Barnes 1989).

(14) Ogum quando vem lá de Aruanda,
traz uma espada
e uma lança na mão.
Ogum é um cavaleiro,
venceu a guerra
e matou o dragão.
Ele é São Jorge Guerreiro,
Guerreiro na Humaitá.
No terreiro de Umbanda
vem seus filhos, saravá, Ogum iê.

Wenn Ogum von dort aus Aruanda kommt,
trägt er ein Schwert

4 So befahl eine Pomba Gira in einem berichteten Falle einem
Besucher einer Kultstätte in Rio de Janeiro, den Ehemann
einer Umbandistin zu ermorden (vgl. Contins e Goldman
1984).

und eine Lanze in der Hand.
Ogum ist ein Ritter,
er gewann den Krieg
und tötete den Drachen.
Er ist der Heilige Georg, der Krieger,
Krieger in Humaitá.
In das Terreiro der Umbanda
kommen seine Kinder. Sei gegrüßt, Ogum iê!

Zu Anfang des Liedes werden alle wichtigen At-
tribute der plastischen Darstellungen des Heiligen
Georgs aufgezählt und seinem Yoruba-(Umbanda-)
Pendant Ogum, der dem himmlischen Aruanda ent-
stammt, zugesprochen: Seine Waffen (ein Schwert,
eine Lanze) und sein Pferd (Ogum bzw. der Heili-
ge Georg ist ein Ritter). Der Rest des Liedes be-
zieht sich vor allem auf Legenden des Heiligen
Georg. Georg von Kappadokien kämpfte als römi-
scher Legionär “an vielen Enden des Imperiums”
(Gorys 1997: 113), wurde dann als Christ verfolgt
und ermordet. Nach mehreren Auferstehungen tö-
tete er einen Drachen in Libyen. Sein Leben war be-
stimmt von Krieg und Kampf; aus diesem Grund ist
die Synkretisierung mit Ogum auch sehr passend.
In Humaitá, der im Lied erwähnten Kampfstätte
Ogums, fand im Juli 1868 eine für die Brasilianer
erfolgreiche Schlacht im Rahmen des Krieges mit
Paraguay (1865–70) statt, in der zweifellos vie-
le kampfesmutige Heldentaten von wissentlichen
und unwissentlichen Ogum-Geweihten stattfanden
(siehe zum Krieg der Tripelallianz [Brasilien, Uru-
guay und Argentinien] gegen Paraguay Magalhães
1978). Hier zeigt sich, wie auch allgemein bekann-
te, die brasilianische Geschichte und Identität prä-
gende deiktische Bezüge kreativ in die “mystische
Geographie” der Umbanda eingeordnet werden.

Die meisten Lieder der Orixás handeln von den
Naturkräften, denen sie zugeordnet werden (Ye-
manjá dem Meer, Xangô dem Donner und Stein-
bruch usw.), andere betreffen die Legenden der
Heiligen, mit denen sie assoziiert werden (Yeman-
já, die als Maria um Jesus weint etc.). Im Gegen-
satz zum Candomblé werden in Umbanda-Liedern
kaum afrikanische Sprachen verwandt und selten
Yoruba-Legenden der Orixás erzählt.

Die Lieder und ihre Bilder

Die Lieder, die hier untersucht wurden, stellen nur
eine kleine Auswahl an Geistwesen und an Lied-
genres aus einem großen Spektrum beider Katego-
rien vor. Dennoch wird bereits hier deutlich, dass
sie, neben den eingangs erwähnten Zwecken, der
Erzeugung von Bildern dienen, welche die Lebens-

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


538 Christian Meyer

welt der einzelnen Geister darstellen. Lieder für
Caboclos sprechen von der Natur, dem unberührten
Wald, von der Schnelligkeit und Treffsicherheit der
Pfeile und dem Leuchten der Sterne. Die Texte der
Alten Schwarzen erzählen vom Leid zur Zeit der
Sklaverei und den besonderen magischen Fähig-
keiten dieser Geister. Die Gesänge für die Kinder
wiederum zeigen deren Vorlieben für Süßes und
Spielsachen und ihr unschuldiges Spielen, das seg-
nend auf die Anwesenden wirkt. Die Liedtexte für
die Exús demonstrieren deren “Teuflischkeit” und
Unberechenbarkeit und führen die moralische In-
version dieser Geister vor Augen. Lieder für Orixás
beziehen sich oft auf die Lebensgeschichten der mit
ihnen assoziierten Heiligen oder auf Aspekte der
aus dem Candomblé bekannten Mythen.

Da es wenig empirisches Wissen der Besucher
eines Terreiros über das “Leben” der Geistwesen
geben kann, wird in der Umbanda dieses Kon-
textwissen zum großen Teil durch die im Ver-
lauf des Rituals gesungenen Lieder transportiert.
Denn mit der Vielzahl der Lieder während eines
Umbanda-Rituales wird eine große Vielzahl von
Bildern zu den einzelnen Geistwesen evoziert. Ty-
ler (1978: 88–97) hat solche Bilder “mental im-
ages” genannt. Neben visuellen zählt er dazu auch
auditive und kinästhetische Bilder. Der Begriff
“Bild” soll somit nicht die visuelle Wahrnehmung
des Menschen überbetonen. Tyler (1978: 89) meint
damit vielmehr alles, was dem Menschen mehr
oder weniger unorganisiert “durch den Kopf geht”:

Whether thinking, dreaming, or hallucinating, our heads
are frequently full of sights, sounds, and sensations, of
flashes, buzzes, and twitches. We seem to hear our own
voices, the voices of others, snatches of songs, disem-
bodied verses; we see forms, faces, and figures, and re-
member the smell of roast beef, the buttery smoothness
of waxed leather desk tops, and how it feels to ride a
bicycle or to lick a frosty pump handle. We can close our
eyes and still see things on the backs of our eyelids for a
brief moment if we have fixed our gaze on them before.
Sometimes we can even envision in minute detail some
long forgotten person or scene.

Es sind Bilder, die sich überschneiden, die durch-
einanderwirbeln, manchmal fragmentarisch blei-
ben und ihrerseits wiederum ständig andere Bilder
erwecken und Assoziationsketten in Gang bringen
(vgl. zu dieser “Turbulence of Images” Strecker
1997). Tyler (1978: 91) teilt die “mental images”
nach ihrer Abbildungsqualität in “iconic”, “index-
ical” und “symbolic images” ein. Ikonische Bilder
sind die eidetischen Bilder, die beim Schließen der
Augenlider noch kurz aufblitzen, der Nachhall von
Rhythmen und Klängen, das Nacherleben von Be-

wegungsabläufen. Die meisten alltäglichen Bilder
aber, so Tyler (1978: 92), sind symbolischer Natur,
das heißt, sie wurden schon verarbeitet und mit Be-
deutung besetzt.

Symbolische Bilder ziehen eine klare Trennung
von Subjekt und Objekt sowie von Signifikant
und Signifikat (Tyler 1978: 96f.), während ikoni-
sche Bilder dies nicht tun und die Identität von
Subjekt und Umwelt kreieren. Symbolische Bil-
der können dabei fragmentarisch bleiben: ein Teil
(des Bildes, der Handlung) steht für das Ganze
(das Bild, den komplexen Handlungsablauf). Beim
Singen der Lieder gehen ikonische Bilder (Be-
wegungen, Trommelschläge und Melodien) mit
symbolischen Bildern (erzählten Mythen als In-
halt der Lieder) einher. Die Lieder besitzen dem-
nach sowohl emotive, leidenschaftserregende (iko-
nische Bilder schaffen Nähe und Partizipation) als
auch kognitive, belehrende Funktionen (symboli-
sche Bilder erzeugen Distanz und Reflexion). Die
symbolischen Bilder der Anwesenden sind an per-
sönliche Erfahrungen geknüpft, die im Umbanda-
Ritual angesprochen werden.

Für jede Geistwesenkategorie wird durch die
Liedtexte eine Bilderwelt entworfen, die immer
wieder besungen und so bei den Anwesenden
präsent gehalten wird. Wendl (1990: 140–164)
bezeichnet diese durch Erzählungen, Lieder und
Darstellungen erzeugten Vorstellungen von den
Geistern des Mami-Wata-Kultes der Mina und Ewe
Togos als deren “Referenzkultur”:

Jeder Geist hat ein eigenes unverwechselbares Eigen-
schaftsprofil. Als handelndes Subjekt ist jeder Geist zu-
dem Träger einer Kultur, auf die sich die Priester in ihren
Ritualen beziehen. Diese Kulturen der Geister möchte
ich als “Referenzkulturen” bezeichnen. Sie korrespon-
dieren mit den verschiedenen Bereichen der Außenwelt,
denen die Geister entstammen, die sie versinnbildlichen
und für die sie zuständig sind. Alle rituellen Handlun-
gen, Gebete, Opfergaben, Tänze, aber auch Artefakte wie
Altäre, Heiligtümer und Trachten sind auf diese Refe-
renzkulturen hin abgestimmt und machen sie gleichzeitig
transparent (Wendl 1990: 140f.).

Dies trifft auch auf die Umbanda und ihre Geister
zu. Dabei herrscht, so auch Wendl (1990: 312), das
tropisch-kognitive Prinzip der Synekdoche: Teile
stehen für das Ganze. Einzelne Attribute und Ar-
tefakte (wie in der Umbanda der Stock des Alten
Schwarzen) stehen für umfassende Gewohnheiten,
Handlungen oder Ideologien (die Knechtschaft,
Gebücktheit und das Alter der Alten Schwarzen).

Wenn nun ein Medium, das einen Caboclo ver-
körpert, “ich” sagt, so muss der Adressat erstens
wissen, dass das Medium in dem Moment einen

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen . . . ” 539

Caboclo verkörpert und mit dem geäußerten “ich”
die Person des Caboclos als sprechendes Subjekt
auftritt. Zweitens muss er sein Kontextwissen akti-
vieren, das Auskunft über Herkunft, Charakterei-
genschaften und Anliegen dieses als Subjekt er-
fahrenen Agens geben kann. Ein von einem Ca-
boclo geäußertes “Bei mir zu Hause ist es folgen-
dermaßen . . . ” verweist zum Beispiel auf das in
den Liedern erwähnte himmlische Juremá, das all-
gemein als Vorbild für das Leben der Gläubigen
gilt. Alles, was das Geistwesen im Verlauf seiner
Verkörperung äußert, wird von den Zuhörern an-
hand ihres Kontextwissens verstanden, und nur auf
diese Weise erhalten Symbole wie abgeschossene
Pfeile, brennende Kerzen oder Zigarrenrauch und
die Reden der Geister ihre Kraft. Eine Segnung
oder eine Divination durch einen Alten Schwarzen-
Geist wäre ohne all das Wissen über seine Vor-
geschichte (sein Leid in der Knechtschaft), seine
Macht (sein Wissen über magische Techniken) und
seine Autorität als Geist aus dem Jenseits nicht
wirksam.

Wie sich herausgestellt hat, dienen die Lieder
in der Umbanda neben anderem zur Evokation von
Bildern und so zur Identifikation der Besucher mit
der Kosmologie des Terreiros sowie zur deiktischen
Orientierung der Anwesenden. Ein Wissen über
den Kontext (die “Kultur”) der Geister ist die un-
abdingbare Voraussetzung für das Verständnis von
Symbolisierungen und für den Vollzug von ma-
gischen Akten. Die Lieder dienen zur Bereitstel-
lung und Aktualisierung von Kontextwissen über
die Geistwesen und zur Konstruktion ihrer Refe-
renzkultur. Nur mit Hilfe der Lieder können die
Anwesenden das konkrete Auftreten und Sprechen
der Geister, insbesondere deren deiktische und re-
ferentielle Bezüge überhaupt verstehen.

Das spezifische “Phantasma” der Umbanda be-
zieht sich auf die Charaktere der Geistwesen und
stellt ihre Lebenswelten im Jenseits dar. Dass ihm
eine derart große Aufmerksamkeit zuteil wird,
zeigt, dass dem Geistwesensystem und dem Jen-
seits eine zentrale Bedeutung in der Doktrin der
Umbanda zukommt. Das Phantasma wird über das
gemeinsame Singen der Lieder hervorgerufen, und
die Geistwesen können sich an ihm während ih-
rer Verkörperung deiktisch und referentiell (durch
Handlungen, Kommentare etc.) orientieren. Durch
diese Praxis und durch den Gesamtzusammenhang
des Rituals wird das Phantasma realitätsnah erfahr-
bar gemacht. Sitta (1991: 15) spricht daher auch
von der Nähe der Deixis am Phantasma zur rhe-
torischen Strategie der Evidentia. Evidentia ist ei-
ne persuasive Strategie, abwesende oder gar fikti-
ve Dinge auf eine Weise zu präsentieren, dass sie

leibhaftig vor dem (inneren) Auge der Hörer er-
scheinen und so Teil ihrer sozialen Realität wer-
den. Insbesondere mit dem zweiten Hauptfall der
Deixis am Phantasma, wenn der Sprecher die ima-
ginäre Personen-Origo verwendet, die in der Um-
banda die wichtigste ist (wenn der Sprecher “ich”
sagt und damit den Geist meint, der Hörer aber das
Medium als sprechendes Individuum sieht), zieht
der Sprecher den Hörer in seine referentiellen Be-
züge, in seine Welt hinein. Die Deixis am Phan-
tasma gehört also an ganz prominenter Stelle zu
den “Beeindruckungsmitteln” (Figge 1973: 182–
200) der Umbanda, durch die eine überzeugende
Performanz der Geistverkörperung erzeugt wird.
Aus pragmatischer Perspektive kann darüber hin-
aus die deiktische Verfremdung als “exploitation
of the hearer” (Grice 1975, Strecker 1988) ge-
deutet werden, mit der die Verkörperungsdoktrin
der Umbanda als wahr und real präsentiert wird.
Durch die durchgängige deiktische Orientierung
des Sprechers an der Origo des Geistwesens zwingt
er die Hörer dazu, die kognitive Leistung der Ver-
setzung zu vollziehen. Der Geist übernimmt keiner-
lei Übersetzungsarbeit, sondern verlangt dies von
den Hörern. Mit anderen Worten: er zwingt sie zur
(in diesem Fall emotiven und kognitiven) Partizi-
pation. Diese kooperative Grundstimmung zieht,
wie Kertzer (1988: 97–101) demonstriert hat, eine
“kollaborative Erwartungshaltung” nach sich und
kann dazu führen, dass der Adressat sich quasi
selbst von der Wahrheit des im Ritual Dargestell-
ten überzeugt. Durch die selbst vorgenommen ko-
gnitiven Leistungen bewirkt er bei sich selbst eine
kognitive Assonanz und infolgedessen eine Bin-
dung zum Ritual und dessen Inhalten. Das Ritual
kreiert auf diese Weise einen psycho-emotionalen
Zustand in den Teilnehmern, der seine Botschaft
unanfechtbar macht (Kertzer 1988: 14). Der Glau-
be der Umbanda-Anhänger wird somit auch durch
die Verwendung der Deixis am Phantasma repro-
duziert.

Zitierte Literatur

Barnes, Sandra T. (ed.)
1989 Africa’s Ogun. Old World and New. Bloomington: Indi-

ana University Press.

Bauman, Richard
1983 Let Your Words Be Few. Symbolism of Speaking and Si-

lence among Seventeenth-Century Quakers. Cambridge:
Cambridge University Press.

Brazeal, Brian
2003 The Music of the Bahian Caboclos. Anthropological

Quarterly 76: 639–669.

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529


540 Christian Meyer

Brugmann, Karl
1904 Die Demonstrativpronomina der indogermanischen

Sprachen. Eine bedeutungsgeschichtliche Untersu-
chung. Leipzig: Teubner.

Bühler, Karl
1965 Sprachtheorie. Stuttgart: Gustav Fischer Verlag. [2.

Aufl., Orig. 1934]

Cacciatore, Olga Gudolle
1977 Dicionário de cultos afro-brasileiros. Rio de Janeiro:

Forense-Universitária.

Contins, Márcia, e Marcio Goldman
1984 “O caso da Pomba-Gira”. Religião e violência. Uma

análise do jogo discursivo entre Umbanda e sociedade.
Religião e Sociedade 11/1: 103–132.

Ferreira Buarque de Holanda, Aurélio
1986 Novo dicionário Aurélio da língua portuguesa. Rio de

Janeiro: Nova Fronteira. [2. Aufl.]

Ferretti, Mundicarmo
1994a Cantiga de caboclo em terreiro de mina. In: M. Ferretti,

Terra de caboclo; pp. 63–78. São Luís: SECMA.
1994b Doutrina de caboclo – Análise de discurso. In: M. Fer-

retti, Terra de caboclo; pp. 79–98. São Luís: SECMA.

Figge, Horst H.
1973 Geisterkult, Besessenheit und Magie in der Umbanda-

Religion Brasiliens. Freiburg: Karl Alber.

Fox, James J.
1988 Introduction. In: J. J. Fox (ed.), To Speak in Pairs. Essays

on the Ritual Languages of Eastern Indonesia; pp. 1–28.
Cambridge: Cambridge University Press.

Gabriel, Chester E.
1985 Comunicações dos espíritos. Umbanda, cultos regionais

em Manaus e a dinâmica do transe mediúnico. São
Paulo: Loyola.

Goodman, Felicitas D.
1994 Die andere Wirklichkeit. Über das Religiöse in den Kul-

turen der Welt. München: Trickster.

Gorys, Erhard
1997 Lexikon der Heiligen. München: dtv.

Grice, Paul
1975 Logic and Conversation. In: P. Cole and J. L. Mor-

gan (ed.), Syntax and Semantics. Vol. 3: Speech Acts;
pp. 41–58. New York: Academic Press.

Henry, Edward
1988 Chant in the Names of God. San Diego: San Diego State

University Press.

Irvine, Judith T.
1982 The Creation of Identity in Spirit Mediumship and Pos-

session. In: D. Parkin (ed.), Semantic Anthropology;
pp. 241–260. London: Academic Press. (A. S. A. Mono-
graph, 22)

Kertzer, David
1988 Ritual, Politics, and Power. New Haven: Yale University

Press.

Lapassade, Georges
1990 La Transe. Paris: PUF. (Que sais-je? 2508)

Levinson, Stephen
1994 Pragmatik. Tübingen: Niemeyer. [2. Aufl.]

Lopes, Nei
1997 Dicionário banto do Brasil. Repertório etimológico de

vocábulos brasileiros originários dos centro, sul, leste e
sudoeste africanos. Rio de Janeiro: Prefeitura da Cidade
do Rio de Janeiro.

Magalhães, João Batista
1978 Osório – Síntese do seu perfil histórico. Rio de Janeiro:

Biblioteca do Exército.

Megenney, William W.
1989 Sudanic/Bantu/Portuguese Syncretism in Selected

Chants from Brazilian Umbanda and Candomblé. An-
thropos 84: 363–383.

Mota, Roberto
1976 Jurema. Recife: Fundação Joaquim Nabuco. (Folclore,

22)

Rouget, Gilbert
1985 Music and Trance. A Theory of the Relations be-

tween Music and Possession. Chicago: The University
of Chicago Press. [Franz. Orig. 1980]

Sitta, Georg
1991 Deixis am Phantasma. Versuch einer Neubestimmung.

Bochum: Brockmeyer. (Bochumer Beiträge zur Semio-
tik, 31)

Strecker, Ivo
1988 The Social Practice of Symbolization. An Anthropologi-

cal Analysis. London: Athlone Press. (London School of
Economics; Monographs on Social Anthropology, 60)

1997 The Turbulence of Images. Visual Anthropology 9: 207–
227.

Tyler, Stephen A.
1978 The Said and the Unsaid. Mind, Meaning, and Culture.

New York: Academic Press.

Wendl, Tobias
1990 Mami Wata oder ein Kult zwischen den Kulturen. Müns-

ter: Lit. (Kulturanthropologische Studien, 19)

3000 Pontos
1974 3000 pontos riscados e cantados na Umbanda e Candom-

blé. Rio de Janeiro: Eco.

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

