ANTHROPOS

101.2006: 529-540

“Tranca Ruas schlachtete seine Katze,
wollte aber nicht alleine essen ...”

Deixis, Ritualgesidnge und die Glaubwiirdigkeit
der GeistverkOrperung in der brasilianischen Umbanda

Christian Meyer

Abstract. — In the rituals of Brazilian Umbanda invoked spirits,
embodied by devotees in trance, speak with the visitors present
in the cult house. For the audience, the embodiment creates a
difference between the sound-making biological individual of
the medium and the social person of the spirit who speaks. In
order to understand what the speaking persona refers to when
using deictical expressions such as “here,” “there,” “1,” or “we,”
the interlocutor, therefore, needs contextual knowledge about
the spirits. This, as the article argues, is created by ritual chants.
Since the devotees draw on them when they try to understand the
speaking of the spirits, ritual chants are an important source for
the credibility of embodiment practices in the Umbanda. [Brazil,
Umbanda, deixis, ritual, chants, pragmatics, embodiment]

Christian Meyer, M. A. (1998), Dr. phil. (2003), wissenschaft-
licher Mitarbeiter am Institut fiir Ethnologie und Afrikastudien
der Johannes Gutenberg-Universitit Mainz. Z. Zt. Leiter eines
Forschungsprojekts iiber “Persuasive Kommunikation bei den
Wolof. Das Zusammenspiel sprachlicher und kultureller Aspek-
te”. — Zu seinen Arbeitsschwerpunkten gehoren Religions-,
Politik- und linguistische Ethnologie, Senegal (Wolof), afrobra-
silianische Religionen (Umbanda, Candomblé) und vergleichen-
de Ethnologie amerikanischer Indianer. — Publikationen u. a.:
“‘Mahnen, Prahlen, Drohen ...’ Rhetorik und politische Orga-
nisation amerikanischer Indianer” (Frankfurt 2005).

Deixis und Deixis am Phantasma

Im Verlauf der meisten kommunikativen Hand-
lungen werden deiktische Ausdriicke verwendet:
“Wird etwa, im Rahmen eines Gesprichs, der Aus-
druck ich verwendet, so lisst sich die damit be-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

zeichnete Person nur ermitteln, wenn man weil3,
wer der Sprecher der AuBerung ist; entsprechend
ist das Wissen darum, w o eine AuBerung gemacht
wird, fiir das richtige Verstindnis des Ausdrucks
hier unabdingbar; und, analog dazu, ldsst sich dem
Wort jetzt eine Bedeutung, besser: Referenz, erst
nach Beantwortung der Frage, w ann die AuBerung
stattgefunden hat, zuweisen” (Sitta 1991: 1). Deik-
tika sind also diejenigen Ausdriicke im Gesprich,
die den Sprecher, Horer oder Gegenstand der Au-
ferung im Raum, in der Zeit und in Bezug auf
die Handlung (Autor und Gegenstand der Hand-
lung) einordnen. Nur die Partikularitit einer Si-
tuation macht eine Aussage iiberhaupt verstehbar:
“Die Proposition, die durch einen Satz in einem
Kontext ausgesprochen wird, ist eine Funktion von
moglichen Welten und jenem Kontext auf Wahr-
heitswerte. Ein Kontext ist hier eine Gruppe von . ..
Referenzpunkten ... fiir Sprecher, Adressaten, Au-
Berungszeiten und -orte, aufgezeigte Objekte und
alles sonst Benotigte. Sétze konnen deshalb bei ver-
schiedenen Gebrauchsgelegenheiten verschiedene
Propositionen ausdriicken” (Levinson 1994: 59f.;
Herv. des Autors wurden weggelassen).

Oft aber sehen beide Gesprichspartner die Din-
ge, auf die sie sich deiktisch beziehen, nicht direkt
vor Augen, wie z. B. bei einem Telefongesprich,
bei einer Wegbeschreibung oder in fiktiven Erzih-
lungen. Die Horer miissen sich Ort, Zeitpunkt und

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

530

handelnde Person vorstellen. In Wegbeschreibun-
gen beziehen sich Ausdriicke wie “links”, “rechts”,
“vorne” und “dort” jeweils auf die relative Positi-
on des Gehenden und sind nur aus ihr heraus ver-
standlich. An die Stelle der Wahrnehmung kann
die Erinnerung treten, falls Sprecher und Horer die
beschriebenen Orte bereits kennen, oder aber die
Vorstellungskraft, falls der Horer oder beide Inter-
aktanten die ortlichen Gegebenheiten oder die Ak-
teure der Erzdhlung imaginieren.

Eine solche deiktische Imagination nennt Biih-
ler (1965:123) “Deixis am Phantasma”. Diese,
so Biihler (123) spielt sich “im Bereich der aus-
gewachsenen Erinnerungen und der konstruktiven
Phantasie” ab. Biihler (1965: 124f.) erldutert das
Besondere an der Deixis am Phantasma: “Wenn
ein Erzédhler den Horer ins Reich des abwesend
Erinnerbaren oder gar ins Reich der konstruktiven
Phantasie fiihrt und ihn dort mit denselben Zeige-
wortern traktiert, damit er sehe und hore, was es
dort zu sehen und zu horen (und zu tasten, ver-
steht sich, und vielleicht auch einmal zu riechen
und zu schmecken) gibt. Nicht mit dem duBeren
Auge, Ohr usw., sondern mit dem, was man ... das
innere Auge und Ohr zu nennen pflegt. ... Der am
Phantasma Gefiihrte kann nicht dem Pfeile eines
vom Sprecher ausgestreckten Armes und Zeigefin-
gers mit dem Blicke folgen, um das Etwas dort
zu finden; er kann nicht die raumliche Herkunfts-
qualitit des Stimmklanges ausniitzen, um den Ort
eines Sprechers zu finden, welcher hier sagt; er
hort in der geschriebenen Sprache auch nicht den
Stimmcharakter eines abwesenden Sprechers, wel-
cher ich sagt.” Die Deixis am Phantasma kann also
im Idealfall eine imagindre Welt synésthetisch, in
allen Sinnen und fast real erfahrbar machen. Von
Deixis am Phantasma wird somit dann gesprochen,
wenn die Origo (Ort-, Zeitpunkt-, Agenspositionie-
rung), an dem ein Sprecher sich orientiert, nicht mit
der Origo, von der aus er spricht, iibereinstimmt.
Biihler unterscheidet drei “Hauptfille” der Deixis
am Phantasma.

a) Der Sprecher behilt seine Original-Origo
bei, wie z. B. in: “Er fuhr nach Rom; dort blieb er
zwei Tage.”

b) Der Sprecher versetzt seine Origo entspre-
chend der Bewegung der imaginierten Figur, wie
z.B. in: “Er fuhr nach Rom; hier blieb er zwei
Tage” (beide Bsp. sind angelehnt an Brugmann
1904: 42, zit. in Sitta 1991:9).

¢) Der Sprecher behilt zunéchst seine Original-
Origo bei, vergegenwirtigt sich dann die Origo der
imaginierten Figur aber von seiner eigenen Origo
aus, wie es z. B. bei der Verwendung des Plusquam-
perfekts geschieht: “Letzten Monat habe ich mein

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

Christian Meyer

altes Auto verkauft; ein neues hatte ich ja schon
drei Monate zuvor gekauft.”

In allen drei Fillen handelt es sich um Moglich-
keiten der Versetzung von Sprecher und Horer in ei-
ne Vorstellungswelt, in der dann Bewegungen und
Orientierungen gedacht und kommuniziert werden
konnen. Wihrend der erste Fall die Distanz zwi-
schen Horer und Gegenstand wahrt, veranlasst ihn
der zweite Fall, sich mit dem Protagonisten zu iden-
tifizieren. Der dritte Fall oszilliert zwischen Distanz
und Identifikation.

In fiktiven Erzéhlungen wird die Ich-Origo im
Allgemeinen nicht versetzt. Genau dies geschieht
aber in der Umbanda, einer Variante des groflen
Spektrums synkretistischer Religionen in Brasili-
en. Denn sie zeichnet sich dadurch aus, dass in
ihren Ritualen Glidubige in der Trance Geistwesen
verkorpern, die, wihrend sie inkarniert sind, auch
mit den Anwesenden sprechen, sich mit ihnen un-
terhalten, sie segnen, beraten, mit ihnen scherzen,
sie anfiihren und necken. In den Gesprichen ver-
wenden sie deiktische Ausdriicke, die sich an der
Origo des Geistwesens orientieren und daher den
Horern nicht “vor Augen liegen”. Die Horer ken-
nen die Orte nicht, die der Geist als “bei mir zu
Hause” beschreibt. Noch nicht einmal das “ich”
ist ihnen unmittelbar augenscheinlich, da sich hin-
ter der den Anwesenden in der Regel bekannten
Person des Mediums ein fremder Geist verbirgt,
der das Bewusstsein des Mediums kontrolliert und
“verdeckt”. Durch die Verkorperung entsteht somit
ein “Sprung” oder “Bruch”, eine Derridasche diffé-
rance in der Origo des Sprechers.

Die Umbanda

Zunichst soll kurz die Umbanda vorgestellt wer-
den. Als “Neureligion” ist sie Anfang des 20. Jhs.
auf der Basis bereits existierender synkretistischer
Religionen aus Bantu-Vorstellungen und dem por-
tugiesischen Populérkatholizismus entstanden. In
diese wurden Vorstellungen des Spiritismus sowie
spiter der Yoruba-Traditionen des Candomblé in-
tegriert. Die Umbanda-Anhénger berufen sich auf
verschiedene Einfliisse aus aller Welt, die sich in
Brasilien, einem kulturell wie religids iiberaus
heterogenen Land, konzentriert haben. Neben der
kulturellen Mischung haben weitere, spezifisch
brasilianische Bedingungen, wie eine rapide Urba-
nisierung und Industrialisierung in den 20er und
30er Jahren des 20.Jhs., die Grundlage fiir die
Entstehung und die nachfolgende rasche Verbrei-
tung der Umbanda geschaffen. Zentrales Prinzip
der Umbanda ist die Nichstenliebe, deren Aus-

Anthropos 101.2006

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen ...”

tibung es den Verstorbenen ermdglichen soll, ins
Paradies (Aruanda, Juremd)! aufzusteigen. Das in
seinem realen Leben aufgebrachte Mal} an Néchs-
tenliebe bestimmt den Erleuchtungsgrad eines In-
dividuums nach seinem Tod. Damit die Geister der
Verstorbenen Nichstenliebe praktizieren konnen,
werden sie von Medien (Gldubigen) in der Trance
verkorpert. Die Medien zeigen wihrend der Trance
bisweilen besondere Befidhigungen, etwa indem sie
iiber Scherben oder glilhende Kohlen laufen oder
stundenlange eloquente Stegreifreden halten.

Je nach dem Erleuchtungsgrad gliedern sich die
Geister unter dem katholischen Gott, der auch mit
dem Bantuwort Zambi bezeichnet wird, in einer
Hierarchie, die, oben beginnend, Orixds (Natur-
gottheiten des Yoruba-Pantheons), Caboclos (In-
dio- und Mestizengeister), Criangas (Kindergeis-
ter), Preto-Velhos (Geister alter Sklaven) und Po-
vo da Rua (Volk der Strae: Gauner-, Prostituier-
ten-, Hexen- und Zigeunerinnengeister) umfasst.
Weitere Geistwesen sind individuelle Schutzengel
(Guias) sowie Totengeister.

Das Problem der Deixis in der Interaktion
mit Geistwesen

Vor dem Hintergrund der oben angesprochenen
Deixis-Problematik stellen sich nun die folgenden
Fragen: Wie konnen die Anwesenden die in der
Konversation mit den Geistern verwendeten deik-
tischen Ausdriicke verstehen, ohne dass diese je-
des Mal expliziert werden? Wenn ein Geistwesen
spricht (wenn es deiktische Begriffe wie “ich” oder
“wir” verwendet), wie erkennt man, wer das ist,
der spricht (da dies ja nicht die korperliche Per-
son des Mediums ist)? Wenn ein Geistwesen “hier”
und “dort” sagt, was sehr hdufig vorkommt, woher
weill man, worauf sich das bezieht? Wie also wird
der durch die Verkorperung entstehende Origo-
“Bruch” bzw. -“Sprung” iiberwunden? Im Folgen-
den sollen einige Beispiele fiir diese Problematik
angefiihrt werden.2 Die Zitate sind, wie in der ge-
sprochenen Sprache iiblich, nicht immer gramma-
tikalisch richtig. Im Falle des Caboclo Sete Estre-
las (Sieben Sterne) kommt eine stark verfremde-
te und agrammatische Sprechweise v. a. beziiglich

1 Der Begriff “Aruanda” geht offensichtlich auf den Ein-
schifthafen Luanda zuriick (vgl. Cacciatore 1977: 52; Lopes
1997: 35); zu “Jurema” s. u.

2 Die im Text genannten Beispiele wurden bei einer achtmo-
natigen vom DAAD finanzierten Feldforschung in Rio de
Janeiro im Jahr 1997 aufgenommen. Adressaten der AuBe-
rungen waren anwesende, im jeweiligen Kulthaus initiierte
Gldubige.

Anthropos 101.2006

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

531

der Aussprache und der Verwendung der gramma-
tischen Person und des Genus hinzu, welche die
mangelnden Portugiesischkenntnisse des indiani-
schen Geistes verdeutlichen soll.

(1) 16. August 1997, Z¢ Pelintra (“Sepp
Gernegrof3”, wie Figge 1973: 27 ihn nennt):

Ld em cima a gente desce e fica aqui em baixo, td
entendendo? Agora, logo em cima, logo em cima, acima
estamos nos, e logo em cima estdo os anjos. E mais
acima td o Senhor de Todo Mundo, entendeu? Sdo trés
camadas, entendeu? Se a senhora acredita, com o lado
de ld, de ld de cima é o Deus de vocés. E ele ..., pede a
ele e a gente vem. Ou pede a nos que a gente chega. E a
gente vai ld e bota eles pra fora.

Von da oben steigen wir herab und bleiben hier unten,
klar? Nun, gleich dariiber, gleich dariiber, dariiber sind
wir, und gleich dariiber sind die Engel. Und weiter dar-
iber ist der Herr der ganzen Welt, klar? Es sind drei
Schichten, verstehst Du? Wenn Sie glauben, mit der an-
deren Seite, dort oben ist Euer Gott. Und er ..., bitten
Sie ihn und wir kommen. Oder bitten Sie uns, dass wir
kommen. Und wir gehen dorthin und werfen sie hinaus.

Einer der Geister der Unterwelt (“Volk der Stra-
Be”), Z¢ Pelintra, erklirt hier die Kosmologie der
Umbanda. Er spricht zum einen in rdumlichen
Deiktika (“da oben”, “hier unten”, “dariiber”, “da”,
“dort”, “dorthin”), wobei die Origo der Ort und
Zeitpunkt seiner Anwesenheit und Verkorperung
im Medium ist. Er erzeugt hier einen imaginéren
dreischichtigen Raum, der von gottlichen und geis-
tigen Wesen bevolkert ist. Zum anderen spricht er
in personalen Deiktika, insbesondere von “wir”,
ohne jedoch zu erkldren, wer genau damit ge-
meint ist. Woher wissen die Anwesenden, wer diese
Schichten bevolkert und wie die Charaktere sich
jeweils gestalten?

(2) 17. Mai 1997, Iraja, Rio de Janeiro,
Tranca Ruas:

Toda hora, todo dia, todos minutos. Eu e meus capan-
gueiros, eu e meus falangeiros, eu e minhas companhei-
ras, eu e meu povo ld em cima. Tudo nessa terra sempre
guardando vocés, na paz, amor e harmonia, na luz do Pai
Divino, axé!

Zu jeder Stunde, an jedem Tag, in jeder Minute. Ich und
meine Gefolgsleute, ich und meine Truppe, ich und mei-
ne Gefihrtinnen, ich und meine Leute dort oben. Alles
in dieser Welt ist immer dabei, auf Euch aufzupassen,
in Frieden, Liebe und Harmonie, im Licht des gottlichen
Vaters, axé!

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

532

Axé bedeutet in den afrobrasilianischen Religio-
nen Lebenskraft oder Segen. Ein anderer Exu-
Geist, Tranca Ruas (Stralensperrer), spricht hier
von “sich” und “seinen Leuten.” Wenn man das
Geistwesensystem der Umbanda nicht kennt, kann
man diese Aussage nicht verstehen. Wer ist das
“ich”, das hier spricht? Wer sind seine Leute, seine
Gefolgsleute, seine Truppe, seine Gefdhrtinnen?

(3) 23. April 1997, Santa Tereza, Rio de Janeiro,
Caboclo Sete Estrelas:

Na nossa terra, na nossa Jurema tem muita mironga. ...
Entdo chegou eu, diz eu, minha, minha pai, diz eu: minha
pai, vocé foi a tinica boca que acertou, hoje faz trés anos
que eu t6 na sua terra. Eu diz: 0 mogo, eu diz: eu sei
quantos anos foi, ndo é mesmo?

In unserer Welt, in unserem Jurema gibt es viel Gezink.

. Also ist (ich) gekommen, und sagt, meine, meine
Vater, sagt ich: meine Vater, Du warst der einzige Mund,
der das Richtige getroffen (gesagt) hat, heute sind es drei
Jahre, dass ich in Deinem Land bin. Ich sagt: Junge, sagt
ich: ich weil}, wie viele Jahre es war, nicht wahr?

Der Caboclo Sete Estrelas, der hier beweist, dass
er als Indio nur rudimentir Portugiesisch spricht,
unterscheidet zwischen seiner Welt und der Welt
der Adressaten. Ferner spricht er von seinem Vater
und dessen Land. Wie konnen sich die Anwesenden
etwas unter diesen unterschiedlichen Welten vor-
stellen?

Temporaldeixis wird in den Konversationen mit
Umbanda-Geistwesen in der Regel nicht zum Pro-
blem, da Zeit in der Umbanda vermutlich als uni-
versell angesehen wird (s. Bsp. 2). Ob die Zeit nach
Auffassung der Umbandisten im Diesseits und im
Jenseits tatsdchlich gleich schnell vergeht, ist je-
doch unklar. Wie dem auch sei, deiktische Zeit-
versetzungen werden grundsitzlich selten vorge-
nommen. Raum- und Personaldeixis sind, wie sich
gezeigt hat, jedoch durchaus problematisch, und sie
werden sehr oft verwendet, um die Differenz zwi-
schen der sprechenden Person und der verkorpern-
den Person, der Geist- und der Menschkategorie
sowie dem Diesseits und dem Jenseits diskursiv zu
etablieren.

Die Personaldeixis hangt somit vom Wissen ab,
das die Anwesenden dariiber besitzen, a) ob es ein
Geistwesen oder das Mediums ist, das spricht, und
b) falls es ein Geistwesen ist, was dessen Aussehen,
Charakter und lebensgeschichtlicher Hintergrund
sind.

a) Um fiir die Anwesenden klar kenntlich zu
machen, wann die Person, der Agens des jewei-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

Christian Meyer

ligen Mediums vom gldubigen Umbanda-Adepten
oder -Priester zum Geistwesen wechselt, d. h. wann
ein fremder Geist in den Korper eines Mediums
hinein- bzw. wieder aus ihm herausfiahrt, wird
dieser Zeitpunkt im Ritualverlauf (der Liturgie)
genau markiert. Das Geistwesen wird in Ritual-
gesidngen gerufen und manifestiert sich nach ei-
niger Zeit im Medium. Fiir die Anwesenden ist
durch die konvulsiven Bewegungen, die das Me-
dium vollfiihrt, wihrend es in Trance fallt, klar
erkenntlich, wann ein Geist ein- und wieder aus-
tritt. Der liminale Moment ist deutlich erkennbar.
Die verschiedenen Geistkategorien haben hierbei
unterschiedliche Angewohnheiten, in das Medium
einzudringen: Orixds steigen von oben in den Kopf,
Caboclos kommen heftig und direkt von vorne,
Kinder kriechen die Beine hoch. Extis kommen von
verschiedenen Richtungen, mal von unten, mal von
der Seite, immer etwas unvorhergesehen. Diesen
Zeitpunkt der Inkarnation behalten die Anwesen-
den im Kopf, um zu wissen, wer es jeweils ist, der
spricht.

Auch die spezifischen Sprechgewohnheiten der
einzelnen Geister weisen darauf hin, ob es sich
um ein Geistwesen oder um die Person des gliu-
bigen Mediums handelt, das spricht. Den Rah-
men jedoch, der dazu fiihrt, dass die Anwesenden
jederzeit dariiber informiert sind, dass ein Geist
prasent ist und welcher es ist, erschafft weniger
die formalisierte Redeweise der Geister als viel-
mehr die Sprechsituation innerhalb der Liturgie des
Umbanda-Rituals. Irvine (1982: 252) hat den Ritu-
alkontext mit dem rituellen Sprechen korreliert und
folgende Beziechung festgestellt:

There is an inverse relationship between the symbolic
forms [das rituelle Sprechen] and their setting [der ritu-
elle Kontext], such that if the one is marked or special,
the other may be unmarked or ordinary. “Ritual,” that
is to say some special, conventional organization of be-
havioural sequences, is most required in just those cases
where spirits use the speech of everyday life. Where spir-
its use a different code, a ritual context does not seem to
be required, although it may occur.

In der Umbanda ist das rituelle Sprechen nicht wie
in vielen Ritualen “formal, formulaic, and paralel-
listic” (Fox 1988: 12, so z. B. bei den Pfingstlern
Goodman 1994: 49), sondern es erweist sich als
sehr kreativ und spontan, und der verkorperte Geist
hat viel Spielraum fiir individuelle Ideen. Das ri-
tuelle Sprechen ist nur insofern formalisiert, als es
den Geistern (bzw. den Medien in der Geistverkor-
perung) gelingen muss, iiber Stunden hinweg im-
mer den gleichen Charakter darzustellen und bei

Anthropos 101.2006

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen ...”

den Anwesenden das gleiche Rollenverhalten zu
produzieren. Doch ist es, im Gegensatz zum Spre-
chen der “inspirierten” Quaker (Bauman 1983),
unterscheidbar von dem alltéiglichen Sprechen: Es
existieren einpriagsame Charakteristika des spezifi-
schen Sprechens der Geister. Die Information, dass
es ein Geist aus dem Jenseits ist, der spricht, erhal-
ten die Anwesenden in der Umbanda z. B. durch
eine verfremdete Sprechweise und Lexik.

(b) Bislang ist aber noch nicht klar geworden,
woher die anwesenden Gldubigen Informationen
iiber, wie bereits angesprochen, Aussehen, Charak-
ter und Lebensgeschichte der Geistwesen erhalten.
Im Folgenden soll gezeigt werden, dass das zum
Verstdndnis des “Sprechens der Geister” notwen-
dige Kontextwissen vor allem durch die Ritualge-
singe der Umbanda transportiert wird (vgl. auch
Brazeal 2003: 648).

Ritualgesiinge der Umbanda

Nicht nur zum Rufen und Verabschieden der Geist-
wesen sind in den Ritualen der Umbanda Lieder
und Gesinge von grofler Bedeutung, denn sie iiber-
tragen, so die Auffassung der Umbandisten, zu-
sammen mit der Anwesenheit und Beriihrung der
Geister und den pontos riscados (kabbalistischen
Zeichen) zudem Vibrationen, die zur Heilung oder
zum FEintritt in die Trance notwendig sind. Ethno-
logische Forschungen bestitigen, dass in vielen Re-
ligionen zur Induktion der Trance Trommelschldge
und -rhythmen sowie Gesénge verwendet werden
(vgl. z. B. Rouget 1985; Lapassade 1990: 24—26).
Wihrend der gesamten Rituale der Umbanda
wird fast ununterbrochen gesungen. Das gemeinsa-
me Singen hat eine stark suggestive Wirkung und
unterstiitzt das Gemeinschafts- und Glaubensge-
fiihl der Anwesenden, es ist “eine Form der milden
Magie” (Henry 1988: 64). Das Wissen der Glédu-
bigen iiber die Geistwesen ist stark von den Tex-
ten der Umbanda-Lieder geprigt und die Zuschau-
er konnen hiaufig Dutzende der Liedtexte aus dem
Gedichtnis singen. Selbst die jiingsten Besucher
kennen schon die meisten der Lieder mit sechs bis
zehn Jahren auswendig. In der Forschungsliteratur
zur Umbanda wurde bisher wenig iiber die Bedeu-
tung der Lieder gesagt. Gabriel (1985:209-214)
erwihnt sie als Mittel zur Weitergabe von Kult-
wissen, als Mittel um “die Stimmung anzuheizen”
und als Fiillsel zwischen den eigentlich bedeutsa-
men Passagen. Hinzu komme, dass mit den Tex-
ten Fragen beantwortet werden oder Symbolisie-
rungen kommentiert wiirden, wenn zum Beispiel
ein Caboclo- oder Exu-Geist eine Flasche zerbre-

Anthropos 101.2006

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.

533

che und dabei singe: “Ich zerbreche keine Fla-
schen, ich zerbreche bosen Zauber” (Gabriel 1985:
211).

Ferretti (1994a, 1994b) wertet sie als wichtiges
Medium zur Beschreibung der Geistcharaktere und
zur Konstruktion von Bildern iiber sie. Sie ent-
hiillten die Werte, die mit diesen assoziiert und
iiber sie transportiert werden. In der Mina-Religion
von S@o Luis do Maranhdo werden Caboclos als
“sehr alte” “menschliche oder menschenihnliche”
Wesen “adeligen Ursprungs” dargestellt, die “an
verschiedenen Orten” “an der Kiiste oder in den
Diinen” wohnten und bereits viele “Katastrophen”
und “Ungliicke” “iiberstanden” hétten. Es seien
“kriegerische”, “mutige” Wesen, die auf die Erde
kdmen, um den Menschen zu “helfen” und “bei-
zustehen”, “bose Zauber zu bekdmpfen” oder Bot-
schaften “des Vaters” oder des “Tiirkenkonigs” zu
iiberbringen. Sie fiihrt diese Gedanken jedoch nicht
weiter aus.

Megenney (1989) fand in seiner Analyse von
Umbanda- und Candomblé-Liedtexten heraus, dass
in diesen in beiden Fillen Worter westafrikani-
schen Ursprungs dominieren. Fiir Brazeal (2003)
sind die Caboclo-Ritualgesinge des Candomblé die
Moglichkeit, Erfahrungen aus der brasilianischen
Vergangenheit in die afrobrasilianischen Traditio-
nen zu integrieren, eine Geographie mystischer Or-
te (wie Juremd, Aruanda, Rom, Ungarn, China) zu
entwerfen und so zu einer einheitlichen Sicht auf
die brasilianische Realitdt zu gelangen. Nicht zu-
letzt hitten sie auch eine dezidiert ludische Funk-
tion, etwa wenn sie die Anwesenden zum Schnaps-
oder Biertrinken animieren (Brazeal 2003: 645).

Die Lieder werden aufgeteilt in Er6ffnungslie-
der (pontos de abertura), die am Anfang des Ri-
tuals gesungen werden, Lieder fiir die einzelnen
Geister (pontos para as entidades), die wihrend
ihrer Anwesenheit intoniert werden, und Schluss-
lieder (pontos de encerramento), die zur Beschlie-
Bung des Rituals gesungen werden. Bei den Lie-
dern fiir die jeweiligen Geister unterscheidet man
zwischen Liedern zur Ankunft (pontos de chega-
da), die gesungen werden, um die Geistwesen zu
rufen, aber auch wihrend sie bereits da sind, und
Liedern zum Aufstieg (pontos de subida), die ange-
stimmt werden, um die Geister zum Verlassen ihrer
Medien zu bewegen (fiir eine Auflistung von Lie-
dern siehe 3000 Pontos 1974). Zudem gibt es Lie-
der, die wihrend der Verkorperung die Tdnze und
Handlungen der Geistwesen kommentieren oder ih-
re Einstellungen gegeniiber den Anwesenden oder
anderen Geistwesen z. T. in spottischer Weise zum
Ausdruck bringen. Ich werde mich auf einige Lie-
der fiir die einzelnen Geistwesen beschrinken, da

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

534

ich die Bilder zeigen mochte, die sie iiber den Cha-
rakter, die Herkunft und das Aussehen der Geister
vermitteln.

Lieder fiir Caboclos

4) O Jureminha,

Urubatdo estd chamando,

na sua mata virgem,

uma coral piou.

Oi firma ponto Jurema,

Rainha do Juremad.

Ela é Cabocla filha de Tupinambad.

Oh kleine Jurema,

Urubatio ruft,

in seinem jungfriaulichen Wald,

wo eine Korallenschlange fiepte.

Hallo, sing das Lied Jurema,

Ko6nigin des Jurema.

Sie ist Cabocla, Tochter der Tupinamba.

(5) Uma estrela cor de prata,
brilhando anunciou.

Era um caboclo que chegava.
Vinha a mando de Nosso Senhor,
ele é Caboclo, ele é Flecheiro,
ele ¢ cacador,

ele ¢ Caboclo Boiadeiro,

ele é lagador.

Ein silberfarbener Stern

kiindigte leuchtend an.

Es war ein Caboclo, der da kam.
Er kam im Auftrag Unseres Herrn,
er ist Caboclo, er ist Bogenschiitze,
er ist Jager,

er ist Caboclo Ochsentreiber,

er ist Lassowerfer.

In Lied (4) kommen bereits einige wichtige Moti-
ve vor: Jurema ist ein weit verbreiteter Name fiir
weibliche Caboclos. Als Bezeichnung der Frucht
des Jurema-Baumes (juremeira) und eines aus die-
ser hergestellten Getrinkes evoziert er die Welt der
Indios sowie die Reinheit der Natur. Mit dem Be-
griff jurema wird auch “Unberiihrtheit”, ein Motiv,
das in der dritten Zeile beziiglich des (im Origi-
nal) jungfraulichen “Ur”’-waldes wieder auftaucht,
und “Urspriinglichkeit” im Sinne von “Nicht-Dege-
neriertheit” assoziiert (vgl. auch Mota 1976). Das
Wort Jurema (minnlich und auf der letzten Sil-
be betont) bezeichnet den Ort (das Dorf), an dem
die Caboclos im Jenseits wohnen. Im brasiliani-
schen Bundesstaat Sdo Paulo existiert tatsdchlich
eine Stadt namens Jurema.® Das Motiv der fiepen-
den Korallenschlange verstédrkt das Bild der unbe-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

Christian Meyer

rithrten, reinen Natur, mit dem Caboclos verbunden
werden. Ein verbreiteter Caboclo-Name ist “Koral-
lenschlange” (cobra coral). Der Name Urubatio ist
aufgrund der Vorsilbe uru- fiir Brasilianer unver-
kennbar indianischen Ursprungs, gleichzeitig evo-
ziert er das Wort urubu, das “Geier” bedeutet. Das
Suffix -do ist das portugiesische Augmentativ (Ver-
groBerungsform) und erweckt Assoziationen mit
Stidrke und Michtigkeit. Die Tupinambd, als letztes
Motiv des Liedes (4), sind die grofte indianische
ethnische Gruppe Brasiliens. Bisweilen werden sie
auch personalisiert als Eigennamen von Geistwe-
sen (Caboclo Tupinambd) verwendet.

In Lied (5) taucht gleich zu Anfang der Stern
als wichtiges Symbol der Caboclos auf. Es wird
sehr hiufig in den pontos riscados (den gemalten
“kabbalistischen Zeichen”) als Erkennungszeichen
fiir die Caboclo-Geister verwandt. Gleichzeitig er-
innert es an die christliche Weihnachtsgeschichte,
in der ein Stern die Geburt Jesu ankiindigt. Das star-
ke Leuchten des Sterns evoziert die Lichtmetapher:
Das Leuchten des Sterns ist, so konnte man sagen,
auch das Leuchten des Caboclos. Auch der Caboclo
in Lied (5) kommt in Gottes Auftrag auf die Erde.

Der rhythmischere zweite Teil des Liedes ist
stark anaphorisch, ein Umstand der zur Akzelera-
tion des Liedes und zur Wirkungssteigerung fiihrt.
In ihm werden die verschiedenen Erscheinungs-
formen des Caboclos aufgezéhlt. An dieser Lied-
stelle fiihren inkorporierte Caboclos meist Jagd-,
Bogenschuss- und Ochsentreibszenen theatral auf,
indem sie das charakteristische Geschehen auf ei-
nige typische Bewegungen reduziert wiedergeben.
Die Bewegungen des Lassowerfens werden von
Caboclos auch zur Heilung oder zur Induktion der
Trance bei anderen Medien eingesetzt. Sind diese
mit dem Lasso “eingefangen”, so verkOrpern sie
nun selbst einen Caboclo.

Auffiihrungen dieser Art vermitteln den Ein-
druck, dass es genau die besungene Welt ist, in
der die Caboclo-Geister der Vorstellung zufolge als
reale Personen gelebt haben und die sie nun bei
jeder Verkorperung durch Handlungen und Worte
wieder neu erschaffen und zum Kontext und Fun-
dus ihrer Heilung und Segnung werden lassen.

Lieder fiir Alte Schwarze

(6) Feitico, mandinga, quebranto,
8o ele sabe rezar.

3 Die Beliebtheit und positiven Konnotationen des Wortes ju-
rema hat sich ein brasilianischer Gemiisekonservenfabrikant
zunutze gemacht und seine Marke nach ihr benannt.

Anthropos 101.2006

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen ...”

Sua benguela e seu cachimbo
servem para trabalhar.

Fai Cipriano das almas

é um velho mandingueiro.
Quando chega na Umbanda
encruza todo o terreiro.

Ele é velho rezador,

com seu patud de valia,

por Deus e Nossa Senhora,
nos tira da agonia.

Fetisch, Amulett, Zerbrechen,

nur er weill zu beten.

Sein Stock und seine Pfeife
dienen der Arbeit.

Vater Zyprianus der Seelen

ist ein alter [erfahrener] Zauberer.
Wenn er in die Umbanda kommt,
durchkreuzt er das ganze Terreiro.
Er ist ein alter [erfahrener] Beter,
mit seinem méchtigen Amulett,
damit Gott und Unsere Liebe Frau
uns von der Agonie befreien.

(7) Quando as almas choram,
nos pés do Cruzeiro,

Pai Fulgéncio de Luanda

se lembra do cativeiro.

Bom velhinho foi escravo,

so trabalhava para o senhor.
Hoje em dia nos terreiros,
alivia a nossa dor.

Wenn die Seelen weinen,

am Fuf} des Kreuzes,

Vater Fulgentius aus Luanda
erinnert sich an die Knechtschaft.
Der gute Alte war Sklave,

er arbeitete nur fiir seinen Herrn.
Heutzutage in den Terreiros
lindert er unseren Schmerz.

In den Liedern fiir die “Alten Schwarzen” wird
eine andere, ruhigere und zum Teil schmerzvol-
lere Atmosphire vermittelt. Lied (6) beginnt mit
einigen Motiven, die Schwarzen, Afrikanern, man-
dingueiros (Hexern) zugesprochen werden: die Be-
herrschung von Fetischen und Amuletten (die auf
Brasilianisch mandingas genannt werden, was auf
das Ethnonym mandingka zuriickgeht). Das Wort
quebranto ist mehrdeutig: es kann sich auf die Fi-
higkeit des Alten Schwarzen beziehen, die Zau-
ber anderer zu brechen; gleichzeitig bezeichnet es
aber auch seine eigene Gebrechlichkeit und Gebro-
chenheit. Nur der Alte Schwarze weifl (aufgrund
seines afrikanischen Wissens), mit seinen macht-
vollen Amuletten zu beten, das heift, sie zu mani-
pulieren. Wichtigste Erkennungsmerkmale des Al-
ten Schwarzen sind Stock und Pfeife, die das hohe

Anthropos 101.2006

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

535

Alter des Geistes betonen. Sie dienen aber nicht nur
dazu, ihn zu erkennen, sondern er verwendet sie als
die ihm bekannten und zugehorigen Gegenstinde
(und Kulturmerkmale) auch zum “Arbeiten”, das
heiflt, zum Heilen und Segnen.

Die Alten Schwarzen werden auch als die “See-
len” bezeichnet. Im Brasilianischen evoziert das
Wort alma (Seele) “GroBziigigkeit” und “ein Herz
haben”, und auch das Motiv der “guten Seele”
existiert (Ferreira Buarque de Holanda 1986: 88).
Wenn, so erzdhlt uns das Lied, sich einer dieser
erfahrenen Zauberer und Beter in einem Kulthaus
verkorpert, so zieht er mit seinen ersten Schritten
zuerst ein imagindres Kreuz durch das Haus, das
Symbol des Christentums (und des Leidens Jesu).
Er gibt ihm damit durch Referenz auf die méch-
tige Institution der katholischen Kirche eine ho-
here Weihe, gleichzeitig ist das Kreuz aber auch
sein eigenes Symbol (und das seines Leidens); es
kommt in den meisten pontos riscados der Alten
Schwarzen vor. Das Beten des Alten Schwarzen
stellt Kontakt her zu Gott und der Jungfrau Ma-
ria und hilft den Gldubigen, Trost und Hoffnung
zu verspiiren. In Lied (7) wird die Vergangenheit
des Alten Schwarzen als Sklave aufgegriffen: Va-
ter Fulgentius aus Luanda erinnert sich an seine
eigene Knechtschaft und sein eigenes Leid, wenn
er am Fulle des christlichen Kreuzes weint. Die
letzten beiden Zeilen bringen eine Wendung: Der
Alte Schwarze hat trotz (oder gerade wegen) seines
eigenen Leides die Kraft, den Schmerz der in den
Kultstétten Trost- und Heilung suchenden Besucher
zu lindern.

Lieder fiir Criancas

(8) Eu pedi a Oxald

pra mandar as criancinhas,
pra vir na banda,

brincar e trabalhar.

Tem cocada,

tem guarand.

0 criangas

venham me ajudar.

Ich bat Oxala,

die Kinderlein zu schicken,

zu uns in den Terreiro zu kommen,
zum Spiel und zur Arbeit.

Es gibt Kokoskuchen,

es gibt Limonade.

Oh Kinder,

kommt und helft mir.

(9) Papai me mande um baldo,
com todas as criangas que tem ld no céu,

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

536

tem doce papai, tem doce mamde,
tem doce, ld no jardim.

Papa, schicken Sie mir einen Ballon,

mit all den Kindern, die es dort im Himmel gibt,

es gibt SiiBigkeiten, Papa, es gibt Stifigkeiten, Mama,
es gibt SiiBigkeiten dort im Garten.

Oxald, der mit Jesus synkretisierte Gott der Schop-
fung, wird als reinster und hochster Gott, meist
als Anfiihrer der Phalanx der Criancgas (Kindergeis-
ter) angesehen. Das Diminutiv criancinhas (Kin-
derchen) im Lied verstirkt das Bild der Unschuld
und Reinheit der Kindergeister. Ihr Spielen wéh-
rend der Verkorperung in den Terreiros wird be-
reits als Segnung empfunden. Das Spiel wird als
ihre Weise zu arbeiten, eine kindliche, spielerische
und miihelose Art der Arbeit, angesehen. Als Spiel
vermittelt die Arbeit auf diese Weise auch Freude
und Heiterkeit, die Befreiung von Angst und eine
Leichtigkeit, welche die Miihen und die Arbeit der
Sénger und Zuhorer des Liedes vergessen macht.
Wichtigste Attribute der Criangas sind Spielsachen
sowie Kuchen und Limonade. Sie konnen fiir die
SiiBe des Lebens stehen, die auch mit der Kindheit
insgesamt verbunden wird. In (9) bilden sie das
Thema des Liedes. Das Lied zeigt die giingige Pra-
xis in Brasilien, dass Kinder im Allgemeinen die
Hoflichkeitsform (Sie) gegeniiber ihren Eltern ver-
wenden. Auch die affektiven familidren Beziehun-
gen von Kindern zu ihren Eltern (Papa, Mama) wer-
den thematisiert. Am Schluss dieses Liedes wird
der Aufenthaltsort der Criangas auf Erden erwihnt:
Der Garten. Dort werden ihnen auch Opfergaben
dargebracht. Die Verbindung des Aufenthaltsortes
der Kindergeister zum “Kindergarten” (jardim de
infancia) ist unverkennbar.

Lieder fiir das Stra3envolk

(10) Tranca Ruas matou seu gato,
mas ndo quis comer sozinho.
Chamou seus camaradas

e dividiu em pedacinhos.

Logo chegou Seu Liicifer

com a Pomba Gira que é Exii Mulher.

Tranca Ruas schlachtete seine Katze,

aber wollte nicht alleine essen.

Er rief seine Kameraden

und teilte die Katze in Stiickchen.

Da kam Herr Luzifer

mit der Pomba Gira, dem weiblichen Exu.

(11) Ele ndo foi batizado,
ndo buscou a salvagdo,

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

Christian Meyer

mas ele é quem vence demanda,
saravd Exu Pagdo.

Er war nicht getauft,

suchte nicht die Erlosung,

aber er ist’s, der bose Zauber besiegt,
sei gegriiit, Exd Heide!

(12) A porta do inferno estremeceu,

veio todo mundo para ver quem ¢é,
ouviu-se gargalhada na encruza,

era Seu Caveira com a mulher de Liicifer.

Die Tiir zur Holle erbebte,

alle kamen, um zu sehen, wer es ist,

man horte Gelichter an der Kreuzung,

es war Herr Totenkopf mit der Frau Luzifers.

(13) Exii da Meia-Noite,
Exii da madrugada,

salve o povo da quimbanda,
sem Exu ndo se faz nada.

Exu der Mitternacht,

Exu des Morgengrauens,

gegrii3t sei das Volk der Quimbanda,
ohne Exu geht gar nichts.

Das erste Lied vermittelt in humorvoller Weise die
Andersartigkeit und Unkonventionalitit der Exus:
Der Exti Tranca Ruas totet seine eigene Katze (er
geht keine festen Bindungen ein und ist selbst bei
einer ndheren Beziehung zu ihm noch unberechen-
bar) und isst sie (in Brasilien wird kein Katzen-
fleisch gegessen). Zum Essen ruft er seine Kame-
raden und teilt mit ihnen sein Mahl, was die So-
lidaritdt und Sozialitdt der Exuis untereinander be-
tont. Seine Giste sind der Teufel (Luzifer) und der
weibliche Exu, Pomba Gira.

In Lied (11) wird betont, dass die Exus nicht
christlich sind, aber gerade deswegen gro3e magi-
sche Fahigkeiten besitzen. Lied (12) erwihnt die
Holle als den Wohnort der Exus (das “Volk der
Strae” wird in einem anderen Lied auch als “Volk
der Holle” bezeichnet) und die Kreuzung als ihren
Aufenthaltsort im Diesseits. Dorthin begibt sich der
Exud im Lied unverziiglich, um sein Erkennungs-
merkmal, das Geldchter, horen zu lassen (eigentlich
“Lachsalven”, port. gargalhada). Der Herr der To-
ten (Seu Caveira) ist mit der Frau von Luzifer auf
die Erde gekommen. Man kann ahnen, dass er den
Teufel mit dessen Frau betriigt. Auch hier zeigen
sich die Exus amoralisch.

In Lied (13) wird die Zeitordnung des Straf3en-
volkes thematisiert: Die Exus sind von Mitternacht
bis zum Morgengrauen aktiv, also genau dann,
wenn die Mehrzahl der stddtischen Brasilianer und
Umbandisten schléft und auler Hauses Angst hat,

Anthropos 101.2006

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen ...”

weil sie dort Verbrecher und Prostituierte befiirch-
tet, eben jenes “Volk der Strale”, das sich nach
Meinung der Umbandisten nach seinem Tod in
Exits verwandelt. In der dritten Zeile wird das Stra-
Benvolk auch als “Quimbanda-Volk”, das heift, als
Volk der schwarzen Magie bezeichnet. Als die Do-
mine der Exds gilt die Magie, dies wird durch ih-
re Einordnung als Heiden unterstrichen. Der letz-
te Satz betont noch einmal die Wichtigkeit der
Exus fiir das Umbanda-Ritual und das Leben der
Gldubigen. In der Liturgie des Rituals muss den
Exis immer zu Anfang gehuldigt werden, da sie
ansonsten Unordnung stiften konnten. Fiir das Le-
ben der Glidubigen sind sie auSerdem wichtig, da
sie in amourosen, administrativen und finanziellen
Angelegenheiten “Wege” zu “6ffnen” und zu “ver-
sperren” vermdgen (daher der Name Exu Strafen-
sperrer in Lied [10]). Dieser Ausdruck kann fast
als ein Euphemismus bezeichnet werden angesichts
der Aufgaben, die den Gldubigen seitens der Exus
gestellt werden.*

Die unverbliimte Andersartigkeit der Exus in
den Liedern erweckt bei den Anwesenden oft Hei-
terkeit, auf ihren Festen wird immer viel gelacht.
Dennoch ist dem Volk der Strafle nicht zu trauen:
Der Besucher weil3 nie, ob die Exus, wihrend er mit
ihnen lacht, nicht vielleicht iiber ihn lachen, da sie
sich bereits eine neue Schandtat zu seinem Schaden
ausgedacht haben.

Lieder fiir Orixas

Fiir jeden der Orixds gibt es unzéhlige Lieder. Ich
mochte eines der Lieder, das dem Kriegs- und Ei-
sengott Ogum gewidmet ist, exemplarisch analysie-
ren (zur Bedeutung Ogums in Afrika und im weite-
ren Afro-Amerika s. Barnes 1989).

(14) Ogum quando vem ld de Aruanda,
traz uma espada

e uma lang¢a na mdo.

Ogum é um cavaleiro,

venceu a guerra

e matou o dragdo.

Ele é Sdo Jorge Guerreiro,

Guerreiro na Humaitd.

No terreiro de Umbanda

vem seus filhos, saravd, Ogum ié.

Wenn Ogum von dort aus Aruanda kommt,
trigt er ein Schwert

4 So befahl eine Pomba Gira in einem berichteten Falle einem
Besucher einer Kultstitte in Rio de Janeiro, den Ehemann
einer Umbandistin zu ermorden (vgl. Contins e Goldman
1984).

Anthropos 101.2006

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

537

und eine Lanze in der Hand.

Ogum ist ein Ritter,

er gewann den Krieg

und totete den Drachen.

Er ist der Heilige Georg, der Krieger,
Krieger in Humaita.

In das Terreiro der Umbanda

kommen seine Kinder. Sei gegriifit, Ogum ié!

Zu Anfang des Liedes werden alle wichtigen At-
tribute der plastischen Darstellungen des Heiligen
Georgs aufgezihlt und seinem Yoruba-(Umbanda-)
Pendant Ogum, der dem himmlischen Aruanda ent-
stammt, zugesprochen: Seine Waffen (ein Schwert,
eine Lanze) und sein Pferd (Ogum bzw. der Heili-
ge Georg ist ein Ritter). Der Rest des Liedes be-
zieht sich vor allem auf Legenden des Heiligen
Georg. Georg von Kappadokien kdmpfte als romi-
scher Legionir “an vielen Enden des Imperiums”
(Gorys 1997: 113), wurde dann als Christ verfolgt
und ermordet. Nach mehreren Auferstehungen t6-
tete er einen Drachen in Libyen. Sein Leben war be-
stimmt von Krieg und Kampf; aus diesem Grund ist
die Synkretisierung mit Ogum auch sehr passend.
In Humaitd, der im Lied erwidhnten Kampfstitte
Ogums, fand im Juli 1868 eine fiir die Brasilianer
erfolgreiche Schlacht im Rahmen des Krieges mit
Paraguay (1865-70) statt, in der zweifellos vie-
le kampfesmutige Heldentaten von wissentlichen
und unwissentlichen Ogum-Geweihten stattfanden
(siehe zum Krieg der Tripelallianz [Brasilien, Uru-
guay und Argentinien] gegen Paraguay Magalhaes
1978). Hier zeigt sich, wie auch allgemein bekann-
te, die brasilianische Geschichte und Identitét pra-
gende deiktische Beziige kreativ in die “mystische
Geographie” der Umbanda eingeordnet werden.
Die meisten Lieder der Orixds handeln von den
Naturkriften, denen sie zugeordnet werden (Ye-
manji dem Meer, Xangd dem Donner und Stein-
bruch usw.), andere betreffen die Legenden der
Heiligen, mit denen sie assoziiert werden (Yeman-
ja, die als Maria um Jesus weint etc.). Im Gegen-
satz zum Candomblé werden in Umbanda-Liedern
kaum afrikanische Sprachen verwandt und selten
Yoruba-Legenden der Orixds erzéhlt.

Die Lieder und ihre Bilder

Die Lieder, die hier untersucht wurden, stellen nur
eine kleine Auswahl an Geistwesen und an Lied-
genres aus einem groBen Spektrum beider Katego-
rien vor. Dennoch wird bereits hier deutlich, dass
sie, neben den eingangs erwihnten Zwecken, der
Erzeugung von Bildern dienen, welche die Lebens-

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

538

welt der einzelnen Geister darstellen. Lieder fiir
Caboclos sprechen von der Natur, dem unberiihrten
Wald, von der Schnelligkeit und Treffsicherheit der
Pfeile und dem Leuchten der Sterne. Die Texte der
Alten Schwarzen erzihlen vom Leid zur Zeit der
Sklaverei und den besonderen magischen Fihig-
keiten dieser Geister. Die Gesinge fiir die Kinder
wiederum zeigen deren Vorlieben fiir Siiles und
Spielsachen und ihr unschuldiges Spielen, das seg-
nend auf die Anwesenden wirkt. Die Liedtexte fiir
die Extis demonstrieren deren “Teuflischkeit” und
Unberechenbarkeit und fiihren die moralische In-
version dieser Geister vor Augen. Lieder fiir Orixas
beziehen sich oft auf die Lebensgeschichten der mit
ihnen assoziierten Heiligen oder auf Aspekte der
aus dem Candomblé bekannten Mythen.

Da es wenig empirisches Wissen der Besucher
eines Terreiros iiber das “Leben” der Geistwesen
geben kann, wird in der Umbanda dieses Kon-
textwissen zum groBen Teil durch die im Ver-
lauf des Rituals gesungenen Lieder transportiert.
Denn mit der Vielzahl der Lieder wihrend eines
Umbanda-Rituales wird eine grofle Vielzahl von
Bildern zu den einzelnen Geistwesen evoziert. Ty-
ler (1978:88-97) hat solche Bilder “mental im-
ages” genannt. Neben visuellen zéhlt er dazu auch
auditive und kinésthetische Bilder. Der Begriff
“Bild” soll somit nicht die visuelle Wahrnehmung
des Menschen iiberbetonen. Tyler (1978: 89) meint
damit vielmehr alles, was dem Menschen mehr
oder weniger unorganisiert “durch den Kopf geht”:

Whether thinking, dreaming, or hallucinating, our heads
are frequently full of sights, sounds, and sensations, of
flashes, buzzes, and twitches. We seem to hear our own
voices, the voices of others, snatches of songs, disem-
bodied verses; we see forms, faces, and figures, and re-
member the smell of roast beef, the buttery smoothness
of waxed leather desk tops, and how it feels to ride a
bicycle or to lick a frosty pump handle. We can close our
eyes and still see things on the backs of our eyelids for a
brief moment if we have fixed our gaze on them before.
Sometimes we can even envision in minute detail some
long forgotten person or scene.

Es sind Bilder, die sich iiberschneiden, die durch-
einanderwirbeln, manchmal fragmentarisch blei-
ben und ihrerseits wiederum stindig andere Bilder
erwecken und Assoziationsketten in Gang bringen
(vgl. zu dieser “Turbulence of Images” Strecker
1997). Tyler (1978:91) teilt die “mental images”
nach ihrer Abbildungsqualitiit in “iconic”, “index-
ical” und “symbolic images” ein. Ikonische Bilder
sind die eidetischen Bilder, die beim Schlielen der
Augenlider noch kurz aufblitzen, der Nachhall von
Rhythmen und Klingen, das Nacherleben von Be-

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.

Christian Meyer

wegungsabldufen. Die meisten alltdglichen Bilder
aber, so Tyler (1978: 92), sind symbolischer Natur,
das heif3t, sie wurden schon verarbeitet und mit Be-
deutung besetzt.

Symbolische Bilder ziehen eine klare Trennung
von Subjekt und Objekt sowie von Signifikant
und Signifikat (Tyler 1978: 96f.), wihrend ikoni-
sche Bilder dies nicht tun und die Identitit von
Subjekt und Umwelt kreieren. Symbolische Bil-
der kénnen dabei fragmentarisch bleiben: ein Teil
(des Bildes, der Handlung) steht fiir das Ganze
(das Bild, den komplexen Handlungsablauf). Beim
Singen der Lieder gehen ikonische Bilder (Be-
wegungen, Trommelschlige und Melodien) mit
symbolischen Bildern (erzéhlten Mythen als In-
halt der Lieder) einher. Die Lieder besitzen dem-
nach sowohl emotive, leidenschaftserregende (iko-
nische Bilder schaffen Nihe und Partizipation) als
auch kognitive, belehrende Funktionen (symboli-
sche Bilder erzeugen Distanz und Reflexion). Die
symbolischen Bilder der Anwesenden sind an per-
sonliche Erfahrungen gekniipft, die im Umbanda-
Ritual angesprochen werden.

Fiir jede Geistwesenkategorie wird durch die
Liedtexte eine Bilderwelt entworfen, die immer
wieder besungen und so bei den Anwesenden
prasent gehalten wird. Wendl (1990: 140-164)
bezeichnet diese durch Erzihlungen, Lieder und
Darstellungen erzeugten Vorstellungen von den
Geistern des Mami-Wata-Kultes der Mina und Ewe
Togos als deren “Referenzkultur”:

Jeder Geist hat ein eigenes unverwechselbares Eigen-
schaftsprofil. Als handelndes Subjekt ist jeder Geist zu-
dem Tréger einer Kultur, auf die sich die Priester in ihren
Ritualen beziehen. Diese Kulturen der Geister mochte
ich als “Referenzkulturen” bezeichnen. Sie korrespon-
dieren mit den verschiedenen Bereichen der Aufenwelt,
denen die Geister entstammen, die sie versinnbildlichen
und fiir die sie zustdndig sind. Alle rituellen Handlun-
gen, Gebete, Opfergaben, Ténze, aber auch Artefakte wie
Altire, Heiligtiimer und Trachten sind auf diese Refe-
renzkulturen hin abgestimmt und machen sie gleichzeitig
transparent (Wendl 1990: 140f.).

Dies trifft auch auf die Umbanda und ihre Geister
zu. Dabei herrscht, so auch Wendl (1990: 312), das
tropisch-kognitive Prinzip der Synekdoche: Teile
stehen fiir das Ganze. Einzelne Attribute und Ar-
tefakte (wie in der Umbanda der Stock des Alten
Schwarzen) stehen fiir umfassende Gewohnheiten,
Handlungen oder Ideologien (die Knechtschaft,
Gebiicktheit und das Alter der Alten Schwarzen).
Wenn nun ein Medium, das einen Caboclo ver-
korpert, “ich” sagt, so muss der Adressat erstens
wissen, dass das Medium in dem Moment einen

Anthropos 101.2006

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist

its Im fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

“Tranca Ruas schlachtete seine Katze, wollte aber nicht alleine essen ...”

Caboclo verkorpert und mit dem geduflerten “ich”
die Person des Caboclos als sprechendes Subjekt
auftritt. Zweitens muss er sein Kontextwissen akti-
vieren, das Auskunft iiber Herkunft, Charakterei-
genschaften und Anliegen dieses als Subjekt er-
fahrenen Agens geben kann. Ein von einem Ca-
boclo geduBlertes “Bei mir zu Hause ist es folgen-
dermafen ...” verweist zum Beispiel auf das in
den Liedern erwihnte himmlische Jurema, das all-
gemein als Vorbild fiir das Leben der Gldubigen
gilt. Alles, was das Geistwesen im Verlauf seiner
Verkorperung duflert, wird von den Zuhorern an-
hand ihres Kontextwissens verstanden, und nur auf
diese Weise erhalten Symbole wie abgeschossene
Pfeile, brennende Kerzen oder Zigarrenrauch und
die Reden der Geister ihre Kraft. Eine Segnung
oder eine Divination durch einen Alten Schwarzen-
Geist wire ohne all das Wissen iiber seine Vor-
geschichte (sein Leid in der Knechtschaft), seine
Macht (sein Wissen tiber magische Techniken) und
seine Autoritdt als Geist aus dem Jenseits nicht
wirksam.

Wie sich herausgestellt hat, dienen die Lieder
in der Umbanda neben anderem zur Evokation von
Bildern und so zur Identifikation der Besucher mit
der Kosmologie des Terreiros sowie zur deiktischen
Orientierung der Anwesenden. Ein Wissen iiber
den Kontext (die “Kultur”) der Geister ist die un-
abdingbare Voraussetzung fiir das Verstindnis von
Symbolisierungen und fiir den Vollzug von ma-
gischen Akten. Die Lieder dienen zur Bereitstel-
lung und Aktualisierung von Kontextwissen liber
die Geistwesen und zur Konstruktion ihrer Refe-
renzkultur. Nur mit Hilfe der Lieder konnen die
Anwesenden das konkrete Auftreten und Sprechen
der Geister, insbesondere deren deiktische und re-
ferentielle Beziige iberhaupt verstehen.

Das spezifische “Phantasma” der Umbanda be-
zieht sich auf die Charaktere der Geistwesen und
stellt ihre Lebenswelten im Jenseits dar. Dass ihm
eine derart groe Aufmerksamkeit zuteil wird,
zeigt, dass dem Geistwesensystem und dem Jen-
seits eine zentrale Bedeutung in der Doktrin der
Umbanda zukommt. Das Phantasma wird iiber das
gemeinsame Singen der Lieder hervorgerufen, und
die Geistwesen konnen sich an ihm wéhrend ih-
rer Verkorperung deiktisch und referentiell (durch
Handlungen, Kommentare etc.) orientieren. Durch
diese Praxis und durch den Gesamtzusammenhang
des Rituals wird das Phantasma realitdtsnah erfahr-
bar gemacht. Sitta (1991:15) spricht daher auch
von der Nihe der Deixis am Phantasma zur rhe-
torischen Strategie der Evidentia. Evidentia ist ei-
ne persuasive Strategie, abwesende oder gar fikti-
ve Dinge auf eine Weise zu prisentieren, dass sie

Anthropos 101.2006

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

539

leibhaftig vor dem (inneren) Auge der Horer er-
scheinen und so Teil ihrer sozialen Realitit wer-
den. Insbesondere mit dem zweiten Hauptfall der
Deixis am Phantasma, wenn der Sprecher die ima-
gindre Personen-Origo verwendet, die in der Um-
banda die wichtigste ist (wenn der Sprecher “ich”
sagt und damit den Geist meint, der Horer aber das
Medium als sprechendes Individuum sieht), zieht
der Sprecher den Horer in seine referentiellen Be-
ziige, in seine Welt hinein. Die Deixis am Phan-
tasma gehort also an ganz prominenter Stelle zu
den “Beeindruckungsmitteln” (Figge 1973: 182—
200) der Umbanda, durch die eine iiberzeugende
Performanz der Geistverkorperung erzeugt wird.
Aus pragmatischer Perspektive kann dariiber hin-
aus die deiktische Verfremdung als “exploitation
of the hearer” (Grice 1975, Strecker 1988) ge-
deutet werden, mit der die Verkorperungsdoktrin
der Umbanda als wahr und real présentiert wird.
Durch die durchgingige deiktische Orientierung
des Sprechers an der Origo des Geistwesens zwingt
er die Horer dazu, die kognitive Leistung der Ver-
setzung zu vollziehen. Der Geist iibernimmt keiner-
lei Ubersetzungsarbeit, sondern verlangt dies von
den Horern. Mit anderen Worten: er zwingt sie zur
(in diesem Fall emotiven und kognitiven) Partizi-
pation. Diese kooperative Grundstimmung zieht,
wie Kertzer (1988: 97—101) demonstriert hat, eine
“kollaborative Erwartungshaltung” nach sich und
kann dazu fiihren, dass der Adressat sich quasi
selbst von der Wahrheit des im Ritual Dargestell-
ten iliberzeugt. Durch die selbst vorgenommen ko-
gnitiven Leistungen bewirkt er bei sich selbst eine
kognitive Assonanz und infolgedessen eine Bin-
dung zum Ritual und dessen Inhalten. Das Ritual
kreiert auf diese Weise einen psycho-emotionalen
Zustand in den Teilnehmern, der seine Botschaft
unanfechtbar macht (Kertzer 1988: 14). Der Glau-
be der Umbanda-Anhinger wird somit auch durch
die Verwendung der Deixis am Phantasma repro-
duziert.

Zitierte Literatur

Barnes, Sandra T. (ed.)
1989  Africa’s Ogun. Old World and New. Bloomington: Indi-
ana University Press.

Bauman, Richard

1983 Let Your Words Be Few. Symbolism of Speaking and Si-
lence among Seventeenth-Century Quakers. Cambridge:
Cambridge University Press.

Brazeal, Brian
2003 The Music of the Bahian Caboclos. Anthropological
Quarterly 76: 639-669.

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

540

Brugmann, Karl

1904 Die Demonstrativpronomina der indogermanischen
Sprachen. Eine bedeutungsgeschichtliche Untersu-
chung. Leipzig: Teubner.

Biihler, Karl
1965 Sprachtheorie. Stuttgart: Gustav Fischer Verlag. [2.
Aufl,, Orig. 1934]

Cacciatore, Olga Gudolle
1977 Dicionario de cultos afro-brasileiros. Rio de Janeiro:
Forense-Universitaria.

Contins, Marcia, e Marcio Goldman

1984 “O caso da Pomba-Gira”. Religido e violéncia. Uma
andlise do jogo discursivo entre Umbanda e sociedade.
Religido e Sociedade 11/1: 103—132.

Ferreira Buarque de Holanda, Aurélio
1986 Novo diciondrio Aurélio da lingua portuguesa. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira. [2. Aufl.]

Ferretti, Mundicarmo

1994a Cantiga de caboclo em terreiro de mina. In: M. Ferretti,
Terra de caboclo; pp. 63—78. Sdo Luis: SECMA.

1994b Doutrina de caboclo — Andlise de discurso. In: M. Fer-
retti, Terra de caboclo; pp. 79-98. Sdo Luis: SECMA.

Figge, Horst H.
1973  Geisterkult, Besessenheit und Magie in der Umbanda-
Religion Brasiliens. Freiburg: Karl Alber.

Fox, James J.

1988 Introduction. In: J. J. Fox (ed.), To Speak in Pairs. Essays
on the Ritual Languages of Eastern Indonesia; pp. 1-28.
Cambridge: Cambridge University Press.

Gabriel, Chester E.

1985 Comunicagdes dos espiritos. Umbanda, cultos regionais
em Manaus e a dindmica do transe meditnico. S&o
Paulo: Loyola.

Goodman, Felicitas D. B
1994 Die andere Wirklichkeit. Uber das Religiose in den Kul-
turen der Welt. Miinchen: Trickster.

Gorys, Erhard
1997 Lexikon der Heiligen. Miinchen: dtv.

Grice, Paul

1975 Logic and Conversation. In: P. Cole and J.L. Mor-
gan (ed.), Syntax and Semantics. Vol. 3: Speech Acts;
pp- 41-58. New York: Academic Press.

Henry, Edward
1988 Chant in the Names of God. San Diego: San Diego State
University Press.

216.73.216.60, am 23.01.2026, 00:55:13.
Inhalts Im fr oder

Christian Meyer

Irvine, Judith T.

1982 The Creation of Identity in Spirit Mediumship and Pos-
session. In: D. Parkin (ed.), Semantic Anthropology;
pp- 241-260. London: Academic Press. (A. S. A. Mono-
graph, 22)

Kertzer, David
1988 Ritual, Politics, and Power. New Haven: Yale University
Press.

Lapassade, Georges
1990 La Transe. Paris: PUF. (Que sais-je? 2508)

Levinson, Stephen
1994 Pragmatik. Tiibingen: Niemeyer. [2. Aufl.]

Lopes, Nei

1997 Dicionario banto do Brasil. Repertério etimoldgico de
vocédbulos brasileiros origindrios dos centro, sul, leste e
sudoeste africanos. Rio de Janeiro: Prefeitura da Cidade
do Rio de Janeiro.

Magalhaes, Joao Batista
1978 Osorio — Sintese do seu perfil histérico. Rio de Janeiro:
Biblioteca do Exército.

Megenney, William W.

1989  Sudanic/Bantu/Portuguese  Syncretism in Selected
Chants from Brazilian Umbanda and Candomblé. An-
thropos 84: 363 —-383.

Mota, Roberto
1976 Jurema. Recife: Fundagdo Joaquim Nabuco. (Folclore,
22)

Rouget, Gilbert

1985 Music and Trance. A Theory of the Relations be-
tween Music and Possession. Chicago: The University
of Chicago Press. [Franz. Orig. 1980]

Sitta, Georg

1991 Deixis am Phantasma. Versuch einer Neubestimmung.
Bochum: Brockmeyer. (Bochumer Beitrige zur Semio-
tik, 31)

Strecker, Ivo

1988 The Social Practice of Symbolization. An Anthropologi-
cal Analysis. London: Athlone Press. (London School of
Economics; Monographs on Social Anthropology, 60)

1997 The Turbulence of Images. Visual Anthropology 9: 207 —
227.
Tyler, Stephen A.

1978 The Said and the Unsaid. Mind, Meaning, and Culture.
New York: Academic Press.

‘Wendl, Tobias
1990 Mami Wata oder ein Kult zwischen den Kulturen. Miins-
ter: Lit. (Kulturanthropologische Studien, 19)

3000 Pontos
1974 3000 pontos riscados e cantados na Umbanda e Candom-
blé. Rio de Janeiro: Eco.

Anthropos 101.2006

gaschiltzter Inhalt.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-529

