Epilog

Aus politischer Verzweifelung (neue) Hoffnung?

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus und anscheinend unabwendbare Bedro-
hung (738) | 2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher - im Durchgang durch Hoff-
nung und Verzweifelung (752)

Verzweiflung ist besser als die Hoffnung!

Weder die im negativen Sinne herausragenden Gewalttiter noch
die in der Moderne eher im Hintergrund wirkenden Organisatoren
systematischer Gewalt, ihre zahlreichen Mitldufer und bystander
sind je als solche >fertig« zur Welt gekommen. Selbst die in diesen
Hinsichten >Begabten< mussten vielfach erst eine regelrechte »Schule
der Gewalt« durchlaufen — wie im Fall des bereits kurz nach der
Machtiibernahme Hitlers im Marz 1933 eingerichteten KZ Dachau,
das der Leiterin der heutigen Gedenkstitte zufolge geradezu als
Modell fur die SS fungiert hat? Auch systematisches Quilen und
Umbringen »>in groflem Stil< will offenbar gelernt sein. Dabei konn-
ten ganz unterschiedliche Motive, Umstidnde und Charaktere von
Tatern zum Zuge kommen, vom blof8 willfdhrigen, ja gleichgiiltigen
Gefolgsmann und Vollstrecker bis hin zum Willkiir- und Exzesstéter
aus rassistischer oder totalitirer Uberzeugung, wie schon Herbert J-
ger gezeigt hat.3 Doch in der einen oder anderen Weise scheinen die-
jenigen, die sich Gewalt zuschulden kommen lassen, in der Tat ein
>Problem« mit der Existenz der Anderen als solchen zu haben, die
ihre Gewalt erleiden miissen. So oder so, sei es in der systematischen

1 W. Weyrauch, Die Davidsbiindler, in: B. Schmidt, H. Schwenger (Hg.), Die
Stunde Eins. Erzihlungen, Reportagen, Essays aus der Nachkriegszeit, Miinchen
1982, 140-175, hier: 173.

2 Gabriele Hoammermann wird hier zitiert nach:
www.welt.de/regionales/muenchen/articlel14642324/In-Dachau-lernten-die
-KZ-Funktionaere-zu-quaelen.html; vgl. J. Balthasar, In Dachau lernten die
KZ-Funktiondre zu qudlen, in: Welt (21.03.2013).

3 H. Jager, Verbrechen unter totalitirer Herrschaft. Studien zur nationalsozialisti-
schen Gewaltkriminalitat, Frankfurt/M. 1982; Makrokriminalitit. Studien zur
Kriminologie kollektiver Gewalt, Frankfurt/M. 1989.

735

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


http://www.welt.de/regionales/muenchen/article114642324/In-Dachau-lernten-die-KZ-Funktionaere-zu-quaelen.html
http://www.welt.de/regionales/muenchen/article114642324/In-Dachau-lernten-die-KZ-Funktionaere-zu-quaelen.html
https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.welt.de/regionales/muenchen/article114642324/In-Dachau-lernten-die-KZ-Funktionaere-zu-quaelen.html
http://www.welt.de/regionales/muenchen/article114642324/In-Dachau-lernten-die-KZ-Funktionaere-zu-quaelen.html

Epilog

Misshandlung, sei es im Modus weitgehender Vergleichgiiltigung des
Lebens und Sterbens Anderer, muss sich die Gewalt auf Andere als
solche beziehen. Daran kann sie nichts dndern: die Alteritdt der An-
deren ist unumginglich im Spiel, selbst wenn die Gewalt es formlich
darauf anlegt, zu beweisen, dass davon keine Rede sein kann. So
hat es schon Sartre in seiner noch wiahrend des Zweiten Weltkriegs
verfassten, 1943 im besetzten Paris veréffentlichten »phédnomenolo-
gischen Ontologie« gesehen. Dabei konzentrierte er sich seinerzeit
allerdings auf Phinomene des Hasses. Hass richtet sich demnach
nicht einfach auf irgendetwas >Hassenswertes< an Anderen, sondern
auf sie selbst, ja auf die »Existenz schlechthin« des Anderen?, mit
dessen Freiheit die Hassenden scheinbar nicht leben kénnen. Dabei
kann der Hass nicht umhin, implizit die radikale, unverfiigbare Frei-
heit des und der Anderen, letztlich aller Anderen »anzuerkennen,
wie Sartre meinte. Und selbst wenn es gelingt, diese(n) eine(n) An-
dere(n) zu beseitigen, nichts lasst sich daran dndern, dass sie bzw.
er »gewesen ist«. Fiir immer, so scheint es, werden diejenigen, die
Anderen wie auch immer konkret Gewalt angetan haben, von deren
Existenz »kontaminiert« bleiben.> Insofern erweist sich der Hass als
geradezu ausweglos. Er verspricht scheinbar — wie auch nicht in
>heiflem« Hass, sondern scheinbar ganz gleichgiiltig oder >kaltbliitig«
vollstreckte Untaten — radikale Befreiung vom Anderen als solchen
und insofern eine Art Frieden: Wenn nur »die anderen verschwun-
den sind - so lautet die Botschaft — wird Friede herrschen; Friede
wird sein, wenn die anderen - so die Konsequenz - ausgesondert,
verbannt, unschédlich gemacht, {iber die Grenzen expediert, als
>Unruheherd« liquidiert sind«, wie der Historiker Karl Schlogel in
seinem Buch Die Mitte liegt ostwirts. Europa im Ubergang formuliert
und damit andeutet, auch rezente andere, nicht geradewegs todliche
Formen von Gewalt konnten auf die gleiche Spur fithren: auf die
Spur des Ansinnens namlich, sich auf die eine oder andere Weise
Anderer als solcher zu entledigen.® Der phdanomenologischen Onto-

4 Vgl. J.-P. Sartre, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen
Ontologie, Reinbek 1993, 716.

5 Ebd., 719; vgl. VL., Andere hassen - Im Horizont weltweiter Vergesellschaftung, in:
Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. II: Elemente einer Topogra-
fie des Zusammenlebens, Freiburg i. Br., Miinchen 2018, Kap. XXIX.

6 K. Schldgel, Die Mitte liegt ostwiirts. Europa im Ubergang, Miinchen, Wien 2002,
86.

736

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

logie Sartres zufolge ist es jedoch vollkommen unmdglich, den oder
die Andere(n) srestlos< und endgiiltig loszuwerden. Insofern gibt es
keine »Endl6sung«. Und doch sind wir mit Endlésungen ohne Ende
konfrontiert.

Immer von neuem geht man gegen Andere erst diskriminierend,
frither oder spéter dann mit eskalierender, exzessiver und radikaler
Gewalt vor, wenn es vollkommen unmdglich erscheint bzw. infol-
ge entsprechender Propaganda iiberhaupt erst unmaglich gemacht
wurde, noch weiter mit ihnen zu leben bzw. zu ko-existieren, wo-
zu man aber dieser Ontologie zufolge auf Gedeih und Verderb ver-
dammt ist. Besser wiére es demnach, sich damit endlich zu arrangie-
ren und alle Versuche ganz und gar aufzugeben, die Existenz des
bzw. der Anderen als solchen (ganz gleich, wie man ihn bzw. sie im
Einzelfall >bestimmts, »definiert< und >kategorisiert< hat) beseitigen
zu wollen. Aber wie sollte das je moglich sein, wenn es immer
wieder Einzelne, von vielen Anderen Ermiéchtigte gibt, die weit tiber
individuellen Hass hinaus dazu in die Lage versetzt werden, ganze
Ethnien, Volker, Linder und sogar Staatensysteme gegeneinander
aufzubringen, wie es auch die jiingsten neo-imperialen Autokraten
tun? Muss ihnen nicht unter allen Umstinden das Handwerk gelegt
werden, bevor sie grofieren Schaden anrichten konnen - aber ohne
selbst in die Logik des Eliminierens hineinzugeraten? Miisste nicht
in alle politischen Lebensformen Sicherungsmafinahmen dagegen
eingebaut werden, dass es iberhaupt erst zur Ermachtigung einiger
Weniger kommt, die nach einschldgiger Erfahrung dann als »Fiih-
rer« die Gewalt in groflem Stile entfesseln oder tiberhaupt erst
hervorbringen? Wie wenig man auf diesem Wege bislang erreicht
hat, wird in der politischen Gegenwart offenkundig. Nicht zu be-
schonigen ist daher die selten offen ausgesprochene, aber nicht zu
leugnende Drohung radikaler Enttduschung aller Erwartungen, die
menschlichen Verhiltnisse nachhaltig befrieden zu konnen - eine
Enttduschung, die in Verzweifelung am Politischen selbst miinden
kénnte. Wird man »trotz allem«, wie es Paul Ricceur mehrfach for-
muliert hat, weiterhin auf eine politisch-rechtliche, demokratische
Pazifizierung der menschlichen Lebensverhdltnisse bauen bzw. un-
weigerlich zahlen miissen, weil gar nichts anderes {ibrig bleibt, als
darauf zu hoffen, oder ist diese Verzweifelung langst bei vielen ein-
getreten und erfasst schonungslos auch diese Hoffnung? Und wird
sie derart um sich greifen, dass sie in anti-politischen Defaitismus

737

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

umschligt, der auf seine Weise zum Andauern der herrschenden
unfriedlichen Verhiltnisse beitragt? Oder ist vielmehr gerade der
Verzweifelung zuzutrauen, dem Verlangen nach dauerhafter Befrie-
dung globaler menschlicher Ko-Existenz neue Energie zuzufithren?
Beides, die Verzweifelung und eine vielleicht gerade aus ihr hervor-
gehende und ihr standhaltende Hoffnung, méchte ich in dem fol-
genden abschlieflenden Ausblick zur Sprache bringen.’

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus
und anscheinend unabwendbare Bedrohung

Bis zu dem Tag im Februar des Jahres 2022, als Vladimir Putins
Russland die Ukraine zu iberfallen begann®, begriff man sich im
europdischen Westen international weitestgehend entfeindet und al-
lenfalls noch »von Freunden umzingelt«.” Und man erwartete, dass
sich eine pazifizierte europédische Nachbarschaft auch jenseits der
eigenen Grenzen als unwiderstehlich attraktiv erweisen wiirde. Zwar
war man weiterhin bis an die Zahne bewaffnet geblieben, beklagte

7 Dabei geht es allerdings nicht schlicht darum, etwa Hoffnung >zu machens, wie
es manche versuchen, die Anderen auch ungefragt >gut zureden« wie philosophi-
sche Priester, sondern um eine Untersuchung der fraglichen Begriffe und der
Erfahrungen, fiir die sie stehen. Das >ermutigende« Predigen bleibe anderen
tiberlassen.

8 Bekanntlich nach langerem Vorlauf. Die russische Aggression hat in militdrischer
Form spitestens 2014 eingesetzt. Es kann abgesehen davon keine Philosophie
der Gewalt im Allgemeinen und des Krieges im Besonderen geben, die grund-
satzlich tiber gewaltsamen und kriegerischen Ereignissen stiinde oder sie addquat
vorwegzunehmen vermdchte. So wissen wir auch nach bereits {iber zwei Jahre
andauernder russischer Aggression nicht, wohin dieser Krieg demnichst fithren
wird. Vom Sturz des Moskauer Potentaten — sei es auf dem Weg eines Tyrannen-
mords, sei es auf dem Weg eines von Oligarchen, die um ihre Profite fiirchten,
initiierten Putsches — bis hin zum Atomkrieg erscheint vielen alles moglich.
Unter dem Vorbehalt unvermeidlicher Vorldufigkeit steht denn auch weiterhin
alles, was im Folgenden, in aller gebotenen Kiirze, vor dem Hintergrund des
Teils A dennoch zur Frage beizutragen ist, ob die Abschaffung des Krieges als
eines monstrosen Anachronismus auf der politischen Agenda steht oder ob sich
diejenigen, die uns das glauben machen, tber den Krieg geradezu tduschen,
wenn wir ihn als permanente und unabwendbare Bedrohung aufzufassen haben.

9 Nach einem dem ehemaligen Bundesprisidenten Johannes Rau, aber auch ande-
ren zugeschriebenem Diktum.

738

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus

noch am gleichen Tag aber die angebliche >Riickkehr« des Krieges
nach Europa — offenbar in dem Glauben, er habe sich langst endgiil-
tig anderswohin, in den Mittleren Osten, nach Afrika und Asien
zuriickgezogen. Sollten nicht zwei Weltkriege geniigt haben, um we-
nigstens die europdischen Staaten angesichts der unvergessenen Fol-
gen endgiiltig davon abzuhalten, je wieder etwas Ahnliches herauf-
zubeschworen? Erscheint uns dieser Krieg nicht als krasser Anachro-
nismus, der uns dazu zwingt, frustrationsresistent am normativ als
richtig Erkannten festzuhalten — d.h. wenigstens am seit 1928 gelten-
den Verbot des Angriffskrieges (Briand-Kellogg-Pakt)? Oder haben
wir uns etwa irenischen Illusionen einer nachhaltigen europdischen
Pazifizierung hingegeben und nicht begriffen, dass Krieg weiterhin
auf diesem Kontinent und iiberall auf der Welt eine permanente
Bedrohung darstellt — nicht nur dank der unseligen, die Ost-West-
Verhiltnisse im Kalten Krieg pragenden und bis heute keineswegs
obsoleten Doktrin der mutually assured destruction (MAD), sondern
auch aus ethnischen und machtstrategischen Griinden, die angeblich
aus den sogenannten >Interessen< von Staaten und Imperien selbst
hervorgehen? Werden deren konfligierende Interessen nicht auch in
Zukunft immer wieder drohenden Krieg heraufbeschwdren miissen?
Ist es nur klug und realistischerweise politisch geboten, sich darauf
im Vorhinein einzustellen? Wer das wie zahllose >Realisten< behaup-
tet, hat der aber nicht die Unabwendbarkeit unseres Bedrohtseins
durch Krieg bereits affirmiert und radikalen Widerstand gegen den
Krieg aufgegeben?

Doch was kann und muss es heute bedeuten, radikalen Wider-
stand gegen >den< Krieg aufzubieten? Geniigt es, sich im Geis-
te Kants weiterhin auf »Ewigen Frieden« zu verpflichten, dessen
Friichte allenfalls erst viel spater Lebende werden geniefSen kénnen,
wenn iiberhaupt je jemand? Wie sollte man sich in der Zwischen-
zeit mit unzdhligen weiteren Opfern kriegerischer Gewalt und mit
der andauernden Bedrohung durch Krieg abfinden, noch lange oh-
ne jede Aussicht darauf, ihn génzlich abschaffen zu konnen? Mit
einer Vielzahl inzwischen unter dem Oberbegrift armed conflicts
subsumierter und im gleichen Zug semantisch normalisierter soge-
nannter Neuer Kriege, die anderswo gefithrt werden, hatten sich
viele arrangiert. Und darin konnten sich all jene bestitigt sehen, die
immer schon gewusst haben wollen, dass die Menschen seit jeher
im Zeichen des Krieges leben mussten und dass die Staaten der

739

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Neuzeit sowie die Imperien der Moderne gar nicht anders konnten,
als die ihnen zur Verfiigung stehenden Gewaltpotenziale ins schier
Unermessliche zu steigern, da sie von ihren Gegnern auch nichts
anderes zu erwarten hatten. Bestdtigen das nicht bis heute auch
alle Méchte, die iiber den prestigetrachtigen Besitz der Atombombe
verfiigen oder in ihn zu gelangen versuchen?

Vor dieser Lage stehen wir nach wie vor; daran hat der Krieg
gegen die Ukraine grundsitzlich anscheinend nichts gedndert. Nur
muss er uns in den Augen der Realisten jetzt die letzten Illusionen
iber eine wenigstens innerhalb von Europa >endgiiltig« gelungene
Befriedung austreiben. Das konnte auch die gefdhrlich resignative
Konsequenz zur Folge haben, dass wir glauben, es sei so gut wie
nichts erreicht worden, wenn es keine pazifizierende Padagogik,
keine rechtliche Befriedung und kein internationales Institutionen-
geflecht (angefangen bei der UNO) effektiv zu verhindern vermag,
dass einer kraft souveraner Entscheidung mit der Unterstiitzung
einer zuvor gleichgeschalteten Presse und einer willfahrigen Armee
wie jingst in Russland alles zu ruinieren drohen kann. Insofern
scheinen wir nach wie vor dem Krieg als einer permanenten Bedro-
hung ausgeliefert und ihm geradezu »verfallen« zu sein (wie es der
tschechische Philosoph Jan Patocka ausgedriickt hat'?), zumal wenn
sich auch unser Denken ganz und gar dieser Bedrohung unterwirft.
Handelt es sich um ein seit jeher und bis heute dem Krieg verfallenes
Denken?

Seit alters lebten die Menschen in Konflikten, im Kampf mitein-
ander und im Krieg gegeneinander. Und bis heute verteidigen diver-
se Autoren die Auffassung, das sei, wenn nicht bellizistisch geradezu
zu bejahen, dann doch schlicht unvermeidbar. Demnach wire es
ganz unrealistisch, kriegerische Gewalt >endgiiltig« tiberwinden zu
wollen - statt Krieg nur immer wieder aufzuschieben, d.h. >auf
spater zu vertagen<. Mehr steht uns ohnehin gar nicht zu Gebote,
behaupten die Realisten. Nachweislich hat allerdings erst die Moder-
ne einen Militarismus hervorgebracht, der es darauf anlegte, das
politische Leben »in jeder Minute«!! riickhaltlos auf kiinftige Kriege
hin auszurichten - sogar nach dem Desaster des Ersten Weltkriegs,

10 Siehe Kap. IT, Anm. 47 in diesem Bd.
11 S. Zweig, Ein Wort von Deutschland [1914], in: Die schlaflose Welt. Aufsitze und
Vortrige aus den Jahren 1909-1941, Frankfurt/M. 1990, 30-33, hier: 30.

740

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus

in dessen Ausgang der nichste bereits angelegt war.!? In seinem
aufriittelnden Text Die Kriege des 20. Jahrhunderts und das zwan-
zigste Jahrhundert als Krieg beschrénkte sich Patocka jedoch nicht
auf Fragen der Gegenwartsdiagnostik; vielmehr schien er sagen zu
wollen, dass seinerzeit keineswegs nur Deutschland oder Europa,
sondern das Denken im Allgemeinen weitgehend dem Krieg verfallen
war, auch das der Philosophen. Und dabei signalisierte seine eigene
Kritik daran zugleich eine Distanz, die mit dieser Diagnose nicht
leicht zu vereinbaren ist. Einerseits berief sich Patocka auf Heraklit,
der bekanntlich behauptet hatte, der Krieg (pdlemos) beherrsche
als Konig alle Dinge oder bringe sie als deren Vater selbst hervor.®
Andererseits wollte er offenbar ein ginzlich entwaffnetes Denken
entfalten — ausgehend von der Solidaritdt der im und durch den
Krieg »Erschiitterten«, die, wie er meinte, »nein« sagen miissten »zu
allen Mobilisierungsmafinahmen, die den Kriegszustand verewigen«
- sei es auch nur dadurch, dass sie den >Ausbruch«< neuer Kriege
lediglich vertagen.!

Patocka affirmierte keineswegs eine Herrschaft des Krieges, um
sich mit unabénderlicher Unterwerfung unter sie einfach abzufin-
den. Tatsdchlich kann es ohne solche Mafinahmen nicht zu linger
anhaltendem Krieg oder gar zu einer Polemokratie kommen. Dazu
bedarf es nicht zuletzt einer liignerischen Propaganda, die ein Publi-
kum, dem man die Wahrheit gezielt vorenthilt, glauben macht, in
der Vernichtung von Feinden liege die Losung aller dringendsten
Probleme; und es bedarf dazu immer neu angefachten Hasses, effek-
tiver Waffenproduktion in groflem Stil und nachhaltiger Logistik etc.
Krieg, heifit das, herrscht niemals blof von sich aus, ohne unser
eigenes Zutun.

Seit >1945¢, im Zeichen der Atombombe, scheint es kein Denken
mehr geben zu konnen, das sich nicht wenigstens im Schatten
permanent drohenden Krieges befinden und sich nicht auch dazu
verhalten miisste. Seitdem umfasst die Bedrohung durch Krieg tat-
sachlich die ganze Welt, so dass insofern Distanz zum Krieg, wie sie

12 S.Zweig, Das Feuer [1917], in: Die schlaflose Welt, 90-111, hier: 101.

13 V. (Hg.), Radikalitit und Zukunft des Krieges. Bernhard H. F. Taurecks Theorie
des Krieges in interdisziplindrer Diskussion, Baden-Baden 2021; ders. (ed.), Philo-
sophical Theories of War, in: Labyrinth 23, Nr. 2 (2021).

14 J. Patocka, Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Berlin 2010, 158.

741

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Patocka verlangt, nur noch im Krieg bzw. im Schatten permanenten
Drohens von Krieg moglich ist. Diesen Begriff miisste man demnach
in der Tat so weit fassen, wie es Kant getan hat, als er den Kriegszu-
stand als einen Status der »Lésion« durch stindiges Bedrohtsein mit
Krieg beschrieben hat.® Doch dieses Bedrohtsein setzen wir als so
oder so zum Krieg Mobilisierte selbst ins Werk. Insofern fallt die
Herrschaft des Krieges auf uns selbst zuriick — auf uns, die wir uns
ihr unterwerfen, indem wir uns fiir Krieg mobilisieren lassen, so
dass Andere (wenn nicht wir selbst) Krieg tiberhaupt erst fithren
konnen — einen Krieg, der allerdings frither oder spéter jede Illusion
zerstoren muss, er sei wie ein blofSes Mittel fithrbar, ohne dabei die
Gefahr heraufzubeschworen, jeglicher Kontrolle zu entgleiten und
dabei dem jeweiligen Angreifer zunehmend &hnlicher zu werden,
wenn man immer massiveren, exzessiveren und radikaleren Einsatz
militdrischer Gewalt gegen ihn in Betracht zieht.

Gegenwartig stellt man die Zukunft der westlichen Gesellschaften,
in denen sich eine anachronistisch anmutende Remilitarisierung
auch des politischen Denkens abspielt, weitestgehend auf diese Ge-
fahr ab. Deutliche Hinweise darauf sind unschwer der offentlichen
Diskussion um Fragen der Resilienz demokratischer Lebensformen,
um allgemeinen Zivilschutz nach dem Vorbild Finnlands und um
milliardenschwere Riistungsinvestitionen zu entnehmen. Dabei geht
es offenbar um die Ertiichtigung eines tatséchlich »allgemeingefdhr-
lichen Zustand([s] der Wehrhaftigkeit«!® — mit der Aussicht auf volli-
ge gegenseitige Vernichtbarkeit, wie sie Stefan Zweig, den ich hier zi-
tiere, in den 1930er Jahren allerdings noch nicht voraussehen konnte.

Zweig, im Jahre 1942 freiwillig aus dem Leben geschieden, hat die
Abwiirfe der Atombomben {iber Hiroshima und Nagasaki im Jahre
1945 nicht mehr erlebt. Bis heute, nach deutlich uber 70 Jahren,
sind wir immer noch mit der Frage beschiftigt, was diese Jahres-
zahl abgesehen von der formellen Kapitulation der Achsenmichte
bedeutet'’, die das Ende des Zweiten Weltkriegs besiegelte. Dessen
ungeachtet beschwort die politische Rhetorik bei unzéhligen Anlas-

15 1. Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf [1795], in: Werkausga-
be Bd. XI (Hg. W. Weischedel), Frankfurt/M. 1977, 191-251, hier: 203.

16 S. Zweig, Nehmt allen die Waffen weg, allen... [1932], in: Die schlaflose Welt,
181-184, hier: 183. Inzwischen ist deutlicher von »Kriegsfahigkeit« die Rede.

17 Vgl. VL. (Hg.), Geschichtskritik nach >1945«. Aktualitit und Stimmenvielfalt,
Hamburg 2023.

742

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus

sen eine durch Putins Krieg eingetretene »Zeitenwende«, ohne dass
schon klar wire, wohin uns diese Wende >wendet«. Etwa zuriick in
Zeiten einer Militarisierung, die das politische Denken ganz und gar
in eine kollektive polemogene Dynamik zwischen politischen Mach-
ten verstrickt hat, welche auf Kosten anderer immer mehr Macht
anstreben und schliellich keine andere >Ldsung« mehr erkennen
lassen als >finalen« Sieg oder endgiiltige Niederlage?

Tatsdchlich schien die Europdische Gemeinschaft wenigstens in
ihren inneren Verhiltnissen diese Logik iiberwunden zu haben -
wihrend alle Européer zugleich wissen mussten, dass ihre auflenpo-
litischen Verhaltnisse weiterhin von der abschreckenden Aussicht
auf gegenseitige Vernichtbarkeit bestimmt blieben. An dieser Kon-
stellation der nuklearen Supermichte hat sich ungeachtet diverser
zwischenzeitlicher Abriistungsabkommen bislang nichts gedndert.
Vor diesem Hintergrund bedeutet der auf Geheiff Putins erfolgte
Angriff auf die Ukraine ein dramatisches politisches, 6konomisches,
rechtliches, aber auch européisch-nachbarschaftliches Versagen. Den
keineswegs ganz iberraschend vom Zaun gebrochenen, vielmehr
nach den Vorgingen in Tschetschenien, Georgien und Syrien sich
bereits abzeichnenden Krieg hat nichts verhindern kénnen, keine
Wirtschaftspolitik zum gegenseitigen Vorteil mit der Aussicht auf
pazifizierende Abhéngigkeiten voneinander und kein verbindliches
Memorandum wie das von Budapest (1994), in dem Russland die
territoriale Integritdt der Ukraine zu achten versprochen hat, die im
gleichen Zug ihrerseits bereit war, die nach dem Zerfall der Sowjet-
union im Land verbliebenen Atomwaffen ins dstliche Nachbarland
abtransportieren zu lassen. Wahrend sich die Ukraine von dem mit
diesen Waffen verbundenen apokalyptischen Vernichtungspotenzial
loszusagen vermochte, hat Russland es als Mittel ultimativer Ein-
schiichterung in der Hand behalten, um imperiales Machtkapital
daraus zu schlagen.

Eine Folge dieses Versagens ist die gegenwirtig zu beobachtende
Remilitarisierung - nicht nur in der Form von bereits erfolgten
Waffenlieferungen und ldngerfristigen, extrem kostspieligen Aufriis-
tungspldnen, sondern auch des politischen Denkens selbst. Drohen
wir infolgedessen auf lingst iberwunden geglaubte Gewalt- und
Machtpolitik zuriickzufallen, von der kein noch so besonnenes Den-
ken Distanz zu wahren versteht? Gewiss: die Ukraine wurde durch
den russischen Angriff zunéchst in eine Notwehrsituation versetzt,

743

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

die nach allgemeinem, auch vélkerrechtlich kodifiziertem Verstand-
nis dazu berechtigt, sich mit aller Kraft gegen fortgesetzten Beschuss,
Bombardierungen und Verwiistungen aller moglichen Lebensgrund-
lagen wie auch der zivilen Infrastruktur zu wehren. Von niemandem
ist zu verlangen, dergleichen wehrlos iiber sich und andere ergehen
zu lassen.®® Doch wer sich wehrt, lauft auch Gefahr, sich in eine Dy-
namik gegenseitiger Gewalteskalation zu verstricken, die schlieflich
das AufSerste heraufbeschwort, wie es schon die Kriegstheorie von
Clausewitz beschrieben und analytisch differenziert hat. Allerdings
konnte Clausewitz nicht ahnen, welche Zukunft der Bedrohung
durch neue Formen von Gewalt noch beschieden sein wiirde.

Im Zeichen der MAD-Doktrin, deren fatale Aussichten der jiingste
Kriegauf europaischem Boden reaktualisiert'®, erscheint uns diese Be-
drohung nunmehr — nicht zum ersten Male — als vollkommen ausweg-
los. Zu befiirchten ist, dass auch in diesem Falle sogenannte Welt-
maichte von einem bestimmten, im Vorhinein allerdings nicht abseh-
baren Punkt an nur noch eskalieren konnen auf dem fatalen Weg eines
Machtstrebens, das sich endlos steigern muss, um paranoid der Gefahr
zuvorzukommen, von einer fremden Macht unterworfen und schlief3-
lich vernichtet zu werden. Zwischen solchen Weltméchten sucht das
unsanft aus seinen Pazifizierungstraumen geweckte Europa seine Rol-
le — zerrissen zwischen regressiven Partikularismen einerseits und
neo-imperialen Phantasien andererseits, die hoffentlich niemals die
Oberhand gewinnen werden. Nichts brauchen wir weniger als eine
weitere Weltmacht, die andere dadurch in Schach hailt, dass sie glaub-
haft damit drohen kann, »bei Bedarf« zu extremsten Gewaltmitteln zu
greifen, um sich gegen jeden Widerstand durchzusetzen. In dieser un-
tibersichtlichen Zwischenlage glaubt man sich im westlichen Europa

18 Schon gar nicht, muss man hinzufiigen, in einer jahrelang anhaltenden Asym-
metrie, in der es einem Land zugemutet wird, sich lingerfristig beschiefSen zu
lassen, ohne auch nur die Grenzregion der Angreifenden ernsthaft tangieren
zu sollen. Wenn aber den Ukrainern erlaubt wird, auch die im Hinterland
gelegenen Orte wirksam zu treffen, von denen die russischen Angriffe ausgehen,
riskieren sie eine Eskalation, vor der sich der Westen fiirchtet. So kann Putins
Regime ungeriithrt weitermachen und die Ukraine mittelfristig in eine fatale
Hoffnungslosigkeit hineintreiben. >Die Zeit¢, sagen manche, >spielt fiir ihn«.

19 Von militirischen Einzelheiten wie der geplanten Dislozierung von Hyper-
schall-Raketen und Marschflugkérpern mittlerer Reichweite, die im Grunde die
Problematik des NATO-Doppelbeschlusses der spaten 1970er Jahre wieder auf
die Tagesordnung setzen, ist hier ganz abzusehen.

744

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus

gegen diverse Imperialismen mit Resilienz und 6konomischer Unab-
héngigkeit, mit Panzern, Drohnen, Raketen und gegebenenfalls zu re-
aktivierenden Bunkern im Dienste des Zivilschutzes fiir den Fall
wappnen zu konnen, dass es gar nichts mehr zu schiitzen gibt, weil
drauflen bereits alles zerbombt, bio-chemisch verseucht und atomar
verstrahlt ist.

Fiir welchen Krieg will man sich im Ernst praventiv riisten? Ver-
gisst man, wie verwundbar gerade technisch hoch entwickelte Ge-
sellschaften wie die westeuropéischen sind, die bereits durch wenige
gezielte Schldge gegen ihre elektronische Infrastruktur weitestgehend
schachmatt zu setzen sind, so dass kein Lebensmittelmarkt mehr
offnen, keine Bank mehr auszahlen kann und keine administrative
Funktion weiter auszuiiben ist? Sind Kriege in immer mehr digitali-
sierten Gesellschaften tiberhaupt noch fithrbar, ohne dass diese bin-
nen kurzem auf ein primitives Niveau reduziert zu werden drohen,
auf dem weder sauberes Trinkwasser noch ausreichende Nahrung
noch auch beheizbares Obdach oder ausreichende medizinische Ver-
sorgung verfiigbar wire? Statt nur einer furchtbaren, auf jeden Fall
unberechenbaren Zukunft vorzugreifen, um sich nach Kriften gegen
sie zu schiitzen und die Angriffe des jeweiligen Feindes iiberleben
zu kénnen, miisste man sich viel mehr fragen, was bereits jetzt mit
uns selbst geschieht auf der Suche nach Antworten auf die Heraus-
forderung durch neo-imperiale Feindschaft, wie sie uns gegenwirtig
angetragen wird.

Wird man sich im gefahrlichen Sog von Gewalt und Gegengewalt
vom jeweiligen Feind »das Gesetz geben« lassen (Clausewitz), d.h.
sich vorgeben lassen, dass man sich symmetrisch gegen ihn zur
Wehr setzen muss, mehr oder weniger mit den gleichen Mitteln,
am Ende auch mit biologischen, chemischen und nuklearen? Drohte
man auf diesem Wege nicht dem Angreifer immer ghnlicher zu wer-
den, ohne sich in der Anwendung jeder verfiigbaren Gewalt schlief3-
lich noch von ihm unterscheiden zu kénnen? Miissen von russischer
Seite ausgestofSene atomare Drohungen, die uns einschiichtern und
politisch lahmen sollen, am Ende darauf hinauslaufen?

Dagegen mag vorldufig helfen, sich so weitgehend wie nur még-
lich auf eine militarische Defensive zu beschrinken (wie es ethisch
geboten erscheint) und dafiir im Rahmen des Mdglichen Sorge
zu tragen, dass Dritte sich aus dem jeweiligen Konflikt heraushal-
ten, um ihn an unkontrollierbarer Ausweitung zu hindern — was

745

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

ebenfalls ethisch das Richtige ist, einmal abgesehen von der Frage,
ob Beihilfe nur zur Selbstverteidigung unter Notwehrbedingungen
nicht auch dann geboten ist, wenn es aussichtslos erscheint, sich
konsequent auf defensive Aktionen zu beschranken, und wenn man
hinnehmen muss, dass der Gegner die Mittel der Eskalationsdomi-
nanz in der Hand behalt.?

Nicht zu vergessen ist unabhéngig von allen taktischen und stra-
tegischen Uberlegungen, die nun landauf, landab in militarisiertem
Ton angestellt werden, allerdings die Aussicht auf eine Nachkriegszu-
kunft, in der mit verfeindeten Ethnien, mit einem fremden Staat
und dessen Bevolkerung wieder nachbarschaftlich zusammenzuleben
wire, wenn auch nicht mehr mit den aktuell Kriegfithrenden, denen
ihr eigener Tod frither oder spiter ihr destruktives Handwerk legen
wird. Diese Zukunft gerét vollig aus dem Blick, wenn man jegliche
Verbindung mit dem Feind abbrechen will — was zur Konsequenz
haben kann, dass sich die Vorgeschichte gegenseitiger Verfeindung
auf allen Seiten bis in die kiinftigen Generationen der Kinder und
Kindeskinder hinein fortsetzt, ohne dass diese jemals gefragt werden
kénnten, ob sie einwilligen wiirden, ihr Leben unter derart destruk-
tiven Vorzeichen >geschenkt< zu bekommen. Die Unversohnlichen
der Gegenwart nehmen mit anderen Worten zukiinftige Generatio-
nen in eine Art Geiselhaft.

So wenig Adolf Hitler mit Deutschland, Benito Mussolini mit
Italien oder Francisco Franco mit Spanien, so wenig war Josef Stalin
mit der Sowjetunion identisch. Das Gleiche gilt fiir Vladimir Putin:
Putin ist nicht Russland - wie es der aus Petersburger Gangs her-
vorgegangene, vor allem in geheimdienstlichem Denken geschulte
Autokrat glauben machen will, indem er behauptet, der Westen sei
schlechthin antirussisch gepolt, und suggeriert, wir lehnten selbst
die Literatur eines Fjodor Dostojewski oder Leo Tolstoi, die Musik
eines Peter Tschaikowski, Alexander Skrjabin, Sergej Rachmanin-
off, Sergej Prokofieff oder Dimitri Schostakowitsch wie auch die
Malerei eines Wassili Kandinsky, Serge Poliakoff oder Kasimir Se-
werinowitsch Malewitsch ab. So will ein in tschekistischer Traditi-
on stehender ehemaliger Angehoriger des FSB, dessen Moskauer

20 Das scheint gegenwirtig, was den neuen Pseudo-Zaren im Kreml angeht, so
oder so der Fall zu sein, ganz gleich, auf welche Waffentypen man sich seitens
des Westens beschrankt, um ihn nicht iiberméflig zu reizen... — in der schwa-
chen Hoffnung, auf diese Weise das Schlimmste verhiiten zu konnen.

746

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus

Hauptquartier, die beriichtigte Lubianka, nicht als Institut fiir die
Pflege russischer Kultur, sondern als Folterzentrale bekannt gewor-
den ist, seine Landsleute gegen uns aufbringen, um auf diese Weise
das Wasser solcher Polemik auf die Miihlen seiner schébigen und
brutalen Gewaltpolitik zu leiten.

Was auch immer man gegen einen derart bewusst in Kauf genom-
menen Abbruch aller interkulturellen, internationalen und intertex-
tuellen Beziehungen zwischen Ost und West erfolgreich unterneh-
men wird, es sollte von der Hoffnung auf ein anderes Russland
getragen sein, mit dem man in guter Nachbarschaft wird leben
konnen, vorausgesetzt, es basiert selbst auf einem demiitigen Ge-
schichtsverstindnis — vor allem im Verhiltnis zur Ukraine, zu Polen
und zum Baltikum, wo man wie auch in Russland selbst zig Millio-
nen Opfer kommunistischer und stalinistischer Gewaltherrschaft zu
beklagen hatte. In diesem Sinne ist es vielleicht auch und gerade
in Zeiten eines bedrohlich eskalierenden Krieges nicht vollig deplat-
ziert, darauf zu hoffen, dass Russland eines Tages wieder leben mdge
— ohne sich dabei aber weiterhin fatalen Machtphantasmen hinzuge-
ben, fiir die andere wie in den Zeiten dieser Herrschaft erneut einen
desastrosen Preis bezahlen miissten.

Letzteres schliefllich wissen wir in Deutschland aus eigener Erfah-
rung als die Nachfahren jener, deren sogenanntes Drittes Reich vor
allem die Erinnerung an Exzesse der Gemeinheit, an die Zerstérung
guter nachbarschaftlicher Europditit und an die rassistische Apolo-
gie eines Lebens hinterlassen hat, das nur den Tod zu feiern wuss-
te. Das Ergebnis war ein lang anhaltender und vielleicht niemals
mehr ganz zu iiberwindender Verlust des Vertrauens in dieses Land,
aber auch in das Vermdgen einer Demokratie wie der Weimarer
Republik, aus der es hervorgegangen war, ein derartiges Desaster zu
verhindern.

Bis heute sind die entsprechenden Nachwirkungen besonders dort
zu spiiren, wo sie radikal daran zweifeln lassen, ob sich tiberhaupt
eine politische Lebensform vorstellen lasst, die allein kraft demokra-
tischer Formen politischer Willensbildung?' dagegen gefeit wire, au-
tokratischen und diktatorischen Versuchungen nachzugeben. Auch

21 Die in der von Jiirgen Habermas dominierten Generation der sog. Kritischen
Theorie ganz und gar im Vordergrund des Interesses stehen. Alles andere wird
einem anscheinend unvermeidlich »trostlosen« Leben tiberantwortet. Vgl. J.
Habermas, Faktizitidt und Geltung. Beitrdge zu einer Diskurstheorie des Rechts

747

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

das ist weniger gewiss denn je. Zweifellos sind diese Formen kein
politisches Allheilmittel — zumal sich {iberhaupt keine liberale, de-
mokratische oder republikanische Lebensform denken ldsst, die sich
nicht permanent selbst gefdhrden wiirde. Die entsprechenden Lehr-
stiicke haben wir von Washington iiber Sao Paulo und Budapest bis
Tel Aviv gegenwirtig vor Augen.

Was speziell demokratische Lebensformen vor diesem Hinter-
grund wenigstens auszeichnen sollte, ist (wie im Fall von Wahlnie-
derlagen iiblich) geregelter Verzicht auf Machtausiibung — statt einer
Macht, die zu freiwilliger Abgabe von Macht nicht bereit oder fahig
ist und nur eines will: mehr Macht — um jeden Preis. Autokraten,
Diktatoren und Tyrannen wollen offenbar ewig leben. Thre eigene
Sterblichkeit kommt in ihrem politischen Tun in gewisser Weise gar
nicht vor, es sei denn in ihrer Absicht, auch die Erinnerung der
spater Lebenden fiir unabsehbare Zeit beherrschen und so »in die
Geschichte eingehen«< zu wollen.

Genau davon sollten sich Demokratien westlichen Typs defini-
tiv verabschiedet haben. Zwar lassen besonders Vorginge wie der
Sturm aufs Washingtoner Kapitol, der inzwischen einige Nachah-
mer gefunden hat, entschieden daran zweifeln, ob ihnen dies wirk-
lich durchgreifend gelungen ist. Doch diese Demokratien sollten
sich auch unter der Drohung autokratischer, diktatorischer und neo-
imperialer Gewalt niemals mehr zur Hybris eines derartigen Macht-
verstandnisses hinreifSen lassen. Und sie sollten dariiber hinaus dazu
beitragen, dass anderswo das Phantasma nur zu steigernder, niemals
freiwillig abzugebender Macht abgebaut wird, soweit das von ihnen
zu beeinflussen ist.

Ein solches Phantasma ist allemal Ausdruck einer Gesellschaft,
die sich aus ihrer inneren Schwiche heraus in Machtvorstellungen
fliichtet, welche ihnen ein >Fiihrer< leider erfolgreich vorgaukelt.
Wohl auch deshalb hat Putin die zivilgesellschaftliche Organisati-
on Memorial verboten; erinnerte sie doch an die eigene, russische
Vergangenheit bislang kaum eingestandener Verbrechen, um der
eigenen Gesellschaft und dem eigenen Staat endlich deren riickhalt-
lose Anerkennung abzuverlangen. Eine Anerkennung, in der eine

und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M. 1998; Der gespaltene Westen,
Frankfurt/M. 2004, 139; V1., B. H. E. Taureck, Trostlose Vernunft? Vier Kommen-
tare zu Jiirgen Habermas’ Konstellation von Philosophie und Geschichte, Glauben
und Wissen, Hamburg 2021.

748

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus

ganz andere, nicht machtstaatlich oder imperial zu vereinnahmende
Starke liegt: die Stirke der Demut angesichts dessen namlich, was
man angerichtet hat. Die Arbeit dieser Organisation ist nur so zu
verstehen, dass sie davon ausgeht, dass sich ein Staat iiberhaupt erst
im Geist bezeugter Demut angesichts eigener Gewaltgeschichte, fiir
die man historische Verantwortung tibernimmt, Achtung verdienen
kann. Und nur so kann er moglicherweise davor bewahrt werden,
sich Machtphantasmen hinzugeben, die vor allem eines nicht gestat-
ten: die eigene Gewaltgeschichte demiitig in Erinnerung zu rufen.
Genau das tut bzw. tat Memorial. Und deshalb ist das Verbot dieser
Organisation konsequent im Geist eines autokratischen Regimes,
das nur an der imperialen Steigerung eigener Macht, auch um den
beliebig zu erhéhenden Preis massiver Gewalt, interessiert ist und
die eigene Bevolkerung glauben macht, genau darin liege womdglich
die Lésung auch ihrer »normalen« politischen Probleme.

Vom ersten, an den Nama und Herero ehemals Deutsch-Stidwest-
Afrikas veriibten Genozid des 20. Jahrhunderts iiber den Volker-
mord an den Armeniern und das Kambodscha Pol Pots bis hin zum
ruandischen Desaster, Srebrenica und Darfur gilt fiir alle Staaten
- angefangen bei dem, dem ich selbst mehr oder weniger zufillig
angehore, aber eben auch fiir Russland -, dass am Beginn aller Ach-
tung verdienenden Politik das unumwundene Eingestdndnis dessen
stehen muss, was Anderen angetan worden ist; sei es >im eigenen
Namens, sei es von Vorgingern, fiir die man historisch-politische
Verantwortung iitbernimmt. So sind an die Macht und Stérke eines
Staates strenge Mafistdbe anzulegen (allerdings nicht in moralistisch-
belehrender Art und Weise). Stark ist ein Staat nicht als Machtstaat,
dem tiberlegene Gewaltmittel zur Verfiigung stehen, um seine Nach-
barn, innere und duflere Gegner, Vasallen und Feinde einzuschiich-
tern und gegebenenfalls todlich zu bedrohen. Als in Anbetracht der
jeweils eigenen, zu verantwortenden Gewaltgeschichte >stark< wird
ein Staat niemals mehr gelten diirfen, wenn seine Représentanten
nicht die Verbrechen eingestehen, die in seinem Namen begangen
worden sind.

Nicht zuletzt Memorial beweist, dass Russland selbst auf dem
Weg in ein solches, von nationalistischen, kolonialistischen und
imperialistischen Machtphantasmen sich l6sendes Staatsverstindnis
war, das auch den Krieg um sein bisheriges Prestige bringen musste.
In der exzessiven und radikalen Gewalt alter oder neuer Kriege kann

749

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

weder eine Ethnie noch auch ein Staat oder ein Imperium eigene, al-
len anderen iiberlegene Stirke beweisen. Im Krieg scheitert vielmehr
alle Politik; und zwar so, dass sie selbst in einer radikalen Praxis
der Vernichtungspolitik dieses Scheitern noch kaschiert.?? Eine sol-
che Politik, die fiir andere nur Verwundung, Vergewaltigung und
schliefllich véllige Zerstdrung iibrig hat, zerstort sich unvermeidlich
auch als Politik selbst. Sie kann sich als Politik nicht selbst iiber-
leben. Vielleicht liegt darin eine gewisse, minimale Hoffnung: dass
man sich >danach« auf das unabdingbare Erfordernis aller anerken-
nenswerten Staatlichkeit zuriickbesinnt: die selbst zu verantworten-
de Gewalt einzugestehen.

Die Hoffnung darauf, in tiefgreifende Konflikte Verstrickte, die
sich fiir den Krieg so mobilisieren lassen, dass er bis auf Weite-
res >herrschen« kann, kdnnten die »Absurditét« einer geradezu auf
Selbstzerstérung angelegten Politik rechtzeitig einsehen lernen, mag
sehr schwach sein. Sie ist aber in dem Mafle nicht génzlich aus-
sichtslos, wie wir uns auf ein Denken besinnen, das sich auch
unter Notwehrbedingungen niemals der Herrschaft des Krieges zu
unterwerfen bereit ist. Solches Denken wire insofern kriegsdienstver-
weigerndes Denken®, statt blofl eine Form der Intelligenz, wie sie
in sogenannten thinktanks zahlreich vertreten sein mag, die nicht
einmal um jene radikale Distanz zur Gewalt des Krieges bemiiht ist,
nach der die »Solidaritit der Erschiitterten« lingst verlangt. Mangels
solcher Distanz wird man es mit dem Krieg als Anachronismus und
anscheinend unabwendbarer Bedrohung nicht wirklich aufnehmen
kénnen.

Allerdings ist nicht zu bestreiten, dass weder Erschiitterung ange-
sichts kriegerischer Gewalt noch gar die - gemif3 Patockas Hoffnung

22 Siehe Kap. IV, 5 in diesem Bd.

23 Vgl. Kap. II, 4 in diesem Bd. >Kriegsdienstverweigerndes< Denkens muss sich
auch unter Notwehrbedingungen der Herrschaft des Krieges widersetzen — etwa
dadurch, dass es auf eine gemeinsame, entfeindete Zukunft baut. In diesem
Sinne soll auch >Russland leben«. Keineswegs ist aber kriegsdienstverweigerndes
Denken ohne Wenn und Aber zu einem extremen Pazifismus verurteilt, der es
verbieten wiirde, sich in Verbindung mit Anderen gegen tédliche Aggression zu
wehren. Clausewitz ist im Ubrigen nicht darin zuzustimmen, dass erst damit
tiberhaupt der Krieg beginnt — was doch bedeuten wiirde, die jeweiligen Aggres-
soren in gewisser Weise zu exkulpieren, d.h. von jeglicher Schuld am Ausbruch
von Kriegen freizusprechen.

750

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus

— aus ihr hervorgehende Solidaritit allgemein zu beobachten ist.2*
Und um die fragliche Distanz zum Krieg als solchem steht es kaum
besser. Sollte der Levinas® erstem Hauptwerk in beinahe lapidarer
Art und Weise vorangestellte Befund wirklich zutreffen, dass zum
Krieg »niemand Abstand wahren kann«??* Trifft das erst zu, wenn
er »ausgebrochenc« ist, oder auch schon fiir den Fall, dass er blof3
»droht¢, d.h. eigentlich immer, so wie die Dinge liegen? Oder ist
ein unhintergehbarer Abstand seit jeher im Spiel, genau genommen
von da an, wo wir dem Anderen als solchen und fur ihn verantwort-
lichen begegnen, sei es infolge der Empféngnis und der Geburt,
sei es angesichts eines Fremden, der ebenfalls infans (dt.: sprachlos,
unfihig zu reden) in Erscheinung treten mag? Genau dies wird von
Emmanuel Levinas, dhnlich aber auch von Philosophen wie Hans
Jonas und Paul Ricceur behauptet?S, die nicht bestreiten, dass jede(r)
Andere als leibhaftig existierendes Wesen konkret in Erscheinung
treten muss, um sich in mehr oder weniger unterscheidbarer, aber
auch zu diskriminierender Art und Weise mit wieder Anderen geteil-
ten Lebensformen zugehdrig zu erweisen, die nicht >versprechenc
kénnen, jegliche Gewalt >aufzuheben<. Auch die unter deutlichen
Vorbehalten gegen jegliche Gewalt-Rechtfertigung erfolgende Legiti-
mation von Gewalt beschwort neue herauf (s. Kap. XX). Insofern
konnte die Lage auch dort als geradezu hoffnungslos erscheinen, wo
man sich — im Unterschied zu héchst gewalttrachtigen und explizit
mit Gewalt drohenden Systemen - einer mdglichst weit gehenden
Absage an jegliche Gewalt gegen Andere verpflichtet hat und alle
»einzubeziehen« wiinscht. Ich nehme das zum Anlass, abschlieflend
auf die Hoffnung selbst und auch auf die drohende Verzweifelung
einzugehen, die jede der vorangegangenen Seiten auf ihre Weise
bestimmt hat. Anders aber, als man meinen konnte, wenn man sie
(wie tblich) nur so versteht, dass sie auf ginzliche Preisgabe von
allem und jedem hinauslaufen muss. Im Gegenteil zwingt erst sie,
die Frage nach der Zukunft der Zukunft als solcher radikal aufzuwer-
fen, die angesichts dessen, wie Gewalt »unser Los« zu sein scheint
(um diese Formulierung Merleau-Pontys noch einmal aufzugreifen),
riickhaltlos gefdhrdet erscheint.

24 Wie schon im Vorwort festgestellt wurde.

25 E. Levinas, Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritdt [1961],
Freiburg i. Br., Miinchen 1987, 20.

26 Siehe die Anm. 47/48 zu Kap. I in diesem Bd.

751

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher
—im Durchgang durch Hoffnung und Verzweifelung

Fiir Anhéanger von Protestbewegungen wie Extinction rebellion, Die
letzte Generation und Birth strike liegt offenbar auf der Hand, dass
die Zukunft der Menschheit und insofern die Zukunft der Zukunft
selbst auf dem Spiel steht. Daraus ziehen sie - sei es mit Blick auf die
anscheinend unabwendbare Drohung atomarer Selbstvernichtung
der menschlichen Gattung, sei es wie frither schon mit Blick auf
die viel weiter zuriickreichenden Ursachen des selbstdestruktiven
Anthropozans?’ - allerdings unterschiedliche Schlussfolgerungen:
von der Aufforderung zur Flucht aus den klaglichen Resten einer
bereits verdorbenen Zukunft, fiir die angeblich keinerlei Hoffnung
mehr besteht und der manche voller Verachtung ihren baldigen
Untergang wiinschen, iiber eine rigorose Haltung der Weigerung,
sich weiterhin in Prozesse verstricken zu lassen, die man fiir diese
Hoffnungslosigkeit verantwortlich macht, bis hin zur Exploration
neuer Formen politischer Resilienz, die man jenseits von Hoffnung
und Verzweifelung fiir notig halt, um >trotz allems, was dagegen spre-
chen mag, die Zukunft menschlicher Zukunft zu retten. Dabei kom-
men Hoffnungslosigkeit und Verzweifelung nicht blof3 als unbedingt
Abzuwehrendes, sondern geradezu als Quellen unerwarteten Wider-
stands sowohl gegen eine »schwindelhafte Hoffnung«, die »zum
grofiten Ubeltiter« werden kann3, als auch gegen eine defaitistische,
moglicherweise doch voreilige Kapitulation vor einer verdiisterten
Zukunft zur Geltung - wie sie sich typischerweise nach wie vor
>Besserlebende«, viel weniger aber diejenigen ausmalen, die weit
mehr Grund dazu hétten, weil man ihnen ihr gegenwirtiges Leben
ruiniert hat. Man denke nur an die Ostukraine.

Verfechter eines meist apokalyptisch, katastrophal oder tragisch
argumentierenden unhappy oder auch happy endism haben offenbar

27 O. Mitscherlich-Schénherr, M.-D. Cojocaru, M. Reder (Hg.), Kann das Anthro-
pozin gelingen? Krisen und Transformationen der menschlichen Naturverhiltnis-
se im interdisziplindren Dialog, Berlin, Boston 2024.

28 Um Jan Robert Bloch, den Sohn des bekannten Philosophen, zu zitieren (hier
nach F. J. Raddatz, Der Lederstrumpf der Utopie, in: U. Greiner [Hg.], Revision.
Denker des 20. Jahrhunderts auf dem Priifstand, Hildesheim 1993, 26-31, hier:
28).

752

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

nicht nur diese, mdglicherweise doch wiederzugewinnende, sondern
anscheinend jegliche Zukunft bereits aufgegeben. Andere suchen
sich den diisteren Prognosen und Prophetien derer, die bereits zu
wissen glauben, wie es um diese Zukunft bestellt ist, mit Strategien
der Ironisierung zu entziehen, die besagt, die Lage sei desperate,
but not serious. Auch von »heiterer Hoffnungslosigkeit« (Gregory
Fuller) ist die Rede, so als ob die Zukunft der Zukunft nur auf
ironische Weise davor zu bewahren wire, durch mehr oder weniger
voreiliges Wissen geradezu defuturisiert zu werden. Dabei ist die
wissenschaftliche Befundlage, was das seit der letzten Jahrtausend-
wende, angeregt von Paul Crutzen und Eugene F. Stoermer breit
diskutierte Anthropozén betrifft, kaum zu leugnen. Tatsdchlich weist
sie klar darauf hin, dass die dkologische Habitabilitdt der Welt wie
nie zuvor gerade durch diejenigen gefdhrdet wird, die sie bewohnen.
Mit welchem in néchster oder iiberndchster Zukunft zu erwarten-
dem Ausgang, ist jedoch nach wie vor keine mit Sicherheit zu beant-
wortende Frage. Allzu viele exponentielle Tendenzen sind im Spiel,
die sich zum Teil gegenseitig verstirken, aber auch einander zuwi-
derlaufen konnen. Die globale Erwarmung kénnte fiir Europa infol-
ge eines zunehmend schwécheren Nordatlantikstroms auch auf eine
mehr oder weniger massive Abkiithlung hinauslaufen. Abgesehen
von extrapolierbaren Trends konnten auch singuldre, nicht prognos-
tizierbare Ereignisse wie eine Eruption der Magmakammern unter
dem Yellowstone-Nationalpark, die sich seit geraumer Zeit bedroh-
lich heben, oder der ebenfalls zunehmend instabilen Phlegriischen
Felder westlich des Vesuv klimatologische Berechnungen weitgehend
durchkreuzen, ja zunichtemachen.?

Im Ubrigen steht speziell die Hoffnung nicht zum ersten Male
derart radikal mit in Frage. Mussten Hoffende nicht seit jeher darauf
gefasst sein, dass sich ihnen ihre jeweilige Lage als vollkommen
verfahren, verdiistert und aussichtslos darstellen konnte? Wurde ihre
Hoffnung nicht immer schon gerade dann erst radikal herausgefor-
dert? Musste aber nicht eben deshalb auch seit jeher der Gedanke
nahe liegen, dass sich die Hoffnung gerade fiir Hoffnungslose, die
ihrer am meisten bediirften, in Nichts aufzulésen droht? Zwar muss-

29 Dessen ungeachtet werden rezente Prognosen héufig wie sicheres Wissen tiber
bereits feststehende Tatsachen ausgegeben, wozu vor allem Soziologen (unge-
achtet ihrer sehr beschrankten empirischen Methoden) grofiziigig Beihilfe leis-
ten. Vgl. die Vorrede in G. Fuller, Asthetik in Krisenzeiten, Hamburg 2023, 11-24.

753

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

ten sich die Menschen wohl immer schon mit dieser radikalen Frage
konfrontiert sehen, seit sie zu hoffen gelernt hatten; doch als existen-
zielle und nicht auf einzelne Hoffnungen beschrinkte, sondern auf
die Hoffnung als solche bezogene Frage taucht sie erst erstaunlich
spat auf.

Sollten wir — als »Verlassene«, »Scheiternde«, die ohnehin nir-
gends eine »Bleibe« scheinen finden zu kdnnen, wie Autoren von
Friedrich Holderlin, Karl Jaspers und Georges Bataille bis hin zu
Maurice Blanchot mit jeweils unterschiedlichem Akzent behaupten
haben?®® - auf jegliche Hoffnung »verzichten« oder sie nur noch im
Tod suchen, wie letzterer in seinem Kafka-Buch nahegelegt hat??!
Besteht keine andere Hoffnung mehr fiir die Hoffnung? Lasst sie
sich tiberhaupt noch als nicht im Tod aufgehende retten?

Diese Frage warf im Jahre 1942 einer der emphatischsten Verteidi-
ger der Hoffnung, Gabriel Marcel, in seinem Entwurf einer Phdino-
menologie und Metaphysik der Hoffnung auf — ohne dabei gleich klar
zu machen, was ihn seinerzeit — wohlgemerkt im Jahr der Wannsee-
konferenz, auf der man unter der Leitung von Reinhart Heydrich
die Systematisierung der »Endlésung« beschlossen hat®? — zu derart
skeptischem Fragen veranlasst hat.3> Geht es nicht etwa um eine be-
stimmte Hoffnung fiir jemanden oder auf etwas, sondern in der Tat
darum, dass man >die< Hoffnung als solche rettet — im Gegensatz zu
Autoren wie Bataille, die sie formlich als Zumutung zuriickgewiesen
haben? Muss man sich, wenn man damit nicht einverstanden sein
kann, um Hoffnung fiir die Hoffnung Gedanken machen, wenn sie
nicht fiir sich selbst sorgen kann? Oder bedarf sie solcher Anstren-
gung gar nicht, wenn bereits feststeht, dass sie »jegliche mogliche
Enttauschung tiberwinde[n]« kann (EP, 48)?

30 Vgl. bspw. G. Bataille, Lexpérience intérieure, Paris 1943; M. Blanchot, Der litera-
rische Raum, Ziirich 2012, 139, 289; Vergehen, Ziirich 2011, 45; Das Unzerstorba-
re. Ein unendliches Gesprdich iiber Sprache, Literatur und Existenz, Miinchen,
Wien 1991, 187.

31 M. Blanchot, Von Kafka zu Kafka, Frankfurt/M. 1993, 44.

32 Davon konnte Marcel nichts wissen; wohl aber davon, dass dieses Unheil ange-
kiindigt worden war.

33 G. Marcel, Entwurf einer Phdnomenologie und Metaphysik der Hoffnung, in:
Philosophie der Hoffnung. Die Uberwindung des Nihilismus, Paderborn 1964,
29-71, hier: 46 [=EP]; auch in: ders., Homo viator. Philosophie der Hoffnung,
Diisseldorf 1949, 28-87.

754

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

Stiinde fest, dass Hoffnung dazu in der Lage ist, dann wire sie
die geringste unserer Sorgen (und sie wire nicht ihrerseits auf Hoft-
nung angewiesen) — allerdings zu einem hohen Preis, ndmlich der
Erfahrungs- und Enttduschungsindifferenz. Andererseits: Hat man
nicht mit der Hoffnung langst genug Erfahrungen gesammelt; muss-
ten nicht die Hoffnungen aller Sterblichen enttduscht werden und
zuletzt mit ihnen sterben, wie es ein abgegriffenes Bonmot wissen
will, so dass insofern gar nichts dafiir spricht, dass noch Hoffnung
fir die Hoffnung bestehen kénnte? Die Hoffnung stirbt zuletzt, aber
sie stirbt (auf jeden Fall), heif3t es.

Selbst Gabriel Marcel sah sich dazu veranlasst, zu fragen, ob
nicht auch jede scheinbar »uniiberwindliche Hoffnung« nur »auf
den Ruinen jedes [!] menschlichen Hoffens« erstehen kann (EP,
49). Sie konnte sich als solche allenfalls dann erweisen, wenn man
jegliche Hoffnung verloren hat. Erst wenn nicht »endgiiltigs, so doch
zumindest zwischenzeitlich vollig Hoffnungslose konnten dann in
der Frage der Hoffnung wirklich mitreden. Als Katholik meinte
Marcel allerdings, es sich verbieten zu miissen, jegliche Hoffnung
zu verlieren, weil das seinen Glauben verraten wiirde. So ist er von
unanfechtbarer Hoffnung ausgegangen, die scheinbar erst gar nicht
durch die »Nacht« wirklicher Hoffnungslosigkeit und Verlassenheit
hindurchmiisste, statt sich gegen letztere zu behaupten. (Wie es aus
der wohl dramatischsten Frage hervorging, um die das Christentum
bis heute gravitiert: »...warum hast du mich verlassen«?3#)

Menschen diirfen jedoch nicht nur hoffen - fragt sich nur wo-
rauf bzw. was, wie Kant meinte® —; sie diirfen ihre Hoffnung auch
verlieren, verzweifeln und sich verlassen sehen. Wer diirfte es sich
anmaflen, dies jemandem abzusprechen? Einspruch dagegen, gemaf3
der bekannten infernalischen Devise von Dantes Géttlicher Komddie
jegliche Hoffnung fahren lassen zu sollen®, erheben allerdings viel-

34 Mk15,34; Mt 27,46.

35 Wohlgemerkt im Sinne eigener Gliickseligkeit — unter der Voraussetzung, dass
man tut, was praktisch geboten bzw. Pflicht ist, wie es die klassische Stelle
in der Kritik der reinen Vernunft nahelegt (B 833). Vgl. J. Greisch, Die Frage
nach dem Menschen. Riceeur in der Nachfolge Kants, in: VL. (Hg.), Grundfragen
hermeneutischer Anthropologie. Das Werk Paul Ricceurs im historischen Kontext,
Bd. I, Baden-Baden 2024, 333-352.

36 Dante Alighieri, Die Géttliche Komodie [1487] (iibers. v. H. Gmelin), Stuttgart
2009, 14 (Dritter Gesang, Vers 1-9).

755

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

fach Andere mit mehr oder weniger strengen Worten: »Du darfst
die Hoffnung keinesfalls aufgeben«; »Du darfst nicht verzweifeln«,
»niemals kapitulieren« und »dich selbst nicht aufgeben«; »auch
dann nicht, wenn du glaubst, »alles< verloren« zu haben; »auch dann
nicht, wenn man dir sagt, dein Ende stehe bevor« (was im Grun-
de immer schon und unabdnderlich feststand, wie es eine gewisse
philosophische Thanatologie lehrt). Was als Ermutigung oder Trost
gemeint sein mag, kann allerdings auf schreckliche Bevormundung
hinauslaufen, die im Verdacht steht, durch sie wollten die Mut Spen-
denden nur sich selbst Hoffnung einreden, weil sie nicht wahrhaben
konnen, was dem Anderen geschieht und dass tatsichlich - etwa in
medizinischer Hinsicht - keinerlei Hoffnung mehr fiir sie besteht.

Sie, die Anderen, mochten dann >trotz allem« die Hoffnung nicht
aufgeben; sei es nur fiir sich selbst, sei es auch umwillen einer
auch mit Anderen zu teilenden Zukunft, an der sie nicht verzweifeln
wollen. So hat der franzosische Hermeneutiker Paul Ricceur den
ihm offenbar teuren, allerdings geradezu mafilos anmutenden Aus-
druck »trotz allem« (malgré tout/en dépit de...’’) ins Spiel gebracht,
der auch so verstanden werden kénnte, dass man auf Besseres fiir
die Zukunft ungeachtet aller widersprechenden Erfahrung und un-
abhdingig von allem hofft, was dem zuwiderlaufen mag. Erhofft man
sich aber nicht Besseres stets auf der Basis schonungsloser Anerken-
nung dessen, was der Fall ist? Droht Hoffnung nicht andernfalls auf
eine mehr oder weniger weit gehende Beschonigung des Wirklichen
hinauszulaufen, ohne ihm effektiv Besseres entgegensetzen zu kon-
nen?

Diese Anerkennung kénnte man auch als eine Form der Akzep-
tanz so verstehen, dass sie jener »Let’s swallow it whole«-Attitiide
nahekommt, die George Orwell mit Blick auf Henry Millers Tropic
of Cancer aufs Korn genommen hat. »To say >I accept< in an age
like our own is to say that you accept concentration camps, rubber
truncheons, Hitler, Stalin, bombs, aeroplanes, tinned food, machine
guns, putches, purges, slogans [...], gas masks, submarines, spies,
provocateurs, press censorship, secret prisons, aspirins, Hollywood

37 P. Ricceur, Une herméneutique philosophique de la religion: Kant [1992], in:
Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie [1994], Paris 2006, 19-40, hier: 20.

756

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

films and political murders. Not only those things, of course, but
those things among others.«*

Marcel und Ricceur aber wollten eine uniiberwindliche Wider-
setzlichkeit der Hoffnung gerade gegen jegliches Sichabfinden mit
dem Wirklichen ins Spiel bringen. Zwar leitete Ricceur sie letztlich
von einer »originiren Ur-Bejahung« her, die nach seiner Uberzeu-
gung mit menschlicher Existenz von vornherein einhergeht.* Und
man muss sich fragen, ob eine solche Bejahung nicht jener von Or-
well sarkastisch kommentierten Akzeptanz gefihrlich nahe kommt,
die sich scheint génzlich hoffnungslos mit allem und jedem arran-
gieren zu konnen, auch mit >Bosem¢, das Ricceur ausgehend von
Jean Nabert als schlechterdings nicht zu Rechtfertigendes und Into-
lerables gefasst hat, trete es nun persénlich oder anonymisiert und
systemisch auf.% In praktischer Hinsicht konnte fiir ihn jenes »trotz
allem« nur den Willen bekunden, sich gerade damit keinesfalls ab-
zufinden, so sehr das auch allem zuwiderlaufen mag, was dagegen
spricht.

So gesehen konnte man sagen, als eigentiimliche Widersetzlich-
keit »trotz allem« bzw. »ungeachtet« all dessen, was ihr zu wider-
sprechen scheint, spotte Hoffnung geradezu aller Erfahrung und sie
laufe auf einen hyperbolischen, nicht zu widerlegenden Optimismus
hinaus. Tatsdchlich hat Marcel zwar die Konfusion von bloflem
Optimismus und Hoffnung energisch zuriickgewiesen, aber die ei-
gentiimliche Erfahrungsresistenz der Hoffnung affirmiert. Hoffnung
hat und braucht demnach niemals zureichende Griinde in dem, was
aus bisheriger Erfahrung hervorgeht.*!

Doch wiirde offenbar grundlose Hoffnung irgendjemanden iiber-
zeugen? Ist Hoffnung nicht riickhaltlos genau darauf auch angewie-
sen: zu iiberzeugen? Wenn sie nicht auf eine Art metaphysischen

38 G. Orwell, Selected Essays, London 1957, 17.

39 P. Ricceur, Zum Grundproblem der Gegenwartsphilosophie. Die Philosophie des
Nichts und die Ur-Bejahung, in: R. Wisser (Hg.), Sinn und Sein, Tiibingen 1960,
47-65.

40 P. Ricceur, Tolérance, intolérance, intolérable [1988], in: Lectures 1. Autour du
politique [1991], Paris 1999, 295-312.

41 Das konnte, nach und trotz Leibniz, der so viel Authebens vom Prinzip des
zureichenden Grundes gemacht hat, allerdings auch schon fiir >normale< Er-
wartungen gelten: dass sie immer nur »unzureichende Griinde« (Robert Musil)
haben.

757

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Trotz hinauslaufen soll, der sich iiber alle innerweltliche Erfahrung
einfach hinwegsetzt, miisste Hoffnung sich dann nicht gerade darin
als Hoffnung erweisen, dass sie sich, wie auch immer >iiberzeugends,
gegen das behauptet, >was gegen sie spricht;; und zwar besonders
dann, »wenn die Aussichten diister sind« (Terry Eagleton*?)? Wie
aber sollte ihr das je gelingen, wenn nicht durch leibhaftige Subjekte,
die allein zu hoffen in der Lage sind, die aber keineswegs unter allen
Umstidnden hoffen kénnen oder miissen und nicht einmal unbedingt
hoffen wollen; mehr noch: denen es frei steht, zu verzweifeln, zu
kapitulieren und alle Hoffnung aufzugeben, wenn auch nur gemifd
der lingst in die Jahre gekommenen, vielfach ironisch variierten
Devise, der zufolge die Lage »hoffnungslos, aber nicht ernst« ist?

In solchen, maflig witzigen Apercus kommt Hoffnung genau-
so wie die Hoffnungslosigkeit wie auch in zahllosen alltaglichen,
scheinbar >hoffnungsvollen< Ausdrucksweisen offenbar nur noch
»verwissert« und »entwertet«, fast nichts mehr sagend vor, wie
auch Marcel gleich zu Beginn seiner Phdnomenologie feststellt (EP,
29). Der Gebrauch des Verbs hoffen zeigt ebensowenig wie der des
Nomens Hoffnung hinreichend an, dass dergleichen (und nicht et-
wa blof8 irgendeine Erwartung) wirklich vorliegt. Nicht nur der
Optimist, der immerfort nur optimistisch redet (wie Marcel meint),
auch der Hoffende zieht sich den Verdacht zu, auf seine immerzu
>hoffnungsfrohen< Worte konne man gar nichts geben. Ausgerech-
net forciertes Reden von Hoffnung erweckt den Anschein, die Hoft-
nungslosigkeit aus dem Auge zu verlieren, zu kaschieren oder klein
zu reden, auf die sie Antwort geben miisste, um nicht als vollig
grundlos zu erscheinen.

Spricht aber nicht alles gegen Hoftnung und infolgedessen nichts
fiir sie? Fallen wir so gesehen, wenn es sich so verhalt, wieder auf die
— schlechte - Alternative von erfahrungsbedingter Zerstérung und
enttduschungsresistenter Rettung der Hoffnung zuriick, der zufolge
es entweder gar keine Hoffnung mehr gibt oder aber die Hoffnung
gar keiner Rettung bedarf, wenn es denn stimmt, dass sie unanfecht-
bar tiber die Hoffnungslosigkeit »triumphiert« und sie im Grunde
immer schon »besiegt« hat, wie Marcel schreibt?

42 Zit. bei E. Adloff, Politiken der Post-Nachhaltigkeit oder der Kampf um eine kon-
viviale Zukunft, in: Mitscherlich-Schonherr et al. (Hg.), Kann das Anthropozin
gelingen?, 257-273, hier: 271.

758

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

In beiden Fillen meint man offenbar genau zu wissen, wie es
um die Hoffnung bestellt ist. Im einen Fall steht offenbar >objektiv«
fest, dass das Wirkliche bzw. Reale grausam und hoffnungslos ist.
Woraus ein Autor wie Clément Rosset meinte den Schluss ziehen zu
konnen, dass dem nur eine »unerbittliche« und »grausame« Theorie
gerecht werden konne, die sich ihrerseits zur Hoffnungslosigkeit be-
kennt, um sich ihr schliefflich riickhaltlos zu tiberlassen.** Auf diese
Weise wiirde eine anscheinend >objektiv< hoffnungslose Wirklichkeit
allerdings eigens als solche gedeutet, was sich niemals auf einen ob-
jektiven Befund reduzieren ldsst. Unvermeidlich kommt dabei der
Theoretiker als das Wirkliche Interpretierender ins Spiel; in diesem
Falle so, dass er die Hoffnungslosigkeit generell affirmiert. (Heif3t
nicht das erst: sie vollenden, statt nur >Tatsachenc« festzustellen? Und
heiflt das nicht, inmitten der affirmierten Hoffnungslosigkeit ironi-
scherweise einen erstaunlich sicheren Stand gewinnen?)

Im anderen Fall weist man wie Marcel jegliche Hoffnungslosigkeit
zuriick und muss sie dabei im Grunde auch Anderen absprechen,
um ihnen zu verstehen zu geben, fiir sie >gebe< es Hoffnung, ganz
gleich, wie sie das selbst sehen. Fiir sie >gibt es< Hoffnung, weil ihnen
Hoffnung gegeben wurde, behauptet der Christ, um im gleichen
Zug zu suggerieren, die wirklich Hoffnungslosen kénnten an ihrer
eigenen Hoffnungslosigkeit auch ganz allein schuld sein, insofern sie
diese Gabe der Hoffnung nicht annehmen wollen.

Beide Ansitze laufen Gefahr, sich zu einer generellen Bevormun-
dung Anderer zu versteigen. Was auch immer jemand im Hinblick
auf Hoffnung fiir sich selbst feststellen und als giiltig anerkennen
mag, es rechtfertigt jedoch nicht, sie Anderen kategorisch zu- oder
abzusprechen; sei es, indem man behauptet, es gebe gar keine Hoff-
nung und Hoffnungslosigkeit sei unser aller Los; sei es, indem man
jegliche wirklich erfahrene Hoffnungslosigkeit mit dem Bescheid zu-
riickweist, sie sei im Grunde gegenstandslos, da uns Hoffnung auch
ganz ohne unser Zutun >gegeben« sei. Zwischen diesen Positionen
droht jedes bessere Verstindnis davon, wie es einerseits Hoffnung

43 C. Rosset, Das Prinzip Grausambkeit, Berlin 1994, 7. Selbst ein Autor wie Michel
Wieviorka (Die Gewalt, Hamburg 2006, 154), dem es um von Anderen zugefiigte
Grausamkeit geht, beruft sich auf Rosset, der allerdings den Begriff der Grau-
samkeit derart generalisiert, dass er sich nicht mehr speziell auf menschliches
Tun beziehen lasst.

759

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

geben kann, ohne andererseits vor jeglichem (und radikalem) Ver-
lust von Hoffnung geschiitzt zu sein, zerrieben zu werden.

Die Frage, wie und wodurch es Hoffnung >gibt<, und zwar als verlier-
bare, stuft Marcel als >phanomenologische« ein. Auf nicht-monologi-
sche Art und Weise, in der auch jede(r) fiir sich selbst tiber das Hoffen
befinden konnte, stellt sich diese Frage aber unvermeidlich zwischen
uns, fiirjemanden im Hinblick auf jemand anderen, unter Dritten und
im Horizont einer anonymen Zeitgenossenschaft, in der auch einan-
der vollig Unbekannte fiireinander eine gewisse Hoffnung sein kon-
nen.

Nicht umsonst heifit es: die werdende Mutter sei »guter Hoft-
nung« - fir sich selbst, aber auch fiir ihr Kind, das sie noch
nicht kennen kann. Oder man sagt: »ich bin voller Hoffnung fiir
dich«; und: »du bist meine ganze Hoffnung«. Darin klingt wohl
auch die Gefahr einer gewissen Vereinnahmung an, die aber nicht
unvermeidlich damit einhergehen muss, dass Eine(r) fiir die oder
den Anderen eine Hoffnung ist, so dass im Verhiltnis zueinander
Hoffnung gelebt wird - auch ohne dass viel verbales Autheben davon
gemacht werden miisste. Im Gegenteil. Dann kann es gerechtfertigt
erscheinen, zu sagen: mein Leben ist eine Hoffnung fiir dich; und
dein Leben ist eine Hoffnung fiir mich; euer Leben (als Eltern oder
anders Versorgende und sich Kiimmernde) ist eine Hoffnung fiir An-
dere (Kinder oder anders Abhingige); und diese sind eine Hoffnung
fiir wieder Andere, Dritte, selbst v6llig Unbekannte, nicht zuletzt fiir
die, die x Machthaber dieser Welt in ihren Lagern und Verliesen
verkommen lassen wollen.

Herrscht nicht dort, in den Gefédngnissen Russlands, des Iran,
Chinas und vieler anderer autokratischer, diktatorischer und despo-
tischer Regimes, die grofite vorstellbare Hoffnungslosigkeit — und
zwar umso mehr, wie Andere sich nicht dazu durchringen kénnen
oder wollen, im Rahmen ihrer Moglichkeiten fiir Abhilfe zu sorgen?
Sind so gesehen nicht diejenigen, die fiir Andere eine Hoffnung
sein konnten, der wichtigste Anlass, uns selbst Hoffnungslosigkeit
zu bescheinigen? Sind wir, die wir von Hoffnung zu reden wagen,
insofern nicht selbst >ein hoffnungsloser Fall<? Machen wir uns
nicht fortgesetzt unterlassener Hilfeleistung schuldig? Und wiére Hil-
fe nicht das Mindeste, was man von Hoffenden erwarten diirfte, die
wie Gabriel Marcel metaphysisch noch viel weiter vorgreifen und
sich mit >innerweltlicher< Hoffnung nicht abspeisen lassen wollen,

760

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

weil sie darauf bestehen, »nichts anderes als [ihre eigene] Erlésung«
zu »fordern« und sich mit deutlich weniger niemals zufrieden geben
zu wollen (EP, 47)?

Den willkiirlich Inhaftierten unserer Tage wire allerdings mit weit
weniger zu helfen, z. B. mit rechtlichem Beistand oder wirksamer
politischer Publizitit. Die braucht man indessen nicht in Betracht zu
ziehen, wenn man wie Hans Blumenberg mit Georg Simmel generell
erkannt haben will, dass »dem Menschen [...] im groflen und gan-
zen nicht zu helfen« ist und dass es insofern trost- und hoffnungslos
um ihn bestellt zu sein scheint.** Geholfen werden kann vielleicht
nicht >dem< Menschen, wohl aber Einzelnen vielfach doch; selbst im
Sterben. Selbst wenn der Sterbende anerkennt: »ich bin unheilbar«
(EP, 37) und »mit mir geht es in Kiirze zu Ende«, kann palliativer
Trost unter Umstdnden noch in der Gegenwart des Anderen - und
nur noch in dessen Prasenz - liegen, der »dabei bleibt<, ohne seine
eigene Hoffnungslosigkeit zu kaschieren, dabei aber offen lassend,
was gerade daraus sich ergeben mag: sei es ein bestimmtes (begna-
detes) Sterben, wie es Ricoeur zuletzt noch erhofft hat*>, sei es die
Erfillung der vielleicht elementarsten Aufgabe, die sich im Verhalt-
nis zum Anderen, diesseits und jenseits von Hoffnung, Hoffnungs-
losigkeit und Verzweifelung, stellt: ihn wenigstens nicht in seinem
Sterben alleine zu lassen. In diesem Sinne hat sich Levinas dem
von Heidegger behaupteten Primat des je-meinigen Todes widersetzt
und vom Tod des Anderen als »erstem Tod« gesprochen.*¢ Sollte
man also wenigstens darauf hoffen, dies zu konnen: den Anderen
nicht in seinem Sterben alleine zu lassen? Riihrt dies elementar
von daher, was uns der Andere als Sterblicher »angeht<?4” Hat die
Hoffnung insofern im innerweltlichen Leben selbst ihre eigentliche
Bewidhrungsprobe zu bestehen — bevor tiberhaupt daran zu denken
wire, ihr metaphysische Aussichten abzuverlangen?

44 H. Blumenberg, Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, 626.

45 P. Ricceur, Lebendig bis in den Tod. Fragmente aus dem Nachlass (frz./dt.),
Hamburg 2011.

46 E. Levinas, Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, 53, 116.

47 >Der< Andere — welcher Andere, unter zahllosen anderen Anderen, wird man
fragen; zumal angesichts einer um sich greifenden européischen Ungastlichkeit,
die im mare nostrum »sterben ldsst« (um es mit Foucault zu sagen), sich aber
auf die Menschenrechte viel zugutehilt. Zweifellos kann leichtfertig allgemeine
Rede vom >Anderen« vor diesem Hintergrund sehr leicht unter Ideologiever-
dacht geraten.

761

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

Ob und wie auch immer sie sich im Einzelfall bewédhrt oder nicht
bewihrt, sicher ist, dass sie im kollektiven Mafistab vielfach versagt
hat und weiterhin versagt. Die willkiirlich und ohne Aussicht auf
einen fairen Prozess Inhaftierten bleiben weit iiberwiegend in ihrer
verzweifelten Lage, so wie Millionen vor ihnen - wie auch die von
der deutschen Wehrmacht Ausgehungerten Leningrads oder die Ju-
den des Warschauer Gettos, bis auf wenige gliickliche und unwahr-
scheinliche Ausnahmen wie den polnischen Pianisten Wtadystaw
Szpilman, der gegen Ende des Zweiten Weltkriegs im verwiisteten
Warschau einem deutschen Offizier namens Wilm Hosenfeld sein
Leben verdankte, der dann seinerseits verkannt und gebrochen
in sowjetischer Kriegsgefangenschaft umgekommen ist. Aber von
beiden ist eine quasi-testamentarische Hinterlassenschaft auf uns ge-
kommen, die ihre Leser nachtréiglich zu Medien der Hoffnung wer-
den lassen muss.*® Re-Prasentieren sie nicht die Hoffnung darauf,
dass das Bezeugte >nicht umsonst« niedergeschrieben worden ist? In
genau diesem Verstandnis haben uns zahlreiche Opfer Nachrichten
aus ihrer Haft hinterlassen®”: Im Vertrauen darauf, dass sich von
den Spiteren her, die ihre Notizen, Briefe oder Zeichnungen finden
wiirden, eines mehr oder weniger fernen Tages diese Hoffnung be-
wahrheiten konnte.>

Nach allen, was wir {iber diese Zusammenhénge wissen, hofften
die Opfer auf Uberlebende als Zeugen einer Gewalt, der schlechter-
dings niemand ausgesetzt werden sollte, die aber gerade Staaten des
20. Jahrhunderts zur Last zu legen ist, darunter die méchtigsten,
von denen sich einige bis heute entweder gar nicht oder doch nur
»verbal¢, ansonsten aber voéllig folgenlos zu den Verbrechen beken-
nen, auf denen ihre historische Existenz beruht. Gewiss: Nikita
Chruschtschow (um nur an ein prominentes Beispiel zu erinnern)
hat zuerst auf dem XX. Parteitag der KPdSU (1956) mit Josef Sta-
lin als Massenmorder >abgerechnet«. Aber eine kritische russische
Erinnerungskultur ist - wenn man von wichtigen, inzwischen verbo-
tenen zivilgesellschaftlichen Initiativen wie Memorial einmal absieht
- daraus nicht entstanden. Und ein langst wiederauflebender Stalin-

48 Vgl. W. Szpilman, Das wunderbare Uberleben. Warschauer Erinnerungen 1939~
1945, Diisseldorf, Miinchen 21998.

49 Man denke auch an Hans und Sophie Scholl; vgl. I. Scholl, Die WeifSe Rose.
Erweiterte Neuausgabe, Frankfurt/M. 1993.

50 G. Didi-Huberman, Bilder trotz allem, Miinchen 2007, 19, 160.

762

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

kult konnte ebensowenig verhindert werden wie die Renaissance
neo-imperialer Brutalitdt, die sich an Stalin ein Beispiel nimmt und
bis heute, nicht zuletzt dank des ehemaligen KGB-Offiziers Putin, zu
Mitteln willkiirlicher »Liquidierung« beliebiger Feinde aller Couleur
durch den russischen FSB zu greifen bereit ist.

Die Opfer der staatlicherseits veriibten Grofiverbrechen des 20.
Jahrhunderts hatten auf etwas anderes gehofft: darauf namlich, dass
kiinftig kein Staat der Welt, der iiber sie aufgekldrt ist, noch indiffe-
rent iiber Leichen gehen kann; mehr noch: dass sich jeder Staat, der
noch Anspruch auf Achtung haben will, schonungslos zur eigenen,
riickhaltlos aufzukldrenden Gewaltgeschichte bekennen wird. Auch
diese Hoffnung ist grausam enttauscht worden.

Ist sie damit erledigt? Was wiirde es bedeuten, fortan davon aus-
zugehen? Offenbar doch, dass das letzte Wort wenn nicht tiber »diex
Hoffnung als solche, so doch zumindest {iber diese Hoffnung bereits
gesprochen ist. Infolgedessen wiirde sich die entsprechend bilanzier-
te, »endgiiltig< erscheinende Erfahrung keiner neuerlichen Enttiu-
schung mehr aussetzen - abgesehen freilich von gerade der, die
darin liegt, dass auch in Zukunft nichts anderes mehr zu erwarten
wire als eben die fortwahrende Bestitigung der gleichen Erfahrung.
In der Zukunft wiirde sich dann erfahrungs- und erwartungsgemaf
nur noch >mehr Desselben« zutragen, namlich die Wiederholung der
gleichen Enttduschung - die als wiederholte Enttduschung allerdings
immer noch eine Spur enttduschter Hoffnung verraten wiirde. Ware
gewiss, dass es nicht anders sein kann, wire das in der Tat das Ende
zumindest dieser einen (sicher besonders wichtigen) Hoffnung: der
Hoffnung auf eine Staatlichkeit, die sich nicht nur zu der Gewalt
bekennt, auf der sie geschichtlich beruht, sondern daran auch das
glaubwiirdige Versprechen kniipft, sich ihr kiinftig zu widersetzen.

Eine derartige Gewissheit aber kann es nicht geben; jedenfalls
nicht, solange man noch im Horizont einer Zukunft lebt, die sich
als solche niemals auf Bisheriges reduzieren lésst, von der man also
nicht wissen kann, ob es nicht doch >anders kommt« als erwartet.
Hoffnung lebt, falls sie iiberhaupt lebt, in diesem stdndigen Zwie-
spalt und dieser doppelten Versuchung: sich so oder so auf eine
Art Pseudo-Wissen zu reduzieren: auf das vermeintliche Wissen,
dass diese oder jene oder jegliche Hoffnung nichtig ist; oder auf
das Wissen, dass sie >nicht totzukriegen« ist, weil sie alle denkbaren
Enttduschungen souverdn wird tiberwinden konnen. Im ersten Fall

763

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

wiirde Hoffnungslosigkeit als ein unverriickbares Faktum affirmiert,
im zweiten Fall dagegen dogmatisch zuriickgewiesen.® In beiden
Fillen wiirde somit die eigentiimliche Zwischenlage derer verfehlt,
die ungeachtet welcher dem widerstreitenden Erfahrungen auch im-
mer dennoch hoffen. (Und man hofft immer >dennochs, >trotzdems,
>obwohl< manches oder sogar alles dagegen zu sprechen scheint;
malgré tout eben, wie es bei Ricceur mehrfach heifit.)

Hoffen heifit in dieser Zwischenlage weder Hoffnungslosigkeit
als >Faktumc« affirmieren zu wollen noch auch sie ganzlich ausschlie-
len zu kénnen. Wer hofft, riskiert wirklich Hoffnungslosigkeit und
Verzweifelung. Genauer: er begibt sich in die Gefahr, der Hoffnungs-
losigkeit und der Verzweifelung riickhaltlos zu verfallen, denn es
handelt sich keinesfalls bloff um ein irgendwie kalkulierbares Risiko.
Zugleich muss er davon ausgehen, dass es mit Feststellungen wie
der (etwa bei Rosset), es »gebe« gar keine Hoffnung, nicht weit her
sein kann. Streng genommen kann es sich bei solchen Feststellungen
niemals um blofle Feststellungen handeln, denn sie zu treffen, dndert
bereits die Lage. Erst die Affirmation von Hoffnungslosigkeit lauft
auf deren Vollendung hinaus. Erst wer sich selbst geradezu in sie
einschliefit, um sie wie ein Anachoret oder Eremit ganz allein zu
bewohnen, wie sich Octavio Paz ausdriickte, hat am Ende wirklich
keine Hoffnung mehr.>> Umgekehrt impliziert bereits der erste An-
satz zur Hoffnung, dass eine wie auch immer geartete Faktizitat
»nicht alles ist¢, sofern es noch darauf ankommt, wie man sich zu ihr
verhdlt. So spricht Paz in seinen Erinnerungen an den spanischen
Biirgerkrieg der 1930er Jahre von »hoffnungsvoller Verzweifelung«.>?
Und Ernst Bloch zielt in die gleiche Richtung, wenn er sich fiir
»gepriifte Hoffnung« ausspricht, die »durchs Suchende wie Vernich-
tende« in dem Bewusstsein hindurch miisse, dass es in jedem Fall

51 Dieser Position kommt Erst Bloch gefahrlich nahe, wo er einen »Seinsmodus
der Front« beschwort, in dem eine auf finale Erfiillung utopischer Erwartung
ausgerichtete Hoffnung realiter produktiv sein soll (vgl. E. Bloch, Philosophische
Aufsitze zur objektiven Phantasie. Gesamtausgabe Bd. 10, Frankfurt/M. 1977,
316).

52 O.Paz, Das Labyrinth der Einsamkeit, Frankfurt/M. 1982, 69.

53 Ebd., 35.

764

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

entscheidend mit darauf ankommt, wie man sich zu durchgemach-
ten Erfahrungen und Enttduschungen verhlt.>*

Ein solcher Ansatz, der sich grundsitzlich weigert, Faktischem in
der Angelegenheit der Hoffnung gewissermaflen das letzte Wort zu
tiberlassen, eroffnet allerdings zunichst nur einen mdglichen Weg
der Hoffnung, bietet ihr aber nicht schon eine >berechtigte< Aussicht
und realisiert sie erst recht nicht schon. Wer eine Hoffnung hegt,
um sie schliellich erfiillt zu sehen, verfiigt doch tiber keinerlei Ge-
wissheit in der Frage, ob die Hoffnung >berechtigt, »aussichts-< oder
gar >siegreich« sein wird. Sie kann sich im Gegenteil jederzeit in
jeder Hinsicht als illusionédr erweisen. Hat man nicht deshalb von
der »Idiotie der Hoffenden« (Giinther Anders) gesprochen, die sich
anscheinend durch iiberhaupt keine Enttduschung belehren lassen?
Umgekehrt kénnte man freilich auch von einer »Idiotie der Hoff-
nungslosen« bzw. der jegliche Hoffnung foérmlich Verweigernden
sprechen, insofern sie sich durch iiberhaupt keine Erfahrung von
irgendeinem Anlass oder Grund zur Hoffnung iiberzeugen lassen
wollen. Nicht einmal davon, dass mit jedem Neugeborenen ein
neuer Anfang zur Welt kommt, wie man so oft unter Berufung
auf Hannah Arendt gesagt hat. (Ohne dabei genug zu bedenken,
wie rasch, gewaltsam und systematisch gerade die mit jeder Geburt
einhergehenden Hoffnungen von denen ruiniert werden, in deren
Hénde die Geborenen fallen. Wer von einem solchen >Anfang« redet,
sollte von Aussetzung und Missbrauch nicht schweigen.)

Wir >haben« ganz einfach keine Hoffnung, verkiindet Rosset; wir,
d.h. wir alle, jede(r); und niemand diirfte sich davon ausgenom-
men wissen oder davon eine Ausnahme machen wollen. So wird
aber nicht >objektive« Hoffnungslosigkeit beschrieben, sondern An-
deren gegeniiber Hoffnung, die sie warum auch immer hegen, in
Abrede gestellt oder formlich ausgeredet. Wer sagt: »es gibt keine
Hoffnung«, muss zugleich sagen, dass auch Andere keine >habenx
(bzw. >habenc sollen bzw. diirfen). Wer im Gegenteil die Hoffnung
im Vorhinein als >siegreich< jede Enttduschung »iiberleben< kénnende
ausgibt, muss Anderen gegeniiber die Hoffnungslosigkeit leugnen, in
der diese sich subjektiv befinden.

54 Vgl. E. Bloch, Atheismus im Christentum. Zur Religion des Exodus und des
Reiches, Frankfurt/M. 21977, 273.

765

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

So gesehen bewegt sich Hoffnung immer und unvermeidlich, so-
lange sie iiberhaupt >lebt< und nicht dogmatisch verweigert oder
als letztlich >siegreiche« festgeschrieben wird, in einer mehrfachen
Zwischenlage: zwischen Hoffnungslosem und Hoffnungsvollem;
zwischenangeblich erfahrungsgesittigter Faktizitat und vermeintlich
absolut enttiuschungsfestem Uberschwang; zwischen den Einen, die
sich fiir die eine, und den Anderen, die sich fiir die andere Option
entscheiden: Hoffnung ganz und gar in Abrede zu stellen, auszure-
den und zu leugnen oder Hoffnung Anderen iiberzustiilpen - selbst
um den Preis, wirklich erfahrene Hoffnungslosigkeit zum Schweigen
zu bringen.

Wie es scheint, haben die Deutungen von Hoffnung, mit denen
wir es hier zu tun haben, erhebliche Schwierigkeiten damit, sich
ihrerseits in dieser notorisch instabilen Zwischenlage zu halten, in
der sich ihr Objekt, die Hoffnung selbst, unvermeidlich befindet:
zwischen uns, die fiireinander keine Hoffnung sind oder einander
Hoffnung geben; zwischen Resignation in »>faktischer< Hoffnungslo-
sigkeit und rhetorischem Uberschwang, der sie uns ausreden will;
zwischen Erfahrung, die nichts anderes mehr erwarten lédsst, und
Erwartungen, die an keine Erfahrung ankniipfen oder sich tiber
jegliche ihnen widersprechende Erfahrung hinwegsetzen.

Allerdings ist Hoffnung nicht nur etwas, was man aufgrund ir-
gendwelcher Erfahrungen oder Erwartungen >hat< oder >hegts, son-
dern offenbar auch eine Frage des Diirfens (Kant) und des Wollens.
Wer >die< Hoffnung meint retten zu miissen, will kategorisch nicht,
dass sie sich auf irgendeine enttduschte Erfahrung reduzieren lasst.
Wer Hoffnung verweigert oder verwirft, will nicht, dass man sie zum
Vorwand einer metaphysischen Flucht nimmt, die am Ende allen
ihr zuwiderlaufenden Erfahrungen Hohn spricht. Auf einem solchen
Weg der Flucht oder der Ausflucht will man nicht gelten lassen, dass
alles in Hoffnungslosigkeit miinden muss und dass dariiber hinaus
nicht gehofft werden darf. Umgekehrt wollen offenbar diejenigen,
die die Hoffnung foérmlich verwerfen (sei es auch nur als iiberstra-
paziertes, leeres Reden), nicht hinnehmen, dass man die vielerorts
grassierende Hoffnungslosigkeit nicht ernst nimmt, sie tiberspringt
und sogar fiir im Vorhinein besiegt ausgibt. Lauft das nicht auf einen
Verrat an menschlicher Erfahrung hinaus, die der Hoffnungslosig-
keit als radikaler Gefahr gerade dann ausgesetzt ist, wenn sie sich auf
mehr als nur das nach bisheriger Erfahrung zu Erwartende einlésst?

766

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher

In beiden Fillen, so scheint es, haben wir es mit gewaltsamen
Vereinfachungen zu tun: mit einer Hybris der Hoffnung auf eine
Hoffnung, die gegen Hoffnungslosigkeit womdglich immun wiére -
jedenfalls dann, wenn sie sich in einen sublunar unbeirrbaren will
to believe (William James) fliichten wiirde; oder mit einer dogmati-
schen Reduktion der Hoffnung auf deren anscheinend nur realisti-
sche Preisgabe. In beiden Fillen wird das intermedidre Phanomen
einer Hoffnung im Grunde zum Verschwinden gebracht, die radika-
ler Hoffnungslosigkeit als einer realen Gefahr ausgesetzt, aber nicht
»objektiv< ausgeliefert ist. Genau in dieser Differenz von Ausgesetzt-
und Ausgeliefert-sein hat jenes >Diirfens, das schon Kant als eine
der anthropologischen Grundfragen formuliert hat, seinen bis auf
Weiteres nicht aus der Welt zu schaffenden Ansatzpunkt.

Noch bevor allerdings Fragen wie die zu beantworten sind: Was
jemand hoffen darf, sei es nichts, sei es »alles Mogliche, handle es
sich um einen selbst, um Andere oder die Menschheit insgesamt,
stellt sich die Frage, wie das >Diirfen< iiberhaupt ins Spiel gekommen
ist. Kants Frage setzt das Diirfen bereits ungepriift voraus. Doch
woher rihrt es? Handelt es sich nur um etwas, was man sich — auf
eigenes Risiko hin und mehr oder weniger fahrlassigerweise — selbst
gestattet?

Auf eine ganz andere Spur fiihrt jener >ontologisch« anmuten-
de Ausdruck, dem zufolge Einer die Hoffnung des Anderen ist,
jedenfalls par excellence dann, wenn es sich um eine Asymmetrie
der Macht handelt, wie sie am extremsten im Fall des Neugebo-
renen vorliegt, das wir nicht umsonst als vollig Wehr- und Hilflo-
ses bezeichnen. Vielleicht kann man das verallgemeinern: Fiir die
Schwichsten sind die Anderen, die Stirkeren und die Méchtigeren,
eine (und manchmal die einzige und ganze) Hoffnung; so wie es
am Anfang des Lebens einer/s jeden diejenigen sind, die Neuan-
kémmlinge in Empfang nehmen. Wenn sich das halbwegs bewihrt,
diirfen wir, die wir anfangs selbst deren ganze Hoffnung sind, fortan
unsererseits auf sie hoffen - allerdings stets auf die niemals ganz
auszuraumende Gefahr hin, >restlos< enttduscht zu werden, wie es all
jene erfahren miissen, die wie viele Fliichtlinge den Neugeborenen
darin nahekommen, dass sie in eine Lage der weitgehenden Hilf-
und Wehrlosigkeit zuriickfallen, so dass sie unter Umstédnden nichts
mehr gegen die Hoffnungslosigkeit aufbieten konnen. Sollte das
- zumal in politischer Hinsicht angesichts der dafiir Verantwortli-

767

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

chen®® — >zum Verzweifeln« sein, so steht die Probe darauf noch aus,

ob nicht gerade daraus Widerstand dagegen erwachsen kann, dass es
einfach so bleibt.>

55 Man denke nur an die russisch-weifrussischen Versuche Putins und Luka-
schenkos, Fliichtlinge an den Ostlichen Grenzen Europas zur Destabilisierung
des Baltikums, Polens und anderer Nachbarstaaten zu missbrauchen, indem
man sie bewusst und in grofier Zahl unertréglichen Lebensumstanden aussetzt.

56 Genau so ist die rigorose Bestandsaufnahme der objektiv drohenden Unbe-
wohnbarkeit der Welt aus der Feder von David Wallace-Wells zu verstehen, die
den Gkologisch fatalen, von ihm wie von vielen anderen entlarvten »myth of
our separation from nature« nicht geradewegs in defaitistischen Riickzug vom
Politischen miinden lassen will, aber die Verzweifelung (despair) nicht leugnet,
sondern geradezu aus ihr heraus motiviert ist (vgl. sein Buch The Uninhabitable
Earth. A Story of the Future, London 2019, 210f,, 227) - so als gebe es »blof3
ein Kampfmittel«: »alle Kréfte der Verzweiflung zusammen[zu]nehmen« (L.
Schestow, Siege und Niederlagen. Fiir eine Philosophie der Literatur von Shake-
speare zu Tschechow, Berlin 2013, 285). Genau so verstehe ich auch die wichtige
aktuelle Bestandsaufname Nikolai Epplées zur Lage kollektiver Erinnerung in
Russland (Die unbequeme Vergangenheit, Vom Umgang mit Staatsverbrechen in
Russland und anderswo, Berlin 2023), die Hoffnung aus Verzweifelung, nicht
zuletzt russischer Historiker, nahrt.

768

https://dol.org/10.5771/6783495891862-735 - am 21.01.2026, 02:35:56. https://www.Inlibra.com/da/agb - Opan Access - [=IIEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-735
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Kriegerische Gewalt als Anachronismus und anscheinend unabwendbare Bedrohung
	2. Zur Zukunft der Zukunft als solcher – im Durchgang durch Hoffnung und Verzweifelung

