Grenziiberschreitende Kooperation im
Kulturbereich
Interkulturalitat in Luxemburg und der GroBregion

MONIKA SONNTAG

1. Grenzraume als Raume des interkulturellen
Dialogs

Die Stadt Luxemburg gilt als »eine sehr kleine und zugleich sehr kosmopoli-
tische Metropole« (Stritz 2007). Im Jahre 2007 trug sie bereits zum zweiten
Mal den Titel der >Kulturhauptstadt Europas<. Die Besonderheit dieses Kultur-
hauptstadtprogramms bestand darin, dass es — anders als im Jahre 1995 und an-
ders als die meisten Kulturhauptstidte — grenziiberschreitend ausgerichtet war
und ihre Nachbarregionen der sogenannten Grofiregion mit einbezog. Zu den
offiziellen Partnern des Kulturhauptstadtjahres gehorten neben dem GrofRher-
zogtum Luxemburg die deutschen Bundeslinder Rheinland-Pfalz und das Saar-
land, die franzésische Region Lothringen sowie die belgische Region Wallonien
mit der deutsch- und der franzdsischsprachigen Gemeinschaft. Eine stidtische
Initiative der Europdischen Union wurde somit zu einer interregionalen und
internationalen Initiative. Fiir die Klein- und Mittelstiddte der Nachbarregionen
bedeutete die Teilnahme an dem Kulturhauptstadt-Programm eine europaweite
kulturpolitische und touristische Sichtbarkeit, die fiir sie alleine kaum erreich-
bar gewesen wire. Die Verinderung des Images der Region gehdrte zu den
wichtigsten Zielen der Pressearbeit und Imagekampagnen wihrend des Kul-
turhauptstadtjahres. Luxemburg und dessen Nachbarregionen sollten als kultu-
rell lebendige Region europaweit bekannt werden und durch die internationale
Medienprisenz langfristig den internationalen Kulturtourismus stirken (vgl.
Amann u.a. 2010: 197).

Im Kulturbereich, so die Hoffnung, kénnte auflerdem ein grenziiberschrei-
tender Raum des Dialogs zwischen Nationen und Regionen entstehen, in dem

am 14.02.2026, 18:08:59. https//www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

MONIKA SONNTAG

Grenzen tberwunden werden. Die beiden Leitmotive des Kulturhauptstadt-
jahres, an denen sich das Programm orientierte, lauteten dementsprechend:
»Grenzen iiberschreiten< und >Unerwartetes wagen«. Sie standen unter dem
iibergeordneten Motto >Die Grofiregion — Laboratorium fiir Europa« (vgl. Lu-
xemburg und Grofiregion 2008: 9f.).

Grundsitzlich erscheinen Grenzen heute in Europa weniger als Trennungs-
linien oder als zu tiberwindendes Problem, vielmehr werden sie in ihrem Po-
tential als Riume des Ubergangs, der Begegnung und der Mischung, als »Kon-
taktzonen, als Zwischenriume, als Passagen oder als Schwelle zum Fremden«
(Losch 2005: 33) interpretiert, in denen »Kommunikation mit dem Anderen
moglich wird. Die Grenze kann somit als Raum des interkulturellen Dialogs be-
trachtet werden« (ebd.: 34). An der Grenze entsteht die Méglichkeit der Begeg-
nung und der Kontaktaufnahme mit dem Nachbarn oder Gegeniiber. Je nach
Perspektive kann dabei die trennende oder die verbindende Funktion der Gren-
ze in Erscheinung treten. Dies trifft sowohl auf rdumliche Grenzen zwischen
staatlichen Territorien als auch auf gesellschaftspolitisch definierte Grenzen der
Zugehorigkeit zu sozialen oder kulturellen Gruppen zu.

Nationalstaatliche Grenzen werden dann als kulturelle Grenzen interpre-
tiert, wenn die Begriffe Nation (im Sinne einer Volksgemeinschaft), Staat (im
Sinne einer rechtlich-politischen Organisationsform, die Souverinitit iiber ein
territorial abgrenzbares Gebiet ausiibt) und Kultur (im Sinne einer Lebensweise
einer sozialen Gruppe) in Verbindung gebracht werden. Dies geschieht tiber die
Vorstellung, dass eine spezifische nationale Kultur auf dem Gebiet eines Nati-
onalstaats verortet werden kann. Bhabha (1990b: 292) definiert die Nation als
»form of living the locality of culture«. Die Verortung von Kulturen ist die Vor-
aussetzung dafiir, dass ein inter-nationaler Dialog tiber staatliche Grenzen hin-
weg als inter-kultureller Dialog verstanden wird. Entlang der staatlichen Grenze
entsteht dann ein Grenzraum, in dem der inter-kulturelle Dialog méglich ist:

Inter-culturality has historically occurred in the most manifest way in border zones,
where cultural mixing has been most pronounced [...] but it is a process that occurs
spontaneously between all specific cultures, whether they are territorially bounded and
situated or not (Bloomfield/Bianchini 2001: 107).

Im Folgenden wird argumentiert, dass im Falle von Luxemburg und der sie
umgebenden grenziiberschreitenden >Grof3region< zwei unterschiedliche For-
men der kulturellen Grenzziehungsprozesse betrachtet werden miissen, um
das Phinomen des Interkulturellen im Kontext des Kultursektors und der Kul-
turpolitik zu fassen. Kulturelle Selbst- und Fremdbilder kénnen sich zum einen
auf Unterscheidungen innerhalb einer nationalen Gemeinschaft beziehen und
zwischen >Uns< (z.B. den einheimischen Luxemburgern als Mehrheitsgesell-
schaft) und >den Anderen« (z.B. der zugewanderten portugiesischen Minder-

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

heit) unterscheiden. Zum anderen kann mit interkulturellem Dialog der Kon-
takt zu den Nachbarn gemeint sein. Kulturelle Identititen werden in diesem
Fall verortet und mit einem bestimmten Raum in Verbindung gebracht, so dass
die kulturelle Identitit der Luxemburger gegeniiber den Bewohnern der Nach-
barlinder iiber die rdumliche Unterscheidung zwischen >uns hier< (diesseits
der territorialen Grenze) und >denen dort« (jenseits der territorialen Grenze)
definiert ist. Das konstitutive Andere der luxemburgischen Identititskonstruk-
tion ist im ersten Fall das Andere innerhalb der Nation und bezieht sich auf die
Pluralitit der nationalen Gesellschaft; im zweiten Fall ist es das national Andere
der Nachbarstaaten, das tiber die Logik der Verortung von Kultur zur Konstruk-
tion nationaler Identititen und Alterititen beitrigt. Das Interkulturelle manifes-
tiert sich sowohl innerhalb des Nationalen (in Form einer Auseinandersetzung
mit kultureller Diversitit und Minderheiten) als auch zwischen verschiedenen
Nationen bzw. national definierten Kulturen (auf inter-nationaler Ebene), d.h.
»both within the margins of the nation-space and in the boundaries in-between
nations and peoples« (Bhabha 199o0a: 4, Hervorh. im Orig.). Das Inter-Nationale
im Sinne eines Zwischen-Nationalen betrifft den Dialog mit anderen Nationen
ebenso wie die innere Vielfalt des Nationalen.

2. Interkulturalitat: Ein Thema der Kulturpolitik

Die Unterscheidung zwischen dem Anderen diesseits der Grenze und dem An-
deren jenseits der Grenze ist von Bedeutung fiir die Verwendung des Begriffs
der Interkulturalitit im Kontext von Grenzregionen allgemein. Im spezifischen
Politik- und Kooperationsfeld der Kultur wird dies besonders deutlich. In der
Grofsregion haben die politischen Entscheidungstriger den Kulturbereich als
wichtigen Bereich der grenziiberschreitenden Kooperation erkannt. Dies liegt
nicht nur an dem einmaligen Event der >Kulturhauptstadt Europass, sondern
ist im Zusammenhang der allgemeinen Entwicklung des Politikfelds Kultur zu
sehen. Kulturpolitik hat sich in den vergangenen Jahrzehnten zu einer Quer-
schnittspolitik entwickelt, die iiber die Forderung der Schonen Kunste hinaus-
geht, Themen der Sozial- und Bildungspolitik, der Beschiftigungs- und Wirt-
schaftsférderung ebenso wie der Stadt- und Regionalentwicklung einbezieht
und daher als Gesellschaftspolitik verstanden werden kann (vgl. Scheytt 2008:
16). Die Themen Interkulturalitit und interkultureller Dialog sind auf allen kul-
turpolitischen Handlungsebenen relevant, wenngleich mit jeweils unterschied-
lichen Schwerpunkteen und Inhalten.

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN

97


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

MONIKA SONNTAG

2.1 Interkulturalitat auf internationaler Ebene.
Dialog zwischen Kulturen bzw. Nationalstaaten

Auf internationaler Ebene stellen die Erklirungen der Unesco (1982; 2005) die
Bedeutung des interkulturellen Dialogs fiir den Schutz der weltweiten kultu-
rellen Vielfalt heraus. Sie beruhen auf der Annahme, dass keine Kultur (sei es
die Kultur einer nationalen Gesellschaft, einer sozialen Gruppe oder ethnischen
Minderheit) einen universalen Giiltigkeitsanspruch und damit Hegemonie ge-
gentiiber anderen Kulturen fiir sich in Anspruch nehmen darf. Vielmehr sind
alle Unterzeichnerstaaten aufgefordert, andere Nationen, Vélker und Kulturen —
diese Begriffe werden mehr oder weniger synonym verwendet — zu achten und
mit ihnen in einen friedlichen, interkulturellen Dialog zu treten. Die Unesco
fordert die Anerkennung kultureller Besonderheiten und betont zugleich, dass
Kulturen als System gesellschaftlicher Orientierungen, Werte und Normen nie-
mals fest und abschliefRbar sind, sondern einem stindigen Wandel unterworfen
und nur als Dialog zwischen dem Eigenen und dem Fremden zu verstehen
sind. Isolation lasse sie »verfallen und absterben« (Unesco 1982: 153).

Auch fur die Europiische Union gehort die Forderung der kulturellen Viel-
falt und des interkulturellen Dialogs zu den strategischen Zielen ihrer kultur-
politischen Aktivititen und ist auflerdem als wichtiger Bestandteil der auflen-
politischen Beziehungen der EU zu betrachten. In der 2007 verabschiedeten
>Europiischen Kulturagenda«< wird die Forderung des interkulturellen Dialogs
damit begriindet, dass er »zu europdischer Identitit, europdischem Biirgersinn
und sozialem Zusammenbhalt beitrigt, auch durch die Entwicklung der inter-
kulturellen Kompetenzen der Biirger« (Européischer Rat 2007: 2). Das Ziel des
interkulturellen Dialogs steht gleichrangig neben den beiden weiteren Zielen
der Forderung der »grenziiberschreitenden Mobilitit von Kulturakteuren« ei-
nerseits sowie der »grenziiberschreitenden Verbreitung von kulturellen und
kiinstlerischen Werken und Erzeugnissen« andererseits (Europiisches Parla-
ment und Rat 2006a: 4). Die Bedeutung des interkulturellen Dialogs fiir die
Integration Europas liegt aus Sicht der EU darin, dass durch den Austausch
nicht nur die Differenzen, sondern auch die Gemeinsamkeiten Europas deut-
lich werden.

Dies trifft auch auf das Programm >Kulturhauptstadt Europas< zu, obwohl
darin das Thema des interkulturellen Dialogs nicht explizit genannt wird. Al-
lerdings sind die Stidte auf der Grundlage der offiziellen Auswahlkriterien
aufgefordert, sowohl »den Reichtum der kulturellen Vielfalt« als auch »die ge-
meinsamen Aspekte europiischer Kulturen« hervorzuheben. Dies soll durch
die gezielte Forderung der »Zusammenarbeit zwischen Kulturakteuren, Kinst-
lern und Stidten aus den entsprechenden Mitgliedstaaten und aus anderen
Mitgliedstaaten« erreicht werden (Europiisches Parlament und Rat 2006b: 2).

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

Das heifdt, die Stidte sind angehalten, ihre jeweiligen kulturellen Besonderhei-
ten herauszustellen und zugleich den Dialog mit anderen Nationen anzuregen.
Dem entspricht weiterhin, dass die EU die Bedeutung der >Kulturhauptstidte
Europas« darin sieht, dass »diese Initiative [...] sowohl fiir die Stirkung der loka-
len und regionalen Identitit als auch fiir die Forderung der europiischen Integ-
ration von Bedeutung« sei (Europiisches Parlament und Rat1999:1).

Die Idee, dass Europa sowohl von den kulturellen Partikularismen und Be-
sonderheiten ihrer Mitgliedstaaten geprigt als auch geeint und universalisti-
schen Werten verpflichtet ist, zieht sich durch alle kulturpolitischen Program-
me der EU, zumal das Motto >In Vielfalt geeint« seit dem Vertrag von Maastricht
zu den offiziellen Symbolen der Europdischen Union gehért. Die Férderung des
interkulturellen Dialogs durch die Kooperation und Mobilitit im Kulturbereich
soll dazu beitragen, das Zugehorigkeitsgefiihl der Biirger zu Europa zu stirken
und die europiische Einheit auf der Grundlage von Vielfalt zu gestalten.

2.2 Interkulturalitat auf nationaler Ebene.
Dialog innerhalb einer Kultur bzw. nationalen Gesellschaft

Die Frage, wie kulturelle Vielfalt und Einheit zusammengedacht werden kon-
nen, wird unter dem Stichwort des interkulturellen Dialogs auch auf nationaler
Ebene debattiert, wenn auch unter anderen Vorzeichen und vor dem Hinter-
grund der jeweiligen nationalen Identititsnarrative. Auf nationaler Ebene ist
das Thema Interkulturalitit mit der Frage verkniipft, in welcher Beziehung
nationale Einheit und kulturelle Vielfalt zueinander stehen, und ob nationale
Zugehorigkeiten im Sinne einer Kulturnation auf der Grundlage der kulturell-
ethnischen Herkunft der Mitglieder oder im Sinne einer Biirgernation auf der
rein rechtlichen Grundlage der Staatsbiirgerschaft definiert sind. Kulturpoli-
tisch ist dies insofern relevant, als kulturelle Infrastrukturen und deren Kultur-
angebote nicht notwendigerweise die Pluralitit der Gesellschaft reprisentieren.
Die Einbeziehung von Menschen mit Migrationshintergrund als aktive Kul-
turschaffende und Reprisentanten der (als vielfiltig verstandenen) nationalen
Kultur, ebenso wie als Zielgruppe und Publikum, stellt nach wie vor eine grofle
kulturpolitische Herausforderung dar (vgl. Rébke/Wagner 2003: 51).

Die Umsetzung dieser nationalen Kulturpolitiken erfolgt weitgehend auf
der Ebene der Stidte und Stadtteile. Hier werden die engen Verkniipfungen
zwischen interkulturellen Kulturprojekten und der Integrationspolitik sowie
der Bildungspolitik deutlich.

Interkulturelle Kulturarbeit ist ein - komplementérer - weicher Integrationsfaktor, der
auf der Ebene der kiinstlerischen Produktion, der sinnlichen, mentalen und intellektu-
ellen Wahrnehmung und Auseinandersetzung und der Ebene der Kommunikation und

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN

99


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

MONIKA SONNTAG

Begegnung arbeitet und wirkt. [...] Interkulturelle Kulturarbeit zielt auf die mentale
Verortung des Individuums in der Gesellschaft und den Austausch zwischen den Mit-
gliedern der unterschiedlichen ethnischen, kulturellen und sozialen Gruppen (Heinrich
2003: 227f.).

3. Interkulturalitat und Transkulturalitat

Auf allen Handlungsebenen — sei es auf der Ebene der Vereinten Nationen,
der Europiischen Union, der Nationalstaaten, der Stidte oder einer grenziiber-
schreitenden Region — bewegt sich interkulturelle Kulturarbeit im Spannungs-
feld zwischen dem Ziel der Stirkung spezifischer Identititen einerseits und
dem Ziel der Uberwindung von Grenzen und Differenzen durch Begegnung
und Dialog andererseits. Das Prifix »inter< verweist sowohl auf das Trennende
als auch auf das Verbindende kultureller Differenzen und damit auf die grund-
sdtzliche Ambivalenz des Interkulturalititsbegriffs.'

Der Begriff der Interkulturalitit beruht auf der Idee, dass Kulturen eine je
spezifische Identitit haben und voneinander abgrenzbar sind. Erst dadurch ist
ein Dialog mit dem Ziel der gegenseitigen Anniherung moglich, gerade weil
es zu Uiberwindende Grenzen gibt. Der interkulturelle Dialog findet idealiter in
einem Zwischenraum statt, in dem sich die beauftragten Vertreter der jeweili-
gen Kulturen treffen und miteinander ins Gesprich kommen, beispielsweise
im Rahmen eines Runden Tisches oder eines grenziiberschreitenden Projekts.
Im Anschluss an den Dialog jedoch kehren die Vertreter wieder in ihre Her-
kunftskultur zuriick. Moglicherweise werden sie als Botschafter der >frem-
den«< Kultur aktiv, doch die Kulturen selbst haben sich durch den Dialog nicht
notwendigerweise verindert. Der Vorwurf an den Begrift der Interkulturalitit
lautet zumeist, er bleibe einem essentialistischen Kultur- und Identititsbegrift
verhaftet, der durch Abgrenzung nach auffen und Homogenisierung nach in-
nen gekennzeichnet ist und sich exemplarisch am Beispiel der Konstruktion
nationaler Kulturen und Identititen zeigt (vgl. Butler/Spivak 2007; Duncan/
Duncan 2004; Wardenga 2005).

Demgegeniiber heben Konzepte der Transkulturalitit (vgl. Welsch 2002)
und der Hybriditit die Mischungen und Uberschneidungen hervor, die zwi-
schen Kulturen und damit zwischen Identitit und Alteritit entstehen. Insbe-
sondere poststrukturalistische Theorien kritisieren essentialistische Identitits-
und Kulturbegriffe, indem sie »alternative Denkwege zu Spuren des Anderen
aufzeigen« (Moebius 2003: 331). Das Andere wird nicht als Gegeniiber, sondern
als Bestandteil des Eigenen konzeptionalisiert, so dass Kulturen und Identiti-

1 | Vgl. dazu den Beitrag von Dieter Heimbdckel in diesem Band.

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

ten als grundsitzlich hybrid und transkulturell zu denken sind. Dabei wird die
Idee verworfen, dass nur eine reprisentative Elite in den interkulturellen Dialog
eingebunden ist. Vielmehr sind alle Mitglieder einer Kultur — sei diese stidtisch
oder liandlich, global oder lokal definiert — als hybrid zu verstehen. Die landli-
che Dorfbevolkerung ist nicht weniger hybrid als die urbanen Jetsetter. Grund-
satzlich wird aus der Sicht der Transkulturalitit die Konstruktion homogener
Kulturen und die damit verbundenen Grenzziehungen als Problem betrachtet
(vgl. Nederveen Pieterse 2001: 2), zumal Grenzziehungen stets mit Fragen der
Macht verkniipft sind. Identitit und Alteritit konnen in einem gleichberechtig-
ten Verhiltnis der gegenseitigen Anerkennung stehen, wie dies idealiter im in-
terkulturellen Dialog der Fall ist; die Exklusion des Anderen kann aber auch mit
gesellschaftlicher Abwertung einhergehen, wie dies zumeist fiir das Verhiltnis
zwischen Mehrheits- und Minderheitenkulturen kennzeichnend ist.

Diese Unterscheidung zwischen den Konzepten der Interkulturalitit und
der Transkulturalitt ist nicht nur auf einer abstrakten, kulturtheoretischen Ebe-
ne relevant, sondern auch kulturpolitisch von Bedeutung. Vertreter des Inter-
kulturalititsbegriffs argumentieren, das »Nebeneinander von unterschiedlichen
Kulturen« miisse moglich sein, um »regelmiflige Gespriche zwischen den Ver-
tretern der Kulturen« zu realisieren und dabei die Potentiale interkultureller Bil-
dungsarbeit auszuschépfen (Zimmermann 2o10: 1). Erst wenn Kulturen sicht-
bar gemacht und Zuwanderer als Kulturtriger anerkannt wiirden, kénne ein
Dialog und ein Austausch mit diesen Gruppen stattfinden, und eben dies miis-
se im Mittelpunkt der Kulturpolitik stehen. Die Anerkennung von Identititen
und kulturellen Differenzen sei notwendig. Demgegeniiber betonen Vertreter
des Transkulturalititsbegriffs, das Denken in »Containermodellen« und in Ka-
tegorien des einheimischen »Wir« und des auslindischen, fremden »Ihr« miis-
se tiberwunden werden. Nicht die Anerkennung der Unterschiede zwischen
quasi monolithischen kulturellen Blécken solle die Grundlage von Kulturpolitik
sein, sondern die Férderung von »Begegnungen, die das Eigene im Anderen
und das Andere im Eigenen deutlich werden lassen kénnen« (H6ppner 2010: 1).
Sofern man davon ausgeht, dass das Fremde stets Teil des Eigenen ist, besteht
die kulturpolitische Aufgabe darin, iiber Kulturprojekte diese permanente und
wechselseitige Durchdringung fiir den Einzelnen erlebbar und bewusst werden
zu lassen. Durch ein solches veridndertes Selbstverstindnis des Einzelnen wird
es moglich, eine transkulturelle Gesellschaft Realitit werden zu lassen — bzw.
die bereits vorhandene transkulturelle Realitit ins gesellschaftliche Bewusstsein
zu riicken.

Die Begriffe Interkulturalitit und Transkulturalitit stehen fir zwei unter-
schiedliche theoretische Perspektiven auf Gesellschaft und kulturelle Identita-
ten, zugleich aber auch fiir zwei unterschiedliche Perspektiven auf die Rolle
von Kulturpolitiken. Aus Sicht der Interkulturalitit sind Grenzen und kulturel-
le Identititen notwendig, um in einen inter-kulturellen Dialog zu treten. Erst

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN

101


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

MONIKA SONNTAG

durch die Anerkennung kultureller Unterschiede und die Definition von Zuge-
horigkeiten ist es moglich, Position zu beziehen und von dort aus aufeinander
zuzugehen. Aus Sicht der Transkulturalitit hingegen ist die Konstruktion von
Grenzen das Hindernis, das es zu iiberwinden gilt. Nicht das Kennenlernen der
fremden Eigenschaften und Sichtweisen des Anderen ist das Ziel, sondern das
Infragestellen sowohl des Eigenen als auch des Fremden und deren Transfor-
mation. Transkulturelle Kompetenz liele sich dann als Fihigkeit beschreiben,
zwischen verschiedenen Kulturen zu vergleichen und den eigenen Standpunkt
zu relativieren. Das Potential der interkulturellen Begegnung mit dem Anderen
liegt in dieser Selbst-Reflexivitit, d.h. dem Nachdenken tiber die eigene Identitit
und das Bewusstwerden tiber die Vielfalt der eigenen Kultur. »[CJultural recog-
nition involves not only non-discrimination, respect for cultural differences and
freedom of cultural practice, but also the pluralistic revision of the dominant pu-
blic culture and education system« (Bloomfield/Bianchini 2001: 106). Nicht nur
die Anerkennung kultureller Differenzen und Besonderheiten ist notwendig,
sondern auch die Anerkennung der Tatsache, dass sich die Kultur der Mehr-
heitsgesellschaft selbst veraindern muss — und sie dies ohnehin permanent tut.
Kulturen sind aus dieser Perspektive nicht durch historisch unverinderliche
Merkmale gekennzeichnet, sondern durch permanente Verinderung.

Daraus ergibt sich eine grundsitzliche Widerspriichlichkeit und Gleichzei-
tigkeit von Prozessen der Begrenzung und Entgrenzung, von Essentialismus
und Hybriditit, Partikularismus und Universalismus. Die Konstruktion von
Differenzen und deren gleichzeitige Uberwindung und Auflssung bedeutet,
dass Kulturen und Identititen als grundsitzlich widerspriichlich konzeptiona-
lisiert werden miissen.

Das Bewusstsein, einer Nation oder Kultur anzugehdren, stellt die Grund-
lage fiir die Teilnahme an einem inter-nationalen oder inter-kulturellen Dialog
dar. Doch diese Kulturen, die miteinander in einen interkulturellen Dialog tre-
ten, sind im Sinne des Transkulturalititsbegriffs selbst als grundsatzlich hybrid
zu verstehen. Im interkulturellen Dialog wird der Andere zu einem Teil des
Eigenen: »The >other«is never outside or beyond us; it emerges forcefully within
discourse, when we think we speak most intimately and indigenously >between
ourselves« (Bhabha 19g9oa: 4). In der Begegnung und im Dialog entstehen Zwi-
schenrdume (»in-between-spaces«) bzw. »dritte Riumex, in denen vermeintlich
feste Bedeutungen, Identititen und Grenzverldufe neu verhandelt werden und
dabei multiple Formen des »Weder-noch« und » Sowohl-als-auch« annehmen.

Das Ergebnis dieser Konfrontation und wechselseitigen Infragestellung im kommuni-
kativen Raum der Grenze dirfte [...] eine - tradierten Vorstellungen von Authentizitat
widersprechende - »Kontamination« der selbst konstruierten Identitdt und Alteritat mit
Aspekten der von den anderen konstruierten sein (Losch 2005: 34).

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

Das heifdt, sowohl das Eigene als auch das Fremde werden im Zuge des inter-
kulturellen Dialogs verindert und erfahren eine Destabilisierung. Die Konst-
ruktion des Eigenen enthilt immer Aspekte des Fremden, wihrend im Frem-
den Aspekte des Eigenen erkennbar werden.

Die Herausforderung besteht darin, die Unabschlie8barkeit und Verflech-
tungen von Kulturen (im Sinne des Transkulturalititsbegriffs) zu thematisie-
ren, ohne die alltagspraktische Relevanz von essentialistischen und auf eindeu-
tigen Grenzen beruhenden Kultur- und Identititskonstruktionen (im Sinne des
Interkulturalititsbegriffs) zu tibergehen (vgl. Reckwitz 2008: 67).

Die Forderung grenziiberschreitender Kooperationsprojekte, wie sie im
Rahmen der >Kulturhauptstadt Europas 2007« in Luxemburg und der Grofire-
gion im Mittelpunkt stand, setzt die Annahme voraus, dass die miteinander ko-
operierenden Projektpartner die Interessen ihrer jeweiligen Region bzw. Nation
vertreten. Grenzziehungen und die damit verbundene Definition des Eigenen
und des Anderen bilden den Ausgangspunkt, um Sichtweisen auszutauschen,
gegenseitiges Verstindnis und mdoglicherweise ein gemeinsames Zugehorig-
keitsgefiihl zu der grenziiberschreitenden Region zu entwickeln.

Gerade vor dem Hintergrund der gesellschaftlichen Handlungsrelevanz von
Grenzziehungen ist zu fragen, wo das Andere im Eigenen erkennbar wird — so-
wohl bezogen auf das Andere diesseits der nationalstaatlichen Grenzen als auch
auf das territorial verortete Andere jenseits der nationalstaatlichen Grenzen.
Die teilnehmenden Regionen konstruieren im Dialog und damit in Differenz
zu ihrem jeweiligen Gesprichspartner ihre eigene Identitit. Zugleich jedoch
sind diese Identititen selbst als transkulturell zu verstehen. Sie bilden keine
homogenen und unverinderlich nebeneinander bestehenden Blocke, sondern
befinden sich in einem stindigen Austauschprozess. Das Andere der Nachbar-
regionen ebenso wie das Andere der inlindischen Minderheiten wird im Dialog
zu einem Teil des Eigenen.

4. Interkulturalitat in einer grenziiberschreitenden
Region. Die »Europaische Kulturhauptstadt
Luxemburg und die Grofiregion« zwischen fiinf
Regionen, vier Nationen, drei Sprachen

Der Begriff der Interkulturalitit selbst stand in dem Kulturhauptstadtprogramm
von Luxemburg und der Grofiregion im Jahre 2007 nicht im Mittelpunkt. Al-
lerdings entsprechen die geférderten Aktivititen und Programmschwerpunkte
durchaus den Zielsetzungen, die fiir die internationale Kulturpolitik als Dialog
zwischen Nationen und die nationale Kulturpolitik als Dialog innerhalb der Na-
tion beschrieben worden sind. Dadurch, dass sich Luxemburg dafiir entschie-

am 14.02.2026, 18:08:59. https//www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

103


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

MONIKA SONNTAG

den hatte, die Nachbarregionen an dem Kulturhauptstadtjahr zu beteiligen,
stand der Dialog mit dem Anderen jenseits der Grenze im Mittelpunkt, wih-
rend Interkulturalitit im Sinne eines Dialogs mit den Minderheiten innerhalb
der Teilregionen in den Hintergrund riickte. Zwar wurde das Thema Migration
zu Beginn des Jahres als Leitthema fiir das Kulturprogramm gewihlt, allerdings
wurde dieser Schwerpunkt nicht durchgingig beibehalten und im Laufe des
Jahres durch das Motto >Grenzen tiberschreiten< und >Das Unerwartete wagenc<
ersetzt (vgl. Luxemburg und Grofiregion 2008: 9).

Die Formulierungen in den einschligigen Programmdokumenten der >Kul-
turhauptstadt Europas«< dhneln denen der EU-Kulturpolitik im Hinblick auf ihre
Suche nach einer Einheit auf der Grundlage von Vielfalt. Sowohl wihrend des
Kulturhauptstadtjahres als auch danach begriindeten die Regionalregierungen
die Forderung der grenziiberschreitenden Kooperation im Kulturbereich mit
dem Ziel, die gemeinsame Identitit der Bewohner zu stirken. Durch die grenz-
uiberschreitende Kooperation und Mobilitit im Kulturbereich solle ein Gemein-
schaftsgefithl der Bewohner der Grofiregion geférdert werden, denn Kultur,
Tourismus und Sport seien »die wesentlichen Vektoren fiir die Verankerung
des Zugehorigkeitsgefiihls« (Gipfel der Grofiregion 2009: 10). Die Grofiregion
solle nicht nur eine abstrakte, politische Einheit oder ein Wirtschaftsraum sein,
sondern fiir die Biirger erlebbar werden als »a true European space rich in cul-
tural diversity and sharing a common identity« (Luxemburg und Groflregion
2008: 7).

Ausgangspunkt fiir die grenziiberschreitende Ausrichtung des Kulturhaupt-
stadtjahres und die Notwendigkeit, Grenzen zu iiberschreiten, war die Feststel-
lung, dass die Bewohner, Kulturschaffenden und politischen Entscheidungstri-
ger jeweils in ihren eigenen regionalen und nationalen »Welten« lebten und
einander kaum kannten. Neben dem Ziel der Imageverinderung der Region
nach auflen und der Steigerung des Kulturtourismus nennt das Bewerbungs-
dossier die folgenden Zielgruppen innerhalb der >Kulturhauptstadt Europas«
erstens die Entscheidungstriger und »[p]olitische Instanzen, die trotz des euro-
péischen Integrationsprozesses ganz unterschiedliche Verwaltungsstrukturen
und Arbeitskulturen aufweisen«, zweitens die »Kulturakteure, von denen sich
viele trotz der rdiumlichen Nihe kaum oder gar nicht kennen«, und drittens
»[e]ine Bevilkerung von mehr als 10 Millionen Menschen, die zwar intensive
Wirtschaftsbeziehungen haben, deren Zugehorigkeitsgefithl zu einer groflen
europiischen Region aber noch stirker sein kénnte« (Luxemburg und Grofre-
gion 2004: 2). Dahintersteht die Vorstellung der Grofregion als kulturrdumli-
ches Mosaik, deren Teilregionen weitgehend voneinander isoliert ein Eigenle-
ben fithren.

Bezogen auf die erste Zielgruppe, die kulturpolitischen Entscheidungstri-
ger, ist die Bedeutung staatlicher und administrativer Grenzen besonders offen-
sichtlich. Mit der Organisation und Durchfithrung des Kulturhauptstadtjahres

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

war ein grenziiberschreitender Verein mit Sitz in Luxemburg betraut, wihrend
fiir die Evaluation der Projektantrige ein grenziiberschreitender Verwaltungs-
rat aus Vertretern der jeweiligen Landes- und Regionalregierungen zustindig
war. Eine zentrale Rolle spielten die sogenannten Regionalkoordinatoren, die
als Ansprechpartner fiir die in ihrer jeweiligen Region stattfindenden Projekte
agierten und mogliche Kooperationspartner miteinander in Kontakt brachten.
Institutionell angebunden waren sie an die in ihrer jeweiligen Region zustin-
dige Kulturbehoérde. Wihrend des Kulturhauptstadtjahres gelang es aus fi-
nanzrechtlichen Griinden nicht, einen gemeinsamen Férdertopf fir die grenz-
uiberschreitenden Projekte zu schaffen. Vielmehr behielt man das sogenannte
Territorialprinzip bei, nach dem die finanzielle Unterstiitzung der einzelnen,
in einem grenziiberschreitenden Projekt kooperierenden, Kulturtriger durch
ihre jeweilige Herkunftsregion erfolgte. An diesen Beispielen wird deutlich, wie
wichtig das politische >Mosaikdenkenc« fiir die interregionale Kooperation ist.
Die politische Gleichberechtigung zwischen den Projektpartnern (trotz des Ein-
flusses des finanzstarken Luxemburgs) und die Anerkennung der Interessen
und Identititen des jeweils Anderen waren die Grundvoraussetzung fiir diese
Form der interregionalen Kooperation.

Auch fiir die zweite Zielgruppe, die Kiinstler und Kulturschaffenden als Ko-
operationspartner in grenziiberschreitenden Projekten, stellt die mosaikartige
Vorstellung der Grenzregion die Grundlage fiir die Férderung dar. Im Rahmen
von >Luxemburg und Grofiregion — Kulturhauptstadt Europas 2007« waren
grenziiberschreitende Projekte dadurch definiert, dass die beteiligten Projekt-
partner aus mindestens zwei verschiedenen Nationalstaaten stammten bzw.
dort ihren Sitz hatten. 139 der insgesamt 584 Projekte des offiziellen Kultur-
hauptstadtprogramms erfiillten diese Kriterien (vgl. Luxemburg und Grofiregi-
on 2008: 11). Weitere 48 Projekte wurden gemeinsam mit Sibiu (Hermannstadt,
Ruminien), der zweiten >Kulturhauptstadt Europas< des Jahres 2007, durchge-
fithrt (vgl. ebd.: 9o). Damit war etwa ein Drittel der Projekte des Kulturhaupt-
stadtprogramms international ausgerichtet. Die Zuordnung der einzelnen Pro-
jektpartner zu einer Nation bzw. Region war Voraussetzung fiir die Vergabe von
Fordergeldern. Inwieweit sich die einzelnen Projektpartner wiederum als in-
terkulturelle Vermittler zwischen nationalen Kulturen begreifen, ist eine Frage
der subjektiven Identititskonstruktion. Aus Sicht der Kulturhauptstadtplanung
ist der individuelle, moglicherweise transkulturelle Hintergrund der Projekt-
partner zunichst unerheblich. Fiir die Vergabe von Fordergeldern ist — neben
der inhaltlichen Gtite des Projekts — vor allem relevant, welche Region sie im
Dialog mit den anderen Projektpartnern reprisentieren. Ein Projektpartner aus
Metz wird im Projekt als Franzose oder Lothringer wahrgenommen, unabhin-
gig von seiner subjektiven Identitdt, die beispielsweise von den italienischen,
tunesischen, deutschen oder bretonischen Wurzeln seiner Familie geprigt sein
kann. Diese Eigenschaften konnen fiir die inhaltliche und &sthetische Gestal-

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN

105


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

MONIKA SONNTAG

tung des Projekts jedoch von grofler Bedeutung sein. Insofern spielen sie fur
die Bewertung der Qualitit und Férderungswiirdigkeit der Projekte eine Rolle,
beispielsweise wenn Themen der Migration und Multikulturalitit der Gesell-
schaft in den Projekten aufgegriffen werden. Das Label >grenziiberschreitendes
Projekt« jedoch ist von dieser inhaltlichen Perspektive nicht notwendigerweise
betroffen.

Die dritte Zielgruppe, die Bewohner der Grofiregion, ist in ihrer Funktion
als Publikum von Kulturveranstaltungen angesprochen. Die Foérderung ihrer
grenziiberschreitenden Mobilitit stand im Mittelpunkt der Bemiithungen des
Kulturhauptstadtjahres. Im Hinblick auf dieses Ziel stellt der Evaluations-
bericht zum Kulturhauptstadtjahr erniichternd fest, dass die meisten Bewohner
der Grof3region zum Besuch von Kulturveranstaltungen nicht iiber die Grenze
ins Nachbarland fuhren, sondern Kulturveranstaltungen in ihrer eigenen Re-
gion besuchten (vgl. Luxemburg und Grofiregion 2008: 41 u. 51). Die Grenze
wird von den Bewohnern der Grofiregion in erster Linie mit dem Konsum
bestimmter Produkte und — im Falle der Grenzpendler — mit dem Aufsuchen
des Arbeitsplatzes in Verbindung gebracht. Ohnehin ist fraglich, inwieweit der
Besuch von Kulturveranstaltungen zu einem interkulturellen Dialog im Sinne
eines Dialogs mit dem Anderen jenseits der Grenze beitragen kann. Ein Kon-
zert- oder Theaterbesuch bedeutet nicht notwendigerweise, dass eine Begeg-
nung und ein Austausch mit den anderen Besuchern stattfindet. Beinahe die
Hilfte der gezihlten Besucher entfiel auf Projekte im Bereich des Kulturerbes,
d.h. insbesondere auf Ausstellungen. Soziokulturelle Projekte, die sich teilweise
mit der Situation von Minderheiten bzw. von Menschen mit Migrationshinter-
grund beschiftigen, zogen hingegen nur 15 % der Besucher im Laufe des Jahres
an (vgl. Luxemburg und Grof3region 2007: 35).

Die Dimension des interkulturellen Dialogs im Sinne eines Dialogs mit den
Anderen diesseits der Grenze, d.h. einer Auseinandersetzung mit den kulturel-
len Minderheiten vor Ort, wurde in zahlreichen Kulturprojekten thematisiert.
Allerdings zeigen die Besucherzahlen, dass im Hinblick auf die Zusammenset-
zung des Publikums weniger die regionale Herkunft der Besucher von Bedeu-
tung ist als vielmehr ihr Sozial- und Bildungsstatus. Soziale Grenzen scheinen
fiir den Besuch von Kulturveranstaltungen schwerer zu wiegen als nationale
oder kulturelle Zugehorigkeiten. Insbesondere die gering qualifizierten Bevol-
kerungsgruppen mit Migrationshintergrund — in Luxemburg gréf3tenteils por-
tugiesischer und italienischer Herkunft — sind auf einfachen und gering ent-
lohnten Arbeitsplitzen in Luxemburg {iberreprisentiert (vgl. Fehlen 2009: 171),
als Besucher bei Kulturveranstaltungen hingegen stark unterreprisentiert. Im
Laufe des Kulturhauptstadtprogramms ist es gelungen, den Anteil der portu-
giesischen Besucher auf 1 % zu steigern und annidhernd auf das Niveau ihres
Anteils an der Gesamtbevolkerung zu bringen. Dennoch waren die Héherqua-
lifizierten unter den Besuchern der Kulturveranstaltungen deutlich tiberrepri-

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

sentiert (vgl. Luxemburg und Grofiregion 2008: 38ft.). Zu den Hochqualifizier-
ten in Luxemburg gehoren insbesondere die Angestellten der in Luxemburg
ansissigen EU-Institutionen und Unternehmen des Finanzsektors. Diese EU-
Auslinder prigen den luxemburgischen Arbeitsmarkt in besonderer Weise, und
ihr Anteil an der Gesamtzahl der Einwanderer ist in den vergangenen Jahren
kontinuierlich gestiegen (vgl. Fehlen 2009: 171). Fur die Kulturinstitutionen —
insbesondere im Bereich der Hochkultur und der modernen Kunst - stellen
diese Hochqualifizierten eine wichtige Publikumsgruppe dar, die zu dem >eu-
ropdischen« Image des Kulturstandorts Luxemburg entscheidend beitrigt. Die
Hervorhebung der kulturellen Differenzen und Vielfalt birgt wiederum die Ge-
fahr in sich, soziodkonomische Ungleichheiten zu tibersehen, wie dies Heim-
bockel (in diesem Band) fiir den Begriff der Interkulturalitit erldutert.

In der Medienprisenz rund um das Kulturhauptstadtjahr wurde Luxemburg
im Kontext der Grofiregion als grenziiberschreitender Zwischenraum, als Raum
des Ubergangs und als Experimentierfeld fiir Europa dargestellt (vgl. Amann
u.a. 2010: 178; Colas-Blaise u.a. 2010: 141). Insbesondere die Mehrsprachigkeit
der luxemburgischen Bevélkerung und ihre Fihigkeit, sich einen grenziiber-
schreitenden, »barrierefreien Kommunikationsraum« (Gilles u.a. 2010: 65) zu
erschlieffen, macht die Besonderheit der luxemburgischen Identitit deutlich.
Das Bewusstsein iiber die positiven Aspekte der Mehrsprachigkeit, insbeson-
dere im interkulturellen Dialog mit den Nachbarn, geht einher mit der Suche
nach Abgrenzungsméglichkeiten der luxemburgischen Identitit gegeniiber den
groflen Nachbarn Deutschland und Frankreich und der Férderung der eigenen,
luxemburgischen Sprache als Nationalsprache und Identitit stiftender Faktor
(vgl. ebd.: 101). Am Beispiel Luxemburgs wird die Ambivalenz von Offnung
und Schliefung der Identititskonstruktionen auf der Grundlage der Sprache
deutlich. Die Mehrsprachigkeit der Bevolkerung ist vor allem fiir ihre Dialog-
fahigkeit mit den deutsch- und franzésischsprachigen Nachbarn von Vorteil.
Diversitit wird dabei inter-regional verstanden und bezieht sich auf die Kultu-
ren der Nachbarregionen, nicht jedoch notwendigerweise auf die Sprachen der
zugewanderten Minderheiten.

An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass sich die hier dargestellten As-
pekte der Kategorisierungen und Grenzziehungen im Kontext der grenziiber-
schreitenden Kulturférderung auf die kulturrumlichen Reprisentationen der
Grofiregion in den kulturpolitischen Dokumenten und der Medienreprisenta-
tion beziehen. Sie stehen jedoch nicht notwendigerweise im Einklang mit den
subjektiven Identititskonstruktionen der beteiligten Akteure. Auf Letztere kann
an dieser Stelle nicht niher eingegangen werden, doch ist anzunehmen, dass
sich Projektpartner im interkulturellen Kontakt in der Grenzregion beispiels-
weise als Ubersetzer und Vermittler zwischen den Projektpartnern verstehen
koénnen und damit méglicherweise auch ihre Identitit als Vertreter einer Regi-
on, Nation oder Sprachgemeinschaft 6ffnen und verindern.

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN

107


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

MONIKA SONNTAG

5. Ausblick: Fir eine grenziiberschreitende
Kulturpolitik der Ambivalenzen und
Widerspriiche

Grenzregionen kénnen als Riume des Ubergangs und des Dialogs interpretiert
werden. Durch die grenziiberschreitende Ausrichtung des Kulturhauptstadtjah-
res im Jahre 2007 stand die Grofiregion gemifl dem gewihlten Motto als >La-
boratorium fiir Europa«< vor der Herausforderung, die Widerspriichlichkeiten
der europiischen >Einheit in der Vielfalt« kulturpolitisch zu gestalten. Die Am-
bivalenz zwischen Integration und Differenz, Entgrenzung und Begrenzung
eines »kosmopolitischen Europas« (Beck/Grande 2004: 20, 12) wird in Grenz-
regionen exemplarisch deutlich. Als Riume des Dialogs kénnen Grenzriume
eine neue Zentralitit fiir Europa beanspruchen. Diese Zentralitit beruht jedoch
nicht, wie bei nationalen Hauptstidten, auf der Konzentration von Macht in ei-
ner homogenen Einheit, sondern auf der Ermoglichung von Dialog. »In diesem
Sinne sind die Grenzregionen, Grenzlinder und Grenzstidte nichts Randstin-
diges in bezug auf die Herstellung einer Offentlichkeit. Sie befinden sich mitten
im Zentrum« (Balibar 2003: 18).

Insofern spiegelt die Tatsache, dass eine >Grenzregion« den Titel der >Euro-
piischen Kulturhauptstadt« erhielt, die Bedeutung des grenziiberschreitenden
Dialogs fiir die Suche nach einer Identitit Europas wider. Fiir Luxemburg hat
sich gezeigt, dass in Grenzregionen sowohl die Beziehung nach auflen, zum
Anderen jenseits der nationalstaatlichen Grenze, als auch nach innen, zum An-
deren diesseits der nationalstaatlichen Grenze, von Bedeutung ist. Im Rahmen
der >Kulturhauptstadt Europas< des Jahres 2007 stand jedoch die grenziiber-
schreitende Kooperation mit den Nachbarn im Vordergrund. Dadurch riickte
die kulturelle Vielfalt innerhalb der Teilregionen im Hinblick auf kulturelle
Minderheiten in den Hintergrund.

Am Beispiel der internationalen, grenziiberschreitenden Kooperation im
Kulturbereich ist deutlich geworden, dass Grenzziehungen insbesondere im
politisch-administrativen Bereich alltagspraktisch notwendig sind, um regiona-
le Image- und Identititspolitiken zu formulieren, Vertreter der Regionen fiir
Kooperationsgremien zu benennen und Fordergelder an Kulturtriger aus den
einzelnen Regionen zu vergeben. Die Festlegung von Zugehorigkeitskriterien —
im Falle nationalstaatlicher Grenzen zu einer nationalen Gemeinschaft bzw. zu
dem politischen Gemeinwesen des Staates — bringt notwendigerweise die Ex-
klusion derjenigen mit sich, die diese Kriterien nicht erfiillen; zugleich jedoch
sind diese Grenzziehungen Voraussetzung fiir politische Prozesse der Entschei-
dungsfindung (vgl. Thaa 2003: 127; Van Houtum/Van Naerssen 2002: 128).

Die Gegeniiberstellung der Begriffe der Interkulturalitit und der Transkul-
turalitit hat gezeigt, dass die Herausforderung darin besteht, in einen interkul-

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

turellen Dialog einzutreten, ohne kulturelle Unterschiede und Partikularismen
zu verabsolutieren und als homogen und statisch anzunehmen. Die Idee der
Interkulturalitit beruht auf der Anerkennung von Grenzen und kulturellen Un-
terschieden und der Vorstellung, dass Kulturen mit ihrer je spezifischen Identi-
tit und Ausprigung einander begegnen und miteinander in Kontakt treten. Aus
einer Perspektive der Transkulturalitit ist hingegen hervorzuheben, dass Kultu-
ren stets als Prozess, Suche, Auseinandersetzung, Dialog, Konflikt und Koope-
ration zu begreifen sind — und nicht als etwas Statisches in Form bestimmter,
unverinderlicher Eigenschaften. Sowohl das Eigene als auch das Fremde er-
fahren im Zuge des interkulturellen Dialogs eine Verinderung und Destabi-
lisierung. Dadurch wird fir die Teilnehmer erfahrbar, dass die Konstruktion
des Eigenen immer auch Aspekte des Fremden enthilt, wihrend im Fremden
Aspekte des Eigenen erkennbar werden. Das heiflt, Kulturen und Identititen
entwickeln sich nicht in einer Situation des isolierten Nebeneinanders und im
Monolog mit sich selbst, sondern erst im Dialog mit dem Anderen. Sie benéti-
gen Alteritit, d.h. ein Gegeniiber, mit dem ein (interkultureller) Dialog méglich
ist. Beispielsweise ist die Identititskonstruktion der portugiesischen Minderheit
nicht ohne das Andere der luxemburgischen Mehrheitsgesellschaft zu verste-
hen, ebenso wie die nationale Identitit Luxemburgs nicht ohne die nationalen
Identititen der Nachbarlinder zu verstehen ist. Sowohl das Andere diesseits der
nationalstaatlichen Grenze als auch das Andere jenseits der nationalstaatlichen
Grenze sind notwendig, um die eigene (in diesem Fall luxemburgische) Identi-
tit zu konstruieren.

Die alltagspraktische und gesellschaftspolitische Notwendigkeit der Grenz-
ziehung und die gleichzeitige Notwendigkeit, die Hybriditit von Kulturen anzu-
erkennen, beschreibt Adolf Muschg am Beispiel Europas:

Europa [...] hat keine Grenzen; Griechenland hétte es nicht ohne Agypten gegeben, Rom
nicht ohne Griechenland, die mittelalterlichen Imperien - aber auch das moderne ame-
rikanische - nicht ohne Rom. Es hétte auch Versailles nicht ohne China gegeben, den
Jugendstil nicht ohne Japan, Picasso nicht ohne die afrikanische Plastik: Europa ist eine
Andere. Aber damit Europa iiberhaupt ist, damit ich Adressaten habe fiir das Gliick, ein
Mensch dieses Kulturkreises zu sein, brauche ich die Biirgerschaft der EU, brauche ich
Mitbirger, die fiir das grenzenlose Europa in Raum und Zeit Verantwortung Gibernehmen;
dafiir brauche ich die EU (Muschg 2008: 43f.).

Die europiische Kultur ist Dialog. Sie ist zugleich grenziiberschreitend und
begrenzt. Dies gilt nach innen fiir den Dialog zwischen den Nationalstaaten
und Regionen innerhalb der Europiischen Union ebenso wie nach aufen im
Rahmen der EU-Auflenbeziehungen gegentiber dem »>Auflereuropiischenc.
Entsprechend konnte man fiir die GrofRregion formulieren: Die Architektur des
Bahnhofs in Metz, der 1908 unter deutscher Herrschaft gebaut und von einem

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN

109


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

MONIKA SONNTAG

Berliner Architekten entworfen wurde, ist nicht ohne Deutschland zu denken,
die Rolle Luxemburgs als Finanzzentrum ist nicht ohne die Grenzpendler aus
Frankreich zu verstehen, die Situation der portugiesischen Minderheit in Lu-
xemburg nicht ohne dessen Industriegeschichte und die kulturelle Identitit
der Siebenbiirger Sachsen in Sibiu nicht ohne ihre dem Luxemburgischen 4h-
nelnde Sprache. Es bestehen enge Verflechtungen sowohl mit dem rdumlich
verortbaren Anderen jenseits der Grenze als auch mit dem kulturell definierten
Anderen innerhalb der eigenen nationalen Gesellschaft.

Die Herausforderung einer »Politik der Ambivalenz« (Moebius 2003: 178)
besteht darin, trotz der alltagspraktisch notwendigen gesellschaftspolitischen —
nationalstaatlichen wie kulturellen — Grenzziehungen die Verflechtungen mit
dem jeweils Anderen und die Transformation des Eigenen im Blick zu behalten.
Gerade diese Widerspriichlichkeit und Gleichzeitigkeit von Grenzziehung und
Grenziiberschreitung, von Differenz und Hybriditit, von Interkulturalitit und
Transkulturalitit, kennzeichnen Grenzregionen als Riume des Dialogs.

Literatur

Amann, Wilhelm u.a. (2010): Bilder und Identititen. In: IPSE - Identités Poli-
tiques Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneig-
nungen — institutionelle Zuschreibungen — sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld,
S. 165-234.

Balibar, Etienne (2003): Sind wir Biirger Europas? Politische Integration, soziale
Ausgrenzung und die Zukunft des Nationalen. Hamburg.

Beck, Ulrich/Grande, Edgar (2004): Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft
und Politik in der Zweiten Moderne. Frankfurt a.M.

Bhabha, Homi K. (1990a): Introduction: narrating the nation. In: Ders. (Hg.): Na-
tion and Narration. London/New York, S. 1-7.

— (1990Db): DissemiNation: time, narrative, and the margins of the modern nation.
In: Ders. (Hg.): Nation and Narration. London/New York, 291-322.

Bloomfield, Jude/Bianchini, Franco (2001): Cultural Citizenship and Urban Gover-
nance in Western Europa. In: Nick Stevenson (Hg.): Culture and Citizenship.
London, S. 99-123.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehorigkeit.
Ziirich/Berlin.

Colas-Blaise, Marion u.a. (2010): Riume und Identititen. In: IPSE — Identités Poli-
tiques Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneig-
nungen — institutionelle Zuschreibungen — sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld,
S. 105-163.

Duncan, James S./Duncan, Nancy G. (2004): Culture unbound. Environment and
Planning A 36, H. 3, S. 391-403.

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRENZUBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH

Europiisches Parlament und Rat (1999): Beschluss 1419/1999/EG des Europii-
schen Parlaments und des Rates vom 25. Mai 1999 tiber die Einrichtung einer
Gemeinschaftsaktion zur Férderung der Veranstaltung >Kulturhauptstadt Eu-
ropasc fiir die Jahre 2005 bis 2019. In: Amtsblatt der Europdischen Union v.
1. Juli19gg (Briissel).

Europiisches Parlament und Rat (2006a): Beschluss Nr. 1855/2006/EG des Eu-
ropdischen Parlaments und des Rates vom 12. Dezember 2006 iiber das Pro-
gramm Kultur (2007-2013). In: Amtsblatt der Europiischen Union v. 27. De-
zember 2006 (Briissel).

Europiisches Parlament und Rat (2006Db): Beschluss Nr. 1622/2006/EG des Eu-
ropiischen Parlaments und des Rates vom 24. Oktober 2006 {iiber die Ein-
richtung einer Gemeinschaftsinitiative zur Foérderung der Veranstaltung
»>Kulturhauptstadt Europas« fiir die Jahre 2007 bis 2019. In: Amtsblatt der Eu-
ropdischen Union v. 3. November 2006 (Briissel).

Europiischer Rat (2007): EntschlieRung des Rates vom 16. November 2007 zu
einer europiischen Kulturagenda. In: Amtsblatt der Europiischen Union v.
29. November 2007 (Briissel).

Fehlen, Fernand (2009): Limmigration dorée. In: Patrick Bousch u.a. (Hg.): Der
Luxemburg Atlas — Atlas du Luxembourg. Kéln, S. 170-171.

Gilles, Peter u.a. (2010): Sprachen und Identititen. In: IPSE — Identités Politiques
Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneignun-
gen — institutionelle Zuschreibungen — sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld,
S. 63-104.

Gipfel der Grofiregion (2009): 11. Gipfel der Groflregion. Gemeinsame Erklirung.
Unter der Prisidentschaft des GroRherzogtums Luxemburg, am 17. Juli 2009,
im Senninger Schloss. Luxemburg.

Heinrich, Bettina (2003): Globalisierung, Migration, Integration, Segregation. He-
rausforderungen fiir eine moderne Stadtgesellschaft, Stadtpolitik und Kultur-
politik — ein Problemaufriss. In: Institut fiir Kulturpolitik der Kulturpolitischen
Gesellschaft (Hg.): Jahrbuch fiir Kulturpolitik 2002/03. Essen, S. 213-229.

Hoppner, Christian (2010): Transkulturalitit: Fata Morgana oder Realitit? In:
inter|kultur. Beilage zu politik & kultur 8, Mai-Juni 2010, S. 1.

Losch, Klaus (2005): Begriff und Phinomen der Transdifferenz: Zur Infragestel-
lung binirer Differenzkonstrukte. In: Lars Allolio-Nicke/Britta Kalscheuer/
Arne Manzeschke (Hg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kul-
turtheorie der Transdifferenz. Frankfurt a.M./New York, S. 26-49.

Luxemburg und Grofiregion, Kulturhauptstadt Europas 2007 (2004): Luxemburg
und GroRregion, Kulturhauptstadt Europas 2007. Bewerbungsdossier v. 16. Fe-
bruar 2004. Luxemburg.

— (2008): Final Report. Luxembourg and Greater Region, European Capital of Cul-
ture 2007. Luxemburg.

Moebius, Stephan (2003): Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse
einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida.
Frankfurt a.M./New York.

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN

11


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

MONIKA SONNTAG

Muschg, Adolf (2008): Vielfalt heifdt: Konflikt, Widerspruch, anders sein. In: Kul-
turpolitische Gesellschaft e.V. (Hg.): kultur.macht.europa — europa.macht.kul-
tur. Begrilndungen und Perspektiven europiischer Kulturpolitik. Dokumen-
tation des Vierten Kulturpolitischen Bundeskongresses am 7./8. Juni 2007 in
Berlin. Bonn/Essen, S. 36-44.

Nederveen Pieterse, Jan (2001): Hybridity, So What? The Anti-hybridity Backlash
and the Riddles of Recognition. In: Theory, Culture & Society 18, H. 2-3, S. 219-
245.

Reckwitz, Andreas (2008): Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie.
Bielefeld.

Rébke, Thomas/Wagner, Bernd (2003): Kulturelle Globalisierung, Multikultur
und interkulturelle Kulturpolitik — Einleitung. In: Institut fir Kulturpolitik der
Kulturpolitischen Gesellschaft (Hg.): Jahrbuch fur Kulturpolitik 2002/03. Es-
sen, S. 13-56.

Scheytt, Oliver (2008): Kulturstaat Deutschland. Plidoyer fiir eine aktivierende
Kulturpolitik. Bielefeld.

Schwencke, Olaf (2006): Das Europa der Kulturen — Kulturpolitik in Europa. Do-
kumente, Analysen und Perspektiven von den Anfingen bis zur Gegenwart.
Essen.

Stritz, Susanne (2007): Luxemburg. Aufhohen Felsen und auf groRem Fufi; online
unter http://www.merian.de/reiseziele/heft/a-6427721.html [Oktober 201].
Unesco (1982): Die Erklirung von Mexiko-City tiber Kulturpolitik, Weltkonferenz
iiber Kulturpolitik in Mexico-City vom 26. Juli-6. August 1982. Informations-
dienst der Deutschen Unesco-Kommission. Bonn 1982. In: Olaf Schwencke
(Hg.): Das Europa der Kulturen — Kulturpolitik in Europa. Dokumente, Analy-
sen und Perspektiven von den Anfingen bis zur Gegenwart. Essen, S. 152-156.

- (2005): Ubereinkommen iiber den Schutz und die Férderung der Vielfalt kultu-
reller Ausdrucksformen. 33. Generalkonferenz der Organisation der Vereinten
Nationen fiir Erziehung, Wissenschaft und Kultur, 3.-12. Oktober 2005, Paris
(zwischen Deutschland, Osterreich und der Schweiz abgestimmte Uberset-
zung). In: Olaf Schwencke: Das Europa der Kulturen — Kulturpolitik in Europa.
Dokumente, Analysen und Perspektiven von den Anfingen bis zur Gegenwart.
Essen, S. 325-340.

Wardenga, Ute (2005): >Kultur< und historische Perspektive in der Geographie. In:
Geographische Zeitschrift 93, H. 1, S. 17-32.

Welsch, Wolfgang (2002): Kulturverstindnis: Netzdesign der Kulturen. In: Kul-
turAustausch Online. Institut fiir Auslandsbeziehungen; online unter http://
www.ifa.de/index.php?id=welsch [Oktober 20mu].

Zimmermann, Olaf (2010): Keine Einebnung kultureller Unterschiede. In:
inter|kultur. Beilage zu politik & kultur 77, Mirz-April 2010, S. 1.

am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.lnllbra.com/de/agb - Opan Access - [[=IIEEEEN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

