
Grenzüberschreitende Kooperation im 
Kulturbereich 
Interkulturalität in Luxemburg und der Großregion 

Monika Sonntag

1. Grenzräume als Räume des interkulturellen
 Dialogs

Die Stadt Luxemburg gilt als »eine sehr kleine und zugleich sehr kosmopoli-
tische Metropole« (Strätz 2007). Im Jahre 2007 trug sie bereits zum zweiten 
Mal den Titel der ›Kulturhauptstadt Europas‹. Die Besonderheit dieses Kultur-
hauptstadtprogramms bestand darin, dass es – anders als im Jahre 1995 und an-
ders als die meisten Kulturhauptstädte – grenzüberschreitend ausgerichtet war 
und ihre Nachbarregionen der sogenannten Großregion mit einbezog. Zu den 
offiziellen Partnern des Kulturhauptstadtjahres gehörten neben dem Großher-
zogtum Luxemburg die deutschen Bundesländer Rheinland-Pfalz und das Saar-
land, die französische Region Lothringen sowie die belgische Region Wallonien 
mit der deutsch- und der französischsprachigen Gemeinschaft. Eine städtische 
Initiative der Europäischen Union wurde somit zu einer interregionalen und 
internationalen Initiative. Für die Klein- und Mittelstädte der Nachbarregionen 
bedeutete die Teilnahme an dem Kulturhauptstadt-Programm eine europaweite 
kulturpolitische und touristische Sichtbarkeit, die für sie alleine kaum erreich-
bar gewesen wäre. Die Veränderung des Images der Region gehörte zu den 
wichtigsten Zielen der Pressearbeit und Imagekampagnen während des Kul-
turhauptstadtjahres. Luxemburg und dessen Nachbarregionen sollten als kultu-
rell lebendige Region europaweit bekannt werden und durch die internationale 
Medienpräsenz langfristig den internationalen Kulturtourismus stärken (vgl. 
Amann u.a. 2010: 197). 

Im Kulturbereich, so die Hoffnung, könnte außerdem ein grenzüberschrei-
tender Raum des Dialogs zwischen Nationen und Regionen entstehen, in dem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG96

Grenzen überwunden werden. Die beiden Leitmotive des Kulturhauptstadt-
jahres, an denen sich das Programm orientierte, lauteten dementsprechend: 
›Grenzen überschreiten‹ und ›Unerwartetes wagen‹. Sie standen unter dem 
übergeordneten Motto ›Die Großregion – Laboratorium für Europa‹ (vgl. Lu-
xemburg und Großregion 2008: 9f.). 

Grundsätzlich erscheinen Grenzen heute in Europa weniger als Trennungs-
linien oder als zu überwindendes Problem, vielmehr werden sie in ihrem Po-
tential als Räume des Übergangs, der Begegnung und der Mischung, als »Kon-
taktzonen, als Zwischenräume, als Passagen oder als Schwelle zum Fremden« 
(Lösch 2005: 33) interpretiert, in denen »Kommunikation mit dem Anderen 
möglich wird. Die Grenze kann somit als Raum des interkulturellen Dialogs be-
trachtet werden« (ebd.: 34). An der Grenze entsteht die Möglichkeit der Begeg-
nung und der Kontaktaufnahme mit dem Nachbarn oder Gegenüber. Je nach 
Perspektive kann dabei die trennende oder die verbindende Funktion der Gren-
ze in Erscheinung treten. Dies trifft sowohl auf räumliche Grenzen zwischen 
staatlichen Territorien als auch auf gesellschaftspolitisch definierte Grenzen der 
Zugehörigkeit zu sozialen oder kulturellen Gruppen zu. 

Nationalstaatliche Grenzen werden dann als kulturelle Grenzen interpre-
tiert, wenn die Begriffe Nation (im Sinne einer Volksgemeinschaft), Staat (im 
Sinne einer rechtlich-politischen Organisationsform, die Souveränität über ein 
territorial abgrenzbares Gebiet ausübt) und Kultur (im Sinne einer Lebensweise 
einer sozialen Gruppe) in Verbindung gebracht werden. Dies geschieht über die 
Vorstellung, dass eine spezifische nationale Kultur auf dem Gebiet eines Nati-
onalstaats verortet werden kann. Bhabha (1990b: 292) definiert die Nation als 
»form of living the locality of culture«. Die Verortung von Kulturen ist die Vor-
aussetzung dafür, dass ein inter-nationaler Dialog über staatliche Grenzen hin-
weg als inter-kultureller Dialog verstanden wird. Entlang der staatlichen Grenze 
entsteht dann ein Grenzraum, in dem der inter-kulturelle Dialog möglich ist: 

Inter-culturality has historically occurred in the most manifest way in border zones, 

where cultural mixing has been most pronounced […] but it is a process that occurs 

spontaneously between all specific cultures, whether they are territorially bounded and 

situated or not (Bloomfield/Bianchini 2001: 107). 

Im Folgenden wird argumentiert, dass im Falle von Luxemburg und der sie 
umgebenden grenzüberschreitenden ›Großregion‹ zwei unterschiedliche For-
men der kulturellen Grenzziehungsprozesse betrachtet werden müssen, um 
das Phänomen des Interkulturellen im Kontext des Kultursektors und der Kul-
turpolitik zu fassen. Kulturelle Selbst- und Fremdbilder können sich zum einen 
auf Unterscheidungen innerhalb einer nationalen Gemeinschaft beziehen und 
zwischen ›Uns‹ (z.B. den einheimischen Luxemburgern als Mehrheitsgesell-
schaft) und ›den Anderen‹ (z.B. der zugewanderten portugiesischen Minder-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 97

heit) unterscheiden. Zum anderen kann mit interkulturellem Dialog der Kon-
takt zu den Nachbarn gemeint sein. Kulturelle Identitäten werden in diesem 
Fall verortet und mit einem bestimmten Raum in Verbindung gebracht, so dass 
die kulturelle Identität der Luxemburger gegenüber den Bewohnern der Nach-
barländer über die räumliche Unterscheidung zwischen ›uns hier‹ (diesseits 
der territorialen Grenze) und ›denen dort‹ (jenseits der territorialen Grenze) 
definiert ist. Das konstitutive Andere der luxemburgischen Identitätskonstruk-
tion ist im ersten Fall das Andere innerhalb der Nation und bezieht sich auf die 
Pluralität der nationalen Gesellschaft; im zweiten Fall ist es das national Andere 
der Nachbarstaaten, das über die Logik der Verortung von Kultur zur Konstruk-
tion nationaler Identitäten und Alteritäten beiträgt. Das Interkulturelle manifes-
tiert sich sowohl innerhalb des Nationalen (in Form einer Auseinandersetzung 
mit kultureller Diversität und Minderheiten) als auch zwischen verschiedenen 
Nationen bzw. national definierten Kulturen (auf inter-nationaler Ebene), d.h. 
»both within the margins of the nation-space and in the boundaries in-between 
nations and peoples« (Bhabha 1990a: 4, Hervorh. im Orig.). Das Inter-Nationale 
im Sinne eines Zwischen-Nationalen betrifft den Dialog mit anderen Nationen 
ebenso wie die innere Vielfalt des Nationalen.

2. Interkulturalität: Ein Thema der Kulturpolitik

Die Unterscheidung zwischen dem Anderen diesseits der Grenze und dem An-
deren jenseits der Grenze ist von Bedeutung für die Verwendung des Begriffs 
der Interkulturalität im Kontext von Grenzregionen allgemein. Im spezifischen 
Politik- und Kooperationsfeld der Kultur wird dies besonders deutlich. In der 
Großregion haben die politischen Entscheidungsträger den Kulturbereich als 
wichtigen Bereich der grenzüberschreitenden Kooperation erkannt. Dies liegt 
nicht nur an dem einmaligen Event der ›Kulturhauptstadt Europas‹, sondern 
ist im Zusammenhang der allgemeinen Entwicklung des Politikfelds Kultur zu 
sehen. Kulturpolitik hat sich in den vergangenen Jahrzehnten zu einer Quer-
schnittspolitik entwickelt, die über die Förderung der Schönen Künste hinaus-
geht, Themen der Sozial- und Bildungspolitik, der Beschäftigungs- und Wirt-
schaftsförderung ebenso wie der Stadt- und Regionalentwicklung einbezieht 
und daher als Gesellschaftspolitik verstanden werden kann (vgl. Scheytt 2008: 
16). Die Themen Interkulturalität und interkultureller Dialog sind auf allen kul-
turpolitischen Handlungsebenen relevant, wenngleich mit jeweils unterschied-
lichen Schwerpunkteen und Inhalten.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG98

2.1 Interkulturalität auf internationaler Ebene.
 Dialog zwischen Kulturen bzw. Nationalstaaten

Auf internationaler Ebene stellen die Erklärungen der Unesco (1982; 2005) die 
Bedeutung des interkulturellen Dialogs für den Schutz der weltweiten kultu-
rellen Vielfalt heraus. Sie beruhen auf der Annahme, dass keine Kultur (sei es 
die Kultur einer nationalen Gesellschaft, einer sozialen Gruppe oder ethnischen 
Minderheit) einen universalen Gültigkeitsanspruch und damit Hegemonie ge-
genüber anderen Kulturen für sich in Anspruch nehmen darf. Vielmehr sind 
alle Unterzeichnerstaaten aufgefordert, andere Nationen, Völker und Kulturen – 
diese Begriffe werden mehr oder weniger synonym verwendet – zu achten und 
mit ihnen in einen friedlichen, interkulturellen Dialog zu treten. Die Unesco 
fordert die Anerkennung kultureller Besonderheiten und betont zugleich, dass 
Kulturen als System gesellschaftlicher Orientierungen, Werte und Normen nie-
mals fest und abschließbar sind, sondern einem ständigen Wandel unterworfen 
und nur als Dialog zwischen dem Eigenen und dem Fremden zu verstehen 
sind. Isolation lasse sie »verfallen und absterben« (Unesco 1982: 153).

Auch für die Europäische Union gehört die Förderung der kulturellen Viel-
falt und des interkulturellen Dialogs zu den strategischen Zielen ihrer kultur-
politischen Aktivitäten und ist außerdem als wichtiger Bestandteil der außen-
politischen Beziehungen der EU zu betrachten. In der 2007 verabschiedeten 
›Europäischen Kulturagenda‹ wird die Förderung des interkulturellen Dialogs 
damit begründet, dass er »zu europäischer Identität, europäischem Bürgersinn 
und sozialem Zusammenhalt beiträgt, auch durch die Entwicklung der inter-
kulturellen Kompetenzen der Bürger« (Europäischer Rat 2007: 2). Das Ziel des 
interkulturellen Dialogs steht gleichrangig neben den beiden weiteren Zielen 
der Förderung der »grenzüberschreitenden Mobilität von Kulturakteuren« ei-
nerseits sowie der »grenzüberschreitenden Verbreitung von kulturellen und 
künstlerischen Werken und Erzeugnissen« andererseits (Europäisches Parla-
ment und Rat 2006a: 4). Die Bedeutung des interkulturellen Dialogs für die 
Integration Europas liegt aus Sicht der EU darin, dass durch den Austausch 
nicht nur die Differenzen, sondern auch die Gemeinsamkeiten Europas deut-
lich werden.

Dies trifft auch auf das Programm ›Kulturhauptstadt Europas‹ zu, obwohl 
darin das Thema des interkulturellen Dialogs nicht explizit genannt wird. Al-
lerdings sind die Städte auf der Grundlage der offiziellen Auswahlkriterien 
aufgefordert, sowohl »den Reichtum der kulturellen Vielfalt« als auch »die ge-
meinsamen Aspekte europäischer Kulturen« hervorzuheben. Dies soll durch 
die gezielte Förderung der »Zusammenarbeit zwischen Kulturakteuren, Künst-
lern und Städten aus den entsprechenden Mitgliedstaaten und aus anderen 
Mitgliedstaaten« erreicht werden (Europäisches Parlament und Rat 2006b: 2). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 99

Das heißt, die Städte sind angehalten, ihre jeweiligen kulturellen Besonderhei-
ten herauszustellen und zugleich den Dialog mit anderen Nationen anzuregen. 
Dem entspricht weiterhin, dass die EU die Bedeutung der ›Kulturhauptstädte 
Europas‹ darin sieht, dass »diese Initiative […] sowohl für die Stärkung der loka-
len und regionalen Identität als auch für die Förderung der europäischen Integ-
ration von Bedeutung« sei (Europäisches Parlament und Rat 1999: 1).

Die Idee, dass Europa sowohl von den kulturellen Partikularismen und Be-
sonderheiten ihrer Mitgliedstaaten geprägt als auch geeint und universalisti-
schen Werten verpflichtet ist, zieht sich durch alle kulturpolitischen Program-
me der EU, zumal das Motto ›In Vielfalt geeint‹ seit dem Vertrag von Maastricht 
zu den offiziellen Symbolen der Europäischen Union gehört. Die Förderung des 
interkulturellen Dialogs durch die Kooperation und Mobilität im Kulturbereich 
soll dazu beitragen, das Zugehörigkeitsgefühl der Bürger zu Europa zu stärken 
und die europäische Einheit auf der Grundlage von Vielfalt zu gestalten.

2.2 Interkulturalität auf nationaler Ebene.
 Dialog innerhalb einer Kultur bzw. nationalen Gesellschaft

Die Frage, wie kulturelle Vielfalt und Einheit zusammengedacht werden kön-
nen, wird unter dem Stichwort des interkulturellen Dialogs auch auf nationaler 
Ebene debattiert, wenn auch unter anderen Vorzeichen und vor dem Hinter-
grund der jeweiligen nationalen Identitätsnarrative. Auf nationaler Ebene ist 
das Thema Interkulturalität mit der Frage verknüpft, in welcher Beziehung 
nationale Einheit und kulturelle Vielfalt zueinander stehen, und ob nationale 
Zugehörigkeiten im Sinne einer Kulturnation auf der Grundlage der kulturell-
ethnischen Herkunft der Mitglieder oder im Sinne einer Bürgernation auf der 
rein rechtlichen Grundlage der Staatsbürgerschaft definiert sind. Kulturpoli-
tisch ist dies insofern relevant, als kulturelle Infrastrukturen und deren Kultur-
angebote nicht notwendigerweise die Pluralität der Gesellschaft repräsentieren. 
Die Einbeziehung von Menschen mit Migrationshintergrund als aktive Kul-
turschaffende und Repräsentanten der (als vielfältig verstandenen) nationalen 
Kultur, ebenso wie als Zielgruppe und Publikum, stellt nach wie vor eine große 
kulturpolitische Herausforderung dar (vgl. Röbke/Wagner 2003: 51). 

Die Umsetzung dieser nationalen Kulturpolitiken erfolgt weitgehend auf 
der Ebene der Städte und Stadtteile. Hier werden die engen Verknüpfungen 
zwischen interkulturellen Kulturprojekten und der Integrationspolitik sowie 
der Bildungspolitik deutlich. 

Interkulturelle Kulturarbeit ist ein – komplementärer – weicher Integrationsfaktor, der 

auf der Ebene der künstlerischen Produktion, der sinnlichen, mentalen und intellektu-

ellen Wahrnehmung und Auseinandersetzung und der Ebene der Kommunikation und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG100

Begegnung arbeitet und wirkt. […] Interkulturelle Kulturarbeit zielt auf die mentale 

Veror tung des Individuums in der Gesellschaft und den Austausch zwischen den Mit-

gliedern der unterschiedlichen ethnischen, kulturellen und sozialen Gruppen (Heinrich 

2003: 227f.). 

3.  Interkulturalität und Transkulturalität

Auf allen Handlungsebenen – sei es auf der Ebene der Vereinten Nationen, 
der Europäischen Union, der Nationalstaaten, der Städte oder einer grenzüber-
schreitenden Region – bewegt sich interkulturelle Kulturarbeit im Spannungs-
feld zwischen dem Ziel der Stärkung spezifischer Identitäten einerseits und 
dem Ziel der Überwindung von Grenzen und Differenzen durch Begegnung 
und Dialog andererseits. Das Präfix ›inter‹ verweist sowohl auf das Trennende 
als auch auf das Verbindende kultureller Differenzen und damit auf die grund-
sätzliche Ambivalenz des Interkulturalitätsbegriffs.1 

Der Begriff der Interkulturalität beruht auf der Idee, dass Kulturen eine je 
spezifische Identität haben und voneinander abgrenzbar sind. Erst dadurch ist 
ein Dialog mit dem Ziel der gegenseitigen Annäherung möglich, gerade weil 
es zu überwindende Grenzen gibt. Der interkulturelle Dialog findet idealiter in 
einem Zwischenraum statt, in dem sich die beauftragten Vertreter der jeweili-
gen Kulturen treffen und miteinander ins Gespräch kommen, beispielsweise 
im Rahmen eines Runden Tisches oder eines grenzüberschreitenden Projekts. 
Im Anschluss an den Dialog jedoch kehren die Vertreter wieder in ihre Her-
kunftskultur zurück. Möglicherweise werden sie als Botschafter der ›frem-
den‹ Kultur aktiv, doch die Kulturen selbst haben sich durch den Dialog nicht 
notwendigerweise verändert. Der Vorwurf an den Begriff der Interkulturalität 
lautet zumeist, er bleibe einem essentialistischen Kultur- und Identitätsbegriff 
verhaftet, der durch Abgrenzung nach außen und Homogenisierung nach in-
nen gekennzeichnet ist und sich exemplarisch am Beispiel der Konstruktion 
nationaler Kulturen und Identitäten zeigt (vgl. Butler/Spivak 2007; Duncan/
Duncan 2004; Wardenga 2005). 

Demgegenüber heben Konzepte der Transkulturalität (vgl. Welsch 2002) 
und der Hybridität die Mischungen und Überschneidungen hervor, die zwi-
schen Kulturen und damit zwischen Identität und Alterität entstehen. Insbe-
sondere poststrukturalistische Theorien kritisieren essentialistische Identitäts- 
und Kulturbegriffe, indem sie »alternative Denkwege zu Spuren des Anderen 
aufzeigen« (Moebius 2003: 331). Das Andere wird nicht als Gegenüber, sondern 
als Bestandteil des Eigenen konzeptionalisiert, so dass Kulturen und Identitä-

1 | Vgl. dazu den Beitrag von Dieter Heimböckel in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 101

ten als grundsätzlich hybrid und transkulturell zu denken sind. Dabei wird die 
Idee verworfen, dass nur eine repräsentative Elite in den interkulturellen Dialog 
eingebunden ist. Vielmehr sind alle Mitglieder einer Kultur – sei diese städtisch 
oder ländlich, global oder lokal definiert – als hybrid zu verstehen. Die ländli-
che Dorfbevölkerung ist nicht weniger hybrid als die urbanen Jetsetter. Grund-
sätzlich wird aus der Sicht der Transkulturalität die Konstruktion homogener 
Kulturen und die damit verbundenen Grenzziehungen als Problem betrachtet 
(vgl. Nederveen Pieterse 2001: 2), zumal Grenzziehungen stets mit Fragen der 
Macht verknüpft sind. Identität und Alterität können in einem gleichberechtig-
ten Verhältnis der gegenseitigen Anerkennung stehen, wie dies idealiter im in-
terkulturellen Dialog der Fall ist; die Exklusion des Anderen kann aber auch mit 
gesellschaftlicher Abwertung einhergehen, wie dies zumeist für das Verhältnis 
zwischen Mehrheits- und Minderheitenkulturen kennzeichnend ist.

Diese Unterscheidung zwischen den Konzepten der Interkulturalität und 
der Transkulturalität ist nicht nur auf einer abstrakten, kulturtheoretischen Ebe-
ne relevant, sondern auch kulturpolitisch von Bedeutung. Vertreter des Inter-
kulturalitätsbegriffs argumentieren, das »Nebeneinander von unterschiedlichen 
Kulturen« müsse möglich sein, um »regelmäßige Gespräche zwischen den Ver-
tretern der Kulturen« zu realisieren und dabei die Potentiale interkultureller Bil-
dungsarbeit auszuschöpfen (Zimmermann 2010: 1). Erst wenn Kulturen sicht-
bar gemacht und Zuwanderer als Kulturträger anerkannt würden, könne ein 
Dialog und ein Austausch mit diesen Gruppen stattfinden, und eben dies müs-
se im Mittelpunkt der Kulturpolitik stehen. Die Anerkennung von Identitäten 
und kulturellen Differenzen sei notwendig. Demgegenüber betonen Vertreter 
des Transkulturalitätsbegriffs, das Denken in »Containermodellen« und in Ka-
tegorien des einheimischen »Wir« und des ausländischen, fremden »Ihr« müs-
se überwunden werden. Nicht die Anerkennung der Unterschiede zwischen 
quasi monolithischen kulturellen Blöcken solle die Grundlage von Kulturpolitik 
sein, sondern die Förderung von »Begegnungen, die das Eigene im Anderen 
und das Andere im Eigenen deutlich werden lassen können« (Höppner 2010: 1). 
Sofern man davon ausgeht, dass das Fremde stets Teil des Eigenen ist, besteht 
die kulturpolitische Aufgabe darin, über Kulturprojekte diese permanente und 
wechselseitige Durchdringung für den Einzelnen erlebbar und bewusst werden 
zu lassen. Durch ein solches verändertes Selbstverständnis des Einzelnen wird 
es möglich, eine transkulturelle Gesellschaft Realität werden zu lassen – bzw. 
die bereits vorhandene transkulturelle Realität ins gesellschaftliche Bewusstsein 
zu rücken.

Die Begriffe Interkulturalität und Transkulturalität stehen für zwei unter-
schiedliche theoretische Perspektiven auf Gesellschaft und kulturelle Identitä-
ten, zugleich aber auch für zwei unterschiedliche Perspektiven auf die Rolle 
von Kulturpolitiken. Aus Sicht der Interkulturalität sind Grenzen und kulturel-
le Identitäten notwendig, um in einen inter-kulturellen Dialog zu treten. Erst 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG102

durch die Anerkennung kultureller Unterschiede und die Definition von Zuge-
hörigkeiten ist es möglich, Position zu beziehen und von dort aus aufeinander 
zuzugehen. Aus Sicht der Transkulturalität hingegen ist die Konstruktion von 
Grenzen das Hindernis, das es zu überwinden gilt. Nicht das Kennenlernen der 
fremden Eigenschaften und Sichtweisen des Anderen ist das Ziel, sondern das 
Infragestellen sowohl des Eigenen als auch des Fremden und deren Transfor-
mation. Transkulturelle Kompetenz ließe sich dann als Fähigkeit beschreiben, 
zwischen verschiedenen Kulturen zu vergleichen und den eigenen Standpunkt 
zu relativieren. Das Potential der interkulturellen Begegnung mit dem Anderen 
liegt in dieser Selbst-Reflexivität, d.h. dem Nachdenken über die eigene Identität 
und das Bewusstwerden über die Vielfalt der eigenen Kultur. »[C]ultural recog-
nition involves not only non-discrimination, respect for cultural differences and 
freedom of cultural practice, but also the pluralistic revision of the dominant pu-
blic culture and education system« (Bloomfield/Bianchini 2001: 106). Nicht nur 
die Anerkennung kultureller Differenzen und Besonderheiten ist notwendig, 
sondern auch die Anerkennung der Tatsache, dass sich die Kultur der Mehr-
heitsgesellschaft selbst verändern muss – und sie dies ohnehin permanent tut. 
Kulturen sind aus dieser Perspektive nicht durch historisch unveränderliche 
Merkmale gekennzeichnet, sondern durch permanente Veränderung.

Daraus ergibt sich eine grundsätzliche Widersprüchlichkeit und Gleichzei-
tigkeit von Prozessen der Begrenzung und Entgrenzung, von Essentialismus 
und Hybridität, Partikularismus und Universalismus. Die Konstruktion von 
Differenzen und deren gleichzeitige Überwindung und Auflösung bedeutet, 
dass Kulturen und Identitäten als grundsätzlich widersprüchlich konzeptiona-
lisiert werden müssen. 

Das Bewusstsein, einer Nation oder Kultur anzugehören, stellt die Grund-
lage für die Teilnahme an einem inter-nationalen oder inter-kulturellen Dialog 
dar. Doch diese Kulturen, die miteinander in einen interkulturellen Dialog tre-
ten, sind im Sinne des Transkulturalitätsbegriffs selbst als grundsätzlich hybrid 
zu verstehen. Im interkulturellen Dialog wird der Andere zu einem Teil des 
Eigenen: »The ›other‹ is never outside or beyond us; it emerges forcefully within 
discourse, when we think we speak most intimately and indigenously ›between 
ourselves‹« (Bhabha 1990a: 4). In der Begegnung und im Dialog entstehen Zwi-
schenräume (»in-between-spaces«) bzw. »dritte Räume«, in denen vermeintlich 
feste Bedeutungen, Identitäten und Grenzverläufe neu verhandelt werden und 
dabei multiple Formen des »Weder-noch« und »Sowohl-als-auch« annehmen. 

Das Ergebnis dieser Konfrontation und wechselseitigen Infragestellung im kommuni-

kativen Raum der Grenze dürf te […] eine – tradier ten Vorstellungen von Authentizität 

widersprechende – »Kontamination« der selbst konstruier ten Identität und Alterität mit 

Aspekten der von den anderen konstruier ten sein (Lösch 2005: 34). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 103

Das heißt, sowohl das Eigene als auch das Fremde werden im Zuge des inter-
kulturellen Dialogs verändert und erfahren eine Destabilisierung. Die Konst-
ruktion des Eigenen enthält immer Aspekte des Fremden, während im Frem-
den Aspekte des Eigenen erkennbar werden. 

Die Herausforderung besteht darin, die Unabschließbarkeit und Verflech-
tungen von Kulturen (im Sinne des Transkulturalitätsbegriffs) zu thematisie-
ren, ohne die alltagspraktische Relevanz von essentialistischen und auf eindeu-
tigen Grenzen beruhenden Kultur- und Identitätskonstruktionen (im Sinne des 
Interkulturalitätsbegriffs) zu übergehen (vgl. Reckwitz 2008: 67).

Die Förderung grenzüberschreitender Kooperationsprojekte, wie sie im 
Rahmen der ›Kulturhauptstadt Europas 2007‹ in Luxemburg und der Großre-
gion im Mittelpunkt stand, setzt die Annahme voraus, dass die miteinander ko-
operierenden Projektpartner die Interessen ihrer jeweiligen Region bzw. Nation 
vertreten. Grenzziehungen und die damit verbundene Definition des Eigenen 
und des Anderen bilden den Ausgangspunkt, um Sichtweisen auszutauschen, 
gegenseitiges Verständnis und möglicherweise ein gemeinsames Zugehörig-
keitsgefühl zu der grenzüberschreitenden Region zu entwickeln.

Gerade vor dem Hintergrund der gesellschaftlichen Handlungsrelevanz von 
Grenzziehungen ist zu fragen, wo das Andere im Eigenen erkennbar wird – so-
wohl bezogen auf das Andere diesseits der nationalstaatlichen Grenzen als auch 
auf das territorial verortete Andere jenseits der nationalstaatlichen Grenzen. 
Die teilnehmenden Regionen konstruieren im Dialog und damit in Differenz 
zu ihrem jeweiligen Gesprächspartner ihre eigene Identität. Zugleich jedoch 
sind diese Identitäten selbst als transkulturell zu verstehen. Sie bilden keine 
homogenen und unveränderlich nebeneinander bestehenden Blöcke, sondern 
befinden sich in einem ständigen Austauschprozess. Das Andere der Nachbar-
regionen ebenso wie das Andere der inländischen Minderheiten wird im Dialog 
zu einem Teil des Eigenen.

4.  Interkulturalität in einer grenzüberschreitenden
 Region. Die ›Europäische Kulturhauptstadt
 Luxemburg und die Großregion‹ zwischen fünf 
 Regionen, vier Nationen, drei Sprachen

Der Begriff der Interkulturalität selbst stand in dem Kulturhauptstadtprogramm 
von Luxemburg und der Großregion im Jahre 2007 nicht im Mittelpunkt. Al-
lerdings entsprechen die geförderten Aktivitäten und Programmschwerpunkte 
durchaus den Zielsetzungen, die für die internationale Kulturpolitik als Dialog 
zwischen Nationen und die nationale Kulturpolitik als Dialog innerhalb der Na-
tion beschrieben worden sind. Dadurch, dass sich Luxemburg dafür entschie-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG104

den hatte, die Nachbarregionen an dem Kulturhauptstadtjahr zu beteiligen, 
stand der Dialog mit dem Anderen jenseits der Grenze im Mittelpunkt, wäh-
rend Interkulturalität im Sinne eines Dialogs mit den Minderheiten innerhalb 
der Teilregionen in den Hintergrund rückte. Zwar wurde das Thema Migration 
zu Beginn des Jahres als Leitthema für das Kulturprogramm gewählt, allerdings 
wurde dieser Schwerpunkt nicht durchgängig beibehalten und im Laufe des 
Jahres durch das Motto ›Grenzen überschreiten‹ und ›Das Unerwartete wagen‹ 
ersetzt (vgl. Luxemburg und Großregion 2008: 9).

Die Formulierungen in den einschlägigen Programmdokumenten der ›Kul-
turhauptstadt Europas‹ ähneln denen der EU-Kulturpolitik im Hinblick auf ihre 
Suche nach einer Einheit auf der Grundlage von Vielfalt. Sowohl während des 
Kulturhauptstadtjahres als auch danach begründeten die Regionalregierungen 
die Förderung der grenzüberschreitenden Kooperation im Kulturbereich mit 
dem Ziel, die gemeinsame Identität der Bewohner zu stärken. Durch die grenz-
überschreitende Kooperation und Mobilität im Kulturbereich solle ein Gemein-
schaftsgefühl der Bewohner der Großregion gefördert werden, denn Kultur, 
Tourismus und Sport seien »die wesentlichen Vektoren für die Verankerung 
des Zugehörigkeitsgefühls« (Gipfel der Großregion 2009: 10). Die Großregion 
solle nicht nur eine abstrakte, politische Einheit oder ein Wirtschaftsraum sein, 
sondern für die Bürger erlebbar werden als »a true European space rich in cul-
tural diversity and sharing a common identity« (Luxemburg und Großregion 
2008: 7). 

Ausgangspunkt für die grenzüberschreitende Ausrichtung des Kulturhaupt-
stadtjahres und die Notwendigkeit, Grenzen zu überschreiten, war die Feststel-
lung, dass die Bewohner, Kulturschaffenden und politischen Entscheidungsträ-
ger jeweils in ihren eigenen regionalen und nationalen »Welten« lebten und 
einander kaum kannten. Neben dem Ziel der Imageveränderung der Region 
nach außen und der Steigerung des Kulturtourismus nennt das Bewerbungs-
dossier die folgenden Zielgruppen innerhalb der ›Kulturhauptstadt Europas‹: 
erstens die Entscheidungsträger und »[p]olitische Instanzen, die trotz des euro-
päischen Integrationsprozesses ganz unterschiedliche Verwaltungsstrukturen 
und Arbeitskulturen aufweisen«, zweitens die »Kulturakteure, von denen sich 
viele trotz der räumlichen Nähe kaum oder gar nicht kennen«, und drittens 
»[e]ine Bevölkerung von mehr als 10 Millionen Menschen, die zwar intensive 
Wirtschaftsbeziehungen haben, deren Zugehörigkeitsgefühl zu einer großen 
europäischen Region aber noch stärker sein könnte« (Luxemburg und Großre-
gion 2004: 2). Dahintersteht die Vorstellung der Großregion als kulturräumli-
ches Mosaik, deren Teilregionen weitgehend voneinander isoliert ein Eigenle-
ben führen. 

Bezogen auf die erste Zielgruppe, die kulturpolitischen Entscheidungsträ-
ger, ist die Bedeutung staatlicher und administrativer Grenzen besonders offen-
sichtlich. Mit der Organisation und Durchführung des Kulturhauptstadtjahres 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 105

war ein grenzüberschreitender Verein mit Sitz in Luxemburg betraut, während 
für die Evaluation der Projektanträge ein grenzüberschreitender Verwaltungs-
rat aus Vertretern der jeweiligen Landes- und Regionalregierungen zuständig 
war. Eine zentrale Rolle spielten die sogenannten Regionalkoordinatoren, die 
als Ansprechpartner für die in ihrer jeweiligen Region stattfindenden Projekte 
agierten und mögliche Kooperationspartner miteinander in Kontakt brachten. 
Institutionell angebunden waren sie an die in ihrer jeweiligen Region zustän-
dige Kulturbehörde. Während des Kulturhauptstadtjahres gelang es aus fi-
nanzrechtlichen Gründen nicht, einen gemeinsamen Fördertopf für die grenz-
überschreitenden Projekte zu schaffen. Vielmehr behielt man das sogenannte 
Territorialprinzip bei, nach dem die finanzielle Unterstützung der einzelnen, 
in einem grenzüberschreitenden Projekt kooperierenden, Kulturträger durch 
ihre jeweilige Herkunftsregion erfolgte. An diesen Beispielen wird deutlich, wie 
wichtig das politische ›Mosaikdenken‹ für die interregionale Kooperation ist. 
Die politische Gleichberechtigung zwischen den Projektpartnern (trotz des Ein-
flusses des finanzstarken Luxemburgs) und die Anerkennung der Interessen 
und Identitäten des jeweils Anderen waren die Grundvoraussetzung für diese 
Form der interregionalen Kooperation. 

Auch für die zweite Zielgruppe, die Künstler und Kulturschaffenden als Ko-
operationspartner in grenzüberschreitenden Projekten, stellt die mosaikartige 
Vorstellung der Grenzregion die Grundlage für die Förderung dar. Im Rahmen 
von ›Luxemburg und Großregion – Kulturhauptstadt Europas 2007‹ waren 
grenzüberschreitende Projekte dadurch definiert, dass die beteiligten Projekt-
partner aus mindestens zwei verschiedenen Nationalstaaten stammten bzw. 
dort ihren Sitz hatten. 139 der insgesamt 584 Projekte des offiziellen Kultur-
hauptstadtprogramms erfüllten diese Kriterien (vgl. Luxemburg und Großregi-
on 2008: 11). Weitere 48 Projekte wurden gemeinsam mit Sibiu (Hermannstadt, 
Rumänien), der zweiten ›Kulturhauptstadt Europas‹ des Jahres 2007, durchge-
führt (vgl. ebd.: 90). Damit war etwa ein Drittel der Projekte des Kulturhaupt-
stadtprogramms international ausgerichtet. Die Zuordnung der einzelnen Pro-
jektpartner zu einer Nation bzw. Region war Voraussetzung für die Vergabe von 
Fördergeldern. Inwieweit sich die einzelnen Projektpartner wiederum als in-
terkulturelle Vermittler zwischen nationalen Kulturen begreifen, ist eine Frage 
der subjektiven Identitätskonstruktion. Aus Sicht der Kulturhauptstadtplanung 
ist der individuelle, möglicherweise transkulturelle Hintergrund der Projekt-
partner zunächst unerheblich. Für die Vergabe von Fördergeldern ist – neben 
der inhaltlichen Güte des Projekts – vor allem relevant, welche Region sie im 
Dialog mit den anderen Projektpartnern repräsentieren. Ein Projektpartner aus 
Metz wird im Projekt als Franzose oder Lothringer wahrgenommen, unabhän-
gig von seiner subjektiven Identität, die beispielsweise von den italienischen, 
tunesischen, deutschen oder bretonischen Wurzeln seiner Familie geprägt sein 
kann. Diese Eigenschaften können für die inhaltliche und ästhetische Gestal-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG106

tung des Projekts jedoch von großer Bedeutung sein. Insofern spielen sie für 
die Bewertung der Qualität und Förderungswürdigkeit der Projekte eine Rolle, 
beispielsweise wenn Themen der Migration und Multikulturalität der Gesell-
schaft in den Projekten aufgegriffen werden. Das Label ›grenzüberschreitendes 
Projekt‹ jedoch ist von dieser inhaltlichen Perspektive nicht notwendigerweise 
betroffen.

Die dritte Zielgruppe, die Bewohner der Großregion, ist in ihrer Funktion 
als Publikum von Kulturveranstaltungen angesprochen. Die Förderung ihrer 
grenzüberschreitenden Mobilität stand im Mittelpunkt der Bemühungen des 
Kulturhauptstadtjahres. Im Hinblick auf dieses Ziel stellt der Evaluations-
bericht zum Kulturhauptstadtjahr ernüchternd fest, dass die meisten Bewohner 
der Großregion zum Besuch von Kulturveranstaltungen nicht über die Grenze 
ins Nachbarland fuhren, sondern Kulturveranstaltungen in ihrer eigenen Re-
gion besuchten (vgl. Luxemburg und Großregion 2008: 41 u. 51). Die Grenze 
wird von den Bewohnern der Großregion in erster Linie mit dem Konsum 
bestimmter Produkte und – im Falle der Grenzpendler – mit dem Aufsuchen 
des Arbeitsplatzes in Verbindung gebracht. Ohnehin ist fraglich, inwieweit der 
Besuch von Kulturveranstaltungen zu einem interkulturellen Dialog im Sinne 
eines Dialogs mit dem Anderen jenseits der Grenze beitragen kann. Ein Kon-
zert- oder Theaterbesuch bedeutet nicht notwendigerweise, dass eine Begeg-
nung und ein Austausch mit den anderen Besuchern stattfindet. Beinahe die 
Hälfte der gezählten Besucher entfiel auf Projekte im Bereich des Kulturerbes, 
d.h. insbesondere auf Ausstellungen. Soziokulturelle Projekte, die sich teilweise 
mit der Situation von Minderheiten bzw. von Menschen mit Migrationshinter-
grund beschäftigen, zogen hingegen nur 15 % der Besucher im Laufe des Jahres 
an (vgl. Luxemburg und Großregion 2007: 35). 

Die Dimension des interkulturellen Dialogs im Sinne eines Dialogs mit den 
Anderen diesseits der Grenze, d.h. einer Auseinandersetzung mit den kulturel-
len Minderheiten vor Ort, wurde in zahlreichen Kulturprojekten thematisiert. 
Allerdings zeigen die Besucherzahlen, dass im Hinblick auf die Zusammenset-
zung des Publikums weniger die regionale Herkunft der Besucher von Bedeu-
tung ist als vielmehr ihr Sozial- und Bildungsstatus. Soziale Grenzen scheinen 
für den Besuch von Kulturveranstaltungen schwerer zu wiegen als nationale 
oder kulturelle Zugehörigkeiten. Insbesondere die gering qualifizierten Bevöl-
kerungsgruppen mit Migrationshintergrund – in Luxemburg größtenteils por-
tugiesischer und italienischer Herkunft – sind auf einfachen und gering ent-
lohnten Arbeitsplätzen in Luxemburg überrepräsentiert (vgl. Fehlen 2009: 171), 
als Besucher bei Kulturveranstaltungen hingegen stark unterrepräsentiert. Im 
Laufe des Kulturhauptstadtprogramms ist es gelungen, den Anteil der portu-
giesischen Besucher auf 11 % zu steigern und annähernd auf das Niveau ihres 
Anteils an der Gesamtbevölkerung zu bringen. Dennoch waren die Höherqua-
lifizierten unter den Besuchern der Kulturveranstaltungen deutlich überreprä-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 107

sentiert (vgl. Luxemburg und Großregion 2008: 38ff.). Zu den Hochqualifizier-
ten in Luxemburg gehören insbesondere die Angestellten der in Luxemburg 
ansässigen EU-Institutionen und Unternehmen des Finanzsektors. Diese EU-
Ausländer prägen den luxemburgischen Arbeitsmarkt in besonderer Weise, und 
ihr Anteil an der Gesamtzahl der Einwanderer ist in den vergangenen Jahren 
kontinuierlich gestiegen (vgl. Fehlen 2009: 171). Für die Kulturinstitutionen – 
insbesondere im Bereich der Hochkultur und der modernen Kunst – stellen 
diese Hochqualifizierten eine wichtige Publikumsgruppe dar, die zu dem ›eu-
ropäischen‹ Image des Kulturstandorts Luxemburg entscheidend beiträgt. Die 
Hervorhebung der kulturellen Differenzen und Vielfalt birgt wiederum die Ge-
fahr in sich, sozioökonomische Ungleichheiten zu übersehen, wie dies Heim-
böckel (in diesem Band) für den Begriff der Interkulturalität erläutert.

In der Medienpräsenz rund um das Kulturhauptstadtjahr wurde Luxemburg 
im Kontext der Großregion als grenzüberschreitender Zwischenraum, als Raum 
des Übergangs und als Experimentierfeld für Europa dargestellt (vgl. Amann 
u.a. 2010: 178; Colas-Blaise u.a. 2010: 141). Insbesondere die Mehrsprachigkeit 
der luxemburgischen Bevölkerung und ihre Fähigkeit, sich einen grenzüber-
schreitenden, »barrierefreien Kommunikationsraum« (Gilles u.a. 2010: 65) zu 
erschließen, macht die Besonderheit der luxemburgischen Identität deutlich. 
Das Bewusstsein über die positiven Aspekte der Mehrsprachigkeit, insbeson-
dere im interkulturellen Dialog mit den Nachbarn, geht einher mit der Suche 
nach Abgrenzungsmöglichkeiten der luxemburgischen Identität gegenüber den 
großen Nachbarn Deutschland und Frankreich und der Förderung der eigenen, 
luxemburgischen Sprache als Nationalsprache und Identität stiftender Faktor 
(vgl. ebd.: 101). Am Beispiel Luxemburgs wird die Ambivalenz von Öffnung 
und Schließung der Identitätskonstruktionen auf der Grundlage der Sprache 
deutlich. Die Mehrsprachigkeit der Bevölkerung ist vor allem für ihre Dialog-
fähigkeit mit den deutsch- und französischsprachigen Nachbarn von Vorteil. 
Diversität wird dabei inter-regional verstanden und bezieht sich auf die Kultu-
ren der Nachbarregionen, nicht jedoch notwendigerweise auf die Sprachen der 
zugewanderten Minderheiten.

An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass sich die hier dargestellten As-
pekte der Kategorisierungen und Grenzziehungen im Kontext der grenzüber-
schreitenden Kulturförderung auf die kulturräumlichen Repräsentationen der 
Großregion in den kulturpolitischen Dokumenten und der Medienrepräsenta-
tion beziehen. Sie stehen jedoch nicht notwendigerweise im Einklang mit den 
subjektiven Identitätskonstruktionen der beteiligten Akteure. Auf Letztere kann 
an dieser Stelle nicht näher eingegangen werden, doch ist anzunehmen, dass 
sich Projektpartner im interkulturellen Kontakt in der Grenzregion beispiels-
weise als Übersetzer und Vermittler zwischen den Projektpartnern verstehen 
können und damit möglicherweise auch ihre Identität als Vertreter einer Regi-
on, Nation oder Sprachgemeinschaft öffnen und verändern. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG108

5.  Ausblick: Für eine grenzüberschreitende
 Kulturpolitik der Ambivalenzen und 
 Widersprüche

Grenzregionen können als Räume des Übergangs und des Dialogs interpretiert 
werden. Durch die grenzüberschreitende Ausrichtung des Kulturhauptstadtjah-
res im Jahre 2007 stand die Großregion gemäß dem gewählten Motto als ›La-
boratorium für Europa‹ vor der Herausforderung, die Widersprüchlichkeiten 
der europäischen ›Einheit in der Vielfalt‹ kulturpolitisch zu gestalten. Die Am-
bivalenz zwischen Integration und Differenz, Entgrenzung und Begrenzung 
eines »kosmopolitischen Europas« (Beck/Grande 2004: 20, 112) wird in Grenz-
regionen exemplarisch deutlich. Als Räume des Dialogs können Grenzräume 
eine neue Zentralität für Europa beanspruchen. Diese Zentralität beruht jedoch 
nicht, wie bei nationalen Hauptstädten, auf der Konzentration von Macht in ei-
ner homogenen Einheit, sondern auf der Ermöglichung von Dialog. »In diesem 
Sinne sind die Grenzregionen, Grenzländer und Grenzstädte nichts Randstän-
diges in bezug auf die Herstellung einer Öffentlichkeit. Sie befinden sich mitten 
im Zentrum« (Balibar 2003: 18). 

Insofern spiegelt die Tatsache, dass eine ›Grenzregion‹ den Titel der ›Euro-
päischen Kulturhauptstadt‹ erhielt, die Bedeutung des grenzüberschreitenden 
Dialogs für die Suche nach einer Identität Europas wider. Für Luxemburg hat 
sich gezeigt, dass in Grenzregionen sowohl die Beziehung nach außen, zum 
Anderen jenseits der nationalstaatlichen Grenze, als auch nach innen, zum An-
deren diesseits der nationalstaatlichen Grenze, von Bedeutung ist. Im Rahmen 
der ›Kulturhauptstadt Europas‹ des Jahres 2007 stand jedoch die grenzüber-
schreitende Kooperation mit den Nachbarn im Vordergrund. Dadurch rückte 
die kulturelle Vielfalt innerhalb der Teilregionen im Hinblick auf kulturelle 
Minderheiten in den Hintergrund.

Am Beispiel der internationalen, grenzüberschreitenden Kooperation im 
Kulturbereich ist deutlich geworden, dass Grenzziehungen insbesondere im 
politisch-administrativen Bereich alltagspraktisch notwendig sind, um regiona-
le Image- und Identitätspolitiken zu formulieren, Vertreter der Regionen für 
Kooperationsgremien zu benennen und Fördergelder an Kulturträger aus den 
einzelnen Regionen zu vergeben. Die Festlegung von Zugehörigkeitskriterien – 
im Falle nationalstaatlicher Grenzen zu einer nationalen Gemeinschaft bzw. zu 
dem politischen Gemeinwesen des Staates – bringt notwendigerweise die Ex-
klusion derjenigen mit sich, die diese Kriterien nicht erfüllen; zugleich jedoch 
sind diese Grenzziehungen Voraussetzung für politische Prozesse der Entschei-
dungsfindung (vgl. Thaa 2003: 127; Van Houtum/Van Naerssen 2002: 128). 

Die Gegenüberstellung der Begriffe der Interkulturalität und der Transkul-
turalität hat gezeigt, dass die Herausforderung darin besteht, in einen interkul-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 109

turellen Dialog einzutreten, ohne kulturelle Unterschiede und Partikularismen 
zu verabsolutieren und als homogen und statisch anzunehmen. Die Idee der 
Interkulturalität beruht auf der Anerkennung von Grenzen und kulturellen Un-
terschieden und der Vorstellung, dass Kulturen mit ihrer je spezifischen Identi-
tät und Ausprägung einander begegnen und miteinander in Kontakt treten. Aus 
einer Perspektive der Transkulturalität ist hingegen hervorzuheben, dass Kultu-
ren stets als Prozess, Suche, Auseinandersetzung, Dialog, Konflikt und Koope-
ration zu begreifen sind – und nicht als etwas Statisches in Form bestimmter, 
unveränderlicher Eigenschaften. Sowohl das Eigene als auch das Fremde er-
fahren im Zuge des interkulturellen Dialogs eine Veränderung und Destabi-
lisierung. Dadurch wird für die Teilnehmer erfahrbar, dass die Konstruktion 
des Eigenen immer auch Aspekte des Fremden enthält, während im Fremden 
Aspekte des Eigenen erkennbar werden. Das heißt, Kulturen und Identitäten 
entwickeln sich nicht in einer Situation des isolierten Nebeneinanders und im 
Monolog mit sich selbst, sondern erst im Dialog mit dem Anderen. Sie benöti-
gen Alterität, d.h. ein Gegenüber, mit dem ein (interkultureller) Dialog möglich 
ist. Beispielsweise ist die Identitätskonstruktion der portugiesischen Minderheit 
nicht ohne das Andere der luxemburgischen Mehrheitsgesellschaft zu verste-
hen, ebenso wie die nationale Identität Luxemburgs nicht ohne die nationalen 
Identitäten der Nachbarländer zu verstehen ist. Sowohl das Andere diesseits der 
nationalstaatlichen Grenze als auch das Andere jenseits der nationalstaatlichen 
Grenze sind notwendig, um die eigene (in diesem Fall luxemburgische) Identi-
tät zu konstruieren.

Die alltagspraktische und gesellschaftspolitische Notwendigkeit der Grenz-
ziehung und die gleichzeitige Notwendigkeit, die Hybridität von Kulturen anzu-
erkennen, beschreibt Adolf Muschg am Beispiel Europas:

Europa […] hat keine Grenzen; Griechenland hätte es nicht ohne Ägypten gegeben, Rom 

nicht ohne Griechenland, die mittelalterlichen Imperien – aber auch das moderne ame-

rikanische – nicht ohne Rom. Es hätte auch Versailles nicht ohne China gegeben, den 

Jugendstil nicht ohne Japan, Picasso nicht ohne die afrikanische Plastik: Europa ist eine 

Andere. Aber damit Europa überhaupt ist, damit ich Adressaten habe für das Glück, ein 

Mensch dieses Kulturkreises zu sein, brauche ich die Bürgerschaft der EU, brauche ich 

Mitbürger, die für das grenzenlose Europa in Raum und Zeit Verantwortung übernehmen; 

dafür brauche ich die EU (Muschg 2008: 43f.). 

Die europäische Kultur ist Dialog. Sie ist zugleich grenzüberschreitend und 
begrenzt. Dies gilt nach innen für den Dialog zwischen den Nationalstaaten 
und Regionen innerhalb der Europäischen Union ebenso wie nach außen im 
Rahmen der EU-Außenbeziehungen gegenüber dem ›Außereuropäischen‹. 
Entsprechend könnte man für die Großregion formulieren: Die Architektur des 
Bahnhofs in Metz, der 1908 unter deutscher Herrschaft gebaut und von einem 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG110

Berliner Architekten entworfen wurde, ist nicht ohne Deutschland zu denken, 
die Rolle Luxemburgs als Finanzzentrum ist nicht ohne die Grenzpendler aus 
Frankreich zu verstehen, die Situation der portugiesischen Minderheit in Lu-
xemburg nicht ohne dessen Industriegeschichte und die kulturelle Identität 
der Siebenbürger Sachsen in Sibiu nicht ohne ihre dem Luxemburgischen äh-
nelnde Sprache. Es bestehen enge Verflechtungen sowohl mit dem räumlich 
verortbaren Anderen jenseits der Grenze als auch mit dem kulturell definierten 
Anderen innerhalb der eigenen nationalen Gesellschaft.

Die Herausforderung einer »Politik der Ambivalenz« (Moebius 2003: 178) 
besteht darin, trotz der alltagspraktisch notwendigen gesellschaftspolitischen – 
nationalstaatlichen wie kulturellen – Grenzziehungen die Verflechtungen mit 
dem jeweils Anderen und die Transformation des Eigenen im Blick zu behalten. 
Gerade diese Widersprüchlichkeit und Gleichzeitigkeit von Grenzziehung und 
Grenzüberschreitung, von Differenz und Hybridität, von Interkulturalität und 
Transkulturalität, kennzeichnen Grenzregionen als Räume des Dialogs.

Literatur

Amann, Wilhelm u.a. (2010): Bilder und Identitäten. In: IPSE – Identités Poli-
tiques Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneig-
nungen – institutionelle Zuschreibungen – sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld, 
S. 165-234.

Balibar, Étienne (2003): Sind wir Bürger Europas? Politische Integration, soziale 
Ausgrenzung und die Zukunft des Nationalen. Hamburg.

Beck, Ulrich/Grande, Edgar (2004): Das kosmopolitische Europa. Gesellschaft 
und Politik in der Zweiten Moderne. Frankfurt a.M.

Bhabha, Homi K. (1990a): Introduction: narrating the nation. In: Ders. (Hg.): Na-
tion and Narration. London/New York, S. 1-7.

– (1990b): DissemiNation: time, narrative, and the margins of the modern nation. 
In: Ders. (Hg.): Nation and Narration. London/New York, 291-322.

Bloomfield, Jude/Bianchini, Franco (2001): Cultural Citizenship and Urban Gover-
nance in Western Europa. In: Nick Stevenson (Hg.): Culture and Citizenship. 
London, S. 99-123.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin.

Colas-Blaise, Marion u.a. (2010): Räume und Identitäten. In: IPSE – Identités Poli-
tiques Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneig-
nungen – institutionelle Zuschreibungen – sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld, 
S. 105-163.

Duncan, James S./Duncan, Nancy G. (2004): Culture unbound. Environment and 
Planning A 36, H. 3, S. 391-403.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GRENZÜBERSCHREITENDE KOOPERATION IM KULTURBEREICH 111

Europäisches Parlament und Rat (1999): Beschluss 1419/1999/EG des Europäi-
schen Parlaments und des Rates vom 25. Mai 1999 über die Einrichtung einer 
Gemeinschaftsaktion zur Förderung der Veranstaltung ›Kulturhauptstadt Eu-
ropas‹ für die Jahre 2005 bis 2019. In: Amtsblatt der Europäischen Union v. 
1. Juli 1999 (Brüssel).

Europäisches Parlament und Rat (2006a): Beschluss Nr. 1855/2006/EG des Eu-
ropäischen Parlaments und des Rates vom 12. Dezember 2006 über das Pro-
gramm Kultur (2007-2013). In: Amtsblatt der Europäischen Union v. 27. De-
zember 2006 (Brüssel).

Europäisches Parlament und Rat (2006b): Beschluss Nr. 1622/2006/EG des Eu-
ropäischen Parlaments und des Rates vom 24. Oktober 2006 über die Ein-
richtung einer Gemeinschaftsinitiative zur Förderung der Veranstaltung 
›Kulturhauptstadt Europas‹ für die Jahre 2007 bis 2019. In: Amtsblatt der Eu-
ropäischen Union v. 3. November 2006 (Brüssel).

Europäischer Rat (2007): Entschließung des Rates vom 16. November 2007 zu 
einer europäischen Kulturagenda. In: Amtsblatt der Europäischen Union v. 
29. November 2007 (Brüssel).

Fehlen, Fernand (2009): L’immigration dorée. In: Patrick Bousch u.a. (Hg.): Der 
Luxemburg Atlas – Atlas du Luxembourg. Köln, S. 170-171.

Gilles, Peter u.a. (2010): Sprachen und Identitäten. In: IPSE – Identités Politiques 
Sociétés Espaces (Hg.): Doing Identity in Luxemburg. Subjektive Aneignun-
gen – institutionelle Zuschreibungen – sozio-kulturelle Milieus. Bielefeld, 
S. 63-104.

Gipfel der Großregion (2009): 11. Gipfel der Großregion. Gemeinsame Erklärung. 
Unter der Präsidentschaft des Großherzogtums Luxemburg, am 17. Juli 2009, 
im Senninger Schloss. Luxemburg. 

Heinrich, Bettina (2003): Globalisierung, Migration, Integration, Segregation. He-
rausforderungen für eine moderne Stadtgesellschaft, Stadtpolitik und Kultur-
politik – ein Problemaufriss. In: Institut für Kulturpolitik der Kulturpolitischen 
Gesellschaft (Hg.): Jahrbuch für Kulturpolitik 2002/03. Essen, S. 213-229.

Höppner, Christian (2010): Transkulturalität: Fata Morgana oder Realität? In: 
inter|kultur. Beilage zu politik & kultur 8, Mai-Juni 2010, S. 1.

Lösch, Klaus (2005): Begriff und Phänomen der Transdifferenz: Zur Infragestel-
lung binärer Differenzkonstrukte. In: Lars Allolio-Näcke/Britta Kalscheuer/
Arne Manzeschke (Hg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kul-
turtheorie der Transdifferenz. Frankfurt a.M./New York, S. 26-49.

Luxemburg und Großregion, Kulturhauptstadt Europas 2007 (2004): Luxemburg 
und Großregion, Kulturhauptstadt Europas 2007. Bewerbungsdossier v. 16. Fe-
bruar 2004. Luxemburg.

– (2008): Final Report. Luxembourg and Greater Region, European Capital of Cul-
ture 2007. Luxemburg.

Moebius, Stephan (2003): Die soziale Konstituierung des Anderen. Grundrisse 
einer poststrukturalistischen Sozialwissenschaft nach Lévinas und Derrida. 
Frankfurt a.M./New York.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


MONIKA SONNTAG112

Muschg, Adolf (2008): Vielfalt heißt: Konflikt, Widerspruch, anders sein. In: Kul-
turpolitische Gesellschaft e.V. (Hg.): kultur.macht.europa – europa.macht.kul-
tur. Begründungen und Perspektiven europäischer Kulturpolitik. Dokumen-
tation des Vierten Kulturpolitischen Bundeskongresses am 7./8. Juni 2007 in 
Berlin. Bonn/Essen, S. 36-44.

Nederveen Pieterse, Jan (2001): Hybridity, So What? The Anti-hybridity Backlash 
and the Riddles of Recognition. In: Theory, Culture & Society 18, H. 2-3, S. 219-
245.

Reckwitz, Andreas (2008): Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie. 
Bielefeld.

Röbke, Thomas/Wagner, Bernd (2003): Kulturelle Globalisierung, Multikultur 
und interkulturelle Kulturpolitik – Einleitung. In: Institut für Kulturpolitik der 
Kulturpolitischen Gesellschaft (Hg.): Jahrbuch für Kulturpolitik 2002/03. Es-
sen, S. 13-56.

Scheytt, Oliver (2008): Kulturstaat Deutschland. Plädoyer für eine aktivierende 
Kulturpolitik. Bielefeld.

Schwencke, Olaf (2006): Das Europa der Kulturen – Kulturpolitik in Europa. Do-
kumente, Analysen und Perspektiven von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
Essen.

Strätz, Susanne (2007): Luxemburg. Auf hohen Felsen und auf großem Fuß; online 
unter http://www.merian.de/reiseziele/heft/a-642721.html [Oktober 2011].

Unesco (1982): Die Erklärung von Mexiko-City über Kulturpolitik, Weltkonferenz 
über Kulturpolitik in Mexico-City vom 26. Juli-6. August 1982. Informations-
dienst der Deutschen Unesco-Kommission. Bonn 1982. In: Olaf Schwencke 
(Hg.): Das Europa der Kulturen – Kulturpolitik in Europa. Dokumente, Analy-
sen und Perspektiven von den Anfängen bis zur Gegenwart. Essen, S. 152-156.

– (2005): Übereinkommen über den Schutz und die Förderung der Vielfalt kultu-
reller Ausdrucksformen. 33. Generalkonferenz der Organisation der Vereinten 
Nationen für Erziehung, Wissenschaft und Kultur, 3.-12. Oktober 2005, Paris 
(zwischen Deutschland, Österreich und der Schweiz abgestimmte Überset-
zung). In: Olaf Schwencke: Das Europa der Kulturen – Kulturpolitik in Europa. 
Dokumente, Analysen und Perspektiven von den Anfängen bis zur Gegenwart. 
Essen, S. 325-340.

Wardenga, Ute (2005): ›Kultur‹ und historische Perspektive in der Geographie. In: 
Geographische Zeitschrift 93, H. 1, S. 17-32. 

Welsch, Wolfgang (2002): Kulturverständnis: Netzdesign der Kulturen. In: Kul-
turAustausch Online. Institut für Auslandsbeziehungen; online unter http://
www.ifa.de/index.php?id=welsch [Oktober 2011].

Zimmermann, Olaf (2010): Keine Einebnung kultureller Unterschiede. In: 
inter|kultur. Beilage zu politik & kultur 7, März-April 2010, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95 - am 14.02.2026, 18:08:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839418260.95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

