
Einführung: Liberalismus, Freiheit und die Frage

nach dem guten Leben

Ja, wir wollen die Freiheit. Warum? Weil wir glauben, dass ein freies Leben

ein besseres Leben ist.

Doch was wir eigentlich mit der Freiheit meinen, oder was es heißt ein

gutes Leben zu leben und in welchem Verhältnis die Freiheit zu diesem gu-

ten Leben des Einzelnen und der Gemeinschaft steht, sind Fragen, die wir

eher vermeiden wollen, weil sie kompliziert sind. Diesen schwierigen Fragen

möchte ich in dieser Studie nachgehen und hoffe ein wenig Licht ins Dun-

kel der Verhältnisbestimmung zwischen dem guten Leben, dem Liberalismus

und der Freiheit zu bringen.

ImZentrummeines Fragens stehen eine ideengeschichtliche wie begriffs-

theoretische Auseinandersetzung mit der Freiheit. Doch dies soll nicht hei-

ßen, dass sich die Frage nach der Freiheit in dieser Studie in einem abs-

trakten Diskurs philosophischen Denkens erschöpfen wird. Freiheit möchte

wirklich werden und insofern sie dies möchte, ist sie immer auch schon po-

litisch. Daher wird auch das Politische der Freiheit im Zentrum der Analyse

stehen. Wenn Freiheit politisch ist, dann hat das unterschiedliche Dimensio-

nen. Die interessanteste und anspruchsvollste Struktur, die jedoch entstehen

kann, wenn Freiheit politisch wird, ist die Institutionalisierung der Freiheit

in Form eines politischen Ordnungssystems – schließlich bedeutet dies nicht

weniger, als dass die Freiheit alsWertgrundlage des Politischen und politische

Macht zusammen bestehen können. Ein ebensolches politisches Ordnungs-

system nennt sich Liberalismus.

Der Liberalismus tritt im Namen der Freiheit auf: Er beansprucht ein po-

litisches Ordnungssystem zu sein, welches den Bürgern die Freiheit zuspricht

und ihnen garantiert, sich selbst zu regieren und zu verwalten. In diesem Ge-

wand der Freiheit strebt der Liberalismus nach hehren, vielleicht den hehrs-

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001 - am 14.02.2026, 03:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 Liberalismus als politisches Ordnungssystem

ten Zielen: Der umfassenden politischen Verwirklichung von Freiheit. Doch

löst der Liberalismus seinen eigenen Anspruch kohärent ein?

Diese Studie ist ein Ergebnis des Zweifels und kann dementsprechend

auch als ein Versuch der Selbstaufklärung über den Liberalismus verstanden

werden, als ein Versuch, das Unbehagen am Liberalismus systematisch zu

untersuchen. Der zentrale Wert, welcher bei dieser Untersuchung vorausge-

setzt sein soll, ist die Freiheit. Da Freiheit im Zentrum des Liberalismus steht,

erscheint es nur folgerichtig, vor allem nach ihr zu fragen. Was meinen wir,

wenn wir Freiheit sagen? Worin besteht der Wert der Freiheit?

Eine freiheitliche politische Gemeinschaft stellt eine große Errungen-

schaft dar und gerade deshalb sind diese Fragen nach dem Wert der Freiheit

in liberal-demokratischen Gesellschaften zu wichtig, um diese nicht in den

Raum des philosophischen Nachdenkens zu holen. Daher soll hier eine

ideengeschichtliche und systematische Studie der freiheitstheoretischen

Grundlagen des liberalen Denkens unternommen werden, die als philoso-

phische Studie nicht nur deskriptive, sondern auch normative Fragen stellt.

Das bedeutet aber weder, dass die Vorgehensweise einer Grundsatzkritik des

politischen Systems gleichgesetzt werden darf, noch dass sie als politisches

Programm misszuverstehen ist. Als Philosophin möchte ich grundsätzliche

Fragen stellen und dabei frei denken. Natürlich muss hinzugefügt werden,

dass es mir in dieser Studie nicht möglich sein wird, die ganze Ideen-

geschichte der Freiheit, d.h. insbesondere jene der freiheitstheoretischen

Grundlagen des Liberalismus zu betrachten. Es wird mir darum gehen,

eine große Linie der Entwicklung liberalen (bzw. freiheitlichen) Denkens

darzulegen, die meines Erachtens für die politische Moderne von prägender

Bedeutung war, ist und sein wird.1 Entscheidend ist dabei vor allem, wel-

che systematischen Veränderungen die Idee der Freiheit in der politischen

Ideengeschichte durchlaufen hat.

Dass die Frage nach dem guten Leben aus der Auseinandersetzung mit

der Freiheit hervorgeht, ist folgerichtig, schließlich sind wir in der freien po-

litischen Ordnung der Moderne mehr denn je auf uns selbst zurückgewor-

fen; ein Wurf, der mit der permanenten Aufforderung verbunden ist, unser

1 Insbesonderewerde ichmichdahermit folgendenDenkernundDenkerinnenbeschäf-

tigen: Thomas Hobbes, John Locke, Charles-Louis de Secondat de Montesquieu, Jean-

Jacques Rousseau, Immanuel Kant, Benjamin Constant, Friedrich Nietzsche, Leonard

Trelawny Hobhouse, John Rawls, Amartya Sen Martha Nussbaum, Claus Dierksmeier

und Philip Pettit. (In ideengeschichtlicher Reihenfolge)

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001 - am 14.02.2026, 03:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung: Liberalismus, Freiheit und die Frage nach dem guten Leben 13

Leben ganz individuell und selbstbestimmt zu gestalten. Gleichzeitig gibt es

jedoch kaummehr Anhaltspunkte, die uns diese freie Lebensorientierung ein-

fachmachen könnten – schließlich haben die traditionellen, überspannenden

Welterklärungs- und Deutungsformen (wie etwa die Religionen) einen dras-

tischen Autoritätsverlust hinnehmen müssen. Die Welt, in der wir leben, ist

wie ein leeres Glas, das wir mit jenen Bedeutungen füllen, die unserem eige-

nen Weltbild am meisten entsprechen.

Die liberale Theorie hat auf dieses Problem insoweit nicht reagiert, als sie

Fragen des guten Lebens und die damit verbundenen höchsten menschlichen

Zwecksetzungen ausklammert. Der Hintergrund für diese Ausklammerung

ist die Interpretation des modernen Pluralismus inkommensurabler Weltan-

schauungen:Wenn es so viele, sich widersprechende Vorstellungen des Guten

gibt, so dieThese,müsste der kleinste gemeinsameNenner gefundenwerden,

sodass ein gesellschaftliches Zusammenleben möglich bleibt. Die Rahmenbe-

dingungen der liberalen politischen Ordnung werden somit nicht mehr über

eine Vorstellung des Guten, sondern nun mehr über ein prozedurales, kon-

sensuelles Verfahren begründet.2

Vor dem Hintergrund des Autoritätsverlustes traditioneller Weltdeutun-

gen und der gleichzeitigen Ausklammerung der Frage nach dem Guten durch

den Liberalismus, drängt sich das Problem jedoch auf, wie wir mit jener mo-

dernen, radikalen Freiheit umgehen, ja, wie wir denn gut leben sollen? Offen-

sichtlich wird diese Frage nicht unwichtiger, wenn sie aus dem Bereich des

öffentlichen Diskurses des Liberalismus ausgeschlossen wird.

Jene Frage nach dem guten Leben war eine der zentralen Fragen der anti-

ken Philosophie, aber weil sie in der modernen politischen Philosophie nicht

mehr gestellt wurde, verlagerte sie sich aus dem öffentlichen Diskurs in den

Bereich der eigenen, individuellen Lebenswelt. Anders gesagt: Die Frage nach

dem guten Leben wurde privatisiert. Erst in jüngerer Zeit ist sie, durch die

moderne Tugendethik, wieder in den philosophisch-politischen Diskurs zu-

rückgekehrt.3

Ich möchte nur indirekt an diesen Diskurs anknüpfen, indem ich Gedan-

ken dieser modernen Tradition der Tugendethik aufnehme und sie für die

2 Bedeutsam ist hierbei natürlich vor allemdie Rawlssche Theorie der Gerechtigkeit und

deren Weiterentwicklung als Theorie des politischen Liberalismus.Vgl.: Rawls (1979,

1994, 2003 und 2012).

3 Vgl. MacIntyre (1995), Foot (2004), Nussbaum (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001 - am 14.02.2026, 03:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Liberalismus als politisches Ordnungssystem

politische Philosophie fruchtbar mache, indem ich den Menschen und die

Frage nach dem guten menschlichen Leben in den Mittelpunkt rücke.

Die Frage nach Sinn und Zweck des menschlichen Daseins, soll für mich

in dieser Arbeit ein wichtiger Dreh- und Angelpunkt sein.

Eine meiner Thesen lautet, dass die modernen Minimalkonzeptionen von

Metaphysik, Moralphilosophie und Anthropologie in der politischen Philoso-

phie nur sehr reduzierte theoretische Überlegungen zulassen, die die prak-

tische Wirklichkeit des menschlichen Zusammenlebens in ihrer Komplexi-

tät und Fülle nicht mehr erfassen können. Für die politische Philosophie ist

dies insoweit ein Problem, als sich der Erklärungsgehalt der Theorien viel-

fach in Prozeduralität erschöpft. Jenseits dessen fehlen zentrale Wertbegrif-

fe, was dann wiederum auch zu praktischen Problemen führt, die von Ernst

Wolfgang Böckenförde in seinem berühmt gewordenen Theorem folgender-

maßen zusammengefasst wurden: »Der freiheitliche, säkularisierte Staat lebt

von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann. Das ist das große

Wagnis, das er um der Freiheit willen eingegangen ist.«4 Dieses philosophi-

sche Versäumnis der modernen, liberalen politischen Philosophie substanti-

elle Grundlagen für die eigene politische Theorie und Praxis zu entwickeln,

kann über den Begriff der Freiheit sehr eingängig illustriert werden.

Für liberale Philosophen stand die negative Freiheit – die Freiheit von

allen äußeren Einschränkungen – im Mittelpunkt. Vor allem vor dem Hin-

tergrund der ideengeschichtlichen Entwicklung des Liberalismus ist das zu-

nächst plausibel. Die negative Freiheit ist ein wichtiger Baustein und nicht

geringzuschätzen. Der zentrale theoretische Impuls, der aus der negativen

Freiheit hervorging, lag daher auf der Rechtfertigung staatlicher Gewalt ge-

genüber dem Individuum.Dies ist ein zentraler Punkt freiheitlichen Denkens

und sollte es bleiben. Das Verhältnis zwischen Individuum und Staat ist im-

mer wieder aufs Neue auszuhandeln. Schließlich wird auch die große Frage

des Politischen, jene nach der guten, nach der richtigen politischen Ordnung

de facto niemals endgültig geklärt sein. Auch die institutionelle Konsequenz

der theoretischen Grundsätze liberalen Denkens sind unabdingbar – schließ-

lich bilden diese bis zumheutigen Tage das Fundament des Rechtsstaates.Die

negative Freiheit, welche sich aus der Legalität ableitet, ist eine, die den Men-

schen eine Grundsicherheit des wechselseitigen Minimalrespekts zuspricht

und die Zugriffsmacht des Staates auf den Einzelnen so weit wie möglich

einschränkt, sodass die Hürden, die der freien Ausübung des je individuellen

4 Böckenförde (2016): 60.

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001 - am 14.02.2026, 03:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einführung: Liberalismus, Freiheit und die Frage nach dem guten Leben 15

menschlichen Seins im Wege stehen können, so weit wie möglich abgebaut

werden.

Dieses primär negative Verständnis der Freiheit und damit gleicherma-

ßen der liberale Theorieentwurf, wie die metatheoretische Fundierung, grei-

fen jedoch zu kurz, um die Bedeutung der Freiheit für das Leben der Men-

schen – auch für das politische Zusammenleben – zu verstehen. Freiheit im-

pliziert und erfordert mehr als nur die äußere Sicherheit und die legale Ord-

nung des Staates. Die positive Freiheit, die menschliche Fähigkeit sich auto-

nom für gute und wertvolle Ziele zu entscheiden und diese auch zu erstreben

– Ziele und Erfolge, die für das gute Leben konstitutiv sind – ist ein zen-

traler Bestandteil der Conditio humana. Dies ist wichtig – denn die Freiheit ist

durch jenes Komplement von negativer und positiver Freiheit definiert, durch

die Sicherheit auf der einen Seite – denn natürlich können wir nur dann frei

sein, wenn wir von Übergriffen durch andere Menschen geschützt sind – und

durch die Fähigkeit zur selbstbestimmten Lebensführung im Sinne des guten

Lebens auf der anderen Seite.

Die Bedeutung der positiven Freiheit kann über die praktische Philoso-

phie Kants aufgezeigt werden. Ich werde daher im Folgenden Kants Idee der

Autonomie als Ausgangspunkt nehmen, um diesen Freiheitsbegriff in den

Kontext der Frage nach dem guten Leben zu stellen. Das erfordert eine kri-

tische Relektüre von Kants Konzept der Autonomie sowie einer Weiterent-

wicklung des positiven Verständnisses von Freiheit als Selbstbestimmung. In

Anlehnung an Charles Taylor wird positive Freiheit als ein Verwirklichungs-

konzept verstanden, das als eine komplexe Fähigkeit interpretiert wird.

Wie eine solche Konzeption der positiven Freiheit politisch werden kann,

haben Martha Nussbaum und Amartya Sen veranschaulicht. Nussbaum und

Sen haben gezeigt, dass Freiheit bedingt ist und dass ein Staat, der sich auf

der Freiheit gründet, dieMitglieder der Gesellschaft dazu befähigenmuss frei

zu sein. Denn nur ein selbstbestimmtes Leben ist ein freies Leben und nur ein

freies Leben kann – in liberaler Perspektive – als ein gutes Leben gelten.

Für die einzelnen Kapitel ergibt sich dabei folgende Grundstruktur:

Kapitel 1 beinhaltet eine ideengeschichtliche Abhandlung der Freiheit

vor dem Liberalismus. Benjamin Constants Unterscheidung zwischen einem

antiken und einem modernen Paradigma dient dabei als systematisches Dif-

ferenzierungsschema. Exemplarisch werde ich dabei auf Aristoteles (antikes

Paradigma) und Hobbes (modernes Paradigma) eingehen. Der inhaltliche

Schwerpunkt liegt in der Darstellung der Herausbildung eines spezifisch

modernen Paradigmas der Freiheit. Dies werde ich anhand eines geschicht-

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001 - am 14.02.2026, 03:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Liberalismus als politisches Ordnungssystem

lichen Abrisses der Säkularisierung und im Anschluss daran anhand von

Hobbes Freiheitstheorie darlegen.

Kapitel 2 bietet eine systematische Auseinandersetzungmit der kritischen

Philosophie Kants. Entsprechend der inneren Logik des Kantschen Werkes

werde ich dessen praktische Philosophie in ihren Grundzügen darstellen und

als Grundlage für politisches Denken erörtern. Daran anschließend wird

John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit veranschaulicht. Aufbauend auf eine

begriffstheoretische Betrachtung des Liberalismus werde ich in Form einer

These systematische Anfragen bezüglich der Zentralität der Freiheit an den

Liberalismus stellen.

In Kapitel 3 werde ich mich systematisch mit der Freiheit als kategoriale

Voraussetzung für politisches Denken auseinandersetzen. In kritischer Aus-

einandersetzung mit Kant wird ein Konzept positiver Freiheit als Selbstbe-

stimmung vorgeschlagen,welches denMenschen als politisches und handeln-

des Wesen ernst nimmt. Ausgehend von der Analyse verschiedener Freiheits-

theorien (Benjamin Constant, Isaiah Berlin, Gerald MacCallum, Philipp Pet-

tit und Claus Dierksmeier) geht es weiterhin darum, die freiheitstheoretische

Grundlage der von mir vorgeschlagenen positiven Freiheit zu untersuchen.

Aufbauend auf der Darlegung der positiven Freiheit liegt der inhaltliche

Schwerpunkt des 4. Kapitels in der systematischen Verbindung von liberaler

Theorie und Fragen des guten Lebens. Dabei wird dargelegt, dass sich Fra-

gen über das gute Leben und das liberale Neutralitätsgebot nicht notwendi-

gerweise ausschließenmüssen.Wenn Freiheit als ein zentralerWert liberalen

Denkens anerkannt wird, so wird ein selbstbestimmtes Leben als ein besseres

Leben betrachtet. Doch ein selbstbestimmtes Leben ist nicht voraussetzungs-

los zu haben. Vielmehr müssen Menschen dazu befähigt werden. In Anleh-

nung an diese Einsicht werde ich mit Sen und Nussbaum eine Konzeption

des Liberalismus vorschlagen, die positive Freiheit in den Mittelpunkt stellt.

Ein liberales Ordnungssystem muss demzufolge den Einzelnen zur Freiheit

befähigen. Darüber hinaus gilt es die Entscheidungsfreiheit zu schützen: Es

liegt am Einzelnen sich für seine Version des guten Lebens zu entscheiden;

aber der Einzelne muss es auch können.

Bamberg, im Oktober 2020

Jana Katharina Funk

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001 - am 14.02.2026, 03:35:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465981-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

