Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise
des poétischen Geistes

Von Hélderlin zu Adorno

Johann Kreuzer

1) Die »Anmerkungenc, die Holderlin seiner Ubersetzung von Sophokles’ »Oe-
dipus« beigegeben hat, beginnt er folgendermafien:

»Es wird gut seyn, um den Dichtern, auch bei uns, eine biirgerliche Existenz zu sichern,
wenn man die Poésie, auch bei uns, den Unterschied der Zeiten und Verfassungen ab-
gerechnet, zur pnovnm der Alten erhebt.

Auch andern Kunstwerken fehlt, mit den griechischen verglichen, die Zuverlassigkeit;
wenigstens sind sie bis izt mehr nach Eindriken beurtheilt worden, die sie machen, als
nach ihrem gesezlichen Kalkul und sonstiger Verfahrungsart, wodurch das Schéne her-
vorgebracht wird. Der modernen Poésie fehlt es aber besonders an der Schule und am
Handwerksmafigen, daf nemlich ihre Verfahrungsart berechnet und gelehrt, und wenn
sie gelerntist, in der Ausiibung immer zuverldssig wiederhohlt werden kann.«!

Holderlin geht es, das wird deutlich, um die Hervorbringung des Schonen, d.h.
um ein Tun. Und es geht ihm um ein regelgeleitetes Handeln.? Poetisches
Handeln sei zumindest insoweit regelgeleitet, dass ein blofles Beurteilen nach
dem Eindruck dem Anspruch des dsthetisch Hervorgebrachten nicht gerecht
wird bzw. (vorsichtiger formuliert) diesen Anspruch unterschreitet. Denn es

1 | Vgl. Johann Christian Friedrich Holderlin: »Anmerkungen zum Oedipuss, zit. nach:
ders., Theoretische Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998 (im Fol-
genden: ThSch), S. 94. - Zu Hélderlins Ubersetzung des »Oedipus« (wie der »Antigona«)
vgl. Bernhard Bdschenstein: »Die Trauerspiele des Sophokles: Oedipus der Tyrann. An-
tigond, in: J. Kreuzer (Hg.), Holderlin-Handbuch, Stuttgart 2002/2011, S. 279-289.

2 | Die Verfahrungsart ist die »art und weise, wie man handelt und verfahrt«, vgl. Art
»Verfahrungsarte, in: Jacob u. Wilhelm Grimm, Deutsches Wdrterbuch, ND Miinchen
1984, Bd. 25, S. 293.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74

Johann Kreuzer

sei ein gesetzlicher Kalkiil, der in diesem Hervorbringen sich wirksam zeigt.?
Ist er wirksam — und mit ihm 4sthetisches Tun keine blofRe Willkiir —, muss er
sich entsprechend rekonstruieren lassen.

Zur Klirung der >Grammatik« dsthetischen Tuns bzw. dsthetischen Han-
delns gehen die folgenden Uberlegungen von zwei Feststellungen Hélderlins
aus. Sie hingen mit der Verfahrungsart der Hervorbringung des Schénen zu-
sammen und moégen das Tun der >Kunst« (wie Kunst als Tun) gerade in der
Hinsicht erkliren helfen, dass die Regeln, die dabei im Spiele sind, von ihrem
bewusstseinsmifligen Grund her als »Verfahrungsweise des poétischen Geis-
tes« zu verstehen sind.*

Die beiden Hinweise finden sich im umfangreichsten Entwurf, in dem sich
Holderlin dieser >Verfahrungsweise des poétischen Geistes< zu vergewissern
sucht: in dem Text, der mit der konditionalen Wendung »Wenn der Dichter
einmal des Geistes michtig ist [...]« beginnt. Hier hat er nach etwas mehr als
einem Drittel des Textes das, worauf es ihm als die Produktivitit ankommt,
die (sich durch) poetische Titigkeit reproduzieren soll, in der lapidaren For-
mel zusammengefasst, es komme dabei darauf an, »eine Erinnerung zu ha-
ben«.> Wohlgemerkt: »eine Erinnerung zu haben< — was mehr heiflt bzw. sich
nicht darin erschopft, allein zu erinnern. Wie geht das — eine Erinnerung zu
>haben< Wodurch ist die Tatigkeit charakterisiert, die diese Produktivitit des
Geistes — Geist als Produktivitit — selbst mitteilt bzw. mitteilbar macht?

Eine Antwort auf diese Frage formuliert Holderlin am Schluss von Wenn
der Dichter ...; die schopferische Reflexion des Kinstlers bestehe darin,

»dafl er aus seiner Welt aus der Summe seines aufiern und innern Lebens, das mehr
oder weniger auch das meinige ist, dafl er aus dieser Welt den Stoff [nimmt], um die

3 | »Gesetzlich«ist hierin dem von nomos abgeleiteten Sinn zu verstehen, mit dem Hél-
derlin das Pindar-Fragment »Das Hichste« erldutert: als »die lebendigen Verhdltnisse
[...], in denen, mit der Zeit, ein Volk sich begegnet hat und begegnet« (zit. nach: ThSch,
S. 114).

4 | Holderlin geht es um die Klarung und (ihrer selbst bewusste) Anwendung dessen,
was »genialisch und vom Urtheile geleitet in jedem &chtpoétischen Geschaffte
bemerkbar ist [...]« (J. C. F. Holderlin: »Wenn der Dichter einmal des Geistes méachtig
ist...« [im Folgenden: WdD], zit. nach: ThSch, S. 42).

5 | Vgl. WdD: »[...] und es ist seine [des poétischen Geistes, JK] lezte Aufgabe, beim
harmonischen Wechsel einen Faden, eine Erinnerung zu haben, damit der Geist nie im
einzelnen Momente, und wieder einem einzelnen Momente, sondern in einem Momente
wie im andern fortdauernd [...] sich gegenwartig bleibe [...]. Dieser Sinn ist eigentlich
poétischer Karakter, weder Genie noch Kunst, poétische Individualitat - und dieser al-
lein ist die Identitat der Begeisterung und die Vollendung des Genie und der Kunst [...]
gegeben.« (Ebd., S. 49)

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Tone seines Geistes zu bezeichnen, aus seiner Stimmung das zum Grunde liegende
Leben durch dif verwandte Zeichen hervorzurufen, da er also, in so fern er mir
dieses Zeichen nennt, [...] mich veranlafit, diesen Stoff in das Zeichen liberzutragen

[...].«®

Das Herausnehmen des Stoffs aus dieser Welt, die Uberfithrung dieses He-
rausnehmens in das Geben und Nennen von Zeichen, umschreibt ein her-
vorbringendes (poetisches) Tédtigsein, dessen Sinn sich darin erfillt, dass die
dadurch bezeichneten >T6ne des Geistes< zu einem entsprechend aktivierten
(rezeptiven) Titigsein anregen bzw. in ihm produktiv widerklingen. Das Nen-
nen von Zeichen beschreibt damit ein Produktivsein, das nicht nur die Seite
des Hervorbringens (des Gebens) von Zeichen, sondern gerade auch die Seite
der Aufnahme (des Nehmens) von Zeichen betrifft.

Es ist ein doppeltes Produktivsein, das Holderlin mit der Formel >eine Erin-
nerung zu haben<angesprochen hat. Um dieses doppelte Produktivsein soll es
im Folgenden gehen, und zwar anhand der Prizisierung des Sinns, den diese
Formel bei Holderlin hat — und anhand der Frage, inwiefern ihre Erfiillung nur
in einem hervorbringenden Tun mdglich ist bzw. sich in dinglich-materiellen
Formen zeigen muss.

Am Schluss folgen Hinweise auf die Bezugnahme, die Hélderlins >Verfah-
rungsweise des poétischen Geistes< — nicht nur terminologisch — in Adornos
»Asthetischer Theorie« erfahren hat.

Die Produktivitit des Geistes markiert, so konnte man sagen, keinen
Gegensatz von (oder ein idealistisches Sich-Befreien aus) Verdinglichung.” Er-

6 | Vgl. ebd., S. 61.

7 | In der Tradition eines solchen idealistischen »Anti-Verdinglichungs-Pathos« steht
auch Georg Lukacs’ Geschichte und KlassenbewuStsein inklusive der enormen Wirkung,
die Lukacs damit auf die weitere - nicht nur neomarxistische - Diskussion gehabt
hat. - Adorno beispielsweise ist erst spdt von der generalisierenden Ineinssetzung
abgeriickt, die Verdinglichung gleichsam automatisch unters Verdikt der alle Formen
birgerlicher Vergesellschaftung auf »entfremdende« Weise durchwaltenden Logik des
Warenfetischismus fallen lie3: Die »Kategorie der Verdinglichung« war, so wird erin der
Negativen Dialektik notieren, »inspiriert [...] vom Wunschbild ungebrochener subjektiver
Unmittelbarkeit« (vgl. Theodor W. Adorno: Negative Dialektik, in: ders., Gesammelte
Schriften, Frankfurta.M. 1997, Bd. 6, S. 367). Das Verdikt iber Verdinglichung gilt es zu
ersetzen durch eine kritische Analyse der Formen, in denen die Produktivitdt des Geistes
werdinglichtc erscheint - denn gerade das Wunschbild »subjektiver Unmittelbarkeit« ist
ein Fetisch von Verdinglichung. Programmatisch hatte Adorno schon im Februar 1940 in
einem Brief an Walter Benjamin antizipiert, dafs es sich »[...] bei der Auseinandersetzung
mit der Frage der Verdinglichung [...] flir uns nicht darum handeln kann, das Hegelsche
Verdikt gegen die Verdinglichung nochmals zu wiederholen, sondern recht eigentlich um

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

75


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76

Johann Kreuzer

kennende Selbstbeziehung ist zwar Bedingung der Moglichkeit dessen, was
Geist ist, und damit Bedingung der Moglichkeit von dessen Produktivitit.
Aber sie realisiert sich als das, was sie ist, gerade nicht in der erkennenden
Riickkehr des Geistes in oder zu sich selbst. Die Produktivitit des Geistes zeigt
sich vielmehr in den Formen seiner Verdinglichung.®

Was lisst sich in diesem Sinn dann als Bedingung der Méglichkeit bzw. der
Wirklichkeit beschreiben, »eine Erinnerung zu haben<? — und was ist dabei be-
wusstseinsstrukturell impliziert? Was folgt daraus fiir jenes Tatigsein, welches
die Transzendentalitit des Sich-auf-sich-Beziehens der Vermogen des Geistes
>nach auflen< wendet, um es in einem »schopferischen Act« mitzuteilen?®

2) Was heifét es und was bedingt es, >eine Erinnerung zu haben<? — Den kon-
zeptuellen Rahmen fiir diese Formel Hélderlins bilden die Entdeckungen, die
von Fichtes Vortrag der Wissenschaftslehre 1794 in Jena ausgingen. Sie wur-
den Teil des — teils brieflichen, teils (in Frankfurt) direkten — Gesprichs zwi-
schen Holderlin und Hegel. Bei Holderlin miinden sie mit der Jahrhundert-
wende 1799/1800 in einen Akt reflexionsphilosophischer Selbstverstindigung,
der dem Sprachverstindnis seiner Dichtung ab 1800 zugrunde liegt.?®

2.1) Basis ist eine >urspriingliche Einsicht Fichtes<. Was mit der Rede von
Selbstbewusstsein gemeint wird, kann nicht wie ein Objekt des >Subjekts<
Selbstbewusstsein gedacht werden.™ Es kann sich nicht voraussetzen, sondern
muss sich als Beziehung — als titiges Beziehen — begreifen. Im Unterschied zu
Objekten oder Subjekten wissender Selbstbeziehung meint Selbstbewusstsein
die Struktur wissender Selbstbeziehung selbst. Der Zirkel des »Fichtesche[n]
Ausgangsproblems« bleibt bestehen, solange Selbstbewusstsein isoliert — un-
abhingig und losgelost von den Formen, in denen es sich zeigt — betrachtet

eine Kritik der Verdinglichung, d.h. um eine Entfaltung der widersprechenden Momente,
die im Vergessen gelegen sind« (Theodor W. Adorno/Walter Benjamin: Briefwechsel
1928-1940, hg. v. H. Lonitz, Frankfurt a.M. 1994, S. 418).

8 | Holderlin wird von »empirischer Individualisierung« sprechen (vgl. Anm. 38).

9 | In dem Fragment »Das untergehende Vaterland ...« - unmittelbar vor »Wenn der
Dichter einmal des Geistes machtig ist ...« verfasst und dessen argumentlogische Vor-
aussetzung - verwendet Holderlin die Adjektive »schdpferisch«und transcendental« ein-
mal in einem explikativ-synonymen Sinn. Worin qua Erinnern »freie Kunstnachahmung«
griindet, sei»[...] ein (transcendentaler) schopferischer Act [...]« (vgl. »Das untergehen-
de Vaterland ...« [im Folgenden: DuV], zit. nach: ThSch, S. 37).

10 | Vgl.JohannKreuzer: Erinnerung. Zum Zusammenhangvon Hélderlins theoretischen
Fragmenten »Das untergehende Vaterland ...« und »Wenn der Dichter einmal des Geistes
méchtig ist ...«, Konigstein/Ts. 1985; ders.: »Einleitung«, in: ThSch, S. VII-LIII.

11 | Vgl. Dieter Henrich: Fichtes urspringliche Einsicht, Frankfurt a.M. 1967, S. 14.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

wird."? Aus diesem Zirkel fiihrt eine Auffassung von Bewusstsein heraus, die
dem mental unverkiirzten Sinn des Erinnerns entspricht. Das Schweben der
Einbildungskraft, von dem Fichte gesprochen hat, ldsst sich von der Semantik
des Erinnerungsvermogens her verstehen und konkretisieren.!* Was Hélderlin
dabei entdeckte, konnte man, analog zu der Fichtes, >H6lderlins urspriingliche
Einsicht< nennen. Er erkennt, dass das Hervorbringen von AuRerungsformen
sich nicht in jener arbitriren oder zufilligen Titigkeit erschopft, die >der Geist<
(verstanden als praproduktive Subjektivitit) mit der Phantasie im Denken sei-
ner Herrschaft unterstellt und aus der er sich auch in sich zurtickzuziehen
vermdoge. Das ist die Option, der Hegel nach dem Gesprich mit Hélderlin fol-
gen wird.” Hélderlin stellt und hilt dagegen fest: »[O]hne ein dufleres Object«
ist es nicht méglich, (den Anspruch einzulésen) eine Erinnerung zu haben.”
Erst in der Beziehung auf das von der wissenden Selbstbeziehung des Geistes
unterschiedene materiale Gegebensein von >Objekten< wird die Produktivitit,
als deren Subjekt der Geist gedacht wird, in ihrer Wirklichkeit erkenn- und
reproduzierbar. Erst in der Beziehung auf die Sphire der Objekte teilt sich die
Beziehung mit, die Erinnern seiner semantischen Natur nach als Grund wis-
sender Selbstbeziehung bedeutet.

Diese Einsicht impliziert mehrerlei. Erinnern ist erstens kein Instrument
einer sich autark wihnenden Innenwelt des Geistes. Es ist vielmehr Bedin-
gung der Moglichkeit jener Struktur, die Geist meint und in der Subjektivitit

12 | Vgl. Jirgen Habermas: »Metaphysik nach Kante, in: K. Cramer/H.-F. Fulda/R.-P.
Horstmann/U. Pothast (Hg.), Theorie der Subjektivitat, Frankfurt a.M. 1987, S. 442.

13 | Vgl. Johann Kreuzer: »Vom Ich zur Sprache: Fichte und Holderline, in: H. Girndt/K.
Hammacher (Hg.), Fichte und die Literatur (Fichte-Studien Bd. 19), Amsterdam/New
York 2002, S. 185-198.

14 | Im § 448 der Enzyklopé&die spricht Hegel zwar von der »thatige[n] Erinnerung« (vgl.
Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Enzyklopéddie der philosophischen Wissenschaften im
Grundrisse (1830), unter Mitarb. v. U. Rameil hg. v. W. Bonsiepen u. H.-C. Lucas, Ham-
burg 1992, § 457, S. 444), doch bedeutet Tatigkeit hier nichts weiter als die innere Ko-
pie einer gegebenen Anschauung. Erinnern als Tatigkeit im Sinne eines Vermégens, das
mit den Gegenstanden, auf die es sich richtet, nicht zusammenfallt, kommt dabei nicht
in Blick. Vgl. auch §§ 373, 376, 379 der Heidelberger Enzyklopéddie von 1817, in der
diese aus systemarchitektonischen Griinden bewusst restriktive Sicht des Erinnerungs-
vermdgens noch deutlicher wird (vgl. G. W. F. Hegel: Enzyklopé&die der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse [1817], unter Mitarb. v. H.-C. Lucas u. U. Rameil hg. v. W.
Bonsiepen und K. Grotsch, Hamburg 2000, S. 211-215). - Zur spezifischen Differenz,
die sich hier zwischen Hélderlin und Hegel zeigt, vgl. Johann Kreuzer: »Zeichen machen-
de Phantasie. Uber ein Stichwort Hegels und eine urspriingliche Einsicht Hélderlinse, in:
Zeitschrift fir Kulturphilosophie 2008/2, S. 253-278.

15 | vgl. wdD, ThSch, S. 50-52.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

77


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78

Johann Kreuzer

griindet. Was diese kennzeichnet, ist zweitens relationaler Natur: Es stellt eine
Form von Relationalitit dar, die auf keines der Relata hin auflésbar ist. Sie teilt
sich drittens im Hervorbringen materiell erscheinender, in jeweiligen Arbeits-
formen und Medien sich materialisierender Objektivationen (in >Zeichen<und
>Ténen<) mit. Hier werden viertens Differenzierungen virulent, die Hélderlin
in zunichst geschichtsphilosophischer Hinsicht zwischen dem Erinnerten
(den Gegenstinden des Erinnerns), dem Erinnern als Vermogen, das mit sei-
nen Gegenstinden nicht zusammenfillt, und der Erinnerung als jener vollen
Struktur vornimmt, zu der das Wissen gehort, dass Erinnern sich nicht ohne
Zeichen mitzuteilen vermag, dass zu seinem >Geist< deshalb die Notwendig-
keit eines »ODbjects im vollendetsten Zustande« gehért.' Erst indem es in die
sinnliche Differenz der Zeichen iibersetzt erscheint, wird Erinnern selbst er-
innerungsfihig. Erst in den produzierten Zeichen vermag sich zu reproduzie-
ren, was Erinnern ist. Nicht nur in bewusstseinstheoretischer Hinsicht kommt
es deshalb fiinftens auf die Klirung des »Verbindungsmittels zwischen Geist
und Zeichen« an.'” Seiner eigenen Bestimmung entspricht, was Geist heifit,
erst durch das Hervorbringen von Zeichen. Erst in der Hervorbringung (Set-
zung) empirischer — der Selbstbeziehung des Geistes gegeniiber also wirkli-
cher — Differenz vermag zu erscheinen, was selbst kein empirisches Objekt
(des Geistes) ist. Paradigma dieser sinnlich-unsinnlichen/intellektuell-empiri-
schen Einheit ist Sprache. In der »schépferischen Reflexion der Sprache« zeigt
sich (in Zeichen) die Wirklichkeit des Geistes.'® Der Satz: »So wie die Erkennt-
nif} die Sprache ahndet, so erinnert sich die Sprache der Erkenntnif2 [...]«, fasst
das zusammen.' Dieser Satz stellt in Wenn der Dichter ... so etwas wie die
Antwort dar auf die Frage, was es heiflt — und was Bedingung der Moglichkeit
ist dafiir —, »eine Erinnerung zu haben-.

Diese Antwort hat einige Voraussetzungen. Zwei sollen im Folgenden kurz
skizziert werden.

16 | Vgl. DuV, ThSch, S. 35.

17 | Vgl. DuV und WdD, ThSch, S. 37, 46.

18 | Zur schopferischen Reflexion der Sprache vgl. WdD, S. 58-62, insbes. S. 61.

19 | Vgl. WdD, S. 58. - Zur Bedeutung, die das Verb »ahnden« hier hat, vgl. Kants Hin-
weis: »Man hat neuerlich zwischen etwas ahnen und ahnden einen Unterschied machen
wollen; allein das erstere ist kein deutsches Wort und es bleibt nur das letztere. - Ahn-
den bedeutet so viel als gedenken. Es ahndet mir heifit, es schwebt etwas meiner Er-
innerung [...] vor« (Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, in: ders.,
Werke, hg. v. W. Weischedel, Frankfurt a.M. 1968, Bd. 12, S. 492). Vgl. J. u. W. Grimm:
Deutsches Wérterbuch, Bd. 1, Art. »ahndeng, S. 192-195.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

2.2) Im Fragment philosophischer Briefe — Holderlins Antwort auf Schillers Brie-
Setiber die dsthetische Erziehung des Menschen® —heifdt es: »Weder aus sich selbst
allein, noch einzig aus den Gegenstidnden, die ihn umgeben, kann der Mensch
erfahren, dafl mehr als Maschinengang, dafd ein Geist, ein Gott, istin der Welt,
aber wohl in einer lebendigern, iiber die Nothdurft erhabnen Beziehung, in der
er stehet mit dem was ihn umgiebt.«*' Die Frage, wie sich die Wirklichkeit der
Freiheit, in der wir uns tiber die »physische und moralische Nothdurft« erhe-
ben, erhalten kann, wird zu der Frage danach, warum wir uns »eine Idee oder
ein Bild machen miissen, von ihrem Geschik, das sich genau betrachtet weder
recht denken liefle noch auch vor den Sinnen liege«. Hélderlin antwortet auf
diese Frage mit der Einsicht, »dafl der Mensch auch in so fern sich tiber die
Noth erhebt, als er sich seines Geschiks erinnern, als er fiir sein Leben dank-
bar seyn kann und mag«.” Das Erinnern, von dem er hier spricht, steht fiir ein
»Geschick«im doppelten Sinn: Erinnernd wird uns zunichst bewusst, dass wir
der Bedingung der Endlichkeit unterliegen — erinnern miissen wir, weil nichts
in der Zeit bleibt (auch nicht das jeweilige Jetzt eines Erinnerns). Zugleich ist
die Erinnerung jenes Vermogen oder >Geschicks, das uns das Zeitliche in sei-
ner Unumbkehrbarkeit transzendieren lisst: Erinnern besteht in der >Geschick-
lichkeit«, zwei oder mehrere distinkte Zeitpunkte iiber die Unumkehrbarkeit
ihrer Sukzession hinaus und im Bewusstsein ihrer Verschiedenheit zu ver-
binden. Darin erheben wir uns iiber die >Not« der Unumkehrbarkeit zeitlicher
Sukzession.?® Dieses Sich-Erheben gelingt oder gliickt freilich erst dann, wenn
es ein Zurlickkommen zum Endlichen in seinem Voriibergehen einschlieft
und damit das Transzendieren der Bedingung endlichen Daseins (die >physi-
sche Notdurft) mit diesem Transzendieren selbst verbindet. Holderlin nennt

20 | Dazu wie zum komplexen Verhéltnis Holderlin-Schillerinsgesamtvgl. Johann Kreu-
zer: mSonst haben wir keinen wie uns selbst.« Zur ambivalenten Beziehungsform von
J. C. F. Holderlin und J. C. F. Schiller«, in: T. Jung/S. Miiller-Doohm (Hg.), Prekére Freund-
schaften. Uber geistige Nahe und Distanz, Miinchen 2011, S. 13-26.

21 | J. C. F. Holderlin: »Fragment philosophischer Briefe« (im Folgenden: FphB), zit.
nach: ThSch, S. 10.

22 | FphB, S. 11.

23 | Zu den etymologischen Dispositiven dessen, was hier »Geschick« heift, vgl.: »GE-
SCHICK [...] subst. Verb zu schicken, »machen dasz etwas geschieht« [...] »geschick-
lichkeit, schicklichkeit« [...], fatum, quod a deo mittitur cuique [...], nach heidnischen
Anschauungen das schicksal als gottheit von dunkler vorstellung, das fatum, mit
blind waltender macht« (J. u. W. Grimm: Deutsches Wdérterbuch, Bd. 5, 3870-72). »GE-
SCHICKLICHKEIT [...] 1) beschaffenheit, namentlich die richtige, gute [...], 2) geschick-
lichkeit, accomodatio, [...] concinnitas, opportunitas [...] naturanlage, [...] ingenium
[...], geschicktheit, fahigkeit, begabung, [...] klugheit, weisheit, [...] kunst, tichtigkeit
[...]« (ebd., 3877-79).

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

79


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

8o

Johann Kreuzer

die Figur dieser Erfahrung den Dank des Erinnerns. Er wird nicht dadurch
realisiert, geschweige mitgeteilt, dass wir auf >vor den Sinnen liegende< oder
moralisch zu postulierende Objekte zeigen. Wenn der Dank des Erinnerns
nun nicht durch ein >Zeigen auf<« mitgeteilt werden kann, bleibt nur iibrig —
sofern er mitgeteilt werden soll —, dass er selbst gezeigt werden muss bzw.
»sich zeigt«. Das lisst die Figur der Erfahrung, die der Dank des Erinnerns
beschreibt, produktiv werden.

Der Dank des Erinnerns erfordert, er ist ein Tun. Das unterscheidet ihn (als
praktisch werdendes Erinnern) sowohl vom >Gedichtnis< wie von den >Gedan-
kenc. Die »Befriedigung«, die der Dank des Erinnerns bedeutet, kann »weder
bloR in Gedanken, noch blof im Gedichtnif wiederhohlt werden«.* Mag fiir
das Gedichtnis wie fiir die zeitentriickte Logik der Verstandesbegriffe zutref-
fen, dass sie einer Selbstiibersetzung in Zeichen und Téne nicht bediirfen,
so gilt dies nicht fiir den Dank des Erinnerns. Denn von seinem >Geschicke
miissen wir uns, da er mit den Gegenstinden, auf die er sich bezieht, nicht
zusammenfillt, eine Idee oder ein Bild machen, damit der Dank sowohl wie
der Gegenstand, dem er gilt, >vor den Sinnen liegt<. Was Dank — als wieder-
holendes Zuriickkommen - heift, will hervorgebracht werden. Deshalb ist
es »Bediirfnif der Menschen, [...] ihre verschiedenen Vorstellungsarten vom
Géttlichen [...] sich einander zuzugesellen, und so der Beschrinktheit, die jede
einzelne Vorstellungsart hat und haben muf, ihre Freiheit zu geben, indem
sie in einem harmonischen Ganzen von Vorstellungsarten [bzw. von Lebens-
weisen, JK] begriffen ist«.”® Wir kénnen unser Erinnern nicht lesen, deshalb
muss es in Formen iibersetzt werden, um es selbst erinnern zu konnen. Als
das wirkliche >Subjekt« der Erinnerung erweist sich so ein intersubjektives Be-
diirnis. Das >Sich-einander-Zugesellen< umschreibt die Form, in der der Dank
des Erinnerns produktiv erscheint, um sich zeigen und mitgeteilt werden zu
kénnen.

2.3) Der Dank des Erinnerns verbindet zwischen Vergangenem und Gegen-
wirtigem. Warum muss hier verbunden werden? Diese Frage hat mit der Er-
fahrung kultureller Umbruchsprozesse und zugespitzt mit der revolutionirer
Auflésungs- und Ubergangssituationen zu tun.?® Hélderlin erweitert sie in
dem fiir sein ganzes weiteres Werk grundlegenden Fragment Das untergehende
Vaterland ... zur Frage nach der Bedingung der Moglichkeit des Bestehens wie
der Entstehung geschichtlicher Formationen oder Wechselwirkungen von Na-
tur und Menschen und leitet daraus zugleich die Begriindung des Anspruchs

24 | FphB, S. 12.

25 | Vgl. FphB, S. 11.

26 | Anstof und Anlaf ist hier natiirlich die epochale Zasur der Franzdsischen
Revolution.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

wie der Bedeutung »freier Kunstnachahmung« ab.?” Zunichst geschichtsphi-
losophisch wie zeittheoretisch motivierte Uberlegungen — was schliefRt der
Ubergang von einer (nach dem Ubergang »alten<) gesellschaftlichen Forma-
tion zu einer ihr nachfolgend »neuens, von einem nach dem Ubergang »Vergan-
genen< zu einem ebenfalls nach dem Ubergang dann Zukiinftiggewesenen
in sich? — fithren auf bewusstseinstheoretische Entdeckungen, was die Natur
bzw. Sinn und Semantik des Erinnerungsvermégens betrifft.

Was Bedingung der Moglichkeit geschichtlichen Bestehens ist, wird vor
allem in epochalen Umbruchsituationen oder kulturellen Transformations-
prozessen fraglich und deshalb bewusst. Was ist >inmitten< geschichtlicher
Realitit jener schépferische Grund, der jede besondere Wechselwirkung von
Natur und Menschen als Begrenzung erfahren lisst? Holderlin nennt ihn die
»Welt aller Welten, das Alles in Allen, welches immer ist und aus dessen Seyn
alles angesehen werden muf«.”® Seine Bestimmung, Erméglichungsgrund ge-
schichtlichen Bestehens zu sein, erfiillt sich freilich nur dann, wenn die mit
ihr gegebene »Unendlichkeit« nicht nur die Auflésung eines real bestehenden
>Vaterlandes« (einer »besonderen Wechselwirkung von Natur und Menscheny)
bewirkt, sondern aus dieser Unendlichkeit auch wieder eine »endliche Wir-
kung hervorgeht«.

Die Erinnerung erfiillt hier eine doppelte Aufgabe. Ihr Sinn ist es zum
einen, an die Notwendigkeit zu erinnern, dass aus einer Situation radikaler
Auflssung (der Destruktion jeder Realitit) tibergegangen werden muss in die
Herstellung einer neuen Realitit bzw. aus ihr eine neue >endliche Wirkung«
hervorgehen muss. Zugleich — und zum anderen - ist erinnert, was zwischen
zwei Formen geschichtlicher Realitit wirklich war und nun selbst einer »end-
lichen Wirkung« bedarf. Diese endliche Wirkung kann nicht die Form einer
hergestellten Realitdt haben. Sie kann allein in der objektivierenden Darstel-
lung bzw. Ubersetzung jenes Erfahrungsgehaltes bestehen, der in den Augen-
blicken jeweiligen Ubergehens wirklich ist.?” Im Hinblick darauf kommt der
Erinnerung nicht mehr nur eine (wie Holderlin sagt: transzendentale) Funk-
tion im Kontext von Realitit zu. Hier wird vielmehr der Bereich geschichtlicher
Realitit zum Gegenstand eines produktiven Aktes, in dessen dichtester Form
»das Leben alle seine Puncte durchliuft«.*® Zum Erinnern gehort wesentlich
die Erinnerung, dass die >Unendlichkeit« reiner Ubergingigkeit, die der Dest-

27 | Vgl. ThSch, S. 33-38. Mit Vaterland libersetzt Holderlin patrie, vgl. die vorige An-
merkung. Zum Begriff freie Kunstnachahmung« vgl. ebd., S. 34. - Vgl. Anm. 10.

28 | Vgl. DuV, S. 33.

29 | Vgl. »[...] im Gbergehenden ist die Méglichkeit aller Beziehungen vorherrschend,
doch die besondere ist daraus abzunehmen, zu schopfen, so dafl durch sie als Unend-
lichkeit die endliche Wirkung hervorgeht« (DuV, ebd.).

30 | vgl. DuV, S. 35.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

81


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82

Johann Kreuzer

ruktion aller Verdinglichung entspricht, mit dem Bereich »endlicher Wirkun-
gen« zusammenzubringen ist. »Im Zustande zwischen Seyn und Nichtseyn
wird aber iiberall das Mégliche real, und das wirkliche ideal, und dif} ist in
der freien Kunstnachahmung ein furchtbarer aber gottlicher Traum.«*' Die
Erfahrung unbeschrinkter Realititslosigkeit ist »g6ttlich«, d.h. urspriinglich
schopferisch. Wird sie freilich nicht damit zusammengebracht, dass unter der
Bedingung von Zeit alles lebendige Bestehen notwendig endlich ist und end-
licher Wirkungen bedarf, dann wird dieser Traum »furchtbar«. Seine Objekt-
losigkeit wie die Dissoziation der Elemente der Realitit kehren sich dann gegen
sich selbst. Sie bedeuten die Negation der Méglichkeit lebendigen Bestehens.
Ein realititsloser, sich verdinglichenden Objektivationen verschliefender oder
verweigernder Selbstbezug des Geistes wird (selbst)destruktiv.

Diese Gefahr besteht immer dann, wenn die Akte des Erinnerns sozusa-
gen mit sich allein bleiben und das >Transzendentale< des Werdens (des Uber-
gangs zwischen jeweiligen Formen von Realitit) dem Bereich geschichtlicher
(verdinglichter<) Realitit entgegengestellt wird. Der Sinn des Erinnerns erfiillt
sich, wenn es gelingt, das >Transzendentale< (Ermoglichende/Bewirkende) des
Ubergangs mit dem »>Isolirten< (des Bewirkten) der Momente geschichtlicher
und bewusstseinstheoretischer Realitit zu verkniipfen: »|...] denn auch wih-
rend des Ubergangs sind Geist und Zeichen, mit andern Worten die Materie
des Uberganges mit diesem und dieser mit jener (transcendentales mit isolir-
tem) wie beseelte Organe mit organischer Seele, harmonisch entgegengesetzt
Fines«.’? Was »Geist und Zeichen< hier verbunden sein lisst, ist nichts — auch
nicht durch mentalen Selbstbezug — Gegebenes. Es ist ein >Traums, der durch
Nachahmung realisiert werden will. Der sTraumc«des Zustandes zwischen Sein
und Nichtsein bedarf der Ubersetzung in Sprache bzw. allgemeiner: eines Té-
tigwerdens, das ihn in Formen der AuRerung iibersetzt. Durch die Uberset-
zung in Formen der AuRerung wird die Realititslosigkeit reinen Erinnerns
selbst erinnerungsfihig und produktiv. Erst in den Formen, in denen sich Er-
innern als Titigsein nach auflen wendet, vermdgen wir uns des reproduktiven
Aktes, der es ist, zu entsinnen. Gelingt dieses Sich-Entsinnen in Formen der
AuRerung, erweist sich »die Sprache« als »Ausdruk Zeichen Darstellung eines
lebendigen aber besondern Ganzen, welches eben wieder in seinen Wirkun-
gen dazu wird«.® Die Synthesis, die Erinnern meint, kann sich nur mitteilen,
indem sie sich darstellt — oder in Formen der Darstellung sich zeigt. Ohne die
materielle Erscheinung, ohne das >empirische< Gegebensein der »endlichen
Wirkungens, in denen die Realititslosigkeit mit sich allein bleibenden Erin-

31 | DuV, S. 34.
32 | DuY, S. 37.
33 | DuV, S. 33.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

nerns iiberschritten wird, um als T4tigkeit im Hervorgehen dieser Wirkungen
selbst produktiv zu erscheinen, ist das nicht moglich.

3) Wie ist dieses Tédtigsein, das in den jeweiligen Wirkungen als seinen >Zei-
chenc sich mitteilt und reproduziert, zu beschreiben? Was ist der »Geist< dieses
Produktivwerdens oder der sich als Produktivwerden zeigende >Geist<?

Auf diese Frage antwortet Holderlin — es wurde schon zitiert — mit der
Emphase der ersten Person Singular: »ich sage, so ist nothwendig, daf} der
poetische Geist bei seiner Einigkeit, und harmonischem Progref3, auch einen
unendlichen Gesichtspunct sich gebe, [...] und es ist seine lezte Aufgabe, beim
harmonischen Wechsel einen Faden, eine Erinnerung zu haben«.**

Eine Erinnerung zu haben, heifdt nicht blof3, Erinnertes wiederzugeben. In
Das untergehende Vaterland ... zeigt Holderlin (wie gerade skizziert), dass das
Vermogen der Erinnerung weder mit seinen Gegenstinden (dem Erinnerten)
identisch ist noch sich auf die Reprisentation von Vergangenem beschrinkt.
Zu differenzieren gilt es vielmehr zwischen dem, worauf sich Erinnern in sei-
ner Realititshaltigkeit bezieht (dem Erinnerten, mit dem es iiblicherweise iden-
tifiziert wird) — dem Akt des Erinnerns selbst, der mit seinen Gegenstinden
nicht zusammenfillt, also nicht erfahrungsabgeleitet, sondern erfahrungs-
konstitutiv ist — wie schlielich jenem >Erinnern des Erinnernss, in dem wir
begreifen, dass die Erinnerung eine nicht vergangenheitsgebundene, sondern
gegenwirtigkeitsorientierte Synthesis meint, die der Entiuflerung (in und
durch Zeichen) bedarf.

Wie teilt sich die Synthesis, die Erinnern ist, selbst mit?

Eine Erinnerung zu haben meint mehr, als blof8 die Einheit des Erinnerns
mit dem, worauf es sich bezieht, zu begreifen und damit in die Einheit des Be-
wusstseins zuriickzufithren. Synthesis gibt es nur durch oder in Entgegenset-
zung (Differenz, Verschiedenheit), nicht durch deren Auflésung. Analog gibt
es Erinnern nur im Wechsel, jeweils nur in Beziehung. Es reduziert sich nicht
auf eine vom (>duflerens, zeitlichen) Wechsel unabhingige (rinnere<) Harmo-
nie unverdinglicht-mentaler Selbstbeziehung.* Es bedarf der materialen Dif-
ferenz objektivierter AuRerungsformen.

»Einheit< reproduziert sich nicht durch einen Riickgang des Geistes in sich.
Einheit reproduziert sich nur, indem Synthesis als Tadtigkeit sich darstellt.
Nicht Einheit statt Differenz, sondern Einheit durch Differenz: An diese Struk-
tur der produktiven Einbildungskraft kniipft Hélderlin insofern mit dem Pos-
tulat der Erinnerung an.*

34 | Vgl. Anm. 5.

35 | Vgl. WdD, S. 45.

36 | Vgl. Dieter Henrich: »Hegel und Hdlderling, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfurt
a.M. 1971, S. 34. Was in Differenz zu Hélderlin nun »Hegels eigentiimlicher Gedanke«

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

33


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

84

Johann Kreuzer

Die Synthesis des Erinnerns gibt es nicht als Gegenstand des Erinnerns,
sondern als dessen Beziehung auf Gegenstinde (das jeweils Erinnerte). Das
ist der Grund, weshalb Holderlin betont, dass die poetische Individualitit der
Erinnerung »schlechterdings nicht durch sich selbst begriffen, [auch nicht
durch, JK] sich selber zum Objecte werden darf, [...] [sie] kann der Reflexion
[...] gar nicht erscheinen, oder nur im Karakter eines positiven Nichts, eines
unendlichen Stillstands [...]«.*” Die Synthesis des Erinnerns — die Verbindung
von Verschiedenem — gibt es nur als Wechselwirkung, d.h. im gleichzeitigen
Erinnern der bleibenden Differenz des erinnert Verbundenen.

Wenn der Sinn der Erinnerung Verbindung ist, dann kann dieses Ver-
binden nicht wiedergegeben werden wie dasjenige, was verbunden wird. Das
»Verbindungsmittel zwischen Geist und Zeichenc, als das die Erinnerung fun-
giert, kann sich deshalb nur im Machen oder Hervorgehen von Auerungs-
formen zeigen. Man kann das mit folgendem Paradox formulieren: Erinnern
entzieht sich der Ubersetzung in propositionale Gehalte und bedarf gerade
deshalb dieser Ubersetzung. Es kann nicht gesagt, sondern nur in der »Wahl«
einer dufleren Sphire im Machen von Zeichen gezeigt bzw. »empyrisch indi-
vidualisirt« werden.*® Empirische Individualisierung ist das Stichwort dafiir,
dass die Identitit (einer Beziehung-auf-sich), die sich durch den Faden der Er-
innerung im Gewebe der Zeichen bildet, kein actus purus/internus reflexiver
Selbstbeziehung ist, sondern in der Verdinglichung in dufleren, zeitlich be-
stimmten Objekten (in der Beziehung-auf-anderes) eine Entsprechung erfihrt.
Die Synthesis, die Erinnerung ist, kann in den Formen der Aulerung nur ge-
zeigt werden — sie kann aber auch nur in Formen der Auerung gezeigt werden.

Thr entspricht ein Zustand des Gemiits, der uns produktiv werden lisst.
Genau in diesem Sinn versteht Holderlin das Adjektiv »transzendental«. Was
als Bedingung der Méglichkeit zu denken ist, wird wirklich, indem es schépfe-
risch wirkt: indem aus ihm eine Wirkung hervorgeht, wodurch, was wir als ur-
spriingliche Einheit denken, sich von sich unterscheidet wie sich selbst unter-
scheidbar macht. Nicht im Riickgang in sich, sondern dadurch, dass sie sich in

sei: »dafd die Relata in der Entgegensetzung zwar aus einem Ganzen verstanden werden
missen, daf dieses Ganze ihnen aber nicht vorausgeht als Sein oder als intellektuale
Anschauung, - sondern dafd es nur der entwickelte Begriff der Relation selberist« (ebd.,
S. 36) - dies istin der Tat die Konsequenz aus Holderlins urspriinglicher Einsicht, wenn
er Sinn und Semantik der Erinnerung zum Grundbegriff der Poetik macht, auf der sein
Spatwerk beruht: vgl. J. Kreuzer: Erinnerung (wie Anm. 10).

37 | vgl. wdD, S. 49/50.

38 | Die Wahl eines »daufieren Objects« (vgl. WdD, S. 50) ist Bedingung dafiir, dass
der unendliche Gesichtspunkt der Erinnerung als durch diese »Wahl bestimmtes,
empyrischindividualisirtes und karakterisirtes betrachtet« und reproduziert werden
kann (vgl. WdD, S. 52).

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Relation zu einem von ihr Verschiedenen selbst »empyrisch individualisirt,
reproduziert sich Einheit. Inbegriftf wie Medium solcher >empirischen Indi-
vidualisierung« ist Sprache. Nur »in der AuRerung kann gefunden werdenc,
was nicht blof »Ideal« ist und »auferhalb der AuRerung nur in dem aus ihrer
bestimmten urspriinglichen Empfindung hervorgegangenen Ideale gehofft
werden kann«.* Es gibt Erinnern nur in den Formen seiner Erscheinung bzw.
den Zeichen seiner Auerung. Das erkennende Selbstverhiltnis, das Erinnern
bedeutet, muss sich in der empirischen Individualisierung dieser Formen da-
hin verdoppeln, dass es selbst erinnerbar wird. Ohne das Machen von Zeichen
— ohne die Produktivitit eines Hervorbringens — ist dies nicht méoglich.

Im Machen von Zeichen wird die relationale Synthesis der Erinnerung
produktiv. Sie wiederzugeben und sich mitteilen zu lassen, wird zur Aufgabe
poetischer Sprachfindung: »So wie die Erkenntnif die Sprache ahndet, so erin-
nert sich die Sprache der Erkenntnif.«** Das auch unterscheidet den Sinn pro-
duktiv werdenden Erinnerns, den Hélderlin »transcendentale Empfindung«
nennt, von der »bloRe[n] Harmonie«, die »die intellectuale Anschauung und
ihr mythisches bildliches Subject Object, mit Verlust des Bewufitseins, und
der Einheit« kennzeichnet.” Nur »in der AuRerung kann gefunden werden,
was nicht blo »Ideal« ist und »auRerhalb der AuRerung nur in dem aus ihrer
bestimmten urspriinglichen Empfindung hervorgegangenen Ideale gehofft
werden kann«.* In Akten der Sprachfindung wird die Einsicht, dass Erin-
nern >empirischer Individualisierung« bedarf, produktiv: »Das Product dieser
schipferischen Reflexion ist die Sprache.«*

Vor diesem Hintergrund resiimiert Holderlin gegen Ende von Wenn der
Dichter ..., die schopferische Reflexion des Kiinstlers bestehe darin,

»dafd eraus seiner Welt aus der Summe seines &uBern und innern Lebens, das mehr oder
weniger auch das meinige ist, daf® er aus dieser Welt den Stoff (nimmt), um die Tone
seines Geistes zu bezeichnen, aus seiner Stimmung das zum Grunde liegende Leben
durch diff verwandte Zeichen hervorzurufen, dafd er also, in so fern er mir dieses Zeichen
nennt, [...] mich veranlaft, diesen Stoff in das Zeichen iiberzutragen [...].«**

39 | Vgl. wdD, S. 60.

40 | WdD, S. 58. - Adorno hatdas in folgende Sentenz transformiert: »Worauf die Sehn-
suchtan den Kunstwerken geht - die Wirklichkeit dessen, was nichtist -, das verwandelt
sich ihrin Erinnerung.« (Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, hg.v. G. Adorno u. R.
Tiedemann, Frankfurt a.M. 1970, S. 200)

41 | vgl. WdD, S. 57.

42 | Vgl. WdD, S. 60.

43 | Vgl. wdD, S. 61.

44 | Vgl. WdD, S. 62.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

85


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86

Johann Kreuzer

Erinnern teilt sich mit, wenn uns Zeichen — welcher Art auch immer — beredt
werden. Was sich als »transzendental« im Erinnern erweist, ist keine (intra)
mentale Logik, es bedarf vielmehr der dufleren Zeichen. In ihnen wird es pro-
duktiv.

Hat Holderlins in der Epochenschwelle 1800 gewonnene Einsicht in die schop-
ferische Reflexion der Sprache mit der Gegenwart isthetischer Produktivitit
- mit der Produktivitit dsthetischen Handelns — zu tun?® Und wenn ja, was?

Auf diese Frage kann man vielleicht mit Hinweisen auf und aus Adornos
Asthetischer Theorie antworten — wobei nicht nur das gleichnamige Buch
gleichsam untergriindig Hélderlins Programmatik folgt.

4) Fur Adorno ist Holderlin nicht nur ein seit der Epochenschwelle 1800 he-
rausragender Lyriker, sondern die zentrale Referenz dessen, was philosophi-
sche Reflexion zu leisten habe. Er gilt ihm als wegweisender Gesprachspartner
im philosophischen Diskurs nach Kant und Hegel. So heifdt es in der Negativen
Dialektik, dass der die Dichotomie zwischen dem mundus intelligibilis und sen-
sibilis repetierende »Kantische Block ein Schein« sei, »der am Geist listert, was
in den Hymnen des spiten Holderlin philosophisch der Philosophie voraus
ist«. Holderlin wird zum Kronzeugen »ungegingelten Bewufltseins« wie je-
nes »Offenen«, das den »lIdealisten [...] fremd« war und »unter den gleichen
Bann [geriet], der Kant zur Kontamination von Erfahrung und Wissenschaft
zwang«.*® Der hier angesprochene >Bannc« ist der {iber ein Produktivsein, das
realisiert, was noch nicht ist: das damit realisiert, was sich der Bestimmung
durch ein Erkennen entzieht, das Erkliren als Zuriickfithrung auf Bekanntes
und nicht als Erklirung der dabei im Spiele befindlichen >Krifte« versteht. Pro-
duktiv hingegen ist —im Anschluss an den Kant der Kritik der Urteilskraft — das
Sich-Mitteilen der (Quellen der) Erkenntnisvermdgen, die dabei im Spiele sind
und durch die Produkte dieser Produktivitit selbst fasslich werden.
Gleichsam zur Erlduterung dessen, >was in den Hymnen des spiten Hol-
derlin philosophisch der Philosophie voraus ist«, hatte Adorno in der Vorlesung
tiber Probleme der Moralphilosophie am 30. Mai 1963 festgestellt, »daf} die wahre
Einheit eigentlich die Verschnung des Vielen sei und nicht eine Identitit«, und
diese These bzw. programmatische Einsicht wie folgt erldutert: »[Ijch denke
da vor allem an das, was man den philosophischen Gehalt von Hélderlin nen-
nen kénnte.«¥ Als Indikator dessen, was philosophisch heute anstehe, begreift

45 | Zum Kontext vgl. Peter Szondi: Poetik und Geschichtsphilosophie | + Il (Studien-
ausgabe der Vorlesungen, Bde. 2 u. 3), hg. v. W. Fietkau, Frankfurt a.M. 1974.

46 | Vgl. Th. W. Adorno: Negative Dialektik, S. 381.

47 | Vgl. Theodor W. Adorno: Probleme der Moralphilosophie (Nachgelassene Schrif-
ten, Abt. IV, Bd. 10), Frankfurt a.M. 1996, S. 88.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Adorno Hélderlin vor allem deshalb, weil er bei ihm einen Stand isthetischer
Wirklichkeit erreicht sieht, den er dem beim spiten Beethoven an die Seite
stellt: »Die Sprache der Musik oder das Material der Musik redet in diesen
Spitwerken selber, und nur durch die Liicken dieser Sprache hindurch redet
eigentlich das kompositorische Subjekt, vielleicht nicht ganz undhnlich dem,
was in dem Spitstil Holderlins mit der dichterischen Sprache sich vollzogen
hat.«*® Das Reden des Subjekts in Formen der AuRerung ist die Materialisation
der Produktivitit des Geistes.

Es ist deshalb kein Zufall und auch kein sprachlicher Manierismus, dass
sich Adorno den Ausdruck »Verfahrungsweise« durchgingig zu eigen macht.
Er stellt das programmatische Gegenwort zu einem >Geist« dar, der fiir gleich-
sam reine, widerstandslose Produktivitit steht — das Gegenwort zu einer >Pro-
duktivitit, die meint, mit der Realitdt jeweils produzierter Formen nichts zu
tun zu haben. Die >Verfahrungsweise des poétischen Geistes«ist, wie wir gese-
hen haben, bei Holderlin die aus der Forderung, »eine Erinnerung zu habens,
folgende schopferische Reflexion, dass in der >Wahl eines Objekts< die Tran-
szendentalitit dessen, was zwischen zwei Formen von Realitit ist — wie das
>reine Erinnerns, das jeweils zwischen zwei Formen von Realitit »ist« —, sich
»empirisch individualisiert«. Bei Holderlin wird einsichtig, dass Geist in mehr
besteht als einer sich doch nur mit sich selbst vermittelnden, sich ungebrochen
wihnenden, weil sich doch nur auf sich selbst als Vermittlung beziehenden
Form von Subjektivitit. Sich als >Vermittlung« begreifen kann er sich nur an
setwas¢, das nicht durch ihn schon vermittelt ist. Insofern muss der >Geist der
Vermittlung« sich zeigen. Das kann er nur als ein Titigsein, im Hervorbringen
von Objekten.” Fiir Holderlin ist dieses Objektwerden >Sprache«. Die Verfah-
rungsweise des poetischen Geistes realisiert sich in den sprachlichen Verfah-
ren der Dichtung.

In Holderlins Sprachform, die »ins prilogische Medium hinab will« und
sich zugleich in Zisuren zur Synthesis zuriickruft, »zeichnet sich ab, was erst
Kultur wire: empfangene Natur«. Dazu gehort, dass Hoélderlin die Sprache
tiber das Subjekt erhebt. Indem er dies tut, bewegt sich bei ihm Sprache »in
der Gegenrichtung zum Subjektivierungsprozef, dhnlich [...] Beethovens (und
Schuberts) Musik«.”® Subjektivierung, verstanden als Riickfithrung des Vielen
in die Einheit eines Subjekts, unterschreitet die Einsicht, dass das Hervorbrin-
gen von AuRerungsformen fiir das, was Geist meint, sich nicht in einer arbi-

48 | Vgl. Theodor W. Adorno: Beethoven. Philosophie der Musik, Fragmente und Texte
(Nachgel. Schriften, Abt. I, Bd. 1), Frankfurt a.M. 1993, S. 268.

49 | Hierher auch gehdrt Adornos Insistieren auf dem »Vorrang des Objekts«, vgl. z.B.
Negative Dialektik, S. 184-193.

50 | Vgl. Theodor W. Adorno: »Parataxis«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 11,
Frankfurt a.M. 1974, S. 477ff.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

87


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88

Johann Kreuzer

triren oder zufilligen Titigkeit erschopft. Was Geist meint, ist vielmehr auf
AuRerungsformen — empirisch individualisierte — verwiesen. In diesem Ver-
wiesensein griindet der Sprachcharakter der Kunst (nicht allein der der Dich-
tung). Es ist das >Subjekt« einer vom Tétigsein her verstandenen Kunst. Denn
»der Sprachcharakter der Kunst fithrt auf die Reflexion, was aus der Kunst
rede; das eigentlich, der Hervorbringende nicht und nicht der Empfangende,
ist ihr Subjekt«.>!

Was >Subjekt< meint, ist nicht die handlungstheoretische Voraussetzung
eines (und sei es: genialen) >Akteurs<. Was Subjekt heifit, konstituiert sich viel-
mehr erst durch isthetisch-produktives Hervorbringen. Bei Holderlin finde
sich dies in origindrer Weise registriert:

»Das Subjekt wird es erst durch Sprache. Holderlins Sprachkritik bewegt sich darum in
der Gegenrichtung zum Subjektivierungsprozef, ahnlich wie [...] Beethovens Musik [...].
Vorm Konformismus, dem »Gebrauch¢, hat Hélderlin die Sprache zu erretten getrachtet,
indem er aus subjektiver Freiheit sie selbst iber das Subjekt erhob. [...] Die sprachliche
Verfahrungsweise [...] redet [...] fiir das Subjekt, das von sich - Hélderlin war wohl der
erste, dessen Kunst das ahnte - nicht mehr reden kann.«%2

Das >Subjekt« wird, indem es in Tatigkeitsformen >nach auflen< wendet, was
ihm selbst bzw. der Identitit, die mit der Rede vom Subjekt gemeint ist, zu-
grunde liegt. Wenn das, was »Geist« heifét, »das sich selbst Erkennen im An-
dern« bedeutet« — wie Adorno im Anschluss an Hegel zu »Beethovens Ver-
fahrungsweise« (also mit Hélderlins programmatischem Ausdruck) notiert™
—, dann ist das >Subjekt« dieses Hervorbringens a) das Verwiesensein auf Au-
Rerungsformen wie b) die Erinnerung des Anspruchs, dem durch hervorbrin-
gendes Tun entsprochen werden soll.

Der >Anspruchs, dem sich hier das Subjekt des Hervorbringens gegeniiber-
sieht, ist die »Beredtheit eines Sprachlosen«, das durch und in Formen der
Artikulation wiedergegeben und mitgeteilt werden will. In der Sprache von
Holderlins Dichtung finde sich dies beispielhaft verwirklicht, darin griindet
ihre Affinitit zur Musik: »Grofle Musik ist begriffslose Synthesis; diese das
Urbild von Hélderlins spiter Dichtung, wie denn Hoélderlins Idee des Gesangs
streng flir die Musik gilt, freigelassene Natur, die [...] eben dadurch sich tran-
szendiert.«*>* Begriffslose Synthesis — das meint eine Synthesis, die dem her-
vorbringenden Tun (der jeweiligen Auerungsform) nicht vorhergeht, sondern
sich durch sie — und damit durch die Akte des Hervorbringens — erst ergibt.

51 | Vgl. Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 249.
52 | Vgl. Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 477f.

53 | Vgl. Th. W. Adorno: Beethoven, S. 99.

54 | Vgl. Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 471.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

Deshalb redet >die Sprache fiir das Subjekt«. Nicht weil sie ein Anonymon ist,
redet »die< Sprache, sondern weil sie selbst Ubersetzung — der stummen Spra-
che der Natur in verlautende Formen der Artikulation — bedeutet wie des Uber-
setztwerdens bedarf.>® Hélderlins »intentionslose Sprache«, die den logischen
Ordnungen ausweicht, um sich von dem, was sie nachahmen will, bestimmen
zu lassen, die, anders gesagt, auf das, was sie nachahmen will, »hért«, artiku-
liert und realisiert eben dies in paradigmatischer Weise.>®

Dass »die Sprache fiir das Subjekt« redet, wird umgekehrt ohne das Pro-
duktivwerden des Selbstverhiltnisses von Natur, das Geist meint, nicht zu ha-
ben sein. Erinnert sei hier an Kants Bestimmung, dass an einem >Produkt
der schonen Kunst< erinnerungsfihig und damit begreifbar wird, was uns in
der Natur tiber Natur hinaus sein, d.h. den Zwang von Natur transzendieren
lasst.”” Sprache kommt der Natur nicht noch hinzu. Als Sprache stellt sich viel-
mehr dar, was uns in der Natur {iber Natur — als blofRe Macht, als bloRe Gewalt
— hinaus sein lisst. Sprache ist, anders gesagt, das der Natur innewohnende
Moment von Transzendenz. Gerade dies sei es, was sich an Holderlins Sprache
lernen lasse: »Denn Verséhnung, an der Naturverfallenheit ihr Ende erreicht,
ist nicht tiber Natur als ein schlechthin Anderes [...]. Was dem Naturstand Ein-
halt gebietet, ist zu diesem vermittelt, nicht durch ein Drittes zwischen beidem
sondern in der Natur selbst.«*® Es sind Akte der Sprachfindung, die uns, so
Adorno, in der Natur tiber Natur — sofern Natur fiir urspriingliche Gewalt und
Herrschaft steht — hinaus sein lassen. Das gelingt freilich nur, wenn sie als
Entsprechung jenes stummen Bedeutens erscheint, das dem »idealistische[n]
Hochmut« entgeht, der sich »gegen das an der Natur, was nicht selber Geist
ist«, verschliefit — wenn in ihr der Anspruch des »dem festen Begriff sich Ent-

55 | Im Hintergrund steht hier Benjamins Aufsatz Uber Sprache iiberhaupt und iiber die
Sprache des Menschen, der in den Umkreis der Auseinandersetzung mit Hélderlin ge-
hértund in dem Benjamin via Hamann jene Tradition des Denkens der Sprache fortsetzt,
das seit Augustinus danach fragt, worin sich der schopferische Sinn dessen zeigt, was
wir als géttliches Wort erinnert haben. Vgl. Walter Benjamin: »Uber Sprache iiberhaupt
und Uber die Sprache des Menschen, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. ll, hg. v. R.
Tiedemann u. H. Schweppenhauser, Frankfurt a.M. 1977, S. 148 ff.

56 | Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 474, 476 ff.

57 | »An einem Produkte der schonen Kunst muf3 man sich bewuft werden, daf es
Kunst sei, und nicht Natur; aber doch muf die Zweckmé&gRigkeit in der Form desselben
von allem Zwange willkiirlicher Regeln so frei scheinen, als ob es ein Produkt der bloRen
Natur sei. [...] Also muf3 die ZweckméagRigkeitim Produkte der schénen Kunst, ob sie zwar
absichtlich ist, doch nicht absichtlich scheinen; d.i. schéne Kunst muf als Natur an-
zusehen sein, ob man sich ihrer zwar als Kunst bewuft ist.« (Immanuel Kant: Kritik der
Urteilskraft, § 45, B 179, zit. nach: Werke, hg. v. W. Weischedel, Bd. 10, S. 404f.)

58 | Th. W. Adorno: »Parataxis«, S. 490.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

89


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90

Johann Kreuzer

ziehende[n]«, das doch »die Substanz des Schénen selbst« ist, sich erfiillt.>
Wofiir Natur steht, bedarf der Formen, in denen dieser Substanz des Schénen
entsprochen wird. Solche Entsprechung gibt es nicht ohne die sie hervorbrin-
gende Produktivitit.

5) Fassen wir zusammen. Diese Uberlegungen haben mit Hélderlins Einschit-
zung begonnen, dass es »gut sein« wiirde, die »Poésie« zur méchané der Al-
ten« zu erheben. Das kann man nur, wenn sich die »genialisch und vom Urt-
heile« geleitete Verfahrungsart, durch die »das Schéne hervorgebracht wird,

t.%% Lisst sich eine entsprechende Verfahrungs-

begriinden und erldutern liss
weise angeben, steht poetische Kreativitit fiir ein reflexionsfihiges Handeln.
Eine solche Beschreibung zu geben und damit nachpriifbar zu machen, ist
der Anspruch von Hoélderlins >Verfahrungsweise des poétischen Geistes<. Die
Sinnevidenz ihres Gelingens bedarf keiner Ereignismythologien. Sie bringt
vielmehr zur Anschauung, dass sich die Produktivitit des Geistes — Geist als
Produktivitit — in den Formen seiner/ihrer Verdinglichung darstellt. Auf diese
Holderlinsche >Verfahrungsweise< hat sich — nicht nur terminologisch, son-
dern explizit der Sache nach, die dabei auf dem Spiel steht — Adorno angesichts
der Erfahrungskoordinaten berufen, die zum Erbe des 20. Jahrhunderts ge-
worden sind. Gerade angesichts dieser Koordinaten — der Katastrophen, von
denen das 20. Jahrhundert gezeichnet ist — gewinnt die Formel, in die Hol-
derlin zusammengefasst hat, was die Verfahrungsweise des poetischen Geis-
tes ausformuliere, unmittelbare Brisanz. Die Forderung, »eine Erinnerung zu
habeng, ist zugleich ein Anspruch. >Eine Erinnerung zu haben, erfordert und
ist ein produktives Tun: ein Hervorbringen, ein >Umschaffen< hitte Nietzsche
vielleicht gesagt. Es ist die Produktivitit eines >Erinnerungsfihigmachenss,
die sich hierin zeigt — sowohl nach der Seite derer, die erinnern, wie im Hin-
blick darauf, was erinnert wird. Erinnerungsfihig machen unterscheidet sich
davon, etwas zum Objekt des Erinnerns zu machen. Erinnerungsfihig ma-
chen heifdt, Erinnern — und mit ihm den >Traum freier Kunstnachahmungs«
— produktiv zu machen. »Die Wirkung der Kunstwerke ist die der Erinnerung,
die sie durch ihre Existenz zitieren [...]«.*! Das ist eine zutiefst Hélderlins >Ver-
fahrungsweise des poetischen Geistes« verpflichtete Formulierung. Man kénn-
te sie als ihr zu einem Apercu zugespitztes Update lesen. Die Praxis, von der
hier, oder das Wirklichwerden, vom dem hier die Rede ist, betrifft sowohl die
Seite produktiven wie die Seite rezeptiven Vermogens. Asthetisches Handeln
gelingt im Beleben beider.

59 | Th. W. Adorno: Asthetische Theorie, S. 118.
60 | Zu »genialisch und vom Urtheile geleitet« vgl. Anm. 4.
61 | Vgl. ebd., S. 359. - Vgl. Anm. 40.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Asthetisches Tun: Die Verfahrungsweise des poétischen Geistes

LITERATUR

Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1970.
: Negative Dialektik. Gesammelte Schriften, Bd. 6, Frankfurt a.M. 1997.
—: »Parataxis«, in: ders., Noten zur Literatur. Gesammelte Schriften, Bd. 11,
Frankfurt a.M. 1974, S. 4771L.

: Beethoven. Philosophie der Musik. Fragmente und Texte. Nachgelassene Schrif-
ten, Abt. I, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1993.

: Probleme der Moralphilosophie. Nachgelassene Schriften, Abt. IV, Bd. 10,
Frankfurt a.M. 1996.

—/Benjamin, Walter: Briefwechsel 1928-1940, hg. v. H. Lonitz, Frankfurt a.M.
1994.

Benjamin, Walter: »Uber Sprache iiberhaupt und {iber die Sprache des Men-
scheng, in: Gesammelte Schriften, Bd. II, hg. v. R. Tiedemann und H.
Schweppenhiuser, Frankfurt a.M. 1977, S. 148fL.

Boschenstein, Bernhard: »Die Trauerspiele des Sophokles: Oedipus der Tyrann.
Antigoni, in: J. Kreuzer (Hg.), Hélderlin-Handbuch, Stuttgart 2002/2011,
S. 279-289.

Grimm, Jacob u. Wilhelm: Art. »Verfahrungsart, in: dies., Deutsches Worter-
buch, Bd. 25, Miinchen 1984.

Habermas, Jiirgen: »Metaphysik nach Kantk, in: K. Cramer/H.-F. Fulda/R.-P.
Horstmann/U. Pothast (Hg.), Theorie der Subjektivitit, Frankfurt a.M. 1987,
S. 425-443.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaf-
ten im Grundrisse (1830), hg. v. W. Bonsiepen, H.-C. Lucas und U. Rameil,
Hamburg1992.

—: Enzyklopdidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1817), hg. v. W.
Bonsiepen und K. Grotsch, Hamburg 2000.

Henrich, Dieter: Fichtes urspriingliche Einsicht, Frankfurt a.M. 1967.

- »Hegel und Holderling, in: ders., Hegel im Kontext, Frankfurt a.M. 1971,
S. 9-40.

Holderlin, Johann Christian Friedrich : »Anmerkungen zum Oedipus, in:
ders., Theoretische Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg
1998.

—: »Wenn der Dichter einmal des Geistes méchtig ist ...« in: ders., Theoretische
Schriften, mit einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

—: »Das untergehende Vaterland ...« in: ders., Theoretische Schriften, mit einer
Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

—: »Fragment philosophischer Briefe«, in: ders., Theoretische Schriften, mit
einer Einl. hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998.

Kant, Immanuel: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Werke, hg. v. W. Wei-
schedel, Bd. 12, Frankfurt a.M. 1968.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.

o1


https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92

Johann Kreuzer

—: Kritik der Urteilskraft. Werke, hg. v. W. Weischedel, Bd. 10, Frankfurt a.M.
1974.

Kreuzer, Johann: »Einleitungs, in: J. C. F. Holderlin, Theoretische Schriften,
hg. v. J. Kreuzer, Hamburg 1998, S. VII-LIII.

—: »Vom Ich zur Sprache: Fichte und Hélderlink, in: Fichte und die Literatur
(Fichte-Studien Bd. 19), Amsterdam/New York 2002, S.185-198.

—: »Zeichen machende Phantasie. Uber ein Stichwort Hegels und eine ur-
spriingliche Einsicht Holderlins«, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie
20082, S. 253-2778.

—: »Sonst haben wir keinen wie uns selbst.« Zur ambivalenten Beziehungs-
form von J. C. F. Holderlin und J. C. F. Schiller, in: T. Jung/S. Miller-
Doohm (Hg.), Prekire Freundschaften. Uber geistige Niihe und Distanz, Miin-
chen 2011, S. 13-26.

Lukacs, Georg: Geschichte und KlassenbewufStsein, Neuwied 1968.

Szondi, Peter: Poetik und Geschichtsphilosophie I + 11, Studienausgabe der Vor-
lesungen, Bde. 2 u. 3, hg. v. W. Fietkau, Frankfurt a.M. 1974.

hittps://dol.org/1014361/9783839427965-003 - am 14.02.2028, 08:56:5.



https://doi.org/10.14361/9783839427965-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

