
Der Religions- und Ethikunterricht aus den 

Perspektiven von jüdischen Schüler:innen und 

Lehrer:innen 

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai 

1 Einführung 

Im bildungspolitischen Diskurs zu Antisemitismus wird davon ausgegangen, dass 
die schulische Vermittlung des Judentums und jüdischen Lebens antisemitischen 
Einstellungen nachhaltig vorzubeugen vermag.1 Dabei werden dem Religionsun
terricht und der Behandlung von historischem Antisemitismus eine zentrale Be
deutung beigemessen (vgl. Boschki 2019). Unter Berücksichtigung reflexiv-biogra
fischer Didaktik könne die religiöse Bildung den Geschichts- und Sozialkundeun
terricht ergänzen und ein Bewusstsein für historische Kontinuitäten des Judenhas
ses schaffen (vgl. ebd.). Gleichwohl deuten einige theoretische und empirische Ar
beiten darauf hin, dass die Wissensvermittlung über die Shoah und jüdisches Le
ben nicht ausreicht, um Antisemitismus vorzubeugen und Ressentiments zu de
konstruieren (vgl. Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2017; 
Gryglewski 2018). Ergänzend wird gefordert, insbesondere Lehrkräfte für die Rele
vanz und Wirkung des aktuellen Antisemitismus, für den emotionalen Gehalt anti
semitischer Aversionen sowie ihre je eigenen kollektivbiografischen Verbindungen 
zu Antisemitismus und zur Shoah zu sensibilisieren (Chernivsky 2017: 276; Cher
nivsky/Lorenz-Sinai 2024a). Erste Studien zur Thematisierung des Judentums im 
Religionsunterricht verweisen auf eine große Bandbreite an Inhalten und Vermitt
lungsformen, mit denen das Judentum im Kontext des Religionsunterrichts thema
tisiert werden kann (vgl. Braband/Körs 2024). 

Empirische Forschung zum schulischen Umgang mit Antisemitismus ist eine 
jüngere Entwicklung. Die Frage, wie Antisemitismus in Bildungskontexten wirkt 

1 Gemeinsame Empfehlung des Zentralrats der Juden in Deutschland, der Bund-Länder- 
Konferenz der Antisemitismusbeauftragten und der Kultusministerkonferenz zum Umgang 
mit Antisemitismus in der Schule, Beschluss vom 18.03.2021: https://www.kmk.org/fileadmi 
n/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung- 
Antisemitismus.pdf. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf


142 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

und wie Schulen mit dieser Herausforderung umgehen, wurde von der deutsch
sprachigen Antisemitismusforschung über Jahrzehnte kaum berücksichtigt. Bis 
zur Veröffentlichung der Antisemitismusberichte der Bundesregierung (Bericht 
des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2011; 2017) und erster Studien 
zu jüdischen Perspektiven (vgl. Zick et al. 2017) überwogen geschichtszentrierte 
Analysen sowie Studien in der Tradition der Meinungs- und Einstellungsforschung 
(vgl. Zick/Küpper 2021). Im Abschlussbericht des II. Antisemitismusberichts des 
Unabhängigen Expertenkreises der Bundesregierung wurde die Leerstelle jüdi
scher Perspektiven erstmalig umfassend analysiert. Anschließend richtete sich der 
Forschungsfokus stärker als zuvor auf die Wirkung des historischen und aktuellen 
Antisemitismus auf Jüdinnen und Juden (vgl. u.a. Bernstein 2020; Chernivsky/ 
Lorenz/Schweitzer 2022; Reimer-Gordinskaya/Tzschiesche 2021; Fehlberg/Kranz 
2024). Deutlich wird in dieser paradigmatisch neuen Forschungsrichtung, dass 
neben dem öffentlichen Raum auch institutionelle Kontexte strukturantisemitisch, 
bedrohlich und unsicher wirken können (vgl. Chernivsky/Lorenz 2020; Chernivsky/ 
Lorenz-Sinai 2024a; RIAS 2023; 2024). 

Insbesondere seit dem 7. Oktober häufen sich Berichte jüdischer Familien, für 
die der Besuch von öffentlichen Schulen mit starken Sicherheitsabwägungen ver
bunden ist. Für jüdische Eltern in Deutschland ist die Wahl der Schule nicht nur 
eine Frage der Bildung, sondern auch der Sicherheit. Die Antizipation und die Er
fahrung antisemitischer Vorfälle verunsichern Erziehungsberechtigte, die ihre Kin
der schützen wollen. Jüdische Kinder müssen früh lernen, sich situativ anzupassen 
und Teile ihrer Identität zu verbergen. Nicht nur das Wissen um die Möglichkeit 
antisemitischer Übergriffe, sondern auch die Vermittlung der jüdischen Religion, 
Shoah, des Nationalsozialismus und Nahostkonflikts können für jüdische Familien 
eine Herausforderung darstellen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024a; Wiegemann 
2022). 

Gleichwohl erleben jüdische Schüler:innen und ihre Familien Antisemitismus 
unterschiedlich. Die Exposition steht im Zusammenhang mit der Identifizier
barkeit jüdischer Herkunft, dem Lebensort, der Schulform und Schulkultur im 
Umgang mit Diskriminierung. In der Bundesländerstudienreihe Antisemitismus 
im Kontext Schule2 zeigt sich, wie jüdische Schüler:innen die Erfahrungen teilen, in 
der Minderheitsposition zu sein und als das oftmals einzige jüdische Kind in der 

2 Die Bundesländerstudienreihe zum Thema Antisemitismus im Kontext Schule wird unter Lei
tung von Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai am Kompetenzzentrum für anti
semitismuskritische Bildung und Forschung in fester Forschungskooperation mit der Fach
hochschule Potsdam seit 2018 umgesetzt. Mehr Information unter: https://zwst-kompeten 
zzentrum.de/laufende-studien/sowie https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-ant 
isemitismus-im-kontext-der-polizei-in -thueringen. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 143 

Klasse im Zusammenhang mit Machtdynamiken übergriffige Situationen zu erle
ben. Insbesondere im Unterricht zu jüdisch assoziierten Themen machen jüdische 
Kinder und Jugendliche ihre ersten Differenzerfahrungen. Neben dem Geschichts
unterricht beschreiben Interviewpartner:innen insbesondere als unbehaglich bis 
übergriffig erlebte Situationen im Religions- und Ethikunterricht zum Juden
tum. Im Kontrast zu diesen schulbiografisch prägenden Erfahrungen jüdischer 
Schüler:innen nehmen die zu ihrem Umgang mit Antisemitismus interviewten 
Lehrkräfte eher Bezug auf die Potenziale des Religions- und Ethikunterrichts für 
die Antisemitismusprävention. Einige sehen darin eine Möglichkeit der Bildung 
gegen antisemitische Ressentiments (vgl. Boschki 2019; Chernivsky/Lorenz-Sinai 
2023; 2024a). Hier zeigt sich eine weitreichende Perspektivendivergenz hinsichtlich 
der Vermittlung des Judentums im Religions- und Ethikunterricht. 

Vor diesem Hintergrund befasst sich der Beitrag mit der Frage, wie der Reli
gions- und Ethikunterricht aus den Perspektiven von vorwiegend nichtjüdischen 
Lehrkräften und ehemaligen jüdischen Schüler:innen gedeutet wird. Nach der Vor
stellung des theoretischen Rahmens und der methodologischen Anlage der Studie 
werden ausgewählte Befunde aus der Bundesländerstudienreihe vorgestellt und aus 
unterschiedlichen Perspektiven vergleichend analysiert und abschließend im Hin
blick auf einen antisemitismuskritischeren Religions- und Ethikunterricht reflek
tiert. 

2 Theoretischer Rahmen 

Als theoretischer Rahmen der Studien dient eine Heuristik zu Strukturmerkmalen 
und Traditionslinien im Umgang mit Antisemitismus (Chernivsky 2018: 321f). Die
se sind die Historisierung, Distanzierung, Objektifizierung, Perspektivendivergenz 
und die Annahme einer »jüdischen Nicht-Präsenz«. Sie begründen sich aus dem do
minanzgesellschaftlichen Verhältnis zu Jüdinnen und Juden sowie zum Nationalso
zialismus und zur Shoah. 

Historisierung: Die Traditionslinie der Historisierung beschreibt die Vorstellung, An
tisemitismus gehöre der Vergangenheit an und sei mit dem Ende der Shoah und 
des Nationalsozialismus weitgehend überwunden. Die Traditionslinie der Histori
sierung korrespondiert mit der weitgehenden (sozialen) Distanz zu Juden und Jü
dischem. Sie begründet, dass Antisemitismus als Erinnerungsgegenstand theore
tisch-abstrakt verhandelt wird und nicht als eine realexistierende Gewalt- und Dis
kriminierungsform wirkt, die Menschen trifft, ihre gesellschaftliche Teilhabe ein
schränkt und Grundrechte verletzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Distanz: Die Traditionslinie der Distanz umfasst verschiedene Praktiken der bio
grafischen, emotionalen und sozialen Distanzierung von Jüdinnen und Juden so
wie von Antisemitismus. Die Distanz wurzelt mitunter in einer verweigerten, ver
zögerten, unzureichenden Aufarbeitung von familienbiografischen Verbindungen 
mit der nationalsozialistischen Vergangenheit (vgl. hierzu auch Adorno 1969; Mes
serschmidt 2008; Lorenz-Sinai 2024), aber auch in den postnationalsozialistischen 
Beziehungstraditionen. Dan Diner (1986; 2023) spricht in diesem Zusammenhang 
von der negativen Symbiose, die Juden und Deutsche geschichtlich miteinander tei
len und der sowohl die Nähe als auch die Distanz inhärent sind. Die Imagination 
der »jüdischen Nicht-Präsenz« (Chernivsky 2018: 321) in institutionellen Kontexten 
wie der Schule exotisiert und objektifiziert jüdische Schüler:innen (vgl. Chernivs
ky/Lorenz-Sinai 2023: 15). Die soziale Disposition der Distanz überträgt sich auf 
den Umgang mit Antisemitismus, indem dieser als Problem der je anderen exter
nalisiert oder die Existenz real bestehender antisemitischer Bedrohung und Gewalt 
verneint wird. Empirische Studien zum Umgang mit Antisemitismus im Kontext 
Schule zeigen, wie Lehrkräfte Antisemitismus als schwer greifbar oder als außerge
wöhnlichen, empörenden Vorfall einordnen, der außerhalb ihrer Lebensweltbezü
ge liegt. Interventionen gegen Antisemitismus richten sich programmatisch an den 
antisemitisch Handelnden aus und nicht an den Bedarfen jüdischer Schüler:innen 
(vgl. ebd.). 

Objektifizierung: Die Traditionslinie der Verdinglichung steht im engen Zusammen
hang mit dem Bedürfnis, die je eigene Gewaltgeschichte über die jüdische Geschich
te zu erschließen. Jüdinnen und Juden werden als historische Andere, als historische 
Objekte vereinnahmt und fungieren als eine Brücke zum Verständnis der eigenen, 
nicht erschlossenen Kollektivbiografie. Jüdischen Schüler:innen wird die Rolle zu
gewiesen, die Normalisierung der sogenannten deutsch-jüdischen Beziehungen zu 
verkörpern. Die Bundesländerstudienreihe verweist auf ein Kontinuum zwischen 
der Annahme der jüdischen Abwesenheit und der Tendenz zur Kulturalisierung als 
Strukturmerkmal der Rezeption des Jüdischen und des Antisemitismus. 

Perspektivendivergenz: Subjektorientierte empirische Studien belegen seit 2017 ei
ne deutliche Perspektivendivergenz hinsichtlich der Wahrnehmung, Deutung und 
Einschätzung von Antisemitismus aus jüdischen und nichtjüdischen Perspektiven 
(vgl. Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2017: 93f). Wäh
rend für nichtjüdische Personen Antisemitismus oftmals erst auf der Ebene eines 
objektivierbaren verbalen und physischen Angriffs beginnt, stellt er für Jüdinnen 
und Juden eine biografische Erfahrungskategorie dar (vgl. Chernivsky/Lorenz-Si
nai 2022; 2024a). An Schulen zeigt sich diese Divergenz der Perspektiven besonders 
deutlich im Umgang mit bekannt gewordenen antisemitischen Vorfällen innerhalb 
der Schulgemeinschaft. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 145 

Die hier skizzierten Traditionslinien spiegeln den Umgang mit Antisemitismus 
an Schulen und tragen womöglich bei zur Verzerrung des Blicks auf den 7. Okto
ber, den Krieg in Israel und Gaza sowie den rapide gestiegenen und konstant ho
hen Antisemitismus in Deutschland. In der aktuellen Forschung zu Auswirkungen 
des 7. Oktober auf die jüdische Community wird deutlich, dass Jüdinnen und Ju
den die Distanz in ihrem Alltag und nahen Umfeld wahrnehmen und die mangelnde 
Empathie als Vertrauensbruch erleben (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024b; Shani/ 
Gerber/Herb 2024; Arnold et al. 2025). 

3 Erkenntnisinteresse und Methodik der Studienreihe 

Antisemitismus wird im öffentlichen Diskurs nicht als Gewaltverhältnis und über
persönliche Gewaltordnung rezipiert (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023), sondern 
eher individualisierend als Bildungsdefizit oder Vorurteil eingeordnet. Mit einem 
praxeologischen Zugang kann der Frage nachgegangen werden, wie implizites anti
semitisches Wissen in institutionellen Praktiken und Routinen zum Einsatz kommt 
(vgl. Schmidt 2012). So untersuchen wir in der Bundesländerstudienreihe zu An
tisemitismus im Kontext Schule die relationale Frage nach der sozialen Aushand
lung von Antisemitismus durch schulische Akteur:innen im Rahmen institutioneller 
Machtverhältnisse und hierarchischer Beziehungen. Dafür arbeiten wir mit einem 
Gewaltbegriff, der davon ausgeht, dass thematisierte Gewalterfahrungen in sozia
len Prozessen mit Bedeutung versehen werden, wobei die Definitionsmacht über 
die Gewalt ungleich entlang von institutioneller Rolle, aber auch Alter, Status und 
Geschlecht verteilt ist (vgl. Nef/Lorenz-Sinai 2022). 

Das Erkenntnisinteresse der Studienreihe betrifft die Frage, wie Antisemitis
mus im Kontext Schule von unterschiedlichen Akteur:innen wahrgenommen, mit 
Bedeutung versehen und wie mit Antisemitismus im sowie auch außerhalb vom Un
terricht umgegangen wird. Durch die Kontrastierung der jüdischen und nichtjüdi
schen Perspektiven ist das Ziel der Studienreihe unter anderem die empirische Ana
lyse der oben beschriebenen Perspektivendivergenz in der Wahrnehmung und Deu
tung von Antisemitismus in der Gegenwartsgesellschaft. Bisher zählen zur Studi
enreihe eine bundesweite Familienstudie sowie regionale Studien in den fünf Bun
desländern Berlin, Baden-Württemberg, Sachsen, Sachsen-Anhalt und Thüringen 
mit bisher insgesamt 160 Studienteilnehmer:innen (Stand Januar 2025). Perspekti
visch sollen neben den bundeslandübergreifenden Befunden und Kategorien auch 
die länderbezogenen Unterschiede herausgearbeitet und historisch sowie bildungs
politisch analysiert werden. 

Methodisch arbeiten wir in den Studien mit offenen Erhebungsverfahren. Zu 
Beginn der narrativen Interviews laden wir die Schüler:innen und jungen Erwach
senen ebenso wie die Lehrkräfte mit folgendem offenen Erzählstimulus zu freien 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Erzählungen ein: »Wenn Du in Deiner Biografie zurückdenkst, wie kommst Du mit 
Antisemitismus in Berührung?« Die Interviewerinnen halten sich im Sinne des nar
rativen Interviews (vgl. Rosenthal 2015) zurück und stellen erst vertiefende Nach
fragen, nachdem die Interviewpartner:innen ihre Erzählung abgeschlossen haben. 
Diese Interviewmethodik gilt auch in anderen Bereichen der sozialwissenschaftli
chen Forschung zu gewaltförmigen, traumatischen Themen als geeignetes Verfah
ren (vgl. Helfferich 2016), da die Interviewten hierbei ein hohes Maß an Selbstbe
stimmung über ihre Erzählung behalten. Stellt sich im narrativen Interview ein Er
zählfluss ein, entsteht eine hohe Nähe zu vergangenen Situationen, die sich oft in 
dichten, szenischen Schilderungen ausdrückt (vgl. Rosenthal 2015). Ähnlich zu den 
narrativen Interviews baten wir die (ehemaligen) jüdischen Schüler:innen und die 
Lehrkräfte in den jeweiligen Gruppendiskussion, sich offen auszutauschen zu der 
Frage, was sie mit dem Thema Antisemitismus an Schulen verbinden. Die transkri
bierten Daten analysieren wir durch eine Kombination aus sequenzieller (ebd.) und 
kategorialer Auswertung (Strauss 1998; Clarke et al. 2018). 

4 Ausgewählte Befunde 

Im folgenden Kapitel werden Befunde exemplarisch diskutiert, die Einblicke in die 
Perspektiven sowie Deutungen von (ehemaligen) jüdischen Schüler:innen und Lehr
kräften ermöglichen und teilweise einen direkten Bezug zum Ethik- und Religions
unterricht aufweisen. 

4.1 Perspektiven von (ehemaligen) jüdischen Schüler:innen 

Antisemitismus als biografische Erfahrung 
Die für die Studienreihe interviewten jüdischen Schüler:innen und jungen Er
wachsenen thematisieren in den Einstiegssequenzen der Interviews ihre frühen 
Erinnerungen an antisemitisch konnotierte Situationen in der Kindheit und 
Grundschulzeit. So sagt beispielsweise ein Schüler aus Sachsen zu Beginn des 
Interviews: »muss an mehrere Situationen denken […] schon von der Grundschule 
her« (Schüler 1, Sachsen). Deutlich wird in Aussagen wie dieser, dass die jüdischen 
Interviewpartner:innen im Unterschied zu den meisten interviewten Lehrkräften 
Antisemitismus als biografisch relevante Konstante erinnern. Die Interviewfra
ge nach den eigenen Berührungspunkten mit Antisemitismus löst bei jüdischen 
Interviewpartner:innen direkte Erinnerungen an verschiedene Situationen mit 
Gleichaltrigen und Lehrkräften aus, die bis in ihre Grundschulzeit zurückreichen. 
Kinder mit jüdischen Familienbiografien machen ihre ersten Antisemitismus
erfahrungen in einer Lebensphase, in der sie mit Entwicklungsanforderungen 
beschäftigt sind und nicht immer eine bewusste Einordnung dieser Erfahrungen 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 147 

vornehmen können. Erinnert werden ein diffuses Unbehagen, wohingegen die 
Kategorisierung der erinnerten Situationen als antisemitisch eher aus der Retro
spektive beim erneuten Aufrufen und bei der Möglichkeit zur Reflexion erfolgt – 
zum Beispiel durch die Teilnahme an der Studie. Der frühe Zeitpunkt der ersten 
erinnerten antisemitischen Erfahrungen in der Schulbiografie deutet zudem dar
auf hin, dass die altersbegründete Vermeidung solcher Themen durch Lehrkräfte in 
der Grundschule nicht den Lebens- und Erfahrungswelten von Kindern entspricht. 
Offenbar werden bereits im Grundschulalter tradierte antisemitische Wissensbe
stände in Handlungen umgesetzt und nehmen expliziten und impliziten Einfluss 
auf die Gruppendynamiken. 

Schulische Teilhabe jüdischer Schüler:innen mit ihren Zugehörigkeiten 
Ein wesentlicher Befund der Interviews mit jüdischen (ehemaligen) Schüler:innen 
ist die Einschränkung ihrer Teilhabe am sozialen Geschehen im schulischen Kon
text. Interviewpartner:innen berichten ausführlich über subtile wie auch offene 
Ausschlusserfahrungen aufgrund ihrer jüdischen Zugehörigkeit. Sie beschreiben 
auch Voraussetzungen, unter denen sie sich vorstellen können, sich als jüdisch zu 
zeigen. Dabei geht es noch nicht um antisemitische Übergriffe, sondern um Fragen 
der Inklusion und Selbstverständlichkeit jüdischer Zugehörigkeit neben anderen 
ethnischen, religiösen und sozialen Zugehörigkeiten einer vielfältigen Schule. 
Eine ehemalige jüdische Schülerin resümiert in Bezug auf sich und die meisten 
ihrer jüdischen Freund:innen, worin ihr Zurückhalten der jüdischen Identität im 
schulischen Kontext begründet lag: 

Die meisten (.) jüdischen Freunde, die ich hatte (.) ähm die haben sich auch (.) 
so gar nicht so richtig geoutet so ja ich bin jüdisch (.) ja (.) das heißt (.) und ich 
denke genau wegen (.) also aus diesen Grund dass dass man (.) also ich denk nicht, 
dass man Angst vor Antisemitismus hatte sondern einfach (.) weil es nicht (.) also 
ich glaub (.) so das ist aber auch meine subjektive so (.) Meinung ja, dass man 
sich nicht wohl genug gefühlt hat, um das einfach so offen auszusprechen. (junge 
Erwachsene, Sachsen-Anhalt) 

Deutlich wird in dieser und ähnlichen Sequenzen, dass ein selbstverständliches, un
eingeschränktes Dasein als jüdische:r Schüler:in an öffentlichen Schulen mit ihrem 
Wohlfühlen in der Schulgemeinschaft zusammenhängt. Die Interviewpartner:in
nen erfuhren jedoch früh, dass ihre jüdische Zugehörigkeit Irritationen und unan
genehme Reaktionen hervorrufen kann. Das Zeigen oder Zurückhalten eines we
sentlichen Teils der eigenen kulturellen und familialen Identität ist abhängig von 
Vertrauen und Schutz im sozialen Machtgefüge. Genau in diesem Spannungsfeld 
wird die institutionelle Dimension des Antisemitismus an Schulen sichtbar – der 
Zugang zu Bildung und Teilhabe führt über den Verzicht auf die Sichtbarkeit oder 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Thematisierung der jüdischen Herkunft und damit teilweise auch der außerschuli
schen Lebenswelt. Die Institution Schule kann für jüdische Kinder und Jugendliche 
gegenwärtig nur dann sicher sein, wenn sie einen wichtigen Teil ihrer Zugehörigkeit 
anpassen, unterdrücken und gar verschweigen. 

Zur Bandbreite von Antisemitismuserfahrungen an Schulen 
Eine geteilte Erfahrung in den Interviews mit (ehemaligen) jüdischen Schüler:in
nen in verschiedenen Bundesländern betrifft antisemitische vermeintliche Witze. 
Die Kritik der Interviewten an dieser Form antisemitischer Kommunikation be
zieht sich in der Rückschau nicht nur auf die Mitschüler:innen, sondern auch auf 
Lehrkräfte, die auf solche Äußerungen passiv, indifferent oder auch relativierend 
reagiert haben. Das Strukturmerkmal der Bagatellisierung als Reaktion auf an
tisemitisches Sprechen äußert sich für die interviewten jüdischen Schüler:innen 
insbesondere in der Aufforderung, die verletzenden, oftmals als Witz verkleideten 
antisemitischen Äußerungen nicht ernst zu nehmen, wie diese Schülerin erzählt: 

[…] das wurde mir tatsächlich auch schon von Lehrern (.) wurde mir auch schon 
gesagt, da hat jemand irgendwie einen Witz gemacht (.) […] also, ne (.) und (.) ich 
fand das halt nicht lustig ((lacht)) (.) und ich versteh auch nicht, wie man (.) wie 
man das lustig finden kann (.) ähm (.) und (.) die Lehrerin (.) die dann so meinte – 
Ja, man muss einfach auch mal lernen, Dinge nicht so ernst zu nehmen immer (.) 
Ja, also man muss halt einfach auch mal lernen, dass (.) dass das halt einfach nur 
ein blöder Jugendwitz ist, und Jugendliche machen halt blöde Witze und (.) ja (.) 
aber so was dann halt von einer nichtjüdischen Lehrerin zu hören ist halt auch (.) 
((lacht)) (.) ist halt auch blöd. (Schülerin, Baden-Württemberg) 

In der Erinnerung der Schülerin fordert die Lehrkraft sie dazu auf, einen antise
mitischen Witz »nicht so ernst zu nehmen« mit der Begründung, Jugendliche wür
den »halt blöde Witze« machen. Hier zeigt sich die verbreitete Deutung von antise
mitischen Äußerungen als vorübergehendes, belangloses Pubertätssymptom – eine 
Deutung, die Lehrkräfte vielfach zur Erklärung antisemitischer Sprache von Schü
ler:innen einbringen. Mit solchen Erklärungsansätzen werden der antisemitische 
Gehalt der Wortspiele und ihre gewaltförmige Wirkung dethematisiert. Die Baga
tellisierung antisemitischer Sprache hat eine institutionelle Dimension und findet 
sich wiederholt in den Schilderungen der Interviewten wieder. Der Fokus der Lehr
kraft auf eine mutmaßliche Intention der Handelnden (»einfach nur ein blöder Ju
gendwitz«) statt auf den Wortgehalt und die Wirkung, die eine jede antisemitische 
Sprache unabhängig von der Intention entfaltet, ist ebenfalls ein Strukturmerkmal, 
das sich durch die Interviews zieht. Für die Schülerin treten in der Erinnerung die 
bagatellisierende Reaktion und die Aufforderung, antisemitische Witze nicht ernst 
zu nehmen, deutlich hervor. In anderen Interviews resümieren jüdische (ehemali

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 149 

ge) Schüler:innen, sich damit abgefunden zu haben, dass vonseiten der Schule kaum 
Intervention und Schutz zu erwarten waren. So sagt eine junge Erwachsene am En
de einer Gruppendiskussion zwischen jüdischen ehemaligen Schüler:innen in Sach
sen-Anhalt: »wir müssen irgendwie drüberstehen und versuchen damit klarzukom
men«. 

Die Bandbreite der von jüdischen Schüler:innen und jungen Erwachsenen the
matisierten Antisemitismuserfahrungen in ihren Schulbiografien reicht vom Un
wohlsein, sich als jüdische:r Schüler:in zu zeigen oder als jüdische:r Schüler:in expo
niert zu werden, über übergriffige Ansprachen bis hin zu physischen Angriffen. Eine 
Schülerin aus Sachsen thematisiert im narrativen Interview jahrelang andauernde 
Übergriffe, die wellenförmig zu- und abnähmen. Zum Zeitpunkt des Interviews sagt 
sie: »gerade (.) ist so eine antisemitistische Welle auf mir drauf« (jüdische Schülerin, 
Sachsen). Sie schildert eine Kette von Übergriffen, bei denen ihr nach Entdeckung 
ihrer jüdischen Identität durch Mitschüler:innen »Sachen gestohlen« wurden und 
sie »mit Essen beworfen« wurde. Mitschüler:innen konfrontierten sie mit Referen
zen zum Nationalsozialismus: »fast jeden Tag wurde der Hitlergruß gezeigt« und es 
wurde vor ihr ein »Song gesungen [.], der halt in der Nazizeit gesungen wurde«. Die 
Angriffe betreffen auch den außerschulischen Raum. Die Familie wird in bedrohli
cher Form zuhause aufgesucht: »da haben wir [.] gesehen wie eine Gruppe Jugend
liche auf unser Grundstück gegangen ist«. Hilfe und Unterstützung aufseiten der 
Lehrkräfte bleiben aus mit der Ausnahme einer Lehrkraft, die ihr rät, zur Polizei zu 
gehen, und damit im Vergleich zu den anderen Lehrkräften heraussticht. 

Im Gegensatz zu diesen manifesten Übergriffen als Teil der Realität von Antise
mitismus an Schulen schildern (ehemalige) jüdische Schüler:innen im Kontext des 
Religions- und Ethikunterrichts auch subtilere Formen des Antisemitismus und da
mit verbundene Differenzerfahrungen. 

Differenzerfahrungen im Religions- und Ethikunterricht 
Die interviewten jüdischen (ehemaligen) Schüler:innen schildern bundeslandüber
greifend ähnliche Szenen in unterschiedlichen Unterrichtssettings. So werden 
beispielsweise die Thematisierung der Shoah oder Gedenkstättenbesuche als 
grundlegende Differenzerfahrung erinnert. Zum Religions- und Ethikunterricht 
werden insbesondere Erfahrungen der Exponierung und des Othering beschrieben, 
z.B. wenn Lehrkräfte im Kontext von Unterrichtseinheiten zum Judentum fragten, 
ob jemand in der Klasse jüdisch wäre: 

In der Schule da hatte uns der Ethiklehrer hat uns gefragt also halt am Anfang des 
Themas so ist jemand jüdisch in der Klasse […] und dann hab ich mich aber auch 
nicht gemeldet aber es haben halt ein paar zu mir geschaut. (Schülerin, Sachsen) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Wie in dieser Sequenz erinnert, kommt es offenbar insbesondere im Religions- und 
Ethikunterricht zu Situationen, in denen die ansonsten an öffentlichen Schulen vor
herrschende Annahme jüdischer Abwesenheit unterbrochen wird. Die Interview
partner:innen schildern, wie die Fragen nach jüdischen Schüler:innen oder nach Be
rührungspunkten der Schüler:innen mit Jüdinnen und Juden ein Unbehagen auslö
sen. Sie erinnern Irritationen und Ausdrücke der Verwunderung über ihre Anwe
senheit und Existenz, wie in dieser von einer Interviewpartnerin erinnerten Reak
tion einer Mitschülerin: »Ich habe noch nie einen lebenden Juden gesehen«. In der 
Gruppendiskussion in Sachsen-Anhalt kommentiert ein junger Erwachsener iro
nisch zu dieser Dynamik, es sei »der feuchte Traum eines Religionslehrers oder ei
ner Religionslehrerin, wenn er ein (.) echten Juden oder Jüdin hat, die man dann (.) 
die dann im Religionsunterricht erzählen kann«. 

Auf diese Weise werden jüdische Kinder mit mehrheitsgesellschaftlichen Bil
dern, Fremdthematisierungen sowie daran anknüpfenden Beziehungsangeboten 
konfrontiert, in denen sie als Repräsentant:innen des Judentums, der Shoah und 
des Nahostkonflikts adressiert werden. Die Befunde der Studienreihe verdeutli
chen, wie jüdische Schüler:innen außerhalb der mehrheitsgesellschaftlichen Wir- 
Gruppe imaginiert und als (historische) Objekte mit anderen, fremden Identitäten 
versehen werden. 

Verschiedene jüdische Interviewpartner:innen der Studienreihe teilen die Er
fahrung einer Differenzsetzung und die Erfahrung, als »anders wahrgenommen 
zu werden« (junge Erwachsene Sachsen-Anhalt), sobald sie als jüdisch eingeord
net wurden. Eine Interviewpartnerin berichtet von einer Situation aus ihrem 
Geschichtsunterricht, in dem die Shoah thematisiert wurde: 

[Die Lehrerin] guckt mich dabei die ganze Zeit an (.) was ist jetzt ihre Reaktion? (.) 
Hab ich jetzt was Richtiges gesagt, ich so – ich hab keine Geschichte studiert, ja 
[…] Müsstest du/Du bist die Geschichtslehrerin, du solltest wissen, ob du was Rich
tiges gesagt hast oder nicht und nicht (.) danach, wie ich mich jetzt fühle. (Schü
lerin, Baden-Württemberg) 

Die Schülerin erinnert ihren Eindruck, dass die Lehrkraft ihr durch auffälligen 
Blickkontakt bei diesem Unterrichtsthema eine Expertinnen-Rolle für die Vermitt
lung der Shoah überträgt. Die Interviewpartnerin nimmt im Verlauf des Interviews 
eine weitere Deutung der Situation vor, indem sie sich fragt, ob sie als lebende 
Repräsentantin des Judentums wahrgenommen wurde und wie der Unterricht 
ohne jüdische Anwesenheit gestaltet worden wäre: 

dass ich manchmal dann auch das Gefühl hatte (.) sie (.) können ihren Unterricht 
fast gar nicht so machen, wie sie ihn machen würden wenn ich nicht da wäre, also 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 151 

ich hätte mal gern so einen Unterricht gesehen, wenn ich nicht da gesessen hätte 
(.) und ob dann vielleicht (.) was anderes gesagt worden wäre. 

Eine weitere Interviewpartnerin aus Baden-Württemberg berichtet, wie sie von ih
ren Lehrkräften ohne Vor- oder Nachbereitung gebeten wurde, über ›das Judentum‹ 
zu referieren. Sie erzählt, wie sie und ihre Schwester regelmäßig in unterschiedli
che Klassen gegangen sind und sich »da vorne hingestellt [haben] wie so ein Aus
stellungsstück (.) und gesagt [haben]– joa (.) so seh ich aus (.) habt ihr Fragen?« In 
dieser Schilderung erinnert die Schülerin einen exotisierenden Umgang mit ihr und 
ihrer Schwester, in dem sie als Bildungsobjekte (»Ausstellungsstück«) für die nicht
jüdischen Schüler:innen fungieren sollten. 

Die Haltung von Lehrkräften aus Sicht jüdischer Schüler:innen 
Lehrkräfte sind (teils jahrelang) wichtige Bezugspersonen für ihre Schüler:innen. 
Im Datenmaterial wird deutlich, dass Schüler:innen sich mit der Rolle der Lehr
kräfte retrospektiv auseinandersetzen und einprägsame Interaktionen selbst einige 
Jahre später erinnern. Dabei geht es nicht nur um Erinnerungen an die getätigten 
Äußerungen ihrer Lehrkräfte im Zusammenhang mit antisemitischen Übergriffen, 
sondern auch um ausgebliebene Interventionen oder implizit vermittelte Haltun
gen zu jüdischen Themen. In der Studie in Sachsen-Anhalt kritisiert ein junger Er
wachsener diskriminierende Haltungen seiner ehemaligen Lehrkräfte sowie »star
ke antireligiöse Tendenzen«, die er in seinem Religionsunterricht wahrnahm, unter 
anderem hinsichtlich des Judentums: 

Abgesehen von diesen ganzen Geschichten wie ›Du Jude‹ als Schimpfwort, was 
nichts Neues ist […] die Schülerschaft mit ihrem »Du Jude« als Schimpfwort, die 
sich größtenteils aber gar nicht so mit Juden auseinandergesetzt hat oder jemals 
mit welchen zu tun hatte (.) seh ich tatsächlich oder sah ich das Problem und seh 
ich bis heute noch in Sachsen-Anhalt bei den Lehrern und nicht bei den Schülern 
(.) in erster Linie massivst bei den Lehrern, also bei den Lehrern, die nicht nur an
tisemitisch waren, sondern gleichzeitig auch Homosexualität als Dysfunktion be
zeichneten offen im Unterricht und äh zu jeglicher anderer Form von Fremden

feindlichkeit und Homophobie aufriefen in ihren Aussagen (.) das natürlichste der 
Welt in einer ostdeutschen Wald- und Wiesenschule (.) auch sehr starke antireli
giöse Tendenzen […] aber (.) Judentum (.) nö (.) böse (.) also nicht nur gegen (.) 
nicht nur kategorisch gegen das Judentum auch (.) Religionsunterricht, auch vor 
allem katholischer Religionsunterricht, Katholizismus als klare (.) geteilte Minder

heit, wenn dann Protestantismus (.) ist das in meinen Augen das größte struktu
relle Problem an (.) meiner Schule. (Junger Erwachsener, Interviewpartner 1 Sach
sen-Anhalt) 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

In dieser Sequenz resümiert der Interviewpartner knapp die antisemitischen Be
leidigungen innerhalb der Schüler:innenschaft und merkt gleichzeitig an, dass er 
»das Problem« des Antisemitismus an Schulen bei den Lehrkräften verortet. Die 
Beleidigungen stuft er als »nicht nur antisemitisch«, sondern auch als entwertend, 
ausgrenzend und pathologisierend gegenüber weiteren Gruppen und Minderhei
ten ein. In diesem Zusammenhang problematisiert er das als »böse« vermittelte Ju
dentum, aber auch die tendenziöse Vermittlung anderer Religionen. Er ordnet die 
diskriminierenden Haltungen der Lehrkräfte als »das größte strukturelle Problem« 
an seiner ehemaligen Schule ein. Deutlich wird hier, wie Antisemitismuserfahrun
gen eingebettet in eine schulische Kultur erlebt werden und die Einordnung seitens 
der interviewten jüdischen Schüler:innen eng mit den vermittelten Haltungen ihrer 
ehemaligen Lehrkräfte verbunden ist. 

4.2 Perspektiven von (nicht-jüdischen) Lehrkräften 

Biografische und räumliche Distanzierung von jüdischer Gegenwart 
Die Intervieweinstiege der Lehrkräfte in den fünf Bundesländern weisen eine hohe 
Ähnlichkeit auf. Auf die Frage nach ihren biografischen Bezügen zu Antisemitismus 
äußern Lehrkräfte spontan, eine »distanzierte« und »keine lebendige Beziehung« 
zum Thema Antisemitismus zu verspüren, wie beispielsweise diese Lehrkraft: 

Ich hab halt gemerkt – okay Antisemitismus (.) beziehungsweise (.) das ist halt ir
gendwie sowas (.) ich hab dann keine (.) keine (.) keine lebendige Beziehung son
dern eher so eine distanzierte – ja es ist irgendwie schlecht aber ich weiß auch 
nicht, wie ich damit umgehen kann. (Lehrkraft Sachsen) 

Die hier zitierte Lehrkraft beschreibt ihre biografische Distanz durch das Bild der 
fehlenden vitalen Beziehung zum Antisemitismus, wobei mit der Formulierung »le
bendige« vs. »distanzierte« Beziehung vielleicht nicht nur der Bezug zum Thema 
Antisemitismus, sondern auch die Beziehung zu Jüdinnen und Juden beschrieben 
wird. Gleichzeitig wird eine moralische Dimension deutlich, wenn diese Distanz als 
Abweichung von der sozialen Norm und »irgendwie schlecht« markiert wird. Die 
Lehrkraft verknüpft diese Assoziation mit der Beschreibung von Handlungsunsi
cherheit im Umgang mit Antisemitismus und drückt dabei die Erwartung aus, als 
Lehrkraft mit Antisemitismus umgehen zu können, obgleich ihr dieser als abstrakt 
erscheint. 

Verschiedene Lehrkräfte reflektieren in ihren Eingangssequenzen die weitrei
chende biografische Distanz zum Thema und bringen ihre Deutungen ein, woher 
die Gefühle fehlender Verbindung und der Beziehungslosigkeit kommen könnten. 
Oftmals wird die Distanz im Interviewverlauf damit begründet, dass Jüdinnen und 
Juden in ihrer Biografie abwesend waren. Einige Lehrkräfte begründen die geringe 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 153 

Relevanz des Antisemitismus mit der weitgehenden Abwesenheit von Jüdinnen und 
Juden im sozialen Umfeld. So führt eine Lehrkraft zum Interviewbeginn zu ihrer 
Nicht-Wahrnehmung von Antisemitismus aus: 

(…) Wir haben auch hier in der Stadt gar keine Juden. Das gibt es hier gar nicht, 
dass hier welche wohnen würden. […] Also haben wir halt weder in der Stadt noch 
an der Schule da eine direkte Konfrontation und auch weniger Klientel. (Lehrkraft 
Baden-Württemberg) 

In dieser Sequenz wird die Selbstverständlichkeit der jüdischen Präsenz und Zuge
hörigkeit doppelt verneint – in der Logik des Zitats existieren Jüdinnen und Juden 
weder »hier in der Stadt« noch »an der Schule« und können gänzlich außerhalb ihrer 
Lebensweltbezüge verortet werden. In Einordnungen wie dieser wird die Relevanz 
des Antisemitismus auf jüdische Anwesenheit zurückgeführt. Die Lehrkraft sieht 
zudem keine »direkte Konfrontation«, da vermeintlich keine Jüdinnen und Juden 
in der Schule und der Stadt seien und auch »weniger Klientel«, wobei sie im weite
ren Interviewverlauf expliziert, dass sie damit Schüler:innen mit türkischer Migra
tionsgeschichte meint. Antisemitismus wird hierbei auf Distanz gehalten, da das 
Problem nicht mit den gewaltproduzierenden gesellschaftlichen Strukturen, son
dern individualisierend mit der Anwesenheit oder Abwesenheit von jüdischen und 
türkischen Schüler:innen erklärt wird. 

Des Weiteren wird die vermeintliche jüdische Abwesenheit räumlich an jüdi
schen Orten festgemacht. Ein Beispiel dafür ist die folgende Sequenz, in der drei 
Lehrkräfte in einer Gruppendiskussion in Sachsen-Anhalt gemeinsam überlegen, 
ob es eine Synagoge in ihrem Ort gibt. 

Lehrkraft 2: hier bei uns ist das einfach zu wenig präsent. Ich mein haben wir in 
[Stadt] eine Synagoge? Wahrscheinlich, (Lehrkraft 3: ja) ich weiß nicht wo (.) In 
Halle (Lehrkraft 3: unv.) (Lehrkraft 1: unv.) Nee aber ich mein das ist ja nicht hier 
in [Ort] (Gruppendiskussion 2, Lehrkräfte Sachsen-Anhalt) 

Die angenommene Nicht-Präsenz von Jüdinnen und Juden im eigenen Alltag ver
dichtet sich in der Gruppendiskussion anhand der Frage nach der Existenz einer 
Synagoge. Dies deutet darauf hin, dass die Begegnung mit jüdischem Leben vor al
lem an einem dritten, anderen Ort erwartet wird. Hierin drückt sich womöglich die 
tradierte Vorstellung aus, dass Jüdinnen und Juden nicht unter den Sprechenden le
ben, sondern vor allem an einem anderen Ort besucht werden könnten, an dem sie 
sich gesammelt aufhalten, und der zudem religiös strukturiert ist. Die Beschäfti
gung mit Antisemitismus wird an die Begegnung mit Jüdinnen und Juden delegiert 
und die Annäherung an das religiöse jüdische Leben im eigenen Alltag kaum in Er
wägung gezogen. In einer weiteren Sequenz aus einer in Sachsen geführten Grup

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

pendiskussion thematisieren Lehrkräfte ihre Distanz, indem sie die Wahrnehmung 
des Jüdischen an der physischen Sichtbarkeit von Jüdinnen und Juden oder der jüdi
schen Community in Berlin, in der Großstadt verorten, aber nicht im eigenen Um
feld: »[…] darf ich auch nicht mit Berlin oder mit Großstädten, ne vergleichen, wo 
man vielleicht doch eher auf Menschen trifft, die das Judentum halt auch nach au
ßen tragen« (Gruppendiskussion, Lehrkräfte Sachsen). 

In der gesamten Bundesländerstudienreihe zeigt sich die Perspektivendiver
genz im Zusammenhang mit Differenz- und Ausschlusserfahrungen jüdischer 
Schüler:innen besonders deutlich. Lehrkräfte handeln vor dem Hintergrund der 
biografischen Distanz und Annahme jüdischer Nicht-Präsenz; sie übersehen Dif
ferenz- und Ausschlusserfahrungen jüdischer Schüler:innen und verstärken deren 
Effekte durch unsicheres, unentschlossenes Handeln. Weiterhin zeigt sich eine 
mehrfache Delegation der Verantwortung, die zum einen durch die angenommene 
Abwesenheit jüdischer Kinder und zum anderen durch die An- oder Abwesenheit 
der als muslimisch oder migrantisch markierten Schüler:innen erklärt wird. Diesen 
Umstand problematisiert eine Lehrkraft wie folgt: 

und was ich auch bezeichnend finde, ja, wenn dieses Thema bei Lehrerfortbildun
gen auftaucht, dass wirklich die Reaktion von ((atmet aus)) über 90 Prozent aller 
Lehrkräften ist zu sagen ähm – »Wir haben keinen Juden an der Schule, also haben 
wir kein Problem mit Antisemitismus«. (Lehrkraft Baden-Württemberg) 

In diesen verschiedenen Facetten der Historisierung, Distanzierung, Perspekti
vendivergenz und Externalisierung wird deutlich, dass jüdische Schüler:innen und 
ihre Familien nicht als Teil des deutschen Kollektivs wahrgenommen und nicht als 
Adressat:innen und Akteur:innen des schulischen Unterrichts eingeordnet werden. 
Die Annahme jüdischer Abwesenheit als selbstverständlicher Teil der Schulgemein
schaft und die Bindung der Intervention an die An- oder Abwesenheit von Jüdinnen 
und Juden tragen zum institutionellen Ausschluss jüdischer Schüler:innen bei. 
Weiterhin verstärkt die Annahme jüdischer Nicht-Präsenz die De-Thematisierung 
institutionellen Antisemitismus und die Reproduktion des antisemitischen Topos 
der Fremdartigkeit und Nicht-Zugehörigkeit von jüdischen Kindern. 

Vage Thematisierung des Religions- oder Ethikunterrichts als Ort 
der Antisemitismusprävention 
Der Religions- oder Ethikunterricht wird von den Lehrkräften im Zusammenhang 
mit Antisemitismus vor allem als potenzieller Ort der Prävention thematisiert, wo
bei dem Religionsunterricht teilweise eine zentrale Rolle zugewiesen wird. Gleich
zeitig bleibt das Sprechen über den Religionsunterricht vage, wie im folgenden Aus
zug aus einer Gruppendiskussion unter Lehrkräften: 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 155 

Auch da ist es halt so, in der Lehrerschaft kennt man sich halt unterschiedlich gut 
aus mit Religionen. Ich glaube, viele meiner Kollegen wären der Meinung, man 
könnte den Religionsunterricht komplett aus der Schule entfernen und einfach 
Ethik für alle machen und es eher so- aber die Schüler haben halt ein großes In
teresse an Religion. Und für viele Schüler ist Religion wichtig. Und gleichzeitig ha
ben sie aber niemanden, mit dem sie so als Experte darüber reden können, also 
vor allem die muslimischen Schüler. Und da sehe ich auch, dass das dann eher 
nicht so- also, dass vielleicht eher manche Lehrkräfte jetzt islamkritisch sind oder- 
und sich da äußern als jetzt antisemitisch. (Lehrkraft, Gruppendiskussion Baden- 
Württemberg) 

Der Religionsunterricht wird in dieser Sequenz als Unterrichtssetting eingeordnet, 
das manche Lehrkräfte zunehmend als überflüssig empfinden und durch einen 
Ethikunterricht ersetzen würden. Zugleich wird festgestellt, dass der Religions
unterricht Schüler:innen interessiere und die Religion generell von Bedeutung sei. 
Die Annahme, dass Schüler:innen Ansprechpersonen für religiöse Fragen fehlen, 
wird eher auf muslimische als auf jüdische Schüler:innen bezogen. Dieser Befund 
korrespondiert mit dem Befund der jüdischen Nicht-Präsenz, da jüdische Kinder 
als Adressat:innen des Religionsunterrichts an öffentlichen Schulen kaum thema
tisiert werden. So wird das Fehlen der entsprechenden Expert:innen, mit denen 
Schüler:innen über ihre Religion sprechen können, hier über die »islamkritisch[en]« 
Kolleg:innen begründet. 

In einigen Gruppendiskussionen diskutieren die teilnehmenden Lehrer:innen, 
dass Antisemitismus unter Schüler:innen eine verbindende soziale Funktion entfal
te und so eine Funktion des Gruppenzusammenhalts erfülle. Antisemitische Äuße
rungen würden dabei als ein »Vereinigungsmoment gegen eine dritte Gruppe« wir
ken. Diese Funktion erhalte Antisemitismus insbesondere unter Schüler:innen, die 
selbst Diskriminierung erfahren würden. Als beispielhafter Kontext für einen sol
chen »Vereinigungsmoment« wird in einer Gruppendiskussion unter anderem eine 
Unterrichtseinheit zu Religionen diskutiert: 

Ich hatte so eine siebte Klasse. Da waren dann die Religionen Thema. Und also 
dann halt schon so die Hauptreligionen und dann war es wirklich so, dass- ich 
hatte halt keine, oder, da haben sich halt keine jüdischen Schülerinnen und Schü
ler geoutet. Und dann hatte ich halt quasi christliche und muslimische Schüler. 
Und die haben sich dann tatsächlich irgendwie so miteinander vereinigt und dann 
tatsächlich antisemitische Äußerungen gebracht. (Lehrkraft, Gruppendiskussion 
Berlin) 

Der Religionsunterricht wird in der obigen Sequenz thematisiert als Setting, in dem 
die Beschäftigung mit dem Thema »Hauptreligionen« antisemitische Äußerungen 
unter Schüler:innen aktivieren würde. In der Erinnerung an die Unterrichtssituati

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

on werden jüdische Schüler:innen zunächst als abwesend beschrieben (»keine«). Die 
vermeintliche Abwesenheit korrigiert die Lehrkraft in der Formulierung, es hätten 
sich »keine jüdischen Schülerinnen und Schüler geoutet«. Sie beschreibt die ande
ren anwesenden Schüler:innen als »quasi christliche und muslimische Schüler« und 
ordnet sie den beiden anderen monotheistischen Religionen zu. Schüler:innen ohne 
religiösen Hintergrund oder mit einer nicht religiös begründeten jüdischen Iden
tität erscheinen ebenso abwesend wie jüdische Schüler:innen mit einem religiösen 
Selbstverständnis. Die etwas einschränkende Formulierung »quasi« könnte als Hin
weis darauf gedeutet werden, dass der Lehrkraft die pauschale Zuordnung bewusst 
ist. Möglicherweise versucht sie, ihre Schüler:innen eher durch eine als christlich 
und muslimisch markierte Sozialisation zu beschreiben, anstatt eine feste Zuord
nung ihrer Religiosität vorzunehmen. Die Lehrkraft beschreibt, dass sich die Schü
ler:innen, die sie den beiden anderen monotheistischen Religionen zugeordnet hat, 
in antisemitischen Äußerungen »vereinigt« hätten. So beschreibt sie Antisemitis
mus im Religionsunterricht über die Funktion eines milieuübergreifenden, sozialen 
Bindemittels. Christliche und muslimische Schüler:innen werden als zwei getrenn
te Gruppen dargestellt, die über antisemitische Äußerungen zueinander und eine 
Gemeinsamkeit untereinander finden würden. Es wird deutlich, dass sich einzelne 
jüdische Schüler:innen in einem solchen Setting nicht unbesorgt mit ihrer Zugehö
rigkeit zeigen können. 

Bemerkenswert ist im Vergleich zum sonstigen Datenmaterial, dass in dieser 
Sequenz überhaupt christliche oder christlich sozialisierte Schüler:innen thema
tisiert werden und Antisemitismus in seiner vereinigenden Funktion erwähnt 
wird. Im sonstigen Material der Bundesländerstudienreihe steht die Zuordnung 
als »muslimisch« im Vordergrund, wenn antisemitisch handelnde Schüler:innen 
hinsichtlich einer religiösen Zugehörigkeit oder Sozialisation kategorisiert werden. 
Das ist deswegen bemerkenswert, da der christliche Antijudaismus eine der ältes
ten, bis in die Gegenwart wirksamen Formen des Judenhasses bildet. Dennoch wird 
antisemitisch handelnden Schüler:innen, die nicht als muslimisch eingeordnet 
werden können, keine christlich-mehrheitsgesellschaftliche Sozialisation als Hin
tergrund ihres Handelns zugeordnet, sondern ihr Handeln wird kontextualisiert als 
vorübergehend, pubertätsbedingt, provozierend, unbedacht oder – insbesondere 
im Material in Sachsen, Thüringen und Sachsen-Anhalt – als in rechten Milieus so
zialisiert. Das Christentum bleibt im Datenmaterial blass und teilweise biografisch 
ungebunden; ein christlicher familiärer Hintergrund und eine christliche Soziali
sation als ein möglicher Faktor, der zur Verinnerlichung antisemitischer Bilder und 
Orientierungen beiträgt, werden im Gegensatz zum Islam und zu muslimischer 
Sozialisation nicht thematisiert. Dabei wird im Kontext vom Islam von einem 
prägenden familiären Hintergrund ausgegangen, während Vorfälle von nicht als 
muslimisch eingeordneten Jugendlichen eher nicht mit der Familie verknüpft wer

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 157 

den. Die Ausnahme bildet hier der Verweis auf die rechtsextreme Sozialisation von 
Schüler:innen in den Studienteilen in Sachsen-Anhalt und Sachsen. 

Insgesamt ordnen Lehrkräfte antisemitische Äußerungen vor allem Schüler:in
nen und nicht sich selbst oder anderen Lehrkräften zu. In einzelnen Gruppendis
kussionen und Interviews nehmen sie jedoch kritisch Bezug auf Kolleg:innen, die 
aus ihrer Sicht Antisemitismus verharmlosen, den palästinensisch-israelischen 
Konflikt verzerrt darstellen oder antisemitische Posts in Chatgruppen unter Lehr
kräften dulden oder gar verbreiten würden. Insgesamt dominiert aufseiten der 
Lehrkräfte aber die Bezugnahme auf die Schüler:innenschaft. Jugendliche wer
den auch präventionspolitisch als die primäre Zielgruppe von Förderprogrammen 
adressiert (vgl. Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus 2017). 
Dabei wird Antisemitismus individualisierend als ein Bildungsproblem oder Ver
haltensproblem von antisemitisch handelnden Schüler:innen kontextualisiert, auf 
denen der Fokus der Interventionen liegt. Die Auswirkungen auf potenziell anwe
sende jüdische Schüler:innen oder Kolleg:innen werden nur marginal thematisiert. 
Der Religions- und Ethikunterricht wird teilweise als mögliche Intervention gegen 
Antisemitismus adressiert; die Bezugnahmen sind jedoch unkonkret, die je eigene 
Rolle darin wie auch das didaktische Vorgehen der Lehrkräfte verbleiben vage. 

5 Resümee 

Insgesamt ist als Befund festzuhalten, dass die interviewten Lehrkräfte auf die 
Frage nach Berührungspunkten mit Antisemitismus vielfach den Religions- oder 
Ethikunterricht eigeninitiativ und zugleich eher unkonkret thematisieren. Der 
Religions- oder Ethikunterricht wird dabei vorwiegend eingebracht als ein poten
zieller Ort der Antisemitismusprävention und nur vereinzelt als ein Setting der 
Anerkennung von religiösen Zugehörigkeiten von Schüler:innen. Die Bedeutung 
des Religionsunterrichts wird eher den muslimischen Schüler:innen als jüdischen 
Schüler:innen zugesprochen, die im Datenmaterial als abwesend erscheinen und 
deren Erfahrungen und Bedarfe nahezu nicht besprochen werden. Die für die 
Studie interviewten jüdischen Schüler:innen thematisieren den Religions- und 
Ethikunterricht hingegen als potenziell unsicheren Ort, wo jüdische Themen aus 
zumeist nichtjüdischer Perspektive teilweise irritierend oder verletzend dargestellt 
werden und sie Differenzerfahrungen machen. Es werden Szenen geschildert, 
in denen der Religionsunterricht antisemitische Aversionen und antisemitische 
Äußerungen unter Schüler:innen aktiviert. Diese Disposition wird von Lehrkräften 
aus der Perspektive jüdischer Schüler:innen nicht erkannt und nicht entgegnet 
– jüdische Schüler:innen erscheinen in den Fallschilderungen der Lehrkräfte 
nicht als Akteur:innen und werden nicht thematisiert. Interventionen richten 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

sich vorwiegend an antisemitisch handelnde Schüler:innen und werden nicht 
betroffenenorientiert ausgerichtet. 

Die Bandbreite antisemitischer Übergriffe und ihre strukturelle Dethematisie
rung sowie die systematische Auslassung jüdischer Perspektiven, Bedarfe und Er
fahrungen können als eine Form des strukturellen und institutionellen Ausschlusses 
begriffen werden. Nichtjüdische Lehrkräfte nehmen ihre eigene Verbindung zum 
Thema Antisemitismus als diffus und abstrakt wahr, sie schildern eine gefühlte bio
grafische Distanz und führen ihre fehlende Wahrnehmung von Antisemitismus oft
mals auf die vermeintlich fehlende Präsenz von Jüdinnen und Juden in ihrem Leben 
und an Schulen zurück. Insgesamt zeigt sich damit ein limitiertes Antisemitismus
verständnis, das Jüdinnen und Juden als Auslöser von Antisemitismus kontextua
lisiert und die Immanenz des Antisemitismus in Bildungsinstitutionen sowie die 
familiären wie institutionellen Verwobenheiten nicht mitreflektiert. 

Jüdische (ehemalige) Schüler:innen thematisieren ein breites Erfahrungsspek
trum, das häufig ab der Grundschulzeit erinnert wird und von unangenehmen 
Situationen und ungewollten Exponierungen durch Lehrkräfte und Mitschü
ler:innen bis zu Bedrohungen und physischen Angriffen reicht. Im Religions- und 
Ethikunterricht geht es dabei um die Disposition zur Objektifizierung und Formen 
einer exponierenden Adressierung und Differentsetzung zum Zwecke der Reprä
sentation des Judentums, des jüdischen Lebens oder der Shoah. Zugleich erleben 
jüdische Schüler:innen eine Unsichtbarmachung jüdischer Gegenwart an Schulen. 
Es ist zwar begrüßenswert, jüdische Schüler:innen nach ihren Vorstellungen zu 
fragen und als Expert:innen für jüdische Themen einzubinden, die Einbeziehung 
sollte jedoch selbstbestimmt erfolgen und lebensweltorientiert und antisemitis
mussensibel geleitet sein. Die Herausforderung eines antisemitismuskritischen 
Religions- und Ethikunterrichts kann also dahingehend zusammengefasst werden, 
dass es gilt, jüdische Anwesenheit konsequent mitzudenken und gleichzeitig auf die 
Reproduktion von Antisemitismus sowie auf Differenzsetzung, Exponierung und 
Exotisierung zu verzichten. Eine Voraussetzung dafür wäre die Weiterentwicklung 
von Antisemitismuskritik als Teil der Schulkultur und der schulischen Konzepte 
des Diskriminierungs- und Gewaltschutzes. 

Was folgt aus diesen Analysen für einen antisemitismuskritischen Religions- 
und Ethikunterricht? Deutlich wird, dass der Religions- und Ethikunterricht ein 
sensibles Setting ist, in dem über die Thematisierung religiöser Traditionen unwei
gerlich familiäre Identitäten berührt werden. Kinder vergleichen sich mit anderen 
hinsichtlich ihrer Zugehörigkeiten, Minderheiten-/Mehrheitsverhältnisse werden 
spürbar und Adressierungen von Identitäten können als übergriffig erlebt werden. 
Für künftige Debatten und Forschungen in diesem Feld gilt es daher genauer zu re
flektieren und zu untersuchen, inwieweit der schulische Religions- und Ethikunter
richt sowohl ein Teil des Problems von Antisemitismus an Schulen ist als auch einen 
Beitrag dagegen leisten kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 159 

Literatur 

Adorno, Theodor W. (1969): »Erziehung nach Auschwitz«, in: Theodor W. Adorno 
(Hg.), Stichworte, Kritische Modelle 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 85–101. 

Arnold, Simon/Grünberg, Kurt/Decker, Oliver (2025): »Erfahrungen des Antisemi
tismus in Deutschland vor und nach dem genozidalen Angriff auf Israel. Edito
rial«, in: Psychosozial 47, S. 5–7. 

Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus (2011): Antisemitis
mus in Deutschland. Erscheinungsformen, Bedingungen, Präventionsansätze. 
Drucksache 17/7700. 10.11.2011, Berlin. 

Bericht des Unabhängigen Expertenkreises Antisemitismus (2017): Unterricht 
durch die Bundesregierung. Drucksache 18/11970. 7.4.2017, Berlin. 

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde – Ana
lysen – Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz Juventa. 

Boschki, Reinhold (2019): »Der Beitrag religiöser Bildung zur Antisemitismusprä
vention. Bericht aus einem internationalen Forschungsprojekt«, in: Theo-Web, 
Zeitschrift für Religionspädagogik 18, S. 62–74. 

Braband, Janne/Körs, Anna (2024): »Judentum im Religionsunterricht in der 
Grundschule: zwischen Nicht-Thematisierung, Stereotypisierung und Anti
semitismusprävention«, In: Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 
8, S. 643–665. 

Chernivsky, Marina (2017): »Biografisch geprägte Perspektiven auf Antisemitis
mus«, in: Meron Mendel/Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens, Frank
furt/New York: Campus Verlag, S. 262–279. 

Chernivsky, Marina (2018): »Umgang mit Antisemitismus als Herausforderung und 
Spannungsfeld«, in: Julia Bernstein (Hg.), »Mach mal keine Judenaktion!«. Her
ausforderungen und Lösungsansätze in der professionellen Bildungs- und Sozi
alarbeit gegen Antisemitismus. Forschungsbericht, Frankfurt University of Ap
plied Sciences, S. 319–328. 

Chernivsky, Marina/Lorenz, Friederike (2020): Antisemitismus im Kontext Schule – 
Deutungen und Umgangsweisen von Lehrer:innen an Berliner Schulen, Berlin: 
Kompetenzzentrum für Prävention und Empowerment. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2022): »Perspektivendivergenz in der 
Antizipation und Einordnung antisemitischer Gewalt im Kontext Schule«, in: 
bpb – Bundeszentrale für politische Bildung (Hg.), Jüdisches Leben in Deutsch
land, APuZ: Bd. 10799, S. 252–262. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext 
Schule Deutungen und Praktiken von Lehrkräften und Schulleitungen, Antise
mitismus in institutionellen Kontexten, Weinheim: Beltz. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jüdische Perspektiven in der mittleren Kindheit 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024a): Institutioneller Antisemitis
mus in der Schule. Schule ohne Rassismus. Schule mit Courage (Hg.), Baustein 
14, Berlin. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024b): »Der 7. Oktober als Zäsur für 
jüdische Communities in Deutschland«, in: APuZ 74, S. 1–12. 

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike/Schweitzer, Johanna (2022): Von Anti
semitismus betroffen sein. Deutungen und Umgangsweisen jüdischer Familien 
und junger Erwachsener. Beltz Verlag. 

Clarke, Adele E./Friese, Carrie/Washburn, Rachel (2018): Situational analysis. 
Grounded theory after the interpretive turn, Los Angeles: Sage. 

Diner, Dan (1986): »Negative Symbiose. Deutsche und Juden nach Auschwitz«, in: 
Babylon 1, S. 9–20. 

Diner, Dan (2023): »Versöhnung, Wiedergutmachung und (negative) Symbiose – Po
sitionen und Stationen im deutsch-jüdischen Versöhnungsdiskurs seit 1945. Ei
ne Einleitung«, in: Robert Forkel/Bianca P. Pick (Hg.), Literarische Interventio
nen im deutsch-jüdischen Versöhnungsdiskurs seit 1945, Bielefeld: transcript, 
S. 7–30. 

Fehlberg, Torsten/Kranz, Dani (2024): »Selbstwirksamkeit, Widerstand und Religi
on: Nuancen der Selbstverortung jüdischer Aktivisten in Deutschland«, in: Oli
ver Decker/Johannes Kiess/Ayline Heller/Elmar Brähler (Hg.), Vereint im Res
sentiment. Autoritäre Dynamiken und rechtsextreme Einstellungen. Leipziger 
Autoritarismus Studie, Gießen: Psychosozial Verlag, S. 231–252. 

Gryglewski, Elke (2018). »Historische Bildung zum Nationalsozialismus und der 
Shoah – Entwicklungslinien, Herausforderungen und Chancen«, in: Jalta 4, 
S. 101−105. 

Helfferich, Cornelia (2016): »Qualitative Einzelinterviews zu Gewalt: Die Gestaltung 
der Erhebungssituation und Auswertungsmöglichkeiten«, in: Cornelia Helf
ferich/Barbara Kavemann/Heinz Kindler (Hg.), Forschungsmanual Gewalt – 
Grundlagen der empirischen Erhebung von Gewalt in Paarbeziehungen und se
xualisierter Gewalt, Wiesbaden: Springer VS, S. 121–142. 

Lorenz-Sinai, Friederike (2024): »Lehrer:innen und die Shoah – Gefühlserbschaften, 
Narrative und Vermittlungsanliegen«, in: ZQF 25, S. 242–256. 

Messerschmidt, Astrid (2008): »Postkoloniale Erinnerungsprozesse in einer postna
tionalsozialistischen Gesellschaft – vom Umgang mit Rassismus und Antisemi
tismus«, in: Peripherie 28, S. 42–61. 

Nef, Susanne/Lorenz-Sinai, Friederike (2022): »Multilateral Generation of Violence: 
On the Theorization of Microscopic Analyses and Empirically Grounded Theories 
of Violence«, in: Historical Social Research 47, S. 111–131. 

OFEK (2024): Ein Jahr Opferberatung im Ausnahmezustand. OFEK e.V. stellt Bera
tungsstatistik nach den Massakern des 7. Oktober 2023 vor. Berlin: OFEK e.V. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624


Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht 161 

Reimer-Gordinskaya, Kathrin/Tzschiesche, Selana (Hg.) (2021): Antisemitismus – 
Heterogenität – Allianzen. Forschungsbericht zum ersten Schwerpunkt der Ak
tivierenden Befragung im Berlin-Monitor, Springe: Klampen Verlag. 

RIAS (2023): Antisemitische Reaktionen auf den 7. Oktober. Antisemitische Vorfäl
le in Deutschland im Kontext der Massaker und des Krieges in Israel und Gaza 
zwischen dem 7. Oktober und 9. November 2023, Berlin: Bundesverband RIAS 
e.V. 

Rosenthal, Gabriele (2015): Interpretative Sozialforschung – Eine Einführung, 
Weinheim: Beltz Juventa. 

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken – Konzeptionelle Studien und em
pirische Analysen, Berlin: Suhrkamp. 

Shani, Maor/Gerber, Jana/Herb, Marie (2024): Der 7. Oktober, ein Jahr danach: Re
silienz und Bewältigung unter Juden in Deutschland angesichts zunehmenden 
Antisemitismus und kollektiven Traumas – Vorläufiger Bericht. Universität Os
nabrück. 

Strauss, Anselm (1998): Grundlagen qualitativer Sozialforschung: Datenanalyse und 
Theoriebildung in der empirischen soziologischen Forschung, Stuttgart: utb. 

Wiegemann, Romina (2022): »Die Thematisierung der Shoah in der Grundschu
le. Eine antisemitismuskritische Perspektivierung«, in: Marina Chernivsky/ 
Friederike Lorenz (Hg.), Die Shoah in Bildung und Erziehung heute. Weiterga
ben und Wirkung in Gegenwartsverhältnissen, Opladen/Berlin/Toronto: Barba
ra Budrich, S. 175–190. 

Zick, Andreas/Hövermann, Andreas/Jensen, Silke und Bernstein, Julia/Perl, Natha
lie (2017): Jüdische Perspektiven auf Antisemitismus in Deutschland. Ein Studi
enbericht für den Expertenrat Antisemitismus. Universität Bielefeld. 

Zick, Andreas/Küpper, Beate (2021): Die geforderte Mitte. Rechtsextreme und De
mokratiegefährdende Einstellungen in Deutschland 2020/21, Bonn: Diez Ver
lag. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008 - am 14.02.2026, 06:28:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

