Der Religions- und Ethikunterricht aus den
Perspektiven von jiidischen Schiiler:innen und
Lehrer:innen

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai

1 Einfiihrung

Im bildungspolitischen Diskurs zu Antisemitismus wird davon ausgegangen, dass
die schulische Vermittlung des Judentums und jiidischen Lebens antisemitischen
Einstellungen nachhaltig vorzubeugen vermag.' Dabei werden dem Religionsun-
terricht und der Behandlung von historischem Antisemitismus eine zentrale Be-
deutung beigemessen (vgl. Boschki 2019). Unter Beriicksichtigung reflexiv-biogra-
fischer Didaktik konne die religiose Bildung den Geschichts- und Sozialkundeun-
terricht erginzen und ein Bewusstsein fiir historische Kontinuititen des Judenhas-
ses schaffen (vgl. ebd.). Gleichwohl deuten einige theoretische und empirische Ar-
beiten darauf hin, dass die Wissensvermittlung iiber die Shoah und jiidisches Le-
ben nicht ausreicht, um Antisemitismus vorzubeugen und Ressentiments zu de-
konstruieren (vgl. Bericht des Unabhingigen Expertenkreises Antisemitismus 2017;
Gryglewski 2018). Erginzend wird gefordert, insbesondere Lehrkrifte fir die Rele-
vanz und Wirkung des aktuellen Antisemitismus, fiir den emotionalen Gehalt anti-
semitischer Aversionen sowie ihre je eigenen kollektivbiografischen Verbindungen
zu Antisemitismus und zur Shoah zu sensibilisieren (Chernivsky 2017: 276; Cher-
nivsky/Lorenz-Sinai 2024a). Erste Studien zur Thematisierung des Judentums im
Religionsunterricht verweisen auf eine grofle Bandbreite an Inhalten und Vermitt-
lungsformen, mit denen das Judentum im Kontext des Religionsunterrichts thema-
tisiert werden kann (vgl. Braband/Kérs 2024).

Empirische Forschung zum schulischen Umgang mit Antisemitismus ist eine
jungere Entwicklung. Die Frage, wie Antisemitismus in Bildungskontexten wirkt

1 Gemeinsame Empfehlung des Zentralrats der Juden in Deutschland, der Bund-Linder-
Konferenz der Antisemitismusbeauftragten und der Kultusministerkonferenz zum Umgang
mit Antisemitismus in der Schule, Beschluss vom 18.03.2021: https://www.kmk.org/fileadmi
n/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-
Antisemitismus.pdf.

14.02.2026, 06:28:24.


https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf
https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/veroeffentlichungen_beschluesse/2021/2021_06_10-Gemeinsame_Empfehlung-Antisemitismus.pdf

142

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

und wie Schulen mit dieser Herausforderung umgehen, wurde von der deutsch-
sprachigen Antisemitismusforschung tiber Jahrzehnte kaum beriicksichtigt. Bis
zur Verdffentlichung der Antisemitismusberichte der Bundesregierung (Bericht
des Unabhingigen Expertenkreises Antisemitismus 2011; 2017) und erster Studien
zu jidischen Perspektiven (vgl. Zick et al. 2017) iiberwogen geschichtszentrierte
Analysen sowie Studien in der Tradition der Meinungs- und Einstellungsforschung
(vgl. Zick/Kiipper 2021). Im Abschlussbericht des II. Antisemitismusberichts des
Unabhingigen Expertenkreises der Bundesregierung wurde die Leerstelle jidi-
scher Perspektiven erstmalig umfassend analysiert. AnschlieRend richtete sich der
Forschungsfokus stirker als zuvor auf die Wirkung des historischen und aktuellen
Antisemitismus auf Jidinnen und Juden (vgl. u.a. Bernstein 2020; Chernivsky/
Lorenz/Schweitzer 2022; Reimer-Gordinskaya/Tzschiesche 2021; Fehlberg/Kranz
2024). Deutlich wird in dieser paradigmatisch neuen Forschungsrichtung, dass
neben dem 6ffentlichen Raum auch institutionelle Kontexte strukturantisemitisch,
bedrohlich und unsicher wirken kénnen (vgl. Chernivsky/Lorenz 2020; Chernivsky/
Lorenz-Sinai 2024a; RIAS 2023; 2024).

Insbesondere seit dem 7. Oktober hiufen sich Berichte jiidischer Familien, fir
die der Besuch von 6ffentlichen Schulen mit starken Sicherheitsabwigungen ver-
bunden ist. Fiir jidische Eltern in Deutschland ist die Wahl der Schule nicht nur
eine Frage der Bildung, sondern auch der Sicherheit. Die Antizipation und die Er-
fahrung antisemitischer Vorfille verunsichern Erziehungsberechtigte, die ihre Kin-
der schiitzen wollen. Jiidische Kinder miissen frith lernen, sich situativ anzupassen
und Teile ihrer Identitit zu verbergen. Nicht nur das Wissen um die Moglichkeit
antisemitischer Ubergriffe, sondern auch die Vermittlung der jiiddischen Religion,
Shoah, des Nationalsozialismus und Nahostkonflikts konnen fiir jidische Familien
eine Herausforderung darstellen (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024a; Wiegemann
2022).

Gleichwohl erleben jidische Schiiler:innen und ihre Familien Antisemitismus
unterschiedlich. Die Exposition steht im Zusammenhang mit der Identifizier-
barkeit jiidischer Herkunft, dem Lebensort, der Schulform und Schulkultur im
Umgang mit Diskriminierung. In der Bundeslinderstudienreihe Antisemitismus
im Kontext Schule® zeigt sich, wie jiidische Schiiler:innen die Erfahrungen teilen, in
der Minderheitsposition zu sein und als das oftmals einzige jiidische Kind in der

2 Die Bundeslanderstudienreihe zum Thema Antisemitismus im Kontext Schule wird unter Lei-
tung von Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai am Kompetenzzentrum fir anti-
semitismuskritische Bildung und Forschung in fester Forschungskooperation mit der Fach-
hochschule Potsdam seit 2018 umgesetzt. Mehr Information unter: https://zwst-kompeten
zzentrum.de/laufende-studien/sowie https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-ant
isemitismus-im-kontext-der-polizei-in -thueringen.

14.02.2026, 06:28:24.


https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/laufende-studien/sowie
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in
https://zwst-kompetenzzentrum.de/umgang-mit-antisemitismus-im-kontext-der-polizei-in

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

Klasse im Zusammenhang mit Machtdynamiken iibergriffige Situationen zu erle-
ben. Insbesondere im Unterricht zu jiidisch assoziierten Themen machen jidische
Kinder und Jugendliche ihre ersten Differenzerfahrungen. Neben dem Geschichts-
unterricht beschreiben Interviewpartner:innen insbesondere als unbehaglich bis
ibergriffig erlebte Situationen im Religions- und Ethikunterricht zum Juden-
tum. Im Kontrast zu diesen schulbiografisch prigenden Erfahrungen jiidischer
Schiiler:innen nehmen die zu ihrem Umgang mit Antisemitismus interviewten
Lehrkrifte eher Bezug auf die Potenziale des Religions- und Ethikunterrichts fir
die Antisemitismusprivention. Einige sehen darin eine Moglichkeit der Bildung
gegen antisemitische Ressentiments (vgl. Boschki 2019; Chernivsky/Lorenz-Sinai
2023;2024a). Hier zeigt sich eine weitreichende Perspektivendivergenz hinsichtlich
der Vermittlung des Judentums im Religions- und Ethikunterricht.

Vor diesem Hintergrund befasst sich der Beitrag mit der Frage, wie der Reli-
gions- und Ethikunterricht aus den Perspektiven von vorwiegend nichtjiidischen
Lehrkriften und ehemaligen jiidischen Schiiler:innen gedeutet wird. Nach der Vor-
stellung des theoretischen Rahmens und der methodologischen Anlage der Studie
werden ausgewihlte Befunde aus der Bundesldnderstudienreihe vorgestellt und aus
unterschiedlichen Perspektiven vergleichend analysiert und abschliefRend im Hin-
blick auf einen antisemitismuskritischeren Religions- und Ethikunterricht reflek-
tiert.

2 Theoretischer Rahmen

Als theoretischer Rahmen der Studien dient eine Heuristik zu Strukturmerkmalen
und Traditionslinien im Umgang mit Antisemitismus (Chernivsky 2018: 321f). Die-
se sind die Historisierung, Distanzierung, Objektifizierung, Perspektivendivergenz
und die Annahme einer »jiidischen Nicht-Prisenz«. Sie begriinden sich aus dem do-
minanzgesellschaftlichen Verhiltnis zu Jildinnen und Juden sowie zum Nationalso-
zialismus und zur Shoah.

Historisierung: Die Traditionslinie der Historisierung beschreibt die Vorstellung, An-
tisemitismus gehoére der Vergangenheit an und sei mit dem Ende der Shoah und
des Nationalsozialismus weitgehend iiberwunden. Die Traditionslinie der Histori-
sierung korrespondiert mit der weitgehenden (sozialen) Distanz zu Juden und Jii-
dischem. Sie begriindet, dass Antisemitismus als Erinnerungsgegenstand theore-
tisch-abstrakt verhandelt wird und nicht als eine realexistierende Gewalt- und Dis-
kriminierungsform wirkt, die Menschen trifft, ihre gesellschaftliche Teilhabe ein-
schrankt und Grundrechte verletzt.

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

Distanz: Die Traditionslinie der Distanz umfasst verschiedene Praktiken der bio-
grafischen, emotionalen und sozialen Distanzierung von Jidinnen und Juden so-
wie von Antisemitismus. Die Distanz wurzelt mitunter in einer verweigerten, ver-
z6gerten, unzureichenden Aufarbeitung von familienbiografischen Verbindungen
mit der nationalsozialistischen Vergangenheit (vgl. hierzu auch Adorno 1969; Mes-
serschmidt 2008; Lorenz-Sinai 2024), aber auch in den postnationalsozialistischen
Beziehungstraditionen. Dan Diner (1986; 2023) spricht in diesem Zusammenhang
von der negativen Symbiose, die Juden und Deutsche geschichtlich miteinander tei-
len und der sowohl die Nihe als auch die Distanz inhirent sind. Die Imagination
der »jiidischen Nicht-Prisenz« (Chernivsky 2018: 321) in institutionellen Kontexten
wie der Schule exotisiert und objektifiziert jidische Schiller:innen (vgl. Chernivs-
ky/Lorenz-Sinai 2023: 15). Die soziale Disposition der Distanz iibertragt sich auf
den Umgang mit Antisemitismus, indem dieser als Problem der je anderen exter-
nalisiert oder die Existenz real bestehender antisemitischer Bedrohung und Gewalt
verneint wird. Empirische Studien zum Umgang mit Antisemitismus im Kontext
Schule zeigen, wie Lehrkrifte Antisemitismus als schwer greifbar oder als aulerge-
wohnlichen, emporenden Vorfall einordnen, der auflerhalb ihrer Lebensweltbezii-
ge liegt. Interventionen gegen Antisemitismus richten sich programmatisch an den
antisemitisch Handelnden aus und nicht an den Bedarfen jiidischer Schiiler:innen

(vgl. ebd.).

Objektifizierung: Die Traditionslinie der Verdinglichung steht im engen Zusammen-
hang mit dem Bediirfnis, die je eigene Gewaltgeschichte iiber diejiidische Geschich-
te zu erschliefSen. Jiildinnen und Juden werden als historische Andere, als historische
Objekte vereinnahmt und fungieren als eine Briicke zum Verstindnis der eigenen,
nicht erschlossenen Kollektivbiografie. Jiidischen Schiller:innen wird die Rolle zu-
gewiesen, die Normalisierung der sogenannten deutsch-jiidischen Beziehungen zu
verkorpern. Die Bundeslinderstudienreihe verweist auf ein Kontinuum zwischen
der Annahme der jiidischen Abwesenheit und der Tendenz zur Kulturalisierung als
Strukturmerkmal der Rezeption des Judischen und des Antisemitismus.

Perspektivendivergenz: Subjektorientierte empirische Studien belegen seit 2017 ei-
ne deutliche Perspektivendivergenz hinsichtlich der Wahrnehmung, Deutung und
Einschitzung von Antisemitismus aus jiiddischen und nichtjiidischen Perspektiven
(vgl. Bericht des Unabhingigen Expertenkreises Antisemitismus 2017: 93f). Wih-
rend fir nichtjiidische Personen Antisemitismus oftmals erst auf der Ebene eines
objektivierbaren verbalen und physischen Angriffs beginnt, stellt er fiir Jiildinnen
und Juden eine biografische Erfahrungskategorie dar (vgl. Chernivsky/Lorenz-Si-
nai 2022;2024a). An Schulen zeigt sich diese Divergenz der Perspektiven besonders
deutlich im Umgang mit bekannt gewordenen antisemitischen Vorfillen innerhalb
der Schulgemeinschaft.

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

Die hier skizzierten Traditionslinien spiegeln den Umgang mit Antisemitismus
an Schulen und tragen womoglich bei zur Verzerrung des Blicks auf den 7. Okto-
ber, den Krieg in Israel und Gaza sowie den rapide gestiegenen und konstant ho-
hen Antisemitismus in Deutschland. In der aktuellen Forschung zu Auswirkungen
des 7. Oktober auf die jiidische Community wird deutlich, dass Jidinnen und Ju-
den die Distanz in ihrem Alltag und nahen Umfeld wahrnehmen und die mangelnde
Empathie als Vertrauensbruch erleben (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2024b; Shani/
Gerber/Herb 2024; Arnold et al. 2025).

3 Erkenntnisinteresse und Methodik der Studienreihe

Antisemitismus wird im 6ffentlichen Diskurs nicht als Gewaltverhiltnis und iiber-
personliche Gewaltordnung rezipiert (vgl. Chernivsky/Lorenz-Sinai 2023), sondern
eher individualisierend als Bildungsdefizit oder Vorurteil eingeordnet. Mit einem
praxeologischen Zugang kann der Frage nachgegangen werden, wie implizites anti-
semitisches Wissen in institutionellen Praktiken und Routinen zum Einsatz kommt
(vgl. Schmidt 2012). So untersuchen wir in der Bundeslinderstudienreihe zu An-
tisemitismus im Kontext Schule die relationale Frage nach der sozialen Aushand-
lung von Antisemitismus durch schulische Akteur:innen im Rahmen institutioneller
Machtverhiltnisse und hierarchischer Beziehungen. Dafiir arbeiten wir mit einem
Gewaltbegriff, der davon ausgeht, dass thematisierte Gewalterfahrungen in sozia-
len Prozessen mit Bedeutung versehen werden, wobei die Definitionsmacht iiber
die Gewalt ungleich entlang von institutioneller Rolle, aber auch Alter, Status und
Geschlecht verteilt ist (vgl. Nef/Lorenz-Sinai 2022).

Das Erkenntnisinteresse der Studienreihe betrifft die Frage, wie Antisemitis-
mus im Kontext Schule von unterschiedlichen Akteur:innen wahrgenommen, mit
Bedeutung versehen und wie mit Antisemitismus im sowie auch auf3erhalb vom Un-
terricht umgegangen wird. Durch die Kontrastierung der jiidischen und nichtjidi-
schen Perspektiven ist das Ziel der Studienreihe unter anderem die empirische Ana-
lyse der oben beschriebenen Perspektivendivergenz in der Wahrnehmung und Deu-
tung von Antisemitismus in der Gegenwartsgesellschaft. Bisher zihlen zur Studi-
enreihe eine bundesweite Familienstudie sowie regionale Studien in den fiinf Bun-
deslindern Berlin, Baden-Wiirttemberg, Sachsen, Sachsen-Anhalt und Thiiringen
mit bisher insgesamt 160 Studienteilnehmer:innen (Stand Januar 2025). Perspekti-
visch sollen neben den bundeslandiibergreifenden Befunden und Kategorien auch
dielinderbezogenen Unterschiede herausgearbeitet und historisch sowie bildungs-
politisch analysiert werden.

Methodisch arbeiten wir in den Studien mit offenen Erhebungsverfahren. Zu
Beginn der narrativen Interviews laden wir die Schiiler:innen und jungen Erwach-
senen ebenso wie die Lehrkrifte mit folgendem offenen Erzihlstimulus zu freien

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

Erzihlungen ein: »Wenn Du in Deiner Biografie zuriickdenkst, wie kommst Du mit
Antisemitismus in Berithrung?« Die Interviewerinnen halten sich im Sinne des nar-
rativen Interviews (vgl. Rosenthal 2015) zuriick und stellen erst vertiefende Nach-
fragen, nachdem die Interviewpartner:innen ihre Erzihlung abgeschlossen haben.
Diese Interviewmethodik gilt auch in anderen Bereichen der sozialwissenschaftli-
chen Forschung zu gewaltférmigen, traumatischen Themen als geeignetes Verfah-
ren (vgl. Helfferich 2016), da die Interviewten hierbei ein hohes Maf an Selbstbe-
stimmung iiber ihre Erzihlung behalten. Stellt sich im narrativen Interview ein Er-
zihlfluss ein, entsteht eine hohe Nihe zu vergangenen Situationen, die sich oft in
dichten, szenischen Schilderungen ausdriickt (vgl. Rosenthal 2015). Ahnlich zu den
narrativen Interviews baten wir die (ehemaligen) jiidischen Schiiler:innen und die
Lehrkrifte in den jeweiligen Gruppendiskussion, sich offen auszutauschen zu der
Frage, was sie mit dem Thema Antisemitismus an Schulen verbinden. Die transkri-
bierten Daten analysieren wir durch eine Kombination aus sequenzieller (ebd.) und
kategorialer Auswertung (Strauss 1998; Clarke et al. 2018).

4 Ausgewahlte Befunde

Im folgenden Kapitel werden Befunde exemplarisch diskutiert, die Einblicke in die
Perspektiven sowie Deutungen von (ehemaligen)jidischen Schiiler:innen und Lehr-
kriften ermoglichen und teilweise einen direkten Bezug zum Ethik- und Religions-
unterricht aufweisen.

4.1 Perspektiven von (ehemaligen) jiidischen Schiiler:innen

Antisemitismus als biografische Erfahrung

Die fur die Studienreihe interviewten jiidischen Schiiler:innen und jungen Er-
wachsenen thematisieren in den Einstiegssequenzen der Interviews ihre frithen
Erinnerungen an antisemitisch konnotierte Situationen in der Kindheit und
Grundschulzeit. So sagt beispielsweise ein Schiiler aus Sachsen zu Beginn des
Interviews: »muss an mehrere Situationen denken [...] schon von der Grundschule
her« (Schiiler 1, Sachsen). Deutlich wird in Aussagen wie dieser, dass die jidischen
Interviewpartner:innen im Unterschied zu den meisten interviewten Lehrkriften
Antisemitismus als biografisch relevante Konstante erinnern. Die Interviewfra-
ge nach den eigenen Berithrungspunkten mit Antisemitismus lost bei jidischen
Interviewpartner:innen direkte Erinnerungen an verschiedene Situationen mit
Gleichaltrigen und Lehrkriften aus, die bis in ihre Grundschulzeit zuriickreichen.
Kinder mit jidischen Familienbiografien machen ihre ersten Antisemitismus-
erfahrungen in einer Lebensphase, in der sie mit Entwicklungsanforderungen
beschiftigt sind und nicht immer eine bewusste Einordnung dieser Erfahrungen

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

vornehmen kénnen. Erinnert werden ein diffuses Unbehagen, wohingegen die
Kategorisierung der erinnerten Situationen als antisemitisch eher aus der Retro-
spektive beim erneuten Aufrufen und bei der Moglichkeit zur Reflexion erfolgt —
zum Beispiel durch die Teilnahme an der Studie. Der frithe Zeitpunkt der ersten
erinnerten antisemitischen Erfahrungen in der Schulbiografie deutet zudem dar-
aufhin, dass die altersbegriindete Vermeidung solcher Themen durch Lehrkrifte in
der Grundschule nicht den Lebens- und Erfahrungswelten von Kindern entspricht.
Offenbar werden bereits im Grundschulalter tradierte antisemitische Wissensbe-
stinde in Handlungen umgesetzt und nehmen expliziten und impliziten Einfluss
auf die Gruppendynamiken.

Schulische Teilhabe jiidischer Schiiler:innen mit ihren Zugehdrigkeiten

Ein wesentlicher Befund der Interviews mit jiidischen (ehemaligen) Schiiler:innen
ist die Einschrinkung ihrer Teilhabe am sozialen Geschehen im schulischen Kon-
text. Interviewpartner:innen berichten ausfithrlich iber subtile wie auch offene
Ausschlusserfahrungen aufgrund ihrer jiidischen Zugehorigkeit. Sie beschreiben
auch Voraussetzungen, unter denen sie sich vorstellen konnen, sich als jidisch zu
zeigen. Dabei geht es noch nicht um antisemitische Ubergriffe, sondern um Fragen
der Inklusion und Selbstverstindlichkeit jiidischer Zugehorigkeit neben anderen
ethnischen, religiosen und sozialen Zugehorigkeiten einer vielfiltigen Schule.
Eine ehemalige jiidische Schiilerin resiimiert in Bezug auf sich und die meisten
ihrer jiidischen Freund:innen, worin ihr Zuriickhalten der jidischen Identitit im
schulischen Kontext begriindet lag:

Die meisten (.) judischen Freunde, die ich hatte (.) 4hm die haben sich auch ()
so gar nicht so richtig geoutet so ja ich bin jlidisch (.) ja (.) das heifst () und ich
denke genauwegen (.) also aus diesen Grund dass dass man (.) also ich denk nicht,
dass man Angst vor Antisemitismus hatte sondern einfach (.) weil es nicht (.) also
ich glaub () so das ist aber auch meine subjektive so (.) Meinung ja, dass man
sich nicht wohl genug gefiihlt hat, um das einfach so offen auszusprechen. (junge
Erwachsene, Sachsen-Anhalt)

Deutlich wird in dieser und dhnlichen Sequenzen, dass ein selbstverstindliches, un-
eingeschrinktes Dasein als jiidische:r Schiiler:in an 6ffentlichen Schulen mit ihrem
Wohlfiihlen in der Schulgemeinschaft zusammenhingt. Die Interviewpartner:in-
nen erfuhren jedoch frith, dass ihre jiidische Zugehérigkeit Irritationen und unan-
genehme Reaktionen hervorrufen kann. Das Zeigen oder Zuriickhalten eines we-
sentlichen Teils der eigenen kulturellen und familialen Identitit ist abhingig von
Vertrauen und Schutz im sozialen Machtgefiige. Genau in diesem Spannungsfeld
wird die institutionelle Dimension des Antisemitismus an Schulen sichtbar — der
Zugang zu Bildung und Teilhabe fithrt iiber den Verzicht auf die Sichtbarkeit oder

14.02.2026, 06:28:24.

147


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

Thematisierung der jiidischen Herkunft und damit teilweise auch der auflerschuli-
schen Lebenswelt. Die Institution Schule kann fir jiidische Kinder und Jugendliche
gegenwirtig nur dann sicher sein, wenn sie einen wichtigen Teil ihrer Zugehorigkeit
anpassen, unterdriicken und gar verschweigen.

Zur Bandbreite von Antisemitismuserfahrungen an Schulen

Eine geteilte Erfahrung in den Interviews mit (ehemaligen) jiidischen Schiiler:in-
nen in verschiedenen Bundeslindern betrifft antisemitische vermeintliche Witze.
Die Kritik der Interviewten an dieser Form antisemitischer Kommunikation be-
zieht sich in der Riickschau nicht nur auf die Mitschiiler:innen, sondern auch auf
Lehrkrifte, die auf solche Auflerungen passiv, indifferent oder auch relativierend
reagiert haben. Das Strukturmerkmal der Bagatellisierung als Reaktion auf an-
tisemitisches Sprechen duflert sich fir die interviewten jiidischen Schiiler:innen
insbesondere in der Aufforderung, die verletzenden, oftmals als Witz verkleideten
antisemitischen Auferungen nicht ernst zu nehmen, wie diese Schiilerin erzihlt:

[...] das wurde mir tatsachlich auch schon von Lehrern () wurde mir auch schon
gesagt, da hatjemand irgendwie einen Witz gemacht (.) [..] also, ne () und (.) ich
fand das halt nicht lustig ((lacht)) () und ich versteh auch nicht, wie man (.) wie
man das lustig finden kann (.) ahm (.) und (.) die Lehrerin (.) die dann so meinte —
Ja, man muss einfach auch mal lernen, Dinge nicht so ernst zu nehmen immer (.)
Ja, also man muss halt einfach auch mal lernen, dass (.) dass das halt einfach nur
ein bléder Jugendwitz ist, und Jugendliche machen halt bléde Witze und () ja (.)
aber so was dann halt von einer nichtjlidischen Lehrerin zu héren ist halt auch (.)
((lacht)) (.) ist halt auch bléd. (Schiilerin, Baden-Wiirttemberg)

In der Erinnerung der Schiilerin fordert die Lehrkraft sie dazu auf, einen antise-
mitischen Witz »nicht so ernst zu nehmen« mit der Begriindung, Jugendliche wiir-
den »halt blode Witze« machen. Hier zeigt sich die verbreitete Deutung von antise-
mitischen Auerungen als voriibergehendes, belangloses Pubertitssymptom — eine
Deutung, die Lehrkrifte vielfach zur Erklirung antisemitischer Sprache von Schii-
ler:innen einbringen. Mit solchen Erklirungsansitzen werden der antisemitische
Gehalt der Wortspiele und ihre gewaltférmige Wirkung dethematisiert. Die Baga-
tellisierung antisemitischer Sprache hat eine institutionelle Dimension und findet
sich wiederholt in den Schilderungen der Interviewten wieder. Der Fokus der Lehr-
kraft auf eine mutmaflliche Intention der Handelnden (»einfach nur ein bléder Ju-
gendwitz«) statt auf den Wortgehalt und die Wirkung, die eine jede antisemitische
Sprache unabhingig von der Intention entfaltet, ist ebenfalls ein Strukturmerkmal,
das sich durch die Interviews zieht. Fiir die Schiilerin treten in der Erinnerung die
bagatellisierende Reaktion und die Aufforderung, antisemitische Witze nicht ernst
zu nehmen, deutlich hervor. In anderen Interviews resiimieren jiidische (ehemali-

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

ge) Schiiler:innen, sich damit abgefunden zu haben, dass vonseiten der Schule kaum
Intervention und Schutz zu erwarten waren. So sagt eine junge Erwachsene am En-
de einer Gruppendiskussion zwischen jiidischen ehemaligen Schiiler:innen in Sach-
sen-Anhalt: »wir miissen irgendwie driiberstehen und versuchen damit klarzukom-
menc.

Die Bandbreite der von jitdischen Schiiler:innen und jungen Erwachsenen the-
matisierten Antisemitismuserfahrungen in ihren Schulbiografien reicht vom Un-
wobhlsein, sich alsjiidische:r Schiiler:in zu zeigen oder als jiidische:r Schiiler:in expo-
niert zuwerden, iiber iibergriffige Ansprachen bis hin zu physischen Angriffen. Eine
Schiilerin aus Sachsen thematisiert im narrativen Interview jahrelang andauernde
Ubergriffe, die wellenférmig zu- und abnihmen. Zum Zeitpunkt des Interviews sagt
sie:»gerade (.) ist so eine antisemitistische Welle auf mir drauf« (jiidische Schiilerin,
Sachsen). Sie schildert eine Kette von Ubergriffen, bei denen ihr nach Entdeckung
ihrer judischen Identitit durch Mitschiiler:innen »Sachen gestohlen« wurden und
sie »mit Essen beworfen« wurde. Mitschiiler:innen konfrontierten sie mit Referen-
zen zum Nationalsozialismus: »fast jeden Tag wurde der Hitlergruf} gezeigt« und es
wurde vor ihr ein »Song gesungen [.], der halt in der Nazizeit gesungen wurde«. Die
Angriffe betreffen auch den auf3erschulischen Raum. Die Familie wird in bedrohli-
cher Form zuhause aufgesucht: »da haben wir [.] gesehen wie eine Gruppe Jugend-
liche auf unser Grundstiick gegangen ist«. Hilfe und Unterstiitzung aufseiten der
Lehrkrifte bleiben aus mit der Ausnahme einer Lehrkraft, die ihr rit, zur Polizei zu
gehen, und damit im Vergleich zu den anderen Lehrkriften heraussticht.

Im Gegensatz zu diesen manifesten Ubergriffen als Teil der Realitit von Antise-
mitismus an Schulen schildern (ehemalige) jiidische Schiiler:innen im Kontext des
Religions- und Ethikunterrichts auch subtilere Formen des Antisemitismus und da-
mit verbundene Differenzerfahrungen.

Differenzerfahrungen im Religions- und Ethikunterricht

Die interviewten jiidischen (ehemaligen) Schiiler:innen schildern bundeslandiiber-
greifend ihnliche Szenen in unterschiedlichen Unterrichtssettings. So werden
beispielsweise die Thematisierung der Shoah oder Gedenkstittenbesuche als
grundlegende Differenzerfahrung erinnert. Zum Religions- und Ethikunterricht
werden insbesondere Erfahrungen der Exponierung und des Othering beschrieben,
z.B. wenn Lehrkrifte im Kontext von Unterrichtseinheiten zum Judentum fragten,
ob jemand in der Klasse jiidisch wire:

In der Schule da hatte uns der Ethiklehrer hat uns gefragt also haltam Anfang des
Themas so ist jemand jiidisch in der Klasse [..] und dann hab ich mich aber auch
nicht gemeldet aber es haben halt ein paar zu mir geschaut. (Schilerin, Sachsen)

14.02.2026, 06:28:24.

149


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

Wie in dieser Sequenz erinnert, kommt es offenbar insbesondere im Religions- und
Ethikunterricht zu Situationen, in denen die ansonsten an 6ffentlichen Schulen vor-
herrschende Annahme jiidischer Abwesenheit unterbrochen wird. Die Interview-
partner:innen schildern, wie die Fragen nach jiidischen Schiiler:innen oder nach Be-
rithrungspunkten der Schiiler:innen mit Jidinnen und Juden ein Unbehagen ausl6-
sen. Sie erinnern Irritationen und Ausdriicke der Verwunderung iiber ihre Anwe-
senheit und Existenz, wie in dieser von einer Interviewpartnerin erinnerten Reak-
tion einer Mitschiilerin: »Ich habe noch nie einen lebenden Juden gesehenc. In der
Gruppendiskussion in Sachsen-Anhalt kommentiert ein junger Erwachsener iro-
nisch zu dieser Dynamik, es sei »der feuchte Traum eines Religionslehrers oder ei-
ner Religionslehrerin, wenn er ein (.) echten Juden oder Jidin hat, die man dann (.)
die dann im Religionsunterricht erzihlen kannc.

Auf diese Weise werden jiidische Kinder mit mehrheitsgesellschaftlichen Bil-
dern, Fremdthematisierungen sowie daran ankniipfenden Beziehungsangeboten
konfrontiert, in denen sie als Reprisentant:innen des Judentums, der Shoah und
des Nahostkonflikts adressiert werden. Die Befunde der Studienreihe verdeutli-
chen, wie jidische Schiiler:innen aufRerhalb der mehrheitsgesellschaftlichen Wir-
Gruppe imaginiert und als (historische) Objekte mit anderen, fremden Identititen
versehen werden.

Verschiedene jiidische Interviewpartner:innen der Studienreihe teilen die Er-
fahrung einer Differenzsetzung und die Erfahrung, als »anders wahrgenommen
zu werden« (junge Erwachsene Sachsen-Anhalt), sobald sie als jiidisch eingeord-
net wurden. Eine Interviewpartnerin berichtet von einer Situation aus ihrem
Geschichtsunterricht, in dem die Shoah thematisiert wurde:

[Die Lehrerin] guckt mich dabei die ganze Zeit an () was istjetzt ihre Reaktion? (.)
Hab ich jetzt was Richtiges gesagt, ich so — ich hab keine Geschichte studiert, ja
[..] Miisstest du/Du bist die Geschichtslehrerin, du solltest wissen, ob du was Rich-
tiges gesagt hast oder nicht und nicht (.) danach, wie ich mich jetzt fithle. (Schii-
lerin, Baden-Wiirttemberg)

Die Schiilerin erinnert ihren Eindruck, dass die Lehrkraft ihr durch auffilligen
Blickkontakt bei diesem Unterrichtsthema eine Expertinnen-Rolle fiir die Vermitt-
lung der Shoah tibertrigt. Die Interviewpartnerin nimmt im Verlauf des Interviews
eine weitere Deutung der Situation vor, indem sie sich fragt, ob sie als lebende
Reprisentantin des Judentums wahrgenommen wurde und wie der Unterricht
ohne jiidische Anwesenheit gestaltet worden wire:

dass ich manchmal dann auch das Gefiihl hatte () sie (.) kdnnen ihren Unterricht
fast gar nicht so machen, wie sie ihn machen wiirden wenn ich nicht da ware, also

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

ich hdtte mal gern so einen Unterricht gesehen, wenn ich nicht da gesessen hitte
(.) und ob dann vielleicht (.) was anderes gesagt worden wére.

Eine weitere Interviewpartnerin aus Baden-Wiirttemberg berichtet, wie sie von ih-
ren Lehrkriften ohne Vor- oder Nachbereitung gebeten wurde, iiber >das Judentumc«
zu referieren. Sie erzihlt, wie sie und ihre Schwester regelmifig in unterschiedli-
che Klassen gegangen sind und sich »da vorne hingestellt [haben] wie so ein Aus-
stellungsstiick (.) und gesagt [haben]- joa (.) so seh ich aus (.) habt ihr Fragen?« In
dieser Schilderung erinnert die Schiilerin einen exotisierenden Umgang mit ihr und
ihrer Schwester, in dem sie als Bildungsobjekte (»Ausstellungsstiick«) fiir die nicht-
jidischen Schiiler:innen fungieren sollten.

Die Haltung von Lehrkraften aus Sicht jiidischer Schiiler:innen

Lehrkrifte sind (teils jahrelang) wichtige Bezugspersonen fiir ihre Schiiler:innen.
Im Datenmaterial wird deutlich, dass Schiiler:innen sich mit der Rolle der Lehr-
krifte retrospektiv auseinandersetzen und einprigsame Interaktionen selbst einige
Jahre spiter erinnern. Dabei geht es nicht nur um Erinnerungen an die getitigten
Auflerungen ihrer Lehrkrifte im Zusammenhang mit antisemitischen Ubergriffen,
sondern auch um ausgebliebene Interventionen oder implizit vermittelte Haltun-
gen zu jidischen Themen. In der Studie in Sachsen-Anhalt kritisiert ein junger Er-
wachsener diskriminierende Haltungen seiner ehemaligen Lehrkrifte sowie »star-
ke antireligiose Tendenzenc, die er in seinem Religionsunterricht wahrnahm, unter
anderem hinsichtlich des Judentums:

Abgesehen von diesen ganzen Geschichten wie >Du Jude« als Schimpfwort, was
nichts Neues ist [...] die Schiilerschaft mit ihrem »Du Jude« als Schimpfwort, die
sich grofitenteils aber gar nicht so mit Juden auseinandergesetzt hat oder jemals
mit welchen zu tun hatte () seh ich tatsachlich oder sah ich das Problem und seh
ich bis heute noch in Sachsen-Anhalt bei den Lehrern und nicht bei den Schiilern
(.) in erster Linie massivst bei den Lehrern, also bei den Lehrern, die nicht nur an-
tisemitisch waren, sondern gleichzeitig auch Homosexualitit als Dysfunktion be-
zeichneten offen im Unterricht und dh zu jeglicher anderer Form von Fremden-
feindlichkeit und Homophobie aufriefen in ihren Aussagen (.) das natiirlichste der
Welt in einer ostdeutschen Wald- und Wiesenschule (.) auch sehr starke antireli-
giose Tendenzen [..] aber () Judentum (.) n6 (.) bose (.) also nicht nur gegen (.)
nicht nur kategorisch gegen das Judentum auch (.) Religionsunterricht, auch vor
allem katholischer Religionsunterricht, Katholizismus als klare (.) geteilte Minder-
heit, wenn dann Protestantismus (.) ist das in meinen Augen das grofite struktu-
relle Problem an (.) meiner Schule. Junger Erwachsener, Interviewpartner 1 Sach-
sen-Anhalt)

14.02.2026, 06:28:24.

151


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

In dieser Sequenz resiimiert der Interviewpartner knapp die antisemitischen Be-
leidigungen innerhalb der Schiiler:innenschaft und merkt gleichzeitig an, dass er
»das Problem« des Antisemitismus an Schulen bei den Lehrkriften verortet. Die
Beleidigungen stuft er als »nicht nur antisemitisch«, sondern auch als entwertend,
ausgrenzend und pathologisierend gegeniiber weiteren Gruppen und Minderhei-
ten ein. In diesem Zusammenhang problematisiert er das als »bdse« vermittelte Ju-
dentum, aber auch die tendenziose Vermittlung anderer Religionen. Er ordnet die
diskriminierenden Haltungen der Lehrkrifte als »das grofite strukturelle Problem«
an seiner ehemaligen Schule ein. Deutlich wird hier, wie Antisemitismuserfahrun-
gen eingebettet in eine schulische Kultur erlebt werden und die Einordnung seitens
der interviewten jiidischen Schiiler:innen eng mit den vermittelten Haltungen ihrer
ehemaligen Lehrkrifte verbunden ist.

4.2 Perspektiven von (nicht-jiidischen) Lehrkraften

Biografische und raumliche Distanzierung von jiidischer Gegenwart

Die Intervieweinstiege der Lehrkrifte in den finf Bundeslindern weisen eine hohe
Ahnlichkeit auf. Auf die Frage nach ihren biografischen Beziigen zu Antisemitismus
duflern Lehrkrifte spontan, eine »distanzierte« und »keine lebendige Beziehung«
zum Thema Antisemitismus zu verspiiren, wie beispielsweise diese Lehrkraft:

Ich hab halt gemerkt— okay Antisemitismus (.) beziehungsweise (.) das ist halt ir-
gendwie sowas (.) ich hab dann keine (.) keine (.) keine lebendige Beziehung son-
dern eher so eine distanzierte — ja es ist irgendwie schlecht aber ich weifd auch
nicht, wie ich damit umgehen kann. (Lehrkraft Sachsen)

Die hier zitierte Lehrkraft beschreibt ihre biografische Distanz durch das Bild der
fehlenden vitalen Beziehung zum Antisemitismus, wobei mit der Formulierung »le-
bendige« vs. »distanzierte« Beziehung vielleicht nicht nur der Bezug zum Thema
Antisemitismus, sondern auch die Beziehung zu Jiidinnen und Juden beschrieben
wird. Gleichzeitig wird eine moralische Dimension deutlich, wenn diese Distanz als
Abweichung von der sozialen Norm und »irgendwie schlecht« markiert wird. Die
Lehrkraft verkniipft diese Assoziation mit der Beschreibung von Handlungsunsi-
cherheit im Umgang mit Antisemitismus und driickt dabei die Erwartung aus, als
Lehrkraft mit Antisemitismus umgehen zu konnen, obgleich ihr dieser als abstrakt
erscheint.

Verschiedene Lehrkrifte reflektieren in ihren Eingangssequenzen die weitrei-
chende biografische Distanz zum Thema und bringen ihre Deutungen ein, woher
die Gefiihle fehlender Verbindung und der Beziehungslosigkeit kommen kénnten.
Oftmals wird die Distanz im Interviewverlauf damit begriindet, dass Jiiddinnen und
Juden in ihrer Biografie abwesend waren. Einige Lehrkrifte begriinden die geringe

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

Relevanz des Antisemitismus mit der weitgehenden Abwesenheit von Jiidinnen und
Juden im sozialen Umfeld. So fithrt eine Lehrkraft zum Interviewbeginn zu ihrer
Nicht-Wahrnehmung von Antisemitismus aus:

(..) Wir haben auch hier in der Stadt gar keine Juden. Das gibt es hier gar nicht,
dass hier welche wohnen wiirden. [..] Also haben wir halt weder in der Stadt noch
an der Schule da eine direkte Konfrontation und auch weniger Klientel. (Lehrkraft
Baden-Wiirttemberg)

In dieser Sequenz wird die Selbstverstandlichkeit der jiidischen Prisenz und Zuge-
hérigkeit doppelt verneint — in der Logik des Zitats existieren Jidinnen und Juden
weder »hier in der Stadt« noch »an der Schule« und kénnen ginzlich aufierhalb ihrer
Lebensweltbeziige verortet werden. In Einordnungen wie dieser wird die Relevanz
des Antisemitismus auf jiidische Anwesenheit zuriickgefiihrt. Die Lehrkraft sieht
zudem keine »direkte Konfrontation«, da vermeintlich keine Jiidinnen und Juden
in der Schule und der Stadt seien und auch »weniger Klientel«, wobei sie im weite-
ren Interviewverlauf expliziert, dass sie damit Schiiler:innen mit tiirkischer Migra-
tionsgeschichte meint. Antisemitismus wird hierbei auf Distanz gehalten, da das
Problem nicht mit den gewaltproduzierenden gesellschaftlichen Strukturen, son-
dern individualisierend mit der Anwesenheit oder Abwesenheit von jiidischen und
tiirkischen Schiiler:innen erkldrt wird.

Des Weiteren wird die vermeintliche jidische Abwesenheit riumlich an jidi-
schen Orten festgemacht. Ein Beispiel dafiir ist die folgende Sequenz, in der drei
Lehrkrifte in einer Gruppendiskussion in Sachsen-Anhalt gemeinsam iiberlegen,
ob es eine Synagoge in ihrem Ort gibt.

Lehrkraft 2: hier bei uns ist das einfach zu wenig prasent. Ich mein haben wir in
[Stadt] eine Synagoge? Wahrscheinlich, (Lehrkraft 3: ja) ich weifd nicht wo () In
Halle (Lehrkraft 3: unv.) (Lehrkraft 1: unv.) Nee aber ich mein das ist ja nicht hier
in [Ort] (Gruppendiskussion 2, Lehrkréfte Sachsen-Anhalt)

Die angenommene Nicht-Prisenz von Jiidinnen und Juden im eigenen Alltag ver-
dichtet sich in der Gruppendiskussion anhand der Frage nach der Existenz einer
Synagoge. Dies deutet darauf hin, dass die Begegnung mit jitdischem Leben vor al-
lem an einem dritten, anderen Ort erwartet wird. Hierin driickt sich womdglich die
tradierte Vorstellung aus, dass Jidinnen und Juden nicht unter den Sprechenden le-
ben, sondern vor allem an einem anderen Ort besucht werden kénnten, an dem sie
sich gesammelt aufhalten, und der zudem religi6s strukturiert ist. Die Beschifti-
gung mit Antisemitismus wird an die Begegnung mit Jidinnen und Juden delegiert
und die Anniherung an das religiose jiidische Leben im eigenen Alltag kaum in Er-
wagung gezogen. In einer weiteren Sequenz aus einer in Sachsen gefiithrten Grup-

14.02.2026, 06:28:24.

153


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

pendiskussion thematisieren Lehrkrifte ihre Distanz, indem sie die Wahrnehmung
desJidischen an der physischen Sichtbarkeit von Jiidinnen und Juden oder der jidi-
schen Community in Berlin, in der Grof3stadt verorten, aber nicht im eigenen Um-
feld: »[...] darfich auch nicht mit Berlin oder mit Grofstidten, ne vergleichen, wo
man vielleicht doch eher auf Menschen trifft, die das Judentum halt auch nach au-
3en tragen« (Gruppendiskussion, Lehrkrifte Sachsen).

In der gesamten Bundeslinderstudienreihe zeigt sich die Perspektivendiver-
genz im Zusammenhang mit Differenz- und Ausschlusserfahrungen jiidischer
Schiiler:innen besonders deutlich. Lehrkrifte handeln vor dem Hintergrund der
biografischen Distanz und Annahme jidischer Nicht-Prisenz; sie tibersehen Dif-
ferenz- und Ausschlusserfahrungen jidischer Schiiler:innen und verstirken deren
Effekte durch unsicheres, unentschlossenes Handeln. Weiterhin zeigt sich eine
mehrfache Delegation der Verantwortung, die zum einen durch die angenommene
Abwesenbheit jiidischer Kinder und zum anderen durch die An- oder Abwesenheit
der als muslimisch oder migrantisch markierten Schiiler:innen erklart wird. Diesen
Umstand problematisiert eine Lehrkraft wie folgt:

und was ich auch bezeichnend finde, ja, wenn dieses Thema bei Lehrerfortbildun-
gen auftaucht, dass wirklich die Reaktion von ((atmet aus)) iiber 90 Prozent aller
Lehrkraftenist zu sagen ahm—»Wir haben keinenJuden an der Schule, also haben
wir kein Problem mit Antisemitismus«. (Lehrkraft Baden-Wiirttemberg)

In diesen verschiedenen Facetten der Historisierung, Distanzierung, Perspekti-
vendivergenz und Externalisierung wird deutlich, dass jidische Schiiler:innen und
ihre Familien nicht als Teil des deutschen Kollektivs wahrgenommen und nicht als
Adressat:innen und Akteur:innen des schulischen Unterrichts eingeordnet werden.
Die Annahme jitdischer Abwesenheit als selbstverstindlicher Teil der Schulgemein-
schaft und die Bindung der Intervention an die An- oder Abwesenheit von Jiidinnen
und Juden tragen zum institutionellen Ausschluss jiidischer Schiiler:innen bei.
Weiterhin verstirkt die Annahme jitdischer Nicht-Prisenz die De-Thematisierung
institutionellen Antisemitismus und die Reproduktion des antisemitischen Topos
der Fremdartigkeit und Nicht-Zugehdérigkeit von jiidischen Kindern.

Vage Thematisierung des Religions- oder Ethikunterrichts als Ort

der Antisemitismuspravention

Der Religions- oder Ethikunterricht wird von den Lehrkriften im Zusammenhang
mit Antisemitismus vor allem als potenzieller Ort der Priavention thematisiert, wo-
bei dem Religionsunterricht teilweise eine zentrale Rolle zugewiesen wird. Gleich-
zeitig bleibt das Sprechen iiber den Religionsunterricht vage, wie im folgenden Aus-
zug aus einer Gruppendiskussion unter Lehrkriften:

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

Auch daist es halt so, in der Lehrerschaft kennt man sich halt unterschiedlich gut
aus mit Religionen. Ich glaube, viele meiner Kollegen wiren der Meinung, man
konnte den Religionsunterricht komplett aus der Schule entfernen und einfach
Ethik fiir alle machen und es eher so- aber die Schiiler haben halt ein grofRes In-
teresse an Religion. Und fiir viele Schiiler ist Religion wichtig. Und gleichzeitig ha-
ben sie aber niemanden, mit dem sie so als Experte dariiber reden kénnen, also
vor allem die muslimischen Schiler. Und da sehe ich auch, dass das dann eher
nichtso-also, dassvielleicht eher manche Lehrkrafte jetztislamkritisch sind oder-
und sich da dufRern als jetzt antisemitisch. (Lehrkraft, Gruppendiskussion Baden-
Wiirttemberg)

Der Religionsunterricht wird in dieser Sequenz als Unterrichtssetting eingeordnet,
das manche Lehrkrifte zunehmend als tberfliissig empfinden und durch einen
Ethikunterricht ersetzen wiirden. Zugleich wird festgestellt, dass der Religions-
unterricht Schiiler:innen interessiere und die Religion generell von Bedeutung sei.
Die Annahme, dass Schiiler:innen Ansprechpersonen fiir religiése Fragen fehlen,
wird eher auf muslimische als auf jiidische Schiiler:innen bezogen. Dieser Befund
korrespondiert mit dem Befund der jidischen Nicht-Prisenz, da jiidische Kinder
als Adressat:innen des Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen kaum thema-
tisiert werden. So wird das Fehlen der entsprechenden Expert:innen, mit denen
Schiiler:innen iiber ihre Religion sprechen konnen, hier tiber die »islamkritisch[en]«
Kolleg:innen begriindet.

In einigen Gruppendiskussionen diskutieren die teilnehmenden Lehrer:innen,
dass Antisemitismus unter Schiiler:innen eine verbindende soziale Funktion entfal-
te und so eine Funktion des Gruppenzusammenhalts erfiille. Antisemitische Aufle-
rungen wiirden dabei als ein »Vereinigungsmoment gegen eine dritte Gruppe« wir-
ken. Diese Funktion erhalte Antisemitismus insbesondere unter Schiiler:innen, die
selbst Diskriminierung erfahren wiirden. Als beispielhafter Kontext fiir einen sol-
chen »Vereinigungsmoment« wird in einer Gruppendiskussion unter anderem eine
Unterrichtseinheit zu Religionen diskutiert:

Ich hatte so eine siebte Klasse. Da waren dann die Religionen Thema. Und also
dann halt schon so die Hauptreligionen und dann war es wirklich so, dass- ich
hatte halt keine, oder, da haben sich halt keine jlidischen Schiilerinnen und Schii-
ler geoutet. Und dann hatte ich halt quasi christliche und muslimische Schiiler.
Und die haben sich dann tatsichlich irgendwie so miteinander vereinigt und dann
tatsachlich antisemitische AuRerungen gebracht. (Lehrkraft, Gruppendiskussion
Berlin)

Der Religionsunterricht wird in der obigen Sequenz thematisiert als Setting, in dem
die Beschiftigung mit dem Thema »Hauptreligionen« antisemitische Auferungen
unter Schiller:innen aktivieren wiirde. In der Erinnerung an die Unterrichtssituati-

14.02.2026, 06:28:24.

155


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

onwerden jiidische Schiiler:innen zunichst als abwesend beschrieben (»keine«). Die
vermeintliche Abwesenheit korrigiert die Lehrkraft in der Formulierung, es hitten
sich »keine jiidischen Schiilerinnen und Schiiler geoutet«. Sie beschreibt die ande-
ren anwesenden Schiller:innen als »quasi christliche und muslimische Schiiler« und
ordnet sie den beiden anderen monotheistischen Religionen zu. Schiller:innen ohne
religiésen Hintergrund oder mit einer nicht religiés begriindeten jiidischen Iden-
titit erscheinen ebenso abwesend wie jiidische Schiiler:innen mit einem religiésen
Selbstverstindnis. Die etwas einschrinkende Formulierung »quasi« kénnte als Hin-
weis darauf gedeutet werden, dass der Lehrkraft die pauschale Zuordnung bewusst
ist. Moglicherweise versucht sie, ihre Schiiler:innen eher durch eine als christlich
und muslimisch markierte Sozialisation zu beschreiben, anstatt eine feste Zuord-
nung ihrer Religiositit vorzunehmen. Die Lehrkraft beschreibt, dass sich die Schii-
ler:innen, die sie den beiden anderen monotheistischen Religionen zugeordnet hat,
in antisemitischen Aulerungen »vereinigt« hitten. So beschreibt sie Antisemitis-
mus im Religionsunterricht itber die Funktion eines milieuiibergreifenden, sozialen
Bindemittels. Christliche und muslimische Schiiler:innen werden als zwei getrenn-
te Gruppen dargestellt, die iiber antisemitische Auferungen zueinander und eine
Gemeinsamkeit untereinander finden wiirden. Es wird deutlich, dass sich einzelne
jidische Schiiler:innen in einem solchen Setting nicht unbesorgt mit ihrer Zugeho-
rigkeit zeigen koénnen.

Bemerkenswert ist im Vergleich zum sonstigen Datenmaterial, dass in dieser
Sequenz iiberhaupt christliche oder christlich sozialisierte Schiiler:innen thema-
tisiert werden und Antisemitismus in seiner vereinigenden Funktion erwihnt
wird. Im sonstigen Material der Bundeslinderstudienreihe steht die Zuordnung
als »muslimisch« im Vordergrund, wenn antisemitisch handelnde Schiiler:innen
hinsichtlich einer religiésen Zugehorigkeit oder Sozialisation kategorisiert werden.
Das ist deswegen bemerkenswert, da der christliche Antijudaismus eine der iltes-
ten, bis in die Gegenwart wirksamen Formen des Judenhasses bildet. Dennoch wird
antisemitisch handelnden Schiiler:innen, die nicht als muslimisch eingeordnet
werden konnen, keine christlich-mehrheitsgesellschaftliche Sozialisation als Hin-
tergrund ihres Handelns zugeordnet, sondern ihr Handeln wird kontextualisiert als
voriibergehend, pubertitsbedingt, provozierend, unbedacht oder - insbesondere
im Material in Sachsen, Thiiringen und Sachsen-Anhalt — als in rechten Milieus so-
zialisiert. Das Christentum bleibt im Datenmaterial blass und teilweise biografisch
ungebunden; ein christlicher familidrer Hintergrund und eine christliche Soziali-
sation als ein moglicher Faktor, der zur Verinnerlichung antisemitischer Bilder und
Orientierungen beitrigt, werden im Gegensatz zum Islam und zu muslimischer
Sozialisation nicht thematisiert. Dabei wird im Kontext vom Islam von einem
pragenden familidren Hintergrund ausgegangen, wihrend Vorfille von nicht als
muslimisch eingeordneten Jugendlichen eher nicht mit der Familie verkniipft wer-

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

den. Die Ausnahme bildet hier der Verweis auf die rechtsextreme Sozialisation von
Schiiler:innen in den Studienteilen in Sachsen-Anhalt und Sachsen.

Insgesamt ordnen Lehrkrifte antisemitische Aufierungen vor allem Schiiler:in-
nen und nicht sich selbst oder anderen Lehrkriften zu. In einzelnen Gruppendis-
kussionen und Interviews nehmen sie jedoch kritisch Bezug auf Kolleg:innen, die
aus ihrer Sicht Antisemitismus verharmlosen, den palistinensisch-israelischen
Konlflikt verzerrt darstellen oder antisemitische Posts in Chatgruppen unter Lehr-
kriften dulden oder gar verbreiten wiirden. Insgesamt dominiert aufseiten der
Lehrkrifte aber die Bezugnahme auf die Schiller:innenschaft. Jugendliche wer-
den auch priventionspolitisch als die primire Zielgruppe von Férderprogrammen
adressiert (vgl. Bericht des Unabhingigen Expertenkreises Antisemitismus 2017).
Dabei wird Antisemitismus individualisierend als ein Bildungsproblem oder Ver-
haltensproblem von antisemitisch handelnden Schiiler:innen kontextualisiert, auf
denen der Fokus der Interventionen liegt. Die Auswirkungen auf potenziell anwe-
sende jildische Schiiler:innen oder Kolleg:innen werden nur marginal thematisiert.
Der Religions- und Ethikunterricht wird teilweise als mégliche Intervention gegen
Antisemitismus adressiert; die Bezugnahmen sind jedoch unkonkret, die je eigene
Rolle darin wie auch das didaktische Vorgehen der Lehrkrifte verbleiben vage.

5 Resiimee

Insgesamt ist als Befund festzuhalten, dass die interviewten Lehrkrifte auf die
Frage nach Berithrungspunkten mit Antisemitismus vielfach den Religions- oder
Ethikunterricht eigeninitiativ und zugleich eher unkonkret thematisieren. Der
Religions- oder Ethikunterricht wird dabei vorwiegend eingebracht als ein poten-
zieller Ort der Antisemitismusprivention und nur vereinzelt als ein Setting der
Anerkennung von religiésen Zugehoérigkeiten von Schiiler:innen. Die Bedeutung
des Religionsunterrichts wird eher den muslimischen Schiiler:innen als jidischen
Schiiler:innen zugesprochen, die im Datenmaterial als abwesend erscheinen und
deren Erfahrungen und Bedarfe nahezu nicht besprochen werden. Die fiir die
Studie interviewten judischen Schiiler:innen thematisieren den Religions- und
Ethikunterricht hingegen als potenziell unsicheren Ort, wo jiidische Themen aus
zumeist nichtjiidischer Perspektive teilweise irritierend oder verletzend dargestellt
werden und sie Differenzerfahrungen machen. Es werden Szenen geschildert,
in denen der Religionsunterricht antisemitische Aversionen und antisemitische
Auflerungen unter Schiiler:innen aktiviert. Diese Disposition wird von Lehrkriften
aus der Perspektive jidischer Schiiler:innen nicht erkannt und nicht entgegnet
— judische Schiiler:innen erscheinen in den Fallschilderungen der Lehrkrifte
nicht als Akteur:innen und werden nicht thematisiert. Interventionen richten

14.02.2026, 06:28:24.

157


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

sich vorwiegend an antisemitisch handelnde Schiiler:innen und werden nicht
betroffenenorientiert ausgerichtet.

Die Bandbreite antisemitischer Ubergriffe und ihre strukturelle Dethematisie-
rung sowie die systematische Auslassung jiidischer Perspektiven, Bedarfe und Er-
fahrungen konnen als eine Form des strukturellen und institutionellen Ausschlusses
begriffen werden. Nichtjiidische Lehrkrifte nehmen ihre eigene Verbindung zum
Thema Antisemitismus als diffus und abstrakt wahr, sie schildern eine gefiihlte bio-
grafische Distanz und fithren ihre fehlende Wahrnehmung von Antisemitismus oft-
mals auf die vermeintlich fehlende Prisenz von Jiidinnen und Juden in ihrem Leben
und an Schulen zuriick. Insgesamt zeigt sich damit ein limitiertes Antisemitismus-
verstindnis, das Jidinnen und Juden als Ausléser von Antisemitismus kontextua-
lisiert und die Immanenz des Antisemitismus in Bildungsinstitutionen sowie die
familiiren wie institutionellen Verwobenheiten nicht mitreflektiert.

Judische (ehemalige) Schiiler:innen thematisieren ein breites Erfahrungsspek-
trum, das hiufig ab der Grundschulzeit erinnert wird und von unangenehmen
Situationen und ungewollten Exponierungen durch Lehrkrifte und Mitschii-
ler:innen bis zu Bedrohungen und physischen Angriffen reicht. Im Religions- und
Ethikunterricht geht es dabei um die Disposition zur Objektifizierung und Formen
einer exponierenden Adressierung und Differentsetzung zum Zwecke der Repri-
sentation des Judentums, des jiidischen Lebens oder der Shoah. Zugleich erleben
judische Schiiler:innen eine Unsichtbarmachung jidischer Gegenwart an Schulen.
Es ist zwar begriiRenswert, jiidische Schiiler:innen nach ihren Vorstellungen zu
fragen und als Expert:innen fir jidische Themen einzubinden, die Einbeziehung
sollte jedoch selbstbestimmt erfolgen und lebensweltorientiert und antisemitis-
mussensibel geleitet sein. Die Herausforderung eines antisemitismuskritischen
Religions- und Ethikunterrichts kann also dahingehend zusammengefasst werden,
dasses gilt, jidische Anwesenheit konsequent mitzudenken und gleichzeitig auf die
Reproduktion von Antisemitismus sowie auf Differenzsetzung, Exponierung und
Exotisierung zu verzichten. Eine Voraussetzung dafiir wire die Weiterentwicklung
von Antisemitismuskritik als Teil der Schulkultur und der schulischen Konzepte
des Diskriminierungs- und Gewaltschutzes.

Was folgt aus diesen Analysen fiir einen antisemitismuskritischen Religions-
und Ethikunterricht? Deutlich wird, dass der Religions- und Ethikunterricht ein
sensibles Setting ist, in dem tiber die Thematisierung religidser Traditionen unwei-
gerlich familidre Identititen berithrt werden. Kinder vergleichen sich mit anderen
hinsichtlich ihrer Zugehérigkeiten, Minderheiten-/Mehrheitsverhiltnisse werden
spiirbar und Adressierungen von Identititen konnen als iibergriffig erlebt werden.
Fir kiinftige Debatten und Forschungen in diesem Feld gilt es daher genauer zu re-
flektieren und zu untersuchen, inwieweit der schulische Religions- und Ethikunter-
richt sowohl ein Teil des Problems von Antisemitismus an Schulen ist als auch einen
Beitrag dagegen leisten kann.

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

Literatur

Adorno, Theodor W. (1969): »Erziehung nach Auschwitz«, in: Theodor W. Adorno
(Hg.), Stichworte, Kritische Modelle 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 85-101.

Arnold, Simon/Griinberg, Kurt/Decker, Oliver (2025): »Erfahrungen des Antisemi-
tismus in Deutschland vor und nach dem genozidalen Angriff auf Israel. Edito-
rial, in: Psychosozial 47, S. 5-7.

Bericht des Unabhingigen Expertenkreises Antisemitismus (2011): Antisemitis-
mus in Deutschland. Erscheinungsformen, Bedingungen, Praventionsansitze.
Drucksache 17/7700. 10.11.2011, Berlin.

Bericht des Unabhingigen Expertenkreises Antisemitismus (2017): Unterricht
durch die Bundesregierung. Drucksache 18/11970. 7.4.2017, Berlin.

Bernstein, Julia (2020): Antisemitismus an Schulen in Deutschland. Befunde — Ana-
lysen — Handlungsoptionen, Weinheim: Beltz Juventa.

Boschki, Reinhold (2019): »Der Beitrag religioser Bildung zur Antisemitismuspra-
vention. Bericht aus einem internationalen Forschungsprojekt, in: Theo-Web,
Zeitschrift fiir Religionspddagogik 18, S. 62-74.

Braband, Janne/Kors, Anna (2024): »Judentum im Religionsunterricht in der
Grundschule: zwischen Nicht-Thematisierung, Stereotypisierung und Anti-
semitismusprivention«, In: Zeitschrift fiir Religion, Gesellschaft und Politik
8, S. 643—-665.

Chernivsky, Marina (2017): »Biografisch geprigte Perspektiven auf Antisemitis-
musc, in: Meron Mendel/Astrid Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens, Frank-
furt/New York: Campus Verlag, S. 262-279.

Chernivsky, Marina (2018): »Umgang mit Antisemitismus als Herausforderung und
Spannungsfeld, in: Julia Bernstein (Hg.), »Mach mal keine Judenaktion!«. Her-
ausforderungen und Losungsansitze in der professionellen Bildungs- und Sozi-
alarbeit gegen Antisemitismus. Forschungsbericht, Frankfurt University of Ap-
plied Sciences, S. 319-328.

Chernivsky, Marina/Lorenz, Friederike (2020): Antisemitismus im Kontext Schule —
Deutungen und Umgangsweisen von Lehrer:innen an Berliner Schulen, Berlin:
Kompetenzzentrum fiir Privention und Empowerment.

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2022): »Perspektivendivergenz in der
Antizipation und Einordnung antisemitischer Gewalt im Kontext Schule, in:
bpb - Bundeszentrale fir politische Bildung (Hg.), Jidisches Leben in Deutsch-
land, APuZ: Bd. 10799, S. 252—262..

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2023): Antisemitismus im Kontext
Schule Deutungen und Praktiken von Lehrkriften und Schulleitungen, Antise-
mitismus in institutionellen Kontexten, Weinheim: Beltz.

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Teil II: Antisemitische Differenzkonstruktionen und jidische Perspektiven in der mittleren Kindheit

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024a): Institutioneller Antisemitis-
mus in der Schule. Schule ohne Rassismus. Schule mit Courage (Hg.), Baustein
14, Berlin.

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike (2024b): »Der 7. Oktober als Zisur fiir
judische Communities in Deutschland«, in: APuZ 74, S. 1-12.

Chernivsky, Marina/Lorenz-Sinai, Friederike/Schweitzer, Johanna (2022): Von Anti-
semitismus betroffen sein. Deutungen und Umgangsweisen jiidischer Familien
und junger Erwachsener. Beltz Verlag.

Clarke, Adele E./Friese, Carrie/Washburn, Rachel (2018): Situational analysis.
Grounded theory after the interpretive turn, Los Angeles: Sage.

Diner, Dan (1986): »Negative Symbiose. Deutsche und Juden nach Auschwitz, in:
Babylon 1, S. 9—20.

Diner, Dan (2023): »Versdhnung, Wiedergutmachung und (negative) Symbiose — Po-
sitionen und Stationen im deutsch-jiidischen Vers6hnungsdiskurs seit 1945. Ei-
ne Einleitung, in: Robert Forkel/Bianca P. Pick (Hg.), Literarische Interventio-
nen im deutsch-jiidischen Verschnungsdiskurs seit 1945, Bielefeld: transcript,
S. 7-30.

Fehlberg, Torsten/Kranz, Dani (2024): »Selbstwirksamkeit, Widerstand und Religi-
on: Nuancen der Selbstverortung jiidischer Aktivisten in Deutschlandc, in: Oli-
ver Decker/Johannes Kiess/Ayline Heller/Elmar Brihler (Hg.), Vereint im Res-
sentiment. Autoritire Dynamiken und rechtsextreme Einstellungen. Leipziger
Autoritarismus Studie, Gieflen: Psychosozial Verlag, S. 231-252.

Gryglewski, Elke (2018). »Historische Bildung zum Nationalsozialismus und der
Shoah - Entwicklungslinien, Herausforderungen und Chancenc, in: Jalta 4,
S. 101-105.

Helfferich, Cornelia (2016): »Qualitative Einzelinterviews zu Gewalt: Die Gestaltung
der Erhebungssituation und Auswertungsmoglichkeiten«, in: Cornelia Helf-
ferich/Barbara Kavemann/Heinz Kindler (Hg.), Forschungsmanual Gewalt —
Grundlagen der empirischen Erhebung von Gewalt in Paarbeziehungen und se-
xualisierter Gewalt, Wiesbaden: Springer VS, S. 121-142..

Lorenz-Sinai, Friederike (2024): »Lehrer:innen und die Shoah — Gefiihlserbschaften,
Narrative und Vermittlungsanliegenc, in: ZQF 25, S. 242—256.

Messerschmidt, Astrid (2008): »Postkoloniale Erinnerungsprozesse in einer postna-
tionalsozialistischen Gesellschaft - vom Umgang mit Rassismus und Antisemi-
tismusc, in: Peripherie 28, S. 42—61.

Nef, Susanne/Lorenz-Sinai, Friederike (2022): »Multilateral Generation of Violence:
On the Theorization of Microscopic Analyses and Empirically Grounded Theories
of Violence, in: Historical Social Research 47, S. 111-131.

OFEK (2024): Ein Jahr Opferberatung im Ausnahmezustand. OFEK eXV. stellt Bera-
tungsstatistik nach den Massakern des 7. Oktober 2023 vor. Berlin: OFEK e.V.

14.02.2026, 06:28:24.


https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624
https://www.fh-potsdam.de/media/4624

Marina Chernivsky und Friederike Lorenz-Sinai: Religions- und Ethikunterricht

Reimer-Gordinskaya, Kathrin/Tzschiesche, Selana (Hg.) (2021): Antisemitismus —
Heterogenitit — Allianzen. Forschungsbericht zum ersten Schwerpunkt der Ak-
tivierenden Befragung im Berlin-Monitor, Springe: Klampen Verlag.

RIAS (2023): Antisemitische Reaktionen auf den 7. Oktober. Antisemitische Vorfil-
le in Deutschland im Kontext der Massaker und des Krieges in Israel und Gaza
zwischen dem 7. Oktober und 9. November 2023, Berlin: Bundesverband RIAS
eV.

Rosenthal, Gabriele (2015): Interpretative Sozialforschung - Eine Einfithrung,
Weinheim: Beltz Juventa.

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken — Konzeptionelle Studien und em-
pirische Analysen, Berlin: Suhrkamp.

Shani, Maor/Gerber, Jana/Herb, Marie (2024): Der 7. Oktober, ein Jahr danach: Re-
silienz und Bewiltigung unter Juden in Deutschland angesichts zunehmenden
Antisemitismus und kollektiven Traumas — Vorldufiger Bericht. Universitit Os-
nabriick.

Strauss, Anselm (1998): Grundlagen qualitativer Sozialforschung: Datenanalyse und
Theoriebildung in der empirischen soziologischen Forschung, Stuttgart: utb.

Wiegemann, Romina (2022): »Die Thematisierung der Shoah in der Grundschu-
le. Eine antisemitismuskritische Perspektivierung«, in: Marina Chernivsky/
Friederike Lorenz (Hg.), Die Shoah in Bildung und Erziehung heute. Weiterga-
ben und Wirkung in Gegenwartsverhiltnissen, Opladen/Berlin/Toronto: Barba-
ra Budrich, S. 175-190.

Zick, Andreas/Hoévermann, Andreas/Jensen, Silke und Bernstein, Julia/Perl, Natha-
lie (2017): Judische Perspektiven auf Antisemitismus in Deutschland. Ein Studi-
enbericht fiir den Expertenrat Antisemitismus. Universitit Bielefeld.

Zick, Andreas/Kiipper, Beate (2021): Die geforderte Mitte. Rechtsextreme und De-
mokratiegefihrdende Einstellungen in Deutschland 2020/21, Bonn: Diez Ver-
lag.

14.02.2026, 06:28:24.

161


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 06:28:24.


https://doi.org/10.14361/9783839472712-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

