
 

3 Das Mitleid in der Neuropsychologie 

 

 

 

 

Sowohl die empirisch orientierte Sozialpsychologie als auch die neurowissen-

schaftlichen Untersuchungen jüngeren Datums bemühen sich um die Klärung ei-

niger Phänomene rund um das Mitleid. Begriffe wie »Empathie«, »Altruismus«, 

»prosoziales Verhalten« spielen dabei eine zentrale Rolle. Während die Sozial-

psychologie schon seit längerer Zeit im Anwendungsbereich dieser Begriffe em-

pirische Untersuchungen anstellt, erlebte das Thema in den letzten Jahren in den 

Neurowissenschaften einen regelrechten Boom, vor allem, seit man auf die (vor 

allem populärwissenschaftlich so bezeichneten) »Spiegelneuronen«  gestoßen ist. 

Die begriffliche Unterscheidung der beteiligten Phänomene – so weit ist man 

sich einig – ist alles andere als einfach. Das Mitleid deckt nur einen Teil des The-

menkomplexes ab, auch spielt das deutsche Wort »Mitleid« oder das englische 

compassion in den wissenschaftlichen Diskursen eine untergeordnete Rolle, häu-

figer wird der Begriff »Mitgefühl« (sympathy) verwendet. Da jedoch ein großer 

Teil aller empirischen Studien mit Leidsituationen arbeitet bzw. Mitgefühl in Zu-

sammenhang mit dem Leiden anderer Personen untersucht wird, ist die inhaltliche 

Rolle des »Mitleids« so untergeordnet auch wieder nicht. 

Von einigen Wissenschaftlern wird für das, was gemeinhin als Mitgefühl/Mit-

leid bezeichnet wird, auch der Begriff der Empathie (bzw. empathy) verwendet.1 

Dieser Begriff ist aber selbst ausgesprochen »unscharf«. Er ist zwar relativ neu2 

                                                             

1  Singer und Klimecki etwa unterscheiden zwei verschiedene empathische Reaktionen, 

nämlich personal distress und compassion. Vgl. Singer und Klimecki, »Empathy and 

Compassion«, S. 875. 

2  Die Entstehungsgeschichte des Begriffs geht auf das 19. Jh. zurück, eine erste Verwen-

dung im Deutschen gab es bei Rudolf Hermann Lotze. Unabhängig davon wurde zu 

3.1 MITLEIDSBEGRIFFE IN SOZIAL- UND 

NEUROPSYCHOLOGIE 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | Unsicheres Mitleid 

und wurde erst in den letzten Jahrzehnten in naturwissenschaftlichen Kontexten 

verstärkt verwendet, sein zusätzlicher Status als außerwissenschaftlicher Modebe-

griff macht die Verwendung aber nicht gerade einfach. Es gehört inzwischen zu 

den Ritualen wissenschaftlicher Empathie-Untersuchungen, gleich am Anfang 

den eigenen Empathiebegriff (oder vielmehr die eigenen Empathie-Begriffe) zu 

klären. 

C. Daniel Batson z.B. hat sich die Mühe gemacht, nicht weniger als acht ver-

schiedene (wissenschaftliche) Empathiebegriffe zu unterscheiden, die in unter-

schiedlichen Kontexten eine Rolle spielen:3 1) eine Überzeugung bezüglich des 

inneren Zustandes einer anderen Person haben, 2) Körperhaltung oder Gesichts-

ausdruck einer anderen Person übernehmen, 3) das Gefühl einer anderen Person 

übernehmen (Gefühlsansteckung), 4) sich in die Situation einer anderen Person 

hineinversetzen, 5) sich vorstellen können, wie eine andere Person denkt oder 

fühlt, 6) sich vorstellen können, wie man selbst an der Stelle der anderen Person 

denken/fühlen würde, 7) sich unbehaglich fühlen angesichts des Leidens einer an-

deren Person und 8) Mitgefühl mit einer leidenden Person haben. Diese verschie-

denen Bedeutungen müssen nach Batson verschiedenen Fragestellungen zugeord-

net werden. 

Da sich die einzelnen Bedeutungen nicht immer klar voneinander unterschei-

den lassen bzw. einzelne Begriffe auch mehrdeutig verwendet werden müssen, 

spricht man in der Neuropsychologie häufig von verschiedenen Aspekten oder 

Komponenten von Empathie. Meist wird eine emotionale von einer kognitiven 

Komponente unterschieden, manchmal zusätzlich noch eine motorische.4 Eine 

solche Aufteilung in Komponenten hat u.a. den Vorteil, den verschiedenen Posi-

tionen der sogenannten Theory-of-Mind-(ToM-)Debatte gerecht zu werden: In 

dieser Debatte ging es in den letzten Jahrzehnten um die Frage, wie Menschen 

sich generell ein Bild von den mentalen Zuständen anderer Menschen machen 

bzw. wie sie zu so etwas wie einer »Theorie« (Theory of Mind) über jene Zustände 

kommen.5 Man suchte dabei häufig nach einem paradigmatischen Vorgang, der 

das Verstehen anderer Menschen ermöglicht. Das war für die eine Seite (die »The-

orie-Theorie«) tatsächlich so etwas wie eine Theorie (natürlich nicht immer in 

                                                             

Beginn des 20. Jahrhunderts im Englischen der deutsche Begriff »Einfühlung« mit em-

pathy übersetzt, anschließend kam es zu einer Rückübertragung ins Deutsche, der Be-

griff »Empathie« wurde hier somit ein zweites Mal eingeführt. Größere Verbreitung 

fand der Begriff sowohl im Englischen als auch im Deutschen erst im 20. Jh. 

3  Vgl. Batson, »These Things Called Empathy«, S. 4ff. 

4  So z.B. bei Blair und Blair, »Empathy, Morality, and Social Convention«, S. 139. 

5  Vgl. dazu Lenzen, In den Schuhen des anderen; Michlmayr, Simulation Theory versus 

Theory Theory. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 161 

Form einer bewusst erstellten Hypothese), für die andere Seite (die »Simulations-

Theorie«) eine Form von Simulation. Eine Simulation des mentalen Zustandes an-

derer Personen kann allerdings nicht exakt die gleichen Auswirkungen haben wie 

ein entsprechendes Erlebnis in der ersten Person, d.h. die konkrete Reaktion ist 

meistens eine andere bzw. abgeschwächte. Daher spricht man auch von einer »Off-

Line-Simulation«. – Wenn nun in den Neurowissenschaften zwischen verschiede-

nen Aspekten oder Komponenten von Empathie unterschieden wird, so kann das 

auch als Versuch gewertet werden, die Theory-of-Mind-Debatte durch eine Kom-

promisslösung zu entschärfen: Es gibt nicht die universelle Form, in der wir von 

den mentalen Zuständen anderer Menschen wissen (bzw. Vermutungen darüber 

anstellen), sondern je nach Situation verschiedene Varianten. 

Ob Mitleid mehr der kognitiven oder der affektiven Komponente von Empa-

thie zugeordnet werden muss, ist gar nicht so einfach zu beantworten.6 Schon in 

der Anordnung der verschiedenen Empathiebegriffe bei Batson wird klar, dass 

jeweils eine Verbindung mit verschiedenen Fragestellungen besteht. Je nachdem, 

welches definitorische Ziel verfolgt wird, kann eine begriffliche Unterscheidung 

wichtig sein oder nicht. Wenn Batson etwa in seiner Auflistung sympathy (8) un-

mittelbar auf personal distress (7) folgen lässt, so ist das kein Zufall, denn gerade 

die Unterscheidung zwischen diesen beiden wurde in verschiedenen sozialpsycho-

logischen Studien untersucht. Ein zu starkes Involviertsein in das Leiden einer 

anderen Person führt zu einer Überforderung und zum Bedürfnis, sich abzuwen-

den oder das Leiden der anderen Person zu verdrängen. Persönliches Unbehagen 

geht also nicht mit jener Hilfsbereitschaft einher, die üblicherweise mit dem Be-

griff »Mitleid« oder sympathy verbunden ist. Wir finden hier den traditionellen 

Hinweis wieder, dass das Mitfühlen als prosoziale Haltung nicht einfach eine Wie-

derholung des »anderen« Gefühls ist, sondern eine zusätzliche Qualität haben 

muss. Insofern darf beim Mitleid die Spiegelung/Simulation nicht zu stark sein, 

eine allzu große affektive Komponente ohne Regulierung würde nur zu persönli-

chem Unbehagen führen.7 – Nicht immer muss das prosoziale Mitleid jedoch als 

                                                             

6  Wenn man z.B. die Fähigkeit zum Mitleid sowohl Personen mit Autismus als auch Psy-

chopathen abspricht, dann muss sowohl die affektive als auch die kognitive Kompo-

nente zum Mitleid gerechnet werden. Personen mit Autismus fehlt es nämlich nicht an 

Gefühlsansteckung, sondern an Perspektivenübernahme, bei Psychopathen hingegen ist 

es umgekehrt. Vgl. dazu Singer und Leiberg, »Empathie«, S. 138. 

7  Neurowissenschaftler wie Tania Singer und Jean Decety haben die Unterscheidung von 

Mitleid und persönlichem Unbehagen in den Mittelpunkt ihrer Forschungen gestellt und 

sind dabei – ähnlich wie schon Nancy Eisenberg – zum Ergebnis gekommen, dass emo-

tionale Kontrolle Grundbedingung dafür ist, statt bloßem Unbehagen eine wohlwol-

lende Haltung des Mitgefühls einzunehmen. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | Unsicheres Mitleid 

eine regulierte Simulation aufgefasst werden. Der Neurowissenschaftler Christian 

Keysers denkt an eine Form, wie gerade die Hilfsbereitschaft aus einer spontanen 

Simulation erwächst: Beim Trösten eines weinenden Freundes z.B. würden wir 

nach Keysers nicht nur dessen Leid mitempfinden, sondern auch dessen Dankbar-

keit unserer tröstenden Hilfe gegenüber, diese gewissermaßen vorwegnehmend. 

Auf diese Weise würden wir dann tatsächlich zum Trösten motiviert werden.8 

Die Unterscheidung von affektiven und kognitiven Netzwerken/Schaltkreisen 

im Gehirn ist grundsätzlich möglich,9 es bleibt aber die Schwierigkeit, wo dabei 

das Mitleid »anzusiedeln« wäre. Je nach Mitleidsbegriff bzw. je nach Hervorhe-

bung einer bestimmten Komponente müsste das anders geschehen. Doch auch 

wenn man die sprachliche Vielfalt einmal beiseitelässt, zeigen die empirischen 

Untersuchungen, dass eine strikte Trennung sich vor allem dann nicht durchführen 

lässt, wenn es um die Beobachtung konkreter neuronaler Ereignisse geht. So 

spricht Simone G. Shamay-Tsoory bei ihrer Unterscheidung von affektiver und 

kognitiver Empathie etwa davon, dass bei den verschiedenen Varianten von Em-

pathie nicht ausschließlich bestimmte Hirnaktivitäten zu beobachten sind, sondern 

einfach gesteigerte Aktivitäten eines bestimmten Netzwerkes: »With regard to the 

cognitive and emotional definitions of empathy, it may be suggested that cognitive 

empathy involves more ToM processing, whereas affective empathy involves 

more simulation processing.«10 Zudem handelt es sich um interagierende Netz-

werke, sodass auf neuronaler Ebene beide Empathie-Varianten auch zusammen-

spielen.11 Jean Decety und Jason M. Cowell beschreiben die komplexe »Imple-

mentierung« von Empathie im menschlichen Gehirn folgendermaßen: 

 

»Empathy is implemented by a complex network of distributed, often recursively con-

nected, interacting neural regions including brainstem, amygdala, hypothalamus, striatum, 

insula, anterior cingulate cortex, and orbitofrontal cortex. The experience of empathy also 

involves the autonomic nervous system (parasympathetic and sympathetic branches, which 

                                                             

8  Vgl. Keysers, Unser empathisches Gehirn, S. 252. 

9  Häufig wird in diesem Zusammenhang auf die Unterscheidung zwischen einem sub-

kortikalen und einem kortikalen Pfad der Verarbeitung von emotionalen Impulsen hin-

gewiesen. Vgl. Eisenberg und Eggum, »Empathic Responding: Sympathy and Personal 

Distress«, S. 73. 

10  Shamay-Tsoory, »Empathic Processing: Its Cognitive and Affective Dimensions and 

Neuroanatomical Basis«, S. 216. – Mit »ToM processing« meint Schamay-Tsoory eine 

ToM (Theory of Mind) im Sinne der Theorie-Theorie. 

11  Vgl. ebd., S. 227f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 163 

represent antagonist and coordinated regulation of internal states), and neuroendocrine pro-

cesses implicates in social behaviours and emotional states.«12 

 

Wer also davon ausgeht, dass auf neurowissenschaftlichem Wege Klarheit in eine 

komplexe psychologische Begriffswelt gebracht werden kann, muss diese Erwar-

tungen vorerst wohl etwas zurückschrauben. Das zeigt sich auch an einem anderen 

Phänomen: Verschiedene neurowissenschaftliche Studien führen zu widersprüch-

lichen Ergebnissen, wenn es darum geht, die neuen bildgebenden Verfahren der 

Hirnforschung mit traditionellen psychologischen Untersuchungsmethoden zu 

kombinieren. In Verbindung mit neurologischen Scans werden z.B. immer wieder 

Fragebögen der sozialpsychologischen Forschung verwendet, häufig ist es üblich, 

die untersuchten Personen vorher einen Empathie-Fragebogen von Mark H. Da-

vis13 beantworten zu lassen, um dessen Ergebnisse mit den Ergebnissen der bild-

gebenden Verfahren zu vergleichen. So sollte sich zeigen, ob eine ausgeprägte 

Fähigkeit zur emotionalen Empathie (erhoben aufgrund von Selbsteinschätzung) 

statistisch mit einer gesteigerten Aktivität bestimmter neuronaler Netzwerke ein-

hergeht. Genau bei solchen Untersuchungen weichen die Ergebnisse aber vonei-

nander ab, und Neurowissenschaftlern wie Jean Decety erscheint es problema-

tisch, nach Entsprechungen zu suchen. Das liegt zum einen daran, dass die Frage-

bögen im Grunde nur die Selbsteinschätzung beobachten und diese bekanntlich 

auch fehlgehen kann. Zum anderen mutmaßt Decety aber, dass die begrifflichen 

Abgrenzungen der Sozialpsychologie sich nicht immer dazu eignen, entspre-

chende neuronale Prozesse zu unterscheiden: 

 

»It is our conviction, that brain-behavior correlations should be treated with caution, and 

that care must be taken to formulate specific hypotheses both about the neural correlates of 

the dispositional measures and about what the questionnaire acutally measures.«14 

 

Vor allem bei Dispositionen scheint man eine Entsprechung zwischen einer psy-

chologisch definierten Kompetenz und einem konkreten neuronalen Muster nicht 

voraussetzen zu können. Es zeigt sich, dass die jeweiligen Definitionen noch stär-

ker an einen situativen Kontext gebunden sein müssen. Psychologische Begriffe 

müssen operationalisierbar gemacht werden, um in empirischen Wissenschaften 

eine unmissverständliche Rolle zu spielen.15 Das ist für die kognitive Psychologie 

                                                             

12  Decety und Cowell, »Empathy, Justice, and Moral Behavior«, S. 5. 

13  Vgl. Davis, »Measuring individual differences in empathy«, S. 117f. 

14  Decety und Lamm, »Empathy versus Personal Distress«, S. 208. 

15  Nur auf diese Weise kann z.B. »Intelligenz« durch einen Test gemessen werden. Kor-

rekterweise müsste die entsprechende Definition von Intelligenz auf den jeweiligen 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | Unsicheres Mitleid 

auch unabhängig von neurowissenschaftlichen Methoden nichts Außergewöhnli-

ches, setzt sich aber nun auch in der Neuropsychologie fort. Folgt man dieser Lo-

gik, so wird es irgendwann problematisch, die traditionellen, alltagssprachlichen 

Begriffe in der wissenschaftlichen Forschung noch weiterzuverwenden. Korrekter 

wäre es, die jeweilige Kompetenz gleich mit dem Test und seinen Fragestellungen 

zu definieren. Auch in der Neuropsychologie dürfte dann streng genommen nicht 

mehr von »Mitleid« oder »Mitgefühl« die Rede sein, sondern nur noch von den 

komplexen neuronalen Mustern im Rahmen bestimmter settings, mit denen Ver-

suchspersonen getestet werden. 

Wenn sich die Neuropsychologie jedoch darauf beschränken würde, die jewei-

ligen Begriffe einfach durch solche Beschreibungen zu ersetzen, könnte die Ver-

bindung mit einem breiteren gesellschaftlichen Diskurs verloren gehen. Das 

würde der entsprechenden Empathieforschung aber einiges von der Resonanz neh-

men, welche sie besitzt und auch gezielt sucht. In neuropsychologischen Untersu-

chungen wird dem »prosozialen Verhalten« große Aufmerksamkeit geschenkt, die 

wichtigen (auch wissenschaftlichen) definitorischen Grenzziehungen sind jene, 

welche empathisches (prosoziales) Mitgefühl erstens von einem bloß spiegelnden 

persönlichem Unbehagen (personal distress) unterscheiden und zweitens von ei-

nem »kalten« Wissen vom Leiden der anderen Person, wie es ja z.B. auch Sadisten 

oder »Psychopathen« haben können. Die neurowissenschaftlichen Ergebnisse 

sind somit durchaus auf konkrete praktische Auswirkungen hin ausgerichtet: 

Kenntnisse von bestimmten neuronalen »Schaltkreisen« können dazu verwendet 

werden, bestimmte Fähigkeiten nicht nur zu »erziehen«, sondern auch auf ande-

rem Wege zu evozieren, z.B. durch Medikamente. Dass dies keine Science-Fiction 

ist, zeigt etwa Tania Singer in einem jüngst veröffentlichten Gespräch mit dem 

Dalai Lama, in dem sie auf die Bedeutung des Neurotransmitters Oxytocin für die 

»Vermittlung von sozialen Bindungen und Anhänglichkeit« hinweist – Oxytocin 

kann auch als Nasenspray verabreicht werden.16 Eine Studie zur Auswirkung eines 

einwöchigen »Mitgefühlstrainings« in Form von Meditationen hat sie bereits 

durchgeführt und es lassen sich dabei tatsächlich signifikante Unterschiede bei 

den Empathiereaktionen im Gehirn feststellen.17 – Wenn alltagssprachliche Be-

griffe mit wissenschaftlichen Beschreibungen nicht immer in Einklang zu bringen 

sind, dann darf das gerade vor dem Hintergrund der breiten gesellschaftlichen Be-

deutung von Empathieforschung nicht als bloße Nebensache erscheinen. 

                                                             

Test verweisen: »Intelligenz ist für unseren Zweck das, was durch diesen Fragebogen 

gemessen wird«. 

16  Vgl. Singer und Ricard, Mitgefühl in der Wirtschaft, S. 56. 

17  Vgl. ebd., S. 51f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 165 

Wittgenstein konnte die neurowissenschaftliche Entwicklung natürlich nicht 

vorhersehen und seine Aussagen über Korrelationen zwischen psychologischen 

Begriffen und naturwissenschaftlichen Objekten dürfen in diesem Sinne nicht als 

letzte Weisheit gewertet werden. Doch hat er schon in den 40er Jahren gewisse 

Schwierigkeiten skizziert, die sich mit der neuesten Entwicklung der Psychologie 

eher verschärft als erübrigt haben. So schreibt er etwa im letzten Abschnitt des 

zweiten Teils der Philosophischen Untersuchungen: 

 

»Die Verwirrung und Öde der Psychologie ist nicht damit zu erklären, daß sie eine ›junge 

Wissenschaft‹ sei; ihr Zustand ist mit dem der Physik z.B. in ihrer Frühzeit nicht zu verglei-

chen. (Eher noch mit dem gewisser Zweige der Mathematik. Mengenlehre.) Es bestehen 

nämlich, in der Psychologie, experimentelle Methoden und Begriffsverwirrung. (Wie im 

andern Fall Begriffsverwirrung und Beweismethoden.) 

Das Bestehen der experimentellen Methode läßt uns glauben, wir hätten das Mittel, die 

Probleme, die uns beunruhigen, loszuwerden; obgleich Problem und Methode windschief 

aneinander vorbeilaufen.« (PU II, S. 580) 

 

Auch wer den Ausdruck »Verwirrung und Öde der Psychologie« nicht auf den 

heutigen Stand der Wissenschaft anwenden möchte, muss doch eingestehen, dass 

hier eine gewisse Spannung besteht: Einerseits sind die Sprachspiele der Alltags-

psychologie und der empirischen Wissenschaften nicht so ohne Weiteres kompa-

tibel, andererseits möchte sich die Wissenschaft nicht darauf beschränken, nur ihr 

eigenes, ganz spezifisches Vokabular zu verwenden. Wittgenstein war kein früher 

Vertreter eines eliminativen Materialismus, der die Spannung zwischen Alltags-

psychologie und wissenschaftlicher Theorie dadurch überwinden möchte, dass 

erstere eliminiert wird. Die alltäglichen Sprachspiele erfüllen für Wittgenstein 

durchaus ihren ganz spezifischen Zweck, nur darf die Bindung an diesen Zweck 

nicht aus den Augen verloren werden. Werden die Grenzen der Sprachspiele res-

pektiert, dann dürfte kein Widerspruch zwischen Alltagspsychologie und Wissen-

schaft bestehen. Im Unterschied zum eliminativen Materialismus versteht Witt-

genstein die Alltagspsychologie nicht als eine Theorie. Wäre sie eine Theorie mit 

demselben Wahrheitsanspruch (oder mit demselben Zweck) wie die Wissenschaf-

ten, so könnte man durchaus von einem Widerspruch mit wissenschaftlichen Er-

gebnissen sprechen, da sie aber nur eine Anwendung von »Bildern« für praktische 

Zwecke ist, besteht keine Inkompatibilität.  

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | Unsicheres Mitleid 

 

Der gesamte Stand der neurowissenschaftlichen Empathieforschung kann hier 

nicht im Detail besprochen (und schon gar nicht beurteilt) werden, es sollen nur 

einige exemplarische Aspekte hervorgehoben werden. Dabei sollen erst noch Be-

rührungspunkte zwischen der Neuropsychologie und Wittgenstein gesucht werden 

– Berührungspunkte, die sich entweder als Gemeinsamkeiten oder Gegensätze er-

weisen können. Zunächst zu den Gemeinsamkeiten: 

Wittgenstein betonte, dass wir Regeln »blind folgen« (PU, § 219). Wir ver-

wenden innerhalb bestimmter Sprachspiele verschiedene Zeichen, ohne dass wir 

uns deren (durch Regeln festgelegte) Bedeutungen vor Augen halten. Es kann 

zwar besondere Situationen des Bedeutung-Erlebens geben, doch im Allgemeinen 

gibt es keine Instanz in uns, die bewusst eine Beziehung zwischen dem Zeichen 

und seiner Bedeutung herstellt. Wenn wir mit einem Wort etwas »meinen«, so 

darf dieses Meinen nicht als mentales Ereignis in unserem Geist verstanden wer-

den. Das muss auch für die Interpretation des Körperausdruckes anderer Personen 

gelten: Die Deutung solcher sichtbaren Äußerungen oder Verhaltensweisen ge-

schieht sozusagen automatisch, wir erfassen den sinnlich wahrnehmbaren Aus-

druck und die Deutung in einem, so wie beim stetigen Aspekt-Wahrnehmen die 

Zeichnung und den Hasen. Sprachlich äußert sich das für Wittgenstein insofern, 

als wir ohne weitere Zusätze sagen können, wir sähen einen Hasen (wo doch nur 

die Zeichnung sichtbar ist) oder wir würden den Zorn eines Menschen wahrneh-

men (wo wir doch nur die Äußerung des Zornes wahrnehmen). 

Auch in der Neuropsychologie kommt man zum Ergebnis, dass unsere Deu-

tung des Verhaltens anderer Personen keinen expliziten Deutungsakt erfordert. Es 

gibt keine Interpretationsinstanz zwischen der Wahrnehmung und der spontanen 

Reaktion auf eine Gefühlsäußerung anderer Personen. Die sogenannten »Spiegel-

neuronen« werden in wissenschaftlichen Kontexten häufig auch als »shared re-

presentations« (Decety), »geteilte Netzwerke« (Singer) oder »gemeinsame Schalt-

kreise« (Keysers) bezeichnet, was bedeutet, dass dieselben Netzwerke sowohl für 

die Wahrnehmung des Zustandes (bzw. des Verhaltens) anderer Lebewesen als 

auch für den eigenen entsprechenden Zustand (bzw. das eigene entsprechende 

Verhalten) verwendet werden. Das gilt auch für Emotionen oder Gesichtsausdrü-

cke: In Bezug auf Schmerzen hat man z.B. mehrfach aufzeigen können, dass Ge-

hirnregionen wie die anteriore Insel oder der ACC (anteriorer zingulärer Kortex) 

in beiden Fällen aktiviert werden: einmal, wenn wir schmerzhafte Reize an der 

Hand anderer Personen beobachten, und dann, wenn wir diese Reize an unseren 

3.2 PARALLELEN ZU WITTGENSTEIN 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 167 

eigenen Händen erleiden.18 Für die Neuropsychologie ist es inzwischen unumstrit-

ten, dass diese Regionen sowohl für die Informationsverarbeitung hinsichtlich der 

(Basis-)Emotionen anderer Personen als auch für die Repräsentation der eigenen 

Emotionen eine Rolle spielen, dass Empathie also ganz entscheidend von den ge-

teilten Netzwerken beim Beobachten und Empfinden von Zuständen wie etwa 

Schmerz, Ekel oder Freude abhängt. Allerdings sind die Aktivitäten in den betref-

fenden Gehirnregionen bei Beobachtung und Empfindung jeweils »in unter-

schiedliche funktionale Netzwerke eingebunden«,19 was darauf hinausläuft, dass 

die »Simulation« fremder Schmerzen »off-line« geschieht und nicht schon diesel-

ben Verhaltenskonsequenzen hat wie das Empfinden der eigenen Schmerzen. 

Wenn wir uns aufgrund von geteilten Netzwerken eine Meinung vom »Innen-

leben« einer anderen Person bilden und darauf auch spontan reagieren, so gibt es 

im Gehirn keinen Zuschreibungsprozess, welcher nach der Wahrnehmung und vor 

der Reaktion auf das Verhalten der anderen Person stattfindet, da Wahrnehmung 

und Reaktion sozusagen in einem geschehen. Vor allem bei Reaktionen der Nach-

ahmung (und somit auch bei der Gefühlsansteckung als wichtiger Komponente 

von Empathie) braucht es keine zusätzliche Deutungsinstanz mehr, da wir bei der 

Wahrnehmung gleich schon unser eigenes »motorisches System« miteinbeziehen. 

Wahrnehmung und Nachahmung geschehen in einem.20 

Die Tatsache, dass in der Neuropsychologie manchmal von einer Simulation 

die Rede ist, darf also nicht so verstanden werden, dass wir auf der Basis von 

Simulation einen bewussten Analogieschluss durchführen. Ein bewusstes Sich-an-

die-Stelle-des-anderen-Begeben findet mit der Aktivierung von geteilten Netz-

werken in der Regel nicht statt. Christian Keysers berichtet von Untersuchungen, 

bei denen empathische Reaktionen mithilfe einer funktionalen Magnetresonanz-

Tomografie (fMRT) mitverfolgt wurden:  

                                                             

18  Ein solcher Versuch gelang Tania Singer schon im Jahr 2004, vgl. Singer u.a., »Em-

pathy for Pain Involves the Affective but Not Sensory Components of Pain«; siehe dazu 

und zu den zahlreichen anderen Studien auch Singer und Leiberg, »Empathie«, S. 126. 

19  Singer und Leiberg, »Empathie«, S. 131. 

20  Vittorio Gallese schreibt: »Die Arbeit zeigt, dass die Beobachtung und Nachahmung 

von Gesichtsausdrücken, die Gefühle wiedergeben, dieselbe streng umrissene Gruppe 

von Gehirnstrukturen aktiviert, zu welcher der Prämotorcortex, die Insula und die 

Amygdala gehören.« Gallese, »Die mannigfaltige Natur zwischenmenschlicher Bezie-

hungen«, S. 47. Interessanterweise verwendete auch Wittgenstein den Begriff der 

»Nachahmung«, um die Reaktion auf Gesichtsausdrücke, aber auch auf Zeichen zu be-

schreiben: »Im Aspekt ist eine Physiognomie vorhanden, die nachher vergeht. Es ist 

beinahe, als wäre da ein Gesicht, welches ich zuerst nachahme, und dann hinnehme, 

ohne es nachzuahmen« PU II, S. 547. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | Unsicheres Mitleid 

»In unseren fMRT-Experimenten wurden die Teilnehmer nicht ausdrücklich aufgefordert, 

sich in die Lage der Menschen zu versetzen, denen sie zuhörten oder die sie beobachteten. 

Nach den Experimenten fragten wir sie, ob sie sich bewusst vorgestellt hätten, sie seien die 

Leute, die sie gesehen hatten, was alle verneinten. Folglich ist die von uns ermittelte Spie-

gelaktivität, in der sich der prämotorische Kortex in Einklang mit den Akteuren befindet, 

ein Prozess, der nichts mit einer bewussten, willentlichen Perspektivenübernahme zu tun 

hat.«21 

 

Keysers spricht in diesem Zusammenhang auch von Intuition bzw. davon, dass 

wir keine echten Gründe für unsere Deutung angeben können. Auch hier findet 

sich eine Parallele zu Wittgenstein: Dieser meint im Zusammenhang mit der »Be-

urteilung der Echtheit des Gefühlsausdrucks«, dass die Evidenz eine andere sei als 

z.B. bei mathematischen Fragen (PU II, S. 574ff.). Eine nicht weiter anfechtbare 

Lösung, bei der sich alle Fachleute einig sein müssen, gibt es bei Gefühlen nicht, 

der Stellenwert der Begründung ist in der Mathematik ein anderer als bei Gefühls-

zuschreibungen. Wittgenstein verwendet dabei auch den Begriff der »Unsicher-

heit des Sprachspiels«, betont aber gleichzeitig, dass diese nicht als eine subjektive 

Ungewissheit verstanden werden dürfe: Im Allgemeinen haben wir bei Beurtei-

lungen von Gefühlsausdrücken keinen Zweifel. 

Folgt man Keysers Ausführungen zur onto- und phylogenetischen Sprachent-

wicklung, so scheinen sich sogar noch weitere Parallelen zu Wittgenstein zu erge-

ben: Aufgrund von »kanonischen Neuronen« verknüpfen wir nach Keysers mit 

dem Anblick eines Gegenstandes auch gleich schon das entsprechende Verhalten 

rund um diesen Gegenstand. Auch das Hören des Namens dieses Gegenstandes 

wird auf diese Weise mit Handlungen in Verbindung gebracht. Sehen wir z.B. 

einen Speer – bzw. hören wir das Wort »Speer«  – so simuliert unser Gehirn auch 

die Handhabung eines Speeres, wie wir sie vielleicht einmal beobachtet haben.22 

Nur auf diese Weise ist es für ein Kind möglich, so viele Wörter in kurzer Zeit zu 

lernen bzw. ihre Bedeutungen im Gedächtnis zu behalten. Spracherwerb durch 

»hinweisende Definition« kann also auch neurowissenschaftlich als Ausnahmefall 

verstanden werden. Wittgensteins Hinweis, dass Spracherwerb und damit auch 

generell Sprachverwendung immer in eine Praxis eingebunden sind, klingt inzwi-

schen fast schon abgedroschen und bedarf wohl keiner Bestätigung mehr; hier 

hätte er jedenfalls eine gefunden.23 

                                                             

21  Keysers, Unser empathisches Gehirn, S. 77. 

22  Vgl. ebd., S. 107f. 

23  Allerdings würde Wittgenstein an den »kanonischen Neuronen« wohl nicht gefallen, 

dass sie einen körperlichen Zustand bilden, der einer Wortverwendung entspricht. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 169 

Insgesamt geht man in der Neuropsychologie aufgrund der Beobachtung ge-

teilter Netzwerke davon aus, dass der kognitive Zugang zu mentalen Zuständen in 

der ersten und in der dritten Person keine grundsätzlich andere Richtung hat. Wer-

den Zustände anderer Personen »simuliert«, dann ist die Erfahrung dieser Zu-

stände auch »Selbsterfahrung«. Natürlich bestimmen die geteilten Netzwerke 

nicht schon das ganze neuronale Geschehen, sonst könnten wir in der Praxis gar 

nicht zwischen erstpersonalen und drittpersonalen Zuordnungen unterscheiden, 

doch ist diese Unterscheidung nicht eine zwischen der Wahrnehmung eines »in-

neren« und der eines »äußeren« Gegenstandes. Es bestehen insofern also Paralle-

len zu Wittgensteins Kritik an einer falschen Verwendung des Bildes vom privaten 

Inneren (siehe 2.1.1). 

Dass das Bild vom privaten Inneren als »Theorie« den Ergebnissen der Neu-

ropsychologie widerspricht, zeigt sich auch an neurowissenschaftlichen Untersu-

chungen rund um die Alexithymie, einer psychosomatisch bedingten Unfähigkeit, 

über die eigenen Gefühle zu sprechen. Studien in Zusammenhang mit Empathie-

forschungen sind zum Ergebnis gekommen, dass ein solches Defizit bei der erst-

personalen »Gefühlserkennung« mit einem analogen Defizit bei der Zuschreibung 

in der dritten Person in Verbindung steht.24 Würde es sich bei unseren Gefühlen 

um einen »Käfer in der Schachtel« handeln, wäre ein solcher Zusammenhang 

höchst erstaunlich. 

Auf einen wesentlichen Umstand muss beim Vergleich neuropsychologischer 

Ergebnisse mit Wittgensteins Überlegungen allerdings hingewiesen werden: Witt-

genstein geht es um die Analyse unserer Sprachspiele und nicht um physiologi-

sche Tatsachen. Inwiefern können dann Neurowissenschaften überhaupt mit Witt-

genstein übereinstimmen? Im besten Falle kann eine Übereinstimmung zwischen 

Wittgenstein und den Neurowissenschaften doch nur zeigen, dass in unserer 

Sprachpraxis bestimmte wissenschaftliche Ergebnisse schon vorweggenommen 

sind. Bei Widersprüchen jedoch könnten beide Seiten darauf verweisen, dass der 

Forschungsgegenstand jeweils ein anderer ist.  

                                                             

ist sein wichtigster Kritikpunkt gegenüber W. James, mit dem er sonst einiges gemein-

sam hat. Siehe dazu 3.4. 

24  Vgl. Singer und Leiberg, »Empathie«, S. 140; Singer und Ricard, Mitgefühl in der Wirt-

schaft, S. 50; Keysers, Unser empathisches Gehirn, S. 228. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | Unsicheres Mitleid 

 

Dass eine grundsätzliche Kluft zwischen Wittgenstein und der Neuropsychologie 

besteht, zeigt sich auch an der Art und Weise, wie Neuropsychologen mit Begrif-

fen wie »Information«, »Präsentation« oder »kognitiv« umgehen, wenn es um die 

Beschreibung von neuronalen Prozessen geht. Denn hier befinden wir uns mitten 

drin in Wittgensteins Analysen zum Begriff des »Wissens«. Es lohnt sich deshalb, 

die Differenzen an diesem Punkt noch einmal genauer anzuschauen. 

Der Neurowissenschaftler Erich Schröger bezeichnet den »Informationsverar-

beitungsansatz« als Rahmentheorie der Neuropsychologie und sieht darin den ge-

meinsamen Boden für eine Zusammenarbeit zwischen »affektiver und kognitiver 

Neurowissenschaft«.25 Wenn innerhalb dieses Ansatzes davon die Rede ist, dass 

in den neuronalen Netzwerken Informationen (von außerhalb und innerhalb des 

eigenen Körpers) verarbeitet werden, Repräsentationen erstellt, transformiert und 

neu geschaffen werden, so versteht man solche Prozesse und Zustände als Ent-

sprechungen für kognitiv/affektive Prozesse und Zustände. Dabei sind sich Neu-

ropsychologen durchaus darüber im Klaren, dass »kognitiv« nicht »bewusst« hei-

ßen muss, dass also auch dann von Informationen und Präsentationen im Gehirn 

gesprochen wird, wenn diese vollkommen unbewusst bleiben. Trotzdem ist die 

Verwendung des Begriffs »Information« in den Neurowissenschaften auch ver-

führerisch: Keysers z.B. wendet sich zwar gegen die Vorstellung vom menschli-

chen Gehirn nach dem Modell des Computers, ein solches Modell behindert seiner 

Ansicht nach das wissenschaftliche Verständnis des Gehirns (er spricht in diesem 

Zusammenhang sogar von einem »Gehirn-Computer-Fehlschluss«26). Trotzdem 

lässt er sich nicht davon abhalten, neuronale Aktivitäten als »Schaltkreise« zu be-

zeichnen. Außerdem klingen einige seiner Aussagen so, als würde er das Bild der 

Informationsverarbeitung doch wieder ganz pauschal im Sinne bewusster Pro-

zesse verstehen: 

 

»Nur unsere eigenen Handlungen und Empfindungen kennen wir wirklich. Wenn wir mit 

ihnen alles spiegeln, ist das keine Arroganz, sondern die bescheidene Hinnahme der ego-

zentrischen Situation dessen, der keine anderen Handlungen oder Empfindungen kennt als 

die eigenen.«27  

                                                             

25  Vgl. Schröger und Koelsch, »Bemerkungen zu einer Affektiven und Kognitiven Neu-

rowissenschaft«, S. 3ff. 

26  Vgl. Keysers, Unser empathisches Gehirn, S. 36. 

27  Ebd., S. 156. – Damit begibt er sich übrigens auch wieder in die Nähe der Vorstellung 

eines Analogieschlusses, nach der wir aufgrund des Wissens über uns selbst auf die 

3.3 DER BEGRIFF »KOGNITIV« 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 171 

Eine etwas eingeschränktere Verwendung des Begriffs »kognitiv« findet sich 

bei der Unterscheidung von (meist) kognitiven Top-down-Prozessen und nicht-

kognitiven Bottom-up-Prozessen. Diese kognitionswissenschaftliche Aufteilung 

hat sich auch in neuropsychologischen Empathie-Modellen durchgesetzt. Bei der 

Empathie gilt als Bottom-up-Prozess die automatisch ablaufende Simulation, also 

die Aktivierung der geteilten Netzwerke. Top-down-Einflüsse hingegen bestehen 

in der Modulierung dieses Prozesses durch ein bereits vorhandenes »Vorwissen« 

bzw. durch einschränkende Rahmenbedingungen. Das heißt, Top-down-Faktoren 

können das Mitgefühl entweder fördern oder auch hemmen. Bei hemmenden Fak-

toren kann z.B. statt des Mitleids sehr schnell Schadenfreude aufkommen. 

Susanne Leiberg und Tania Singer zählen verschiedene experimentell nachge-

wiesene Top-down-Faktoren der Empathie auf: Die Gruppenzugehörigkeit der an-

deren Person, der eigene emotionale Zustand, der Wunsch nach Verbundenheit 

(Affiliation), die dem Geschehen gegenüber eingenommene Perspektive, die an 

die andere Person gestellten Erwartungen, die Einschätzung der anderen Person 

als kooperativen Partner oder als Konkurrenten.28 Alle diese Faktoren können un-

sere spontane Empathie gegenüber anderen Personen modulieren: entweder ver-

stärken, schwächen oder auch in Schadenfreude umpolen. Solche Top-down-Fak-

toren werden bei Leiberg und Singer nicht generell als kognitiv bezeichnet, das 

wäre beim »eigenen emotionalen Zustand« ja auch seltsam. Eine uneinge-

schränkte Gleichsetzung von »top-down« und »kognitiv« scheint dem wissen-

schaftlichen Sprachgebrauch also nicht zu entsprechen. Dennoch gibt es eine ge-

wisse Versuchung, Top-down-Faktoren als kognitiv aufzufassen, vermutlich aus 

zwei Gründen: 

 

a) Top-down-Faktoren sind Kontrollprozesse: Unabhängig vom Gehirn konnten 

empathische Top-down-Faktoren auch an der elektrischen Muskelaktivität 

nachgewiesen werden, die an der Nachahmung von Gesichtsausdrücken betei-

ligt sind. Durch den Einsatz von Elektromyografie (EMG-Studien) zeigte sich, 

dass die oben genannten Top-down-Faktoren den Ausschlag dafür geben, wie 

die Tendenz zur Nachahmung eines bestimmten Gesichtsausdrucks in einer 

                                                             

Gefühle anderer schließen. Wie wir gesehen haben, ist ein solcher Analogieschluss so-

wohl innerhalb der Neuropsychologie als auch bei Wittgenstein problematisch. Auch 

Keysers selbst lehnt eine solche Vorstellung in expliziter Form sicherlich ab. Das zeigt 

aber, wie verführerisch der »Informationsverarbeitungsansatz« als Rahmentheorie sein 

kann. 

28  Vgl. Singer und Leiberg, »Empathie«, S. 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | Unsicheres Mitleid 

zeitlich leicht verschobenen Phase »moduliert« wird.29 Wird die andere Person 

z.B. als Konkurrent gesehen, kommt es zu einer nachträglichen Blockierung 

der Nachahmungstendenz.30 Nicht umsonst werden sie daher auch »Top-

down-Kontrollprozesse« genannt.31 Baut man solche Ergebnisse aber in das 

traditionelle Bild von der kontrollierenden Vernunft und den zu kontrollieren-

den Affekten ein, so entsteht leicht eine pauschale Vorstellung vom kognitiven 

und bewussten Charakter der Top-down-Prozesse – obwohl der Begriff »kog-

nitiv« erklärtermaßen nicht immer »bewusst« bedeutet. 

b) Die zeitliche Verzögerung der Modulation steht nicht im Widerspruch dazu, 

dass Top-down-Einflüsse in der Regel die Rolle eines Vor-Wissens innehaben. 

Die Einordnung der Schmerz erleidenden Person als Konkurrent oder als Part-

ner ist bei den Versuchspersonen als Erwartung schon vorher erzeugt worden, 

z.B. dadurch, dass in einer ersten Phase ein gemeinsames Gefangenen-Di-

lemma-Spiel durchgeführt wurde. Beobachteten die Versuchspersonen eine 

Person, die sie im vorangegangenen Spiel als heimtückischen Konkurrenten 

kennengelernt hatten, wurde die empathische Reaktion unterdrückt, bei als ko-

operative Mitspieler kennengelernten Partnern hingegen nicht. Die Top-down-

Faktoren sind insofern nicht auf die unmittelbare Wahrnehmung beschränkt, 

sondern wenden bereits vorhandene Deutungen an – vielleicht ist auch das ein 

Grund, warum sie manchmal als »kognitiv« bezeichnet werden. Über das ent-

sprechende Vorwissen können die Versuchspersonen z.B. im Rahmen eines 

Fragebogens selbst Auskunft geben, bei den Bottom-up-Simulationsprozessen 

ist es anders: Hier ist eine Selbstbeschreibung nicht so leicht möglich. 

 

Mit einem Top-down-Einfluss im Rahmen der Empathie beschäftigt sich u.a. Jean 

Decety ganz besonders, nämlich mit der Differenzierung zwischen dem Selbst und 

den anderen. In verschiedenen Experimenten32 wurden die neuronalen Aktivitäten 

von Versuchspersonen aufgezeichnet, die mit Bildern oder Videos von schmerz-

haften Situationen konfrontiert wurden. Dabei gab es zwei verschiedene Auffor-

derungen an die Versuchspersonen: einmal, sich selbst in dieser (schmerzhaften) 

Situation vorzustellen (imagining the self, self-perspective) und dann, sich den 

                                                             

29  Vgl. Decety und Lamm, »Empathy versus Personal Distress«, S. 207; Singer und Lei-

berg, »Empathie«, S. 133. 

30  Leiberg und Singer weisen an derselben Stelle darauf hin, dass die Tendenz zur Mit-

freude von denselben Top-down-Einflüssen abhängig ist. Man lacht nicht, wenn ein 

Konkurrent vor Freude lacht, wohl aber bei einem Partner. Vgl. Singer und Leiberg, 

»Empathie«, S. 133. 

31  Vgl. ebd. 

32  Vgl. dazu Decety und Lamm, »Empathy versus Personal Distress«, S. 203ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 173 

Zustand der anderen Person vorzustellen (imagining the other, other-perspective). 

Die zweite Aufforderung galt der Übernahme einer Fremdperspektive und wird 

auch als »Self-Other-Awareness« verstanden. Es scheint sich also um einen voll-

kommen bewussten Vorgang zu handeln. Auch verwendet Decety in Bezug auf 

die Perspektiven-Übernahme ausdrücklich den Begriff »kognitiv«, etwa im Rah-

men der Arbeits-Definition von »Empathie«: 

 

»Despite the various definitions of empathy, there is broad agreement on three primary 

components: (a) an affective response to another person, which often, but not always, entails 

sharing that persons emotional state; (b) a cognitive capacity to take the perspective of the 

other person; and (c) emotion regulation.«33 

 

In einem anderen (von Decety mitverfassten) Artikel heißt es: »The conscious 

self-other distinction in adults is a cognitive top-down driven process.«34 Die be-

teiligten Gehirnareale der Selbst-andere-Unterscheidung sind in ihrer kognitiven 

Funktion bereits bekannt, so spielt z.B. der temporal-parietale Sulcus (temporo-

parietal junction) eine entscheidende Rolle beim Bewusstsein, dass wir selbst die 

handelnde Person sind (self-agency). Die Selbst-andere-Differenz ist für Decety 

jedoch nicht ein Phänomen, das unser Bewusstsein ganz in Anspruch nimmt, viel-

mehr spricht er von einer »minimal distinction between self and other«. Diese ist 

allerdings notwendige Voraussetzung für soziale Interaktionen.35 

Der praktische Hintergrund von Decetys Selbst-andere-Differenz ist auch hier 

wieder die Unterscheidung zwischen persönlichem Unbehagen (personal distress) 

und prosozialem Mitgefühl (sympathy). Legt die jeweilige Person den Fokus zu 

sehr auf das Selbst bzw. ist sie sich der Selbst-andere-Differenz nicht deutlich be-

wusst, wird das persönliche Unbehagen (und damit ein Minus an Hilfsbereit-

schaft) wahrscheinlicher. Nur durch die Zurückdrängung der eigenen Affekte zu-

gunsten einer Fokussierung auf die Situation der anderen Person kann Mitgefühl 

und prosoziales Verhalten entstehen. Das haben schon die sozialpsychologischen 

Experimente Daniel Batsons in den 90er Jahren ergeben. Die nun von ihm mit 

Jean Decety gemeinsam durchgeführten neuropsychologischen Studien bestätigen 

das: Die Aufforderung, sich selbst in der schmerzhaften Situation vorzustellen 

(self-perspective) und die Aufforderung, die Aufmerksamkeit auf den emotionalen 

Zustand der anderen Person zu lenken (other-perspective), haben unterschiedliche 

Scan-Bilder zur Folge: Im ersten Fall sind u.a. die Aktivitäten in der Amygdala 

                                                             

33  Decety und Jackson, »A Social-Neuroscience Perspective on Empathy«, S. 54. 

34  Rahm u.a., »Self-perspective«, S. 86. 

35  Vgl. Decety und Lamm, »Empathy versus Personal Distress«, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | Unsicheres Mitleid 

(zuständig für unangenehme und angstvolle Situationen) und in der »sensomoto-

rischen Schmerz-Matrix« stärker – was damit übereinstimmt, dass das persönliche 

Unbehagen hier deutlicher ist.36 Im zweiten Fall (other-perspective) hingegen ist 

die Aktivität im rechten parietal-temporalen Sulcus stärker, welche u.a. zuständig 

ist für Selbstzuschreibung von Handlungen und damit für die Unterscheidung ei-

nes Selbst von anderen. So gesehen ist besonders für die Mitgefühl-Variante der 

Empathie das Bewusstsein vom Unterschied zwischen dem Selbst und der anderen 

Person essentiell.37 

 

 

 

Gerade wenn es um den Begriff des Wissens und der Kognition geht, kann ein 

Vergleich mit Wittgenstein interessant sein. Dazu werde ich mich vor allem auf 

Wittgensteins Schrift Über Gewissheit beziehen, entstanden in seinen letzten Le-

bensjahren 1948-51. In dieser Sammlung von Aufzeichnungen beschäftigt sich 

Wittgenstein ausführlich mit verschiedenen Bedeutungen des Verbs »wissen«. Er 

knüpft dabei an den Versuch G. E. Moores an, ein unmittelbar evidentes Wissen 

bezüglich bestimmter Sachverhalte aufzuweisen, und verwendet dabei auch im-

mer wieder Moores Beispiele, etwa »Ich weiß, dass das ein Baum ist« oder »Ich 

weiß, dass ich zwei Hände habe«.38 Wittgenstein distanziert sich von Moores Ver-

such, solche Sätze als ein Argument gegen den Skeptizismus zu verwenden. Wenn 

ein Skeptiker das Wissen um das Vorhandensein physikalischer Gegenstände an-

zweifelt, so nützt es nichts zu sagen »Ich weiß aber ...«. Anders wäre es, wenn es 

sich z.B. um den Begriff des Glaubens handelte: »Hätten seine Gegner behauptet, 

man könne das und das nicht glauben, so hätte er ihnen antworten können »Ich 

glaube es‹« (ÜG, § 520). Die Schwierigkeit liegt für Wittgenstein darin, dass mit 

                                                             

36  Vgl. ebd., S. 204. 

37  Das ist in ähnlicher Form auch schon das Anliegen von Max Scheler und Edith Stein 

gewesen, die in kritischer Abgrenzung von Theodor Lipps »Einfühlung« auf die Not-

wendigkeit von Distanz hinwiesen. Nur im Rahmen einer klaren Unterscheidung des 

fremden vom eigenen Erleben sind für sie die moralischen Vorzüge von Mitgefühl oder 

Empathie zu finden. 

38  Bei einer der wiederholten Feststellungen, dass Moore den Satz »Ich weiß, dass das ein 

Baum ist« äußert, beschreibt Wittgenstein selbstironisch sein immer neues Zurückkeh-

ren zu Moores Satz folgendermaßen: »Ich philosophiere jetzt wie eine alte Frau, die 

fortwährend etwas verlegt und es wieder suchen muß; einmal die Brille, einmal den 

Schlüsselbund« (ÜG, § 532). 

3.4 »WISSEN« BEI WITTGENSTEIN 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 175 

Formulierungen wie »Ich glaube ...«, »Ich bin mir gewiss ...« oder »Für mich steht 

fest ...« der eigene Zustand zum Ausdruck gebracht wird, nicht aber mit der For-

mulierung »Ich weiß …«, denn »Wissen« und »Sicherheit« gehören verschiede-

nen Kategorien an, es handelt sich bei ihnen nicht um »zwei verschiedene ›See-

lenzustände‹ wie etwa ›Vermuten‹ und ›Sichersein‹« (ÜG, § 308). Bei den »Ich-

weiß ...«-Sätzen von Moore ist weit mehr im Spiel als der Zustand einer Person: 

»Es ist hier etwas Allgemeines; nicht nur etwas Persönliches« (ÜG, § 440). 

Hierher gehört auch Wittgensteins Kritik an William James. Dieser sucht aus-

gehend von einem physiologischen Ansatz bei verschiedenen sprachlichen For-

mulierungen nach Entsprechungen im menschlichen Körper. Mentale Zustände 

sind nach James im Körper schon vorhanden, bevor wir uns in diesem Zustand 

geistig/bewusst befinden. Wir sind nach einer berühmten Formulierung also trau-

rig, weil wir weinen.39 Zwar haben Wittgenstein und James einiges gemeinsam – 

so z.B. die Kritik an der cartesianischen Vorstellung geistiger Selbst-Transpa-

renz40 –; James geht nach Wittgenstein aber allzu voreilig von physiologischen 

Entsprechungen aus (siehe dazu oben 2.1.4). Wenn wir uns an ein Wort nicht mehr 

erinnern können und z.B. sagen »Mir liegt es auf der Zunge«,41 so heißt das für 

Wittgenstein nicht, dass es einen körperlichen Zustand als Entsprechung für dieses 

»merkwürdige Erlebnis« geben muss, bei dem ein Wort noch nicht da ist, in einem 

gewissen Sinn aber doch schon da ist. Es handelt sich dabei überhaupt um kein 

Erlebnis, wir beschreiben mit dem Satz keinen Zustand, der sich in einer Moment-

aufnahme festhalten lässt. Vielmehr zeigen wir mit einem solchen Satz zu erwar-

tende Konsequenzen auf, machen bestimmte Züge innerhalb eines Sprachspieles 

und lassen bestimmte weitere mögliche Züge erwarten. Wenn also von einem Zu-

stand die Rede ist, dann nur im Sinne einer Disposition und nicht im Sinne eines 

physiologischen Zustandes. – Ganz analog verhält es sich nach Wittgenstein beim 

Wissen. Auch hier ist die Bedeutung eines Wortes bei den Konsequenzen einer 

bestimmten Äußerung zu suchen und nicht bei einer physiologischen Entspre-

chung. Ausgehend von den Konsequenzen ergeben sich für Wittgenstein aber zwei 

verschiedene Verwendungen des Verbs »wissen«: 

Die erste Verwendung kennt sowohl Gründe als auch Irrtum: Wer in diesem 

Sinne »Ich weiß, dass ...« sagt, muss die Bereitschaft oder die Möglichkeit haben, 

Gründe für das eigene Wissen anzugeben, die Wahrheit sozusagen »darzutun« 

                                                             

39  James, »What is an Emotion?«, S. 190. Siehe dazu auch James, The principles of psy-

chology, S. 743. 

40  Die oben aufgezeigten Gemeinsamkeiten zwischen der Neuropsychologie und Wittgen-

stein sind im Großen und Ganzen auch Gemeinsamkeiten zwischen Wittgenstein und 

James. Vgl. dazu auch Goodman, Wittgenstein and William James, S. 94. 

41  Dieses James-Beispiel bespricht Wittgenstein in PU II, S. 562. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | Unsicheres Mitleid 

(ÜG, § 243). In diesen Fällen wird mit »wissen« durchaus ein Zustand beschrie-

ben, nämlich der der Gewissheit. Der »Ich weiß ...«-Satz kann mit einem »Ich bin 

sicher, dass ...«-Satz ausgetauscht werden. Hier muss es aber die Möglichkeit des 

Irrtums geben, auch wenn die Gewissheit gut begründet ist. Wittgensteins Bei-

spiel: Betrachten zwei Personen im Nebel ein unbestimmtes Etwas, so kann die 

eine zur anderen sagen »Ich weiß, dass das ein Baum ist« und das damit begrün-

den, dass sie gute Augen hat (ÜG, § 349). Ein Irrtum ist hier zwar nicht wahr-

scheinlich, aber durchaus möglich, der angebliche Baum könnte trotz guter 

Gründe mit einem anderen Gegenstand verwechselt werden. Das würde das 

Sprachspiel nicht weiter stören, die Reaktion wäre vielleicht: »Ach so, das hätte 

ich nicht gedacht. Wie man sich täuschen kann!« 

Die zweite Verwendung von »wissen« scheint für Wittgenstein die seltenere 

zu sein. Es ist die von Moores Sätzen. Seltener ist sie insofern, als sie überraschend 

wirkt, ihr fehlt der Zusammenhang. Moore sieht für seine Sätze keine konkreten 

Situationen vor, und in ihrer abstrakten Formulierung sind sie Wittgenstein inso-

fern »verdächtig« (ÜG, § 423):42 

 

»Ich sitze mit einem Philosophen im Garten; er sagt zu wiederholten Malen ›Ich weiß, daß 

das ein Baum ist‹, wobei er auf einen Baum in unsrer Nähe zeigt. Ein Dritter kommt daher 

und hört das, und ich sage ihm: ›Dieser Mensch ist nicht verrückt: Wir philosophieren nur.‹« 

(ÜG, § 467)43 

 

Das Merkwürdige an dieser Verwendung eines »Ich weiß, dass ...«-Satzes ist für 

Wittgenstein aber nicht allein, dass der Kontext künstlich wirkt. Darüber hinaus 

ist in dieser Gartenszene nicht klar, wie die Gründe dafür ausschauen sollen, dass 

das ein Baum ist. Und auch für einen Irrtum ist hier kein Platz, dieser käme einer 

                                                             

42  Einmal schreibt Wittgenstein sogar explizit: »Ich möchte den Ausdruck »Ich weiß« für 

alle Fälle reservieren, in denen er im normalen Sprachverkehr gebraucht wird« (ÜG, § 

260). 

43  Auch bei Charles S. Peirce gibt es eine Passage, in der er ganz ähnlich wie Wittgenstein 

von der Notwendigkeit eines »lebendigen Zweifels« spricht: »Manche Philosophen ha-

ben sich vorgestellt, daß es reicht, mündlich oder schriftlich eine Frage zu äußern, um 

die Untersuchung zu beginnen. Sie haben uns sogar empfohlen, unsere Studien damit 

zu beginnen, alles in Frage zu stellen! Aber die Verwandlung eines Satzes in einen Fra-

gesatz allein spornt den Geist noch nicht zum Kampf um die Überzeugung an. Es muß 

einen wirklichen und lebendigen Zweifel geben, ohne den jede Diskussion eitel ist.« 

Peirce, »Die Festigung der Überzeugung« und andere Schriften, S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 177 

»Verrücktheit« gleich oder würde unsere ganze Auffassung von Wirklichkeit in-

frage stellen. Ein ernsthafter Zweifel scheint in einem solchen Fall »alles nach sich 

zu ziehen und in ein Chaos zu stürzen« (ÜG, § 613). 

Dass ein Berg vor Hunderten von Jahren schon existiert hat, kann jemand in 

Zweifel ziehen, indem z.B. Vulkanismus angenommen wird. Dass der Berg aber 

vor einer Minute existiert hat, lässt sich eigentlich nicht bezweifeln, da wir einen 

solchen Zweifel nicht verstehen würden (ÜG, § 237). Bei den Sätzen der zweiten 

Sorte bezieht sich die Verwendung von »wissen« auf eine ganze Lebensform, auf 

ein »Bezugssystem«, auch wenn sie »Erfahrungssätze« sind (ÜG, § 83). So ist 

wohl auch Wittgensteins Formulierung zu verstehen: »Es ist hier etwas Allgemei-

nes; nicht nur etwas Persönliches« (ÜG, § 440). – Hier einen Zweifel zu erlauben, 

würde die Grundlagen unseres Handelns infrage stellen (ÜG, § 414). Würden wir 

uns z.B. beim eigenen Namen irren, so könnten wir das nicht einfach hinnehmen 

mit einem überraschten »Das hätte ich nie gedacht!«.44 Unsere ganzen bisherigen 

Maßstäbe gerieten ins Wanken, wir würden »aus dem Geleise« geworfen (ÜG, § 

517). Andererseits fehlen uns bei diesen Sätzen auch die Begründungen. Wir sind 

gewissermaßen in ihre Gültigkeit hineingewachsen, das Prüfen hat ein Ende (ÜG, 

§ 164), Wissen ist hier mit einer Entscheidung verwandt (ÜG, § 362). 

Das sind auch die Fälle, in denen »wissen« etwas anderes bedeutet als »sicher 

sein«. Mit dieser Verwendung von »wissen« verweisen wir auf das Bezugssystem, 

wir beschreiben also nicht nur unseren eigenen Zustand, sondern im Grunde eine 

ganze Lebensform, eine Logik. Es gibt zwar einen theoretischen Zweifel an sol-

chem Wissen (es ließe sich durchaus vorstellen, dass ich mich bei meinem Namen 

täusche), jedoch würde das Zugeständnis eines Zweifels einem Verzicht auf die 

bisherigen Maßstäbe gleichkommen. Wir weigern uns ganz praktisch, irgendein 

Gegenargument in Betracht zu ziehen, auch wenn wir selbst keine Begründungen 

zur Hand haben (ÜG, § 577). 

 

 

 

In welchem Verhältnis stehen nun diese beiden Verwendungen von »wissen« mit 

dem Bewusstsein der Selbst-andere-Differenz bei Decety und Singer? Das Wissen 

um die Selbst-andere-Differenz entspricht wohl der zweiten Variante von Witt-

gensteins »Ich weiß ...«-Sätzen, also derjenigen von Moores Sätzen. Der Satz »Ich 

                                                             

44  Diesen Satz verwendet Wittgenstein in ÜG, § 492. – Hier spricht er auch davon, dass 

die Erschütterung (z.B. über einen Irrtum beim eigenen Namen) »den Boden meines 

Urteilens ausschlagen« müsste. 

3.5 DIE SELBST-ANDERE-DIFFERENZ 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | Unsicheres Mitleid 

weiß, dass es sich bei uns zwei um zwei verschiedene Personen mit jeweiligen 

Gefühlen handelt«45 passt genauso schwer in einen konkreten Zusammenhang wie 

der Satz »Ich weiß, dass ich zwei Hände habe« – eine nicht-philosophische Situ-

ation für diesen Satz lässt sich nur schwer vorstellen. Außerdem würde eine be-

wusste Infragestellung dieses Wissens wohl »alles nach sich zu ziehen und in ein 

Chaos zu stürzen«, wie Wittgenstein zu Moores Sätzen meint. 

Bemerkenswert ist, dass nicht einmal Arthur Schopenhauer es wagte, eine sol-

che Gewissheit in Zweifel zu ziehen. Obwohl er in seiner Metaphysik davon aus-

ging, dass die Aufteilung in verschiedene Individuen nur Illusion sei und hinter 

diesem »Schleier der Maja« die wahre Wirklichkeit keine Vielheit kenne, weist er 

die Ansicht Cassinas zurück, nach der wir beim Mitleid das Leiden des anderen 

als unser eigenes wahrnehmen: 

 

»So ist es keineswegs; sondern es bleibt uns gerade jeden Augenblick klar und gegenwärtig, 

daß Er der Leidende ist, nicht WIR: und geradezu IN SEINER Person, nicht in unserer, 

fühlen wir das Leiden, zu unserer Betrübniß. Wir leiden MIT ihm, also IN ihm: wir fühlen 

seinen Schmerz als den SEINEN und haben nicht die Einbildung, daß es der unserige sei: 

ja, je glücklicher unser eigener Zustand ist und je mehr also das Bewußtseyn desselben mit 

der Lage des Andern kontrastirt, desto empfänglicher sind wir für das Mitleid.«46 

 

Es scheint auch für Schopenhauer selbstverständlich zu sein, dass die Selbst-an-

dere-Differenz zu jeder Form von Mitleid dazugehört. Und das, obwohl er das 

Mitleid als Identifikation versteht und in ihm eine Möglichkeit sieht, das »Indivi-

duationsprinzip« als bloße Illusion zu durchschauen. Auch er würde hier wohl mit 

Wittgenstein von einem Wissen sprechen, bei dem ein ernsthafter Zweifel uns »ins 

Chaos stürzen« würde. – Unabhängig davon unterscheidet Schopenhauer aber ver-

schiedene Grade der Selbst-andere-Aufmerksamkeit, wenn er auf jenes Phänomen 

hinweist, um das es auch Decety geht: Je geringer die Fokussierung auf unser per-

sönliches Unbehagen, desto stärker ist das Mitleid bzw. die Tendenz zur Hilfeleis-

tung. 

Auch für Decety und Kollegen scheint eine bestimmte Form der Selbst-an-

dere-Differenz als Hintergrund immer vorhanden zu sein, sonst würden sie nicht 

davon sprechen, dass wir uns dieser Unterscheidung mehr oder weniger bewusst 

sind (self-other-awareness). Die Versuchspersonen erhalten schließlich durch die 

Aufgabenstellungen keine neuen Informationen, sondern werden dazu aufgefor-

                                                             

45  Man könnte auch sagen: »Meine Gefühle haben keine Token-Identität mit den Gefühlen 

einer anderen Person«. 

46  Schopenhauer, »Über die Grundlage der Moral«, S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 179 

dert, ihre Aufmerksamkeit so oder anders zu gestalten. Und auch bei jener Aufga-

benstellung, die die Selbst-andere-Differenz in den Hintergrund rücken soll (self-

perspective), ging es darum, sich selbst in der Situation der anderen Person vor-

zustellen. Das erfordert aber ohne Zweifel eine grundlegende Unterscheidung 

zwischen einem selbst und dieser anderen Person. Deshalb kommt bei Decety und 

Lamm die Selbst-andere-Differenz gleich zweimal vor: erstens als Charakterisie-

rung einer Spezialform von Empathie, nämlich des Mitgefühls, zweitens als Hin-

tergrundwissen und generelles Merkmal von Empathie: 

 

»Here, we consider empathy as a construct to account for a sense of similarity in feelings 

experienced by the self and the other without confusion between the two individuals (Decety 

& Jackson, 2004; Decety & Lamm, 2006). The experience of empathy can lead to sympathy 

(concern for another based on the apprehension or comprehension of the other՚s emotional 

state or condition), or even personal distress (i.e., an aversive, self-focused emotional reac-

tion to the apprehension or comprehension  of another՚s emotional state or condition) when 

there is confusion between self and other.«47 

 

Bei solchen Formulierungen bleibt schwer verständlich, wie aus einer empathi-

schen Reaktion mit Selbst-andere-Unterscheidung nachträglich ein persönliches 

Unbehagen ohne Selbst-andere-Unterscheidung entstehen kann. Eine Differenzie-

rung verschiedener Begriffe einer Selbst-andere-Unterscheidung fehlt bei Decety 

und Lamm; hilfreich wäre es, folgende Formen auseinanderzuhalten: 

 

a) die Bereitschaft, die Aufmerksamkeit (den Fokus) auf die andere Person zu 

lenken und dabei sich nicht selbst in den Mittelpunkt zu stellen, 

b) die ganz grundlegende Fähigkeit, auf Anfrage die eigenen Gefühle von denen 

der anderen Person unterscheiden zu können. 

 

Die Variante a) wird gebraucht, um das prosoziale Mitgefühl (sympathy) vom per-

sönlichen Unbehagen (personal distress) zu unterscheiden. Die Variante b) hin-

gegen wird gebraucht, um jede Form von Empathie (also auch persönliches Un-

behagen) von einer Gefühlsansteckung zu unterscheiden, der gar nicht bewusst ist, 

dass der Grund des eigenen Unbehagens bei einer anderen Person zu suchen ist. – 

Kleinkinder können auf diese Weise emotional angesteckt werden. 

                                                             

47  Decety und Lamm, »Empathy versus Personal Distress«, S. 199. – Kursivsetzung durch 

den Verfasser; in ähnlicher Form spricht Nancy Eisenberg auch bei primitiven Formen 

der Empathie von »minimal levels of self-other-differentiation«, vgl. Eisenberg und 

Eggum, »Empathic Responding: Sympathy and Personal Distress«, S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | Unsicheres Mitleid 

Werden diese beiden Formen einer Selbst-andere-Unterscheidung nicht ausei-

nandergehalten, kommt es zu eigenartigen Ungereimtheiten wie im obigen Zitat 

von Decety und Lamm. Auch bei Eisenberg und Eggum findet sich Ähnliches: 

Hier ist z.B. von einer Aufrechterhaltung (maintenance) der Selbst-andere-Diffe-

renz auch nach der ersten empathischen Reaktion die Rede.48 Eine solche Auf-

rechterhaltung gelänge gerade dem persönlichen Unbehagen (personal distress) 

nicht. Wenn persönliches Unbehagen aber heißt, dass wir z.B. angesichts einer 

verletzten Person dermaßen von unangenehmen Gefühlen in Besitz genommen 

sind, dass wir zur Hilfeleistung nicht mehr fähig oder motiviert sind, dann folgt 

daraus nicht, dass wir nicht wüssten, dass es eine verletzte Person gibt, die nicht 

mit der eigenen Person identisch ist. Uns fehlt nur die Bereitschaft, die Perspektive 

der anderen Person bewusst zu übernehmen, also die Variante a) der Selbst-an-

dere-Differenz. 

Es wäre in solchen Situationen merkwürdig, danach zu fragen, ob sich die ei-

gene Person von der anderen Person unterscheidet (bzw. ob es zwei Personen mit 

jeweiligen Gefühlen gibt) – ähnlich seltsam wie die Frage, ob wir zwei Hände 

haben. Und es wäre auch seltsam, davon auszugehen, dass diese Form der Selbst-

andere-Differenz (also b)) einem Bewusstseinszustand entspricht. Was bei Decety 

oder Eisenberg fehlt, ist jene Unterscheidung, die nach Wittgenstein auch Moore 

nicht vornahm: die Unterscheidung zwischen einem Wissen als Gewissheit und 

einem Wissen als Disposition. Die Gewissheit kann als Bewusstseinszustand ver-

standen werden, das Wissen als Disposition (bei dem uns die Annahme eines Irr-

tums ins Chaos stürzen würde) hingegen nicht. Wenn Decety und Lamm explizit 

von einer Theorie der embodied cognition ausgehen, wenn sie also klar in der Tra-

dition William James stehen, dann fällt ihnen die Annahme eines Wissens ohne 

korrelierenden körperlichen Zustand sicherlich schwer. Sie würden vermutlich 

auch mit folgender Äußerung Wittgensteins wenig anfangen können, die ange-

sichts der Schmerzen einer anderen Person zwischen einem Wissen und einem 

Bewusstseinszustand der Sicherheit unterscheidet: 

 

»Man sagt ›Ich weiß, daß er Schmerzen hat‹, obwohl man keinen überzeugenden Grund 

dafür angeben kann. – Ist das dasselbe wie ›Ich bin sicher, daß er …‹? – Nein. ›Ich bin 

sicher‹ gibt dir die subjektive Sicherheit. ›Ich weiß‹ heißt, daß zwischen mir, der es weiß, 

und dem, der՚s nicht weiß, ein Unterschied des Verständnisses liegt. (Etwa gegründet auf 

einem Unterschied des Grads der Erfahrung.) […] Und die Begründung hat ein Ende.« (ÜG, 

§ 563) 

  

                                                             

48  Vgl. Eisenberg und Eggum, »Empathic Responding: Sympathy and Personal Distress«, 

S. 73. 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mitleid in der Neuropsychologie | 181 

 

Die Neuropsychologie beschreibt einige Phänomene, die Wittgensteins sprachphi-

losophische Überlegungen auf neuronaler Ebene zu bestätigen scheinen – vor al-

lem, wenn die Annahme einer ständig agierenden, bewussten Instanz bei unseren 

alltäglichen psychologischen Zuschreibungen infrage gestellt wird. Die Neuro-

wissenschaften sprechen von einer Aktivierung geteilter Netzwerke im Gehirn, 

welche sowohl bei Selbst- als auch Fremdwahrnehmung mentaler Zustände eine 

Rolle spielt. Eine klare Trennung zwischen Wahrnehmung und Reaktion ist in 

diesem Zusammenhang ebenso unsinnig wie in Wittgensteins Überlegungen zum 

»blinden Regelfolgen«. 

Eine klare Unverträglichkeit zwischen der Neuropsychologie und Wittgen-

stein besteht jedoch darin, dass dieser die Vorstellung ablehnt, eine Untersuchung 

physiologischer Vorgänge könne unser Verständnis von Psychologie erweitern. 

Psychologie ist für ihn eingebunden in konkrete Sprachspiele, die jeweiligen Be-

griffe bezeichnen nicht einfach beobachtbare Zustände, sondern funktionieren 

weit komplexer. Sie können als »Spielzüge« auch Signale sein oder sie können 

sich auf Muster beziehen, zu denen die ganze »Umgebung« gehört. Wittgenstein 

hat nichts dagegen, wenn sich psychologische Wissenschaften für ihre Untersu-

chungen spezifische Begriffe zurechtlegen, nur muss klar sein, dass es sich dann 

um andere Begriffsverwendungen handelt. Als wichtigste Hausaufgabe schlägt er 

der wissenschaftlichen Psychologie deshalb eine Arbeit an der eigenen Begriff-

lichkeit vor, da die Kombination von »experimentellen Methoden und Begriffs-

verwirrung« (PU II, S. 580) nur Unheil anrichtet. 

Auch wenn Wittgensteins Rede von einer »Öde« im Zusammenhang mit der 

gegenwärtigen Psychologie wohl doch zu weit geht, so fallen bei konkreten neu-

ropsychologischen Formulierungen Ungenauigkeiten auf. Während die Begriffe 

»Empathie« und »Mitgefühl« inzwischen differenzierter verwendet werden, herr-

schen z.B. bezüglich der Begriffe »kognitiv« oder »Wissen« Mehrdeutigkeiten, 

die der Klarheit wissenschaftlicher Formulierungen nicht gerade dienlich sind. 

3.6 ZUSAMMENFASSUNG 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004 - am 14.02.2026, 11:54:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443224-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

