3. Die prometheische Scham

Ich nenne es vorerst fiir mich » Prometheische Scham«; und ver-
stehe darunter die »Scham vor der >beschdmend< hohen Qualitat
der selbstgemachten Dinge.!

Giinther Anders

3.1 Mensch und Technik bei Ginther Anders

Der Philosoph und Publizist Giinther Anders entdeckte 1942 bei dem
Besuch einer Technikausstellung ein neues Scham-Motiv, das es seiner
Ansicht nach in der Vergangenheit noch nicht gegeben hatte. In seinem
philosophischen Hauptwerk Die Antiguiertheit des Menschen (1956) fiihrt
Anders diesen Gedanken der prometheischen Scham aus und schildert
zunichst, wie der homo faber im Prozess zunehmender Industrialisierung
und Entfremdung von den Produkten der Arbeit seinen Stolz auf die
von ihm nicht mehr personlich produzierten Gerite verliert. Er illu-
striert dies am Beispiel der komplexesten Maschine seiner Zeit, der ky-
bernetischen computing machine. Wenn ich nachfolgend so haufigen Ge-
brauch von Zitaten aus Anders Schriften machen werde, so spiegelt sich
hier mein Erstaunen iiber sein unglaubliches Gespiir fiir die im rezenten
Posthumanismus artikulierten Deutungen von Mensch und Technik wi-
der. Diese Tatsache offenbart sich vollends nach der Lektiire der ent-
sprechenden Zitate der posthumanistischen Autoren. Giinther Anders
entfaltet den Gedanken, dass sich der Mensch gegeniiber den Geriten,
die ihre Qualitit als Geschaffenes eingebiifit haben - also einfach »da«
sind - aufgrund seiner eigenen »Fehlkonstruktion« unterlegen fiihlen
wird und Scham iiber die eigene Minderwertigkeit empfindet:

DaB, was Kraft, Tempo, Prézision betrifft, der Mensch seinen Apparaten unterle-
gen ist; daB auch seine Denkleistungen, verglichen mit denen seiner >computing
machiness, schlecht abschneiden, ist ja unbestreitbar.?

Wihrend der Mensch sich aus der Perspektive dieser Maschinen folg-
lich als schlecht konstruiertes Gerit neben anderen, in vielerlei Hinsicht
iiberlegenen Geriten wahrnehmen muss und sich in einem fehlerhaften

' Vgl. Anders 1983, 23.
2 Anders 1983, 32.

61

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Korper seiner Unvollkommenheit ausgesetzt sieht, wiirden Maschinen
im tdglichen Wechsel immer weiter vervollkommnet:

Und wir? Und unser Leib? Nichts von téglichem Wechsel ... Er ist morpholo-
gisch konstant; moralisch gesprochen: unfrei, widerspenstig und stur; aus der
Perspektive der Gerite gesehen: konservativ, unprogressiv, antiquiert, unrevi-
dierbar, ein Totgewicht im Aufstieg der Gerite. Kurz: die Subjekte von Freiheit
und Unfreiheit sind ausgetauscht. Frei sind die Dinge: unfrei ist der Mensch.?

In der Prisenz eines sich beschleunigenden technischen Fortschrittes
ist der den physischen Beschrinkungen seines Korpers ausgelieferte
Mensch unter dem Paradigma der Maschine antiquiert, obsolet. Er ist
der Saboteur seiner eigenen Leistungen. Um sich nicht mit all seiner
Inferioritit und Zuriickgebliebenheit abfinden und die »Sturheit des Lei-
bes« akzeptieren zu miissen, begibt sich der Mensch auf den vielverspre-
chenden Weg des Human Engineering und wechselt damit in das Reich
des Hybriden und Artifiziellen hiniiber:

Absicht der Experimente ist es, die Physis, die (auBer fiir Magie und Medizin)
stets als »fatum« gegolten hatte, einer Metamorphose zu unterwerfen; sie ihrer
Fatalitdt zu »entkleiden« — und das bedeutet zugleich ..., ihr alles Fatale, alles
Beschdmende zu nehmen.*

Damit hat Giinther Anders iiber 30 Jahre vor dem Erscheinen der ersten
normativ posthumanistischen Schriften bereits eine Theorie iiber den
Posthumanismus skizziert, an die ich ankniipfen mdchte. Die Relevanz
und Aktualitit von Anders brillanten Uberlegungen ist heute wohl so
grof} wie nie zuvor, da sich uns erst jetzt tagtiglich die Beziige zu den
neueren Entwicklungen der Gentechnologie und den posthumanisti-
schen Visionen einer Verschmelzung zwischen Mensch und Computer
aufdringen.’

Im Anschluss an Giinther Anders und Hannah Arendt fiigt der Philo-
soph Johannes Rohbeck neuerdings den drei Krankungen des Menschen
durch die Wissenschaft, die seinerzeit Sigmund Freud beschrieben hat-
te, eine vierte hinzu. Freud sprach von der kosmologischen Krinkung
(Kopernikus), der biologischen Krinkung (Darwin) und der psychologi-
schen Krinkung (Psychoanalyse), die jeweils das menschliche Selbstbe-
wusstsein erschiittern sollten:

3 Aa.0., 33.

+ Aa0.,38.
5 Vgl a.a.0., 23-50.

62

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ich meine, man konnte diesen Krinkungen noch eine vierte hinzufiigen: die
technologische Kriankung der Menschheit. In ihr erfahren die Menschen, daf3
sie nicht mehr Herr ihrer eigenen Schopfungen sind, sondern von den selbst
geschaffenen Machwerken beherrscht werden. Wie der Zauberlehrling haben
sie etwas hergestellt, das nun eine eigene Dynamik entwickelt.’

Der Mensch ist laut Anders den Maschinen jedoch nicht nur aufgrund
seiner »morphologischen Praformiertheit« unterlegen, denn »obwohl
sturer als seine Produkte, ist der Mensch namlich auch kurzlebiger,
sterblicher als diese.«” Der einzelne Mensch sieht sich mit der quasi un-
sterblichen Serienexistenz der industriell gefertigten Produkte und ih-
ren Modellen konfrontiert: »Ist es nicht >ewig« geworden durch seine
Ersetzbarkeit, also durch die Reproduktionstechnik? Tod, wo ist dein
Stachel?«® Dieser zweiten Inferioritit versucht der Mensch nun durch
die von Anders bezeichnete Ikonomanie zu entgehen, indem er sich in
Fotos, Filmen, »Fernsehphantomen« und Plakaten vervielfacht:

Unter den Griinden, die fiir diese zutreffend beschriebene hypertrophische Bild-
produktion verantwortlich zu machen sind, ist eine der wichtigsten, daf3 sich der
Mensch durch Bilder die Chance erobern konnte, »spare-pieces« von sich selbst
zu schaffen; also seine unertrigliche Einmaligkeit Liigen zu strafen ... Nicht nur
gleichverbreitet sind sie [Filmstars und Serienprodukte: O.K.], sie haben auch
auf gleiche Weise ihre Sterblichkeit iiberwunden: Beide kénnen sich ja nach ih-
rem Tode in ihren Reproduktionen weiterbewihren.”?

Die prometheische Scham bestimmt Giinther Anders als die Einsicht
in die Desorientiertheit und Verzweiflung der sich als begrenzt erken-
nenden Freiheit und Individuation des Menschen, der sich nun seiner
Hilflosigkeit und seines Versagens bewusst wird: » >Sich schimen« be-
deutet also: nichts dagegen tun kinnen, daf8 man nichts dafiir kann.<'° Damit
begreift er die prometheische Scham nicht als Metapher, sondern als
tatsdchliches Schamerlebnis in unserer Welt der Maschinen:

Wem es niemals zugestoBen ist, daB er den filligen Griff an der Maschine ver-
fehlte und dem wortlos weiterwandernden FlieBbande ungldubig nachblickte ...
wessen Blick niemals befremdet auf seine Hénde fiel, auf diese tolpelhaften, de-
ren Obsoletheit und unverbesserliche Inkompetenz seinen Fall verschuldet hatte

6 Rohbeck 1993, 10.

7 Anders 1983, 50.

8 AaO., 5l

9 A..0., 57 Vgl. hierzu a.a.0., 50-64.
100 A 5 0., 70. Vgl. hierzu a.a.0O., 64-95.

63

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

— der weil} nicht, welche Scham die Scham von heute ist, welche Scham heute
tiglich tausende Male ausbricht.!!

In der Vergangenheit gab es einige kulturtheoretische Versuche, die
zunehmende rationale Disziplinierung und Verhaltenssteuerung des
Menschen im Zivilisationsprozess mit der Idee der Maschine in Verbin-
dung zu setzen. Im Anschluss an Norbert Elias sehen Peter Gendolla
und Wolfgang Schivelbusch zur Zeit der Aufkldrung hierin ein Ideal der
Rationalisierung gesellschaftlichen Verhaltens, die Elias so eindriicklich
beschrieben hatte. In einer sich immer weiter ausdifferenzierenden Ge-
sellschaft verkorpert die Maschine das Ideal eines mit steigender Kom-
plexitit notwendig immer exakter werdenden Ineinandergreifens aller
Einzelteile und veranschaulicht damit die Notwendigkeit der Rationali-
tdt von individuellen und kollektiven Verhaltensregeln im gesellschaftli-
chen Leben.'?

In ihrem Buch Die Achse Avantgarde — Faschismus lenkt Eva Hesse unse-
re Aufmerksamkeit auf die Frage nach dem Zusammenhang zwischen
der Entstehung der Eugenik, also der Optimierung des menschlichen
Korpers, Ende des 19. Jahrhunderts und der zunehmenden Indu-
strialisierung. Inwieweit provozierte die Begegnung mit der »perfekten
Maschine« die Idee einer rassischen bzw. genetischen Optimierung des
Menschen? Wieso war in den rassistischen und faschistischen Ideolo-
gien kein Platz mehr fiir das Schwache, Unvollkommene — oder einfach
Menschliche?™

So wurde die Idee von der eugenischen Vervollkommnung des Men-
schen und dem technischen Fortschritt vereinzelt schon um die Jahr-
hundertwende zueinander in Beziehung gesetzt. Der Arzt und spétere
Rassenfanatiker Ludwig Woltmann sah die menschlichen Versuche ei-
ner biologischen Vervollkommnung im Schatten der ungeheuer raschen
Perfektionierung der Maschinen.

1" Aa.0.,95.

12 Vgl. Elias 1997, 323-465; Gendolla 1992a, 16-29, 52-59; Schivelbusch 1977, 149-173.
Hochinteressant wire an dieser Stelle ein Vergleich von Elias’ Ausfithrungen tiber die
Entdeckung von Scham und Peinlichkeit und den entsprechenden Erorterungen von
Anders zum Wesen der Scham. Vgl. Elias 1997, 408-419; Anders 1983, 65-82; Spreen
2000, 190f.

Obwohl Faschismus und avantgardistische Kunst in den dreiBiger Jahren teilweise
entgegengesetzte Ideologien vertraten und sich viele Futuristen, so auch Marinetti,
entschieden gegen den Antisemitismus aussprachen, bestanden gerade zu Beginn bei-
der Bewegungen in den 1920er Jahren enge ideologische Verbindungen zueinander.
Vgl. Hesse 1992, 227-233, 281-336.

64

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aber es gibt hier keine Uberlebenden und sich fortpflanzenden besten Men-
schen. Nur eines vervollkommnet sich, und das ist die Maschine, welche die
Menschenkraft iiberfliissig macht, und nicht der einzelne persoénliche Mensch ...
Und darum erzeugt der kapitalistische Konkurrenzkampf dieses auBermensch-
liche und technische Resultat, weil die wirtschaftlichen Krifte in der Maschine
von individuellen Menschen losgel6st werden und eine gesellschaftliche Arbeits-
kraft darstellen.*

Der »neue Mensch« ist das Projekt sozialtechnischer und psychotech-
nischer Utopien des 19. und 20. Jahrhunderts, die sich von den »an-
gewandten Humanwissenschaften« bis hin zu Rassentheorien der Steu-
erung und leistungsorientierten Optimierung menschlichen Handelns
verschrieben haben.!” Diese hier nur angeschnittenen Seitenblicke
veranschaulichen die Reichweite von Giinther Anders Konzept der
prometheischen Scham in seiner historischen Dimension, das auch An-
kniipfungspunkte fiir die aktuelle Auseinandersetzung mit dem Transhu-
manismus bietet.' Denn es war Anders, der Eugenik, Human Engineering
bzw. Gentechnik als ersten Schritt einer, modern gesprochen, »Cyborgi-
sierung« des Menschen entlarvte:

Die Experimente des »Human Engineering« sind wirklich die Initiationsri-
ten des Roboterzeitalters; und die Versuchspersonen sind die Kandidaten und
schlieBlich die Neophyten, die nun stolz darauf sind, ihre »Kindheit« hinter sich
gebracht und die heute fillige »Erziehung des Menschengeschlechts« hinter sich
gebracht zu haben. Aber wenn als »erwachsen« die Gerite gelten, dann bedeutet
»die Kindheit hinter sich bringen« und »Erziehung des Menschengeschlechts«
soviel wie: »das Menschsein hinter sich bringen«."”

Obwohl Giinther Anders neben dem auf Maschinen und Gerite be-
zogenen Konzept der prometheischen Scham eine Medientheorie, eine
»Phidnomenologie des Fernsehens« entwickelte, bleiben die Verbindun-
gen beider Gegenstandsbereiche in seinem Werk marginal und werden
nicht entfaltet. Anders’ Beispiele von der Unsterblichkeit des Filmstars
in seiner unendlichen seriellen Reproduzierbarkeit im Photo und Film
und der kosmetischen Selbstverdinglichung kiinden jedoch von dem

14 Ludwig Woltmann: Die Darwinsche Theorie und der Sozialismus. Diisseldorf 1899, 30.
Zitiert nach Bolle 1962, 154. Vgl. a.a.O., 144-157.

15 vgl. Schrage 2000, 43-52.

16 vgl. Kluge 2014; Meyer-Drawe 2014.

17 Anders 1983, 41.

65

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

kulturtheoretischen Potential, das die Kombination von Medien- und
Maschinentheorie noch bereithalt.'8

3.2 Virtualitat und Tod

All die jungen Photographen, die durch die Welt hasten, weil
sie sich dem Aktualititenfang verschrieben haben, wissen
nicht, daB sie Agenten des Todes sind. "

Roland Barthes

Seit der europdischen Aufklirung ist Religion nicht mehr die alleinige
Quelle von Sinn im Angesicht der menschlichen Sterblichkeit. Medizi-
nische Utopien von einer nahezu unbegrenzten Lebensspanne wurden
in den vergangenen drei Jahrhunderten immer wieder von progressiven
Geistern artikuliert. Technische und mediale Immortalisierungsvisionen
treten ab Ende des 19. Jahrhunderts in Erscheinung.?’ Das Verhiltnis
von Tod, Medien und der Sehnsucht nach Unsterblichkeit unterliegt
dabei einer erstaunlich persistenten Deutung in der menschlichen Kul-
turgeschichte. Der Heidelberger Agyptologe Jan Assmann gelangte
ausgehend von seinen Uberlegungen zu altdgyptischen Unsterblich-
keitsvorstellungen zu der Uberzeugung, dass neben Steinbauten, Plastik
und Mumifizierung besonders die Verwendung der Schrift in den dgyp-
tischen Grédbern als Ausdruck eines Unsterblichkeitswunsches zu ver-
stehen ist. In den zuginglichen Kapellen dgyptischer Gréber erzihlt die
Grabinschrift die Lebensgeschichte des Verstorbenen und kann so durch
den Akt des Erinnerns die Begrenztheit der Lebenszeit iiberwinden. Das
Medium der Schrift als erste systematische Abstraktion der Realitdt ma-
che die Sterblichen unsterblich:*!

Der Mensch, durch sein Zuviel an Wissen aus den Ordnungen der Natur heraus-
gefallen, muB sich eine kiinstliche Welt erschaffen, in der er leben kann. Das ist
die Kultur. Die Kultur entspringt dem Wissen um den Tod und die Sterblichkeit.
Sie stellt den Versuch dar, einen Raum und eine Zeit zu schaffen, in der der
Mensch iiber seinen begrenzten Lebenshorizont hinausdenken und die Linien

18 Vgl. Anders 1983, 30f., 57ff.
19" Barthes 1985, 102.

20 Vgl. Kapitel 6.5.

2L Vgl. Assmann 1993, 64ff.

66

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

seines Handelns, Erfahrens und Planens ausziehen kann in weitere Horizonte
und Dimensionen der Erfiillung, in denen erst sein Sinnbediirfnis Befriedigung
findet und das schmerzliche, ja unertrigliche BewuBtsein seiner existentiellen
Begrenzung und Fragmentierung zur Ruhe kommt. Ohne Fantasmen der Un-
sterblichkeit ... kann der Mensch nicht leben.??

5000 Jahre spiter sehen Denker wie Boris Groys und Florian Rotzer
erneut dgyptische Verhiltnisse im Zentrum unserer Kultur. Auch Timo-
thy Leary stilisiert die altdgyptischen Konige gar als Vorbilder der tech-
nischen Immortalisierung: »The pharaos made it.<** Wie einstmals die
Zweifel an der Unsterblichkeit der Seele in der Einbalsamierung von
Korpern und in den Grabinschriften dgyptischer Pyramiden ihren Aus-
druck gefunden hitten, so miinde diese seelische Ungewissheit heute in
einer ausufernden Medienkultur. Das Problem der menschlichen Sterb-
lichkeit ist in der Gegenwart damit keineswegs in die Peripherie der Le-
benswelt abgedriftet, sondern steht im Mittelpunkt unserer kulturellen
Entwicklung:

Seit der dgyptischen Kultur mit ihren Mumien und Monumenten, seit der Ein-
schreibung von Schrift und Bild in Stein und Papier fiirchten die Menschen die
Endlichkeit der Kérper, Materialien und Informationen, kamen Vorstellungen
auf vom unendlichen Leben ... Der Drang zur Virtualisierung féllt, parallel zu
den Fortschritten der Biotechnologie, mit dem alten Begehren nach Ewigkeit

zusammen.24

Diese Diagnosen gegenwirtiger Kulturtheorie verweisen bereits auf die
Signifikanz von Medien fiir das anthropologisch universale Todespro-
blem, vom Alten Agypten bis in die Moderne. Niemand jedoch hat poin-
tierter als der Berliner Kulturwissenschaftler Thomas Macho formuliert,
was die Darstellung des Menschen in den elektronischen Medien fiir
unsere Wahrnehmung der menschlichen Sterblichkeit bedeuten kann:

Unsere Fernsehgerite sind heute schon Bildsirge, elektromagnetische Totenpro-
jektionen. Haben wir jemals iiberlegt, wie viele von den Menschen, die allabend-
lich iiber unseren Fernsehschirm geistern, noch am Leben sind? [ ...] Es stimmt
schon, die Toten sind unter uns. Wie heimatlose Nomaden bevolkern sie unsere
Wohnzimmer.?

22 Assmann 2000, 13f.

23 Leary & Sirius 1997, 159.
24 Rotzer 1996b, 232.

25 Macho 1994, 433.

67

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Damit ist der Bogen gespannt von den duBerst realistischen Totenpor-
traits besonders im Agypten romischer Zeit, iiber die populdren Toten-
photographien des 19. Jahrhunderts — nicht zuletzt von toten Kindern,
dem in Mittelmeerlindern und Siidamerika heute verbreiteten Brauch,
Grabsteine mit Photographien der Toten zu verzieren, bis hin zu den
virtuellen Konservierungen vergangener Menschen in Film, Fernsehen
und Computersimulationen in unserer Gegenwart — ganz zu schweigen
von den expliziten Internetfriedhofen, den virtual memorials.

Diese Deutung des Verhiltnisses von Mensch, Technik und Medien, wie
sie Giinther Anders und spéter die Posthumanisten und einige Medien-
philosophen formulierten, ist keine zwangsldufige Interpretation. Was
ich hier beschreibe, sind keine »Eigenschaften«, die den Medien inne-
wohnen. Diese »Sicht der Dinge« teilen in unserer heutigen Gesellschaft
nur sehr wenige Menschen - auch die transhumanistische Bewegung
ist trotz ihres revolutiondren Anspruches nur eine marginale soziale
Erscheinung. Aber die neuen sinnlichen Erfahrungen von simulierten
Menschen in virtuellen Rdumen und Zeiten bilden einen Rahmen, der
bestimmte Deutungen, wie sie der technologische Posthumanismus her-
vorbringt, erst ermdglicht. Der Fernseher als »Bildsarg« steht der Sterb-
lichkeit, der Unwiederbringlichkeit, des verstorbenen Menschen entge-
gen. Die virtuelle Simulation des Menschen geht iiber den im Subjekt
verankerten Akt des Erinnerns hinaus, da sie den Menschen — zumin-
dest visuell und akustisch - so darstellt, wie wir ihn wahrnehmen wiir-
den. Das gilt insbesondere fiir Menschen, die wir ohnedies nur aus den
Medien kennen. Der reale Lebensstatus der Medienakteure bleibt uns
verborgen.

Natiirlich sind Tod und Sterblichkeit auch Thema in den Medien, was
uns im Kontext von Katastrophenmeldungen aufgrund der direkten Er-
fahrbarkeit des Leidens sehr betroffen machen kann, sich jedoch meines
Erachtens vor allem auf das Leiden der lebenden Menschen bezieht. Die
unmittelbare Erfahrung eines sterbenden Menschen, der dann plétzlich
nur noch eine Leiche ist, hat jedoch eine v6llig andere, tiefergehende
Beschaffenheit als das Erlebnis des Sterbens im Film, Fernsehen und
Computerspiel, an das man heute durch die tausendfachen Tode von
klein auf gewohnt ist.

Die Virtualitit der Medien fiihrt uns einen Menschen vor, der nicht mehr
den zeitlichen und rdumlichen Bedingungen des Menschen entspricht.
Durch die Unabhingigkeit von Raum und Zeitlichkeit konstituiert

68

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Virtualitit eine iibersinnliche Erfahrungsdimension der Wirklichkeit. Die
Anwesenheit von sinnlich Unverfiigbarem bietet schlieBlich den Schliis-
sel zum Verstdndnis der Virtualitit in ihrer sozialen Relevanz und entfal-
tet die Signifikanz innerhalb einer thanatologischen Fragestellung. Das
Unbestimmbare des Todes wird durch die Méoglichkeit der beliebigen,
technischen Vergegenwirtigung des Zeitlichen bestimmbar: Der kalku-
lierte Tod im Film und im Computerspiel ist revidierbar, wiederholbar
und unterliegt damit nicht den Bedingungen der Einmaligkeit des realen
Lebens. Die stets verfiigbare Vergegenwirtigung von Erfahrungen, die
iiber die natiirlichen Mdglichkeiten unserer Sinne und unseres Daseins
hinausgehen, bleibt nicht ohne Folgen fiir die Vorstellungen des Men-
schen von seinem Tod und seiner Sterblichkeit. Es lassen sich hier vor
allem zwei Konsequenzen benennen, die zunichst paradox anmuten.
Zum einen bildet die von der Unwiederbringlichkeit der Zeit enthobene
Darstellung des Menschen in den elektronischen Medien einen weiteren
Aspekt der Todesverdriangung, da sich die soziale Sichtbarkeit des To-
des allein aufgrund der entsprechenden medialen Dispositive verringert.
Wenn der Tod die soziale Dimension des Erlebens, also Wahrnehmens,
eines Menschen durch seine Mitmenschen meint, dann verschleiern die
aus unendlichen Wiederholungen bestehenden Medienereignisse den
realen Tod, die Verginglichkeit und die Einmaligkeit des Lebens.

Erst dort, wo das Sterben erlebt und iiber den Tod reflektiert wird, ent-
steht so etwas wie das Todesproblem, das nach Lésungen und Erkldrun-
gen verlangt. Zum anderen aber erfahren wir, dass Menschen wirklich
sterben und wirklich nicht mehr unter uns weilen. Nur ihre medialen
Abbilder »iiberleben«. Vor diesem Horizont der realen Erfahrung des
Todes unserer Mitmenschen und der Abwesenheit des Todes in der
Virtualitit wird die technische Utopie einer medialen Immortalisierung
des Menschen erkldrbar.

Denn was passiert, wenn der Mensch beginnt, sich mit den technisch
simulierten Menschen der elektronischen Medien zu vergleichen? Was
passiert, wenn er sich entsprechend unserem historischen Ausgangs-
punkt im Alten Agypten nicht mehr nur durch niedergeschriebene
Lebensfragmente oder Photographien der Erinnerung seiner Nach-
kommen vergewissern will, sondern wenn er selbst ganz real medial
unsterblich werden will? Wenn er seine virtuelle Reprisentation, seine
Existenz als reines Zeichen, der korperlich-verginglichen Realitit vor-
ziehen mochte? Wenn der Mensch, wie Dietmar Kamper es ausdriickt,
in seinem »postmodernen Unsterblichkeitswahn« in die »Schépfung aus

69

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sprach- und Bildermiill« hiniiberwechseln will, in der es vollkommen
unméglich geworden sei zu sterben??® Schlicht: Was passiert, wenn der
Mensch so unsterblich werden méchte, wie die von ihm wahrgenomme-
nen Menschen in der medialen Simulation?

Ich vertrete die These, dass die Begegnung mit der Virtualitit, das heiB3t
vor allem das Erleben von nur virtuell vorhandenen, medialen Abbil-
dern des Menschen, eine Art prometheischer Scham evozieren kann.
Nicht also die Konfrontation mit der seriellen Reproduzierbarkeit in-
dustrieller Produkte bildet die Ursache des menschlichen Minderwertig-
keitsgefiihls in der Mediengesellschaft, sondern die Gegeniiberstellung
mit den photographischen, filmischen und diversen digitalen Repro-
duktionen des Menschen. Die Ikonomanie als letztlich vergeblicher
Versuch, der »Kalamitit des Menschen«?” zu entkommen, fiihrt damit
in eine neue Qualitit menschlicher Inferioritdt im Verhiltnis zu seinen
medientechnischen Produkten.

Der Mensch sieht sich Simulationen von Menschen gegeniiber, die
unabhingig von Zeit, Raum und Korperlichkeit virtuell existieren. Je
niher diese Simulationen der Realitit kommen, desto niher riickt der
Vergleich des Menschen mit seinem virtuellen Gegeniiber. Die Wahr-
nehmung von Film, Fernsehen und digitalen Medien in ihrer zeitlichen
Dynamik entspricht eher unserer Wahrnehmung realer Menschen, als
dies eine Photographie tut. Ein Computerspiel mit virtuellen Interak-
tionspartnern oder die so genannten personlichen Assistenten wie Siri
oder Alexa simulieren dariiber hinaus mit wachsendem Erfolg das inter-
aktive Moment menschlicher Kommunikation.

Das Vergleichsmoment zwischen dem Menschen und der virtuellen
Simulation des Menschen ist zunéchst seine Sterblichkeit und die ver-
meintliche Unsterblichkeit seiner medialen Simulation. Der technologi-
sche Posthumanismus ist die Antwort des Menschen auf die promethei-
sche Scham, die der Mensch gegeniiber seiner medialen Reproduktion
empfindet. Er propagiert die Uberwindung des Menschen durch einen
bloB in der Virtualitit existenten — posthumanen — unsterblichen Men-
schen.

Der kiinftige Mensch soll jedoch nicht nur die Sterblichkeit iiberwinden,
sondern auch das biologische Dasein in all seinen Qualitéten iibertref-
fen. Ein zweiter Aspekt des Vergleiches ist daher der kybernetischen

26 ygl. Kamper 1999, 50f.
2 Vgl. Anders 1983, 35ff.

70

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Theorie geschuldet, die das Leben insgesamt am Grad seiner informa-
tionsverarbeitenden Leistung misst und den Menschen den Computern
gegeniiberstellt. Die Unsterblichkeitsfrage in Verbindung mit der Vision
unermesslicher Intelligenz und Macht bilden die zwei zentralen analyti-
schen Achsen der nachfolgenden Ideengeschichte des technologischen
Posthumanismus.

71

- 8m 13.01.2026, 08:40:56. e —



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

am 13.01.2026, 0B:40:56.



https://doi.org/10.5771/9783968216737-61
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1  Mensch und Technik bei Günther Anders
	3.2  Virtualität und Tod

