
Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen

Vor dem Hintergrund der Darstellung und Synthese der theoretischen Be-

funde sollen nun verschiedene Formen von Abwehrhandlungen vorgestellt

werden. Hierbei wird deutlich werden, dass bezüglich der Analyse von de-

ren Ausgestaltung und Wirksamkeit stets die soziale Position des oder der

handelnden Akteur*in sowie der soziale Kontext und die soziale Funktion der

Handlung berücksichtigt werden muss.

In Kapitel 2.1 werden unter der Kategorie Modifikation und unter Kapitel

2.2 unter der Kategorie Kommunikationsvermeidung Formen von Abwehr-

handlungen diskutiert, die gemein haben, dass sie darauf zielen, präventiv die

Wahrscheinlichkeit herabzusetzen, dass eine antisemitische Äußerung oder

ein (vergangenes) antisemitisches Ereignis als Problem adressiert wird. Er-

weisen sich solche Verhaltensweisen als erfolgreich, so entsteht überhaupt

nicht erst der Bedarf, einen manifesten antisemitischen Konflikt neutralisie-

ren zu müssen, weil ein objektiv bestehender antisemitischer Konflikt latent

gehalten werden kann. Zu den, hinsichtlich der Erweiterung des öffentlich

Sagbaren, ›innovativen‹ Modifikationen des Antisemitismus gehören insbe-

sondere die Formulierung eines ›demokratischen‹ Antisemitismus, die Ca-

mouflage von Antisemitismus, sowie die Umwegkommunikation, Disclaimer

und Selbstkorrekturen. Unter Kommunikationsvermeidung werden demge-

genüber insbesondere das (beredte) Schweigen und die Verwendung von Nar-

rativen gefasst, die die Funktion erfüllen, dasThema Antisemitismus zumar-

ginalisieren. Diese Verhaltensweisen setzen die Existenz öffentlicher Konflik-

te über Antisemitismus voraus und sind als Reaktion hierauf verstehbar, er-

weisen sich aber vor allem in solchen Situationen als wirkungsvoll, in denen

dieWahrscheinlichkeit gering ist, dass jemand aktuell anwesend, handlungs-

fähig oder gewillt ist, Antisemitismus nachdrücklich zu kritisieren.

Alle anderen diskutierten Formen von Abwehrhandlungen setzen demge-

genüber eine (öffentlichkeits-)wirksame Problematisierung von Antisemitis-

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Verdrängter Antisemitismus

mus voraus, der nicht einfach ausgewichen werden kann und zielen darauf,

den desintegrativen Folgen von Antisemitismuskritik zu begegnen. So sind

Formen der starken und der abgeschwächten Rechtfertigung (Kapitel 2.3) der

antisemitischen und nicht-antisemitischen Aufrechnung von Antisemitismus

(Kapitel 2.4) und die situationsspezifische oder generalisierte moralische Dis-

kreditierung von Antisemitismuskritik (Kapitel 2.5) als offensive Reaktionen

gegen anti-antisemitische Interventionen oder eine etablierte Erinnerungs-

kultur zu verstehen. Dies bedeutet, dass sie sich sowohl am Status der Op-

fer von Antisemitismus als auch am Status der Antisemitismuskritiker*innen

abarbeiten und hierbei mit der Konstruktion verschiedener Feindbilder ein-

hergehen. Demgegenüber lassen sich die verschiedenen Formen der Bagatel-

lisierung von Antisemitismus (Kapitel 2.6) und die Leugnung antisemitischer

Phänomene (Kapitel 2.7) als defensive Formen der Abwehr beschreiben, die

ohne die Konstruktion von Feinbildern einhergehen.

Das Kapitel zu den Formen der sozialen Abwehr wird zum einen mit ei-

ner Beschreibung von externalisierenden und extremisierenden Darstellun-

gen des Antisemitismus abgeschlossen, die Abwehrhandlungen häufig beglei-

ten (2.8). Zum anderen wird auf den sekundären Antisemitismus (2.9) einge-

gangen, der als komplexes soziales und psychologisches Abwehrphänomen

beschrieben werden kann.

2.1. Modifikation antisemitischer Äußerungen

Wie bereits in der Rezeption Werner Bergmanns deutlich wurde, hat das zu-

mindest teilweise erfolgreiche Abdrängen antisemitischer Kommunikation

aus der Öffentlichkeit dazu geführt, dass Antisemitismus nach 1945 in seinen

traditionellen Formen zum privaten Massenvorurteil geworden ist. Da aber

»Bewußtsein zur Kommunikation drängt« (Heyder et al. 2005: 156, vgl. auch

Beyer/Krumpal 2010: 685), kann auch versucht werden sich antisemitisch auf

eine Weise zu äußern, die die Wahrscheinlichkeit anti-antisemitischer Inter-

ventionen herabsetzt. Entsprechende Formen des Sprechens folgen hierbei

Taguieff zufolge verschiedenen »Präsentations- und Repräsentationsstrate-

gien […], die es ihm erlauben, bestimmte Zulassungs- und Akzeptanzbedin-

gungen zu erfüllen, die in der konkreten historischen Situation in der Öffent-

lichkeit gelten« (Taguieff 1991: 244).

Möglich wird dies zum einen durch Innovationen bezüglich desModus der

Konstruktion antisemitischer Stereotype und Vorurteile. So ist in der Antisemi-

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 87

tismusforschung z.B. die Verwendung von antisemitischen Chiffren bekannt,

wobei die Begriffe ›Juden‹ und ›Judentum‹ durch (vermeintlich oder tatsäch-

lich) unbelastete Begriffe wie ›amerikanische Ostküste‹ oder ›Zionisten‹ er-

setzt werden.Hier bewirkt dasMittel der »Camouflage« (Holz 2001: 481), dass

die Wahrscheinlichkeit vonWiderspruch herabgesetzt wird. Eine modifizier-

te Form der Konstruktion antisemitischer Stereotype liegt auch dann vor,

wenn explizit zwischen ›guten‹ und ›schlechten‹ Jüd*innen (vgl. Holz 2001:

161) – d.h. z.B. zwischen ›West-‹ und ›Ostjuden‹, jüdischen Kritiker*innen

und vermeintlichen Parteigänger*innen Israels, ›liberalen‹ und ›illiberalen‹

Jüd*innen, jüdischen Institutionen und jüdischen Menschen usw. – unter-

schieden wird, um antisemitische Vorurteile selektiv zu formulieren. Auch

dies kann zur Akzeptanz von negativen Äußerungen über Jüd*innen führen,

weil deutlich gemacht wird ist, dass man kein Pauschalurteil fällt, sondern

nur ein Teilgruppe von Jüd*innen ablehnt. Zu einem sehr ähnlichen Phäno-

men kommt es bei der strategischen Bezugnahme auf Kronzeug*innen. Statt

einer Distanzierung von Antisemitismus kommt es hierbei zu einer Indienst-

nahme von Autoritäten, die im Common-Sense-Bewusstsein unzweifelhaft

keine Antisemit*innen sein können. So kann antisemitische Rede z.B. einge-

führt werden, indem sich auf die »wahren oder fiktiven Äußerungen« meist

jüdischer Personen bezogen wird, um zu berufen und Antisemitismus da-

durch gerechtfertigt erscheinen zu lassen. Auf Kritik kann dann wiederum

mit einer Distanzierung regiert werden: diese Äußerung sei ja nicht die eige-

ne und man könne für sie also nicht zur Verantwortung gezogen werden.

In Anschluss an die These der Kommunikationslatenz kann weiterhin ar-

gumentiert werden, dass sich bestimmte negative Darstellungen Israels an-

bieten, um antisemitische Einstellungen folgenlos zu kommunizieren. Hier-

bei ist dann von Umwegkommunikation die Rede, die mit der Übertragung

von antisemitischen Stereotypen auf den jüdischen Staat, seiner Dämonisie-

rung,Delegitimierung und der Anwendung doppelter Standards operiert (vgl.

Sharansky 2004: 3f.). In ihrer Analyse quantitativer Daten kommen Heyder

und Kolleg*innen zu dem Ergebnis, dass sich neben dem israelbezogenen An-

tisemitismus auch der sekundäre Antisemitismus und die Infragestellung der

Loyalität deutscher Jüd*innen zuDeutschland für die Umwegkommunikation

anbieten (Heyder et al. 2005: 148).

Eine andere Form der Innovation besteht in der modifizierten Einführung

antisemitischer Argumentationen und damit verbunden, der Selbstrepräsen-

tation von antisemitisch Handelnden. So wurde der Begriff des demokrati-

schen Antisemitismus dafür geprägt, um solche Formen des Antisemitismus

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Verdrängter Antisemitismus

zu bezeichnen, die »von der Demokratie her gegen die Juden« argumentieren,

wobei sich Sprecher*innen als »human, aufgeschlossen und vorurteilsfrei«

(Pollock 1955: 403) präsentieren. Im Feld des israelbezogenen Antisemitismus

ist dies z.B. dann der Fall, wenn sich »im Namen der Menschenrechte, des

Antirassismus und des Antikolonialismus« (Amadeu Antonio Stiftung 2017:

12) auf antisemitische Weise geäußert wird. Eine Variation dieses Schemas

liegt vor, wenn sich zur Schuld und moralischen Verantwortung der Deut-

schen aufgrund der NS-Geschichte« bekannt wird, um genau hierüber die

Notwendigkeit der eigenen (als antisemitisch kritisierbaren) Position zu be-

gründen (vgl. Schwarz-Friesel 2012: 360). Dies geschieht z.B. bei »Was gesagt

werden muss«, wenn Grass die Notwendigkeit seiner ›Kritik‹ Israels aus dem

Bewusstsein um die historische Schuld Deutschlands ableitet (siehe S. 140).

Weiterhin besteht die Möglichkeit sich im Zuge antisemitischer Äußerun-

gen als vermeintliche Tabubrecher*in zu inszenieren. Die Strategie des Tabu-

bruchs setzt an der demokratischen Idee an, dass Tabus falsch wären und ih-

re Überwindung befreienden Charakter habe. Antisemitismus erscheint dann

im »emanzipatorischen Gewand« (Weiß 2001: 255). Tabubrecher*innen stel-

len sich als Aufklärer*innen und Teil einer politischen Avantgarde dar, die

gegen undemokratische Sprechverbote bzgl. ›der Juden‹ oder Israel aufbe-

gehre.1 Die Strategie des kalkulierten Tabubruchs, der auch von nachfolgen-

den Rechtfertigungen oder leichten Abmilderungen der getätigten Äußerung

begleitet werden kann, ist insbesondere von der Neuen Rechten ideologisch

entwickelt worden. Sie lässt sich in Antisemitismuskonflikten nach 1989 aber

auch bei Linken, oder Menschen, die sich der demokratischen ›Mitte‹ zu-

ordnen, beobachten (vgl. Rensmann 2004: 344ff., Bleeker-Dohmen/Strasser

2009).2 Zuletzt kann die Einführung antisemitischer Stereotype mit Disclai-

mern, durch deren Verwendung eine explizite Distanzierung von Antisemi-

tismus vollzogenwird, erneuert werden.DurchDisclaimer, die häufig ein »Ja-

aber-Äußerungsformat« (Holz 2007: 56, vgl. auch Schwarz-Friesel 2012: 365)

annehmen, werden humanitäre Werte zunächst dem Schein nach und häufig

phrasenhaft bestätigt, um dann eine antisemitische Äußerung anzuschließen

1 Hierbei werden meist auch Elemente der moralischen Diskreditierung von Antisemi-

tismuskritiker*innen in die eigene Verteidigung eingefügt (siehe Kapitel 2.5).

2 Im Fall des Gedichts »Was gesagt werdenmuss« deutet sich hierbei diese Strategie be-

reits im Titel an, durch den impliziert wird, dass etwasWichtiges nicht ausgesprochen

oder verschwiegen werde.

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 89

»which is typically constructed through the prism of ›realism,‹ ›truth,‹ or ›common sen-

se‹« (van Dijk 1992: 111; vgl. hierzu auch Chiang 2010: 278).

Eine dritte Möglichkeit der Innovation des Antisemitismus besteht

demgegenüber in der Modifizierung des Modus seiner Äußerung, mit der die

Wahrscheinlichkeit von Kritik herabgesetzt wird bzw. die mögliche Antisemi-

tismuskritik ins Leere gelaufen lassen wird. So können etwa antisemitische

Stereotype im raunenden Sprechen angedeutet werden, um die Rede dann

abbrechen zu lassen oder abgewartet werden, wie auf Andeutungen reagiert

wird, um dann den eigenen Antisemitismus offener zu artikulieren (vgl. Ranc

2016: 29f., Rensmann 2004: 179). Im Sinne von Habermas Theorem zu Kom-

munikationspathologien wird hierbei also aus strategischen Erwägungen

heraus die Norm der Verständlichkeit verletzt, um einen offenen Konflikt

zu vermeiden. Diesbezüglich ist in der Antisemitismusforschung auch vom

»Kryptoantisemitismus« die Rede (vgl. Kistenmacher 2017: 206). Antise-

mit*innen verhalten sich hierbei in Gesprächssituationen auf taktische Art,

indem sie den Möglichkeitsspielraum für antisemitische Kommunikation

vermessen. Hiermit verwandt sind Phänomene, die Scott A. Hanson-Easey

und Martha Augoustinos als sprachliche self-repair-Mechanismen bezeich-

nen. So könne sich z.B. im Stottern, unauffälligen Unterbrechungen der

Rede und Formen von Selbstdementierungen anzeigen, »that the speaker is

experiencing some trouble formulating his account as he expects some ›interactional

trouble‹ to arise from what he is saying« (Hanson-Easey/Augoustinos 2012: 43,

vgl. auch Billig 1997: 148).

2.2. Kommunikationsvermeidung

Freilich können antisemitisch eingestellte Personen auch dazu tendieren, ih-

re Einstellungen nicht zu äußern, d.h. sie zu verschweigen (vgl. Bergmann

1991b: 506) oder sich einer Kontroverse über Antisemitismus zu entziehen (By-

ford 2013, V: 8). Im Sinne Max Webers ist Schweigen hierbei nicht als Nicht-,

sondern als soziale Handlung – nämlich der des »Unterlassens« (vgl. Weber

1921: 1) – zu bezeichnen. In Anschluss an metapsychologische Überlegungen

zur Genese von antisemitischen Vorstellungsgehalten (siehe S. 42) lässt sich

diesbezüglich sagen, dass dieses Schweigen allerdings nicht deshalb gewählt

wird, weil diesen Personen der gewaltvolle Charakter der eigenen Ansichten

bewusst ist. Bewusst ist ihnen vor allem, dass die Kommunikation der eige-

nen Ansichten zu sozialen Konflikten und zu Prestigeverlust führen könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Verdrängter Antisemitismus

Schweigen als soziale Strategie wird allerdings nicht allein von Antise-

mit*innen, aufgrund möglicher anti-antisemitischer Interventionen des so-

zialen Umfelds, gewählt. Wie bereits in Anschluss an Sartre festgestellt (siehe

S. 70), kann Schweigen auch von strategischer Bedeutung für nicht-antisemi-

tische Personen sein, um so einem möglichen Konflikt mit Antisemit*innen

aus dem Wege gehen zu können.

Drittens kann sich die Verhaltensweise des Schweigens auch als Reak-

tionsweise auf tatsächlich erfolgte Problematisierungen von Antisemitismus

oder die Erinnerung an antisemitische Gewalt beziehen. So präsentiert et-

wa Gesine Schwan eine spezielle Form des »beredten Schweigens«, mit der

nationalsozialistische Täter in Gerichtsverhandlungen auf Anklagen reagier-

ten: Sie bekannten sich zu vergleichsweise kleinen Vergehen, um dadurch von

den eigentlich größeren abzulenken. Dies wird von Schwan metapsycholo-

gisch und soziologisch als eine Art des unbewussten Kompromisses zwischen

»dem Wunsch, sich einerseits als moralisches Subjekt anerkennen und prä-

sentieren zu können und andererseits das Bekenntnis der eigentlichen Schuld

abzuwehren« interpretiert (Schwan 1990: 106, Hervorhebung M.H.).

Weiterhin wird das Beschweigen der Shoah und des Antisemitismus in

den unmittelbaren Nachkriegsjahren als eine der wichtigsten Umgangswei-

sen von Täter*innen und Nicht-Täter*innen mit dem Erbe des Nationalso-

zialismus im Allgemeinen und der Erinnerung des Judenmords im Speziellen

betrachtet (vgl. Ahrendt 1986: 51; Horkheimer 1996: 739, Frei 2012: 29ff.). Sie

stellte hierbei solange eine effektive Abwehrstrategie dar, wie ein unausge-

sprochener Gruppenkonsens darüber bestand, dass es für das eigene Anse-

hen, das Ansehen Nahestehender sowie das Ansehen Deutschlands dienlich

wäre, sich weder mit vergangenem Antisemitismus noch mit der Gegenwart

der Ideologie auseinanderzusetzen.

Die Chance der Thematisierung von vergangenem Antisemitismus wird

aber auch dann herabgesetzt, wenn das Thema Antisemitismus und die Er-

innerung an die Opfer antisemitischer oder rassistischer Verfolgung margi-

nalisiert wird. Dies geschieht z.B., indem gruppenbezogene Narrative ent-

wickelt werden, die die Unterdrückung von antisemitismus- und diskrimi-

nierungsrelevanten Informationen gewährleisten. Diese Unterdrückung wird

Byford zufolge durch die Schaffung eines passenden »replacement myth« (By-

ford 2013, I: 18) erreicht. In selbstviktimisierenden Narrativen können sich

Mitglieder der nicht-jüdischen Mehrheitsbevölkerung z.B. als das eigentli-

che Opfer der Geschichte darstellen (vgl. Möller 2006). Hierzu gehörte z.B.

das vor einigen Jahren durch die NPD lancierte Sprechen über einen ›Bom-

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 91

benholocaust‹, der an der deutschen Bevölkerung durch die Alliierten verübt

worden sei.3 Auf privater Ebene sind demgegenüber heroisierende Beschrei-

bungen verbreitet, bei denen die Großeltern zu Rettern von Jüd*innen und

politischen Dissident*innen stilisiert werden. Ihre Dominanz führt zu einer

Marginalisierung bzw. einemkompletten Verschwinden von Erinnerungen an

die Verstrickung der Großelterngeneration in das nationalsozialistische Ver-

folgungssystem (vgl. Welzer et al. 2002: 81ff.). Anders als in anderen Ländern

(z.B. in Schweden, Serbien und Frankreich) ist allerdings eine die NS-Zeit be-

treffende heroisierende Gruppenerzählung zumindest in der deutschen Öf-

fentlichkeit kaum anschlussfähig. Dies liegt Klaus Holz zufolge daran, dass

der deutsche Nationalismus nach 1945 als »Nationalismus der ›Mitte‹« nur

fortgesetzt werden konnte, indem die Judenvernichtung zum »konstitutiven

Bezugspunkt für das nationale Selbstverständnis« (Holz 2007: 51) gemacht

wurde. Aus diesem Grunde beziehen sich selbstglorifizierende Erzählungen

in Deutschland vor allem auf eine vermeintlich rundum gelungene Aufarbei-

tung der Vergangenheit, verbundenmituntermit derThese, dass Antisemitis-

mus vollkommen verschwunden sei (vgl. Miller 2006: 124). Auch diese Narra-

tive können als Form der Deckidentität in Diskussionen genutzt werden, um

die Relevanz der Thematisierung von gegenwärtigem Antisemitismus herab-

zuspielen.

2.3. Rechtfertigung

Die meisten Formen öffentlicher antisemitischer Rede und Diskriminierung

gehenmit demVersuch ihrer Legitimation, d.h. einer Darstellung von Jüd*in-

nen als Täter*innen und antisemitisch Handelnden als deren Opfer einher.

Dies liegt daran, dass antisemitische Handlungen, ohne sie begleitende und

legitimierende Argumentationen, stets dem Risiko ausgesetzt sind, als unbe-

gründet zu erscheinen. Sie erfüllen damit den Zweck, verbale und körperli-

che Gewalt nicht als Gewalt, sondern als Ausdruck von rational begründeter

Gegenwehr erscheinen zu lassen (vgl. Holz 2001: 160). Hierdurch wird zu-

mindest indirekt eingestanden, dass antisemitische Handlungen, Narrative

usw. begründungsbedürftig sind und sich nicht von selbst verstehen. Eta-

bliert sich allerdings nennenswerter anti-antisemitischer Widerstand oder

3 Hierbei kann es sich zugleich umeine Formder aufrechnendenAbwehr der Erinnerung

des Antisemitismus handeln (siehe nächstes Kapitel).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Verdrängter Antisemitismus

eine auf vergangenen Antisemitismus bezogene Erinnerungskultur, so kann

der Bedarf entstehen, entsprechende Begründungen diskursiv nachzureichen

oder zu erweitern, um antisemitische Handelnde gegen Kritik zu verteidi-

gen, Antisemitisches sagbar zu halten bzw. die eigene antisemitische Einstel-

lung zu rechtfertigen. In eben diesem Sinn sind Formen der Rechtfertigung

auch als »blaming the victim« (vgl. Tileagă 2005: 618) oder als »primäre Form

der Schuldabwehr« (Assmann 2011: 169) verstehbar. Entsprechende Argumen-

tationen stellen die offensivste Strategie dar, mit anti-antisemitischem Wi-

derspruch umzugehen. Sie ist allerdings auch mit hohen Risiken verbunden.

Denn wird der antisemitische Konflikt, innerhalb dessen solche Strategien

verwendet werden, verloren, so stehen die sich so äußernden nun als Gewalt-

täter*innen dar.

Bei der Rechtfertigung wird meist nichts, oder kaum etwas, vom kom-

munizierten Antisemitismus zurückgenommen. Stattdessen werden antise-

mitische Narrative weiterentwickelt, um Antisemitismuskritiker*innen dazu

zu nötigen, eine neue, und eventuell schwächere anti-antisemitische Positi-

on zu vertreten. Dies kann z.B. bedeuten, einen abrupten Themenwechsel zu

vollziehen und eine gänzlich andere Klasse vermeintlicher Verhaltensweisen

von Jüd*innen oder Israelis zu benennen, die Kritik an der Gruppe notwen-

dig mache.4 Allerdings können Rechtfertigungen auch als »Abschwächung«

und »Abtönung« der vorurteiligen Position auftreten (vgl. Seu 2010: 441, van

Dijk: 92). Dies ist insbesondere dann wahrscheinlich, wenn mit starken anti-

antisemitischen Gegenkräften gerechnet werden kann. Der gesellschaftliche

Prototyp einer solchen Strategie bestand in einigen Antisemitismuskonflik-

ten der Nachkriegszeit darin, einen vermeintlich moderaten Antisemitismus

zu vertreten und sich hierbei vomVernichtungsantisemitismus abzugrenzen.

Dann war z.B. davon die Rede, dass es zwar ein Judenproblem gäbe, dass ihre

Ermordung allerdings ein Fehler gewesen sei (vgl. Bergmann 1997: 119ff.). In

Reaktion auf öffentliche Kritik wurde hierbei die eigene Position also noch-

mals paraphrasiert und im gleichen Zuge so weit abgeschwächt, dass damit

die Wahrscheinlichkeit stieg, dass die sie nun als sozial akzeptabel rezipiert

wurde.

4 In Anlehnung an Miller lässt sich sagen, dass hierbei durch die Einführung eines neu-

en, normativen Gesichtspunkts eine temporäre Patt-Situation mit Antisemitismuskri-

tiker*innen angestrebt wird, um sich »gegenüber dem Gegner etwas Luft zu verschaf-

fen« (Miller 2006: 52).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 93

Eine abgeschwächte Rechtfertigung von Antisemitismus kann drittens

auch darin bestehen, zu versuchen, unter den Vorzeichen der Ablehnung

von Antisemitismus im Allgemeinen, einer spezifischen Facette der Ideologie

einen tieferen Sinn abzugewinnen und sie dadurch zu rationalisieren. So

verweist Bergmann in Anschluss an Mario Kessler und Olaf Kistenmacher

darauf, dass in manchen Strömungen der radikalen Linken wiederholt ver-

sucht wurde, dem politischen Antisemitismus eine »progressive Katalysator-

Funktion« in der Auseinandersetzung mit dem Kapital oder Kapitalist*innen

zuzuschreiben (vgl. Bergmann 2007: 19, vgl. auch Rürup 1975: 119). Gerechtfer-

tigt werden hier also nicht antisemitische Inhalte, sondern ihre vermeintliche

Wirkung. Zu vermuten ist diesbezüglich, dass solche Rechtfertigungen das

Handlungsziel erfüllen, mögliche politische Allianzen nicht zu gefährden

bzw. nicht das eigene Wähler*innenpotenzial zu untergraben.

2.4. Aufrechnung

Das Phänomen der aufrechnenden Thematisierung von Antisemitismus fin-

det sich insbesondere im Feld des Sprechens über den nationalsozialistischen

Antisemitismus und seine Bedeutung für heute lebende Deutsche. Im Kon-

trast zur Rechtfertigung wird in aufrechnenden Argumentationen zumindest

indirekt anerkannt, dass es sich bei der Vernichtung des europäischen Juden-

tums um ein tatsächliches Unrecht handelt, welches den moralischen Status

Deutschlands negativ beeinflusst, und zwar nicht allein in Relation zu Jüd*in-

nen, sondern auch in Relation zu anderen Nationen. Die damit verbundene

moralische Asymmetrie, die zu einem (gefühlten) Ansehensverlust führt, wird

sodann aufgelöst, indem der Wir-Gruppe und anderen Gruppen ein »Leid-«

oder »Schuldkonto« (vgl. Bergmann 2007: 25, Pollock 1955: 302) zugeschrie-

ben und um Darstellungen ergänzt wird, die Schuld »mathematisch annul-

lier[en]« (vgl. Assmann 2011: 170), um die Konten somit als ausgeglichen er-

scheinen lassen. Eine verkehrte Form der rhetorischen ›Normalisierung‹ von

Außenbeziehungen ist die Folge.

Dies kann rhetorisch auf unterschiedliche Weise realisiert werden. So

wird etwa in der Studie zum Gruppenexperiments des Frankfurter Instituts

für Sozialforschung auf argumentative Muster hingewiesen, in denen die

Schuld aufgrund der psychologischen und materiellen Folgen der deutschen

Niederlage im Zweiten Weltkrieg als bereits ›gesühnt‹ dargestellt wird (vgl.

Pollock 1955: 375). Eine andere Möglichkeit besteht demgegenüber darin,

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Verdrängter Antisemitismus

zu argumentieren, dass nicht nur Deutsche, sondern auch andere Natio-

nen Verbrechen begangen hätten (vgl. Giordano 1990: 34). Aleida Assmann

präsentiert eine vom Generalgouverneur des nationalsozialistisch besetz-

ten Polens verwendete »Selbstentschuldungsstrategie«, in der die »Schuld

von Deutschland« mit den von Russen, Polen und Tschechen vermeintlich

begangenen »riesigen Massenverbrechen entsetzlichster Art« verrechnet

wird (vgl. Assmann: 170). In einer aktuelleren Studie beobachtet Gudrun

Brockhaus ein ähnliches Phänomen, wenn dem Reden über die Verbrechen

des Nationalsozialismus durch Verweis auf die von »Türken« und »Amerika-

nern« begangenen Verbrechen an den Armenier*innen bzw. den Indigenen

Nordamerikas begegnet wird (vgl. Brockhaus 2008: 33).

Zuletzt sei darauf hingewiesen, dass sich aufrechnende Argumentationen

auch auf Jüd*innen beziehen lassen. Dies funktioniert allerdings nur dann,

wenn diesen etwas angedichtet werden kann, was dem Judenmord ähnlich

scheint. Sie werden dann als »Tätervolk« präsentiert, ihnen wird eine ver-

meintliche Beteiligung am »Bolschewismus« oder ihre vermeintliche Verstri-

ckung in den »Weltimperialismus« vorgeworfen (vgl. Bergmann 2007: 28ff.)

Von einer NS-vergleichenden Israelkritik kann gesprochen werden, wenn be-

hauptet wird, dass das, was Jüd*innen den Palästinenser*innen vermeintlich

antäten, dem entspräche, was ihnen im Nationalsozialismus zugestoßen sei

oder als noch schlimmer bewertet werden müsse (vgl. Heyder et al. 2005: 149,

Stein 2011: 34).5 Entsprechende Aufrechnungen können auch auf indirekte

Weise und mit Bezug auf Israel erfolgen, z.B. wenn mithilfe von »Signalwör-

tern« gearbeitet wird, »die eine eindeutige Nähe [Israels, M. H. ] zur ver-

brecherischen Politik des nationalsozialistischen Deutschlands suggerieren«

(vgl. Betzler/Glittenberg 2015: 40). ImGedicht »Was gesagt werdenmuss« fin-

det dies beispielsweise in Bezug auf Israel durch die Verwendung vonWörtern

wie »auslöschen«, in Bezug auf Deutsche durch die Bezeichnung »Überleben-

de« statt (siehe S. 145).

5 Im Kontrast zu oben handelt es sich bei letzterem Versuch also nicht einfach um ei-

ne auf die nationale Identität bezogene Normalisierungsstrategie, sondern die durch

Schuld konstituierte Assymmetrie wird rhetorisch einmal umgekehrt.

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 95

2.5. Moralische Diskreditierung

Bei der moralischen Diskreditierung von vermeintlichen oder tatsächlichen

Kritiker*innen des Antisemitismus, von Sykes und Matza als »condemnation of

the condemners« (Sykes/Matza 1957: 668) bezeichnet, wird auf die Thematisie-

rung von vergangenem oder gegenwärtigen Antisemitismus reagiert, indem

die Antisemitismus Thematisierenden als illegitime Ankläger*innen und da-

mit als eigentliche Täter*innen dargestellt werden. Sie lässt sich damit auch

als Gegenmoralisierung verstehen, die eine Auseinandersetzung mit anti-an-

tisemitischer Kritik unnötig erscheinen lässt. Beziehen sich solche ad homi-

nem Vorwürfe auf Jüd*innen, so liegt eine Variante des sekundären Antise-

mitismus vor (vgl. auch Kapitel 2.9). Diese Form der Abwehr ist schon lange

bekannt und stellt eine typische Umgangsweise mit der Erinnerung an Ju-

denverfolgung und Antisemitismus in Deutschland nach 1945 dar. Theodor

W. Adorno hat diesbezüglich die sarkastische Formel geprägt, man solle im

Hause des Henkers nicht vom Strick reden, sonst gerateman in den Verdacht,

man habe Ressentiments (vgl. Adorno 2003: 393).

Entsprechende Rhetoriken zielen laut Potter darauf ab, entgegenstehende

Positionen zu unterminieren, indem diese als »talk which is motivated, distorted

or erroneous in someway« (Potter 1996: 107) dargestellt werden. Sie können in ak-

tuellen Diskursen über antisemitische Ereignisse auch als Form des abrupten

Themenwechsels betrachtet werden, insofern sie die vermeintliche Vorurtei-

ligkeit anderer ins Zentrum der Diskussion stellen. Nach Byford liegt der Vor-

teil dieser Strategie darin, dass sie die Aufmerksamkeit der Teilnehmer*in-

nen oder Zuschauer*innen eines Konflikts von den mit Antisemitismuskritik

verbundenen Problemsetzungen ablenkt (vgl. Byford 2013, IV: 35).

Entsprechende Argumentationen finden sich bereits in klassischen anti-

semitischen Diskursen. So beklagte beispielsweise Heinrich von Treitschke –

ein Verfasser von Schlüsseltexten des »nationalen Antisemitismus« (vgl. Holz

2001: 165) – im Jahr 1879 die vermeintliche Stigmatisierung von ›Kritikern‹

des Judentums durch Antisemitismuskritik wenn er feststellte:

»Vor wenigen Monaten herrschte in Deutschland noch das berufene ›umge-

kehrte Hep Hep Geschrei‹. Über die Nationalfehler der Deutschen, der Fran-

zosen und aller anderen Völker durfte Jedermann ungescheut das Härteste

sagen; wer sich aber unterstand über irgend eine unleugbare Schwäche des

jüdischen Charakters gerecht und maßvoll zu reden, ward sofort fast von

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Verdrängter Antisemitismus

der gesamten Presse als Barbar und Religionsverfolger gebrandmarkt.« (von

Treitschke 1879: 8, zitiert nach Holz 2001: 181)

Eine dieser Argumentation ähnliche, vermeintliche ›Entlarvung‹ von anti-an-

tisemitischenKritiker*innen findet sich auch in frühen antizionistischenDis-

kursen. So wurde etwa im Zuge eines antizionistischen Schauprozesses in der

Sowjetunion der Kommunist Rudolph Slanksy 1952 dazu gezwungen, Folgen-

des zu erklären:

»I deliberately shielded Zionism by publicly speaking out against the peo-

ple who pointed to the hostile activities of Zionists and by describing these

people as anti-Semites so that these people were in the end prosecuted and

persecuted. I thus created an atmosphere in which people were afraid to op-

pose Zionism.« (Shindler 2011:145f., zitiert nach Hirsh 2013: 8)

David Hirsh merkt an, dass es bei diesen Formen der Argumentation, die er

als Livingstone Formulation bezeichnet, häufig ad hominem Vorwürfe im Zen-

trum der Argumentation stehen, die nicht auf den Inhalt eines anti-antise-

mitischen Arguments, sondern auf die Diskreditierung derjenigen abzielen,

die dieses Argument vertreten:

»the Livingstone Formulation does not simply accuse anyone who raises the

issue of contemporary antisemitism of being wrong, it also accuses them

of bad faith […]. Not an honest mistake, but a secret, common plan to try

to de-legitimize criticism by means of an instrumental use of a charge of

antisemitism.« (Hirsh 2010: 50)

Hirsh problematisiert dies mit dem Hinweis darauf, dass es sich hierbei um

eine Form der (diskursiven) Ungerechtigkeit handele, da hierdurch eine Aus-

einandersetzung mit Argumenten verhindert werde (vgl. ebd.: 48).

Rensmann betont, dass solche Formen der Abwehr oftmals ein Bild des

Verhaltens der ›Ankläger*innen‹ zeichneten, das mit faktisch getätigten Äu-

ßerungen kaum übereinstimmt (Rensmann 2004: 345). Formen der Kritik dis-

kreditierenden Abwehr gehen demnach mit Homogenisierungen, voreiligen

Generalisierungen und – in denWorten der Argumentationstheorie –mit der

Produktion von »Strohmännern« (vgl. Zenker 2008: 14f.) einher, wobei den

Proponent*innen bisweilen stärkere Thesen zugeschrieben werden, als die-

se eigentlich vertreten, oder eine größere Machtstellung zugeschrieben wird,

als sie eigentlich haben (vgl. auch Vogt/Vogt 1997: 529, Knothe 2009: 168f.).

Sie basiert damit auf verzerrenden Vereindeutigungen, selektiven Lesarten,

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 97

Überstilisierungen usw. In Anschluss an Habermas lassen sich solche Kom-

munikationsmuster auch als Ausdruck systematisch verzerrter Kommunika-

tion interpretieren. Anstatt hierbei einen »Pseudokonsens« mit antisemitisch

Handelnden herzustellen und dadurch einen latenten antisemitischen Kon-

flikt zu neutralisieren, wird hierbei ein Dissens mit Kritiker*innen von Anti-

semitismus forciert.

Als nachhaltig populär hat sich zudem der mit diskreditierenden Abwehr-

argumentationen verbundene, generalisierende Topos der ›Schuld‹ bzw. ›Kol-

lektivschuld‹ erwiesen. Als Terminus, entstanden in der unmittelbaren Nach-

kriegszeit (vgl. Kämper 2007: 151), zielte er stets auf die Ablehnung einer aus

Auschwitz erwachsenden Schuld und Verantwortung. In der Problematisie-

rung von (Kollektiv-)Schuld wird hierbei die kollektive Identität der Deut-

schen durch das imaginierte Auge eines Gegenübers betrachtet, deren ver-

urteilender und stigmatisierender Blick die eigene Gruppe als Ganze beträfe.

Diese ablehnendeThematisierung von Schuld gehtmit der Problematisierung

eines vermeintlichenMachtgefälles zwischen Deutschen und Anderen einher:

Die lebenden Deutschen seien zwar unschuldig, würden aber illegitimerWei-

se stigmatisiert (vgl. Vogt/Vogt 1997: 529ff.). Auch für die Problematisierung

von (Kollektiv-)Schuld ist die systematische Verzeichnung gesellschaftlicher

Realitäten charakteristisch. So wurde und wird ein Kollektivschuldvorwurf

von keiner relevanten politischen Gruppe vertreten (vgl. Frei 2005: 145ff., Spä-

ter 2008). ImGegensatz zur vonDu Bois beschriebenen »Double Consciousness«

– der tragischen Notwendigkeit von rassistisch Diskriminierten, sich stets

auch durch das Auge der sie umgebenen rassistischen Gesellschaft betrachten

zu müssen (vgl. Du Bois 1989: 5) – ist das Sprechen von (Kollektiv-)Schuldvor-

würfen deshalb als eine Strategie der Selbstviktimisierung von Mitgliedern

der Mehrheitsgesellschaft zu bezeichnen.6 Diese wird z.B. dann vollzogen,

wenn sich die Frage nach den praktischen Konsequenzen der Erinnerung des

Antisemitismus stellt oder das Thema Antisemitismus nicht distanziert be-

handelt werden kann, sondern auch Folgen für das eigene Selbst- und Fa-

milienbild hat (vgl. Brockhaus 2008: 32f.). Werner Bergmann zufolge kann

dem Sprechen über Schuldvorwürfe deshalb eine rhetorische Funktion zuge-

schrieben werden, weil es die Möglichkeit bietet, Fragen nach tatsächlicher

Schuld und Verantwortung auszuweichen (vgl. Bergmann 2007: 15). Entspre-

chende Formen der Rede verbinden sich hierbei häufig mit Schlussstrichfor-

6 Für den Hinweis auf diese strategische Entwendung der Opferperspektive danke ich

Matti Traußneck.

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Verdrängter Antisemitismus

derungen, die bereits unmittelbar nach 1945 und bis in die Gegenwart erho-

ben werden (vgl. Giordano 1990: 35, Pohl 2010: 234). Die Bedeutung der Auf-

arbeitung der nationalsozialistischen Vergangenheit wird hierbei meist for-

mal anerkannt und zugleich betont, dass ihre kontinuierliche Fortsetzung als

Unrecht zu betrachten sei, dass für die deutsche Wir-Identität mit katastro-

phalen Folgen oder zumindest unnötigen Kosten verbunden sei.

2.6. Bagatellisierung

Unter Bagatellisierungen können Formen abwehrenden Verhaltens verstan-

den werden, bei denen der antisemitische Charakter einer Handlung oder

eines Geschehens zumindest auf indirekte Weise anerkannt wird, um dann

allerdings dessen Bedeutung so weit herunterzuspielen, dass es nicht mehr

als etwas erscheint, zu dem sich praktisch verhalten werden müsse. Baga-

tellisierungen gehen also nicht mit Feindbildkonstruktionen einher, sondern

zeichnen sich durch ihren defensiven Charakter aus und können sowohl von

antisemitisch Handelnden, wie auch ihren Verteidiger*innen als Deutungs-

angebote in Diskussionen eingebracht werden. Es kommt hierbei zu einer

Leugnung der (gesellschaftspolitischen) Relevanz des entsprechenden Ereig-

nisses (vgl. Wetherell/Potter 1992: 212). Mit Rommelspacher lässt sich diesbe-

züglich darauf verweisen, dass bagatellisierende Argumentationen auch auf

Personen bezogen werden können, so etwa, wenn eine der von ihr befrag-

ten Kinder von Nationalsozialist*innen in Reaktion auf Antisemitismuskritik

beiläufig festgestellt, dass jederMensch nun einmal gute und schlechte Seiten

in sich trage (vgl. Rommelspacher 1995: 72).

Eine klassische Form der Bagatellisierung der Shoah sind ›Zahlenspiele‹,

wobei etwa behauptet wird, dass gar nicht so viele Jüd*innen umgekommen

seien, wie gemeinhin behauptet werde (vgl. Pollock 1955: 292ff., vgl. Giorda-

no 1990: 31). Diese Form der Bagatellisierung ist in öffentlichen Räumen nach

deutschem Recht allerdings strafbar. Subtiler sind demgegenüber bagatelli-

sierende Bezeichnungen für die Judenverfolgung. So verweist etwa Adorno

auf »mildernde Ausdrücke« oder »euphemistische Beschreibungen«,wodurch

sich »ein Hohlraum der Rede« bilde und die industrielle Vernichtung von 6

Millionen Jüd*innen hinter unklaren Bezeichnungen verschwinde (vgl. Pol-

lock 1955: 314, vgl. für weitere Beispiele auch Salzborn 2010: 311f.).

Hinsichtlich des aktuellen Antisemitismus kann bei der bagatellisieren-

den Abwehr zudem mit Unterscheidungen zwischen relevanten und irrele-

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 99

vanten Formen von Diskriminierung operiert werden (vgl. Verkuyten 1998:

153ff.). Wie im empirischen Teil dieser Arbeit gezeigt werden wird, wird z.B.

der Verweis auf ›bloße Vorurteile‹ in Gesprächen über Antisemitismus dafür

genutzt, zu begründen, dass diese ein zu vernachlässigendes Problem sei-

en (siehe S. 198f.). Simon Goodman und Lottie Rowe sprechen diesbezüglich

von einer ›Anerkennung von Vorurteilen, im Dienste ihrer Verleugnung‹ (vgl.

Goodman/Rowe 2014: 43, eigene Übersetzung).

2.7. Leugnung

Eine der einfachsten und effektivsten Strategien der Abwehr ist die Leug-

nung, da mit ihr die Debatte über vergangenen und aktuellen Antisemitis-

mus auf einen Schlag ›entsorgt‹ und – wenn sie erfolgreich ist – der Diskurs

über antisemitische Diskriminierung bzw. die Frage, inwiefern solche Diskri-

minierung Gruppen und Personen zugerechnet werden kann, abrupt beendet

wird.

Ein Extremfall der Leugnung von Antisemitismus liegt im Fall der Holo-

caustleugnung vor (vgl. Lichtenstein 1999,Wetzel 2003, Bergmann 2007: 17ff.).

Der rhetorische »Vorteil« dieser Abwehrstrategie liegt offenkundig darin, die

mit Judenverfolgung assoziierte Wir-Gruppe der Deutschen und ihrer Mit-

glieder auf einen Schlag zu rehabilitieren, indem Antisemitismus als Phan-

tasieprodukt ausgewiesen wird. Das Phänomen der Holocaustleugnung kor-

reliert dabei fast zwangsläufig mit auf Jüd*innen bezogenen, sekundäranti-

semitischen Argumentationen. Meistens wird diesen hierbei zugeschrieben,

ein materielles und politisches Interesse daran zu haben, solche Behauptun-

gen zu lancieren. Auch die Holocaustleugnung ist rechtlich sanktioniert und

spielt als Abwehrstrategie vor allem für die extreme Rechte eine Rolle (vgl.

Benz 2009).

Eine weniger verfängliche Alternative hierzu stellt die Leugnung von

Handlungsspielräumen der in die nationalsozialistische Verfolgung in-

volvierten Personen oder die Leugnung eines Wissens um die Verfolgung

von Jüd*innen dar. Während im ersten Fall z.B. durch Verweis auf einen

vermeintlichen Befehlsnotstand, den es so nie gegeben hat (vgl. Longerich

1998: 310ff.), verbrecherische Praktiken nachträglich gerechtfertigt werden,

gewinnt Ralph Giordano zufolge die zweite Abwehrrhetorik ihre Überzeu-

gungskraft dadurch, dass sie um die in den NS-verstrickten Menschen »eine

Zone bürgerlicher Gesittung auf[baut], gegen die anzugehen undWiderstand

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Verdrängter Antisemitismus

zu leisten jegliches Motiv entfiel« (vgl. Giordano 1990: 32). Die Shoah wird

hierbei also nicht geleugnet. Doch das Abstreiten eines hierauf bezogenen

Wissens ermöglicht es, die Zeitgenoss*innen des Nationalsozialismus von

jeglicher Verantwortung freizusprechen.

Allerdings kann sich die Leugnung des Antisemitismus auch auf seine Ge-

genwart beziehen. Bergmann und Erb verweisen darauf, dass die Existenz

eines fortwährenden Antisemitismus bereits in der Nachkriegszeit abgestrit-

ten wurde (Bergmann/Erb 1986: 228). Diese Art der Problemverleugnung ist

auch heute noch zu beobachten (vgl. Schwarz-Friesel 2015a). Jacqueline Nel-

son spricht diesbezüglich im Feld der Rassismusforschung von einem »absence

discourse«, durch den die Relevanz anti-rassistischer Praxis herabgespielt oder

negiert werde (vgl. Nelson 2013: 93, vgl. auch Fozdar 2008: 537).7

Van Dijk verweist weiterhin auf Formen der Leugnung, die dann genutzt

werden können,wenn Rassismus in Bezug auf konkrete Fälle rassistischer Re-

de problematisiert wird. Er unterscheidet zwischen vier Möglichkeiten anti-

rassistische Problematisierungen defensiv abzuwehren. Bei Formen des »act-

denials« werde geleugnet, dass die inkriminierteHandlung überhaupt stattge-

funden habe. Dementsprechend könnte dann sowohl die Verantwortung für

die Handlung wie auch für die Handlungsfolgen abgelehnt werden. Die Stra-

tegie des »intention-denials« versuche demgegenüber Vorwürfe zu bewältigen,

indem reklamiert wird, es bestehe einMissverständnis bezüglich des gemein-

ten Inhalts des Gesagten. Weil mit der Äußerung keine bösartigen Absichten

verbunden gewesen seien, seien verletzte Gefühle anderer vielleicht versteh-

bar, aber nicht zu verantworten.8 In Strategien des »goal-denials« wird dem-

gegenüber auf die nicht-intendierte diskursiven Resonanz einer Handlung

verwiesen. Das Problematisierte habe stattgefunden, aber dass Rassist*in-

nen dem zustimmten, habe nichts mit der getätigten Äußerung zu tun. Beim

7 Jessica C. Nelson und Kolleg*innen zeigen auf Basis quantitativer Daten, dass Mitglie-

der der Mehrheitsgesellschaft eher zur Verleugnung von Rassismus tendieren als vom

Rassismus betroffene (vgl. Nelson et al. 2013).

8 In Anschluss an Habermas kann diesbezüglich festgehalten werden, dass intention de-

nials deshalb sehr effektiv sind, weil sich – imUnterschied zuWahrheits-, Richtigkeits-

und Verständlichkeitsansprüchen – die Frage, ob jemand wahrhaftig handelt, niemals

eindeutig empirisch falsifizieren lässt (vgl. Habermas 2011a: 71). Dementsprechend

weist Brianne Hastie bezüglich des Verweises auf Intentionen im Kontext von Rheto-

riken der Abwehr darauf hin, dass der Verweis auf »good intentions« häufig als »self-

sufficient argument« verwendet werde, d.h. als etwas, das sich von selbst versteht und

nicht weiter hinterfragt wird (vgl. Hastie 2009: 713).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 101

»control denial« werden rassistische Handlungen zum ›Ausrutscher‹ oder ›Ver-

sehen‹ stilisiert (vgl. van Dijk 1992: 91f.).

Befunde der Antisemitismusforschung können entsprechend dieser Un-

terscheidungen hier angeschlossen werden. So berichtet etwa Wolfram Sten-

der von Lehrer*innen und Schulsozialarbeiter*innen, die trotz der nachweis-

baren Existenz einer Vielzahl von antisemitischen Äußerungen in Klassen-

zimmern generell bestreiten, dass es solche überhaupt gäbe (vgl. Stender 2011:

243).Weiterhin käme es vor, dass das von Schüler*innen verwendete Schimpf-

wort ›Du Jude!‹ nachträglich in ›Du Christ!‹ umgewandelt werde (ebd.: 244).

Es kommt also zu Formen des act-denials.Werner Bergmann verweist demge-

genüber darauf, dass sich in antisemitischen Konflikten die Beteiligten durch

die »Differenzierung vonMotiv undWirkung« (Bergmann 1997: 324) antisemi-

tischer Texte von Vorwürfen des Antisemitismus entlasten könnten. Entspre-

chendeHandlungen lassen sich als Formen des intention-denials bezeichnen.

UndWolfgang Knothe identifiziert in seiner Analyse der Auseinandersetzung

zum Umgang mit Antisemitismus bei der globalisierungskritischen NGO At-

tac unter der Kategorie »Beifall von der falschen Seite« ein Argumentations-

schema, dass sich unter dem Begriff des goal-denials subsumieren lässt (vgl.

Knothe 2009: 166).

Bei der Leugnung wird bisweilenmit Unterscheidung oder Rekategorisie-

rung gearbeitet, die aber im Gegensatz zur Bagatellisierung nicht mit einer

prinzipiellen Anerkennung des problematischen Gehalts einer Äußerung ver-

bunden sind. So verweist etwa Byford auf die Relevanz der Unterscheidung

zwischen Antijudaismus undAntisemitismus im serbischenDiskurs,wobei in

Reaktion auf Kritik antisemitischer Äußerungen diese als Ausdruck von An-

tijudaismus rekategorisiert und letzteres als akzeptable ideologische Position

ausgewiesen wird (vgl. Byford 2013, V: 37ff.). D.h. die Leugnung gehtmit einer

mit demMittel der Rekategorisierung arbeitenden Rechtfertigung einher. Be-

züglich der Legitimierung antisemitischer Argumentationen sind demgegen-

über die Unterscheidungen zwischen ›Antisemitismus‹ und ›Israelkritik‹ bzw.

›Antisemitismus‹ und ›Antizionismus‹ von großer Bedeutung.Während hier-

bei formal anerkannt wird, dass eine antisemitische Handlung ein Problem

darstellen würde, wird die kritisierte Handlung als legitime Handlung, d.h.

demokratische Kritik oder legitime Feindschaft ausgegeben (vgl. Schwarz-

Friesel 2015b: 303).

Abschließend sei hier auf eine Form der Leugnung von Antisemitismus

hingewiesen, die sich nicht direkt auf antisemitische Ereignisse oder Hand-

lungen bezieht, sondern die Möglichkeit eines solchen Ereignisses überhaupt

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Verdrängter Antisemitismus

negiert. Hierbei kommt es zu einer Imprägnierung der Identität einer Per-

son oder einer Gruppe gegen Antisemitismuskritik. In solchen Fällen wird

ein »quasi-syllogistischer Schluss« (Schwarz-Friesel 2012: 354, vgl. auch Stein

2011: 73) vorgenommen, der auf der Oberprämisse beruht, dass Menschen

z.B. aufgrund politischer Orientierung oder besonderer Leistungen nicht an-

tisemitisch handeln könnten.9 Unter entsprechenden Leugnungen sind u.a.

solche Argumentationen zu fassen, bei denen unter Verweis darauf, dass sich

Antifaschismus und Antisemitismus ausschlössen, abgestritten wird, dass es

das Phänomen eines linken Antisemitismus überhaupt geben könnte. Ein

analoges Argument besteht darin, zu behaupten, dass Araber*innen nicht an-

tisemitisch eingestellt sein können, da sie selbst ›Semiten‹ seien (vgl. Berg-

mann 2006, Knothe 2015: 27f., Arnold 2016: 286).10

2.8. Externalisierung und Extremisierung von Antisemitismus

Die Portraitierung verschiedener Formen von Abwehrhandlungen soll nun

durch die Beschreibung von zwei Deutungsmustern abgeschlossen werden,

die nicht als eigenständige Abwehrstrategien beschriebenwerden können, in-

sofern sie logisch im Kontext anderer Abwehrhandlungen zu verorten sind

und ihrer Plausibilisierung dort dienen,wo die inhaltliche Schwäche einer Ab-

wehrargumentation ihre Zurückweisung wahrscheinlich macht. Sie fungie-

ren hierbei gewissermaßen als argumentatives Schmiermittel, das zunächst

von potenziellen Antisemitismuskritiker*innen effektiv infrage gestellt wer-

denmüsste, um gegen die eigentliche Abwehrstrategie überhaupt angehen zu

können. Erschwert wird dies allerdings durch die Verankerung dieser Deu-

tungsmuster im Bestand des als selbstverständlich geltenden Alltagswissens.

Hierzu gehört zum einen die Externalisierung von Antisemitismus. Die-

ses Deutungsmuster wird Byford zufolge vor allem deshalb im Kontext von

9 Bergmann diskutiert das Beispiel einer Debatte im Jahr 1967 über antisemitische Äu-

ßerungen des Kardinals Joseph Frings. Hier hätten Vertreter*innen der Medien nicht

versucht »den Fall zu skandalisieren, sondern […] Vorwürfe mit Entlastungsargumen-

ten aus[balanciert]« da Frings eine hohe kirchliche Position innehatte und »als Gegner

des Nationalsozialismus bekannt war, was für viele offenbar dieMöglichkeit antisemi-

tischer Einstellungen ausschloß« (Bergmann 1997: 294f.).

10 Siehe hierzu auch die Ausführungen zum demokratischen Antisemitismus in Kapitel

2.1, der imUnterschied hierzu darauf abzielt, dass die Rezipient*innen einer antisemi-

tischen Äußerung, den quasi-syllogistischen Schluss gedanklich selbst vollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 103

Abwehrhandlungen verwendet,weil diese größere Überzeugungskraft gewin-

nen »when at least some form of deviation from the ideal is admitted to« (Byford 2013,

IV: 55). Antisemitismuswird hierbei also durchaus als Problem anerkannt, um

es zugleich aber so zu verorten, dass es nicht mit der Wir-Gruppe oder der

eigenen Person in Verbindung gebracht werden kann. Das Problem erscheint

damit als »Antisemitismus der anderen« (Ullrich 2014: 117) und nicht als eige-

nes Problem. Diesbezüglich kann zwischen mehreren Varianten unterschie-

den werden. Bei Nelson werden unter der »temporal deflection« solche Argu-

mentationen gefasst, die Rassismus als Problem der Vergangenheit abtun.

Unter der »spatial deflection« werden demgegenüber Problematisierungen ge-

fasst, die Rassismus allein in anderen Ländern,Regionen oder Gruppen veror-

tet. Als »deflection from themainstream« werden Externalisierungen verstanden,

die Rassismus an den Rändern der Gesellschaft verorten (vgl. Nelson 2013:

93). Gemein haben diese Formen, dass sie die Vorstellung einer Verbreitung

von Vorurteilen und Diskriminierung in der Mitte der Gesellschaft weitge-

hend abstreiten. Bisherige Befunde der Antisemitismusforschung lassen sich

sehr gut unter diese Begriffe subsumieren. So wird beispielsweise Antisemi-

tismus in Serbien vor allem als von anderen Ländern importiertes Problem

behandelt und somit räumlich externalisiert (vgl. Byford 2013, IV: 41). Hier-

zu kommt es aktuell auch in deutschen Diskursen, wenn Antisemitismus als

durch Flüchtlinge importiertes Problem dargestellt wird (vgl. Amadeu Anto-

nio Stiftung 2017: 8). Historisch betrachtet werden in Deutschland allerdings

vor allem Formen sozialer Externalisierung innerhalb der deutschen Bezugs-

gruppe tradiert. Hierzu gehört z.B. der Mythos, dass der nationalsozialis-

tische Antisemitismus nur eine kleine Gruppe um Hitler betraf. Dieser war

nicht nur in der Nachkriegszeit äußerst populär (vgl. Möller 2006), sondern

blieb auf der Ebene von Familienerzählungen immer relevant (vgl. Welzer et

al. 2002: 81ff.). Shida Kiani kommt in seiner Analyse der Berichterstattung

über die antisemitische Schmierwelle von 1959 zu dem Ergebnis, dass hier

Antisemitismus insbesondere den »Halbstarken« zugeschrieben wurde (vgl.

Kiani 2008: 127ff.). Ljiljana Radonić berichtet davon, dass in der Frauenbewe-

gung Antisemitismus als Problem von Männern bzw. Männerbünden darge-

stellt wurde (Radonić 2016: 204ff., vgl. auch Eschebach/Wenk 2002: 26). Timo

Stein stellt fest, dass in gewissen Spektren der politischen Linken insbesonde-

re eine Externalisierung von Antisemitismus auf den Faschismus stattfindet

(vgl. Stein: 74f.). Und Guido Follert undWolfram Stender problematisieren in

ihrer Analyse der Thematisierung von Antisemitismus durch nicht-jüdische

deutsche Lehrer*innen die gängige Auffassung, dass Antisemitismus nur un-

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Verdrängter Antisemitismus

ter Muslim*innen verbreitet sei (Follert/Stender 2010). Auch sind Formen der

temporalen Externalisierung von Antisemitismus nach wie vor relevant. An-

tisemitismus wird hierbei als Problem der Vergangenheit abgetan und auf die

Judenvernichtung reduziert (vgl. Schwarz-Friesel 2015b: 23f.).

Der rhetorische Vorteil von Formen dieses »Othering« des Antisemitismus

(vgl. Stender 2008: 7) liegt darin, dass durch sie die eigene moralische In-

tegrität im Zusammenhang mit Abwehrhandlungen zum Ausdruck gebracht

werden kann, um dies auf eine Weise zu tun, die kein schlechtes Licht auf

die eigene Gruppe oder das eigene Land wirft. Diese diskursive Konstruktion

von Fremdheit findet allerdings nicht allein hinsichtlich der Gruppe der ›An-

tisemiten‹, sondern auch hinsichtlich des Konzepts ›Antisemitismus‹ selbst

statt. So weisen etwa Kate L. Harris und Kolleg*innen auf den Umstand hin,

dass die extremisierende Darstellung von Rassismus zu einem funktionalen

Bestandteil von Abwehrrhetoriken gemacht werden könne:

»[I]n order to defend against criticism, excuse a person of responsibility, and

justify behaviors, people will sometimes use extreme cases […]. By empha-

sizing the exceptional qualities of some thought, belief, or action, those who

converse determine appropriate actions through comparison« (Harris et al.

2012: 650).

Byford macht in seiner Analyse der Extremisierung von Antisemitismus in

Serbien eine ähnliche Beobachtung. Antisemitische Verhaltensweisen wür-

den hierbei verleugnet, indem eine »favorable comparison with a more radical

view that is unambiguously extremist« (Byford 2013, V: 46) vorgenommen werde

(vgl. auch Billig 1988: 104). Diese Beobachtung passt zu der Feststellung May-

kel Verkuytens, dass bei Formen der Abwehr von Rassismuskritik häufig eine

Unterscheidung zwischen ›echtem‹ Rassismus, der insbesondere mit der Er-

mordung der europäischen Jüd*innen aussoziiert wird, und nicht-relevanten

›Vorurteilen‹ vorgenommen werde. Die Shoah diene hierbei als Kontrastfolie,

um die eigene Meinung zu legitimieren und um vermeintlich zu beweisen,

dass man selbst nicht rassistisch sei (vgl. auch Verkuyten 1998: 153). Die Extre-

misierung von Antisemitismus wird hierbei also in Strategien der Leugnung

eingebunden.

Von Vertreter*innen der diskursiven Psychologie ist darauf hingewiesen

worden, dass Rassismus in öffentlichen Diskursen häufig als »aberration«

(Riggs/Due 2010: 262) dargestellt wird und ›die Rassisten‹ als irrational

gelten (vgl. auch Goodman/Rowe 2014: 33). Diese Vorstellungen dokumen-

tieren sich auch in Antisemitismusdiskursen. So hat die Linguistin und

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 105

Antisemitismusforscherin Monika Schwarz-Friesel festgestellt, dass das

»moderne Post-Holocaust-Bewusstsein […] Judenfeindschaft als etwas gro-

tesk Inhumanes und Wahnhaftes« (Schwarz-Friesel 2015b: 307; vgl. auch

Betzler/Glittenberg: 209f.) betrachte. Schwarz-Friesel stellt diesbezüglich

allerdings eine These auf, die den Überlegungen aus dem Feld der diskur-

siven Psychologie widerspricht. Die Autorin geht nicht davon aus, dass die

Extremisierung als Bestandteil von Abwehrrhetoriken, sondern umgekehrt,

dass die Nicht-Anerkennung der Gegenwart des Antisemitismus als Resultat

von extremisierenden Vorstellungskomplexen zu verstehen sei (Schwarz-

Friesel 2015a: 14). Dieser Widerspruch lässt sich entweder ausbauen oder

theoretisch auflösen. Er lässt sich ausbauen, wenn Schwarz-Friesels These

um eine Kritik gesellschaftlicher Formen der Wissensvermittlung von Anti-

semitismus erweitert wird. So lässt sich mit Michael Kohlstruck und Peter

Ullrich sagen, dass in öffentlichen anti-antisemitischen Diskursen das Wort

›Antisemitismus‹ oftmals als »generalisiertes negatives politischen Symbol«

(Kohstruck/Ullrich 2014: 11) fungiert, das Antisemitismus auf die Dimensi-

on der Ermordung und Vernichtung von Jüd*innen reduziert. Vor diesem

Hintergrund ist davon auszugehen, dass hierdurch auch ein reduktionisti-

sches Alltagsverständnis von Antisemitismus geprägt wird.11 Demgegenüber

lässt sich der Widerspruch auflösen, wenn an die in Kapitel 1.6 entwickelte

Überlegung angeschlossen wird, dass sich die Abwehr von Antisemitismus

als kulturprägend erweist. In diesem Fall scheint es angemessen, von einem

zirkulären Prozess auszugehen, wobei die Extremisierung von Antisemi-

tismus zugleich die strategische Funktion erfüllt, Antisemitismusvorwürfe

als »überzogen« zurückzuweisen, wie solche Handlungen umgekehrt auch

alltägliche Vorstellungen davon, was Antisemitismus sei, prägen.

11 Kritisch ist hierzu anzumerken, dass die Autoren in ihrer Studie zu anti-antisemi-

tischen Interventionen in Berliner (Bildungs-)Institutionen diese Überlegung theo-

retisch so kontextualisieren, dass weder die mögliche Abwehrfunktion dieses Re-

duktionismus, noch die Differenziertheit öffentlicher Antisemitismuskritik oder die

durch Abwehrphänomene begrenzte Wirkungsweise anti-antisemischer Interventio-

nen überhaupt noch in den Blick der eigenen Analyse geraten können (vgl. ebd.: 20ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Verdrängter Antisemitismus

2.9. Sekundärer Antisemitismus

Die Übersicht über die verschiedenen Formen der Abwehr der Thematisie-

rung und Kritik von Antisemitismus wird nun mit einem Exkurs zum sekun-

dären Antisemitismus abgeschlossen.12 Vor dem Hintergrund der bisherigen

Befunde ist der sekundäre Antisemitismus sowohl als psychologisches wie

auch soziales Abwehrphänomen zu verstehen. Aus rhetorischer Perspektive

handelt es sich beim sekundären Antisemitismus nicht um eine eindeutig

abgrenzbare Abwehrhandlung, sondern um eine Kombination verschiedener

Rhetoriken der Abwehr und ihre antisemitische Zuspitzung oder Codierung.

Dem sekundären Antisemitismus unterliegen hierbei latente Handlungsmo-

tive, die im Theorieteil der Arbeit bereits an verschiedenen Stellen benannt

wurden und auf die hier noch einmal näher eingegangen wird.

Sekundär heißt bildungssprachlich ›nach einem bestimmten Ereignis

kommend‹. In diesem Sinne stellt der sekundäre Antisemitismus eine Fami-

lie von Antisemitismen dar, die sich: 1. nach Auschwitz aktualisiert und an

neue gesellschaftliche Bedingungen angepasst haben, 2. darauf abzielen, die

politischen und kulturellen Folgen der Aufarbeitung des nationalsozialisti-

schen Judenmords (insbesondere die Entstehung einer anti-antisemitischen

Öffentlichkeit) auf antisemitische Weise zu neutralisieren sowie 3. dazu die-

nen, psychologische Ambivalenzen zu kaschieren, die aus einer gescheiterten

individuellen Aufarbeitung der NS-Vergangenheit resultieren.

Ad 1) Zunächst sind alle Modifikationen des Antisemitismus nach Ausch-

witz (siehe auch Kapitel 2.1) als Ausdruck des sekundären Antisemitismus zu

verstehen. Um Abwehrhandlungen handelt es sich hierbei insofern, als sie

darauf abzielen, Antisemitismus zum Ausdruck zu bringen, ohne sich Kritik

und gesellschaftliche Sanktionen aussetzen zu müssen.

Ad 2) In einer frühen Antisemitismusstudie des Frankfurter Instituts

für Sozialforschung stellte Peter Schönbach die Überlegung auf, dass die in

den Nationalsozialismus involvierte erste Generation auf den öffentlichen

Anti-Antisemitismus reagierte, indem sie sich innerhalb des Familienzu-

sammenhangs für ihre Verstricktheit durch nachträgliche Rechtfertigungen

der Judenverfolgung (siehe Kapitel 2.3) entschuldigte (vgl. Schönbach 1961:

12 Dieses Kapitel basiert auf dem ursprünglich von der Bundeszentrale für politische Bil-

dung/bpb herausgegebenen Text »Sekundärer Antisemitismus« im Online Dossier zu

Antisemitismus (vgl. Höttemann 2020).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 107

80). Rechtfertigungen von Antisemitismus dienen hierbei der Stabilisie-

rung von sozialen Beziehungen, insofern als den Opfern zumindest eine

Mitschuld an ihrer Verfolgung zugeschrieben wird. Hieran können dann

Prozesse der innerfamiliären Tradierung des Antisemitismus anschließen –

zumindest dann, wenn die zweite Generation die antisemitischen Einstel-

lungen der Eltern übernimmt, um die für sie identitätsstiftenden Bilder von

Vater und Mutter moralisch rein zu halten (siehe Kapitel 1.7 zur Abwehr in

Familienkonstellationen).13

Variationen sekundärantisemitischer Gegenreaktionen auf Antisemitis-

muskritik lassen sich auch in anderen Sozialzusammenhängen beobachten.

Sie dienen stets dazu, sich selbst oder unter Druck geratene Sozialzusam-

menhänge (z.B. von Antisemitismuskritik betroffene Parteien) sowie sozial

oder politisch nahestehende Personen gegen Antisemitismuskritik abzuschir-

men. Neben dem von Schönbach beschriebenen Rechtfertigungsreaktionen

kommt es hierbei auch dazu, dass antisemitismuskritische Positionen auf

antisemitische Weise moralischen diskreditiert werden (siehe auch Kapitel

2.5). Jüd*innen oder mit Jüd*innen assoziierte Institutionen (z.B. der Zen-

tralrat der Juden in Deutschland oder Israel) werden hierbei durch die Ver-

wendung von elaborierten Argumentationen oder Stereotypen zu unfairen,

geldgierigen oder rachsüchtigen »Störenfrieden der Erinnerung« (Bergmann

2007) stilisiert. Typisch ist auch den Opfern eine Befangenheit bzgl. des The-

mas Antisemitismus zu unterstellen, d.h. zu behaupten, dass diese nicht dazu

in der Lage seien, ›objektiv‹ über Antisemitismus zu sprechen.

Dem sekundären Antisemitismus kommt ebenfalls im Zusammengang

mit Nationalismuskritik und dem damit verbundenen Versuch die kollekti-

ve Identität vom ›Stigma‹ Antisemitismus zu befreien eine Rolle zu. Als »Pa-

radoxie der Normalisierung« (Holz 2007) wird der Umstand bezeichnet, dass

die Etablierung einer anti-antisemitischen Erinnerungskultur den deutschen

Nationalismus nach 1945 in eine widersprüchliche Lage gebracht hat. Einer-

seits ist die positive Bezugnahme auf die Idee einer deutschen Nation aus

13 Inwiefern dieser Prozess auch für die Dritte und Vierte Nachkriegsgeneration eine Rol-

le spielt, ist nicht eindeutig geklärt. Ergebnisse der Familienstudie »Opawar keinNazi«

legen nahe, dass für die nicht-jüdischen Nachfolgegenerationen insbesondere Opfer-

und Heldenerzählungen die hier beschriebene Schutz-Funktion des sekundären Anti-

semitismus übernommen haben könnten. Solche Erzählungen kommen weitgehend

ohne antisemitische Stereotype aus bzw. stilisieren die Groß- und Urgroßeltern teil-

weise gar zu Retter/innen jüdischer Menschen (vgl. Welzer et. al 2002).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Verdrängter Antisemitismus

dem Feld der Politik nicht einfach verschwunden. Andererseits hat sich in

zunehmendem Maße ein politisches Paradigma etabliert, wonach sich der

positive Bezug auf die Nation nur durch die Abgrenzung von den Verbrechen

der Nationalsozialisten legitimieren lässt. Dies aber wiederum erschwert eine

restlose Normalisierung deutscher Identität, und verunmöglicht sie dort, wo

das Bedürfnis nach einer bruchlosen Identifikation mit der deutschen Ge-

schichte sich Bahn bricht. Wer der begrenzten politischen Identifikations-

möglichkeit den Stachel ziehen will, muss die Bedeutung der Erinnerung

(durch Bagatellisierung oder Aufrechnung) relativieren bzw. diskreditieren

oder die in der Paradoxie der Normalisierung enthaltene Nationalismuskritik

selber angreifen. Heute spielen insbesondere rechtsextreme Politiker(innen)

auf der Klaviatur sekundär-antisemitischer Rhetoriken. Die Wirkmacht von

nationalismuskritischen Normen wird hierbei direkt auf die vermeintlichen

Macht ›der Juden‹ zurückgeführt. Dies ist z B. dann der Fall, wenn behauptet

wird, Jüd*innen würden Macht über die Deutschen ausüben, z.B. indem sie

eine »Erziehungsdiktatur« (Benz 2004: 49) errichtet hätten.

Ad 3) Sekundärer Antisemitismus zur Neutralisierung von Nationalis-

muskritik hat nicht nur eine politische, sondern auch eine psychologische

Abwehrdimension, deren Bedeutung in Abschnitt zu der psychoanalytischen

Grundlegung des Abwehrbegriffs bereits diskutiert wurde (siehe Kapitel

1.1). In entsprechenden Erklärungsansätzen wird vorausgesetzt, dass die

»überwertige Identifikation« (vgl. Pollock 1955: 281) mit der deutschen Na-

tion durch ein zumindest latentes Bewusstsein über die Bedeutung von

Ausschwitz zugleich auch infrage gestellt wird. Die daraus resultierende

Frustration wird bewältigt, indem der Widerspruch als Ausdruck einer »die

Deutschen« stigmatisierende Erinnerungskultur imaginiert und ihre Ent-

stehung auf jüdischen Einfluss zurückgeführt wird. Mit der Vorstellung, ein

Opfer einer auf diese Weise dominierten Erinnerungskultur zu sein, lässt es

sich dann leichter leben, als mit der Erkenntnis, sich im Grunde nicht mit der

nationalsozialistischen Vergangenheit auseinandersetzen zu wollen. Es ist

deshalb kaum verwunderlich, dass der sekundäre Antisemitismus häufig in

Situationen auftaucht, in denen die Frage nach der historischen Verantwor-

tung heute lebender Deutscher relevant wird oder die Frage diskutiert wird,

wie heute an die im Nationalsozialismus begangenen Verbrechen erinnert

werden sollte.

Eine weitere psychologische Erklärung des sekundären Antisemitismus

basiert auf der in der Antisemitismusforschung einschlägigen Überlegung,

dass in der Kriegsgeneration Schuld- und Schamgefühle zumindest latent

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 109

vorhanden waren und aus den Verstrickungen in das nationalsozialistische

Verfolgungssystem resultieren. Im sekundären Antisemitismus werden diese

unbequemen Gefühle durch den psychologischen Mechanismus der Projekti-

on abgewehrt. Schuld und Schamgefühlen wird ausgewichen, indem Jüdin-

nen und Juden sowie jüdische Institutionen als rachsüchtig und nachtragend

imaginiert werden. Der israelische Psychoanalytiker Zwi Rix soll diese Über-

legung einmal durch die paradox anmutende Formulierung ausgedrückt ha-

ben, dass die Deutschen den Juden Auschwitz niemals verzeihen werden (vgl.

Heinsohn 1988: 115). Manche Autor*innen gehen davon aus, dass Schuldge-

fühle von den nachfolgenden Generationen übernommen werden, wenn die-

se nicht aufgearbeitet worden seien. Dann ist von einer transgenerationel-

len Weitergabe von Schuld bzw. von »entlehnten Schuldgefühlen« (Vogt/Vogt

1997: 500ff.) die Rede. Deren Spezifikum bestehe darin, dass sie keinen wirk-

lichen Inhalt hätten, da die Frage nach der Schuld »aus ihrem Zusammen-

hang genommen und dadurch unkenntlich gemacht« (Rommelspacher 1995:

96) worden sei. Anstatt den Ursachen dieser Emotionen auf den Grund zu

gehen, was die Nachgeborenen auch in Konfliktstellung zu ihren Eltern und

Großeltern bringen würde, werde die »Ursache ihrer eigenen Schuldgefüh-

le ungebremst auf die Juden [projiziert], die anscheinend immer Schuldab-

gleichung fordern, anstatt sie in der Beziehung zu ihren Eltern zu suchen«

(ebd.: 125). In diesem Zusammenhang können dann auch klassische antise-

mitische Stereotype – z.B. »Rachsucht« und »Geldgier« im Zusammenhang

von Entschädigungsforderungen – aktualisiert werden. Auch kann bereits die

Begegnung mit Jüdinnen und Juden entlehnte Schuldgefühle und als Reakti-

on darauf sekundärantisemitische Abwehrreaktionen auslösen.

Die Tatsache, dass verschiedene Erklärungsansätze für sekundärantise-

mitische Phänomene vorliegen, lässt sich als Ausdruck der Komplexität dieses

Abwehrphänomens verstehen. Sekundärer Antisemitismus verweist zugleich

auf eine antisemitische Deutung des Anti-Antisemitismus nach Auschwitz,

den Versuch diesen zu unterlaufen und zu delegitimieren und – im psycho-

logischen Sinn – auch auf dessen Scheitern.

2.10. Zwischenfazit

Im nun abzuschließenden Kapitel wurde deutlich, dass sich Abwehrhand-

lungen zwar durch ihre Vielfalt auszeichnen, sich allerdings in dieser Vielfalt

auch unter diskrete Kategorien subsumieren lassen (siehe Abbildung S. 113).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Verdrängter Antisemitismus

Dies ist an sich bereits ein wichtiger Befund, zeigt er doch, dass es sich bei

Abwehrhandlungen offenbar um regelgeleitete soziale Praktiken handelt und

es – abgesehen von der Kategorie der Modifikation antisemitischer Rede –

bezüglich der Oberkategorien auch keinen prinzipiellen Unterschied macht,

ob sich abwehrendes Verhalten auf die Thematisierung von vergangenem

oder gegenwärtigem Antisemitismus bezieht. Diese Vielfalt erklärt sich vor

allem durch die Variationsbreite innerhalb der Kategorien bzw. dadurch, dass

Abwehrhandlungen in verschiedenen sozialen Kontexten funktional werden

können. So macht es beispielsweise einen Unterschied, ob Abwehrhandlun-

gen proaktiv oder reaktiv erfolgen. Kritik antizipierende Abwehrhandlungen

zielen darauf, einen möglichen Antisemitismuskonflikt gar nicht erst ent-

stehen zu lassen. Reaktive Formen können demgegenüber auftreten, wenn

sich ein Konflikt nicht mehr vermeiden lässt oder sich eine Kultur der Kritik

des Antisemitismus oder eine Erinnerungskultur etabliert hat. Weiterhin

ist es bedeutsam, ob Abwehr auf eine Verteidigung von Gruppenidentitäten

oder die Stabilisierung einer positiven Identität von Individuen zielt. Die

reaktive Abwehr rangiert zudem zwischen defensiven und offensiven Aus-

drucksformen. Eine defensive Ausrichtung der Rede zielt u.a. darauf, die von

Antisemitismuskritik betroffene Individuen oder Gruppen durch positive

Beschreibungen vom möglichen Verdacht des Vorurteils zu befreien oder

das Verhalten als entschuldbar darzustellen. Offensive Formen rechtfertigen

demgegenüber antisemitische Handlungen oder gehen zu einem Angriff auf

die Kritiker*innen über. Mit den Soziologen Peter Luckmann und Thomas

Berger kann diesbezüglich angenommen werden, dass »die Härte solcher

Verteidigungsmaßnahmen […] in Proportion zur mutmaßlichen Ernsthaf-

tigkeit der Bedrohung« steht, allerdings auch zur Routine werden kann, um

mit Gegenpositionen umzugehen (vgl. Luckmann/Berger 1980: 166).14

DesWeiteren lässt sich zwischen solchen Formen der Abwehr unterschei-

den, die auf spezifische Handlungen und Situationen bezogen bleibt oder

die weltanschaulich entfaltet, und das heißt gesellschaftlich und historisch

kontextualisiert werden, wie dies z.B. beim sekundären Antisemitismus und

beim Sprechen über eine vermeintliche Kollektivschuld und bei Deckererin-

nerung der Fall ist. Zuletzt lässt sich zwischen solchen Formen der Abwehr

14 Die Autoren beziehen diese Überlegungen auf den Umgang mit Krisensituationen, in

denen Akteuren*innen ›ihre‹ subjektive Wirklichkeit – inklusiver aller der mit ihr ver-

bundenen Gewissheiten und Garantien – abhanden zu kommen droht (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 111

unterscheiden, die Antisemitismus zumindest partiell als Problem anerken-

nen und solchen, die das nicht tun.Gerade bei Letzteren ist eswahrscheinlich,

dass hierbei auch bestimmte Facetten antisemitischer Stereotypie reprodu-

ziert werden. Insbesondere beim sekundären Antisemitismus wird deutlich,

dass dieser nicht prinzipiell vom Primären unterschieden werden kann, da

letzterer auch imGewand des ersten reproduziert wird. Letztendlich arbeiten

beide unter historisch differenten Bedingungen an der Stilisierung von Tätern

zu Opfern, und jüdischen Opfern zu Tätern, um das Verhältnis beider zuein-

ander unter Verwendung typischer antisemitischer Argumentationsmuster

und Semantiken zu bestimmen.

Zudem ist zu betonen, dass Abwehrhandlungen meist nicht isoliert von-

einander auftreten, sondern dass diese sich in gewissemGraden auchmitein-

ander kombinieren lassen. So verweist David Hirsch unter der Bezeichnung

»Livingstone Rhetoric« auf die Kombination von Antisemitismus leugnenden

Formen der Abwehr mit Thematisierungsverweigerungen und der morali-

schen Diskreditierung von Antisemitismuskritiker*innen (vgl. Hirsh 2010).

Wird diese Form der Rhetorik antisemitisch codiert handelt es sich um eine

Variante des sekundären Antisemitismus.

Abschließend ist noch zu fragen, inwiefern die porträtierten Formen der

Abwehr dazu geeignet sind, aufgrund ihrer kulturellen Tradierung (in öffent-

lichen Diskursen, in Familien, Organisationen usw.), gesellschaftlich verbrei-

tete Konsensstrukturen und letztlich auch das Alltagswissens zu prägen und

somit dazu führen, dass auch Individuen für die Abwehrhandlungen keine

Funktion erfüllt auf dieThematisierung von Antisemitismus aus wertrationa-

len Erwägungen heraus mit Ablehnung reagieren.Theoretisch betrachtet eig-

nen sich hierfür alle Formen argumentativ strukturierter Abwehrrhetoriken,

sowie die Handlung des Beschweigens. In Anschluss an die oben entwickelten

theoretischen Überlegungen können diesbezüglich verschiedene Hypothesen

aufgestellt werden:

• Formen des Schweigens, sowie der Leugnung und Bagatellisierung von

Antisemitismus führen im Fall ihrer Tradierung zur Prägung von Über-

zeugungen über die Verbreitung von Antisemitismus in Vergangenheit

und Gegenwart. Erweisen sich solche Verhaltensweisen wiederholt als er-

folgreich, so prägt dies die Vorstellung, dass Antisemitismus kein oder

kein relevantes Problem bestimmter Gruppen oder Gesellschaften war

oder ist.

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Verdrängter Antisemitismus

• Die Tradierung von Rechtfertigungen und Innovationen des Antisemi-

tismus sind dazu geeignet, Eingang in den gesellschaftlich tradierten

Wissensbestand über vermeintliche Eigenschaften von Jüd*innen zu

finden. D.h. sie können insbesondere zur Etablierung antisemitischer

Konsensmuster wie den demokratischen und israelbezogenen Antise-

mitismus, des sekundären Antisemitismus und der antisemitischen

Separation (Jüd*innen als illoyale Fremde) führen.

• Demgegenüber scheint die Normalisierung der moralischen Diskreditie-

rung sowohl dazu geeignet zu sein, Vorstellungen über die Natur vonThe-

matisierungen des Antisemitismus als instrumentell, politisch motiviert

oder bösartig zu prägen, zugleich aber auch die Vorstellung zu bestim-

men, dass es unmöglich sei, demokratische Kritik an Jüd*innen und Israel

offen zu äußern. Dies hat kann zum einen zur Folge haben, dass Antise-

mitisches tatsächlich sagbar wird. Wie auch die Aufrechnung dürfte sie

zudem bewirken, dass sich die durch Fakten nicht gedeckte Idee etabliert,

dass Deutsche in der Welt immer noch als Schuldige betrachtet werden.

• Die mit Abwehr einhergehenden Plausibilisierungsmuster der Extremi-

sierung und Externalisierung können demgegenüber laientheoretische

Vorstellungen über die Natur von Antisemitismus als exzeptionell, als

Problem anderer Gruppen, Nationen und Zeiten inhaltlich (vor-)struktu-

rieren.

Diesbezüglich ist abschließend zu betonen, dass es sich bei diesenÜberlegun-

gen zwar um theoretisch plausible Argumente handelt, ein empirischer Nach-

weis über diese Prozesse bzw. ihre Relevanz als Erklärungsansatz an dieser

Stelle allerdings nicht vorgenommen werden kann. Denn hierfür fehlen ent-

sprechende Vergleichsstudien mit einem ähnlichen theoretischen Rahmen.

Im gegebenen Kontext dient der Verweis auf diese Phänomene deshalb vor

allem dazu, auf die nicht vermeidbaren Risiken zu verweisen, die damit ein-

hergehen, Formen der Argumentation, die Abwehrargumentationen repro-

duzieren, unmittelbar als funktionale Rhetoriken auszuweisen, die für Indi-

viduen bestimmte Funktionen übernehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kapitel 2 — Typen sozialer Abwehrhandlungen 113

Abbildung 3: Überblick über Abwehrhandlungen und ihre Subtypen

Abwehrhandlung Subtypen

Modifikation

antisemitischer

Äußerungen

-Modifikation antisemitischer Stereotype

   (Sekundärer Antisemitismus)

-ModifizierteEinführungantisemitischerStereotype

-Modifizierung des Äußerungsmodus von

   Antisemitismus

- Umwegkommunikation

Aufrechnung - Aufrechnung ohne die Reproduktion

   antisemitischer Stereotype

- Aufrechnung durch die Reproduktion antisemiti-

   scher Stereotype (Sekundärer Antisemitismus)

Rechtfertigung - volle Rechtfertigung (Sekundärer Antisemitismus)

- abgeschwächte Rechtfertigung

- Behauptung einer Katalysatorfunktion des

   Antisemitismus (Rechtfertigung ›positiver‹

   Wirkungen antisemitischer Ideologie)

Kommunikations-

vermeidung

- Nicht-Kommunikation antisemitischer

   Einstellungen

- vomThemaAntisemitismus ablenkende Rede

- forcierte Themenwechsel

- Ersatzmythen

- (Be-)schweigen (bestimmter Formen von

   Antisemitismus)

Moralische

Diskreditierung

- moralische Diskreditierung ohne die Reproduktion

   antisemitischer Stereotype

-Diskreditierungdurchdie Reproduktion antisemiti-

   scher Stereotype (Sekundärer Antisemitismus)

Bagatellisierung - Relativierungen und Euphemismen

- bagatellisierendeUnterscheidungen

Leugnung - Leugnung des antisemitischen Ereignisses oder

   Phänomens

- Leugnung desWissens umdas Ereignis (Shoah)

- Leugnung vonHandlungsspielräumen (Shoah)

- Intention-Denial (Antisemitisches nicht

   so gemeint)

- Goal-Denial (antisemitische Resonanz nicht

   intendiert)

- Control-Denial (versehentlicher Antisemitismus)

- Immunisierung individueller, sozialer, politischer

   und kultureller Identitäten gegen Antisemitismus-

   kritik

E
xt
re
m
is
ie
ru
n
g
u
n
d
E
xt
er
n
al
is
ie
ru
n
g
vo
n
A
n
ti
se
m
it
is
m
u
s

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839459324-005 - am 13.02.2026, 19:32:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459324-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

