Davide Giuriato

»klar
und deutlich«

Asthetik des Kunstlosen
im 18./19. Jahrhundert

rombach litterae

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Davide Giuriato
) »Kklar und deutlich«
Asthetik des Kunstlosen im 18./19. Jahrhundert

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMBACH WISSENSCHAFTEN - RETHE LITTERAE

herausgegeben von Gerhard Neumann, Giinter Schnitzler
und Maximilian Bergengruen

Band 211

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Davide Giuriato

»klar und deutlich«

Asthetik des Kunstlosen
im 18./19. Jahrhundert

\” rombach verlag



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auf dem Umschlag:
Bildnummer p959m753791, 15 x 22,4 cm (Abbildungsgréfie im Original)
© plainpicture/Appold

Publiziert mit der freundlichen Unterstiitzung der Deutschen Forschungs-
gemeinschaft und der Geschwister Boehringer Ingelheim Stiftung fiir
Geisteswissenschaften.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2015. Rombach Verlag KG, Freiburg 1.Br./Berlin/Wien

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten

Umschlag: Béarbel Engler, Rombach Verlag KG, Freiburg 1.Br./Berlin/Wien
Lektorat: Dr. Wolfgang Delseit

Satz: TIESLED Satz & Service, Koln

Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG,
Freiburg 1. Br.

Printed in Germany

ISBN 978-3-7930-9797-6

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INHALT

EINIEItUNG ..o 11

Grundlagen einer Asthetik der Deutlichkeit

1.

sapheneia und perspicuitas in der antiken Rhetorik ................... 21
Ursprung und Systematik der rhetorischen Deutlichkeit ..... 21
Zwelerlel DeutlichKEIten .......c.uvvivevviiieiiiieeieeeceeeceeeeeeeeeeeens 29
Transparente Erzahlung ..o, 30
Eindeutigkeit der WOItEr ........cccccvviiviiininiiiiniiiiiccnes 35
Figurale Techniken der Deutlichkeit ........ccoccoveiviininiinnnnn. 44
Kunst der DeutlichKelt .......cc.oooeevveiieiiiiiiiieieeieececiee e 48
Deutlichkeit in der deutschen Frithaufklarung ..................... 50
Deutlichkeit als Leitbegriff der Aufklarung ...........cccceueuenee. 50
»klar und deutlich«

(DIESCATLES) veveeveeeienienieieienieeteete et et et ee e stesaesbesee st eaeeaeens 53
Grade deutlicher Erkenntnis

(LEIDIUZ) cevevieieiieiieiieeee et 60
Semiotik des Deutlichen und Figiirliche Erkenntnis

(WOIT) et 67
Stilistik des Denkens nach 1700 .......ccceeevveevveeeveieeveeeeeeneeenns 77
Poetiken des Deutlichen

(Gottsched, Breitinger) ........cocoeeeeveeivinieennieineneenirecennnes 85
»Asthetische Deutlichkeit< (1750-1800) .....c.uvververreererrrrrenen. 95

Logik des Undeutlichen und >sinnliche Deutlichkeitx
(Baumgarten) .........cccccceiiiiiiininiii s 99
'Deutlichkeit« versus Klarheit« in der Kunsttheorie

nach Baumgarten

(Herder, Mendelssohn, Lessing, Sulzer) .........ccccccccevvninnnnnne. 113
'Logische« versus »asthetische Deutlichkeit«

(KAL) ettt 124
Zusammenfassung und Ausblick ... 134

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Sprich deutlicher«
Zum Drama Georg Biichners

1.

Anatomische Zergliederungen ............cccoeeeciiiiinniiiniiieennnen.

»Abgrund zwischen Denken und Erkennen«

(Stuclien 21t DeSCartes) ......coeueeevueeeneueeeneeesinieenenecenesieeneeeenes
Deutlichkeit als Methode

(Spin02a-LeRtiire) ..........c.cocuceveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicccccccces
Sezieren, Beobachten, Protokollieren

(Naturwissenschafiliche Schriflen) .............ccccccvevviviviniiiccannnnnnnnn.
»Objektivitdte als Stil ...

DIFaStiK woviieeiiiieeeeeeee e

Geburt der Drastik aus dem Geist der Romantik

(Friedrich Schlegel) ........oeevivueininieininiciinicicceeeeecne
Drastischer Realismus

(Heine, Bolsche, Thomas Mann, Dietmar Dath)...................
Buchstablichkeit und Nachdruck ..........ccooveevveeiviieeiecceeenee,
Buichners Drastik: Praliminarien ..........ccoccoeeeeevvveeveeeeeeeneenns

PRaltbIItIZe .oovviviiiiiiiiiiiii

Vorspiel im Land der »Konfusion«

(Leonce Und Lena) .........ccceeeeereeeeeeeneeneneneneneeeeeeseeneennenaenne
Szenen einer Asthetik des Fasslichen

(LEMZ) ettt ettt
Dokumentieren und DramatiSieren .........ccoeeveevuveeveeveeennnens
Politik der Deutlichkeit

(Danton’s TOd) ........ceeevevevreeerereisisisssssssesesesssssssssssssesesesesenns
Zusammenfassung

(MVOY2ECE) .o

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»zum Entsetzen deutlich«
Zur Prosa Adalbert Stifters

1. Poetik der Entwirrung ........cccccceeeiviviininciiniiiniciniccnes 255
KU RLAT ¢ 256
Verklarung der Affekte ........cccocciiiiiiiinininiiiiiiiee 261
Durchsichtigkeit der Dinge .......ccccoeviiviiiiniiiinicniniciin, 265
Mimesis, Stil, ObjeRtVILAL .....c.ceveuiiieiiiriiiiicicicciiiie 269
Poetik der Transparenz ..., 277

2. Manier der EImnfachheit ......coooovviiiiiiiiiiiiiecceeeeceeee e, 289
Stifters damonische Einfachheit .......cccccooevvvivviiiiiiiiiiiiiieens 290
Die heimliche Kunst der Einfachheit .......cccccooovvvvvviiiiinnnnn. 293
Erhabenheit des schlichten Stils .........ccoovvvvviviiiiiiiiiiiieeeens 295
Simplizitit als Lebenspraxis .......cceceeveeeneicneenncinennene. 299
»Einfachheit Halt und Bedeutung«?

(Der NACASOMINET) ..eeveneeneaieseeeieeieeieeeeeeeeesaesae e saesseeneeneens 308

3. Grauenhafte DeutlichKeit ......ccccvevvviiiiviiiiiiiiiieieeeeeee e, 333
Desillusionen
(Der Hochtald) .........oceeveeveinininininiiieieieieicneneneseseeenes 335
Absolute Deutlichkeit
(Die Sonnenfinsternyfs am 8. Juli 1842) .......ccccuvuvuvevevenicccncnnnns 348
Zusammenfassung ... 357

LAteraturvVerZEeIChIIS ...ocvviiieeieeieeieee ettt eeeaee e 363
NamMENSTEGISLET ....cuviiiiiiiiiiiiiic s 397

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fur Cornelia, Carlo und Elisa

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Es ist sonderbar, daf} die Ausleger eben so oft bei den
deutlichen Stellen, als bei den tiefsinnigen, geirrt haben.«
Klopstock

»Alles ist klar, und doch ist nichts bewiesen.«
Theodor Fontane

»Heute ist alles so transparent, [...] und es ist irgendwie

korperlich unertriglich geworden.«
Christian Kracht

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

»Was gibt es Geheimnisvolleres als die Klarheit?«! Mit diesem Diktum aus
Paul Valérys Dialog Eupalinos oder Der Architekt (1921) steht eine Frage im
Raum, die noch immer auf eine Antwort wartet. Der strittige Punkt hélt
dazu an, eine rationalistische Kategorie zu tiberdenken, die seit der auf-
gekldrten Moderne eine »ungeheure Wirksamkeit« entfaltet und bis heute
samtliche Lebensbereiche mafigeblich mitbestimmt.? Nach dem logischen

Kriterium unzweifelhafter Unterscheidungen méchte die Kultur der Ver-

nunft allerorten das Anliegen verwirklichen, Subjektives von Objektivem,

Rationales von Irrationalem, Menschliches von Nicht-Menschlichem zu

trennen und alles kognitiv zu durchleuchten. >Klarheit« ist die Devise eines

sdkularen Zeitalters, das Opakes aus der Welt schaffen will und dieses

Dogma mit rastlosem Nachdruck umsetzt, und zwar desto beharrlicher,

je unerfillbarer sich der Totalitdtsanspruch des Wissens erweist. Die erste

These dieser Arbeit lautet, dass dem Losungswort der Moderne ein subs-

tanzieller Mangel eignet. Erkenntnis darf nicht nur klar, sondern sie muss

stets noch klarer sein — ein solcher Antrieb pragt bereits die cartesische

Formel dare et distincte (klar und deutlichs), die als Refrain das anhaltende

Lied einer neuen Epoche der Vernunft gliedert. Mit der Steigerungsform

der >Deutlichkeit« widmet sich diese Studie einem niichternen Exzess der

Erkenntnis, der sich bedingungslos von der Chimare einer restlosen Ge-

wissheit leiten ldsst. Das Geheimnis der Klarheit ist demnach so zu be-

greifen, dass sie sich nie genug ist und einen infiniten Prozess einbegreift,
der nach fortwihrender Steigerung dringt.? Die zweite These schliefit an
die erste an und besagt, dass es die blinden Flecken der modernen Ratio
verbieten, den zentralen Terminus der Neuzeit durch die platte Gegen-
tiberstellung zum Dunklen und Verworrenen zu definieren, stellt das Ar-
kanum des Unklaren doch ein unliebsames Selbsterzeugnis der Vernunft
dar und ist gleichermaflen charakteristisch fur die Moderne.* Von einem

I Valéry 1990, S. 45.

2 Latour 2008, S. 49.

3 Vgl. Bauman 1995, S. 20, S. 22: »Die typisch moderne Praxis, die Substanz moderner
Politik, des modernen Intellekts, des modernen Lebens, ist die Anstrengung,
Ambivalenzen auszuloschen; eine Anstrengung, genau zu definieren — und alles zu
unterdriicken oder zu eliminieren, was nicht genau definiert werden konnte oder wollte.
[...] Die moderne Existenz wird durch das moderne Bewufitsein sowohl geplagt wie zu
ruheloser Aktion angstachelt; und das moderne Bewufitsein ist der Verdacht oder die

‘Wahrnehmung, dafl es der bestehenden Ordnung an Endgiiltigkeit fehlt«.
4+ Vgl ebd, S. 16.

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

asthetischen Standpunkt legt Valérys Eupalinos daher den Gedanken nahe,
dass Logik mit Kunst verzahnt ist und die beiden Bereiche nicht vonei-
nander abgegrenzt werden konnen. Das Geheimnis der Klarheit besteht
somit darin, dass sie im Innersten des rationalen Denkens eine genuin
asthetische Struktur verbirgt. Angesichts dieses wissenschaftsskeptischen
Aspekts formuliert die dritte These die Vermutung, dass das Rétsel nicht
zu erfassen ist, wenn es nicht tiber das Feld der Kunst(theorie) angenihert
wird. Daraus leitet sich zuletzt folgende Frage ab, die Valérys Uberlegung
gewissermaflen umkehrt: Wie sind ésthetische Werke zu beschreiben, de-
ren Mysterium womoglich gerade dadurch zum Ausdruck kommt, dass
sie vor dem Hintergrund des skizzierten Problemhorizonts vollstindi-
ge Klarheit beanspruchen, und die nicht erschépfend beschrieben sind,
wenn man sie vorab einem kritischen Gegendiskurs zum neuzeitlichen
Rationalismus subsumiert?

Dieses Buch verfolgt das Ziel, die Grundlagen einer Asthetik der Deut-
lichkeit zu rekonstruieren und am Beispiel der Schriften Georg Biichners
und Adalbert Stifters als eines der Paradigmen moderner Literatur zu eta-
blieren. Damit ist nicht nur das Anliegen verbunden, einen Terminus zu
profilieren, der von der Kunsttheorie unbeachtet geblieben ist® und den
die vorliegenden Begriffsgeschichten bloff summarisch, ohne jeden syste-
matischen Anspruch abhandeln.® In literarhistorischer Perspektive wer-
den zudem zwei kanonische Autoren der nachromantischen Epoche un-
tersucht, die als Vorlaufer der dsthetischen Moderne gelten kénnen und
die - bei allem offenkundigen Abstand der politischen Gesinnung und
der poetischen Einstellung — gleicherweise geeignet sind, eine Kunst des
Kunstlosen zu erdrtern. Einerseits beinhalten die Texte Biichners und Stif-
ters eine umfassende sowie innovative, jedenfalls noch nicht berticksich-
tigte Reflexion des Deutlichkeitspostulats, die vom 19. Jahrhundert aus
einen analytischen Blick auf die wissenschaftlichen Ideale der aufklareri-
schen Uberlieferung erlaubt und eine durchaus systematische Relevanz
besitzt. Andererseits schlieflen beide Autoren in ihrer literarischen Praxis
an diese Tradition an und richten sich nach dem sich etablierenden Mo-
dell der Naturwissenschaften. Indem Biichner und Stifter die Norm einer
moglichst objektiven Mimesis vor Augen haben, sind ihre literarischen
Texte, der allenthalben greifbaren Reprisentationskrise zum Trotz, einer

5  Eine Ausnahme bildet Dath 2005. Eine kritische Lektiire dieses anregenden Essays,
der sich der Untersuchung popkulturelle Werke des 20. Jahrhunderts widmet, der die
Begriffe »Deutlichkeit« und >Drastik« indes mit einer ungebotenen Selbstverstandlichkeit
verwendet, findet sich bei: Giuriato 2016.

6 Vgl. Gabriel 1976; Reichmann 1991 und 1995; Asmuth 2003.

12

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

modernen »Kultur des Rationalen« verpflichtet.” Fur den promovierten
Zoologen Biichner ist ein »anatomisches Schreiben< nach Mafigabe der ex-
akten Autopsie prigend, das der zeitgendssische Leser als Uberforderung
der Sinne wahrgenommen hat, wie etwa ein Rezensent mit Bezug auf
Danton’s Tod schreibt: »[Dler Leser schliefit die Augen, er hilt die Ohren
zu, die Nase zu«.? Fiir die naturwissenschaftlich informierten Texte Stifters
hingegen schlégt sich das »obsessive Verhdltnis zum Gegenstindlichen«
in einem Furor der Beschreibung nieder, der von der iiberwiltigenden
Mehrheit der Zeitgenossen als zwar sehr informativ, aber wenig kiinstle-
risch wahrgenommen wird.? Beide Werke zeichnen sich demnach durch
ein storendes Zuviel an Klarheit aus, das nur schlecht mit den geltenden
Anspriichen des guten Geschmacks in Einklang zu bringen ist. Aus un-
terschiedlichen Grinden und mit denkbar andersartigen Mitteln setzen
Biichner und Stifter den kiihlen Blick nach dem Vorbild der empirischen
Beobachtung in einen extremen Realismus der Darstellung um: Ist Biich-
ner ein expliziter und schonungsloser Dramatiker, der die Dinge beim
Namen nennen will und keine Scheu vor drastischen Bildern hat, kann
Stifter als Prosaiker verstanden werden, der die Auflenwelt niichtern,
nach Moglichkeit apathisch, bis ins letzte Detail ziseliert und dadurch
ungewollt in Konflikt mit den eigenen, an den ésthetischen Normen der
Klassik gewonnenen Mafistiben gerit. Dieser Uberschuss der Darstel-
lung erhellt sich weder nur mit dem fiir beide Autoren mafigebenden und
durchaus epochenspezifischen Projekt einer Entromantisierung der Kunst
noch ausschliefflich im Kontrast zu dem vom >poetischen Realismus« be-
stimmten Erwartungshorizont der Zeit. Der Asthetik des Deutlichen, die
einen spezifischen Bestand von Verfahrensweisen bereitstellt sowie der
spannungsreichen Uberschneidung von Wissen, Kunst und Rhetorik
Rechnung tragt," gelingt es dagegen, dieses Phinomen genauer zu erfas-
sen, vorausgesetzt, man legt der Lektiire ein differenziertes Verstindnis
des aufkldrerischen Leitbegriffs zugrunde.

Denn der Asthetik im Allgemeinen und der Literaturwissenschaft im Beson-
deren fehlt ein historisch-systematisch reflektierter Terminus von >Deutlich-
keit«. Fiir dieses Defizit sind drei Griinde ausschlaggebend: Erstens definiert
die Kunsttheorie thren Gegenstandsbereich seit der Mitte des 18. Jahrhun-
derts so, dass das Deutliche strikt aulerhalb der disziplindren Schranken
liegt. Im Rahmen eines prézise sortierten terminologischen Apparats hat
7 Hagner 2001, S. 22f.

8 Biichner SW 1, S. 476.

9 Driigh 2006, S. 226f.
10 Vgl. Vogl 1999.

13

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Alexander Gottlieb Baumgarten, der Begriinder der modernen Asthetik, die
Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis von der cognitio distincta als Inbegriff
des rationalen Denkens trennscharf abgegrenzt.!! >Deutlichkeit« bezeichnet
hier ein oberes Erkenntnisvermégen, das von der sensitiven Wahrnehmung
nicht tangiert sein soll und daher das An-Asthetische schlechthin darstellt.
Diese "Topologie markiert eine ihrerseits distinkte Grenze der Logik zur
Sinnlichkeit und sdumt das Gebiet der Kunsttheorie seit den aufkléreri-
schen Anfangen tiber Kant bis heute. Zweitens bestimmt auch die Herme-
neutik ihre Aufgabe jenseits des Deutlichen. Schon mit der Auslegungslehre
des Chladenius, die noch stark durch cartesianische Ideale gepragt ist, setzt
die hermeneutische Praxis erst im Fall von unklaren Texten ein: Nicht die
»deutliche Stelle«, deren »Verstand gewif ist«, sondern die »dunckele Stel-
le«, deren »Verstand ungewi} oder unbekannt ist«, bedarf der Auslegung.'
Zwar wird in der frithen Stellenhermeneutik die Dunkelheit der Sprache
noch als Ausnahme betrachtet und von der Norm der verstandlichen Rede
abgehoben. Aber in der Folge, mit der Konzeption einer allgemeinen Her-
meneutik bei Schleiermacher, verschiebt sich das Verhiltnis so, dass die
obscuritas zum Regelfall avanciert und den ubiquitiren Ausgangspunkt fiir
die >Kunst der Auslegung« bestimmt. Hier wie dort steht der Begriff der
'Deutlichkeit« — einmal als real erfahrene, einmal als nunmehr imaginire
Bezugsgrofie — auflerhalb der disziplindren Grenzen. Drittens hat sich in
der Literaturwissenschaft seit den Versuchen, die Moderne mit einer spezi-
fischen >Asthetik der Ambiguitit zu fassen, die Vorstellung verfestigt, dass
Kunst genau dann einsetzt, wenn Autoren darauf verzichten, den Sinn »klar
und deutlich« kenntlich zu machen: Je undeutlicher, das heif}t je dunkler,
komplexer, offener und vieldeutiger ein Werk, desto moderner ist es.'* Fiir
die Literaturwissenschaft hat diese Diagnose einer Selbstverstindlichkeit
Vorschub geleistet, nach der die Leitbegriffe >Dunkelheit< und >Deutlich-
keit« als unhinterfragte Gréfien verabsolutiert werden und kunsttheoretisch
verbindlich wirken. Letztere ist demzufolge nicht nur das Kennzeichen fiir
Nicht-Modernitit, sondern fir Nicht-Kunst tiberhaupt.

Vor dem Hintergrund dieses ésthetisch, hermeneutisch und historisch ge-
fugten disziplindren Rahmens bedarf es der besonderen Erkldrung, warum
sich diese Arbeit fiir eine literarische Deutlichkeit interessiert, steht damit
doch dem herkémmlichen Einvernechmen nach nicht nur die Grenze des
Asthetischen zur Debatte, sondern scheint auch etwas geradezu Wider-

11 Baumgarten, Aesth. § 3.
12 Chladenius 1742, S. 86ff.
13 Bode 1988, S. 1.

14

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

spriichliches und per definitionem Unmogliches postuliert. So werden >Klar-
heit« und >Deutlichkeit« fiir gewohnlich mit wissenschaftlichen und nicht
mit kiinstlerischen Darstellungstechniken in Verbindung gebracht. Wo die
Begriffe vom dsthetischen oder literaturtheoretischen Diskurs gleichwohl
verwendet werden, dienen sie daher in aller Regel als unhinterfragtes Kri-
terium, durch das mehr oder weniger prézise Kategorien wie >Dunkelheits,
»>Ambiguitdt, >Offenheit, >Unverstandlichkeit, >Unbestimmtheit< u.d. als
genuin dsthetische Qualititen definitorische Trennschirfe erhalten sollen.'
Wihrend etwa die strukturale Semiologie den kiinstlerischen Ausdruck
grundsitzlich als Abweichung von einer »normalen Sprache< konzipiert und
demgemaf} den Regelfall der eindeutigen von der ésthetischen Ausnahme
einer mehrdeutigen Kommunikation abhebt,”® versehen historisch argu-
mentierende Arbeiten beispielsweise zur Lyrik Baudelaires, Rimbauds oder
Mallarmés, zu Autoren wie Joyce und Beckett, zur bildenden Kunst eines
Duchamp oder zur Musik eines Cage dieses Koordinatensystem mit einem
historischen Index.'® Die problematische Implikation in Kauf nehmend,
dass sich vormoderne Werke tatsdchlich klar und deutlich ausdriicken,
wird >Dunkelheit« zum »vorherrschenden dsthetischen Prinzip« der neueren
Zeit ausgerufen.” Zwar zeugen solche Ansitze von der berechtigten Bemii-
hung, Produktionen zu verteidigen, die den Erwartungshorizont des Re-
zipienten tbersteigen und wegen ihrer Schwerverstindlichkeit als diffuses
Argernis mitunter 6ffentlich verpént werden.'® Doch betrifft die methodi-
sche Komplikation nicht nur die vereinfachten epochalen Zasuren, sondern
auch einen aus den vagen Begriffen resultierenden Differenzierungsverlust:
Wird auf der einen Seite das Dunkle der "Tendenz nach emphatisiert, so auf
der anderen Seite das Klare im gleichen Mafle trivialisiert und mehr oder
weniger explizit angeprangert.” Demgegentiber ist es hilfreich, einen Bei-
trag in Erinnerung zu rufen, der diesen Streitpunkt vor gut fiinfzig Jahren
dargelegt hat, dessen Monitum jedoch ohne konkrete Folge geblieben ist:

14 Vgl. hingegen die prizisen Ausfithrungen zum Begriffsfeld >»Ambiguitit — Ambivalenz —
Amphibolie« in der Einleitung von Berndt/Kammer 2009.

15 Vgl. etwa Lotman 1993, S. 108: »Je mehr [...] Deutungen es gibt, desto tiefer ist die
spezifisch kiinstlerische Bedeutung (der Wert) des Textes [...]. Ein Text, der nur eine
begrenzte Zahl von Interpretationen zuldfit, nahert sich dem nichtkiinstlerischen.

16 Bode 1988; Eco 1977.

17 Friedrich 2006, S. 178.

18 Vgl. Bode 1988.

19 Vgl. die dhnlichen Ausfithrungen bei: Schumacher 2000, S. 71. — Diesem Muster folgen
auch historisch argumentierende Studien zur >Ambiguitit: Vgl. Empson 1930; Stanford
1939; Fuhrmann 1966; Blumenberg 1966; Brunemeier 1983; Ullrich 1989; Schiittpelz
1996; Kurz 1999.

15

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Selten wurde eine Theorie der philosophischen Klarheit entworfen; statt
dessen deren Begriff als selbstverstdndlich verwandt«** Mit seiner Studie
Skotetnos oder Wie wu lesen ser, die den an Hegels Texte gerichteten Vorwurf der
Unverstindlichkeit als dogmatisch demontiert und eine Relektiire der rati-
onalistischen Konzeptionen von Descartes tiber Leibniz bis Kant empfichl,
damit auf dieser Grundlage eine kritische Handhabe der Begriffe >Klarheit
und >Deutlichkeit« sichergestellt werden kann, hat Theodor W. Adorno eine
bis heute nicht in Angriff genommene Aufgabe formuliert.

Die mit dem ersten Teil dieser Arbeit vorgelegten Grundlagen einer As-
thetik der Deutlichkeit gehen von dieser Anregung Adornos aus. Die
systematischen Primissen miissen bei einer genaueren Erérterung des
Begriffs einsetzen, biifdt dieser doch tatséchlich einiges an Selbstverstand-
lichkeit ein, sobald man einen auch nur fliichtigen Blick ins Worterbuch
wirft. »Deutlichkeit< scheint namlich ein Ausdruck zu sein, der gegen alle
selbsterhobenen Anspriiche mehr als nur einen Sinn besitzt:

DEUTLICHKEIT, f. die deutlichkeit kann eine zwiefache sein, 1. eine sinnliche. diese
besteht in dem bewusztsein des mannigfaltigen in der anschauung. 2. eine intellec-
tuelle, deutlichkeit in begriffen. diese beruht in der zergliederung des begriffes in
ansehung des mannifgaltigen, das in ihm enthalten ist (Kant).?!

Der Eintrag aus Grimms Woérterbuch kanonisiert eine ebenso luzide wie
spannungsreiche Binnendifferenzierung, die Immanuel Kant festgelegt hat
und die auf eine systematische Durchldssigkeit in der traditionell exklu-
siven Beziehung von Kunst und Wissenschaft aufmerksam macht. Die
Vorrede zur Kritik der reinen Vernunfi vermerkt:

Was endlich die Deutlichkeit betrifft, so hat der Leser ein Recht, zuerst die dis-
kursive (logische) Deutlichkeit, durch Begriffe, denn aber auch eine intuitive (asthe-
tische) durch Anschauungen, d. 1. Beispiele oder andere Erlauterungen, in concreto
zu fodern [...].22

Beispiele und Erlduterungen sind fir Kant zwar in populdrer Absicht,
das heifdt fiir einen riicksichtsvollen Umgang mit den Lesern durchaus
legitim — in Bezug auf die begriffliche Erkenntnis jedoch sind diese Mittel
hinderlich. Die asthetische stellt ndmlich eine handfeste Gefahr fur die
logische Deutlichkeit dar. Diesen Widerstreit bringt Kant anschlieBend

20 Adorno 1970, S. 119.
21 Grimm 1854-1971, Bd. 2, Sp. 1042.
22 Kant, K/ A XVIII (Hervorh. im Orig. fett).

16

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durch ein homonymes Wortspiel zum Ausdruck, das eine mnere Verbun-
denheit und Differenz der beiden Konzepte verrit:

[...] manches Buch wdre viel deutlicher geworden, wenn es nicht gar so deutlich héitte werden
sollen. Denn die Hiilfsmittel der Deutlichkeit helfen zwar in Zeilen, zerstreuen aber
ofters im Ganzen, indem sie den Leser nicht schnell genug zur Uberschauung des
Ganzen gelangen lassen.?

Obwohl Kant darum bemiiht ist, die beiden Formen der Deutlichkeit ter-
minologisch auseinander zuhalten, greifen Denken und Darstellen offenbar
von Grund auf ineinander, nimmt doch die Unterscheidung des logischen
vom dsthetischen Deutlichen eine Spaltung innerfialb des Konzepts vor. Kant
erfasst damit eine epistemische Unruhe und spitzt durch den Konflikt der
beiden Aspekte eine bereits bei seinem Vorganger Baumgarten angelegte
Spannung zu. Dieser schldgt den zur Architektur der aufklarerischen Er-
kenntnislehre quer stehenden Begriff der >sinnlichen Deutlichkeit« (perspi-
cuitas sensitiva) vor** und greift dabei auf ein rhetorisches Vokabular zurtick.
Mit perspicuitas aber ist ein traditionsreicher Terminus aufgerufen, der sich
in der antiken Rhetorik nicht auf den Bereich der schmucklosen Rede be-
schrankt, sondern dartiber hinaus mit einer ganzen Reihe von Techniken
zur Herstellung von >Evidenz< verbunden ist.> Diese genealogische Skizze
gentigt an dieser Stelle, um anzudeuten, dass die beiden von Kant ausein-
andergehaltenen Deutlichkeiten ein grundlegendes Problem hervortreten
lassen: Die Jorstellungen des Geistes iiberlagern sich mit der Darstellung
des Gedachten so, dass eine prinzipielle Inkongruenz der beiden Bereiche
hervortritt. Durch diese Nichtiibereinstimmung hélt >Deutlichkeit« wider
Erwarten Einzug in die Asthetik und markiert ein Moment, das zu stéren-

23 Ebd. (Hervorh. im Orig. gesperrt)

24 Baumgarten Aesth., § 445.

25 Der Begriff der >Evidenz< hat in den Theoriediskussionen der vergangenen Jahre eine
bemerkenswerte Konjunktur erlebt. In durchaus heterogenen Kontexten ist er einerseits
zum Leitbegriff einer postsemiotischen Wende avanciert (vgl. Mersch 2002; Gumbrecht
2004), andererseits aus rhetorisch-asthetischer (vgl. Campe 2001; Campe 2002; Campe
2004; Haverkamp 2004; Campe 2006; Peters/Schifer 2006) sowie medientheoretischer
(vgl. Cuntz/Nitsche 2006) und kulturwissenschaftlicher Perspektive (vgl. Harrasser/
Lethen/Timm 2009) verfahrenstechnisch profiliert worden. Im Anschluss daran
fokussiert diese Arbeit ein - freilich zwielichtiges — Mittel der Verdeutlichung und bindet
den Begriff ausgehend von seiner rhetorischen Genealogie auch im epistemischen sowie
asthetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts an das Konzept der >Deutlichkeit« zurtick,
namlich als deren ebenso notwendiges wie tiberschiissiges Supplement. Solcherart soll
ein Nexus erinnert werden, der die dsthetischen Praktiken der Evidenz-Erzeugung im
Herzen der rationalen Kultur positioniert und der sich im Kontext dieser Studie zur
Literatur des 19. Jahrhunderts von wissenspoetologischer Relevanz erweisen wird.

17

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

den Uberschiissen der Anschauung neigt und durch die griindliche Aufhel-
lung im Detail droht, den Sinn fiir das Ganze zu verdunkeln.

Kants Analyse deckt einen verborgenen Konflikt auf, der in den diver-
sen Konzeptionen von >Deutlichkeit« seit jeher virulent ist und an dem
sich auch die historisch-systematische Rekonstruktion orientieren muss,
wenn diese mehr als nur die Entstehung und Entwicklung eines Kon-
zepts, sondern auch die damit verbundenen Probleme und Diskussionen
erfassen will. Der Begriff der »asthetischen Deutlichkeits, soviel gilt es vor-
ab zu unterstreichen, stellt fiir das rationalistische Denken eine paradoxe
Konstruktion dar, die bislang sowohl von der Philosophie als auch von
der Kunsttheorie ignoriert worden ist.”® Daher ist es unausweichlich, dem
Konzept im ersten Teil der Untersuchung von der antiken Rhetorik bis
zur Epoche der Aufkldrung genauer nachzugehen. Im Zeitalter der »klas-
sischen Reprisentation«®” hat >Deutlichkeitc als Leitbegriff der Wissen-
schaftstheorie nicht nur der Popularphilosophie das Stichwort geliefert
und folgenreiche sprach-, bildungs- und biopolitische Programme nach
sich gezogen,” sondern ist auch immer wieder zum Gegenstand funda-
mentaler Debatten geworden. Die ausstehende Rekonstruktion dieser
komplexen Auseinandersetzungen, die fir ein akkurates und das heifit:
undogmatisches Verstindnis unablissig ist, fithrt von Descartes zu Leib-
niz und Wolff, iiber die Poetiken Gottscheds und Breitingers bis zu den
asthetischen Theorien Baumgartens, Meiers und Kants.

Im Lichte dieser Pramissen kann vorab konstatiert werden, dass der
Begriff der >Deutlichkeit« weitaus komplexer und briichiger ist, als dies
in den wenigen asthetischen Ansitzen der jiingsten Vergangenheit re-
klamiert wird.** Wo Kunstwerke vorliegen, die angeblich unzweideutig,
niichtern, buchstiblich, detailliert sind und die einem extremen Realismus
der Darstellung folgen, ist es ratsam, die Effekte von »Kunstlosigkeit, Au-
thentizitdt, Unmittelbarkeit<*! auf méglicherweise ungleich subtilere Ver-
fahren zuriickzufiihren.®? Damit wird nicht nur die Selbstverstandlichkeit,
mit der heute noch >Deutlichkeitc auf die logische Seite reduziert wird,

26 Die einzige, knapp gefasste Studie dazu geht dem Konzept beim Kant-Schiiler Jakob
Friedrich Fries nach, jedoch ohne zu bemerken, dass es bereits bei Kant zu finden ist:
Heinemann 2007.

27" Foucault 1999.

28 Vgl. Gottert 1991; Fohrmann 1994; Schumacher 2000.

29 Vgl. Foucault 1976.

30 Dath 2005; Mora 2006.

31 Dath 2005, S. 19.

32 Die einschldgigen Ansitze fiir eine verfahrenstechnische Analyse von Realititseffekten
finden sich bei: Barthes 1968; Graevenitz 1993; Helmstetter 1998; Warning 1999.

18

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in Frage gestellt. Die Ansicht, dass die negativ korrelierte >Dunkelheitc
als charakteristisches Merkmal lediglich moderner Kunstwerke zu be-
trachten sei, ist mit Blick auf naturwissenschaftlich inspirierte Autoren
wie Buichner oder Stifter gleichermafien zu bezweifeln. Die Irritation, die
von diesen Werken ausgeht, besteht zunéchst darin, dass sie nicht zu we-
nig, sondern tibermiflig klar wirken. Halt man sich vor Augen, wie sehr
sich die zeitgendssische Kritik im Falle beider Autoren tiber den lastigen
Uberfluss an Einzelheiten beklagt hat, so bieten sich die Texte dank die-
ser Eigentimlichkeit daftir an, die von Kant erwdhnten >Hulfsmittel der
Deutlichkeit« zu spezifizieren. Indes liefert der zweite Teil dieser Arbeit
nicht das Anschauungsmaterial fiir die Ausfithrungen im ersten Kapitel,
sondern setzt mit der wissenspoetologischen Analyse der literarischen
Texte zugleich die systematische Reflexion fort. Der Tradition der empiri-
schen Naturforschung verpflichtet, verstehen Biichner und Stifter distink-
te Erkenntnis nicht nur als eine Sache des scharfen Verstands, vielmehr
realisiert sich >Deutlichkeitc durch konkrete Vorkehrungen wie etwa die
mediale Zurtstung der Wahrnehmung (Technik), die méglichst genaue
und leidenschaftslose Beobachtung (Ethik) sowie die exakte Reprisen-
tation (Asthetik). In Anlehnung an den wissenschaftlichen Kontext der
Zeit folgen Biichner und Stifter auf dem Feld der literarischen Praxis je
unterschiedlichen Strategien der Evidenzerzeugung und kénnen die bei-
den fiir eine allgemeine Asthetik der Deutlichkeit leitenden Produktions-
modelle veranschaulichen. Uberwiegt bei Biichner eine Rhetorik, die auf
dramatische Vergegenwirtigung zielt und die das Ringen um Deutlichkeit
zu einem Imperativ des Drastischen fiihrt, folgt Stifter der vermeintlich
ruhigeren, indes nicht weniger exzessiven Technik der detailgetreuen und
potenziell unabschlieffbaren Beschreibung. Fur beide Autoren ist festzu-
halten, dass sie die Krise der Reprisentation nicht zum Anlass nehmen,
das Erbe der rationalistischen Asthetik ad acta zu legen. Vielmehr muss
man davon ausgehen, dass die extensive Erforschung und Darstellung
der Dinge en détail ein Zuviel an Klarheit produziert, das den Sinn fiir das
Ganze pulverisiert und vor unerwartete Ritsel stellt. Wie die zeitgleiche
Erzahlung The Purloined Letter (1845) von Edgar Allan Poe auf den Punkt
bringt, greift im 19. Jahrhundert das Bewusstsein um sich, dass gerade
das, was 2 evident ist, Kopfzerbrechen bereitet: »Perhaps the mystery is
a little too plain«.*®

33 Poe 1894/95, Bd. 3, S. 975.

19

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Grundlagen einer Asthetik der Deutlichkeit

1. sapheneia und perspicuitas in der antiken Rhetorik

Die aus dem Altertum tiberlieferten Abhandlungen iiber Rhetorik haben
die Deutlichkeit durchweg als héchste Tugend der Rede postuliert und
damit die sprachnormative Vorstellung vom niichternen, unmissverstind-
lichen und glasklaren Ausdruck mafigeblich und auf lange Zeit gepragt.
Von anderen Stilprinzipien unterscheidet sich diese bis heute geltende
Vorgabe durch eine gewisse Ndhe zur Logik. Entsprechend ist die Deut-
lichkeit im 17. und 18. Jahrhundert, der Epoche ihrer diskurstibergreifen-
den Inthronisierung, vom engen rhetorischen Rahmen aus zum obersten
Prinzip vernunftgeleiteter Erkenntnis erhoben worden. Eine genauere
Lektiire der antiken Texte, wie sie nachfolgend vorgeschlagen wird, ist im
Hinblick auf die Genealogie dieser Erfolgsgeschichte keineswegs entbehr-
lich. Das Ideal der verstindlichen und anschaulichen Rede, das gemif3
Michel Foucault die »vollkommene Transparenz der Reprisentationen«
im Zeitalter der klassischen episteme von Descartes bis Kant gewéhrleisten
soll,! tritt dabei als eine ebenso grundlegende wie in sich spannungsreiche
Richtlinie hervor. Die ernsthaften Turbulenzen, die in der neuzeitlichen
Epistemologie des Deutlichen zutagetreten, zeichnen sich bereits mit dem
rhetorischen System der Antike ab.

Ursprung und Systematik der rhetorischen Deutlichkeit

Die Griechen nennen das oberste Stilprinzip sapheneia, die Lateiner per-
spicuitas — beide Begriffe sind, abgesehen von wenigen Variationen, mit
bemerkenswerter terminologischer Konsequenz eingesetzt worden und
griinden in der erkenntnistheoretisch herausragenden Metaphorik des
hellen Lichts und der ungebrochenen Durchsicht.? Dass die perspicuitas
»summa virtus est«, erwihnt Quintilians Hauptwerk Institutio Oratoria —

1 Vgl. Foucault 1999.

2 ocagrvewo bzw. cagrig (bestimmt, zuverlissig, offenbar, deutlich, klar) wird bei aller
etymologischen Unsicherheit in der Regel in co-¢rjg zerlegt und als verstirkende Form
von ¢&og (Licht) bzw. gaivew (scheinen<) abgeleitet (vgl. Frisk 1991, Bd. 2, S. 684).
Sapheneia kann entsprechend als gesteigerte Form von Helligkeit verstanden werden.
Perspucuitas leitet sich von perspicere (hindurchschauen< ab und wird am besten mit
»Durchsichtigkeit« wiedergegeben. Vgl. ausfihrlicher: Asmuth 2003, S. 819f. Vel. zur
metaphysischen Tradition vom Licht als Metapher der Wahrheit: Blumenberg 1957.

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

diejenige Redelehre des Altertums, die der Stilqualitdt der Durchsichtig-
keit erstmals ein eigenes Kapitel widmet — schon im Rahmen der Ausfiih-
rungen zur grammatikalischen Richtigkeit des sprachlichen Ausdrucks,?
ohne damit der jahrhundertealten rhetorischen Tradition etwas Neues zu
bieten.

Spatestens seit Aristoteles ist der Stil erst dann tugendhaft (&petr) tfig
Aé€ewg), wenn die Rede das Kriterium der sapheneia erfiillt — das Wort hat
der Schiiler Platons in der berithmten Sophistenschelte Phaidros an signifi-
kanter Stelle vorfinden kénnen. Hier tadelt Sokrates die wortgewandten
Reden des Lysias, weil sie zwar den Schein erwecken, grindlich und deut-
lich zu sein (fyovpevov kai cagrveiay’®), allerdings nicht sachgerecht, d.h.
in wahrheitsgetreuer Kenntnis der betreffenden Dinge (taAndéc®) verfasst
worden sind und damit dem Bereich der Uberredung’ bzw. der Liige und
der Tauschung® zugerechnet werden miissen. Ohne »philosophischen«
Verstand (Suévoixr), so Platons bekannte Kritik, kann keine gute Rede ent-
stehen.? Zwar trifft es zu, dass Aristoteles die polemische Abgrenzung der
Philosophie von der Sophistik durch seinen Lehrer wesentlich mit- und
weitergetragen und dem Aufbau seiner Rhetorik unter anderem mit dem
Einschluss der breit angelegten Argumentations- und Beweislehre eine
entsprechende Prigung gegeben hat. Dieser Umstand kann aber nicht
als Erklarung fiir die Genese des Stilideals vorgebracht werden, so nahe
dies auf den ersten Blick auch liegen mag. In der Forschung ist demnach
die Position vertreten worden, dass die aristotelische sapheneia ebenso fiir
die philosophische Aufwertung wie auch fiir eine Domestizierung der
Beredsamkeit einstehe: Indem der sprachliche Ausdruck auf Deutlich-
keit verpflichtet werde, sei die Rede von den persuasiven Absichten und
verfithrerischen Wirkungen befreit und >philosophisch« — im platonisch-
aristotelischen Wortsinne als streng auf Wahrheit ausgerichtete Disziplin
verstanden — rehabilitiert.!’ Diese These scheint dadurch gestarkt werden

Quintilian, fust. Orat. 16, 41.

Aristoteles, Rhet. 1112, 1.

Platon, Phdr. 277d.

Ebd., 259.

»[...] denn hierauf griinde sich das Uberreden (neidew), nicht auf der Sache wahre

Beschaffenheit (&Adeit)« (ebd., 260a). — Auf der anderen Seite ist Platon im Phaidros

so frei, sapheneia auch in der Bedeutung >zuverlédssige Erkenntnis< zu verwenden (ebd.,

242¢).

8 Ebd., 260e.

9 »[...] wenn er nicht griindlich philosophiert [pthocogrion], er auch niemals griindlich
iiber irgend etwas reden wird« (ebd., 261a).

10 So die philologisch nicht abgestiitzte Darstellung von Erhard Schiittpelz: »[Das Sapheneia-

Postulat] entstand im Kampf der entstechenden Philosophie mit der abgelehnten

N o G W

22

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zu konnen, dass Aristoteles an anderer Stelle die Regeln des philosophi-
schen Sprachgebrauchs im Sinne einer restriktiv bestimmten Deutlichkeit
ausrichtet: Der Topik zufolge erhilt eine Argumentation terminologische
Schirfe erst dann, wenn die Definitionen unmissverstindlich sind und
wenn der undeutliche Ausdruck (16 doagel t1j éppnveion) der Erkennt-
nis nicht im Weg steht. Demnach sind namentlich Homonyme, Mehr-
deutigkeiten, Metaphern und ungebriuchliche Worter zu vermeiden."
Allerdings ist dabei zu beachten, dass Aristoteles in diesem Kontext auf
die formalen Regeln der logischen Argumentation Bezug nimmt, denen
zufolge Definitionen zur dialektischen Erérterung der betreffenden Ge-
genstinde eindeutig zutreffen miissen, und dass er sich im Gegensatz dazu
in der Rhetorik nicht daran hindern ldsst, ungewohnte und metaphorische
Ausdriicke — wie noch genauer zu sehen sein wird — gleichwohl mit einem
epistemischen Index zu versehen und fiir eine Steigerung der sapheneia
sogar ausdriicklich zu empfehlen.

Aus diesem Grund kann die Zihmung der Rede nach dem Modell der in
der Topik entfalteten Methodenlehre nicht ursichlich mit der Entstehung
des Stilideals in Verbindung gebracht werden — obwohl Aristoteles téyvn
pnropwcr) als gleichberechtigtes »Gegenstiick zur Dualektik« emgefithrt und
philosophisch ausgerichtet hat.'* Das topisch gewordene Vorurteil, dass die
Forderung nach Deutlichkeit den normativen Anspriichen des auf Wahrheit
ausgerichteten philosophischen Diskurses entspringe,'® ist durch den Nach-
weis zu widerlegen, dass sapheneia im antiken Wortgebrauch vor Aristoteles
zwar durchaus auch mit der Bedeutung von >Wahrheit« und >Erkenntnis«
auftritt — allerdings in einem Kontext, der semerseits keinen Unterschied
zwischen »Sophistik« und »Philosophie« kennt, namlich bei den Sophisten
selbst.* Unter diesen verwendet beispielsweise Isokrates, der sich durch
seinen besonders schlichten Stil einen Namen gemacht hat,' sapheneia im
Rahmen des rhetorischen Erziehungsprogramms mit Bezug auf die Deut-
lichkeit der Stimme und koppelt damit die Uberzeugungskraft(cupureidev)

Sophistik. [...] Seinem [i.e. Aristoteles] theoretischen Sieg mufite sich auch die Rhetorik
beugen, sie nahm die Forderung der >sapheneia< unter die ersten und unverzichtbaren
Forderungen jeder »elocutio« auf« (Schiittpelz 1996, S. 336).

11 Aristoteles, Top. VI, 2-7 (139b-140a).

12 Aristoteles, Rhet. I, 1 (1354a). Vgl. hierzu Groddeck 1995, S. 44f.

13 Vgl. Derrida 1971, S. 32: »Cet idéal aristotélicien, aucune philosophie, en tant que telle,
n’y a jamais renoncé. Il est la philosophie«.

14 Vegl. fur die Nachweise aus Antiphon und Alkmaios: Liddell/Scott 1958, S. 1586.

15 Vgl. zu Isokrates: Fuhrmann 1990, S. 24-27; ausfiithrlicher: Blass 1962, Bd. 2, S. 101{f.;
Baumhauer 1986, S. 78f.; Steidle 1952.

23

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Rede an die Diktion.' Aber auch in dem kurz vor der Abhandlung
des Aristoteles entstandenen, lange Zeit diesem zugeschriebenen und als
Rhetorik an Alexander tberlieferten Werk des Sophisten Anaximenes von
Lampsakos gehort es zu den obersten Eigenschaften der Rede, deutlich und
verstdndlich (capdg), mithin glaubhaft und tberzeugend (mioTdg) zu wir-
ken." Folglich ist die Behauptung, wonach sapheneia als genuin aristotelische
Pragung und als Antwort der philosophischen Rhetorik auf die sophistische
Beredsamkeit zu begreifen wire, schlicht unzutreffend. Vielmehr ist davon
auszugehen, dass der rhetorische Begriff der Deutlichkeit aus der sophis-
tischen Tradition stammt und bereits in der griechischen Antike ein Dop-
pelgesicht erhélt: Einerseits scheint sapheneia bestens geeignet, den logisch-
grammatikalischen Anforderungen etwa eines Aristoteles entsprechen zu
konnen, wonach die deutliche Rede der wahren Erkenntnis dienen soll. An-
dererseits wird dieses Postulat, das falschlicherweise als Implementierung
der Sophistenkritik ins System der Rhetorik hergeleitet wird, von Anfang
an als Maf3stab der sophistischen Redekunst selbst konzipiert, ndmlich als
glaubhaftes Mittel der Persuasion. Im Deutlichkeitsbegriff zeichnet sich so-
mit frith schon eine grundlegende Spannung zwischen erkenntnisgeleitetem
und wirkungsorientiertem Reden ab, die in der Folge fir die gesamte Ge-
schichte der Rhetorik pragend bleiben wird.

In Ciceros Abhandlungen, die nicht nur systematisch verfahren, sondern
auch die philosophische Tradition referieren und in mancherlei Hinsicht
als Ubersetzungen der griechischen Uberlieferung zu verstehen sind, wird
die sokratische Abgrenzung der Philosophie von der Sophistik an einer
scharfsinnigen Stelle aus dem rhetorischen Hauptwerk De oratore als »nutz-
lose und tadelnswerte Trennung gleichsam zwischen Zunge und Gehirn«
beschrieben.!® Indem Cicero darauf hinweist, dass im selben Mafie die
Wissenschaft des philosophischen Denkens (scientia sapienter sentiendi) von
derjenigen des wirkungsvollen Ausdrucks (scentia ornate dicends) abgekop-
pelt worden sei," lasst sein kritischer Gestus eine offene Sympathie fiir
die sophistischen Redekiinstler hervortreten®” — dartiber hinaus verrit Gi-
ceros "Terminologie, dass die Spannung von Reden und Erkennen dem
System der Rhetorik selbst eingelagert ist:*! Die auf die sokratische Philo-

16 v 81 vy kai v tod otépatog caprvetav (Isokrates 1882, Bd. 2, S. 146).

17 Anaximenes, Ars Rhet. 30, 4f.

18 Cicero, De orat. 111, 61.

19 Ebd., 60.

20 Vgl. Michel 1960, S. 87f.

21 Alain Michels Studie verankert Ciceros Synthese der platonischen und der sophistischen
Tradition in der philosophischen Skepsis gegeniiber der Ideenlehre: »L'éloquence est la

24

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sophie gemiinzte Unterscheidung zwischen ratio inornata und oratio ornata
spiegelt sich im tiefen Graben wider, der in Ciceros Stillehre den Bereich
der Deutlichkeit (perspicuitas) von demjenigen des Redeschmucks (ornatus)
trennt. Die darin angelegte Gegeniiberstellung von sachorientierter Mo-
notonie einerseits und publikumszugewandter, emotionaler Wucht der
Rede andererseits prigt freilich tiber Cicero hinaus die spannungsreiche
Architektur der gesamten antiken Lehre vom Ausdruck (lexis/elocutio). Or-
natus und perspicuitas stehen darin bei aller grundsitzlichen AusschliefSlich-
keit in einem Verhiltnis der gegenseitigen Verschrinkung zueinander.?

Seit der verloren gegangenen Schrift Vom Stil des Aristoteles-Schiilers Theo-
phrast kennt die Stillehre vier kanonische Eigenschaften der Rede, die um
eine virtuelle Trennlinie zwischen niichterner und affektiver Rede angeord-
net sind: die Korrektheit (Aellenismos! latinitas), die Deutlichkeit (sapheneial perspr-
cuttas), der Redeschmuck (kataskeud ornatus) und die Angemessenheit (prépon/
aptum). Von den ersten beiden Qualititen — die grammatikalisch definierte
Richtigkeit und die zusitzlich semantisch bestimmte Verstdndlichkeit des
Ausdrucks - werden die letzten beiden nicht nur von Cicero, sondern auch
in der zeitgleich entstandenen anonymen Rhetorik ad Herenniun?® und spé-
ter bei Quintilian®* als besonders wirkungsvolle Eigenschaften abgetrennt.
Richtigkeit und Deutlichkeit stellen fiir Cicero noch keine nennenswerten
Probleme dar und erfordern demnach keine gesonderten Ausfithrungen: Es
handelt sich um sprachliche Fertigkeiten, die zwar durch »wissenschaftliche
Kenntnisse« verfeinert werden kénnen, die allerdings nach genau benennba-
ren Regeln grammatikalisch-semantischer Natur einfach zu erwerben sind
und die daher emer Selbstverstiandlichkeit gleichkommen.” Im Gegensatz

langue des sages dans un monde qui doute de la sagesse« (vgl. ebd., S. 99). Vor diesem
Hintergrund ist Ciceros Ideal vom wissenschaftlich gebildeten Redner gerade nicht
als Unterordnung der Rhetorik unter die Philosophie zu verstehen, wie Wilamowitz-
Mollendorff gemeint hat (Wilamowitz-Moéllendorff 1900, S. 18f.).

22 Vgl. Wagner-Egelhaaf 1997, S. 203: »Das Prinzip der perspicuitas kollidiert ndmlich vom
Ansatz her mit dem des ornatus, mit dem es dialektisch verschrinkt ist. Da die perspicuitas
keinesfalls, so will es die Redelehre, in rationale Eintonigkeit verfallen darf, ben6tigt sie
den omatus, die Ausschmiickung der Rede«. Vgl. zudem Fuhrmann 1990, S. 123: »Der
stilistische Schmuck findet seine Grenze an den Geboten der sprachlichen Korrektheit
und der Klarheit, an dem Gebot der Klarheit allerdings nur bedingt: wer schmiicken
will, muff vom Gewdhnlichen, vom Nichstliegenden abweichen, was wohl stets eine
gewisse Einschrankung der Klarheit mit sich bringt. Schmuck und Klarheit stehen
zueinander in einem gewissen Spannungsverhaltnis«.

23 Hier werden latinitasund perspicuitas — Letztere wird von der Herennius-Rhetorik explanatio
genannt — unter dem Begriff der elegantia zusammengefasst: Vgl. Rhet. ad Herenn. IV, 17.

24 Quintilian ordnet anfinglich sogar das aptum dem ornatus zu: Vgl. Quintilian, fust. Orat. 1,
5,1. Zum omnatus als wirkungsvollem Glanz der Rede vgl. ebd., VIII 3, 1-6.

25 Cicero, De orat. 111, 39-50.

25

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dazu entspringt fiir Cicero der angemessene Schmuck dem Talent (ingenium)
des tugendhaften Redners und begriindet den eigentlichen Ruhm der Be-
redsamkeit, weil nur die »verlockenden, verschwenderischen«®® Kunstmittel
eine fast unbegrenzte Macht auf den Zuhérer austiben kénnen.” Der Deut-
lichkeit hingegen ist die in sich unproblematische Vorstellung eines affektlo-
sen, niichternen Redens zugeordnet — so implizieren Ciceros Ausfiihrungen
das, was nach der Schrift Pori hermeneias des Pseudo-Demetrios ausdricklich
ohne Pathos (&adég) gesprochen wird.”®

In dieser tber Jahrhunderte hin wohl filschlicherweise Demetrios von
Phaleron zugeschriebenen und schwer datierbaren Abhandlung Uber den
StiP* wird die sapheneia im Rahmen der Lehre von den Stilarten bespro-
chen, von denen klassischerweise drei zu unterscheiden sind: der schlich-
te (charakter ischnos/genus subtile), der mittlere (charakter mésosl genus medium)
und der hohe oder erhabene Stil (charakter megaloprepés/ genus grande oder
sublime).*® Den Maf3stab fur diese folgenreiche Einteilung, die zudem fiir
die Poetik auf lange Sicht bestimmend gewesen ist, bietet auch hier der
Grad des mit der Rede verbundenen Affekts: Der einfache Stil soll beleh-
ren (docere), der mittlere unterhalten (delectare) und der hohe erregen (move-
re). Weil es zu den Aufgaben der schlichten Stilart gehért, zu unterrichten
und zu beweisen, zeichnet sie sich nach Pseudo-Demetrios dadurch aus,
dass sie deutlich ist und jeden auffilligen Schmuck vermeidet.?' Die Rheto-
rik ad Herenmium ordnet dem oberen bzw. dem unteren Ausdruck schema-
tisch den Schmuck (ornatus) bzw. »den allgemein tiblichen Gebrauch der
reinen Umgangssprache« zu.** Auch Cicero zihlt in der Abhandlung Ora-
tor zu den obersten Merkmalen der einfachen Redensart den deutlichen
Ausdruck (dilucidus) und die Nuchternheit (weiunitas)®® — Eigenschaften, die

26 Cicero, Orat. 79.

27 »Denn niemand hat ja einen Redner je dafiir bewundert, dafl er korrekt sprach;
andernfalls lacht man ihn aus und glaubt nicht nur, er sei kein Redner, sondern auch kein
Mensch. Niemand hat einen dann geriihmt, wenn er so sprach, dafl die Anwesenden
verstanden, was er meinte, vielmehr verachtete man einen, der dazu nicht imstande war.
Bei wem erschauern dann die Menschen? Wen blicken sie als Redner starr vor Staunen
an? Bei wem erhebt sich ihr Beifallsgeschrei? Wer ist in ihren Augen sozusagen ein Gott
unter Menschen? Es sind diejenigen, die ausgewogen, klar, wortreich, mit wirkungsvoller
Stilisierung des Inhalts und der Formulierung reden [...]. Das ist es, was ich glanzvoll
(ornate) nenne« (Cicero, De orat. 111, 52f.). Vgl. dazu: Michel 1960, S. 339-343.

28 Ps.-Demetrios, De eloc. 194.

29 Vgl. ebd. (Einleitung des Herausgebers).

30 Ps.-Demetrios kennt noch eine vierte Stilart, das deinon, den »heftigen« Stil.

31 paota 8¢ cagh xpr) Ty AE&w givan (ebd. 191). — Vgl. ausfithrlicher zum einfachen Stil
Volkmann 1963, S. 542f.

32 Rhet. ad Herenn. IV, 11.

33 Cicero, Orat. 5, 20.

26

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

im Unterschied zum tiberbordenden »asianischen« schon den sogenann-
ten »attischen« Stil eines Lysias oder eines Isokrates gepragt haben.*
Allerdings wird bei Cicero ebenso wie bei Demetrios klar, dass die schlich-
te Stilart bei aller Vielfalt der Schattierungen und Erscheinungsweisen
nicht eine rein schmucklose Redensform darstellt. Wihrend dem hohen
Ausdruck die Funktion zukommt, mit groflen und wuchtigen Worten »die
Herzen zu erschiittern und umzustimmen« (ad permovendos et convertendos
animos),”® entfaltet sich der einfache Stil dann am besten, so Cicero, wenn
bei aller Niichternheit ein »Anflug wirkungsvollen Schmucks« (leviter ornati)
am Werk ist.** Auch Quintilian bestimmt die oratio inornata nicht etwa mit
der Deutlichkeit, sondern mit dem Fehlerhaften (vitium),” beispielsweise
bei obszénen Ausdriicken®® - Einfachheit hingegen definiert er als beson-
ders gepflegten und reinen Schmuck (ornatum purum).®* Demzufolge ist we-
der der schlichte Stil noch die Deutlichkeit iiber eine simple Opposition
zum ornatus zu fassen. Vielmehr ist in allen Stillehren der Antike zu beob-
achten, dass die Deutlichkeit grundlegend auf den Redeschmuck angewie-
sen ist und dass die Bestimmung der perspicuitas bei aller Abstinenz von
der wirkungsvoll gestalteten Rede wiederholt auf den Bereich des ornatus
zuriickgreift und persuasive Funktionen umfasst. Die Kraft der Uberzeu-
gung (oder der Uberredung), so pointiert etwa Pseudo-Demetrios, hingt
von einer moglichst ungekiinstelt wirkenden Deutlichkeit ab.*’

Es ist im Hinblick auf eine auch nur technische Bestimmung und Beschrei-
bung der rhetorischen Deutlichkeit von entscheidender Bedeutung, als
Pramisse festzuhalten, dass die in der Stillehre schematisch abgegrenzten
Bereiche perspicuitas und ornatus nicht nur intim verbunden sind, sondern ein
Spannungsverhiltnis hervortreten lassen, das im Innern der Deutlichkeit
selbst am Werk ist und das die ambivalente Struktur der antiken Bered-
samkeit — die Indifferenz von Uberreden (Rhetorik) und Uberzeugen (Phi-
losophie) — widerspiegelt. Dieses Problem wird in der Regel situativ veran-
schaulicht und aus einem psychologischen Argument abgeleitet. Schon fiir

34 Vgl. zu den Anfingen der Stillehre und zur attischen Beredsamkeit bei Isokrates: Cicero,
De orat. 113, 10; Blass 1962, Bd. 2, S. 107ff. Als hochsten Vorzug der Rede nennt Isokrates
die Klarheit bzw. Reinheit (kadoapotng) (ebd., S. 115). Zum Kampf des Asianismus und
Attizismus vgl. Wilamowitz-Mollendorff 1900; Norden 1958, S. 126-152; Blass 1977.

35 Cicero, Orat. 5, 20.

36 Ebd. - Entsprechend qualifiziert Cicero auch den attischen Stil des Lysias nicht als
schmucklos (inornatus) vgl. ebd., 9, 29.

37 Quintilian, Just. Orat. VIII 3, 41-59.

38 Ebd., VIII 3, 38.

39 Ebd., VIII 3, 87.

40 Ps.-Demetrios, De eloc. 221.

27

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aristoteles schliefit die Forderung nach sapheneia keineswegs aus, dass es no-
tig sei, der Rede etwas »Fremdartiges« zu verleihen, weil die Menschen das
Entlegene bewundern.*’ Nach Quintilian kommt die durchsichtige Rede
nicht ohne Schmuckmittel aus, weil sie sonst in trockene Monotonie zu
verfallen und die Unaufmerksamkeit der Zuhorer hervorzurufen droht.*?
Die Rhetoriker haben sich aus diesem Grund durchweg dazu veranlasst
gesehen, fir die deutliche Rede den mehr oder weniger mafivollen Einsatz
von Figuren und Tropen zu empfehlen — damit ist freilich etwas eingefor-
dert worden, das die Deutlichkeit tibersteigt und in einen Konflikt mit den
eigenen Mitteln fithrt. Dieser innere Widerstreit geht aus der Schlusspas-
sage von Quintilians Kapitel tiber die perspicuitas besonders prignant her-
vor: Gleichsam als Uberleitung zum Thema Wortschmuck geht Quintili-
an hier auf das Problem ein, dass die Aufmerksamkeit des Richters nicht
vorausgesetzt werden kann und dass sich die Rede folglich nicht nur um
Verstandlichkeit, sondern um eine moglichst nachdriicklich vorgetrage-
ne Deutlichkeit bemiithen muss: Der Zuhorer darf die Worte »keinesfalls
nicht verstehen«, und die »Rede [muss] in sein Inneres eindringfen], wie
die Sonne in die Augen«:* Die deutliche Rede soll nicht nur bezwecken,
»daf} man versteht, sondern dafy man mefr versteht«.** Diese fiir die gesam-
te antike Rhetorik reprasentative Forderung nach perspicuitas zeigt, dass die
Deutlichkeit per se mangelhaft ist und auf einen Uberschuss angewiesen ist.
Das Wirkungsmoment aber, das die Defizienz der perspicuitas beheben soll,
droht — um in Quintilians Bild von der blendenden Sonne zu bleiben — aus
tibergrofler Helligkeit das Gegenteil hervorzurufen.*® Gerade am persisten-
ten Beharren auf Verstandlichkeit wird erkennbar, dass der durchsichtigen
Rede die Dunkelheit nicht duflerlich, sondern inhéirent ist:** Ohne im tech-
nischen Sinne den vitia der Rede zu verfallen,” tragt die perspicuitas die als
mangelhaft verponte obscuritas potenziell stets mit sich.

41 Aristoteles, Rhet. 111, 2.

42 Quintilian, Justit. Orat. VIII 3, 1-3.

43 Ebd., VIII 2, 23f.

4 Ebd., VIII 2, 11.

45 Vel Gottert 1991, S.2f.: »Verstindlichkeit oder auch Klarheit, Deutlichkeit,
Durchsichtigkeit [...] Giberschneidet sich vielmehr mit ihrem Widerspiel, ist ohne ein
gewisses Maf} an Dunkelheit nicht zu haben«.

46 Vel. Fohrmann 1994, S. 199.

47 Quintilian nennt ausfithrlich die ungebrauchlichen Worte, Homonyme, verschachtelte
Perioden und die Ambiguitit (Quintilian, /ust. Orat. VIII 2,12-21). Vgl. hierzu Fuhrmann
1966.

28

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese Spannung im Innern des deutlichen Redens, die fiir die Stillehre
bis weit in die Neuzeit als konkretes Problem virulent geblieben ist,*® be-
zeichnet aber nicht nur eine praktische Verlegenheit um den richtigen
Grad an Helligkeit, sondern betrifft weit grundlegender die systematische
Ordnung der Rhetorik. Wihrend sich die kanonischen Beschreibungen
der Deutlichkeit bislang darauf beschrinkt haben, die héchste Tugend
der Rede in Opposition zur fehlerhaften obscuritas zu definieren und jede
Art der Emschriankung billigend in Kauf zu nehmen oder als Lizenz zu
motivieren,* muss eine umfassende Bestimmung von sapheneial perspicuitas
dezidierter auf den Bereich der Tropen und Figuren ausgedehnt werden.
Dass namlich die perspicuitas auf den ornatus angewiesen ist, stellt nicht die
Ausnahme,” sondern die Regel dar. Die Deutlichkeit, so ldsst sich aus den
bisherigen Ausfithrungen ableiten, ist stets geschmiickte Deutlichkeit. Die
Besonderheit dieser kunstvoll gestalteten Rede besteht im Unterschied
zum wirdevollen hohen Ausdruck darin, méglichst ungekiinstelt und
nichtern zu wirken. Deutliche Rede ist oratio ornata im Gewand einer ratio
inornata.

Zweierlei Deutlichkeiten

Obwohl sapheneial perspicuitas in der Rhetorik vorwiegend als Stilqualitdt
abgehandelt wird, betrifft die tibergreifende Forderung nach Deutlichkeit
nicht nur im engeren Sinne die Lehre vom Ausdruck (elocutio), sondern
alle Redeteile (partes orationis) und reicht von der klaren und verstiandlichen
Gedankenkonzeption und -gliederung (znmwventio und dispositi)®* bis hin zur
artikulierten Vortragsweise durch volle Aussprache der Worter und maf}-
haltende Mimik und Gestik (pronuntiatio und actio).”* Als kunstvolle Technik

48 Vgl. das Kapitel Stlistik des Denkens nach 1700 dieser Arbeit.

49 Vgl. zur partiellen oder graduellen obscuritas als Lizenz: Lausberg 1990, S. 275. Vgl. auch
Ueding/Steinbrink 1986, S. 209: »Der der perspicuitas gegentiberstehende Fehler ist die
obscuritas, die Dunkelheit. Als Ausnahme mag gelten, wenn der dunkle Ausdruck die
eigentliche Wirkungsabsicht nicht etwa behindert, sondern gar unterstiitzt«.

50 So z.B. bei Fuhrmann 1990, S. 116.

51 Quintilian, Jast. Orat. IV 2, 31.

52 Ebd., XI 3, 33-39: »Deutlich nun ist der Vortrag erstens dann, wenn die Worter ihre
vollen Ausginge erhalten, die ja gewohnlich teils verschluckt, teils entstellt werden, da die
meisten die Schlufsilbe nicht voll bringen [...]. So notwendig aber die volle Entfaltung
der Worter ist, so lastig und abstoflend ist es, alle Buchstaben in Rechnung zu stellen
[...]; denn sowohl die Vokale verschmelzen oft genug, und auch bestimmte Konsonanten
schwinden, wenn ein Vokal folgt. [...] Die zweite Voraussetzung der Deutlichkeit besteht
darin, dafl die Rede deutlich gegliedert ist [oratio distincta], d.h. dafl der Redende an der
gehorigen Stelle anfingt und aufhorte.

29

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

umfasst die deutliche Rede eine ganze Rethe von spezifischen, im Folgenden
genauer zu erérternden Mitteln, die dem Zweck des besseren Verstandnis-
ses dienen. Dazu gehéren der grammatikalisch korrekte und eindeutige
Ausdruck, die detailgetreue, nicht sprunghafte Erzihlung von Vorgiangen
und ein mehr oder weniger dezenter Glanz. Die Verschrinkung von gram-
matikalisch-sprachlogischen Kriterien mit der darstellungstechnischen For-
derung nach sachgemifler Wiedergabe und genuinen Wirkungskategorien
wie den Redeschmuck ldsst im Ansatz schon die Spannung im Innern der
Deutlichkeit erkennen, nédmlich die - potenziell briichige — Koppelung von
intellektueller Verstandlichkeit und sinnlicher Anschaulichkeit. Wie hier zu
zeigen ist, sind die durchaus heterogenen Verfahrensweisen der perspicuitas
im Rahmen dieses Geftiges genauer zu beschreiben.

Die antike Beredsamkeit geht im Blick auf die Deutlichkeit von einer be-
grifflichen Binnenunterscheidung aus. Bereits Anaximenes von Lampsa-
kos differenziert zwischen einer Deutlichkeit der Dinge (cogpdg amo
v mpaypatwv) und einer Deutlichkeit der Worte (cagpdg amd tddv
ovopatwy).”® Im Kern ist hier die spiter von Quintilian aufgegriffene
funktionale Aufteilung in eine durchsichtige und anschauliche Wiederga-
be von Sachverhalten (perspicuitas in rebus) einerseits und eine wirkungsvol-
le Stilisierung von verstandlichen Worten (perspicuitas in verbis) andererseits
enthalten.’* Entsprechend werden die beiden Deutlichkeiten an verschie-
denen Orten im System der Rhetorik besprochen - einmal als Richtlinie
fur die affektfreie Beschreibung und einmal als Kunst des durchsichtigen
Ausdrucks. In beiden Fillen ist den antiken Lehrbiichern allerdings zu
entnechmen, dass die deutliche Rede, die gerade durch ihre Niichternheit
iiberzeugen will, nicht ohne Redeschmuck auskommt und die ganze Am-
biguitit im Begriff der Persuasion ausmisst.”

Transparente Erzéhlung

1. — Die transparente Darstellung der Dinge wird — mit Ausnahme von
Aristoteles — in der dispositio unter dem Teil der narratio erortert. Die Er-
zahlung bildet in der Abfolge der partes orationis die Grundlage der fol-
genden argumentatio und dient dem Zweck einer iberzeugenden Rede.*

53 Anaximenes, Ars Rhet. 30, 6.

54 Quintilian, nst. Orat. VIII 2, 1.

5 meidw kann im Deutschen bekanntlich sowohl mit »iiberredenc als auch mit siiberzeugens
wiedergegeben werden (Groddeck 1995, S. 29).

56 »Die Schilderung des Sachverhalts muf§ namlich so klar sein wie das tibrige; doch sollte
man sich dabei umso mehr anstrengen, als es bei der Erzahlung schwerer fillt, Unklarheit

30

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Als Element der rhetorischen Erzdhltheorie ist die durchsichtige Mittei-
lung des Sachverhalts mit der spezifischen Funktion der Unterrichtung
und Belehrung (docere) verbunden.”” Da sich die perspicuitas in rebus an den
Verstand der Zuhorer richtet, verbieten die Rhetoriker in der Regel den
Gebrauch der Affekte, denn der Redner spricht dann am besten, »wenn
er die Wahrheit zu sagen scheint«.”® Den Vorgaben der Veridiktion fol-
gend, soll der Sprecher die direktesten Worter und Ausdrucksformen be-
nutzen und auf jeden Redeschmuck verzichten (verbis propriis), damit die
Zuhorer eine deutliche Vorstellung vom Sachverhalt gewinnen kénnen
(cognitio).* Schon Anaximenes halt deshalb — einem Vorschlag des Isokra-
tes folgend - fest, dass die Darstellung von Vergangenem, Geschehendem
oder Kiinftigem »kurz, deutlich und nicht unglaubwiirdig« sei, damit sie
sich ins Gedéchtnis der Zuhoérer einprige.®” Wihrend die Kiirze (brevi-
tas) dem Zweck der Aufmahmebereitschaft dient und dazu anhilt, alles
Uberfliissige zu iibergehen, ohne dass die Anschaulichkeit darunter leidet
und sich heraklitische Dunkelheit breit macht, und die Glaubwiirdigkeit
(credibilitas) dahin wirkt, die mogliche Unwahrscheinlichkeit von realen
oder erfundenen Geschehnissen zu plausibilisieren, kommt Deutlichkeit
dadurch zustande, dass ein Vorgang nicht sprungweise, sondern in der
natiirlichen, d.h. sachgemifien Reihenfolge und ohne Unterbrechungen
eins zu eins wiedergegeben wird. Diesem bei Anaximenes vorgepragten
Kriterium fiir die perspicuitas in rebus folgen auch Cicero und die Rhetorik an
Herennius, wenn sie die narratio aperta oder perspicua einfordern.!

Allerdings ist die Lehre von der affektfreien Erzdhlung keineswegs kon-
sistent. Quintilian beispielsweise sieht die Gefahr, dass die Darstellung
des Sachverhalts das taedium, also eine nachlassende Aufmerksamkeit des
Publikums bewirkt.®? Die Iustitutio Oratoria hilt daher, wie zuvor schon
die Rhetorik des Aristoteles,® mit Entschiedenheit und gegen alle Vor-

zu vermeiden, als bei der Einleitung, der Beweisfithrung oder dem Epilog und weil bei
diesem Teil der Rede Unklarheit gefahrlicher als bei den anderen ist. Denn wenn man
sich sonst irgendwo zu unklar ausgedriickt hat, so kostet das nur den Gedanken, der so
unklar formuliert ist, eine unverstandliche Erzahlung [narratio obscura) aber verdunkelt die
gesamte Rede« (Gicero, De orat. 11 329).

57 Ebd., IV 2, 35.

58 Ebd., IV 2, 38.

59 Ebd., IV 2, 36.

60 Anaximenes, Ars Rhet. 30, 5.

61 Cicero, De Orat. 11, 329; De mv. 1 28f. — Rhet. ad Herenn. 1 15.

62 Quintilian, Inst. Orat. IV 2, 103. Vgl. auch ebd., 111: »Umso mehr mufl ich mich wundern
iiber die Gelehrten, die der Meinung sind, die Exrregung von Empfindungen diirfe in der
Erzihlung nicht angewendet werdenc.

63 Aristoteles, Rhet. 111 16.

31

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gaben der Niichternheit fest, dass die narratio »mit jedem nur méglichen
Schmuck und Liebreiz ausgestattet werden« muss (exornanda).®* So erlaubt
Quintilian beispielsweise auch den Gebrauch von wirkungsvoll eingesetz-
ten Exkursen.® Weil aber die Rede dadurch Gefahr lduft, zu ausfuhrlich
zu geraten, in Dunkelheit umzuschlagen und die cognitio zu verhindern,
empfiehlt Quintilian als Regulativ den purissimus sermo, d.h. eine Kunst des
Ausdrucks (oratio orata), die sich an eine - freilich nicht weiter prazisier-
te — Vernunft des Redens (ratio loguends) hilt.%

Das Argument, dass die narratio perspicua zugleich geschmiickte Rede zu
sein hat, gibt nicht nur eine funktionale Indifferenz zwischen docere und
movere zu bedenken® — es ist auch im Hinblick auf den Spielraum entschei-
dend, den Quintilian in diesem Kontext der perspicuitas verleiht und der
sich bel einem signifikanten Problem der begrifflichen Klassifikation zu
erkennen gibt. Mit Bezug auf den Reiz der Darstellung (iucunda expositio)
erwigt Quintilian - einem Vorschlag Ciceros folgend® -, nach Kiirze,
Deutlichkeit und Wahrscheinlichkeit als vierte Tugend der Erzdhlung die
Evidenz (evidentia) aufzulisten. Gemeint ist die Anschaulichkeit, die sich
Quintilian zufolge aus dem wundersamen Effekt ergibt, dass die Rede
nicht zu reden scheint (non dicendum) und das Erzihlte gleichsam vor Au-
gen gestellt wird (sed ostendendum).®® Der Sprachcharakter der Rede soll
dadurch aufgehoben werden, dass Nicht-Gegenwirtiges prasent gemacht
und aus dem Zuhorer ein Zuschauer wird. An Wirkung verspricht die-
se »kategoriale Transposition des Redens zum Zeigen«”® ungleich mehr
als die einfache perspicuitas, weil die evidentia das sinnliche Ereignis einer
unmittelbaren Priasenz am Geschehen herbeifithren, wahrend die narratio
perspicua nur die intellektuell nachvollziehbare Durchsicht auf Ereignisse
gewahrleisten soll — dennoch entscheidet sich Quintilian im Rahmen sei-
ner Erzihltheorie dafiir, die Anschaulichkeit zur deutlichen Erzahlung zu
rechnen.

Diese Begriffspolitik schliefit mit dem evidenziellen Effekt etwas in die
Deutlichkeit ein, was den durchsichtigen Ausdruck zu tbersteigen

64 Quintilian, fnst. Orat. IV 2, 116.

65 Ebd., IV 2, 104.

66 Ebd., IV 2, 118.

67 Ebd., IV 2, 111.

68 Cicero, Top. 26, 97.

69 Quintilian, fnst. Orat. IV 2, 64: »Anschaulichkeit ist zwar, wenn ich recht sehe, in der
Erzahlung ein grofler Vorzug, indem etwas Wahres nicht nur ausgesprochen, sondern
gewissermaflen vorgefiihrt zu werden verdient, doch kann man sie zur Deutlichkeit
rechnenc.

70 Campe 1997, S. 219.

32

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

scheint. Gleichsam geht in systematischer Hinsicht ein innerer Riss durch
die perspicuitas und gewinnt eine sinnliche Seite im niichternen Reden Pro-
fil. Denn die Institutio Oratoria bestimmt die evidentia in der Lehre von den
Affekten als dasjenige Mittel, auf das »die Gefiihlswirkungen so [folgen],
als wiren wir selbst zugegen«.”” Wie genauer zu sehen sein wird, 19st
sich schliellich in Quintilians Stillehre die Evidenz — wenigstens schein-
bar — von der perspicuitas und findet bei den wirkungsvollen Figuren der
Vergegenwirtigung die urspriingliche Heimat wieder.”” In struktureller
Perspektive bedeuten diese intime Affinitit und Verschrinkung von Deut-
lichkeit und Evidenz zundchst einmal, dass die Veranschaulichung als das
kunstvolle Verfahren der transparenten Erzihlung hervortritt, das eine
Sprachvergessenheit bezweckt, um die Wiedergabe des Geschehens zu
einem visuellen Ereignis zu steigern. Die belehrende Darstellung, die als
Inbegriff hochster Uberzeugungskraft gilt und an den Verstand der Zu-
horer gerichtet ist, scheint an das affektive Moment der sinnlichen Repré-
sentation gekoppelt zu sein. Gerade Quintilians Einordnung der evidentia
unter die perspicuitas lasst nicht nur die porésen Grenzen im rhetorischen
Begriff der Deutlichkeit, sondern auch eine charakteristische Spannung
erkennen: Die transparente Erzahlung — so muss man schlieflen - ist stets
auf etwas angewiesen, das tiber sie hinaus zeigt und das sich als Effekt
moglicherweise nur jenseits des Redens ereignet.

Was die unsicheren terminologischen Grenzen der Deutlichkeit betrifft,
erweist sich Quintilian wieder einmal als guter Leser Ciceros, wenn er
auf den griechischen Ursprung im Begriff der evidentia hinweist. Cicero
hat das Wort in erkenntnistheoretischem Umfeld als Ubersetzung von
évapyelo gepragt und mit perspicuitas synonym gesetzt.” In skeptischer
Absicht bestreitet er im zweiten seiner akademischen Biicher unter dem
Titel Lucullus die bei Epikureern und Stoikern anzutreffende dogmatische
Konzeption von enargeia als Wahrheitskriterium fiir unmittelbar gewisse
Sinneseindriicke.” Obwohl man meinen kénnte, dass perspicuitas und evi-
dentia hier ausschlieilich als philosophische Begriffe verstanden werden,”
weist Cicero subtil darauf hin, dass das skeptische dem rhetorischen Den-
ken verwandt ist, wenn er die dogmatische Position referiert und dabei
das Urteil tiber die Gewissheit nicht nur auf einleuchtende Vorstellungen,

7t Quintilian, fnst. Orat. VI 2, 32.

72 Vgl. zur Herkunft des Vor-Augen-Stellens aus dem Kontext der energetischen Metapher
bei Aristoteles: Campe 1997.

73 Cicero, Acad. lib. IT117.

7 Vgl. Usener 1966, S. 11 bzw. Epikur 1983, S. 71.

7 So Kemmann 1996, Sp. 43.

33

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern auch auf die evidente Rede bezieht: »Jedenfalls waren sie der
Ansicht, keine Aussage (orationem nullam) kénne als einleuchtender gelten
als die Evidenz selbst; das, was derart klar sei, brauche man nicht noch
zu definieren«.” Das philosophisch-rhetorische Janusgesicht der Begriffe
evidentia und perspicuitas, das sich hier pointiert zeigt, begiinstigt die skepti-
sche Strategie Ciceros, wonach die Evidenz als unmittelbare Wahrheit der
sinnlichen Eindriicke aus dem Bereich der Erkenntnislehre demjenigen
der Rhetorik angendhert wird und mit Blick auf die mittelbare Faktur der
Rede an Selbstverstandlichkeit einbiifit. Zugleich — und dieser Punkt ist
im Hinblick auf Quintilians begriffliche Probleme entscheidend - geben
Ciceros Schwierigkeiten, enargeia angemessen zu tibersetzen,” und die da-
ran anschlieffende Gleichsetzung von evidentia und perspicuitas den Blick
frei auf die im griechischen Original bereits innewohnende Spannung der
deutlichen Rede.

In der griechischen Rhetorik taucht der Begriff der enargeia schon im frii-
hen 4. Jahrhundert v. Chr. auf und meint die Technik der detaillierten
und sachlichen Schilderung. Ein Geschehen soll in allen Einzelheiten so
erzahlt werden, dass es durch die Worte sinnlich vergegenwirtigt und
gleichsam vor Augen gefithrt wird.” Eingehend wird die enargeia im Trak-
tat des Pseudo-Demetrios als eines von mehreren Mitteln diskutiert, die
Deutlichkeit der einfachen Rede — sapheneia — herzustellen. Die Anschau-
lichkeit, der hier iiberdies schon eine pragnante Nihe zur poetischen Mi-
mesis zugesprochen wird,” besitzt nicht nur die Funktion der genaueren
Beschreibung des Sachverhalts, sondern auch und vor allem der gestei-
gerten Wirkung der Rede. Pseudo-Demetrios bietet fiir die enargeia eine
ganze Reihe von spezifischen Verfahren an, denen leicht anzusehen ist,
dass sie einen emotionalen Effekt beim Publikum zeitigen sollen: Neben
die genaue und liickenlose Vergegenwirtigung von Gegenstinden, Per-
sonen und Handlungen stellt Pseudo-Demetrios die gliedernde Wieder-
holung von Redeteilen (¢panalepsis) und so ungewodhnliche Mittel wie die
Kakophonie oder onomatopoetische Worter zur Steigerung der Aufmerk-
samkeit.*” Ganz ausdriicklich peilt er mit diesen Techniken das Pathos der

76 Cicero, Acad. lib. I117.

77 »[...] well ja nichts einleuchtender sei als die évapyeia, wie es die Griechen nennen —
ich nenne es, wenn Ihr erlaubt, >Klarheit« [perspicuitatem] oder >Evidenz« [evidentiam] und
werde, wenn nétig, noch andere Worter bilden [...].« (Ebd.) Die Etymologie von enargeia
fuhrt vom Adjektiv évapyrg ssichtbar, erkennbar, klar< vermutlich auf ein épyog >von
Glanz umgeben« zuriick (vgl. Frisk 1991, Bd. 1, S. 510).

78 Vgl. Liddell/Scott 1958, S. 556; Graf 1995, S. 145.

79 Ps.-Demetrios, De eloc. 219.

80 Ebd., 209-220.

34

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Darstellung (évapyeiog tadog) gerade dort an,*! wo man es am wenigsten
erwarten wirde, namlich im Rahmen des einfachen, niichternen Stils.
Quintilians Entscheidung, die Evidenz in der Lehre von der narratio unter
den Begriff der Deutlichkeit zu stellen, beerbt also eine in der rhetorischen
Tradition mehrfach vorgepriagte Spannung im referenziellen Reden. Da
die Deutlichkeit der Dinge — so kann man zusammenfassen — im Dienst
des Uberzeugens steht, ist sie auf bestimmte Mittel angewiesen, die ihr
Anschaulichkeit und Aufmerksamkeit garantieren: eindeutige Worter, na-
tirliche und liickenlose Reihenfolge der Darstellung, detaillierte Beschrei-
bung des Sachverhalts, Wiederholung von Aussagen, wo es der Verstiand-
lichkeit dient, bis hin zur lebhaften Vergegenwirtigung von vergangenen
oder kiinftigen Geschehnissen. Die niichterne und sachliche Wiedergabe
schliefit kunstvolle Verfahren keineswegs aus, sondern konstitutiv ein,
derart, dass sie stets auch die Funktion des Uberredens erfiillen kann.
Schon in der narratio reicht die extreme Spannweite der Deutlichkeit vom
einen Ende der Rhetorik zum anderen, von der belehrenden Funktion
bis zur dramatischen Wirkung der Rede. Im Falle der Evidenz gar, die
als Begriff bereits auf figurale Techniken vorausweist, richtet sich die nar-
rative Durchsichtigkeit — man ist versucht zu sagen: mit aller Kraft der
Suggestion — auf ein sinnliches und kognitives Ereignis aus, das sich erst
jenseits des Redens zeigt und tiber das die Rhetorik nicht direkt verfiigen
kann. Damit ist letztlich auch die deutliche Erzdhlung nie mit Sicherheit
ganz zu haben.

Eindeutigkeit der Wérter

2. — Im Bereich der elocutio wird die Deutlichkeit der sprachlichen Formu-
lierung (perspicuitas in verbis) durchweg in zweierlei Hinsicht prazisiert —
einmal mit Bezug auf die einzelnen Worter (in verbis singulis) und einmal
auf den Kontext (i verbis coniunctis). Vor dem Hintergrund der bislang
gewonnenen Einsichten in die Doppelnatur der Durchsichtigkeit diirfte es
nicht mehr tiberraschen, dass der deutliche Ausdruck sowohl in paradig-
matischer als auch in syntagmatischer Hinsicht nicht ohne mafigebliche
Beteiligung kunstvoller Mittel realisiert werden kann. Der Uberschuss,
den die Deutlichkeit stets bendtigt, ist strukturell bedingt und auch und
gerade dort am Werk, wo sie sich auf ihr eigenstes Terrain zu besinnen
scheint, namlich bei der Proprietit der einzelnen Worter und der Eindeu-
tigkeit der Satzkonstruktion. Quintilians zusammenfassende Bestimmung

81 Ebd., 214.

35

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des transparenten Stils — gerade weil sie ihrer Griffigkeit wegen so kano-
nisch geworden ist* — bleibt sowohl nach den detailreichen Darlegungen
in der Institutio Oratoria selbst, als auch im Riickblick auf die griechische
Rhetorik-Tradition erklarungsbediirftig und muss im Einzelnen erdrtert
werden:

Fir uns gelte die Durchsichtigkeit (perspicuitas) als Haupttugend des Ausdrucks
(prima virtus), die eigentliche Bedeutung im Gebrauch der Worter (propria verba),
thre folgerichtige Anordnung (ordo), kein Schlufi, der zu lang hinausgeschoben
wird, nichts, das fehle, und nichts, das iiberfliissig sei [...].3

2.a - Von den griechischen Abhandlungen bis zu Quintilian und dartiber
hinaus herrscht Einigkeit dariiber, dass neben dem korrekten Sprechen
die eindeutige Bezeichnung (6vopa k0prov/verbum proprium) die Grundlage
der perspicuitas in verbis singulis bildet. Durch die mehr oder weniger konse-
quente Vermeidung von uneindeutigen Wortern (&xvpov/verba inpropria) —
vornehmlich von ungewohnten Ausdriicken, Archaismen, Ambiguititen
und Metaphern - und dem daraus sich ergebenden Fehler der dunklen
Rede sei der univoke Ausdruck ohne besondere Kunstgriffe zu erzielen.
Besonders die lateinische Beredsambkeit hat die proprietas in aller Regel als
eine sprachnotwendige Selbstverstindlichkeit begriffen und nicht als be-
sondere rhetorische Leistung betrachtet. »Wozu noch viele Worte? Die
Sache ist so einfach« — mit diesem Ausruf schliefit Cicero die wenigen
Bemerkungen zum Thema unmittelbar ab.3

Allerdings stimmen die Meinungen dariiber, mit welchen Mitteln die Ein-
deutigkeit des Wortes zu erzielen sei, keineswegs in allen rhetorischen
Lehrbiichern tiberein. Besonders im Vergleich der griechischen mit der
roémischen Uberlieferung sind entscheidende konzeptuelle Differenzen
zu verzeichnen. Die verbreitete Reduktion auf die sprachlogische Bestim-
mung der Eigentlichkeit jedenfalls, wonach verba propria diejenigen Worter
sind, die — nach dem idealen Modell des Figennamens (nomen proprium) —
fiir nur eine Sache zutreffen und ein unzweideutiges Verhéltnis von Be-
zeichnung und Bezeichnetem besitzen,* entspringt einer arglosen Lektiire
der lateinischen Abhandlungen. Jedoch halt Quintilian bei der ersten Er-
wihnung sogleich mit einigermaflen scharfsinnigem Problembewusstsein

82 Vel. Fuhrmann 1990, S. 117; Lausberg 1990, S. 274 (§ 528); Ueding/Steinbrink 1986,
S.211.

83 Quintilian, Just. Orat. VIII 2, 22.

84 Cicero, De orat. 111 49.

85 Rhet. ad Herenn. IV 17: »propria, quae eius rei verba sunt«. Vgl. zum univoken Verhaltnis
von Eigennamen: Lausberg 1963, S. 52f. (§ 135-137).

36

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fest, dass die proprietas »nicht nur in einer Bedeutung verstanden« wird®
und als Begriff — so muss man schlieflen — dem Kriterium der Univozitit
selbst nicht gentigt. Gerade den Ausfithrungen der Iustitutio Oratoria ist zu
entnehmen, dass die Eigentlichkeit zum Gegenstand verschiedenartigster
Bestimmungsversuche wird und dass sich das Verhiltnis von verbum pro-
prium und verbum inproprium keineswegs dem Schema der gegenseitigen
Exklusion von unfigiirlichen und schmuckvollen Wortern fiigt. Vielmehr
muss bei aller Anstrengung Quintilians, den Bereich des Eigentlichen von
demjenigen des Ornats zu trennen, festgestellt werden, dass die Proprietit
mehr und mehr ihr scheinbar angestammtes Gebiet verliert und dasjenige
des Uneigentlichen grundlegend miteinschlieit. Wieder einmal ist sich
die Institutio Oratoria iber die Grenzen der eigenen Begriffe im Unklaren,
wieder einmal artikuliert sie bet aller vorgegebenen Sicherheit Definitions-
schwierigkeiten.

Zur Bestimmung der proprietas vernetzt Quintilian im Wesentlichen vier
denkbar heterogene Argumentationsebenen, die sich an strukturellen ei-
nerseits, an pragmatischen Begriindungsmustern andererseits orientieren:
Ein sprachlogischer Aspekt zielt erstens auf die eindeutige semantische
Verbindung von 7es und verba, die ontologisch fundiert wird, indem sie
sich der Vorstellung verdankt, dass der Name die ihm wesensgemifd zu-
gehorige Sache regelrecht ruft (appellatio rei).¥” Fiir Quintilian stellt sich
nicht nur sogleich das moralische Problem, dass obszéne, schmutzige und
niedrige« Worter zwar vorziigliche Beispiele fiir eigentliches Sprechen ab-
geben, aber tunlichst zu vermeiden sind und in der Folge als nackte Na-
men (nuda nomina) zur ungeschmiickten, d.h. fehlerhaften Rede (inornata)
gezahlt werden®® (hier zeigt sich wieder einmal, dass der deutliche Aus-
druck keineswegs in Ubereinstimmung mit dem schmucklosen konzipiert
ist). Es tritt dariiber hinaus die systematisch relevante Feststellung in den
Vordergrund, dass die Sprache in all den Fillen, wo der urspriingliche
Ausdruck fehlt, notwendigerweise auf uneigentliche Verwendungen zu-
rickgreifen muss (abusio/kotéypnoig). Der metaphorische Gebrauch der
Worter erweist sich im Fall der Katachrese — zu der Quintilian immer-
hin gleich »tausend Beispiele« zur Hand liegen® - als produktiv. Damit
geht ein Nadel6hr auf, durch das die Tropen in das Feld des Eigentlichen
driangen. Quintilian muss im Anschluss fur das deutliche Reden auch die

86 Quintilian, Just Orat. VIII 2, 1.

87 Ebd.: »Es hat namlich erstens den Sinn der Benennung, die jedem Ding eigen ist [sua
cutusque ret appellatiol«.

88 Ebd., VIII 3, 38.

89 Ebd., VIII 6, 35.

37

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verwendung des Metaphorischen (#ranslatio) konzedieren, in der »ja wohl
der wichtigste Schmuck der Rede (orationis ornatus) besteht«® — ein Zuge-
stdndnis, das in der Folge durch die Ermahnung eingeschrénkt wird, dass
der maf3volle und passende Gebrauch der Metapher die Rede zwar erhellt
(inlustrat orationem), das haufige Auftreten allerdings zur Verdunkelung fiih-
ren konne.”! Zweitens tritt eine sprachhistorische Erklarung hinzu, wenn
bei Wortern, die auf mehrere Sachen zutreffen, das verbum proprium nach
dem Gesetz der Etymologie auf einen urspriinglichen Gebrauch (initium)
zurtickgefithrt und festgelegt wird.” Drittens nimmt Quintilian die in der
rhetorischen Tradition vor thm dominierende pragmatische Bestimmung
der Proprietit auf, wenn er bei mehrdeutigen (figtirlichen oder homony-
men) Ausdriicken das eigentliche Wort durch die Konvention des Ge-
brauchs, also durch eine Norm, festlegt.” Und viertens schliefit sich daran
doch noch eine individuelle virtus des Redners an — namlich die, fiir eine
Sache, die kein proprium oder gleich mehrere davon kennt, den treffenden
Ausdruck zu finden — das heifit das Wort, das wie kein anderes die 7es bes-
ser bezeichnet und das sich demnach als eigentliches erst aus der prekdren
Situation der Konkurrenz zu anderen Wortern konstituiert. Gute Meta-
phern (bene translata) werden hier ausdriicklich zum Eigentlichen gezihlt.*
Quintilians Bestimmung des proprium, das sich selbst in keinem Punkt ge-
nug zu sein scheint, liest sich als Organisation von lauter Verlegenheiten.
Die Proprietit findet durch die Hinzunahme des Wortschmucks nicht
einfach eine Erginzung, sondern ist im Grundstock auf thn angewiesen
und von ihm durchsetzt. Daher kann die fir Quintilian gleichwohl giiltige
Maxime, »die Durchsichtigkeit erfodere mehr eigentliche, Schmuck mehr
iibertragene Wortbedeutungen«,” keinen systematischen Stellenwert be-
anspruchen und erweist sich als instabile Konstruktion: Tatsdchlich kann
der Leitsatz nur mit der Einschrankung formuliert werden, »daf} es keinen
Schmuck gibt, wo die eigentliche Bedeutung fehlt«,”® dass mit anderen
Worten die Katachrese — also die lexikalische Liicke — zum proprium der
Sprache erklart und aus dem Bereich des Figiirlichen entfernt wird. Aber
auch dieses Vorgehen wird durch Quintilian selbst widerlegt, wenn er
im Abschnitt Gber den Wortschmuck die Katachrese zwar von der Me-
9 Ebd., VIII 2, 6.

91 Ebd., VIII 6, 14.

% Ebd, VIII2, 7.

9% Ebd., VIII 2, 8.

94 Ebd., VIII 2, 9f.: »Auch was treffend tibertragen gebraucht wird, pflegt >eigentliche

genannt zu werdenc.

9  Ebd., VIII 3, 15.
9 Ebd.

38

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tapher unterscheidet,” Letztere allerdings gleich im Anschluss als eine
»mif3brauchliche« Vorliebe der Dichter und - ebenso wie die abusio — als
Supplementierung eines grundlegenden Sprachmangels beschreibt.”® Die
Versuche, die proprietas zu bestimmen, sind durchweg Symptome einer
sachlichen und argumentativen Not.

Ungleich entschiedener als seine Vorganger hat Quintilian die Konzeption
der Eigentlichkeit an die metaphorisch gefasste und metaphysisch begriin-
dete Vorstellung des Eigenen und des origindren Eigentums gebunden.”
Gleichsam hat er einen strengen und folgenreichen Gegensatz von Uber-
tragenem und Unfigiirlichem gepragt, ohne diese Gegentiberstellung in
der Institutio Oratoria freilich konsistent begriinden und durchhalten zu
koénnen. Quintilians systematische Probleme, die sich u.a. aus der kon-
flikttrachtigen Verbindung von sprachlogischen und pragmatischen Ele-
menten ergeben, sind bei Cicero im terminologischen Nexus verbis usitatis
et propriis vorgeprigt.' Die griechische Uberlieferung hingegen hat sich
fur die Begrindung der sapheneia mehrheitlich am pragmatischen Maf3-
stab des Gebrauchs orientiert und den Einsatz von Figuren und Tropen
fur die deutliche Rede keineswegs ausgeschlossen, sondern aus epistemo-
logischen Griinden sogar bevorzugt.

Aristoteles geht von einer vorherrschenden Sprachkonvention als Garant
von Eindeutigkeit und Verstandlichkeit aus (yrion) und grenzt davon das
Fremdartige ab (allotrion)."” Fiir die Bestimmung der sprachlichen Null-
stufe hilt er folgende Definition bereit: »Als tiblichen Ausdruck bezeichne
ich das Wort [6vopa], das ein jeder selbst gebraucht«.!”? Die Abweichung
davon wird vor allem durch die »Metapher« — verstanden als Gattungsbe-
griff fir eine Mehrzahl von Tropen'® — erreicht, und zwar indem das No-

97 Ebd., VIII 6, 35: »Hiervon [i.e. von der Katachrese] ist alles, was zur Art der
metaphorischen Ubertragung gehért, fernzuhalten; denn um Katachrese handelt es sich
da, wo die Benennung fehlte, um Metapher, wo sie eine andere war«.

9 Ebd.: »Dichter gebrauchen namlich gern mifibrauchlicherweise auch bei solchen Dingen,
die eigene Namen besitzen, licber solche aus benachbarten Gebieten« (nam poetae solent
abustve etiam i his rebus, quibus nomina sua sunt, vicimus potius uti). Vgl. hierzu Parker 1998,
S.314.

99 Derrida 1971, S. 31{f.; Derrida 1998, S. 212f.

100 Cicero, De orat. 111 49: »verbis usitatis ac proprie demonstratibus«; Rhket. ad Herenn. IV 17:
»usitatis verbis et propriis«.

101 Aristoteles, Foet. 1457b. — Die griechische Uberlieferung hilt allerdings auch das
Skonomische Bild bereit: In der Alexander-Rhetorik wird von >eigentlichenc Wortern
gesprochen (6vopale Toig oikeiowg Ovopaotv: Anaximenes, Ars rhet. 25). Aristoteles selbst
verwendet neben &yrion auch otkeion (Rhet. 111 2; 1404b) und idion (Rhet. 111 5; 1407a).

102 Aristoteles, Poet. 1457b.

103 Vgl. Eco 1985, S. 138.

39

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

men als Ausdruck mit Bedeutung (pwvr) onpavtikr)'® von einem Gebiet

auf ein anderes bewegt, tibertragen wird.'” Der aristotelische Gegensatz
fugt sich nicht in denjenigen von >eigentlichen< und >uneigentlichen< Be-
deutungen bei den Lateinern,'*® weil die Vorstellung vom gewohnlichen
Sprachgebrauch nicht notwendigerweise diejenige einer eigentlichens,
also einem Nomen wesentlich zugehérigen Bedeutung enthilt und Aristo-
teles im Unterschied zu Quintilian die Metapher nicht auf der Grundlage
einer Theorie der Bedeutungsverdnderung, sondern der Bedeutungsre-
lation entfaltet, mithin die Rede von >uneigentlichen< Bedeutungen bei
Aristoteles kein Fundament besitzt.'”

Auf den ersten Blick bleibt die deutliche Rede strikt auf die Verwendung
von iiblichen Ausdriicken beschrinkt. In der Zopik wird festgehalten,
dass »alles, was nicht gewohnt ist [namentlich Metaphern, Homonyme,
Mehrdeutigkeiten u.a.], undeutlich« wirke,'®® und in der Petik ist dersel-
be Gedanke formuliert, wonach der Ausdruck dann am deutlichsten ist,
wenn die sprachliche Form nur aus tiblichen Wortern besteht.'” So setzt
Aristoteles auch in der Rhetorik mit der Forderung ein, dass man von den
allgemein gebriuchlichen und verstdndlichen Ausdriicken auszugehen
habe. Allerdings schliefit er in diesem Kontext den Gebrauch des Me-
taphorischen fir die Deutlichkeit der Rede an keiner Stelle aus.''® Nicht
nur sieht Aristoteles eine Notwendigkeit darin, der Rede durch Figuren
etwas Fremdes zu verleihen, sondern er stellt als Gepflogenheit der All-

104 Vgl. die Definition des Nomens: Aristoteles, Herm. 2, 16a 191f.

105 Vgl. die Definition der Metapher in Aristoteles, Foet. 1457b: »Eine Metapher ist eine
Ubertragung eines Wortes, und zwar entweder von der Gattung auf die Art oder von
der Art auf die Gattung, oder von einer Art auf eine andere, oder nach den Regeln der
Analogie«.

106 Derrida 1971, S. 31. Spiter auch Ricoeur 1986, S. 23f.

107 Der in den deutschen Ubersetzungen der aristotelischen Texte notorisch anzutreffende
Nexus »in uneigentlicher Bedeutung«stellt eine Ubetragung der von Quintilian geprigten
Theorie der Bedeutungsveranderung auf die Theorie der Metapher bei Aristoteles dar
und hat in der Aristoteles-Rezeption immer wieder zu Miflverstandnissen gefiihrt. Vgl.
2.B. die einschligige Ubersetzung der kanonischen Stelle aus der Poetik (1457b 6-9)
durch Manfred Fuhrmann: »Eine Metapher ist die Ubertragung eines Wortes (das somit
in uneigentlicher Bedeutung verwendet wird) [...J« (Aristoteles 1982, S. 67). Im Original
ist weder im Wortlaut noch konzeptuell von >uneigentlichen< Bedeutungen die Rede.

108 Aristoteles, Top. VI, 2.

109 Aristoteles, Poet. 1457v.

10 Auch nicht bei der grundlegenden ersten Definition des Deutlichen: »Von den Nomina
und Verba aber machen die allgemein gebrauchlichen [t x0Opia] die Rede deutlich,
wihrend die anderen Nomina, tiber die in der Pefik gehandelt wurde, bewirken, dass
der Ausdruck nicht niedrig, sondern schmuckreich ist [kexoopnpévnv]« (Aristoteles,
Rhet. 111, 2; 1404b).

40

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tagssprache fest, dass der verbreitete Gebrauch ungewoéhnlicher Worter
dem deutlichen Sprechen keineswegs im Wege stehe.''! Die Metapher - so
schliefit Aristoteles grundsitzlich und fiir lateinische Ohren tiberaus iiber-
raschend - besitzt »in grofitem Umfang Deutlichkeit (16 cagég), Annehm-
lichkeit (to 1160) und Fremdartigkeit (10 &evikov)«.'? Das, was vom nor-
malen Sprachgebrauch abweicht, lauft zwar stets Gefahr, ins Undeutliche
umzuschlagen,"® gehort fur die aristotelische Rhetorik allerdings nicht
grundstzlich zur dunklen Rede, sondern in den Bereich der hohen, sich
durch einen fremden Ton auszeichnenden Stilart. Als privilegiertes Mit-
tel der Erkenntnis (porvdéverv), das zudem an einen dsthetischen Genuss
(nd0) gebunden wird,"* stellt die Metapher eine grundlegende — nicht aus-
schliefilich auf das Gebiet des Poetischen beschrinkte — Realitdt der Spra-
che dar und gibt eine spezifische saphencia des Figiirlichen zu bedenken.

Diese geschmiickte Deutlichkeit entspringt dem epistemologischen Mehr-
wert, der Aristoteles zufolge dem Erfassen der in der metaphorischen Re-
lation hergestellten Analogien entspringt. Die Ahnlichkeit von zwei Berei-
chen aufleuchten zu lassen, zwischen denen Worter transportiert werden,
ist die herausragende Leistung der geistreichen Metapher (té &oteia). Die
damit verbundene Annehmlichkeit betrifft deshalb ausschliefilich einen
Genuss des Erkennens.'"” Genau aus diesem Grund kann die vertraute
Festlegung des deutlichen Ausdrucks auf den gewohnlichen Sprachge-
brauch spiter von Pseudo-Demetrios regelrecht auf den Kopf gestellt wer-
den: »Manches wird durch Metaphern deutlicher ausgedriickt als durch
den vorherrschenden Ausdruck«.'® Aristoteles koppelt dieses kognitive
Moment, das er der Analog-Metapher in besonderem Mafie, aber auch
dem Vergleich, den Bildern der Dichter (tév mountdv eikovec) und dem
Enthymem zuweist,"” mit dem Aspekt der Anschaulichkeit, dem Vor-Au-

111 Vgl. ebd.: »denn alle gebrauchen in der Unterredung Metaphern, eigentiimliche und
allgemein gebrauchliche Ausdriicke. Folglich ist es klar, dafl wenn jemand dies recht
bewerkstelligt, das Fremdartige und die unauffillige Anwendung der Kunst sich von
selbst emstellen und man sich deutlich ausdriicken kann«.

12 Ebd. 1405a.

113 So kénnen Metaphern zum sogenannten »frostigen Stil« (to Yoxpov) fihren (Rhet.
I11, 3; 1406b). Vgl. auch Aristoteles, Zop. VI 2: »1qv yop &oopeg TO KT PHETOUPOPELY
Aeyopevove (»Alles ist undeutlich, was in Metaphern gesprochen wird«).

114 Aristoteles, Rhet. I11, 10.

115 »Aufleichte Weise némlich zu Wissen zu gelangen, ist fiir alle von Natur aus angenehm.
[...] Folglich sind die Worte, die uns Wissen verschaffen, am angenehmsten. [...] Die
Metapher aber versetzt uns am ehesten in diesen Zustand« (ebd.).

116 Ubersetzung von mir. Pseudo-Demetrios, De cloc. 82: » Eviat piévror cagéctepov &V Toig
HETOUPOPOAG AEYETAL KA KUPLOTEPOV.

17 Aristoteles, Rhet. 111 10, 2—4.

41

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gen-Stellen (pod oppdrwv moelv) und driickt diese Verbindung mit dem

Begrift der energeia aus.'® Die energetische Wirkung der Metapher be-

steht demzufolge darin, im Reden Erkenntnis zu realisieren und im selben

Zug das theoretische Wissen vor Augen zu fithren. Die epistemologische

Lektuire der aristotelischen Rhetorik hat diesen Gleichschritt von Sprache

und Denken betont, und so profiliert etwa Pseudo-Demetrios den figtirli-

chen Ausdruck nicht nur als »wahreren (dAndéotepov) und deutlicheren

(cagpéotepov)«,'’? sondern ldsst thn auch restlos in der Vergegenwirti-

gungskraft der energetischen Metapher aufgehen.

Allerdings resultiert die Anschaulicheit bei Aristoteles nicht einfach aus

der epistemischen und bildgebenden Kraft der »lebendigen« Metapher.'*

Vielmehr tut sich in der Darstellung der aristotelischen Rhetorik ein Hiat

zwischen Metapher und Vor-Augen-Stellen auf, der auf ein »Problem im

Verhiltnis zwischen dem Anschauungs- und dem Analogiemoment« des

deutlichen Ausdrucks hinweist.'* Bei Aristoteles 16st sich das Vor-Augen-

Stellen begrifflich von der Metapher und besitzt im Unterschied zu dieser

selbst keine »ausdriickliche Riickbindung][] an die Erkenntnis«.'** Die An-

schaulichkeit des Metaphorischen, die traditionell ontologisch ausgelegte

Kraft der energeia,'” geht nicht in der epistemischen Funktion auf und

bleibt an die rhetorische Eigenart der affektiven Wirkung und des poten-

ziell triigerischen Effekts gebunden.'?! Die argumentative Persuasion der
philosophischen Rhetorik und mithin der deutliche Ausdruck sind bei

Aristoteles in herausragender Weise auf das Figiirliche angewiesen — da-

bei zeichnet sich ab, dass es als briichige Koppelung von kognitiv-intellek-

tuellen und sinnlich-anschaulichen Komponenten zu verstehen ist.

In den rhetorischen Abhandlungen der Lateiner wird der Bereich der Tro-

pen (Metapher, Katachrese, Gleichnis) — aber auch derjenige der Figuren -

wiederholt in den Dienst der deutlichen Rede gestellt. Gerade Quintilian
stofit bei seinen Bestimmungsversuchen der perspicuitas immer wieder — wie

18 Ebd., ITI 10, 6.

119 Ebd.

120 So die Auffassung bei Ricoeur 1986, S. 43.

121 Campe 1997 hier S. 215.

122 Vgl. grundlegend ebd., S. 213. Campe gibt den entscheidenden Hinweis darauf, dass
Aristoteles in Rhet. 111 10-11 die Begriffe »petagopd« und »mpd oppérev moreive
syntagmatisch nebeneinanderstellt, bei aller Nahe aber trennt und gesondert abhandelt.
Wihrend die Metapher als ontologischer Begriff im epistemologischen Rahmen
verharrt, tritt im Vor-Augen - etwa im Bezug auf die Einbildungskraft des Dichters
(Aristoteles, Poet. 1455a) oder auf das memoriale Vorstellungsbild (phantasma) (De an. 111,
3; 427b 18-20) — die Poetik auf.

123 Ricoeur 1986, S. 55.
124 Derrida 1971, S. 28.

42

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

beispielsweise im Fall der Emphasis — auf ein tiberschiissiges Moment, das
ihn beim Wortschmuck landen ldsst."* Folgerichtig bestimmt die Institutio
Oratoria den Ornat als gesteigerte Deutlichkeit: »Das Schmuckvolle [ornatum]
ist das, was mehr ist als nur durchsichtig [perspicuo)«.'*® Dabei findet eine
fur die romische Beredsamkeit und ihre Dualismen charakteristische be-
griffliche und metaphorische Verschiebung statt, die Cicero vorgepragt hat:
Wihrend die perspicuitas die helle Durchsicht auf die benannten Dinge ge-
wihrt, ist es dem guten Wortschmuck vorbehalten, die Rede mit dem Licht
des Anschaulichen zu erleuchten (fumen orationis)**” und gleichsam die Sinne
der Zuhérer — vornehmlich den Gesichtssinn — anzuregen.'”® Beispielsweise
wird von der Metapher gesagt, dass sie klarer (clariora) macht,"® und das
Gleichnis (similitudo) wird als derjenige Wortschmuck gelobt, der die Dinge
ins hellste Licht (praeclare lucem) riickt.”®® Im Gegensatz zur durchdringenden
sapheneial perspicuitas wird die durch den Ornat realisierte Erhellung der Rede
als clanitas (auch splendor oder nitor) bestimmt und die Vorstellung eines -
immer wieder als schon (pulchrius) qualifizierten — Oberflicheneffekts evo-
ziert."”® Den lateinischen Abhandlungen zufolge bildet die >Klarheit« (claritas)
oder der Glanz (mtor) der Wortfiguren die sinnliche und kunstvolle — des-
halb aber auch duflerliche — Ergdnzung zum rational Deutlichen und wird
systematisch abgetrennt. Vor dem Hintergrund der eigenen argumentati-
ven Aporien, die sich die réomischen Rhetoriker dabei einhandeln, und der
sapheneia der Metapher bei den griechischen Vorgiangern muss die claritas al-
lerdings als mhirenter Bestandteil der perspicuitas verstanden werden — ndm-
lich als ebenso notwendiger wie ambiger und auf Wirkung ausgerichteter
Uberschuss der angeblich seigentlichen< Durchsichtigkeit.

Im Hinblick auf das einzelne Wort, der perspicuitas in verbis, von der sich
herausgestellt hat, dass sie den Bereich der Wortfiguren aus ihrem Inners-
ten nicht ausschlieflen kann, ist die Eindeutigkeit des sprachlichen Aus-
drucks - ohne jegliche ontologische Gewiahr — der Sphire des Gebrauchs
tiberantwortet.

125 Quintilian, Inst. Orat. VIIT 2, 11: »Es konnte so scheinen, als sollte man auch Worte,
die mehr bezeichnen als sie aussprechen, in den Bereich der Durchsichtigkeit stellen,
unterstiitzen sie doch das Verstindnis; ich moéchte aber doch lieber die Form der
»Emphasis« zum Schmuck der Rede stellen, weil sie nicht bezweckt, dafl man versteht,
sondern dafy man mehr versteht«.

126 Ebd., VIII 8, 61.

127 Ebd., VIII 6, 7. Vgl. Cicero, De orat. 11 96.

128 Cicero, De orat. IIT 160f.

129 Ebd., III 157.

180 Quintilian, fnst. Orat., VIII 3, 72.

131 Z.B. ebd., VIII 3, 16-18; 70.

43

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Figurale Techniken der Deutlichkeit

2.b — Die perspicuitas in verbis contunctis zielt auf die grammatikalische Rich-
tigkeit und tiberschaubare Ordnung von syntaktischen Wortverbindun-
gen. Zu vermeiden sind daher Uberlinge des Satzes ebenso wie allzu
pragnante Kurze, Wortsperrungen, die das Ausmafl des Hyperbatons
iiberschreiten, zu ausfithrliche Parenthesen und zweideutige Konstruktio-
nen.** Sobald es allerdings darum geht, die Aufmerksamkeit der Zuhorer
zu fesseln, zeichnet sich dariiber hinaus ab, dass die syntagmatische Deut-
lichkeit den strikten ordo durchbrechen und auf figurale Techniken zur
affektbetonten Intensivierung der Rede zuriickgreifen kann.'* Schon zum
Schluss des Kapitels tiber die Durchsichtigkeit empfiehlt Quintilian — wie
zuvor auch Pseudo-Demetrios — den Einsatz von Wiederholungen dessel-
ben Satzteils oder Wortes (die Epanalepse) fiir das bessere Verstandnis.'**
Im Bereich des ornatus bieten die lateinischen Rhetoriker eine ganze Reihe
von Verfahren an, die iber die grammatikalische Richtigkeit und Ver-
stdndlichkeit hinausgehen und eine glanzvolle Steigerung der Deutlichkeit
zu einer dramatisch wirksameren Anschaulichkeit anstreben. Quintilian
hat diesen Uberschuss des Durchsichtigen schon im Bezug auf die trans-
parente Erzdhlung mit dem Begrift der evidentia gefasst und sich dafiir
entschieden, die Transzendierung des Redens zum Sehen in die termino-
logischen Schranken der Deutlichkeit einzuschlieflen. Dahinter verbirgt
sich ein klassifikatorisches Problem, das mit der Trennung von perspicuitas
und ornatus in der Stillehre eng verbunden ist und das bezeugt, dass die
Institutio Oratoria bei der programmatischen Ausrichtung des Ornats auf
die affektive Kraft der Vergegenwirtigung zurtickkommt und scheinbar
eine Kehrtwende vollzieht, denn die evidentia wird hier von der Deutlich-
keit abgesondert: »Deshalb wollen wir die évéapyeta, deren ich schon bei
der Erzahlung Erwdhnung getan habe, zu den Schmuckmitteln stellen«.'®
Quintilian rechtfertigt seine begriffliche Revision im Rahmen der Stilleh-
re mit dem Argument, dass »die Veranschaulichung (evidentia) oder, wie
andere sagen, Vergegenwirtigung (repraesentatio)« — ebenso wie der Wort-
schmuck insgesamt — »mehr ist als die Durchsichtigkeit, weil ndmlich die
Letztere nur den Durchblick gestattet, wahrend die Erstere sich gewisser-
maflen selbst zur Schau stellt [se ostendif]«.'* Der evidenzielle Uberschuss

182 Quintilian, Inst. Orat. VIIL 2, 14-16.
133 Vgl. Fuhrmann 1990, S. 1171,

184 Quintilian, Jst. Orat. VIII2, 24.

135 Ebd. VIII 3, 61.

136 Ebd.

44

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Deutlichkeit, der an dieser Stelle aus dem begrifflichen Rahmen der
perspicuitas ausgelagert wird, gewinnt bei Quintilian als ein eigenméchtiges
und nicht kontrollierbares visuell-kognitives Ereignis jenseits des Redens
Kontur und begriindet — ohne Gewidhr des Gelingens'” — die erwiinschte
Suggestionskraft des Ornats. Dem Wortschmuck obliegt es, das sinnli-
che Ereignis der unmittelbaren Vergegenwirtigung als affektive Seite der
sonst trockenen Deutlichkeit zu realisieren, »die Dinge, von denen wir re-
den, klar und so darzustellen, daf} es ist, als sahe man sie deutlich vor sich
(clare videantur)«** Allerdings darf trotz der begrifflichen Trennung bei
Quuintilian, die derjenigen von perspicuitas und ornatus geschuldet ist, nicht
aus den Augen verloren gehen, dass die nachtrigliche Absonderung der
Evidenz von der Durchsichtigkeit vom origindren Zusammenhang der
beiden divergenten Begriffe aus stattfindet. Die Abtrennung der eviden-
tia als Schmuckmittel spiegelt vielmehr symptomatisch den der perspicuitas
inhdrenten Mangel wider. Die Deutlichkeit ist nie ganz ohne Affekt, son-
dern urspriinglich von einer sinnlich-wirkungsvollen Seite durchdrungen.
In diesem Sinne hat Pseudo-Demetrios zuvor schon die enargeia als pathe-
tisches Mittel zur Realisierung und als integraler Bestandteil der sapheneia
besprochen.”®® Mit der Entfaltung des Wortschmucks unter dem Aspekt
der Evidenz begriindet Quintilian die rhetorische Technik als Versuch,
die perspicuitas mit kunstvollen Mitteln >mehr-als-deutlich« zu produzieren.
Was sich bei Aristoteles als Vor-Augen-Stellen im Rahmen der Ausfiih-
rungen zur energetischen Metapher entwickelt hat, wird in der lateini-
schen Rhetorik als Grundpfeiler der gesamten Lehre vom Wortschmuck
angelegt und betrifft eine Vielzahl von figuralen Verfahren.'*

Auf Cicero geht die Forderung zuriick, die verstdndliche und korrekte
Wortverbindung durch Figuren zu beleben, die eine gesteigerte Wirkung
dadurch erzielen (amplficatio), dass sie die Dinge lichtvoll verdeutlichen
(inlustris explanatio rerum) und gleichsam vor den Augen der Zuhorer dra-
matisch vergegenwartigen (sub aspectum subiectio).*' Denn - so stilisiert Ci-
cero den idealen, d.h. den in der Handhabung des Schmucks talentierten
Redner — man »kann das wahre Wesen einer Sache (natura rer) [...] nur

187 In dieser Hinsicht kann Blumenbergs anthropologischer Annidherung an die Rhetorik
zugestimmt werden, wenn er den Mangel an Evidenz im Sinne einer epistemologischen
Verlassenheit zur Begriindung der Beredsamkeit als »letzte und verspitete Disziplin der
Philosophie« ansetzt: »Rhetorik schafft Institutionen, wo Evidenzen fehlen. [...] Alles,
was diesseits der Evidenz tibrig bleibt, ist Rhetorik« (Blumenberg 1981, S. 110f.).

188 Quintlian, fnst. Orat. VIII 3, 62.

139 Ps.-Demetrios, De eloc. 208.

140 Campe 1997, S. 218.

41 Cicero, De orat. II1 202.

45

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

erkennen (intellegi), wenn man sie in Vollendung vor Augen fiihrt (ante
oculos ponitur)«.*** Demnach »macht es grofen Eindruck, bei einer Sache zu
verweilen, die Dinge anschaulich auszumalen (explanatio rerum) und fast so
vor Augen zu fithren, als triigen sie sich wirklich zu«.!** Um diesen eviden-
ziellen Effekt zu erzielen, ruft Cicero in der Folge — gleichsam als »Waffenc
des Redners - »unzihlige Figuren des Ausdrucks und des Gedankens«
auf." Dieser offene Katalog von Verfahren, die gerade dort aufgeboten
werden, wo »die deutliche Darlegung (inlustris explanatio) fehlt«,'*> wird von
Quintilian i foto ibernommen'*® und als Grundstein fiir das in der Institu-
tio Oratoria ausgebaute Inventar der figuralen Techniken gelegt. »Redenc,
so restimiert Cicero nach seiner ausufernden Aufzihlung, »heifit ja nichts
anderes, als alle oder jedenfalls die meisten Gedanken durch irgendein
wirkungsvolles Mittel ins rechte Licht zu setzen (illuminare sententias)«.**

Im Hinblick auf die perspicuitas in verbis contunctis werden bei Cicero und in der
Folge mehrere Wortfiguren zur wirkungsvollen Verdeutlichung des Sach-
verhalts aufgefiihrt: Verdoppelung (geminatio) und héaufige Wiederholung
von Worten und Kléngen (repetitio) etwa geben der Rede Kraft (vim) — sogar
der Pleonasmus kann die Rede verstandlicher gestalten.'*® Ebenso gehoren
beispielsweise Steigerung (gradatio), Antithese (contrapositio), Unterscheidung
(distinetio) ' die Aufzahlung (dinumeratio), die begriffliche Zergliederung (dis-
sipatio), der Exkurs (digressio), die Umschreibung (arcumseriptio) u.a. zu den
Figuren, die auf die effektvolle Durchsichtigkeit der Rede zielen." Unter
den Gedankenfiguren hingegen stechen die tiberschaubare Gliederung der
Rede (Ankiindigung des Beweiszieles/propositio, Absetzen der Punkte/sezunc-
tio oder duwisio,>* bundige Schlussfolgerung/rationis apta conclusio), das Defi-
nieren (definitio),"* die Aufzahlung von Details (digestio), die Beschreibung
(descriptio) oder anschauliche Schilderung (demonstratio)**® und insbesondere

142 Ebd., III 85.

143 Ebd., II1202.

144 Ebd., ITII 2004F.

145 Quintilian, fnst. Orat. IX 2, 2.

146 Ebd., IX 1.

147 Cicero, Orat. 136.

148 Quintilian, Inst. Orat. IX 3, 46.

149 Ebd., IX 3, 65.

150 Cicero, De orat. 111 206-208.

151 Rhet. ad Herenn. IV 52.

152 »Die Begriffsbestimmung ist das Stilmittel, welches die irgendeiner Sache eigentiimlichen
FEigenschaften (propria) kurz und biindig umfafit [...]. Diese Ausschmiickung wird
deshalb fiir vorteilhaft gehalten, weil sie den ganzen Sinn und die ganze Bedeutung eines
jeden beliebigen Ausdrucks klar und kurz darlegt (dilucide)« (ebd. IV 35).

153 »Schilderung wird das Stilmittel genannt, welches von den folgenden Ereignissen eine

46

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Gleichnis (simlitudo)*™ und das Beispiel (exemplum)'>® hervor. Diese Stil-
mittel sind zwar funktional dem Unterrichten (docere) zugeordnet und zielen
auf eine nachvollziehbare und unmissverstandliche Darstellung, die sich an
den logischen Parametern der argumentatio bzw. der durchsichtigen Beweis-
fuhrung (probati distincta ac perspicua) orientiert.'*® Allerdings diskutiert die
antike Rhetorik diese Techniken im Kontext der schmuckvollen Rede und
hélt dartiber hinaus eine Rethe weiterer, genuin affektiver Gedankenfiguren
zur Herstellung von glanzvoller Deutlichkeit bereit. Obwohl sie stets Ge-
fahr laufen, den strikten ordo zu stéren und die Rede durch Uberlinge zu
verdunkeln, werden die Steigerungsformen wie beispielsweise Emphase, re-
kapitulierende Zusammenstellung (frequentatio),'” Verweilen (commoratio),'>®
Ausrufung (exclamatiw), offene Rede (lientia/parrhesia), Beschreibung von
Ortlichkeiten (topographia), Gestandnis (confessio)™ u.a. in den Dienst der
deutlichen und anschaulichen Rede gestellt.

Als Hohepunkt und Zusammenfiithrung dieser affektiven Techniken kehrt
in Quintilians Lehre der figurae sententiae auch die Evidenz als Begriff wie-
der — unter dem Namen der Hypotypose (hypotyposis, Auspragung) iiber-
setzt die Institutio Oratoria Ciceros sub oculos subjectio und wirft die evidentia
dieses Mal nicht als transparente Erzdhlung, sondern als effektvolle Figur
in das dezidiert dramatische Gewand des Vor-Augen-Stellens, wonach die
Rede zurticktreten und die Dinge sich mehr als handgreiflich (manifestius)
zeigen sollen (non enim narrari res, sed agi videtur).'*® Gleichsam stellt Quin-
tilian den gesamten Apparat der Stilmittel im Hinblick auf dieses visuelle
Ereignis jenseits des Redens auf und konfiguriert damit eine Vielzahl von
Techniken des Uber-Deutlichen. Die perspicuitas bleibt konstitutiv auf ei-
nen effektvollen Uberschuss angewiesen, den die Rhetorik nur organisie-
ren, nicht aber kontrollieren kann.

durchschaubare und klare Darstellung (perspicuam et dilucidam) voller Feierlichkeit enthélt«
(ebd. IV 51, 68).

154 »Der Vergleich ist eine Redeweise, welche etwas Ahnliches aus einem verschiedenen
Gebiet auf irgendeinen Sachverhalt tibetrdgt. Man nimmt ihn, um zu schmiicken, um zu
beweisen, um offener zu sprechen oder um etwas vor Augen zu stellen« (ebd. IV 59).

155 »Ein Beispiel [...] stellt [...] vor Augen, wenn es alles klar ausdriickt, so daff man die
Sache sozusagen mit der Hand bertihren kann« (ebd. IV 62).

156 Quintilian, fnst. Orat. V 14, 33.

157 Rhet. ad Herenn. IV 52f.

158 Ebd. IV 58.

159 Quintlian, fnst. Orat. IX 2, 1-107.

160 Ebd., IX 2, 40. - Im Rahmen der Ausfithrungen zur narratio hat Quintilian schon
deutlich gemacht, dass die Hypotypose nicht fiir eine Erzahlung gehalten werden darf
(ebd., IV 2, 3). Vgl. dazu Campe 1997, S. 219.

47

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kunst der Deutlichkeit

Aus der Lektiire der antiken Rhetorik-Abhandlungen - so kann man als
Fazit festhalten — geht hervor, dass die Deutlichkeit eine ebenso grund-
legende und folgenreiche wie in sich spannungsvolle Richtlinie fiir die
Beredsamkeit darstellt. Sowohl die sapheneia der Griechen als auch die per-
spicuitas der Lateiner — Begriffe, mit denen gelegentlich ein hoher erkennt-
nistheoretischer Anspruch verbunden worden ist — stehen zwar fir die
oberste Tugend der affektlosen und durchsichtigen Rede und werden bis-
weilen als eine selbstverstindliche und jederzeit verfiighare Norm behan-
delt. Besonders die rémischen Traktate unterstiitzen die Vorstellung, dass
mit dem deutlichen Ausdruck gleichsam das von Cicero so getaufte lumen
naturale der Vernunft, also das naturliche Licht der menschlichen Erkennt-
nis unmittelbar durchscheint.'® Entsprechend werden die Rhetoriker
nicht miide, fiir die verstandliche und tiberzeugende Rede einzufordern,
dass sie moglichst ungekiinstelt und natiirlich (megpurkdtwg) erscheinen
soll, wahrend derjenige Vortrag, der sein Gemachtsein verrit, fehlerhaft
ist — »wie wenn Wein gepanscht wird«!* — und »den Sinn verdunkelt«.'%
Auch an dieser Begriindungsweise ist allerdings erkennbar, dass die deut-
liche Rede von den rhetorischen Lehrbiichern im Wesentlichen als eine
"Technik, d.h. als eine >Kunst« im klassischen Sinn des Wortes, konzipiert
wird. Gerade weil Verstiandlichkeit und Klarheit nicht gewéhrleistet wer-
den kénnen, sind sie mit handwerklicher Geschicklichkeit zu suggerieren
und stellen das erwiinschte Ergebnis jenes ciceronischen, aus den Wir-
kungen des kunstvollen Redens leuchtenden lumen orationis dar. Gegen
alle Implikationen des Begriffs, wonach fiur die ratio loguendi moglichst
auf jeden Wortschmuck zu verzichten ist, gewinnt der durchsichtige Aus-
druck in vollem Umfang als etwas origindr Gemachtes, als oratio ornata
Profil. Immer wenn die perspicuitas als ein niichterner Zustand der Sprache
(Eigentlichkeit, Transparenz) gefasst wird, tritt der Widerspruch hervor,
dass im Innersten der Deutlichkeit schmuckvolle Verfahren am Werk sind
(Metapher, Evidenz). Das Ideal der unfigiirlichen Rede ist konstitutiv dar-
auf angewiesen, mit Tropen und Figuren realisiert zu werden. Die raffi-
nierte Besonderheit der geschmiickten Deutlichkeit besteht darin, dass
der Ausdruck ungekiinstelt wirken soll und dass sich dieser Effekt nur
dann einstellen kann, wenn das Gemachtsein der Rede verborgen bleibt
(Aavddvev moodvrag).

161 Cicero, Acad. hb. 11 20.
162 Aristoteles, Rhet. III 2, 4.
163 Quintilian, fust. Orat. VIII Prooemium 23.

48

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bei allen Widerspriichen, die sich in den antiken Traktaten aus der Be-
stimmung von sapheneia bzw. perspicuitas in systematischer Hinsicht zeigen,
wire es allerdings ungenau und zu einfach, daraus abzuleiten, dass die
Helligkeit der Rede im Grunde immer dem kanonischen Gegenteil, der
obscuritas, verfallen ist. Ihrem Anspruch nach sind Deutlichkeit und Dun-
kelheit durchaus begrifflich auseinanderzuhalten. Jenseits eines opposité-
ren Dualismus geht es hier jedoch darum zu sehen, dass das Versprechen
der Deutlichkeit an spezifische Verfahren gekniipft ist und dass offen blei-
ben muss, ob es auch tatsidchlich eingelost werden kann. Im Innern der
Deutlichkeit sind widerstrebende Momente am Werk, die darauf schlie-
len lassen, dass sie — auch im technischen Sinne — nicht ohne ein gewisses
Maf an Dunkelheit realisiert werden kann.

Tatsédchlich hat sich bei der Lektiire der rhetorischen Abhandlungen her-
ausgestellt, dass die Kunst der verstdndlichen und affektfreien Rede durch
eine Reihe charakteristischer Mittel zur Erzeugung von Evidenz bestimmt
ist. Die figuralen Verfahren lassen sich im Wesentlichen nach zwei Grup-
pen einteilen: Der aristotelischen Tradition der energeia entspringt die dra-
matisch-affektive Vergegenwartigungskraft der Rede (repraesentatio) — die
deskriptive Veranschaulichung hingegen, die auf die griechische enargeia
zurtickgeht, feiert ihren niichternen Exzess in der méglichst detaillierten
und vollstindigen Beschreibung von Personen oder Geschehnissen.'® Im
einen wie im anderen Fall zeigt die Rhetorik zwei Gesichter der Deut-
lichkeit, die sich gegenseitig bedingen und ergidnzen: Der durchsichtige
Ausdruck stellt keine selbstverstandliche Gegebenheit dar, vielmehr muss
ein problembewusstes Verstandnis davon ausgehen, dass die rhetorische
Deutlichkeit stets zweiwertig ist und das potenziell briichige Gefiige von
intellektuell-niichternen und sinnlich-anschaulichen Elementen umfasst.
Weil sich das Ideal der univoken und transparenten Rede erst in der nicht-
kontrollierbaren Zustimmung eines Publikums erfiillen kann, enthalt die
sapheneia bzw. perspicuitas einen Mangel, der durch einen Uberschuss von
Uber-Deutlichem - ohne Gewihr des Gelingens — supplementiert wird.
»Kunst der Deutlichkeit« ist der Name fiir die einer strukturellen Not ge-
schuldete zwielichtige Praxis, »mehr-als-deutlich« zu reden.

164 Vgl. zum Doppelgesicht der evidentia mit Bezug auf die >poetische Malereic des
18. Jahrhunderts: Miilder-Bach 1998, S. 105-109.

49

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Deutlichkeit in der deutschen Frihaufklarung

Rhetorik und Poetik der Aufklarung tibersetzen die oberste Tugend der
durchsichtigen und eindeutigen Rede aus der Antike durchweg mit dem
Wort »Deutlichkeit«. Damit éibernehmen sie einen Begriff, in dem sich das
Programm des Vernunftzeitalters auf den Punkt bringen lasst. Deutlich-
keit meint im Zuge der wissenschaftlichen Neubegriindung im 17 Jahr-
hundert und der anschliefflenden, im deutschsprachigen Raum mafigeb-
lich durch Christian Wolff bestimmten philosophischen Terminologie
die hochste Qualitdt begrifflicher Erkenntnis. In analytischer Hinsicht
ist es entscheidend zu sehen, dass dadurch zwei im Ansatz kollidieren-
de Konzepte zusammengefasst worden sind: Wihrend die grofien meta-
physischen Systeme des 17. Jahrhunderts eine Denkstruktur adressieren,
die »klare und deutliche« Erkenntnis durch den strikten Ausschluss der
sinnlichen Wahrnehmung gewihrleisten soll, kann dieser Pramisse zufol-
ge die Rede als Auflerung in Raum und Zeit strukturell nur eine Quelle
von Verworrenheit und Dunkelheit darstellen. Es handelt sich bei dieser
seit Beginn des 18. Jahrhunderts allseits anzutreffenden Ambiguitit des
Wortes »Deutlichkeit« nicht um ein kontingentes Phinomen. Man kénnte
cher von einer Ironie der Begriffsgeschichte sprechen, wenn der Umstand
nicht erahnen liefle, wie sehr der philosophische Wortgebrauch tiber
seinen diskursiven Rahmen hinaus dominierend gewirkt hat. Die damit
verbundenen massiven Anstrengungen etwa im Rahmen sprach- und bil-
dungspolitischer Programme entspringen dem Anliegen, die Deutlichkeit
des Denkens und die Deutlichkeit des Redens deckungsgleich zu koppeln,
und miissen als Versuche eingestuft werden, die Begriffe konvergieren zu
lassen. Allerdings tibt die Rhetorik der Aufklirung mit ihrem zentralen
Konzept der transparenten Rede den Umgang mit einem epistemisch he-
terogenen Gefiige. Als diejenige Redequalitit, durch die der ungetriibte
Blick auf die 7es gewdhrleistet werden soll, betrifft diese Spannung die
keineswegs selbstverstindliche Koppelung von Wissen und Reden.

Deutlichkeit als Leitbegriff der Aufkldrung

Die Deutlichkeit ist nicht nur in der Rhetorik, sondern auch im philoso-
phischen Diskurs des 17. und 18. Jahrhunderts durchgehend von einer
systematischen Unruhe gekennzeichnet. In der Tat erhilt die cognitio di-
stincta von Descartes tiber Leibniz und Wolff zwar den fir das Denken
und Handeln der Aufkldrung unbestrittenen Stellenwert eines universa-

50

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

len Leitbegriffs — doch wird diese epochale Aufwertung von anhalten-
den und keineswegs einmiitigen Auseinandersetzungen begleitet, die bis
in die dsthetischen Theorien des 18. Jahrhunderts hinein zu einer Mehr-
zahl von konzeptuellen Differenzierungen und Verschiebungen gefiihrt
haben. Ist die »klare und deutliche« Erkenntnis bei Descartes noch als
eingeborene Idee und als gnoseologische Primisse in der menschlichen
Vernunft (und nur hier) verwurzelt, bereiten die einschligigen Revisionen
bei Leibniz und Wolff dem iibergreifenden anthropologischen Programm
des 18. Jahrhunderts den Boden. So wie hier der Mensch als sinnlich-ver-
niinftiges Doppelwesen begriffen wird,'® so steht Deutlichkeit nicht mehr
fur eine der menschlichen Seele ewig mitgegebene Erkenntnis vor aller
Erfahrung, sondern steuert als regulative Idee den in der Extension unab-
schlieflbaren Wissenserwerb, ohne deshalb den Stellenwert als Maf3stab
fur die Perfektionierung des Menschen einzubtifien: »Die Deutlichkeit der
Erkentnis entsteht bey uns nicht auf einmal, sondern nur nach und nach.
In der ersten Kindheit haben wir noch keine deutliche Erkentnis. Wir be-
kommen dieselbe erst mit den Jahren«,'* schreibt Georg Friedrich Meier
in seiner 1752 erschienenen Vernunfilehre und gibt mit diesen Worten die
vorherrschende Meinung seiner Zeit wieder. Wenn er im Anschluss daran
die Unmoglichkeit einer absoluten, von jeder Dunkelheit freien, letztlich
nur in Gott verbiirgten Deutlichkeit und damit die grundlegende Unvoll-
kommenheit der menschlichen Erkenntnis bekriftigt, so kntipft er nahtlos

an die bei Leibniz gewonnenen Positionen Wolffs an:'®

[Es] ist unmoglich, dafl wir irgends eine Erkentnis solten ganz deutlich machen
koénnen, und das Bemiihen nach derselben wiirde bey uns Menschen ein rasendes
Unternehmen seyn. Alle unsere deutliche Erkentnis, ist nur eines Theils deutlich,
oder, wenn wir eine Sache deutlich erkennen, so unterscheiden wir nur einige
ihrer Merkmale von einander, und sehr viele bleiben uns dunkel. In allen unsern
deutlichen Vorstellungen ist noch viel Verwirrung und Dunkelheit. Es verhalten
sich unsere deutlichen Vorstellungen, wie die Gemilde, welche nach dem Perspec-
tive gemalt werden. Dieselbe enthalten viele Dinge, die sich hinten in der Aussicht
zu verlieren scheinen.!%

Anders als seine Vorgdnger hat Meier die Kritik an der cartesianischen
Philosophie aus der tiefen Einsicht geschopft, dass im aufkldrerischen

165 Vgl. etwa die Beitrdge in Schings 1994.

166 Meier, Vern. § 170.

167 Baumler hingegen hat Meiers Position von derjenigen des angeblich dogmatischen Wolff
abgegrenzt: Baumler 1967, S. 204. Vgl. hierzu Adler 1988, S. 202f.

168 Meier, Vern. § 175.

51

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Projekt eine »rasende« Dynamik am Werk ist. Der Wissensmaschine, die
sich aus der rationalistischen Vorstellung von der anthropologischen Per-
fektibilitit beschleunigt und die Meiers Worten gemifd in ihrem Innern
aufler sich ist, hilt der Baumgarten-Schiiler eine asthetische Position ent-
gegen. Der konstitutiven Erweiterung des gnoseologischen Systems um
den dunklen Bereich der sinnlichen Wahrnehmung entspringt dabei eine
neue, gemessen an den erkenntnistheoretischen Vorgaben tiberaus span-
nungsvolle Modellierung des Deutlichkeitsbegriffs. Sein Konzept erlau-
tert Meier gezielt in bildlicher Redeweise, indem er das sinnliche Prinzip
der Sichtbarkeit auf die hochste Qualitit geistiger Einsicht tibertragt und
gleichsam die fiir die frithe Asthetik programmatische Verschrinkung von
Erkenntnis und sinnlicher Wahrnehmung vor Augen stellt. Der Vergleich
der Deutlichkeit mit einem optischen Instrument, durch das entfernte Ge-
genstande genauer erkannt werden kénnen, definiert die intelligible Deut-
lichkeit tiber ein mediales Dispositiv.'® Die Moglichkeit von Erkenntnis
wird mit Entschiedenheit an spezifische Techniken und Hilfsmittel ge-
koppelt, die Meier zufolge sogar derart bestimmend sind, dass erst sie
die Gegenstinde in den Gesichtskreis treten lassen - die realen »Dinge«
jedenfalls scheinen nicht in Reichweite des natiirlichen Sehapparats zu
liegen. In der deutlichen »Vorstellung« (das ist die deutsche Ubersetzung
von repraesentatio) wird keine vorgegebene Wirklichkeit getreu wiederge-
geben - vielmehr konstituieren sich »Objekt« und »Subjekt« tiberhaupt
erst in der technisch gertisteten Wahrnehmung.'” Der Blick durchs Fern-
rohr stellt indes nur das eine Moment des Wissenserwerbs dar - die so
erfassten Dinge missen zudem aufgezeichnet werden. Deutliche Erkennt-
nis hangt damit grundsatzlich auch von einer asthetischen Praxis ab und
wird entsprechend als »Gemilde« figuriert. Hier scheint im Bild von der
per-spektivischen Zeichnung unter der Hand das Redeprinzip der per-spicui-
tas als strukturierendes Verfahren der Gegenstandsreprésentation durch
und nimmt im Zentrum eines epistemisch erweiterten rhetorischen Pro-
gramms Platz.”! Die cartesianische Vernunft als das System der »klaren

169 Vgl. zum wissenschaftlichen Einsatz von Mikroskop und Teleskop im 17. und
18. Jahrhundert: Lepenies 1978, S. 17; Alpers 1985, S. 64, S. 89; Steinmann/Witthaus
2003; Witthaus 2005.

170 Vgl. hierzu Wellbery 1994, S. 176f.: »Die theoretische Produktion der &sthetischen
Vorstellung 1afit sich nicht vom isolierten Begriff und dessen unmittelbarem Sinn
(Vorstellung bedeute Wiedergabe eines vorgegebenen Objektes) her erfassen; sie
ist vielmehr zu begreifen als Herrichtung einer Bithne, auf der sich das Subjekt zum
Objekt verhalt, Inszenierung des vorstellenden Subjekts als eines, das tiber dsthetische
Gegenstandlichkeiten verfiigt und dadurch sich selber hervorbringt«.

171 Vgl. Wagner-Egelhaaf 1997.

52

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und deutlichen Erkenntnis« und die Gegenstéinde der Welt sind bei Meier
nicht mehr wie in der Metaphysik des 17. Jahrhunderts durch eine prasta-
bilierte Einheit des Seins verbunden,'” sondern klaffen auseinander — im
asthetisch potenzierten Deutlichkeitsbegriff der Aufklarungszeit feiern sie
ithre vielleicht letzte Hochzeit.

Diese neue >Kunst der Deutlichkeit, die sich im Herzen des 18. Jahrhun-
derts abzeichnet und der das Interesse im vorliegenden Kapitel mafigeblich
gilt, scheint dem Ansatz nach nicht nur die Gleichschaltung von Wissen-
schaft, Asthetik und Rhetorik zu betreiben. Indem das Ideal logisch-be-
grifflicher Erkenntnis um den konstitutiven Aspekt der transparenten und
evidenten Darstellung erweitert wird, gewinnt im &sthetischen Projekt,
das sich als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis gerade durch den
Ausschluss des deutlichen Begriffs definiert hat, eine zur gnoseologischen
Architektur der Aufklarungszeit schief stehende »ésthetische Deutlichkeit«
Profil. Kant wird dieses Moment zwar begrifflich rahmen - aber auch im
Innersten seiner Logik stellt die in der Forschung noch unbeachtet ge-
bliebene »dsthetische Deutlichkeit« eine nicht unerhebliche Inkonsequenz
dar. Im zentralen Begriff der Aufklarung spiegelt sich so die grundlegen-
de Spannung im Unternehmen des Vernunftzeitalters wider: Die Deut-
lichkeit besitzt ein Janusgesicht und spaltet sich in die widerstrebenden
Komponenten von programmatischem Anspruch und - gemessen an den
Vorgaben - zwielichtiger rhetorischer und/oder asthetischer Praxis.
Meiers Ausfuhrungen zur Deutlichkeit bilden nur den vorldufigen Ho-
hepunkt der vorangegangenen Recodierungen im 17. Jahrhundert und
der daran anschlieflenden Diskussionen bei Leibniz und Wolff. Bevor im
folgenden Abschnitt die Pramissen der »dsthetischen Deutlichkeit« und
deren systematisch bedingte Spannung nachvollzogen werden kénnen, ist
es daher unabdingbar, die schon vor dem Auftreten der Asthetik in sich
problematische Konzeption der begrifflichen Deutlichkeit zu analysieren.

»klar und deutlich« (Descartes)

Die Wendung »klar und deutlich«, die im deutschsprachigen Raum auf
Luthers Heilige Schrifft (1545) zurtickgeht'” und die ebenso in Rhetorik wie

172 Vgl. Cassirer 1932, S. 126.

173 Vgl. Mos. 5, 27,8: »Und solt auff die Steine alle wort dieses Gesetzes schreiben klar und
deutlich.« Luther gibt damit die genuin rhetorischen Begriffe der griechischen und
lateinischen Uberlieferung wieder (die Septuaginta schreibt an der betreffenden Stelle
capdg opddpa>sehr deutliche, die Vulgata »plane et lucide«).

53

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in Poetik des Barock als Merkmal der durchsichtigen Rede zirkuliert,'”
verfestigt sich im ausgehenden 17. Jahrhundert als Ubersetzung fiir das
zentrale Kriterium der cartesischen Philosophie — die revolutionire Forde-
rung nach einem Denken, das sich »clare et distincte« selbst zu vergewis-
sern weifl, avanciert gleichsam zum Signum einer neuen Epoche. Zwar ist
der lateinische Ausdruck bereits in der Scholastik geldufig,'”™ erhlt aber
erst bei René Descartes den grundlegenden Stellenwert fir die Errichtung
eines zuverldssigen Wissenssystems. Im Unterschied zu den dunklen und
verworrenen (»confuse et obscure«) konnen nur die klaren und deutlichen
Perzeptionen als wahr gelten — wie Foucault auch mit Blick auf die Lo-
gik von Port-Royal hervorgestrichen hat, orientiert sich iiber den engeren
Rahmen der Philosophie hinaus ein ganzes Zeitalter an dieser universalen
Maxime."”

Sein methodologisches Projekt stellt Descartes bereits in den frithen Regu-
lae ad directionem ingenii vor. Klarheit und Deutlichkeit werden hier in einem
bestimmten Erkenntnisbereich verortet, den Descartes mit dem Begriff
der »Intuition« bezeichnet. Neben der Fahigkeit zum diskursiven Denken
besitzt der Mensch das Vermégen zu kontemplativer Einsicht. Descartes
ist allerdings darum bemiiht, intuitive Erkenntnis nicht psychologisch zu
konzipieren, sondern als grundlegenden lerminus technicus seines neuen me-
thodischen Verfahrens zu prigen:

Unter Intuition verstehe ich nicht das schwankende Zeugnis der sinnlichen Wahr-
nehmung oder das triigerische Urteil der verkehrt verbindenden Einbildungs-
kraft, sondern ein so mitheloses und deutlich bestimmtes Begreifen [tam facilem
distinctumque conceptum)] des reinen und aufmerkenden Geistes [mentis purae et
attentae], daf} tiber das, was wir erkennen, gar kein Zweifel zuriickbleibt, oder, was
dasselbe ist: eines reinen und aufmerkenden Geistes unbezweifelbares Begreifen,
welches allein dem Lichte der Vernunft [luce rationis] entspringt und das, weil ein-
facher, deshalb zuverlassiger ist als selbst die Deduktion, die doch auch [...] vom
Menschen nicht verkehrt gemacht werden kann.'”’

Zur Erlangung zuverlissigen Wissens miissen demnach zwei Grundre-
geln beriicksichtigt werden. Den Ausgangspunkt bildet das durch Intu-
ition deutlich und zweifelsfrei Erkannte. Mit Hilfe der Deduktion kann
in der Folge das abgeleitet werden, was notwendigerweise aus dem in-

174 Vgl. Harsdorffer 1650, S. 105: »Die ganze Rede soll verstindlich-zierlich und den Sachen
gemif} seyn. Die Wort klar und deutlich gesetzet werdens.

175 Vgl. Gabriel 1976, S. 846.

176 Vgl. Foucault 1999, bes. S. 82-91.

177 Descartes, Reg. ITI, 5.

54

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tuitiven Begreifen hervorgeht. Alles hingt demnach von der origindren
Einsicht ab, die als Tatigkeit des reinen Geistes vorgestellt wird. Losgelost
von allen Sinneseindriicken und von der Embildungskraft, die unsicheren
Wahrnehmungsbedingungen unterliegen, zielt das reine Denken auf letz-
te, unabhéngig von aller Erfahrung erkannte Begriffe. Diese erschlieflen
sich deutlich, wenn sie durch Unterscheidung (Distinktion<) getrennt von
allen anderen identifiziert und zu einer einfachen, nicht weiter teilbaren
Vorstellung zerlegt werden. Die konstruktive Entfaltung dieser intuitiven
Wahrheit durch Deduktion gestattet — ganz nach dem Vorbild der Mathe-
matik — mittelbare Gewissheit.

Descartes’ methodologisches Programm adressiert eine analytische Struk-
tur des menschlichen Geistes, die er im reinen Denken hervortreten sieht
und die er zu operationalisieren bemiiht ist — das Vermdgen, deutlich zu
erkennen, steht allerdings unter dem Vorzeichen einer erheblichen meta-
physischen Absicherung.””® Wie die Rede vom Licht der Vernunft als letz-
ter Quelle menschlichen Wissens zeigt, schliefit sich Descartes mit seinem
Postulat vom intuitiven geistigen »Sehenc einer platonisch-augustinischen
"Tradition an. Dieses Licht, das den Weg der Erkenntnis erhellt, stammt
nicht von auflen, sondern von innen, ohne deshalb der Vernunft selbst
anzugehoren. Es zeigt die Region der Ideen und der ewigen Wahrhei-
ten in dem Mafle, in dem es »auf eine andere und hohere Lichtquelle«
zuriickverweist,'” auf das gottlich verbtirgte lumen naturale. Die Lehre von
der Klarheit und Deutlichkeit grindet auf der metaphorischen Vorstel-
lung eines angeborenen Lichts der Vernunft, das es freizulegen gilt, damit
die Ideen und deren reprisentativer Gehalt erkannt werden kénnen.'®
Zuganglich wird diese origindre Quelle des Intelligiblen nur unter volliger

178 Vgl. Descartes, Disc. IV, 7: »Denn [es] ist sogar das, was ich gerade als Regel angenommen
habe, daf3 niamlich Dinge, die wir uns klar und deutlich vorstellen, alle wahr sind, nur
gesichert, weil Gott existiert und weil er ein vollkommenes Wesen ist und alles in uns
von thm herkommt«. Dieses Argument, so fithrt Descartes in der vierten Meditation aus,
kann nur unter der Voraussetzung Geltung beanspruchen, dass Gott als vollkommenes
Wesen den Menschen nicht tauschen kann (vgl. Descartes, Med. IV).

179 Cassirer 1932, S. 128.

180 Vgl. Descartes, Med. I11, 15: »Und so ist es mir also durch das natiirliche Licht ganz
augenscheinlich [perspicuum], dass die Vorstellungen [ideas] in mir gleichsam Bilder
[imagines] sind, die zwar leichtlich hinter der Vollkommenheit der Dinge zuriickbleiben
mogen, denen sie entlehnt sind, die aber nicht irgend etwas Grofleres oder
Vollkommeneres enthalten kénnen«. Zu Descartes Ideenlehre vgl. ausfithrlich Perler
1996.

55

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausschaltung der sinnlichen Welt im Denkakt.!® Die von Descartes
breitangelegte Kritik der Einbildungskraft, der Anschauung und des Ge-
dachtnisses entspringt der Annahme, dass die Sinneswahrnehmungen
verworren und dunkel sind (»confuse et obscure«) und das dem Men-
schen angeborene Licht der Vernunft trilben.’®* Nur diejenigen Perzep-
tionen konnen »clare et distincte« sein, die als klare und deutliche Ideen
im [umen naturale prasent und die daher als wahr einzustufen sind. Ganz
im Sinne des >cartesischen Zirkels<*® bildet so die géttliche Idee der Deut-
lichkeit selbst die Pramisse fiir die deutliche Erkenntnis: »[Die Vorstellung
Gottes] ist die wahrste, klarste und deutlichste aller meiner Gedankenc.!8*
Es erstaunt kaum, dass in den Grundfesten des groflen Sakularisierungs-
prozesses, in dem die Aufklarung ihre wesentliche Aufgabe sieht, religicse
Metaphern und Motive am Werk sind. Wie auffallen muss, konzipiert
Descartes an programmatisch zentraler Stelle seines Discours de la méthode
(1637) das Vermoégen zu klaren und deutlichen Perzeptionen mit einer
passivischen Konstruktion:

Die erste [Vorschrift] besagte, niemals eine Sache als wahr anzuerkennen, von der
ich nicht evidentermaflen erkenne, dafl sie wahr ist: d.h. Ubereilung und Vorur-
teile sorgfiltig zu vermeiden und tiber nichts zu urteilen, was sich meinem Denken
nicht so klar und deutlich darstellte [se présenterait si clairement et si distinctement a mon
esprif], dafd ich keinen Anlaf} hitte, daran zu zweifeln. '8

Demnach konstituiert sich das autonom denkende Subjekt tiber ein ur-
springliches Evidenzerlebnis. Als angeborene Erkenntnisgaben zeigen sich
Klarheit und Deutlichkeit dem aufmerksamen Geist von selbst. Gleichsam
scheint an dieser Stelle im Begriff der »clarté« jene claritas dei durch,'®® die
fiir den mystischen ebenso wie fiir den dsthetischen Diskurs des Mittelal-

181 Vgl. Descartes, Med. III, 1: »Ich werde jetzt meine Augen schlielen, meine Ohren
verstopfen und alle meine Sinne ablenken, auch die Bilder korperlicher Dinge samtlich
aus meinem BewufYtsein tilgen, oder, da dies wohl kaum méglich ist, sie doch als eitel
und falsch fiir nichts achten; mit mir allein will ich reden, tiefer in mich hineinblicken
und so versuchen, mir mein Selbst nach und nach bekannter und vertrauter zu machenc.

182 Vgl. z.B. Descartes, Med. 111, 19.

183 Vgl. Loeb 1992, hier S. 223: »The illusion consists in the irresistible belief in the thruth
of a proposition for which one lacks good evidence. Any clear and distinct perception
is implicated in the illusion. There is no clear and distinct perception for which one has
good evidence, if good evidence a non-question-begging argument against the skeptical
supposition«.

184 Descartes, Med. 111, 25.

185 Descartes, Disc. 11, 7.

186 Vgl. die Offenbarung des Johannes: »et civitas non eget sole neque luna ut luceant in ea
nam claritas Dei inluminavit eam et lucerna eius est agnus« (Offb. 21, 23).

56

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ters zentral gewesen ist.'¥ Descartes benotigt diese metaphysische Grund-
lage, um das denkende Subjekt auf sicherem Boden agieren zu lassen.
Daher baut die Selbstvergewisserung im Cogito-Argument — der paradig-
matische Fall fiir etwas, das klar und deutlich erfasst wird'®® — auf einer als
selbst-evident gesetzten Pramisse auf.'® Erst vor dem Hintergrund dieser
vermeintlich absolut sicheren Erkenntnisgrundlage kann Descartes die
Begriffe Klarheit und Deutlichkeit epistemisch ausrichten und ihnen eine
methodische Bedeutung fiir die Wahrheits- bzw. Urteilstheorie verleihen.
Descartes misst der intuitiven Erkenntnis tiber die psychologischen Mo-
tive hinaus (aufmerkender Geist, Evidenzerlebnis) einen technischen Stel-
lenwert bei. Seine Lehre von der Klarheit und Deutlichkeit als Wahrheits-
kriterium erhebt einen allgemeinen Anspruch. Wie also kommt man zu
einer klaren und deutlichen Idee? Die zweite Meditation hélt ein Beispiel
bereit, an dem Descartes’ Anleitung anschaulich wird:

Betrachten wir diejenigen Gegenstinde, von denen man fiir gewShnlich annimmt,
sie von allen wiirden am deutlichsten begriffen, d.h. Kérper, die wir betasten und
sehen [...], z.B. dieses Stiick Wachs. [...] seine Farbe, Gestalt, Grofie liegen offen
zutage, es ist hart, auch kalt, man kann es leicht anfassen, und schligt man mit
dem Knochel darauf, so gibt es einen Ton von sich, kurz - es besitzt alles, was er-
forderlich scheint, um irgendeinen Kérper ganz deutlich [distinctissime] erkennbar
zu machen. Doch sieh! Wihrend ich noch so rede, nidhert man es dem Feuer, — was
an Geschmack da war, geht verloren, der Geruch entschwindet, die Farbe dndert
sich, es wird unférmig, wird grofier, wird fliissig, wird warm, kaum mehr lafit es
sich anfassen, und wenn man darauf klopft, so wird es keinen Ton mehr von sich
geben. Bleibt es denn noch dasselbe Wachs? Man muf zugeben - es bleibt, keiner
leugnet es, niemand ist dariiber anderer Meinung. Was an ihm also war es, das
man deutlich erkannte?!%°

Fur Descartes besteht kein Zweifel daran, dass die deutliche Erkenntnis
des Gegenstandes nicht im Bereich der Sinne liegen kann, da sich die
duflerlichen Merkmale, wie das Beispiel zeigt, verandern kénnen. Was
es erlaubt, das Wachs an zwei verschiedenen Zeitpunkten als dasselbe zu
identifizieren, ist nicht die Konzentration auf die partikuldren Sinneseigen-
schaften. Das Wachsstiick ist weder durch die Sinne noch, wie Descartes

187 Vgl. Eco 1993, S. 67-78; S. 137-140.

188 Vgl. Descartes, Disc. IV, 3: »Nun hatte ich beobachtet, daf} in dem Satz: >Ich denke, also
bin ich< tiberhaupt nur dies mir die Gewif3heit gibt, die Wahrheit zu sagen, daf} ich klar
einsche [je vois trés clairement], daff man, um zu denken, sein mufi, und meinte daher,
ich kénne als allgemeine Regel annehmen, daf} die Dinge, die wir ganz klar und deutlich
[fort clairement et fort distinctement] begreifen, alle wahr sind«.

189 Vgl. Perler 1996, S. 164f.

190 Descartes, Med. 11, 11.

57

13.01.2026, 14:43:46.



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

an dieser Stelle ausfiithrt, durch die Vorstellungskraft zu erkennen. Nur
uber den Geist, tiber eine mspectio mentis, eine Einsicht des Verstandes, ist
es moglich, zwar nicht den Gegenstand selbst, aber die Idee vom Gegen-
stand klar und deutlich zu erfassen.'”® Vom Wachs bleibt dann als deutli-
che Erkenntnis nichts anderes tibrig, als dass es ausgedehnt, biegsam und
verdnderlich ist — dies erschliefit sich schlicht aus dem Umstand, dass fiir
den materiellen Korper der Begriff der Ausdehnung bestimmend ist. Es
geht bei diesem Verfahren aber nicht einfach darum, von den Akzidenzien
zu abstrahieren, wie Descartes selbst in einem Brief an Clerselier betont
hat.'? Um eine Idee von der Substanz des Wachsstiickes zu bilden, sind
sinnliche Wahrnehmungen prioritar.'” In diesen erschlieffen sich namlich
die Merkmale tiberhaupt erst, bevor das erkennende Subjekt die begriff-
liche Analyse des Gegenstandes durchfiithrt. Gleichwohl ldsst Descartes’
Ontologie keinen Zweifel daran, dass klare und deutliche Erkenntnis des
Wachses bedeutet, die substanziellen Eigenschaften zu denken und es als
Idee - in Descartes Metaphorik gesprochen - >nackt auszuziehen<.'*

Descartes’” Lehre von der Klarheit und Deutlichkeit - soviel lasst sich zu-
sammenfassend festhalten — baut auf metaphysisch-ontologischen Prémis-
sen auf und bildet als Grundlage der Methodenlehre das dogmatische
Herzstuck seiner Philosophie. Bemerkenswert ist, dass >Klarheit« und
'Deutlichkeit« dabei begrifflich weitgehend unbestimmt bleiben. Die Wen-
dung »clare et distincte« kehrt in Descartes’ Schriften — als wire sie der
Refrain seines Denkens — fast ohne Variationen wieder. Der formelhafte
Gebrauch verrit bei niherem Hinsehen eine ungenaue Bestimmung, die
bereits im 17. Jahrhundert dazu Anlass gegeben hat, eine prézisere De-
finition zu reklamieren. In dieser Perspektive betrachtet, greift Charles
Sanders Peirce gut zweieinhalb Jahrhunderte spdter eine wohlbekannte
Schwachstelle auf, wenn er mit Bezug auf die Lehre von der Klarheit und
Deutlichkeit festhalt, dass sich Descartes begrifflich »nicht genau erklart«
habe'® - freilich zieht Peirce daraus ungleich drastischere Konsequenzen
als seine Vorganger, indem er die Formel als vielbewunderte »Zierde der
Logik« qualifiziert und den veralteten »Edelstein« in das Kuriositatenkabi-

11 Ebd., 12. - Vgl. Beckermann 1986.

192 Vgl. Perler 1996, S. 272.

193 »Ohne [einen korperlichen] Kontakt, so hilt Jean-Luc Nancy in seiner Descartes-
Lektiire mit weitreichenden Konsequenzen fest, »wiirde meine wnspectio mentis nichts
sehen« (Nancy 2010, S. 85).

194 Vgl. Descartes, Med. I, 14: »Wenn ich nun aber das Wachs von seinen dufieren Formen
unterscheide, thm gleichsam seine Kleider auszieche und es nackt betrachte [...]«.

195 Vgl. Peirce 1968, S. 45.

58

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nett der Philosophiegeschichte verbannt.'* Folgt man dieser Beschreibung
nur so weit, dass man die grundlegende Wendung von der klaren und
deutlichen Erkenntnis tatsachlich als Schmuckstiick von Descartes’ Den-
ken betrachtet, so wird man auf eine rhetorische Eigentiimlichkeit seines
zentralen Ausdrucks aufmerksam. Ohne zu unterscheiden, setzt Descartes
»clare et distincte« von den ersten Abhandlungen an wie ein Hendiadyoin
ein. »Klar« und »deutlich« werden von ithm zu einer Wiederholungsfigur
zusammengeschweifit, die traditionell im Dienst der perspicuitas steht und
die man unter dem Namen synonymia kennt. Diese Figur wiederholt die
gleiche Wortbedeutung durch ein Synonym oder einen Tropus und folgt
u.a. der Absicht, einen »dunkeln« Ausdruck zu erlautern.!”” Descartes For-
mel fiir das oberste Prinzip seines Denkens erweckt daher den Verdacht,
dass der einfache Begriff »clare« insgeheim eine Unklarheit enthilt, der
durch die Verdoppelung mit »distincte« — gleichsam zur Verdeutlichung -
nachgeholfen werden muss.

Descartes’ begriffliche Schwierigkeiten treten allerdings nicht nur an die-
sen rhetorischen Symptomen zutage — in einer spateren Schrift ist er selbst
darauf aufmerksam geworden. In den Principia Philosophiae (1644) versucht
er, die synonymische Wendung begrifflich zu entzerren und zwischen
»Klarheit< und >Deutlichkeit« zu differenzieren:

Denn zu einer Erkenntnis (perceptio), auf die ein sicheres und unzweifelhaftes
Urteil gestiitzt werden kann, gehort nicht blof Klarheit, sondern auch Deutlich-
keit. Klar (clara) nenne ich die Erkenntnis, welche dem aufmerkenden Geiste
gegenwartig [praesens| und offenkundig [aperta] ist, wie man das klar gesehen nennt,
was dem schauenden Auge gegenwirtig ist und dasselbe hinreichend kraftig und
offenkundig erregt. Deutlich (distincta) nenne ich aber die Erkenntnis, welche,
bei Voraussetzung der Stufe der Klarheit, von allen tibrigen so getrennt und un-
terschieden (sejuncta et praecisa) ist, daf} sie gar keine andren als klare Merkmale
in sich enthilt.'*®

Descartes verzichtet an dieser Stelle darauf, ein objektives Kriterium dafiir
anzubieten, wann eine Idee dem Geiste gegenwirtig ist und wann nicht.
Der methodische Sinn seiner Lehre griindet hier wieder in einem originé-
ren Erlebnis von offenkundiger Gegenwirtigkeit, das Descartes aus dem
Bereich sinnlicher Wahrnehmungen zu veranschaulichen versucht. Ein
»heftiger Schmerz«'* zum Beispiel konne als klar qualifiziert werden — dies

196 Ebd., S. 41.

197 Vgl. Lausberg 1963, § 284.
198 Descartes, Princ. 1, 45.

199 Ebd.

59

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gilt aber nur in dem Maf3e, in dem er als Vorstellung von der sinnlichen
Erfahrung im Bewusstsein erfasst wird.?’ Klare Erkenntnis erschlief3t sich
also nicht in der Heftigkeit des sinnlichen Eindrucks — dieser ist selbst
dunkel und verworren -, sondern konstituiert sich durch begriffliche Ab-
straktion. Da diese Operation allerdings auch das Zustandekommen der
deutlichen Erkenntnis definiert,”* stellt sich die Frage, wo genau die Dif-
ferenz zwischen klarem und distinktem Begreifen liegen kénnte — schon
die Logik von Frt-Royal hat in der Folge luzide herausgestellt, dass der
Qualitit nach kein Unterschied festzumachen ist.** Fiir Descartes scheint
an dieser Differenz indes viel zu liegen: »Im Kindesalter ist der Geist so
sehr mit dem Kérper verschmolzen, dass er zwar vieles klar, aber nichts
deutlich erkennt«.?”® Der Weg von der Klarheit zur Deutlichkeit gibt die
Koordinaten eines anthropologischen Programms vor, das fiir die Aufkla-
rungszeit richtungsweisend wird und das im Prozess der Menschwerdung
nach rest- und rastloser Ausschaltung von Dunkelheit und Verworren-
heit, nach totaler >Klarheit« strebt. Es ist Leibniz gewesen, der als erster
auf Descartes’ inkonsistente Terminologie aufmerksam gemacht und im
Anschluss daran versucht hat, >Klarheit< von >Deutlichkeit< genauer zu
differenzieren.

Grade deutlicher Erkenntnis (Leibniz)

Die frithen Systementwiirfe Gottfried Wilhelm Leibniz’ entstehen in kri-
tischer Auseinandersetzung mit Descartes’ Schriften und betreffen die
universale Erkenntnisformel des neuen Zeitalters auf entscheidende Art
und Weise. In einer Reihe von Texten, die um die Mitte der 80er-Jahre
erschienen und deren Grundlagen bis zu den spiten Schriften verbind-

200 Vgl. allgemein fiir den Bereich der Wahrnehmungen, der Affekte und der Gefiihle ebd.,
66.

201 Vgl. die verschiedenen Distinktionsarten (distinctio realis, distinctio modalis und  die
Unterscheidung nach der Bezichung: ebd., 60-62).

202 Vgl. Arnauld 1972, S. 60f.: »Man kann in einer Idee die Klarheit von der Deutlichkeit
und die Dunkelheit von der Verworrenheit unterscheiden. Denn man kann sagen, daf§
eine Idee klar ist, wenn sie uns lebhaft bertihrt, obgleich sie nicht deutlich ist, wie die Idee
des Schmerzes sehr lebhaft bertihrt und demgemifi klar genannt werden kann. Trotzdem
ist sie sehr verworren, insofern als sie uns den Schmerz als ein in der verwundeten Hand
Vorhandenes vorstellt, obgleich er nur in unserem Geist ist. Man kann jedoch sagen,
daf} jede Idee deutlich ist, insofern sie klar ist, und daf thre Dunkelheit nur von ihrer
Verworrenheit herkommt, wie bei Schmerz allein das Gefiihl, das uns bertihrt, klar und
auch deutlich ist [....]. Indem wir also die Klarheit und die Deutlichkeit der Ideen fir ein
uns dasselbe ansehen [...]J«

203 Descartes, Princ. 1, 47.

60

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lich geblieben sind, wird die cartesianische Lehre einer radikalen Revisi-
on unterzogen und regelrecht vom Kopf auf die Fiifle gestellt. Wahrend
Descartes die Formel »clare et distincte« als sichere Pramisse des Denkens
voraussetzt, prazisiert Leibniz die in der Passage aus den Principia Philo-
sophiae vorgenommene terminologische Unterscheidung und richtet die
Begriffe auf dem Boden der sinnlichen Wahrnehmung neu aus. Gleich-
sam als Rahmen seines gnoseologischen Projekts stecken >Dunkelheits,
Klarheit¢, >Verworrenheit« und >Deutlichkeit« die Etappen eines infinitesi-
malen, nach Vollendung strebenden Erkenntnisprozesses ab. Wie in der
Folge genauer erortert werden muss, bildet die deutliche Erkenntnis als
hochstes Ziel und verbindliche Norm der Vernunft den idealen Endpunkt
und nunmehr unerreichbaren »Leitstern« fiir das menschliche Wissen.?**
Was Descartes als unbezweifelbare Gegebenheit einer Denkstruktur vor
aller Erfahrung postuliert, droht bei Leibniz am Horizont einer unendlich
fortschreitenden Erkenntnis zu verschwinden.

In der 1684 erschienenen Schrift Meditationes de Cognitione, Veritate et Ideis
legt Leibniz die erkenntnistheoretischen Grundlagen seines Systems. Wie
er in einer brieflichen Anmerkung zu dieser ersten seiner Publikationen
durchblicken lasst, beanstandet Leibniz die Formel »klar und deutlich« als
leere Phrase: Descartes’

Prinzip (dafl alles, was man aus der Idee, die man von einer Sache besitzt, schlie-
fen kann, ihr wahrhaft zugeschrieben werden kann) muf3 mit sehr grofier Vorsicht
behandelt werden, und wenn man keine Kennzeichen eines deutlichen Begriffes
angibt, so ist es nutzlos zu sagen, daf} alles, was man klar und deutlich erkennt,
wabhr ist [...].2%

Der frithe Text setzt ganz im Zeichen dieser Kritik ein und schlagt tiber
eine Reihe von bindren Unterscheidungen eine Hierarchie von Erkennt-
nisstufen vor:

Die Erkenntnis ist also entweder dunkel oder klar und die klare Erkenntnis wie-
derum ist entweder verworren oder deutlich, die deutliche Erkenntnis aber entweder
inadaequat oder adaequat und gleichfalls entweder symbolisch oder intuitiv; wenn aber
die Erkenntnis zugleich adaequat und intuitiv ist, so ist sic am vollkommensten.

204 Vel. Cassirer 1932, S. 39.

205 Vgl. den Brief an den Landgrafen Ernst zu Hessen-Rheinfels vom 24. Dezember 1684:
Leibniz 1996, Bd. 1,S. 28f. - Vgl. ausfiihrlicher zu Leibniz’ kritischer Auseinandersetzung
mit Descartes: Belaval 1960.

206 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 33.

61

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibniz ist bei seinem Entwurf zu einem neuen Organon der Vernunft
vom wissenschaftlichen Gliicksempfinden tiber die einschneidenden tech-
nischen Errungenschaften der Zeit getragen und konzipiert den mensch-
lichen Erkenntnisapparat nach dem Modell optischer Gerite wie Mik-
roskop oder Fernrohr?” Vom neuen visuellen Erlebnis gepragt, stilisiert
Leibniz die menschliche Vernunft zum »Instrument der Instrumente«
und verbindet damit die Vorstellung, dass die Ideen wie durch eine im-
mer feiner geschliffene Linse schrittweise scharfer bis zu vollkommener
Deutlichkeit wahrzunehmen sind. Im Unterschied zu Descartes versucht
Leibniz die einzelnen Erkenntnisstufen nach genauen Mafistiben begriff-
lich zu definieren. Das formale Kriterium bildet dabei der Grundsatz der
Identitdt, der auch Leibniz’ erste Unterscheidung zwischen Dunkelheit
und Klarheit bestimmt. Wenn es nicht gelingt, eine in der Idee darge-
stellte Sache wiederzuerkennen (»recognoscere«), so ist der Begriff dunkel
(»notio obscura«) — wenn die Sache hingegen identifiziert und von etwas
ihr Nahestehendem unterschieden werden kann, ist eine klare Erkennt-
nis gegeben. Wird beispielsweise das Meeresrauschen vom Rascheln des
Laubes gesondert wahrgenommen, ist die Erkenntnis klar, andernfalls
ist sie dunkel. Zwar konzentriert sich Leibniz in der Folge auf eine ge-
nauere Differenzierung der Klarheit — das bedeutet aber nicht, dass die
Dunkelheit abgetan wire, denn diese bleibt immer dort wirksam, wo das
Urteil auf Sinnliches bezogen ist und dadurch verworren wird. Der Be-
griff von Farben, Geriichen oder Geschmacksempfindungen - so fiihrt
Leibniz weiter aus — ist klar, wenn beispielsweise Rot als Rot wiederer-
kannt und von anderen Farben unterschieden wird. Da sich dieses Urteil
allerdings nur auf »sinnliche Zeugnisse« stiitzt, ist die Erkenntnis nicht
deutlich, sondern verworren. Dieses klar-verworrene Wissen (»cognitio
clara et confusa«) belegt den hohen Anteil an Dunklem, den Leibniz der
menschlichen Vernunft konzediert — in Abgrenzung zu Descartes ist das

207 Vgl. Leibniz, Elemente der Vernunfi (1686): »Unser Verstand ist aber von unsicherer
Zuverlassigkeit, wenn er nicht von einem héheren Lichte erleuchtet oder von einem
gewissen Ariadnefaden geleitet wird, wie ihn bisher allein die mathematischen
Wissenschaften verwendet haben. Sonst wird er, sobald er sich nur von der Erfahrung
entfernt, sogleich von der Dunkelheit der Dinge und ihrer Vielfalt verwirrt, er wird
beherrscht von triigerischen Mutmafiungen und eitler Meinung und vermag kaum ohne
Widerwirtigkeit voranzukommen. Deshalb miissen wir vor allem dartiber nachdenken,
auf welcher Grundlage dem Verstand irgendein Organon zu bereiten ist, so wie der
Feldmesser Diopter und Mef3seil, die Minzmeister die Waage und der Mathematiker die
Zahl besitzt, oder wie dem Auge das Teleskop dient — ein Organon also, durch das wir
nicht nur in Bildung von Urteilen geleitet, sondern auch zu neuen Erfindungen gebracht
werden« (Leibniz 1999, S. 717). Vgl. zu Geschichte und Epistemologie des Mikroskops:
Wilson 1995; Kosenina 2001; Steinmann/Witthaus 2003; Schuller/Schmidt 2003.

62

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sinnliche Urteil jedoch nicht a priori tauschend, sondern besitzt fir Leib-
niz durchaus die Dignitit von Erkenntnis. Allerdings fehlt dieser Stufe
die analytische Schérfe. Erst wenn die Idee einer Sache nicht nur nach
Maf3gabe der sinnlichen Wahrnehmung, sondern in rein begrifflicher Ab-
straktion unterscheidbar wird, liegt klar-deutliche Erkenntnis vor (»cog-
nitio clara et distincta«). Leibniz veranschaulicht dies an einem Beispiel:
»Ein deutlicher Begriff aber ist ein solcher, den die Miinzwardeine vom
Golde haben, auf daf} sie die Sache durch Merkmale und ausreichende
Priifungen von allen anderen dhnlichen Kérpern unterscheiden«.”® Dem-
nach lasst sich das Gold klar-verworren erkennen, wenn man es als etwas
Goldfarbenes und Funkelndes wahrnimmt — jedoch erst dann, wenn man
es chemisch analysiert und in einzelne Merkmale zerlegt, kann man es
vom Katzengold unterscheiden und deutlich erkennen. Diese analytische
Arbeit kann ins Unendliche weitergefithrt werden und ist von Leibniz
im metaphysischen Gebiet der Vernunftwahrheiten nach dem logischen
Satz vom Widerspruch, im empirischen Bereich der Tatsachenwahrhei-
ten nach dem Satz vom zureichenden Grund auf eine vollkommene und
restlose Aufklarung des Begriffs hin ausgerichtet. Selbst die deutliche Er-
kenntnis kann noch ein Kérnchen an Undeutlichem enthalten, wenn die
einzelnen Merkmale — wie beispielsweise die Schwere oder die Farbe des
Goldes — noch nicht »bis zum Ende« analysiert sind.*” Sobald die Sache
restlos im Begriff erfasst ist, spricht Leibniz von einer deutlich-adidquaten
Erkenntnis (»cognitio adaequata«). Den Unterschied zwischen der sym-
bolischen und der intuitiven Deutlichkeit schliefflich bestimmt die Kom-
plexitdt des analysierten Gegenstandes. Wihrend bei einfachen, d.h. nicht
weiter zerlegbaren Begriffen (z.B. >Gott) das »ganze Wesen der Sache«
auf einmal (»simul«) eingesehen werden kann (»cognitio intuitiva«), ist die
analytische Arbeit an zusammengesetzten Begriffen (z.B. ein tausendsei-
tiges Vieleck) auf den Gebrauch von Zeichen als Hilfsmittel des Denkens
angewiesen und somit beschrinkt. Deshalb nennt Leibniz die symboli-
sche Deutlichkeit auch eine blinde Erkenntnis (»cognitio symbolica vel
etiam caecam«), weil die Entdulerung der begrifflichen Konstruktion an
ein (sinnliches) Zeichensystem die unmittelbare Schau verhindert und
die Gefahr des Dunklen birgt.?* Nicht als Pramisse (wie bei Descartes),

208 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 35.

209 Ebd., S. 37.

210 Obwohl Leibniz an dieser Stelle die Verwendung von Zeichen als potenzielle Quelle
von Unklarheit zur Diskussion stellt, ist nicht zu vernachlassigen, dass er das Problem
der Semiotik im Bereich der addquaten Deutlichkeit (und nicht etwa auf dem Feld
des Verworrenen) aufreifit. Dieser Umstand ldsst erahnen, dass sich Leibniz von den

63

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern gleichsam als Endpunkt des nach den Regeln der Logik voran-
schreitenden Erkenntnisprozesses misst Leibniz an dieser Stelle nur dem
intuitiven und gleichsam gottlichen Denken die Qualitit rein begriffli-
cher Erkenntnis bei.”* Der Zugang zu wahren Ideen ist demnach nicht
unmittelbar und mit Sicherheit gegeben - die Moglichkeit dieser Ideen
muss widerspruchsfrei und schliissig hergeleitet und bewiesen werden.
Die metaphysische Einbettung und Stofirichtung des Unternchmens, das
Denken zu einer immer vollkommeneren Deutlichkeit zu bewegen, wird
am Schluss der Schrift gleichwohl zum Ausdruck gebracht. Dabei zeichnet
sich ab, dass das letzte Ziel des menschlichen Strebens in unerreichbare
Ferne riickt: »Ob von den Menschen jemals eine vollkommene Analyse
der Begriffe durchgefiihrt werden kann, sei es ob sie ihre Gedanken bis zu
ersten Moglichkeiten und unauflgslichen Begriffen, sei es (was auf dassel-
be hinauslauft) bis zu den absoluten Attributen GOTTES, ndmlich zu den
ersten Ursachen und dem letzten Grund der Dinge zuriickfithren kénnen,
wage ich jetzt nicht zu bestimmen«.*'?

Im Hinblick auf die Ausfaltung dieses Projekts, die Leibniz in den fol-
genden Schriften vorgenommen hat, lisst sich zusammenfassend festhal-
ten: Leibniz passt die cartesischen, dualistisch organisierten Erkenntnis-
qualititen in eine quantitative Skala ein, die nach der Vorstellung eines

philosophischen Positionen der Zeit, wonach Zeichen - wie etwa bei Descartes —
nur als mnemonische und kommunikative Hilfsmittel fiir das Denken Beachtung
finden, emanzipiert hat. Davon zeugen nicht nur Leibniz’ zeitlebens betriecbene
Sprachforschungen, sondern auch die Uberzeugung, dass Zeichen bei der Herausbildung
von Deutlichkeit eine konstitutive Rolle spielen. Sprachen gelten Leibniz nicht einfach
als dunkle Barrieren des Denkens, sondern werden als Medium konzipiert, das wie
eine Linse poliert werden muss und dem eine tragende Rolle im Erkenntnisprozess
zukommt: So restimiert Leibniz im ausfithrlichen Kapitel tiber die Worte und die
Sprachen im Allgemeinen aus den Newuel[n] Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand: »[...]
ich glaube, daf} die Sprachen der beste Spiegel des menschlichen Geistes sind und daf}
eine exakte Analyse der Bedeutung der Worter mehr als alles andere die Tiatigkeitsweise
des Verstandes erkennen laf}t [...]. Um zum Schlufl zu kommen: die Worte dienen, 1.)
um unsere Gedanken verstindlich zu machen, 2.) um dies auf leichte Weise zu tun, und
3.) um einen Zugang zur Kenntnis der Dinge freizulegen« (Leibniz 1996, Bd. 3/2, S. 163,
S.205). Vgl. zu Leibniz’ sprachbezogenen Arbeiten ausfithrlicher: von der Schulenburg
1973; Rutherford 1995; Poser 1997. Mit Hinweis auf die Rolle der Rhetorik: Beetz 1980;
Dascal 1987; Campe 1998; Gaier 2003.

211 In den Neue[n] Abhandlungen iber den menschlichen Verstand wird Leibniz finfzehn Jahre
spéter seine frihen Ausfithrungen wieder aufnehmen und dabei die Begriffe der
symbolischen und der intuitiven Deutlichkeit nicht mehr beriicksichtigen. Stattdessen
handelt das entsprechende Kapitel, in dem die frithe metaphysische Schrift im Kontrast
zur Auseinandersetzung mit Locke rekapituliert wird, von den »klaren und dunklen,
deutlichen und verworrenen Ideen«: Leibniz 1996, Bd. 3/1, S. 450-473.

212 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 43.

64

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

voranschreitenden Prozesses der Analyse konzipiert ist."® Dadurch ge-
winnt neben dem Satz der Identitat das Prinzip der Kontinuitit an Bedeu-
tung®'* — es duflert sich auch in der Art und Weise, mit der Leibniz an der
zitierten Stelle zu Beginn seines Essays die verschiedenen Erkenntnisarten
als gradatio aneinandergereiht hat, ndmlich tiber mehrere Anadiplosen.?’s
Mit dieser Wiederholungsfigur wird der origindre Zusammenhang der
nahtlos aufeinander folgenden Erkenntnisarten betont. Im Unterschied
zu Descartes’ statischem Dualismus von klar-deutlicher Erkenntnis (See-
le) einerseits und dunkel-verworrenen Perzeptionen (Korper) andererseits
fachert Leibniz indes eine dynamische Mannigfaltigkeit der menschlichen
Wahrnehmung auf. Die vollstindige Abstraktion, die am idealen Ziel des
Erkenntnisprozesses winkt, vermag diesen zwar konzeptuell zu rahmen,
denn die in der Idee dargestellten Sachen lassen sich nur durch die Rick-
fuhrung auf allgemeine Begriffe tiberhaupt >denken< — die Wegstrecke zur
Vollkommenheit erhilt aber ein epistemologisches Eigenrecht. Die damit
einhergehende Aufwertung der an sich dunklen sinnlichen Wahrnehmun-
gen stellt insofern eine im Hinblick auf die Asthetik des 18. Jahrhunderts
einschlagige »Erweiterung des Begriffs vom Menschen« dar,?' als ein Er-
kenntnissubjekt ohne Sinne fiir Leibniz nur noch im Géttlichen denkbar
ist. Das Streben nach einer vollstindig deutlichen Erkenntnis fihrt den
Menschen konstitutiv tiber den Weg des Klar-verworrenen — mithin ist
Leibniz’ Rede von der Vernunft als optischer Vorrichtung nicht nur meta-
phorisch zu verstehen, denn die Sinne verhindern den Erkenntnisprozess
nicht, sondern sind grundlegend an ithm beteiligt.?”” Wie Leibniz in den
Neueln] Abhandlungen iber den menschlichen Verstand (1704) ausfiihrt, bleibt
fur die menschliche Erkenntnis immer ein kleines »Ich-weifi-nicht-was«
zuriick. Diese »unmerklichen Perzeptionen« — der mikroskopisch getibte
Leibniz nennt sie schlicht auch »das Kleine« — verursachen eine episte-
mologische »Unruhe, die nie restlos auszurdumen ist.'® Dieser grund-

213 Vgl. zu dem von Leibniz inaugurierten »Denkmodell der Gradierung«: Kleinschmidt
2004, S. 15ft.

214 Vgl. Cassirer 1932, S. 38f.

215 Im lateinischen Original ist diese Figur deutlicher zu sehen: »Est ergo cognitio vel
obscura vel clara; et clara rursus vel confusa vel distincta; et distincta vel inadaequata vel
adaequata, item vel symbolica vel intuitiva; et quidem si simul adaequata et intuitiva sit,
perfectissima est« (Leibniz 1999, S. 585f.).

216 Adler 1988, S. 201.

217 Vgl. Bredekamp 2008, S. 12-14.

218 »Aber es eignet nur der hochsten Vernunft, welcher nichts entgeht, die ganze
Unendlichkeit deutlich zu begreifen und alle Ursachen und Folgen zu tberschauen.
Alles was wir dagegen tiber die Unendlichkeiten vermoégen, ist, sie verworren zu
erkennen und wenigstens das deutlich zu wissen« (Leibniz 1996, Bd. 3/1, S. XXXI).

65

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

satzlichen Undeutlichkeit des Daseins hat Leibniz mit dem Gedanken
der Theodizee und der Annahme einer rational strukturierten Realitéit
als harmonisch geordnetem Ganzem zwar einen Rahmen verlichen - die
verworrene Mannigfaltigkeit des Erkennens ist dabei aber keineswegs als
mangelhafter Zustand herabgesetzt, sondern als eigentlicher Reichtum
des Menschen aufgewertet worden.?’* Wie Leibniz zuletzt in der Mona-
dologie (1714) zuspitzt, kennt die »cognitio clara et confusa« eine Tendenz
zum Unendlichen und wird durch die analytische Arbeit des deutlichen

Begriffs geradezu »begrenzt«: »In verworrener Weise erstrecken sich [die

Monaden] alle auf das Unendliche, auf das Ganze; aber sie sind begrenzt

und unterschieden durch den Grad der deutlichen Perzeptionen«.?’

Im Unterschied zum Empiriker Locke ergibt sich fiir Leibniz die >Klar-

heit< jedoch nicht einfach aus den dufleren Daten, sondern erschliefit

sich tiber eine begrifflich vermittelte sinnliche Wahrnehmung. Da fiir
das Zustandekommen klarer Erkenntnis das Kritertum der Distinktion
vorausgesetzt werden muss, ist in qualitativer Hinsicht kein Unterschied
zwischen >Klarheit« und >Deutlichkeit« auszumachen. Bei aller terminolo-
gischen Stringenz, die Leibniz’ Schriften charakterisiert, bleibt thnen diese
entscheidende Unstimmigkeit nicht erspart. Als metaphysische Pramisse
ist der distinkte Begriff, obwohl er vom Menschen nicht erreicht werden
kann, formal immer schon strukturierend und normbildend am Werk.

Aus diesem Grund kénnen sich Klarheit und Deutlichkeit auf der Ska-

la der Erkenntnis nur graduell unterscheiden — mit allen systematischen

Problemen, die sich daraus ergeben und die darin gipfeln, dass deutliche

Erkenntnis nunmehr zu einer Sache des Messens und vielleicht auch des

Ermessens geworden sind.

219 So fithrt Leibniz in der Theodizee (1710) aus: »Aus all diesen Neigungen [Gottes] ergibt
sich das hochstmégliche Gute, und daraus ergibt sich, dafl es, wenn es nur Tugend
und nur verniinftige Geschopfe gibe, weniger Gutes geben wiirde. Midas fiihlte sich
weniger reich, als er nur noch Gold hatte. Die Vervielfaltigung nur eines Dinges, so edel
es auch sein mochte, wire etwas Uberfliissiges, wire Armseligkeit. [...] Die Natur hatte
Tiere, Pflanzen, leblose Kérper nétig; und in diesen nicht verniinftigen Geschépfen sind
‘Wunder vorhanden, die der Vernunft zur Ubung dienen. Was sollte ein mit Einsicht
ausgestattetes Geschopf anfangen, wenn es keine Dinge ohne Einsicht gibe? Hitte es
nur deutliche Gedanken, so wire es ein Gott und seine Weisheit ohne Schranken; das ist
eine der Folgen meiner Erwagungen. Erst sobald eine Mischung verworrener Gedanken
vorhanden ist, sind die Sinne, ist die Materie da. Denn diese verworrenen Gedanken
entspringen der Bezichung aller Dinge untereinander nach Dauer und Ausdehnung.
Das ist der Grund, weshalb es in meiner Philosophie kein verniinftiges Geschépf ohne
organischen Koérper und keinen erschaffenen Geist gibt, der vollig von der Materie
getrennt ist« (Leibniz 1996, Bd. 2/1, S. 413). - Vgl. zur Theorie der Falte, des Vielfiltigen

und Mannigfaltigen bei Leibniz: Deleuze 2000.
220 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 407 (Mon. 60).

66

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im 1686 erschienenen Discours de Métaphysique hat Leibniz den Gedanken
von der graduellen Deutlichkeit bereits ausgesprochen und diese dabei in
den schwindelerregenden Wirbel eines unabschlieflbaren Erkenntnispro-
zesses gezogen: »Aber die deutliche Erkenntnis hat Grade, denn gewohn-
lich beduirfen die in die Definition eingehenden Begriffe selbst wieder der
Definition und werden nur in verworrener Weise erkannt«.”*! Es ist kei-
neswegs unangemessen, an dieser Stelle fiir die progressive Konstitution
der Deutlichkeit die Annahme einer unendlichen Semiose vorauszusetzen.
Mit dem Begriff der »symbolischen Deutlichkeit< hat Leibniz — zusammen
mit John Locke einer der Griindungsviter der modernen Semiotik — das
grofie epistemologische Interesse an Zeichensystemen markiert. Zeitlebens
hat es Leibniz’ sprach- und wissenschaftstheoretische Uberlegungen gelei-
tet und in der Annahme gegriindet, dass Zeichen nicht nur psychotechni-
sche Hilfsmittel des Denkens darstellen, sondern eine dezidiert produkti-
ve Rolle fiir die Vervollkommnung der Erkenntnis tibernehmen.?** Wie
noch zu sehen sein wird, bestimmt diese Vorstellung in Leibniz’ deutschen
Schriften auch die sprachpolitischen Interventionen zur Stilistik. So sehr
die Linsen der Vernunft auch geschliffen werden mégen - im Unterschied
zum gottlichen ist das menschliche Denken nach Leibniz qua definitionem
entduflert. Es befindet sich stets auf dem durch Zeichen strukturierten
Weg zur Deutlichkeit, ohne das duflerste Ziel der Erkenntnis erreichen zu
kénnen. Im Sinne der »cognitio symbolica vel caecaems, von der Leibniz
sagt, dass wir uns ihrer »fast tiberall bedienen«,””® muss die Deutlichkeit
fir den Menschen konstitutiv >blind« sein — ohne diese Blindheit kann
nicht >klar und deutlich« gedacht werden.

Semiotik des Deutlichen und Figurliche Erkenntnis (Wolff)

Deutlichkeit bezeichnet nach Leibniz einen hochdifferenzierten und gra-
duell nach unterschiedlichen Stufen gegliederten Erkenntnisbereich. Weil
sie fir den Menschen niemals frei von Sinnen und Einbildungskraft ist,
enthilt die cogmitio distincta immer ein bestimmtes Mafl an Dunkelheit,
das durch analytisches Denken fortschreitend reduziert werden soll. Den
hochsten Rang nimmt die intuitive Erkenntnis ein, von der zu bezweifeln
ist, ob sie vom Menschen jemals erreicht werden kann. Da diese géttliche

221 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 125f.

222 Vgl. Dascal 1978; Ungeheuer 1990, S.493-521; Meier-Oeser 1997, S. 384-425;
Ingenhoff 2006.

223 Leibniz 1996, Bd. 1, S. 37.

67

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einsicht das begriffliche Wesen einer Sache restlos, unmittelbar und auf
einmal erfasst, ist der absolute Verstand jeder Art vermittelter Erkennt-
nis scharf gegentibergestellt. Leibniz bemerkt jedoch, dass das Denken
des Menschen immer an ein Medium gebunden ist. Gemessen am phi-
losophischen Ideal sind semiotische Systeme zwar unvollkommen - mit
dem Begriff der symbolischen Deutlichkeit hat thnen Leibniz gleichwohl
eine tragende Rolle im Erkenntnisprozess zugewiesen. Der Gebrauch von
Zeichen fallt nicht, wie man nach der cartesischen Philosophie erwarten
musste, in den Bereich des Dunklen und Verworrenen,?** sondern befor-
dert die progressive Aufklarung der Begriffe. Je deutlicher unsere Vorstel-
lungen werden - so muss man aus den Meditationes de Cognitione, Veritate et
Ideis ableiten —, desto mehr sind wir auf Sprachen als Medien des Denkens
angewiesen. Der Wissenserwerb ist nunmehr untrennbar an seine Struk-
turierung durch moglichst deutliche Zeichensysteme, Epistemologie an
Sprachtheorie gekoppelt. Die paradoxe Situation, die dabei hervortritt,
besteht darin, dass die symbolische Erkenntnis zwar an einen sinnlichen
Triger gebunden und daher >blind« ist, aber dennoch als hochstmégliche
Stufe menschlichen Wissens profiliert wird. Diesem in Leibniz’ frither und
einflussreicher Schrift hervortretendem Balanceakt ist nicht nur die Arbeit
am utopischen Projekt einer lingua universalis oder rationalis — einem von
allen Zweideutigkeiten befreiten »Alphabet der Gedanken« — entsprun-
gen.?” Die Philosophie des 18. Jahrhunderts hat die cognitio symbolica — und
damit die Frage nach der zugleich kommunikativen und kognitiven Rolle
des (sprachlichen) Zeichens — immer wieder als eines ihrer zentralen Pro-
bleme betrachtet.??* Wie Foucault mit Nachdruck herausgestrichen hat, ist
fur die Aufkldrungszeit die innige Verbindung von Wissen und Sprache
msofern charakteristisch, als das Zeichen seine Relevanz nun im Innern
der Erkenntnis entfaltet.” Diese Koppelung ist derart fundamental, dass

224 Descartes formuliert das Problem vor dem Hintergrund des Dualismus von 7es
cogitans und 7es extensa: Da unser Denken unkérperlich, die menschliche Seele jedoch
mit einem Kérper vereint ist, muss die Vermittlung der Gedanken auf kérperliche
Zeichen zurtickgreifen. Die Worter sind daher in struktureller Hinsicht eine stiandige
Behinderung absoluter Erkenntnis. In diesem Sinn formuliert die Logik von Prt-Royal
eine grundlegende Skepsis gegentiber der Sprache: »Wir haben schon gesagt, daf§ wir
aus der Notwendigkeit heraus, duflere Zeichen zu verwenden, um uns verstandlich zu
machen, unsere Ideen so fest mit den Wortern verkniipfen, dafl wir oft viel stirker die
Worter berticksichtigen als die Sachen. Das ist nun eine der gewdhnlichsten Ursachen
der Verworrenheit in unseren Gedanken und unseren Reden« (Arnauld 1972, S. 74).

225 Vgl. Cassirer 1974, S. 141-165; Couturat 1979; Poser 1979; Poser 1997.

226 Vel. Arndt 1979a; Ungeheuer 1990; zu Herder und Lambert vgl. vor allem die Arbeit
von Schiewer 1996.

227 Vgl. Foucault 1999, S. 91-97.

68

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auch die begriffliche Konzeption der Deutlichkeit nach Leibniz in ent-
scheidender Art und Weise neu ausgerichtet wird.

Ausgehend vom Gedanken der symbolischen Erkenntnis setzt Christian
Wolff mit einer tiefgreifenden Neubestimmung der Deutlichkeit ein. Im
Anschluss an die Leibniz’sche Begriffsarchitektur und der semiotischen
Wende im philosophischen Diskurs um 1700%?® definiert er die cognitio
distincta nicht mehr nur nach dem Satz der Identitat, sondern zusitzlich
auch nach dem Kriterium der Mitteilbarkeit. Demzufolge ist distinkte
Erkenntnis erst dann gegeben, wenn etwas durch Unterscheidung nach
moglichst vielen Merkmalen analysiert und wenn der deutliche Begriff zu-
satzlich in Worte gefasst bzw. ausgesprochen werden kann. Wolfts Deutsche
Logik von 1713 hilt eingangs fest:

Ist unser Begrif klar; so sind wir entweder vermoégend, die Merckmale, daraus wir
eine Sache erkennen, einem andern herzusagen, oder wenigstens uns selbst diesel-
be besonders nach einander vorzustellen, oder wir befinden uns solches zu thun
unvermogend. In dem ersten Falle ist der klare Begrif deutlich, in dem andern aber
undeutlich. [...] Derowegen kan man einen deutlichen Begrif einem andern mit
blossen Worten beybringen.?3

Um diese im Kontrast zu den philosophischen Vorgingern stehende Defi-
nition des distinkten Begriffs in ithrer systematischen Spannung verstehen
zu konnen, bedarf es einer ausfithrlichen Erérterung. Wollf leitet die be-
griffliche Deutlichkeit auf der Grundlage von Leibniz’ Lehre aus dem obe-
ren Erkenntnisvermdégen des Menschen ab.*! Wahrend die Sinne und die
Einbildungskraft ein Objekt als konkretes wahrnehmen und daher nur
dunkel, verworren oder klar erfassen,?? ist es allein dem Verstand (»intel-
lectus«) vorbehalten,?®® eine Sache in der Idee (»idea«) oder im abstrakten

228 Vgl. Ricken 1985.

229 Die kommunikative Rekodierung philosophischer Begriffe findet sich vor Wolff schon
bei Tschirnhaus: »[...] hinc certo concludo, me tantum hujus rei partem cognoscere, eam
nimirum, quam cum alio poteram communicare, reliquam vero, quam non poteram,
solum imaginari« (Tschirnhaus 1964, S. 46). — Vgl. dazu Cassirer 1974, S. 200.

230 Wollf, Dt. Log. § 13.

21 Vel. Wolff, Bych. Emp. § 55: »Facultatis cognoscendi pars superior est, qua ideas &
notiones distinctas acquirimus«.

232 Wolff argumentiert nicht ohne Widerspriiche, wenn er im Bereich der sinnlichen
Erkenntnis von »deutlichen Empfindungen« spricht: vgl. Bissinger 1970, S. 86f.

233 Vgl. Wolff, Bych. Emp. § 275: »Facultas res distincte repraesentandi dicitur Intellectus«.

69

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Begriff (»notio«) allgemein zu reprisentieren.?®* Diese deutliche Vorstel-
lung, die Wolff zufolge fiir die Philosophie als strenger Wissenschaft eben-
so wie fir die natiirliche Theologie von fundamentaler Bedeutung ist,*
muss graduell perfektioniert werden. Dazu sind neben dem Verstand noch
weitere obere Vermogen erforderlich: Aufmerksamkeit (»attentio«),?¢
Uberdenken (>reflexio«),”” Tiefsinnigkeit (»profunditas«),2* Scharfsicht
(»acumen«),?® Grundlichkeit (»soliditas«),* Vernunft (»ratio«).?*! Der
zielorientierte Weg der Erkenntnis fithrt dabei tiber mehrere Etappen:
Indem wir eine Sache wahrnehmen (»perceptio«), dann mit Bewusstsein
wahrnehmen (»apperceptio«), iiber das wahrgenommene Ding reflektie-
ren, es mit anderen Sachen vergleichen und von ihnen unterscheiden,
die Aufmerksamkeit auf das richten, was mehreren Dingen gemeinsam
ist, d.h. abstrahieren, und die Analyse mit grofitméglicher Griindlichkeit
verfeinern, kénnen wir zu deutlicher Erkenntnis gelangen und auf der
Grundlage von allgemeinen Begriffen den Zusammenhang universaler
Wahrheiten vernunftgemifl durchschauen. Dem durch die cartesianische
Tradition gepragten Ideal nach ist dieser, den Gesetzen der Logik folgen-
de Erkenntnisprozess wesentlich inkommunikativ.

Fiir Wolff steht jedoch ebenso wie fir Leibniz aufler Frage, dass der Ge-
brauch von Zeichen nicht nur duflerliche Hilfsmittel des Denkens her-
anzieht. Deswegen stehen Wolffs Ausfiihrungen zur »Zeichen-Kunst« im
Kontext der oberen Erkenntnisvermégen.?** Wihrend Leibniz’” Semiotik
bei der symbolischen Deutlichkeit vornehmlich an Zahlen denkt, konzen-
triert sich Wolff auf die Verwendung von verbalen Zeichen. Was deutlich
erkannt wird, ist — so lautet ja Wolffs Definition — mit »blossen Worten«

234 'Wolff bestimmt den »Begriff« nur in leichter Differenz zur »Idee« (»repraesentatio rei
singuli«) als »repraesentatio rerum in universali seu generum et speciorum« (Wolff, Bych.
Emp. § 48L).

235 Vgl. Bissinger 1970; Schneiders 1986. — Vgl. Wolffs Definition von Gott: »Gott erkennet
alles deutlich: der Mensch vieles undeutlich« (Wolff, Dt. Met. § 956). »Da Gott alles, was
moglich ist, auf einmahl deutlich erkennet, nichts aber von ihm undeutlich bleibet; so
hat er keine Sinnen und Einbildungs-Kraft« (ebd. § 959).

236 'Wollf, Bych. Emp. § 237-256.

237 Ebd., § 257-265.

238 Ebd., § 340f.

239 Ebd., § 332.

240 Ebd., § 440.

241 Ebd., § 483ff.

242 Der Entwurf zu einer umfassenden »Zeichen-Kunst« mit Berticksichtigung mathe-
matischer, astronomischer, chemischer u.a. Notationssysteme (z.B. Tanzkunst) findet

sich in: Wolff, Dr. Met. § 317f.

70

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

artikulier- und einem Gegentiber kommunizierbar?*® Da fiir Wolff die
Worter der Struktur nach »nichts als Zeichen der Gedancken« sind,?**
muss der Weg der Erkenntnis notwendigerweise iiber die Sprache fiih-
ren, und zwar so, dass die Vorstellung gerade durch Woérter deutlicher
werden kann.?*> Im Unterschied zur cartesischen Philosophie erweist sich
der logische Erkenntnisprozess als eine tiberaus kommunikative Ange-
legenheit. Den dadurch entstehenden systematischen Widerspruch, der
darin besteht, dass sich das deutliche Denken erst tiber eine sinnliche
Entiduflerung vollzieht und realisiert, meint Wolff durch einen epistemolo-
gischen Optimismus gegeniiber der Sprache autheben zu kénnen. So sehr
fir den Wissenserwerb ein Primat des Wortes vor dem Denken Profil zu
gewinnen beginnt, so sehr muss unterstrichen werden, dass Wolff fiir den
Sprachgebrauch - einer wenig originellen metaphysischen Pramisse fol-
gend - den Vorrang des Begriffs reklamiert. Gleichsam als dogmatisches
Herzstiick von Wolffs Lehre ist der Gedanke leitend, dass Worter nur
dann erkenntnisférdernd wirken kénnen, wenn sie auf einen sie bestim-
menden Begriff hin durchsichtig sind. Weil aber das deutliche Denken
tiberhaupt erst durch Worter perfektioniert werden kann, ist offensicht-
lich, dass sich Wolffs Argumentation im Kreis bewegt. Aller Zuversicht
zum Trotz verbirgt sich hinter der Semiotik des Deutlichen die Schwierig-
keit, die im Ansatz kollidierende Verbindung von Zeichen und Begriff zu
organisieren.

Wolff entfaltet das semiotische Problem in seinem System dort, wo er

das Konzept von der cognitio symbolica vel caecam ausfihrt und die verba-

len Zeichen einer »besonderen Art der Erkantnis [...], welche wir die fi-
guirliche nennen«, zugrundelegt. Diese wird der »intuitiven« Deutlichkeit
gegeniibergestellt. Im Unterschied zur anschauenden stellt die figtirliche

Erkenntnis die Reprasentation einer Sache in der Idee nicht als »Bild« vor

das Auge des Bewusstseins, sondern durch blofle Worter vor.?*® Das ana-

mmh die Bestimmung in der Bychologia Empirica: »Si in re percepta plura sigillatim
enunciabilia distinguimus, perceptio clara digitur distincta« (Wolff, Bych. Emp. § 38).
»S1 quid vocabulis indigitare valemus, id enunciare dicimur: ut adeo enunciabile dicatur,
quod verbis indigitari potest. [...] Quicquid in idea rei distingui ab alio potest, id etiam
enunciabile est« (ebd., § 281).

244 Wolff, Dt. Met. § 291. Vgl. auch Dr. Log. 11, § 1: »Durch die Worter pflegen wir unsere
Gedancken zu erkennen zu geben. Und also sind sie nichts anders, als Zeichen unserer
Gedancken, daraus nemlich ein anderer dieselbe erkennen kann«.

245 Vgl. grundlegend die Ausfithrungen zu Wolff bei: Wellbery 1984, S. 32ff.

246 'Wollf, Dt. Met. § 316: »Es ist nehmlich zu mercken, daf} die Worte der Grund von einer
besonderen Art der Erkintnifi sind, welche wir die figiirliche nennen. Denn wir stellen

uns die Sachen entweder selbst, oder durch Worter, oder andere Zeichen vor. Z. E.
Wenn ich an einen Menschen gedencke, der abwesend ist und mir sein Bild gleichsam

71

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lytische Potential der zeichenhaften Vermittlung kann Wolff zufolge der
intuitiven Erkenntnis Hilfe leisten:

Es hat aber die figiirliche Erkéntnis viele Vortheile fir der anschauenden, wenn
diese nicht vollstdndig ist, das ist, alles deutlich gleichsam vor Augen leget, was ein
Ding in sich enthélt, und wie es mit anderen verkniipfet ist und gegen sie sich ver-
halt. Denn da jetzund unsere Empfindungen gréfiten Theils undeutlich und dunk-
kel sind; so dienen die Worter und Zeichen zur Deutlichkeit, indem wir durch sie
unterscheiden, was wir verschiedenes in denen Dingen und unter thnen antreffen
[...]- Und wird demnach die allgemeine Erkintnis durch die Worter deutlich.?"

Wolff wird nicht miide zu unterstreichen, dass die cognitio symbolica etwa
durch Wort- und Sacherkldrungen der anschauenden Erkenntnis nicht
nur von Nutzen ist, sondern in einigen Bereichen - wie beispielsweise
beim Urteil und bei den Vernunftschliissen — sogar zu bevorzugen ist.**®
Freilich setzt Wolff fiir die Bestimmung der symbolischen Deutlichkeit
die nuitive immer schon voraus.?* Zeichenvermittelte und anschauende
Erkenntnis sind fiir ihn eng verflochten. Zwar nennt Wolff die figiirliche
Erkenntnis an einer Stelle insofern >blinds, als die sprachlich indizierten

Ideen nicht >gesehen« werden kénnen®° — an einer anderen traut er den

Wortern unter bestimmten Umstanden aber gleichwohl zu, einen eviden-
ziellen Effekt zu erzielen und die begriffliche Struktur einer Sache vor
Augen zu stellen: »Es ist moglich, dafl auch in die figiirliche Erkantnif3
eine Klarheit und Deutlichkeit gebracht wird, und sie eben dasjenige vor
Augen stellet, was in einer Sache anzutreffen ist, und dadurch man sie von

vor Augen schwebet; so stelle ich mir seine Person selbst vor. Wenn ich mir aber von
der Tugend diese Worte gedencke: Sie sey eine Fertigkeit seine Handlungen nach dem
Gesetze der Natur einzurichten; so stelle ich mir die Tugend durch Worte vor. Die
erste Erkantnif} wird die anschauende Erkantnif3 genennet: die andere ist die figiirliche
Erkintnifl«.

247 Wollf, Dt. Met. § 319.

248 Vgl. Wolff, Dt. Met. § 321f. Vgl. auch Bych. Rat. § 461: »Usu sermonis faciliatur atque
amplificatur usus rationis: absque sermonis usu rationis vix conceditur. [...] Quamobrem
cum in cognitione symbolica ratiocinia sint magis distincta, quam in intuitiva, nec minus
distincta magis sint judicia, si vocabulis efferantur«. Vgl. ausfithrlicher Bissinger 1970,
S. 115.

249 Damit ist auch der Unterschied zu Leibniz markiert: »In der Erkenntnis a priori stellt
die Anschauung bei Leibniz das Endergebnis der >wahren Analyse< dar, wihrend die
Anschauung bei Wolff den Prozefl der Begriffsbildung begriindet und durchliuft«
(Pimpinella 2001, S. 280).

250 So die Definition in Bych. Emp. § 289: »Quodsi cognitio nostra terminatur actu, quo verbis
tantum enunciamus, quae in ideis continetur, vel aliis signis eadem repraesentamus, ideas
vero ipsas verbis aut signis aliis idigitatas non intuemur; cognitio symbolica est« (Hervorh. d.

Verf.).

72

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

anderen unterscheidet«.*! Wie sich an dieser Stelle zeigt, modelliert Wolff
die figtirliche Erkenntnis nach dem Vorbild der rhetorischen evidentia, also
nach Maflgabe jenes Veranschaulichungs- und Vergegenwartigungszau-
bers der Rede, durch den das sprachliche Gemachtsein der Auflerung
zugunsten eines unmittelbaren Prisenzerlebnisses zuriicktritt. Dieser Be-
fund ist verbliffend, wenn man bedenkt, dass Wolff eine dezidiert anti-
rhetorische Semiotik entwirft. Den Kern seines folgenreichen Programms
bildet die in der Bychologia Empirica angestrebte »reductio cognitionis sym-
bolicae ad quasi intuitivam«.*> Wolff postuliert die Moglichkeit, dass die
»trockenen« Zeichen unter bestimmten Umstinden eine anschauende
Erkenntnis der Idee liefern. Zwar ist der Mensch immer von Wortern
abhingig - folgt er aber dem logisch konzipierten perspicuitasIdeal, ist der
Weg von der symbolischen zur intuitiven Erkenntnis geebnet. Um abso-
lute Deutlichkeit erlangen zu kénnen, muss der Gebrauch von Wortern
nach dem Vorbild der natiirlichen Zeichen und das heif3t: nach dem Kri-
terium der Univozitit geregelt werden.?

Damit tragt Wolff die im philosophischen Denken der Zeit lingst sedimen-
tierte Sprachskepsis weiter. Er moniert nachdriicklich, dass die Worter
in der »gewdhnlichen Sprache« als System willkiirlicher Zeichen »nichts
deutliches« von einer Sache vorstellen und daher »leer« sind. Zwar kann
durch Worte »Verstandlichkeit«, aber keine Klarheit und Deutlichkeit mit
Gewissheit gewdhrleistet werden.?* Wie Wolff medienanalytisch heraus-
stellt, ist das verbale Zeichen ndmlich in eine lautliche — das System dis-
kreter und deshalb deutlich artikulierter »Téne«*® — und in eine signifika-
tive Komponente - die bedeutete »Sache« — gespalten. Aus diesem Grund
koénnen wir zwar miteinander reden und uns verstehen,”® allerdings ist
Deutlichkeit erst dann gegeben, wenn die Worter auf einen Begriff hin
transparent werden bzw. wenn »die eigentliche Bedeutung der Worter« ge-
funden ist und das Zeichen den Gedanken exakt anzeigt (»indigitare«). Die
cognitio symbolica ist nur dann von Vorteil, wenn das arbitrare Zeichen mit

251 Wollf, Dt. Met. § 324 (Hervorh. d. Verf.).

252 Wollf, Bych. Emp. § 312.

253 Vel. hierzu ausfiihrlicher Campe 1990, S. 98-102. Ferner Kimpel 1986, S. 2171f.

254 Wollf, Dt. Met. § 323.

255 »Denn wenn man das Wort fiir sich ansieht; so ist es ein deutlicher Ton, der aus andern
einfachen klaren Ténen zusammen gesetzet worden« (Wolff, Dt. Met. § 299).

256 Wollf, Dt. Log. 1§ 9-15: »Hieraus ist nun sonnenklar, daff man miteinander reden, und
einander verstehen, und doch keiner einen Begrif von dem haben kan, was er redet,
oder horet, indem von lauter nichts geredet wird. [...] Daher entstehet viel Streit unter
den Gelehrten, wenn sie die Bedeutung der Worter nicht durch deutliche Begriffe in
richtige Schrancken einschlieflen«.

73

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einem bestimmten Begriff verkniipft ist,>” wie dies im Notationssystem
der Algebra modellhaft realisiert ist.**® Entsprechend stellt Wolff eine ars
characteristica in Aussicht, die den Gebrauch der Worter regelt und die eine
fur das Fortschreiten der deutlichen Erkenntnis produktive lingua universa-
lis bereitstellen soll.** Angestrebt wird eine philosophische Idealsprache,
in der die Worter »eine wesensmiflige Bedeutung haben« (»significatum
essentialem«) und deutliche Begriffe (»notionum distinctarum«) zu erken-
nen geben, eine Sprache, die kurzum die Kluft zwischen Zeichen und Be-
deutung aufzuheben vermag.?®® Die symbolische Deutlichkeit kann dann
auf die intuitive Erkenntnis quasi-reduziert werden, wenn die arbitrdren
Zeichen wie von Gott eindeutig codierte natiirliche Zeichen funktionie-
ren.?! Erst in diesem Fall ist es Wolff zufolge moglich, dass die Sache
storungsfrei >wie von selbst« angeschaut wird. Die rhetorisch-logische per-
spieuitas, die Wolff seinem semiotischen Projekt zugrunde legt, zeigt aber
gerade dort, wo sie auf einen evidenziellen Effekt hin ausgerichtet wird,
dass sie als normatives Ideal der nicht-figiirlichen Rede auf die Figur des
Vor-Augen-Stellens angewiesen bleibt. Anders ist nicht zu erkléren, war-
um Wolff die symbolische Erkenntnis von Leibniz trotz jeden Vorbehalts
gegen terminologische Ambiguititen als »figtirliche« weitergeschrieben
hat - so sehr sie nach mathematischem Vorbild auf die >Eigentlichkeit< des
Ausdrucks verpflichtet wird, so sehr umfasst Wolffs Begriff auch den Sinn
rhetorischer >Uneigentlichkeit«.

257 Ebd.II§ 3.

258 Vegl. Wolff, Dt. Met. § 324.

259 Vel. Wolff, Rych. Emp. § 294-302. Vgl. Arndt 1979b.

260 Ebd. § 303.

261 Vel. Wellbery 1984, S. 28f.: »Natural signs express the perfection and order of the natural
world and they make this order transparent and knowable to man. [...] And this brings
us to what I consider the decesive point regarding the distinction between arbitrary and
natural signs: they are not essentially different from one another. Indeed, natural signs
are themselves arbitrary, that is, chosen, instituted by an intelligent being. The distinction
between the two types of sign lies solely in the breadth, thoroughness and transparency
of each, in short in their respective degrees of perfection. For this reason, the system of
natural signs is the telos of all our culturally instituted systems of arbitrary signs. The
point where the two types of sign coincice, where natural and arbitrary signs become
indistinguishable, is the mind of God. To perfect human language would be to render
it equivalent to (acomplete translation of) that divinely instituted nexus of signification
through which nature exhibits itself. The point of convergence where the arbitrary signs
of human institution attain to the status of natural signs remains, needless to say, an ideal.
Yet, as an ideal, it is culturally efficacious, serving as a constant stimulation to research
and speculation. In my view, this ideal of a fully perfected, quasi-divine language is one
of the most profound imperatives of Englightenment«.

262 Laut Adelung verbindet der Wortgebrauch eine mathematische und eine rhetorische
Bedeutung: »Figiirlich, -er, -ste, adj. et adv. einer Figur gleich, in der Gestalt einer Figur,

74

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abschlieflend lésst sich festhalten, dass Wolffs Semiotik, die grundlegend
fur die deutsche Aufklirung ist,*®® im Hinblick auf die graduelle Verdeut-
lichung des Denkens das Projekt eines im Gleichschritt zu perfektionie-
renden Zeichengebrauchs umreifit. Dieses Unternehmen besitzt in John
Lockes doctrine of signs einen einschlagigen Vorginger.”®* Da Worter nicht
mehr nur Instrumente zur Mitteilung vorgegebener Gedanken, sondern
zugleich als Mittel des Denkens selbst zu konzipieren sind, gewinnt die
strukturierende und analytische Eigenschaft artikulierter Sprache an Ge-
wicht. Erkenntnis vollzieht sich nicht mehr nur im >inneren Gesprichs
des Denkers, sondern auch tiber kommunikative Entauerung. In Wolffs
Logik ist damit eine Rhetorik des deutlichen Denkens angelegt, das in der
Evidenz der intuitiven und gleichsam gottlichen Erkenntnis ihr Ziel hat.
In dieser gnoseologischen Aufwertung der figiirlichen Deutlichkeit liegt
das tibergreifende sprachpolitische Programm der Aufkldrung begriindet.
Aus Wortern soll anschauende Erkenntnis werden - das bedingt im ide-
alen Fall, dass die Blindheit der Zeichen ausgeblendet wird, damit diese
eine ungetriibte Durchsicht auf die mit thnen verknuipften Begriffe freige-
ben. Weil die figiirliche aber auch fiir Wolff nicht restlos, sondern nur fast
(»quasi«) in die anschauende Erkenntnis tiberfihrt werden kann, bleibt
die Vermitteltheit des Denkens als Problem présent.?® Volle Transparenz
bleibt auch bei Wolff ein Ideal. Er ist hellsichtig genug festzuhalten, »daf}

in der 2 ten Bedeutung des Hauptwortes. 1) In Gestalt eines Bildes, der Abbildung
eines Dinges, doch nur im Oberdeutschen. Die figtirliche Beschreibung des Elephanten,
dessen Abbildung. 2) Die figiirliche Bedeutung eines Wortes, wenn ein Wort, welches
etwas Korperliches oder Sinnliches bedeutet, zur Bezeichnung einer unkérperlichen
Sache gebraucht wird; die uneigentliche, verblimte Bedeutung, im Gegensatze der
eigentlichen. Siehe Figur 2. 3) In der Arithmetik hat man figiirliche Zahlen, d. i. solche,
welche ihre Benennung von gewissen geometrischen Figuren erhalten. Dergleichen
sind die Summen der arithmetischen Progressionen, die Polygonal-Zahlen, Pentagonal-
Zahlen u. s. f. Daher die Figurlichkeit, plur. inus. besonders in der zweyten Bedeutung«
(Adelung 1808, Bd. 2, Sp. 149f.).

263 Vgl. Roeder 1927. Zur Rezeption von Wolffs Semiotik bei Sulzer und Herder vgl.
Schiewer 1996, S. 33ff.

264 Lockes Essay concerning human understanding (1690) tragt in einem der vier Hautteile
die Uberschrift »Of Words«. Zur cartesischen Vorstellung, dass der »Mifibrauch der
Worter« einen schwerwiegenden Mangel der menschlichen Erkenntnis darstellt, gesellt
sich jedoch die Annahme von der wechselseitigen Bedingtheit von Zeichen und Begriff -
derart, dass »die Untersuchung der Ideen und der Worter als der grofien Instrumente
unseres Wissens wichtig fir die Erfassung des menschlichen Wissens in seinem ganzen
Umfang« wird (Locke Essay IV, XXI § 4).

265 Wie Wolff in der Theologia naturalis ausfithrt, ist die anschauende Erkenntnis allein Gott
vorbehalten: »Deus omnia intuitive cognoscit« (T%eol. nat. 1, § 207).

75

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

unser Verstand niemahls gantz reine ist, sondern bey der Deutlichkeit
bestindig noch viel Undeutlichkeit und Dunckelheit tibrig bleibet«.>*

Wolffs Semiotik des Deutlichen betrifft vornehmlich das spater von Her-
der im Kontext sensualistischer Sprachtheorien so genannte »Werkzeug
der Vernunft« und die eminente Bedeutung des verbalen Zeichens fiir
den Erkenntnisprozess.?” Da die Kunst des Denkens auf zweckmaflig
ausgebildete Zeichensysteme zuriickgefithrt wird, ist ohne eine (mog-
lichst) durchsichtige Sprache nunmehr keine eigentliche Erkenntnis mehr
zu haben. So sehr Wolff im Unterschied zu Leibniz darum bemuht ist,
gleichsam als Abschluss des Erkenntnisgeschehens die cognitio symbolica auf
die cogmitio intuitiva zu reduzieren, um eine Theorie des reinen Begriffs als
Grundlage und Rahmen seiner Abstraktionslogik zu gewinnen, so sehr
muss unterstrichen werden, dass dieser Lehre eine von Leibniz geprig-
te, raumgreifende und ins Infinitesimale weisende Methodologie der Be-
griffsbildung vorangeht. Die Hypothese von der konstitutiven Funktion
der Zeichen fir das Denken vergisst die Schwierigkeit vom Hiat zwischen
den Wortern und den bezeichneten Dingen nicht. Die arbitraren Zeichen
bilden daher zwar ein Problem, aber sie — und nur sie - verheifien zugleich
auch die Losung dieses Problems. Die normativen Auswirkungen dieses
Gedankens sind bekannt: Die natiirlichen Sprachen sind nun auf ihre
epistemologische Tauglichkeit hin zu tberprifen und zu optimieren.?®®
Wie im Folgenden zu sehen sein wird, schlieen Rhetorik, Poetik und As-
thetik des 18. Jahrhunderts direkt an dieses Projekt an. Im Zentrum steht

266 “Wollf, Dt. Met.§ 285. - Eine Neubewertung von Wolff, dessen Logik und Methodenlehre
lange als Vereinfachung der leibnizschen Philosophie betrachtet (vgl. Cassirer 1932,
S. 44; Baumler 1967, S. 198-206) und der entsprechend als staubiger >Buchhalter der
Frahaufklarung« eingeschitzt worden ist (Adler 1988, S. 202), hat seit mehr als zwei
Jahrzehnten eingesetzt (vgl. die Beitrdge in Schneiders 1983).

267 Herder uibersetzt damit den von John Locke stammenden und fiir die sensualistische
Tradition (Condillac, Maupertuis, Diderot, d’Alembert, FEuler, Lambert u.a.)
wegweisenden Begriff »the instrument of knowledge« (Locke, Essay 11, X, § 21). Vel.
Herders Metaknitik zur Kritik der reinen Vernunff aus dem Jahr 1899, die sich in ihrer Polemik
gegen Kant zudem ausdriicklich auf Leibniz beruft: »Die menschliche Seele denkt mit
Worten; sie auflert nicht nur, sondern sie bezeichnet sich selbst auch und ordnet ihre
Gedanken mittels der Sprache. Sprache sagt Leibniz, ist der Spiegel des menschlichen
Verstandes und, wie man kiithn hinzusetzen darf, ein Fundbuch seiner Begriffe, ein nicht
nur gewohntes, sondern unentbehrliches Werkzeug seiner Vernunft. Mittels der Sprache
lernen wir denken [...]. [...] wie sollte der Vernunftrichter das Mittel tibersehen, durch
welches die Vernunft eben ihr Werk hervorbringt, festhilt, vollendet?« (Herder 1955,
S. 25). Im Unterschied zu Herder sind fiir Wolff die Worter erst dann von Nutzen, wenn
sie auf Begriffe hin transparent werden. Fiir Herder hingegen ist die Sprache ein »Schatz
von Begriffen, die sinnlich klar an Worten kleben« (Herder 1877, S. 417).

268 Vgl. Wollfs »recensio verborum« in Bych. Emp. § 328f.

76

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dabei immer wieder die begriffliche Modellierung der Deutlichkeit. Nach
Leibniz und Wolff kann der Primat des abstrakten Begriffs nicht mehr
widerspruchslos vorausgesetzt, sondern nur noch als metaphysische Pri-
misse postuliert werden. Der dogmatischen Auslegung der Schulphiloso-
phie zufolge ist das Deutliche zwar selbstverstandliches und handhabba-
res Instrument der deduktiven Logik geworden - in kritischer Entfaltung
der im philosophischen Diskurs unbewaltigten Aufgaben zeigen aber die
Debatten in Rhetorik, Poetik und Asthetik der Aufklarung, dass es bis zur
Herrschaft der Vernunft ein langer Weg ist, der ohne Worter und ohne
Einbildungskraft nicht an das ideale Ziel der intuitiven Erkenntnis gelan-
gen kann. Fir dieses Projekt ist eine neue Rhetorik vonnéten. Ihren Platz
besitzt sie nicht jenseits, sondern im Inneren der Logik. Da nach Wolff die
Sprache dem Denken nicht duflerlich ist, geben die Anleitungen zur >phi-
losophischen Oratorie« aus der ersten Halfte des 18. Jahrhunderts nicht
nur die polemisch gegen die rhetorische Tradition gerichtete Vorstellung
eines logisch domestizierten Redens wieder, sondern formulieren in erster
Linie praktische Anweisungen fiir die Verwirklichung der Vernunft auf
dem Feld der figiirlichen Erkenntnis.?*

Stilistik des Denkens nach 1700

Ein Topos der Geschichtsschreibung ist der Umstand, dass die gnoseolo-
gische Neuausrichtung des Sprachgebrauchs das zentrale kulturpolitische
Anliegen der Aufkliarung darstellt.”” Vor dem Hintergrund der zugleich
produktiven und stérenden Stellung, die der Sprache als Organon des
Denkens im philosophischen Diskurs um 1700 zugewiesen wird, kann
es nicht erstaunen, dass der epistemologische Begriff von Deutlich-
keit tiber den engeren diszipliniren Rahmen hinaus dominiert und in
Rede- und Dichtkunst des 18. Jahrhunderts zu einer Recodierung anti-
ker Stilforderungen gefithrt hat. Die in der Folge Descartes’ vorgebrach-
te Rhetorik-Kritik?”! kann allerdings nicht dariiber hinwegtiuschen, dass
sich die philosophische Terminologie der deutschen Uberlieferung selbst
im Riickgriff auf den Sprachschatz der Rhetorik formiert hat. Das Wort

269 Vel. auch Menninghaus 1994, S. 221: »Man hat immer wieder tiberschen, dafl die erklarte
Verabschiedung des rhetorischen Diskursmodells nur die eine Seite eines Prozesses ist,
auf dessen Riickseite eine genuin rhetorische Auffassung der Sprache als intransparenter
Handlung in die Grundannahmen der Poetik und Philosophie einwandert. Die verponte
Rhetorik setzt sich unterirdisch umso nachhaltiger fort«.

270 Z.B. Ueding/Steinbrink 1986, S. 100f.

21 Gottert 1991a, S. 1711F.

77

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»deutlich«, mit dem Wolff »distinctus« tbersetzt, ist aus der deutschen
Sprachlehre des 16. und 17. Jahrhunderts als kanonische Ubersetzung
fur die antike perspicuitas bestens bekannt.””? So verrit der philosophische
Leitbegriff des deutschen Vernunftzeitalters, der wie kein anderer fiir
den Ausschluss der Redekunst aus dem Bereich wahrer Erkenntnis steht,
eine genuin rhetorische Genealogie. Um die begrifflich-rationale Qualitat
des Denkens nach den von Descartes und Leibniz ausgefithrten Diffe-
renzierungen wiederzugeben, hat Wolff somit eine fiir die deutschspra-
chige Terminologie schillernde Ambiguitit in Kauf genommen und im
Unterschied etwa zum Englischen oder Franzdsischen nicht unerhebliche
Verwirrung gestiftet, da sich durchsichtige Rede und distinktes Denken
im Ansatz ausschliefen.””® Vor dem Hintergrund der Ausfithrungen zur
figiirlichen Erkenntnis leuchtet allerdings ein, dass Wolffs Begriffspolitik
einem genauen Kalkiil folgt, reduziert er doch die Deutlichkeit — wie ge-
sehen - nicht auf die oberste Qualitit des Denkens,”* sondern konzipiert
die distinkte Erkenntnis zusitzlich nach dem Kriterium der Mitteilbarkeit.
Die philosophische Neubestimmung der rhetorischen perspicuitas hat da-
her zwar eine irritierende Mehrdeutigkeit produziert — allerdings bildet
diese Ambiguitit der Deutlichkeit insofern ein Programm, als der Begriff
die erwiinschte Synthese divergenter Elemente zum Ausdruck bringt. Die
deutsche >Deutlichkeit« - im Rahmen der gewaltigen sprachpolitischen
Anstrengungen um die deutsche Sprache im 18. Jahrhundert wird diese
Alliteration immer wieder nahegelegt?” — definiert das die Aufklirung be-
stimmende Vorhaben, im heterogenen Ensemble von Logik und Rhetorik
eine restlose Konvergenz herzustellen.

In der deutschen Redekunst des 18. Jahrhunderts koppelt der Begriff
'Deutlichkeit« durchweg die rhetorische perspicuitas an das cartesianische
distinctus und meint die ideale Einheit von Wissen und Sprache. Diese Ver-

22 7.B. Meyfart 1634, S. 63; Schottelius 1663, S. 188; Stieler 1691, S. 1.

273 In Frankreich und England bleiben der philosophische (»distinct«) und der rhetorische
Begriff (»perspicuité«/»clarté« bzw. »plain«) getrennt (vgl. Weinrich 1961, S. 531;
allgemeiner Faudemay 2001).

274 Diese Meinung wird vertreten von Asmuth 2003, S. 857.

275 In sprachpuristischen Kontexten ist durchweg die Vorstellung présent, dass die deutsche
per se eine deutliche Sprache sei: vgl. z.B. Kinderling 1795, S. 18f: »Die Neuerungssucht
ist seit wenigen Jahren ebenso ausschweifend geworden, fremde Worter ohne Noth
einzumischen, als neue Worter zu erschaffen und sprachwidrig zu verbinden. [...]
Ebenso haben neuere Sprachschopfer (um sie mit einem neu gepragten Worte zu
benennen) verschiedene neue Worter aufgebracht, die der Reinigkeit der Sprache ebenso
sehr entgegen sind, als der Deutlichkeit: z.B. skitzieren, skitzenmdfsig, copeylich, chimdirisch,
intertmistisch, notorisch u.s.w. Viele dergleichen Worter kénnten, wo nicht eben so kurz,
doch gewif} deutlicher Deutsch gegeben werdenc.

78

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bindung soll in der aus einer Art Neuauflage der antiken Sophistenschelte
hervorgegangenen Anstrengung gewonnen werden, den Unterschied der
rhetorisch wirksamen zur wahren Rede aufzuheben. Ohne die begriffli-
chen Differenzierungen des philosophischen Diskurses im Einzelnen ge-
treu zu Ubernehmen, steht Deutlichkeit in der Rhetorik und Popularphi-
losophie der Aufkldrung zusammen mit oftmals synonym verwendeten
Ausdriicken wie >Klarheit< und >Verstandlichkeit« fir die erste Tugend des
niichternen und sachlichen, auf rationale Uberzeugung ausgerichteten
Stilideals.””® Verdichtig wird die Beredsamkeit auf dem Feld der »allgemei-
nen Schreibart« nur dort, wo der Ausdruck den nach grammatikalischen
Kriterien eng gesetzten Rahmen der perspicuitas verldsst und dementspre-
chend als schein- und liigenhatft, als Uberredungskunst denunziert wird.?””
Ohne die traditionelle Lehre von den Stilarten zu verlassen, konzentriert
sich die logische Rhetorik auf den schlichten Ausdruck (genus humile), der
mit gewissen Konzessionen an die mittlere Lage in allen prosaischen Re-
degattungen dominiert. Die epochale Verlagerung von der als kunstge-
mafd und schwiilstig kritisierten Redeweise des Barock zur aufklarerischen
Forderung nach einem logischen und natiirlichen Ausdruck entspringt
einer prasupponierten Prioritdt des Denkens gegentiber der Sprache.?”
Die »Philosophische Oratorie« im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts,
die im Geiste Wolffs entsteht und allein die volle Daseinsberechtigung
beansprucht, folgt diesem Postulat einstimmig.?”® Allerdings erhellt diese
Sicht der Dinge keineswegs den epistemologischen Rang, den die Bered-
samkeit in der Aufkldrung trotz der scharfen Rhetorik-Kritik gewonnen
hat. Die gnoseologische Aufwertung der Rede griindet in der nach Lo-
cke von Leibniz und Wolff vertretenen These, dass die Vernunfttatigkeit
vom Sprachgebrauch abhingig ist und dass mithin die verbalen Zeichen
mehr als nur das Ausdrucksmedium des Denkens darstellen. Der Um-
stand, dass Gottsched seine Ausfiikrliche Redekunst von 1736 explizit an
den Begriff der symbolischen Erkenntnis anschliefit, belegt das Selbst-

276 Mit Bezug auf Christian Garve: Fohrmann 1994.

277 Vgl. ausfithrlich Campe 1990, S. 102-106.

278 Vgl. Beetz 1980, S. 36; Gottert 1991a, S. 179.

219 Vgl. z.B. Fabricius 1724, S.2: »Die Oratorie ist eine verniinftige anweisung zur
beredsamkeit, das ist, zu der geschicklichkeit, solche worter zu gebrauchen, welche
mit unsern gedancken genau tberein kommen. [...] Also bestehet das wesen der
beredsamkeit in dem accuraten ausdruck der gedancken.« Vgl. auch Miuller 1722;
Hallbauer 1725, S. 211f. Vgl. zur »Philosophischen Oratorie« um Fabricius, Miiller,
Hallbauer und Gottsched: Grimm 1983; Grimm 1983a; Klassen 1974; Scholl 1976. -
Fiir einen differenzierten Blick auf das Verhltnis von Logik und Rhetorik in Spatbarock
und Frihaufklarung mit Blick auf Christian Weise vgl. Beetz 1980.

79

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verstdndnis der Rhetorik als epistemologische Disziplin.?® Menschliches
Wissen kann konsequenterweise nur tiber den Weg der Rede produziert
werden — den rhetorischen Anleitungen der frithen Aufklarung zufolge
kann dies allerdings erst unter der Bedingung einer vom Redeschmuck
befreiten Ausdrucksweise gelingen. Der Schauplatz, auf dem die Rhetorik
philosophisch legitimiert und auf dem umgekehrt das erkenntnistheore-
tische Problem von der Vermitteltheit des Denkens gelost werden soll,
fallt somit genau in den Bereich der elocutio. Die strikte Trennung der an-
tiken perspicuitas vom ornatus verfolgt das Ziel der »Wohlredenheit«, d.h.
den verstindlichen Ausdruck des zuvor deutlich Gedachten zum Zweck
der wahrheitsgetreuen Uberzeugung (»convictio«), nicht dasjenige der
»Beredsamkeit« im Sinne persuasiver Kinste.?®! Allein die Stilqualitat der
durchsichtigen Rede verspricht, die Diskrepanz zwischen Wortern und
Dingen zu iiberwinden und distinktes Wissen zu perfektionieren.

Das Ziel dieser Stilistik des Denkens, namlich die restlose Koinzidenz
von Begriff und Wort fiir die vollstindige Erkenntnis der Sache, tragt
den zweiwertigen Namen »Deutlichkeit«.?> Das rhetorisch-logische Ja-
nusgesicht der deutschen Deutlichkeit zeigt der analytischen Brille zwar
eine systematisch bedingte Spannung im angestrebten Entsprechungs-
verhiltnis von Reden und Denken an - gleichwohl ist die Undeutlich-
keit des Begriffs in der rhetorischen Stillehre des 18. Jahrhunderts kaum
aufgefallen. Wahrend er in den erkenntnistheoretischen Texten um 1700
terminologisch differenziert und problematisiert worden ist, wirkt er in
Rhetorik und Poetik der Aufklarung als unbestrittene Leitidee und fest-
stehende Grofie. So wie im philosophischen Diskurs das deutliche Wissen
zum Mafistab fiir die anthropologische Perfektionierung erhoben worden
ist, geht die aufklarerische Beredsamkeit von der Annahme aus, dass die
Fahigkeit, Gedanken durch deutliche Worte ausdriicken zu kénnen, die
differentia specifica des Menschen zu anderen Lebewesen bestimmt. Gott-

280 Vel. Gottsched 1975, S. 60f.: »Folglich waren auch ihrer [der alten Volker] Worte nicht
viel; folglich dachten sie mehr, als sie sprachen: wofern das noch denken heift, wenn
man ein blof} anschauendes, und kein symbolisches Erkenntnis von Dingen hat. Denn
so viel ist wenigstens ausgemacht, dafl unsre Gedanken, durch den Gebrauch der
Worter, zu weit groflerer Deutlichkeit gelangenc.

281 Diese begriffliche Unterscheidung fithrt Gottsched ein, wenn er der »Beredsamkeit der
Poeten« die »Wohlredenheit der Weltweisen« entgegenstellt (Gottsched 1975, S. 64; auch
S. 88f.). Vgl. dazu Ludwig 1988, S. 132ff.

282 Vgl. Gottscheds Definition im Handlexicon: »Deutlichkeit in der Schreibart. Wer diese
erhalten will, der muf} erst selbst deutlich und ordentlich denken, damit er wisse, was
er sagen will. Hernach muf§ er sich bekannter, tblicher und nicht zweydeutiger Worter,
und zwar in threm gewéhnlichen Verstande, bedienen« (Gottsched 1760, Sp. 525).

80

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sched beginnt seine Augfiihrliche Redekunst mit einer fur die philosophische
Oratorie des 18. Jahrhunderts représentativen Setzung:

Dasjenige, was den Menschen zur Beredsamkeit geschickt und fihig macht, das ist
die Gabe, die er vor allen andern Thieren besitzet, seine Empfindungen, Gedan-
ken und Gemiithsbewegungen mit deutlichen und vernehmlichen Wortern auszu-
dricken. Ich sage mit Wortern, und schliele dadurch alle anderen Gattungen der
Zeichen aus 2%

Charakteristisch fiir den Menschen soll demzufolge sein, die Deutlich-
keit des Denkens mit derjenigen der Sprache beim Reden in vollkomme-
nen Einklang bringen zu kénnen.?* Was fiir die Erkenntnistheorie eines
Leibniz oder Wollff ein letztlich ungeldstes Problem darstellt, wird in der
Rhetorik zum Ausgangspunkt eines Rede- und Bildungsprogramms. Wer
deutlich redet und schreibt, der denkt auch deutlich, und wer zuvor nicht
deutlich gedacht hat, der redet oder schreibt dunkel und verworren - so
lautet das Credo durchgingig. Die Bestimmung des Menschseins erfiillt
sich nicht darin, Sprache zu besitzen, sondern erst dann, wenn verniinftig
geredet und Wahres gesagt wird: »Eine jede Periode muf} einen deutli-
chen, verntinftigen und wahren Gedanken zum Grunde haben«.?*> Zwar
fuhrt diese weitreichende normative Pramisse eine ausgedehnte Schelte
des schlechten Stils nach sich - »die dunkle, undeutliche, oder unverstand-
liche Schreibart« bestimmt Gottsched nach dem Vorbild der antiken Rhe-
torik technisch genau®® —, doch greift die darauf folgende Festlegung der
Deutlichkeit vornehmlich auf Metaphern zuriick:

Nachdem wir nun die verwerfliche Schreibart nach allen ihren Arten beschrieben,
[...] so kann es nicht schwer fallen, auch von der guten eine Beschreibung zu ge-
ben. Es ist namlich dieselbe eine Art, seine Gedanken, deutlich, sinnreich und leb-
haft auszudriicken. Wenn man von einem Baume alle wilden Aeste abgeschnitten
hat: so sind die tibrigen Zweige gut. Wenn man aus einem Garten alles Unkraut

283 Gottsched, Aus. Red., Historische Einleitung § 1 (Gottsched 1975, S. 59).

284 Hallbauer 1725, S.464: »Es kann der Mensch alle Wirckungen seines Verstandes
und Willens, alle Gedancken und Regungen andern mittheilen. Er ist darinne weit
vollkommener, als die tibrigen belebten Creaturen, welche zwar auch durch einen Laut
und durch ihre Bewegung, was in ihnen vorgehet, vorstellen [...]: allein nicht mit solcher
Deutlichkeit und Nachdruck, als der Mensch zu thun fihig ist, als welcher nicht nur
weit mehr hierzu geschicktere Geberden und Minen, sondern auch eine deutliche und
verdnderliche Stimme hat«.

285 Gottsched, Aus. Red. X1, § 9 (Gottsched 1975, S. 337).

286 Vgl. ebd., XV (Gottsched 1975, S. 361-392).

81

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ausgejétet hat: so ist alles tibrige, so darinnen hervor schiefit, gut. Eben so ist es
mit unseren Gedanken, nach der Vernunftlehre davon zu urtheilen.?®

Eine positive Bestimmung der rhetorischen Deutlichkeit soll sich demzu-
folge tiber den Ausschluss des Negativen wie von selbst ergeben®® — und
tatsdchlich werden die von Quintilian bekannten Kriterien fiir die Defini-
tion der unfigurierten Rede ohne Variationen ibernommen.? Gottsched
und mit thm die >Philosophische Oratorie< des frithen 18. Jahrhunderts
setzen sich damit in aller Selbstverstindlichkeit und Autoritdt tber die
Kluft zwischen Denken und Reden hinweg.>® Natiirlich handelt es sich
dabei >nur< um ein Ideal, allerdings um ein kulturhistorisch wirksames.
Darin mag begriindet liegen, warum die Deutlichkeit als >eigentlicher<
Ausdruck der Wahrheit, d.h. als restlose Koppelung von Wort und Be-
griff, in der Forschung bis heute unhinterfragt geblieben ist — und zwar
auch dort, wo der dogmatische Anspruch kritisiert und in Frage gestellt
wird. Es ist fiir eine Genealogie des Begriffs indes unerlisslich, den Fokus
auf diejenigen Texte der Aufklarungszeit zu richten, in denen die Briichig-
keit des Deutlichkeitsbegriffs reflektiert wird oder sich wider Willen zu er-
kennen gibt. Nur im Bewusstsein dieser Divergenz, die von der zentralen
Schwierigkeit der Neuen Wissenschaft Zeugnis ablegt, kann der epistemo-
logische Rang und die technische Reichweite der perspicuitas angemessen
bestimmt werden.

Leibniz hat in seinen frithen sprachpolitischen Schriften Von deutscher Sprach-
pflege (vermutlich 1682/83) und Ermahnung an die Deutschen (1697/1709), de-
ren zweite 1717 erschienen ist und fiir die aufklarerische Stilistik pragend
gewirkt hat,*' als einer der wenigen das Bewusstsein tiber den Unter-
schied der rhetorischen perspicuitas von der logischen Distinktion zu er-
kennen gegeben. Vor dem Hintergrund der Annahme, dass »die Sprache
ein rechter Spiegel des Verstandes« sei*® und dass, wollte man auf Worte
verzichten, man »den Lauf der Gedanken notwendig hemmen und also
im Reden und Denken nicht weit kommen« wiirde,?* ist die Bemithung
um eine Verbesserung der deutschen Sprache vom neuen wissenschaftli-

287 Gottsched, Aus. Red. XV, § 1 (Gottsched 1975, S. 393).

288 Vgl. Schumacher 2000, S. 37.

289 Gottsched, Aus. Red. XV1, § 2 (Gottsched 1975, S. 394).

290 Zur institutionellen Einrahmung von Gottscheds rhetorischem Programm vgl. Campe
1990, S. 19£.

21 Von deutscher Sprachpflege ist erst 1846 veroffentlicht worden. Vgl. genauer Béckmann
1967, S. 478ff.

292 Leibniz 1967, S. 20.

203 Ebd., S. 26.

82

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chen Ideal motiviert. Nach dem Vorbild der Englénder und Franzosen,
deren Sprache wie »ein rein poliertes Glas gleichsam die Scharfsichtigkeit
des Gemiits beférdert und dem Verstand eine durchleuchtende Klarheit
gibt«,*** muss die deutsche Rede in jedem Teil regelrecht entbarbarisiert,
d.h. von Dunkelheit und Verworrenheit befreit werden — zu diesem Zweck
reformuliert Leibniz das rhetorische Programm:

[...] welches alles ich nicht nur von der Reinigkeit der Worte [puritas], sondern von
den Arten der Vernunftschliifie [fopica], von den Erfindungen [inventio], der Wahl
[aptum), der eigentlichen Deutlichkeit [perspicuitas], der selbstgewachsenen Zierde
[ornatus] und summa der ganzen Einrichtung der Rede [dispositio] will verstanden
haben, wobei es uns allenthalben mangelt.?%

Diese philosophische Recodierung der Redekunst entspricht nicht einfach
einer »unrhetorischen Sprachauffassung«,*® sondern enthalt im Kern eine
funktional differenzierte Stilistik des Denkens. Die von Leibniz so ge-
nannte »eigentliche Deutlichkeit« scheint der wissenschaftlichen Selbstver-
standlichkeit zu entsprechen, dass die trockene und nackte Wahrheit ohne
Figuren oder Tropen gesagt werden kann. Wie Leibniz’ feines Sprachbe-
wusstsein jedoch durchblicken ldsst, muss in Anbetracht einer implizit vo-
rausgesetzten >uneigentlichen Deutlichkeit« davon ausgegangen werden,
dass er die philosophische Distinktion als Abweichung von der rhetori-
schen perspicuitas konzipiert und dass er damit einen — wenn auch noch so
kleinen - Hiatus zwischen Reden und Denken festhilt. Wie der Begriff
der cognitio symbolica in der Tat gezeigt hat, ist fir Leibniz das menschliche
Denken stets an ein Medium entiuflert — die in den deutschen Schriften
vorgefiihrte Spaltung im Konzept der Deutlichkeit bezeugt zum wieder-
holten Mal diese Schwierigkeit. Daher muss fir die erkenntnistheoretisch
frisierte neue perspicuitas des wissenschaftlichen Redens davon ausgegan-
gen werden, dass Leibniz sie nicht als vollkommenen Ausdruck, sondern
als erste grundlegende Abweichung vom Denken eingestuft hat. In die-
ser Hinsicht ist der Unterschied zwischen der rhetorischen Deutlichkeit
und dem ornatus kein kategorialer, sondern ein gradueller. Wie der Be-
griff der selbstgewachsenen, d.h. ungekiinstelten und natiirlichen Zierde
belegt, schliefit Leibniz den Gebrauch von Figuren und Tropen keines-
wegs aus dem Bereich der philosophischen Rede aus - vielmehr wird der
Redeschmuck nach Mafgabe der Deutlichkeit in Dienst genommen: im

294 Ebd., S. 14.
295 Leibniz 1967, S. 20.
296 So Bockmann 1967, S. 482.

83

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bereich der wissenschaftlichen Prosa, »um die Wahrheit klar werden zu
lassen«, im Bereich der Poesie hingegen, »um [diese Wahrheit] ergreifend
zu machen«.*” Die rhetorische Deutlichkeit erstreckt sich Leibniz zufolge
vollumfinglich auf die Kunst des Ornats — wihrend sich die philosophi-
sche Oratorie auf eine nicht ndher bestimmte »eigentliche Deutlichkeit«
beruft und Figuren dort einsetzt, wo die verblimten Redensarten den Ver-
stand erleuchten, erhdlt der figiirliche Uberschuss des Deutlichen, ohne
den die Rede fir Leibniz »weder Kraft noch Saft« besitzt,® den addquaten
Ort in der Poesie zugewiesen. Diese funktional differenzierende Stilistik
des Denkens - trockene und gewitzte Wissenschaftsprosa da, lebhafte
und affektive Dichtung dort - bleibt fiir Rhetorik und Poetik der Aufkla-
rung in der Folge verbindlich.?”® Die Gegengestalten des methodischen
Analytikers und des Dichters werden beide auf rhetorische Deutlichkeit
verpflichtet — einmal in Form der unfigiirlichen und belehrenden, einmal
in Form der geschmiickten und ergdtzenden Rede. Da allerdings beide
Ausdrucksweisen nicht restlos mit dem Denken iibereinstimmen kénnen
und die Divergenz des Deutlichkeitsbegriffs fur Leibniz ein ungelostes
philosophisches Problem bleibt, markiert das Verhiltnis zwischen wissen-
schaftlicher Prosa und poetischem Stil eine kontinuierliche Abfolge von
Abweichungen des Denkens von sich selbst.*” Vor dem Hintergrund die-

297 Leibniz hat Lockes bertihmte Schelte auf den figtirlichen Mifbrauch der Sprache in den
Neuen Abhandlungen zwar aufgegriffen und wiedergegeben: »[...] die ganze rhetorische
Kunst mit allen diesen kinstlichen und bildhaften Verwendungen der Worte [dient]
nur dazu, falsche Ideen hervorzurufen, die Leidenschaften zu erwecken und das Urteil
irrezuleiten, derart daf} dies nur reine Tauschungen sind. Indessen gewihrt man dieser
triigerischen Kunst den ersten Rang und belohnt sie. Die Menschen kitmmern sich nicht
um die Wahrheit und lieben es sehr, zu tiuschen und getduscht zu werden. [...] Denn
gleich dem schonen Geschlechte hat die Beredsamkeit Reize, die zu machtig sind, als daf§
es gestattet sein konnte, sich thnen zu widersetzen« (Leibniz 1996, Bd. 3/2, S. 208f.) Dass
nichts »eloquenter sein [kénnte] als diese Denunziation der Eloquenz« (de Man 1996,
S. 416), hat allerdings bereits Leibniz in seiner Antwort auf Locke vermerkt und daraus
einen epistemologischen Nutzen von rhetorischen Figuren abgeleitet: »Weit davon
entfernt, Thren Eifer fir die Wahrheit zu tadeln, finde ich ihn gerecht. Und es wire zu
wiinschen, daf} er die Menschen anriihren wiirde. Daran verzweifle ich nicht génzlich,
weil es scheint, mein Herr, daf} Sie die Eloquenz mit ihren eigenen Waffen bekdmpfen
und daf} Sie selbst eine Beredsamkeit [...] haben. [...] Das selbst aber beweist, daf§ Thre
These einer Mifligung bedarf und daf} gewisse Schmuckelemente der Beredsamkeit
wie dgyptische Vasen sind, deren man sich beim Kult des wahren Gottes bedienen darf.
[Denn] sie kdnnen auch nutzbringend angewandt werden, die eine um die Wahrheit klar
werden zu lassen, die andere, um sie ergreifend zu machen, und diese letztere Wirkung
ist auch die der Poesie, die an der Rhetorik und an der Musik Anteil hat« (ebd., S. 209).

298 Leibniz 1967, S. 21.

299 Vgl. Campe 1990, S. 5.

300 Vgl. ebd., S. 48.

84

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ser gnoseologisch grundlegenden Pramisse haben beide Ausdrucksweisen
die Aufgabe, den Hiatus zu tiberwinden und die Deutlichkeit des Den-
kens mit derjenigen des Redens konvergieren zu lassen.

Poetiken des Deutlichen (Gottsched, Breitinger)

So sehr die Wohlredenheit der Aufklirung dem philosophischen An-
spruch gehorcht, durch niichtern {iberzeugende Rede die Erkenntnis zu
vervollstindigen, so sehr bereitet die genuin rhetorische Publikumswirk-
samkeit Kopfzerbrechen.*! Diese Schwierigkeit wird fiir die poetologi-
schen Entwiirfe Gottscheds und der Schweizer von zentraler Bedeutung
und hélt die Frage wach, wo genau die Grenzen der perspicuitas verlaufen.
Bereits Gottscheds Rhetorik legt den Gedanken nahe, dass die Differenz
der Rede zum Denken gegen jeden programmatischen Anspruch allen-
falls mit der >Kraft« und dem >Saft« der Poesie tiberbriickt werden kann.
In der Tat erscheint die niichterne Uberzeugung durch logische Vernunft-
schliisse und Demonstrationen in Gottscheds Ausfiihrliche[r] Redekunst im-
mer wieder als ein Ideal, das in der Praxis nicht ohne Psychologie aus-
kommt und stets mit der Uberredung verstrickt ist.*> Auch fiir Gottsched
ist Wahrheit nicht ohne Persuasion zu haben, kommt Wohlredenheit im
Ansatz nicht ohne Beredsamkeit aus. Um dieses Problem zu beheben und
den Primat der Logik aufrecht zu erhalten, unterscheidet Gottsched eine
»wahre« von einer »falschen« Beredsamkeit.?”® Damit meint er, die syste-
matischen Schwierigkeiten ethisch 16sen zu kénnen. Schlechte Rhetorik
fult demzufolge auf sophistischen Scheingriinden und betriigt das Pu-
blikum vorsitzlich - die gute Rede hingegen entfaltet »durch eine Reihe
unumstofilicher Vernunftschlifie« Wahrheiten fiir die Gliickseligkeit des

301 Vel. hierzu grundlegend: Wetterer 1981.

302 »Kinen uberfithren, heifit einen durch eine Reihe unumstofilicher Vernunftschliifie, die
aus den ersten Griinden hergeleitet werden, oder durch eine Demonstration, zum Beyfalle
bewegen, ja dazu néthigen und zwingen. Diese Art, andern Wahrheiten beyzubringen,
gilt nur da, wo man sein Erkenntnis auf den héchsten Grad der Griindlichkeit getrieben;
und zugleich solche Zuhérer vor sich hat, die eine so getibte Vernunft besitzen, dafl sie
eine lange Kette von Schlufireden fassen, und einsehen kénnen. Nun ist es leicht zu
denken, daf} ein Redner weder allezeit so viel Einsicht von den Sitzen, die er vortragt,
haben kann; noch auch, wenn er sie gleich hitte, tiberall solche geschickte Zuhérer
antreffen wiirde, die eines so griindlichen Vortrages gewohnt wiren. Daher schicket
sich fiir uns nichts besser, als die Ueberredung; das ist ein Vortrag der Wahrheit durch
wahrscheinliche Griinde« (Gottsched, dus. Red. 1, § 10; Gottsched 1975, S. 95). Vgl. auch
Gottert 1991a, S. 181-188.

303 Zur Unterscheidung der »wahren« von der »falschen« Beredsamkeit vgl. Gottsched, Aus.
Red. 1, § 7 (Gottsched 1975, S. 92f.).

85

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Menschen und die Wohlfahrt des Staates. Mit logisch nachvollziehbaren
Satzen soll der Redner seine Zuhorer zum Beifall bewegen — »ja dazu
nothigen und zwingen«, wie Gottsched nicht eben frei von Ambivalenzen
hinzufiigt.*** Gegen die strukturelle Indifferenz von niichterner Uberzeu-
gung und iiberwiltigender, hier geradezu gewaltsamer Uberredung funk-
tionalisiert Gottsched in der Folge die gnoseologische Unabdingbarkeit
psychologisch-sinnlicher Aspekte als ornamentale »Zierde« und relegiert
den geschmiickten Ausdruck weitgehend in das Gebiet der Poetik. Ob-
wohl er Figuren und Tropen nicht aus der philosophischen Rede aus-
schlieflen kann — wie gesehen argumentiert Gottsched an entscheidenden
Stellen selbst metaphorisch —, koppelt er die verbliimte Schreibart von der
wissenschaftlichen Prosa ab, um ganz auf die philosophische und prak-
tische Effizienz der unfigurierten Persuasion zu setzen. Vor diesem Hin-
tergrund wird auch die dichterische Rede nach den wissenschaftlichen
Vorgaben der philosophischen Methode bestimmt und erhdlt als »ver-
niinftige Poesie« nichts anderes zur Aufgabe, als einen vorgingigen Lehr-
satz auszuschmiicken und an einem konkreten Beispiel lebhaft zu illust-
rieren.’” Derart am Projekt der populdaren Wissensvermittlung beteiligt,
kann Poesie dem Programm gemafl freilich nichts sagen, was sich nicht
auch unverbliimt mitteilen liefle. Die dichterische ist von der logischen
Rede nur insofern zu unterscheiden, als die stilistischen Eigentiimlichkei-
ten des Literarischen abgesondert und aus dem Bereich der Wissenschaft
vertrieben werden. Da aber umgekehrt, wie Gottsched konzedieren muss,
auch die wahre Rede im Ansatz nicht ohne psychologische Wirksamkeit
auskommt, muss die Dichtung nicht blof§ als anschauliche Erganzung
zur Erkenntnislehre, sondern als derjenige >critische« Schauplatz bertrach-
tet werden, auf dem die systematischen Widerspriiche tiberhaupt erst
im vollen Umfang hervortreten.?*® Erst in der Poetik, die in der frithen
Aufkliarung als »Arm der Philosophie« konzipiert wird,*” gelangen die
strukturellen Inkongruenzen zwischen Logik und Rhetorik entgegen allen
Harmonisierungsversuchen zur Anschauung.

Wie Gottsched im Versuch emer Critischen Dichtkunst (1730) herausstellt, ist

304 FEbd. I, § 10 (Gottsched 1975, S. 95).

305 Zu diesem Konzept und der damit verbundenen Forderung nach einer stilistisch
natiirlichen und auf den gliicklichen Gebrauch von verbliimten Redensarten beschrinkte
Dichtung, die gleichwohl von der »magern prosaischen Schreibart« zu unterscheiden ist,
vgl. Gottsched, Crit. Dicht. V111, § 3ff.

306 Die Inflation des Wortes »critisch« in den poetologischen Texten der 30er- und 40er-
Jahre erschlief3t sich aus der philosophisch-wissenschaftlichen Untersuchung der »freyen
Kiinste« (vgl. Wetterer 1981, S. 21f.).

307 So Bodmer in der Einleitung zu Breitingers Poetik; vgl. Breitinger, Crit. Dicht. 1, BL. 6.

86

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die strenge Wissenschaft dahingehend von der Poesie zu unterscheiden,
dass Letztere auf dem Gebiet des Sinnlichen agiert. Der rhetorischen
Tradition verpflichtet, gilt Dichtung weiterhin als eine wirkungsbezoge-
ne Kunst. Gottsched qualifiziert daher den literarischen Geschmack im
Unterschied zum philosophischen Urteil und im Einklang mit Wolffs er-
kenntnistheoretischen Begriffen als »klar, aber nicht ganz deutlich«.**® Fir
die Dichtung besteht das Problem folglich darin, dass sie zwar verninftig
zu sein hat und Wahrheiten vermitteln soll, dies allerdings in Form von
definitionsgemafl >klaren, aber »nicht deutlichen< Anschauungen leisten
muss.*” Poetische Bildlichkeit appelliert an die Sinne und ist daher als
epistemologisch minderwertig einzustufen. In der doppelten Funktion,
die Gottsched der Dichtung nach horazischer Tradition zuweist (prodes-
se et delectare) *° tritt somit eine systematisch bedingte Spannung hervor,
denn der didaktische Anspruch der ethisch-moralischen Bildung wird auf
dem Feld des Klar-Verworrenen ausgetragen.®! Die dadurch angezeigte
Differenz von philosophischem Wahrheitsanspruch und persuasivem Be-
zug, deren Uberwindung die Poetiken der Aufklirung anstreben, schligt
sich terminologisch nieder. Auch Gottscheds Sprachgebrauch zeigt, dass
die rhetorische von der gnoseologischen Deutlichkeit abweicht. Obwohl
die verniinftige Poesie im Unterschied zur analytischen Wissenschaft, wie

308 »Von dem metaphorischen Geschmacke unsrer Seele bemerket man; dafi man sich dieses
Wortes fast ganz allein in freyen Kinsten, und in etlichen andern sinnlichen Dingen
bedienet: hergegen wo es auf die Vernuntft allein ankémmt, da pflegt man dasselbe nicht
zu brauchen. [...] Diese Anmerkung ist von groflem Nutzen. Sie lehrt uns namlich,
daf} der metaphorische Geschmack, eben so wohl, als der gemeine, nur mit klaren,
aber nicht ganz deutlichen Begriffen der Dinge zu thun hat; und nur solche Dinge von
einander unterscheidet, die man nach der bloffen Empfindung beurtheilet« (Gottsched,
Crit. Dicht. 111, § 6). — »Nunmehr wird es leicht seyn, die Beschreibung des guten und
iibeln Geschmackes zu machen. Jener ist namlich der von der Schonheit eines Dinges
nach der bloflen Empfindung richtig urtheilende Verstand, in Sachen, davon man kein
deutliches und griindliches Erkenntnif} hat; dieser hergegen, ist ebenfalls der Verstand,
der nach der blofilen Empfindung von undeutlich erkannten Sachen urtheilet; aber sich
in solchen seinen Urtheilen betriiget« (ebd., § 9).

309 Dieses Problem hat bereits Dubos in seinen Re¢flexions critiques (1719) beschéftigt und zum
Schluss gefithrt, dass Poesie nicht auf verniinftige Regeln zuriickgefiihrt werden kann
(Dubos 1760, Bd. 2, S. 302f.).

310 »Die grundliche Sittenlehre ist fir den groflen Haufen der Menschen viel zu mager und
zu trocken. Denn die rechte Schirfe in Vernunfftschlissen ist nicht fiir den gemeinen
Verstand unstudirter Leute. Die nackte Wahrheit gefillt ihnen nicht: es miissen schon
philosophische Képfe seyn, die sich daran vergniigen sollen. [...] Die Poesie hergegen ist
so erbaulich, als die Morale, und so angenchm, als die Historie; sie lehret und belustiget,
und schicket sich fiir Gelehrte und Ungelehrte« (Gottsched, Crit. Dicht. IV, § 28).

311 Eine Harmonisierung von Anschauung und Begriff strebt Gottsched bekanntlich im
hochgeschitzten, spezifisch literarischen Begriff der Fabel an: Vgl. ebd., § 6ff.

87

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gottsched gesagt hat, »nicht deutliche« sein kann, fordert er unbeirrt fiir die
Dichtung das oberste Stilmerkmal der >Deutlichkeit<:

Eine von den allervornehmsten Tugenden, eines guten poetischen Satzes, ist die
Deutlichkeit desselben. [...] Es entsteht sonst die Deutlichkeit aus Wortern und
Redensarten, die jedermann geldufig und bekannt sind, auch in ihrem natirlichen
und eigentlichen Verstande gebraucht werden: sodann aber auch aus einer or-
dentlichen und gewdhnlichen Wortfiigung, die der Art einer jeden Sprache gemafd
ist. Waren aber diese Stiicke zur Deutlichkeit eines Satzes ganz unentbehrlich so
wiirde folgen, dafl ein Poet entweder keine neue Worter, verbliimte Redensarten
und neue Wortfiigungen machen miisse: oder dafl er unméglich deutlich wiirde
schreiben kénnen. Denn wir haben schon oben gewiesen, dafl man in gebundener
Rede nicht die gemeinsten und bekanntesten, sondern ungemeine, zuweilen auch
alte, zuweilen gar neuzusammengesetzte Worter, und viel verblimte Redensarten
anbringen solle: um edler und erhabner als ein prosaischer Scribent, zu schreiben.
Und wir werden bald horen, dafy man auch in der Wortfiigung viele Neuerungen
wagen kénne, um sich dadurch von der gemeinen Art zu reden zu entfernen. Allein
bey diesem allen kann die Deutlichkeit gar wohl bestchen. [...] Die verbliimten
Redensarten, wenn sie gliicklich ausgesonnen werden, geben dem Verstande noch
mehr Licht, als die eigentlichen; wenn man sie nur nicht gar zu hiufig brauchet.?'?

Gottscheds poetologisches Projekt unternimmt die Koppelung von dis-
tinktem Denken und durchsichtiger Rede gegen alle selbst artikulierten
Hiirden. Zwar muss rhetorische Deutlichkeit als sinnliche Artikulation
und Entduflerung des Denkens philosophisch grundsitzlich undeutlich
sein — als Homonym wird der Begriff jedoch ganz nach Wolff zu dem
Zweck eingesetzt, die Disjunktion von Logik und Rhetorik zu verbergen.
Im Hinblick darauf, dass Gottsched in seinen Ausfithrungen eine produk-
tive Rolle von gut gewihlten Figuren und Tropen fiir den Erkenntnispro-
zess und damit das Phinomen einer poetisch generierten Wahrheit im-
merhin zu bedenken gibt (»die verbliimten Redensarten geben dem Verstand noch
mehr Licht, als die eigentlichenc), zeichnet sich dariiber hinaus das Konzept
einer spezifisch dichterischen perspicuitas ab. Im Gegensatz zum trockenen
und schlifrigen Stil des Prosaikers attestiert Gottsched der nachdriick-
lichen Schreibart ganz im Sinne der von thm hoch geschitzten Kunst u
reden von Bernard Lamy (1675),°"® die Seele des Zuhorers aufmerksam
und dunkle Gedanken tiber die Aktivierung der Einbildungskraft deutlich
machen zu kénnen.** Von der Hypotypose oder der Beschreibung (de-

312 Gottsched, Crit. Dicht. IX, § 18.

313 Lamy 1980, S. 124.

314 Die Einbildungskraft steht bei Gottsched im Rahmen der ars memorativa und erlaubt
dem Dichter, gespeicherte Erfahrungen in literarische Erfindungen zu tibersetzen: »Die
Einbildungskraft namlich bringet, bey den gegenwirtigen Empfindungen, sehr leicht

88

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

seriptio) beispielsweise heifdt es, dass sie »die deutlichsten Bilder von sinnli-
chen Sachen hervorbringet«.*"> Gottsched zufolge kénnen die figiirlichen
Ausdriicke wie die Metapher in durchaus privilegierter Art und Weise
zur Deutlichkeit beitragen, indem sie den Gesetzen der Logik folgen und
eine Sache wirksam vor die Augen des Publikums fithren. Mit dieser Ein-
sicht, dass sich Deutlichkeit tiber sinnliche Wahrnehmungen konstituie-
ren kann, melden sich indes erhebliche Widerspriiche an. Zwar miisste
aus der produktiven Kraft der Tropen und Figuren eine erkenntnistheo-
retische Aufwertung der poetischen Mittel folgen, doch drangt Gottsched
dieses Vermégen an den Rand, um den Primat einer ohne alle Blumen
sagbaren, in der Dichtung blof noch auszuschmiickenden Wahrheit un-
angetastet zu belassen. Im Unterschied zum Dichter sagt der deutliche
Prosaiker, darauf beharrt Gottsched, »die nackte Wahrheit [...] ohne alle
Schminke«.*'® Gegen diese Pramisse und allen Anstrengungen zum Trotz
geht aus der Critischeln] Dichtkunst jedoch hervor, dass die Deutlichkeit des
Denkens grundlegend vom Reden entkoppelt ist und dass dieser struktu-
relle Mangel auch im Bereich der Prosa mit der Veranschaulichungskraft
der (poetischen) Bilder supplementiert werden muss. Es bedarf auch fiir
Gottsched einer >Kunst der Deutlichkeits, in der sich die perspicuitas auf den
gesamten Bereich des Ornats erstreckt und die evidenziellen Effekte mit-
einschliefit. Der logische Widerspruch besteht darin, dass sich begriffli-
che Abstraktion mit Hilfe von sinnlichen, im Besonderen: von poetischen
Bildern formieren soll — zwar tiberfithrt Gottsched diese Unstimmigkeit
mit aller Selbstverstindlichkeit in das ethische Konzept einer erbaulichen
und moralisch niitzlichen Poesie, in systematischer Hinsicht aber ist keine
Losung in Sicht. Die Critische Dichtkunst bleibt mit der nicht unerheblichen
erkenntnistheoretischen Schwierigkeit der spezifisch rhetorischen Indiffe-
renz von Wahrheit und Tauschung belastet.

Das Problem zeitigt in der poetologischen Debatte mit den Schweizern,
die auf die logische Strenge der Wolff’schen Philosophie keineswegs ver-
zichten wollen, eine neue terminologische Pragung. Die Ausgangslage ist
fur beide Positionen zunichst gleich: Wie Breitingers Critische Dichthunst
(1740) festhalt, gelten die prosaische ebenso wie die poetische Rede als
»Dollmetscherinnen der Wahrheit« und bedienen sich zur Vermittlung

wiederum die Begriffe hervor, die wir sonst schon gehabt« (Gottsched, Crit. Dicht. 11,
§11).

315 Gottsched, Crit. Dicht. X, § 17f. — Vgl. zur »lebhaften Schilderey«, die »klar und deutlich
vor die Augen malet«, ebd. IV, § 1.

316 Ebd. XI, § 9.

89

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

philosophischer und moralischer Einsichten einer »unschuldigen List«.?
Die systematische Schwierigkeit, die bereits Gottscheds Dichtkunst cha-
rakterisiert hat und die darin besteht, Erkenntnisse in sinnliche Anschau-
ungen zu Ubersetzen und die Vernunft mit der Wirksamkeit zu harmoni-
sieren, bleibt auch den Schweizern nicht erspart. Jedes dichterische Werk
ist zweigeteilt und besteht aus einer »Seele« (Lehrsatz) und einem »Cor-
per« (sinnliche Aufienseite) — die Deutlichkeit des poetischen Ausdrucks
erhélt die moralisch, epistemologisch und anthropologisch zentrale Auf-
gabe, eine vollkommene Harmonie zwischen diesen heterogenen Berei-
chen herzustellen. Wie Breitinger — mit Gottsched ganz auf der Linie der
zeitgenossischen Philosophie - hinzufiigt, ereignet sich das Menschsein
erst in der »deutlichen« Ubereinstimmung von Denken und Reden.?'® Die
paradoxe Struktur dieses Postulats, die den Poetikern freilich nicht als
Problem bewusst ist, wird erst im Bereich der Dichtung vollends erkenn-
bar: Ohne eine »unschuldige List¢, d.h. ohne tauschende Hilfsmittel ist der
(wahre) Mensch nicht zu haben.

Die gute Beredsamkeit steht daher auch fiir die Schweizer ganz im Zei-
chen der perspicuitas®® — wie die wiederkehrende Verbindung »deutlich und
lebhaft« verrit,** werten sie den Rekurs auf rhetorische Wirkung jedoch
insofern auf, als erst mit einer kraftvollen, vom gewthnlichen Gebrauch ab-
weichenden Sprache »Tugend und Wahrheit allgemein« Verbreitung finden
kénnen.*! In ithrer moralischen Funktion kénnen Rede- und Dichtkunst eine
»Macht« erst dann ausiiben, wenn das menschliche Gemiit den poetischen
Bildern »nicht leicht widerstehen mag«.?* Wihrend Gottsched die Rolle der
figuralen Rede fiir die Vermittlung des deutlichen Begriffs nur als eine Art
Notlosung eingesteht, gewinnt der auf sinnliche Anschauung zielende Aus-

317 Breitinger, Crit. Dicht. 1, S. 6, S. 8.

318 Vgl. ebd., S. 169f.: »[...] eben so ist die Lehre die Haupt-Absicht der Fabel, und die
Erzehlung wird alleine um der Lehre willen erfunden, selbige gantz sichtbar, und auch
den Sinnen und der Einbildung vernehmlich zu machen: Wie nun die Vereinigung dieser
zween Haupttheile, der Seele und des Leibes, die in einer vollkommenen Harmonie ihrer
Empfindungen und Wiirckungen bestehet, erst einen Menschen ausmachet, bestehet auf
gleiche Weise das Wesen der Fabel darinnen, dafl die Erzehlung in ihren Umstinden,
eben wie der Menschliche Corper durch seine Bewegungen, den Schliissen und den
Willen der Seele so deutlich zu offenbaren aufgelegt sey, dafl man den moralischen
Lehrsatz [...] aus derselben unzweifelhaft ersehen kénne«.

319 »Die Worte sollen die Gedancken und Bilder, gleichwie diese die Sachen deutlich und
lebhaft ausdriicken« (Breitinger, Crit. Dicht. 11, S. 289).

320 Vgl. etwa Bodmer 1741, S. 86ff.

321 Breitinger stuft Rede- und Dichtkunst daher im Unterschied zu den wissenschaftlichen
Disziplinen als »artes populares« ein (vgl. Breitinger, Crit. Dicht. 1, S. 9).

322 FEbd, S. 8.

90

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

druck bei Bodmer und Breitinger eine selbststandige philosophische Digni-
tit. Im Unterschied zu Gottscheds Deduktionslogik interessieren sie sich —
den Impulsen der empirischen Naturerkenntnis folgend - fiir den Weg,
d.h. fiir die sinnlichen Bedingungen und Verfahren des Wissenserwerbs.?*
Zusehends leiten die Schweizer daraus eine philosophische Aufwertung der
Einbildungskraft ab — die Fantasie wird nicht mehr nur als reproduktive,
sondern auch als produktive Kraft eingestuft.?** Da Geschmack und Poesie
fur die Schweizer nicht etwa in Konkurrenz zur Vernunft stehen, sondern
diese erginzen, findet der Literaturstreit zwischen >Einbildungskraft« und
»Verstand« innerhalb der Logik statt. Wahrend die Dichtung fiir den Leipzi-
ger in einem akzidenziellen und rein instrumentellen Verhiltnis zum philo-
sophischen Gedanken steht, gewinnt sie bei den Schweizern den Rang eines
Supplements. Die in der Poetik zur Diskussion stehenden »Kunstgriffe« des
Redens, von denen im Ansatz davon auszugehen ist, dass sie ein vernunft-
widriges Element darstellen, bilden nun auf dem Weg zur Vervollstindi-
gung des Erkennens eine unabdingbare Voraussetzung, beférdern sie doch
die »Fortpflanzung der Wahrheit und Weisheit«.*” Fantasie und Dichtung,
Rihrung und Affekt sollen der verntinftigen Einsicht dort helfen, wo die
abstrakte Doktrin und der blofie Begriff nicht ausreichen. Es handelt sich
dabei nur vordergriindig um eine pragmatische Maxime: Zwar gehen die
Schweizer von einem ungebildeten Publikum, vom »gemeinen Haufen« aus,
den es wirkungsvoll zu belehren gilt,*® doch streichen sie ebenso unermiid-
lich hervor, dass das Denken und der verbale Ausdruck in struktureller

323 »Die Sinnen sind die ersten Lehrer des Menschen. Alle Erkenntnis kémmt von ihnenc
(Bodmer, Crit. Betr., S. 4).

324 Bodmers frithe Schrift iber die »Einbildungs-Krafft« (1727) geht im Wesentlichen noch
von Wollfs Psychologie aus und konzipiert die Einbildungskraft als dasjenige intellektuelle
Vermégen, Eindriicke zu speichern und aus dem Gedichtnis zu rekonstruieren, indem
sie »die Gegenstdnde wenn sie gleich abwesend so lebendig vor das Gesicht« stellt
(Bodmer 1727, S. 118). Exrst in den spdteren Schriften (Bodmer 1736; Bodmer 1740;
Bodmer 1741) wird die Fantasie unter dem Einfluss von Pseudo-Longins Schrift tiber das
Erhabene (Ps.-Longin, Peri hyp. 15) als eine eigenstindige dsthetische Kraft gesehen (vgl.
genauer: Herrmann 1970 S. 190f.; Alt 2001, S. 80ff.). Wohlverstanden: Die Wahrheit
der Einbildungskraft ist von derjenigen der Vernunft weiterhin zu unterscheiden (vgl.
Breitinger, Crit. Dicht. 1, S. 138f)). Wihrend Letztere Breitinger zufolge um deutliche
Begriffe bemiiht ist und in das Gebiet der Philosophie fillt, ist Erstere auf sinnliche und
daher undeutliche Bilder verwiesen. Gleichwohl sind die Schweizer darum bemiiht, die
Fantasie nicht in das Gebiet des bloff Wahrscheinlichen zu verbannen, sondern als eine
spezifische >Wahrheit« zu profilieren (vgl. ausfihrlicher Wetterer 1981, S. 217ff.).

325 Breitinger, Crit. Dicht. 1, S. 13.

326 Ebd., S.8f.: »[...] da dic dogmatische und schlieflende Lehrart hingegen viel zu
mithsam, beschwerlich, und fiir den grofiten Haufen der Menschen gantz dunckel und
unvernchmlich gefunden wards.

91

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hinsicht defizient sind. Da »die Sprachen [als] viel zu arm und mangelhaft«
eingestuft werden,*” entsteht die »Deutlichkeit« und der »Nachdruck einer
Sprache grofitentheils« tiberhaupt erst durch den Gebrauch von Figuren -
allen voran durch die Katachrese,*?® aber auch durch »Bilder, Gleichnisse,
Parabeln«.*”® Der Reichtum der Sprache und des Denkens wird von Grund
auf mit Hilfe rhetorischer Abweichungen gewonnen.** »Die Erweiterung
unserer Erkenntnis geschicht darum niemahls ohne Ergetzen«, sagt Breitin-
ger ganz in der Tradition der aristotelischen Rhetorik.?!

Diese Pramissen, die von einem grundlegenden Missverhiltnis zwischen
Mitteln und Zweck der Erkenntnis zeugen, haben entscheidende Auswir-
kungen auf die Modellierung des Deutlichkeitsbegriffs. Neben die dog-
matische Vorstellung vom ungeschmiickten Ausdruck tritt bei Breitinger
die Notwendigkeit einer spezifisch poetischen perspicuitas. Im Riickgriff
auf Aristoteles’ energeia bzw. Quintilians evidentia fihrt die Critische Dicht-
kunst des Schweizers das Konzept der »lebhaften Deutlichkeit« ein.**? Da
Dichtung sich dadurch auzeichnet, deskriptiv Bilder hervorzurufen und
abwesende Gegenstande (wirkliche oder erfundene) dramatisch zu verge-
genwirtigen, wird sie von den Schweizern durchweg als »poetische Mah-
lerey« verstanden.®® Der evidenziellen Kraft der Literatur, das Gemiit zu
bewegen und Bilder in der Fantasie zu erzeugen, soll eine genuin poeti-
sche >Wahrheit« entspringen. Diese wird als »deutliche Ubereinstimmung«
von Nachahmung und Nachgeahmtem (wirklichem oder erfundenem)

327 Breitinger, Crit. Abh., S. 24.

328 Breitinger, Crit. Dicht. 11, S. 48; ebd., S. 309f.: »[...] weil man gezwungen ist, sich [der
figirlichen Ausdriicke] zu bedienen, so oft man die Sache, die keinen eigenen Nahmen
hat, benennen will. Und also findet man in allen Sprachen eine grofle Menge solcher
Figuren und verblithmter Gleichnif-Reden, welche die Noth und der Mangel eingefiihret
hat«.

329 Ebd,, S. 10.

330 »[...] dafl die Sprachen insgemein an eigenen Wortern sehr arm sind, und dafl ihr grofiter
Reichthum in figiirlichen Ausdriickungen bestehet« (Breitinger, Crit. Dicht. 11, S. 307£.).

331 Ebd., S. 61.

332 Breitinger, Cnt. Dicht. 1, S. 66f.: »Aus dieser Ahnlichkeit und Uebereinstimmung
der Nachahmung der Natur beruhet nun einestheils die lebhafte Deutlichkeit der
Schildereyen, von welcher die wunderbare Kraft der Phantasie zu rithren entstehet, die
uns nothigt, bey Anschauung einer Schilderey bey uns selbst zu sagen: In Wahrheit es ist
eben das, was ich gesehen, was ich gehoret habe; oder was ich mit meinen Augen sehen,
mit meinen Ohren héren wiirde, wenn mir das Original von dieser Sache vor Augen
oder zu horen kdme. Die alten Kunst-Lehrer haben diese lebhafte Deutlichkeit eben
darum évepyerav und Evidentiam genennet«. — Zur gewichtigen Rolle der Rhetorik
bei Breitinger vgl. Bender 1980; insbesondere zur Rezeption der evidentia: Méller 1983,
S. 55-60.

333 Vel. zu der fiir das 18. Jahrhundert bis Lessing ungebrochenen Tradition der rhetorischen
enargeia: Miilder-Bach 1998, S. 105-108.

92

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bestimmt und konstituiert sich im Unterschied zur Wahrheit der Philoso-
phen nicht durch Vernunft, sondern durch Einbildungskraft:**

Der Poet begniiget sich nicht blof damit, daf} seine Rede deutlich sey, und jeder-
mann seine Gedancken ohne Mifiverstand leicht errathen konne; er will den Leser
nicht nur unterrichten; sondern seiner Phantasie durch eine geschickte Nachah-
mung die Sachen gantz sichtbar vor Augen stellen, und eben diejenigen Eindriicke
in thm erwecken, die von der wahren Gegenwart der wiircklichen Gegenstinde
entstechen wiirden, und die allemahl von einem empfindlichen Ergetzen begleitet
werden, wenn sie von der Kunst der Nachahmung herrtthren. Wie nun der gantze
Ausdruck zu diesem mahlerischen Betrug behtilflich seyn mufi, so wird der Nach-
druck der poetischen Vorstellungen vornehmlich durch den geschickten Gebrauch
der poetischen Beyworter befordert. Dieses sind die poetischen Farben [...]. In
der gemeinen Rede dienen sie zwar, die Deutlichkeit des Verstandes zu beférdern;
aber in der Poesie haben sie tiberdas noch einen gantz besondern Gebrauch, in-
dem sie dienen, uns die Sachen so lebhaft vorzustellen, als ob wir sie vor Augen
sihen, und uns mit unvermutheten und angenehmen Begriffen zu iiberraschen.®*®

Davon ausgehend, dass die Einbildungskraft im Unterschied zu den Er-
kenntnissen der Vernunftlehre nicht begrifflich, sondern bildlich struk-
turiert ist, verfolgt Breitinger das Projekt, die eigentiimliche »Logik« der
Fantasie im Rahmen der Erkenntnislehre systematisch zu erfassen.®** Wie
er in seiner Critische[n] Abhandlung von der Natur, den Absichten und dem Gebrau-
che der Gleichnisse (1740) ausfiihrt, ist es zwar der philosophischen Disziplin
vorbehalten, als Lehrerin des Verstandes zu wirken und zu einer »deutli-
chen Einsicht des Wahren« zu fithren®” — wihrend die Bildnisse der Ein-
bildungskraft die ersten Elemente von Rede- und Dichtkunst darstellen
und daher nicht tber den Bereich des Wahrscheinlichen gelangen kén-
nen, d.h. wesentlich undeutlich sind, zeugen Gleichnisse von »Geist« und
»Witz« (lat. ingenium, fr. esprif). Bildhafte Vergleiche vereinen den Verstand
mit der Imagination und erlauben es, Ahnlichkeiten zwischen den Dingen
wahrzunehmen. Entgegen der cartesianischen Annahme, dass Gleichnisse
die Klarheit des Gedankens triiben, nobilitiert Breitinger — gleichsam als
Vorlaufer der philosophischen Asthetik — die auf Anschaulichkeit ausge-
richteten Ausdriicke mit dem Hinweis darauf, »dafl der Begriff von ei-
nem dienen konne, den Begriff des andern deutlich und mit Nachdruck

334 Breitinger, Crit. Dicht. 1, S. 67.

335 Ebd.II, S. 260f.

336 Breitinger, Crit. Abh., S.6: »Es ist mir manchmal in den Sinn gekommen, dafl die
Einbildungs-Krafft eben so wohl als der Verstand einer gewissen Logik vonnéthen
habe«.

337 Ebd.

93

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

abzubilden«.**® Vor dem Hintergrund der Annahme schliellich, dass sich
»eine Menge« Begriffe tiberhaupt nicht anders als durch »dhnliche Bil-
der und Gleichnisse erklaren« lassen, folgert Breitinger eine nicht blof§

vermittelnde, sondern entschieden epistemische Funktion der poetischen
Hilfsmittel fiir die begriffliche Deutlichkeit:

Gleich die erste Absicht der Gleichnisse, von der ich in diesem ersten Abschnitte
zu handeln habe, bestehet darin, daf} sie einen Gedancken in ein volles Licht
setzen, damit der Leser von demjenigen was man vorstellig machet, einen deut-
lichern und lebhaftern Eindruck bekomme, so fern ist es, dass ein Redner oder
Poet derselben entbéhren kénne. Es gibt eine Menge Dinge, von welchen niemand
andere als dunckele Begriffe haben kan, und welche sich nicht beschreiben las-
sen, weil keine Merckmale in denselben vorhanden sind, die man voneinander
unterscheiden konne. Da ist kein anderer Weg, diese dunckele Begriffe andern
beyzubringen, als dafl man ithnen die Sachen selbst in ithrer Natur, oder wenigst in
einem éhnlichen Bilde, vor Augen leget.?3

Ebenso wie die figiirlichen Ausdriicke tragen Gleichnisse als evidenzielle
Elemente dsthetischer Persuasion zur Verdeutlichung bei, obwohl sie qua-
litativ nicht mit begrifflicher Erkenntnis konkurrieren kénnen. Das poeti-
sche Ergotzen, auf dem Breitinger beharrt, ist gleichwohl epistemologisch
gegrindet, es ist wesentlicher und privilegierter, der Struktur nach aber
paradoxer Bestandteil des Wissenserwerbs.?*® Dabei handelt es sich, das
sollte man nicht vergessen, um einen programmatischen Anspruch, der
an der schulphilosophischen Hierarchie zwischen Sinnlichkeit und Ver-
nunft weiterhin festhalt. Inwiefern dieser Anspruch auch eingelést werden
kann, muss offenbleiben — die evidentia ereignet sich, wenn tiberhaupt,
erst jenseits der Rede. In struktureller Hinsicht entsteht die spezifische
»Wahrheit< der Poesie daher aus einer potenziell triigerischen Wirkung
und kommt nicht iiber den Rang als blofle Wahrscheinlichkeit hinaus.

338 Ebd., S. 11.

339 Fbd., S. 13f.

340 Bei den Schweizern gewinnt poetische Bildlichkeit den Rang von natiirlichen Zeichen im
Unterschied zu den willkiirlichen des allgemeinen Sprachgebrauchs: »Dagegen sind die
figiirlichen Worter und Redensarten nothwendige, natiirliche und wiirckliche Zeichenc«
(Breitinger, Crit. Dicht. 11, S. 312). »Die gantze Betrachtung nun fithret uns auf den
Schluf}, dafl die figiirliche und verblithmte Schreibart einen grofien Vorzug so wohl in
Absicht auf die Annehmlichkeit, als auf den Nachdruck der Rede, tiber die gemeine und
eigene verdiene, welcher hauptsichlich daher riihret, weil sie die Sachen nicht nur durch
willkiihrliche Zeichen, die mit den Bedeutungen nicht die geringste Verwandtschaft
haben, zu verstehen giebt; sondern dieselben iiber das noch durch dhnliche Bilder so
deutlich vor Augen mahlet, dafl man sie nicht ohne Ergetzen unter einem so richtigen
und durchscheinenden Bilde erkennen und entdecken muf}« (ebd., S. 315f.).

94

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es handelt sich dabei um ein epistemologisches Problem, das entgegen
der Meinung der Poetiker — und erst recht der Logiker — nicht auf den
Bereich der Dichtung beschrinkt bleibt. Wie aus der bisherigen Argu-
mentation hervorgeht, resultiert es aus den inneren Schwierigkeiten im
philosophischen Projekt der Aufkldrung. Da die absolute Deutlichkeit
des Begriffs Leibniz und Wolff zufolge auch im Denken letztlich nicht
erreicht werden kann und stets an zeichenhafte Vermittlung gekoppelt ist,
verlagert sich das Interesse dort, wo die Deutlichkeit nicht einfach dog-
matisch vorausgesetzt wird, allmahlich auf die konstitutive Unabdingbar-
keit der sinnlichen Hilfsmittel bei der Herausbildung distinkten Denkens.
Insofern ist Deutlichkeit nicht nur eine Sache des abstrakten Verstandes,
sondern auch eine des Gemiits und der Einbildungskraft. Als dynami-
sches Konzept vom menschlichen Wissensprozess ist Deutlichkeit, da sie
immer etwas Dunkles in sich trigt, auf einen Uberschuss angewiesen.
Die Deutlichkeit ist nie ganz bei sich und zeichnet sich durch eine supple-
mentére Struktur aus. Bei Breitinger hat sich diese Gesetzmafligkeit im
Begriff von der >lebendigen Deutlichkeit« manifestiert. Damit ist klar ge-
worden, dass allen Paradoxien zum Trotz der programmatische Anspruch
auf vollkommene Erkenntnis, der das Zeitalter der Aufkldrung wie kein
anderes prigt, eine spezifisch rhetorische und dsthetische Praxis bedingt.
In der funktionalen Stilistik der Aufklarung erhalt diese Technik den Na-
men »Dichtung«. Nach und neben der verniinftigen Poetik setzt auch die
entstehende Asthetik als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis an
dieser Stelle ein — bei der dunklen Diagnose also, dass eine >Kunst der
Deutlichkeit« ersonnen werden muss.

3. »Asthetische Deutlichkeit< (1750-1800)

Folgt man den programmatischen Vorgaben der aufklarerischen Gnoseolo-
gie, ist es alles andere als selbstverstindlich, von einer dsthetisch bestimmten
Deutlichkeit zu sprechen. Wie sich bei Descartes, Leibniz und Wolff gezeigt
hat, fallt die cogmitio distincta in den Zustindigkeitsbereich der oberen Er-
kenntnisvermégen und ist dem Anspruch nach strikt von der unteren Sphé-
re getrennt. Reines Wissen realisiert sich den cartesischen Vorgaben zufolge
erst dann, wenn die Sinne >anisthesiert sind. Diese Vorstellung bleibt bei
Leibniz und Wolff allen Vorbehalten zum Trotz bestehen — zwar kann das
klare und deutliche Denken nur noch in metaphysischer Art vorausgesetzt
werden, besitzt aber als hochstes Ideal eine weitgreifende kulturelle Gel-

95

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tung. Zum Inbegriff fiir die logische Abstraktionsfahigkeit des Menschen
erhoben, bleibt die vollkommene Distinktion jeder Art sinnlicher Wahr-
nehmung entgegengesetzt. Vor diesem Hintergrund ist der Umstand, dass
sich um die Mitte des 18. Jahrhunderts im poetologischen ebenso wie im
philosophischen Diskurs die Vorstellung einer »asthetischen Deutlichkeit<
zu formieren beginnt, erkldrungsbediirftig. Fast mochte man sagen, dass
die Genealogie dieses paradoxen Begriffs, die im Folgenden rekonstruiert
werden soll, geheim geblieben ist und vielleicht auch unbemerkt bleiben
sollte — sie spielt sich, kaum sichtbar, im Schatten der Logik ab. Wahrend
Kant den Terminus ganz nebenbet festschreibt und die dsthetische der >lo-
gischen Deutlichkeitc gegeniiberstellt, erhdlt das Konzept eines tiber die
Schirfung der Sinne gewonnenen Wissens in der philosophischen Asthetik
Alexander Gottlieb Baumgartens seine erste und — verglichen mit Kant —
weitaus fasslichere Gestalt. In gewisser Hinsicht geschieht aber auch dies
wider Erwarten. Folgt man nimlich den Grenzlinien, die der innovative
Leser Wolffs um seine neue Disziplin gezogen hat, nimmt man erhebliche
Widerspriiche in Kauf, wenn man die Deutlichkeit zu einer Sache der Sinne
(Aisthetik) oder sogar der schénen Kunst (Asthetik) erklirt. Baumgarten
steht zundchst ganz auf der Linie seiner philosophischen Vorgianger, wenn
er im Gegensatz zur Vernunftlehre die Asthetik als eine Wissenschaft vom
Undeutlichen mauguriert.

Den Baumgarten-Schiller Georg Friedrich Meier haben die systemati-
schen Schwierigkeiten um eine &dsthetische Deutlichkeit zu einer kleinen
Erorterung veranlasst. In seiner zwar kurz vor Baumgartens Aesthetica er-
schienenen, aber ausdricklich nach dem Vorbild des Lehrers verfassten
Schrift Anfangsgriinde aller schinen Wissenschaften (Bd. 1, 1748) nimmt Meier
den Vorwurf der Logiker vorweg, die Asthetik befasse sich als Wissen-
schaft von der sinnlichen Erkenntnis nicht mit der verniinftigen Distinkti-
on, sondern nur mit dem Dunklen, Klaren und Verworrenen: »Weil [...]
sinliche Vorstellungen aber undeutlich sind: so kénte jemand auf die Ge-
danken gerathen, als wenn alle Deutlichkeit in den schénen Gedanken
verabsaumet werden, und in denselben nichts als Verwirrung angetrof-
fen werden miste«.**! Diesem erwartbaren Bedenken hadlt Meier Argu-
mente entgegen, die sich keineswegs tiber den Rahmen der Wolff’schen
Gnoseologie hinwegsetzen. Grundlegend bleibt auch fir Meier die Leh-
re der stufenweise von der Dunkelheit zur Klarheit bis zur Deutlichkeit
fortschreitenden Erkenntnis. Er rechtfertigt das Programm der Asthetik
im Wesentlichen damit, dass er die neue Disziplin als Propadeutik zur

341 Meier, Anfangsgriinde 1, § 121.

96

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vernunftlehre profiliert.?*> Zwar bewegt sich die Asthetik diesseits des
Deutlichen und verfolgt nicht wie die Logik das Ziel, die Begriffe durch
Abstraktion addquat zu vervollstindigen — dies meint aber keineswegs,
dass die sensitiven Wahrnehmungen des »schénen Geistes« irrational und
dunkel bleiben sollen. Als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis
beansprucht auch die frithe Asthetik einen moglichst hohen Grad an Klar-
heit. Die neue Disziplin hat es zwar qua definitionem mit Undeutlichem zu
tun, kann aber, wie Meier formuliert, durchaus auf die mittelbare Herstel-
lung von Deutlichkeit gerichtet sein. Fir die Entwicklung der distinkten
Begriffe stellen die sinnlichen Vorstellungen namlich die unabdingbare
Voraussetzung dar. Empfindungen bilden Meier zufolge »die Grundlage
der ganzen menschlichen Erkenntniff«*** und kénnen sukzessive zur Bil-
dung von abstrakten Begriffen fithren. Der Logiker, der diesem Umstand
keine Rechnung trégt, bleibt allemal ein trockener Philosoph und nur ein
halber Wissenschaftler. Eine theoretische Abhandlung mag terminolo-
gisch noch so klar und deutlich sein - fehlt ihr die Anschaulichkeit, lasst
sich das Denken dsthetische Dunkelheit zuschulden kommen. Das sinn-
lich begrindete Wissen wird von Meier derart aufgewertet, dass er gerade
der ihrer Qualitit nach undeutlichen Lebhaftigkeit des schonen Geistes
eine Deutlichkeit zutraut:

Mittelbarer Weise mus und kan, aus der Lebhaftigkeit der Gedanken, eine Deut-
lichkeit entstehen. Ein deutlicher Begrif ist ja ein Begrif, der viele klare Merkmale
und Theile hat. Wenn also der Gegenstand eines Gedankens sehr viele Theile
enthilt, von denen ein jedweder lebhaft gedacht wird: so entsteht ein deutlicher
Begrif des Ganzen. Der Verstand ist das Vermégen deutliche Begriffe zu machen,
und es heifdt ein schéner Verstand, in so ferne er deutliche Begriffe erzeugt, die aus
vielen Merkmalen zusammengesetzt sind. Folglich ist die Deutlichkeit der Begriffe
manchmal, eine nothwendige Folge der aesthetischen Lebhaftigkeit, die derjeni-

342 Ebd. L, § 5: »Alle unsere Erkenntnis ist entweder deutlich verniinftig philosophisch, oder
undeutlich und sinnlich. Mit der ersten beschaftiget sich die Vernunftlehre, und mit
der letzten die Aesthetick. [...] Ja man kan sagen, daf} die Vernunftlehre die Aesthetick
voraus setze. Unsere ersten Begriffe sind sinnlich, und die Vernunftlehre zeigt, wie wir
dieselben deutlich machen sollen. Die Aesthetick mus aber der Vernunftlehre den Stof
zubereiten, und einen Menschen geschickt machen, ein guter Locikus zu werden. [...]
Ein Mensch, der beyde Wissenschaften versteht, kan seine ganze Erkentnis ausbessern,
wer aber nur eine versteht, kan nur ohngefehr die Helfte verbessern. Ja, weil sehr leicht
erwiesen werden kan, dafy nur der geringste Theil unserer Erkentnis deutlich ist, so
getraue ich mir zu behaupten, dass ein blofler practischer Aestheticus unendliche mal
vollkommener sey, als ein blofier practischer Logicus«.

343 Ebd. I, § 21 (Hervorh. d. Verf.).

97

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ge so schon denkt, nicht hindern kan und darf; sondern sie vielmehr als Mittel
braucht, die Theile eines Ganzen zu malen.®**

Dem Vorwurf, dass sich die Asthetik allein mit Undeutlichem und Ver-
worrenem beschéftige, hilt Meier eine kritische Analyse der cognitio distincta
entgegen. Die Deutlichkeit der Logiker gilt dem Schiiler Baumgartens nur
als halbe Wahrheit - es bedarf fiir die epistemische Vollkommenheit auch
des Sinnlichen. Um diese Mitwirkung der Wahrnehmung am Erkennt-
nisprozess zu erfassen, entwickelt die dsthetische Disziplin einen neuen
Begriff von Deutlichkeit und verschaltet dabei gnoseologische mit rhetori-
schen Denkfiguren. Meiers Rede von den lebhaften Gedanken korrespon-
diert mit Breitingers Begriff der lebhaften Deutlichkeit, steht allerdings
nicht im Kontext didaktischer Persuasion, sondern modelliert die Vorstel-
lungskraft des Geistes (vis repraesentativa). Ein lebhafter Gedanke meint die
epistemische Energie, sich eine sinnliche Wahrnehmung méglichst genau
und liickenlos zu vergegenwiartigen. Die Vollkommenbheit der sensitiven
Perzeption kommt allerdings nicht durch die logische Methode der Ana-
lyse und der Abstraktion, sondern durch Synthese und Konkretion der
Merkmale zustande. Uber die vollstindige und detaillierte Erfassung der
einzelnen Teile kann ein sinnlich wahrnehmbares Ganzes nicht blof3 >klar
und verworrens, sondern auch — so postulieren Meier und Baumgarten —
»deutlich< erkannt werden. Diese Annahme ist erstaunlich, denn sie legt
im Widerspruch zur herkémmlichen Distinktion der Logiker eine genuin
asthetische Deutlichkeit frei. Der Umstand muss im Folgenden genau-
er erértert werden, denn er zeitigt nicht unerhebliche Konsequenzen. In
seinem Zeichen werden die scheinbar starren disziplindren Grenzen zur
Vernunftlehre fliefend. Wenn sich die Asthetik zwar als Wissenschaft
des Undeutlichen bestimmt hat, aber gleichwohl an der Herausbildung
verbindlicher Erkenntnis beteiligt weifi, so bleibt die distinkte Wahrheit
der Logiker davon nicht unbertihrt. Der philosophische Beitrag der fri-
hen Asthetik besteht nicht nur einer weit verbreiteten Meinung gemif}
darin, der intelligiblen Deutlichkeit eine sinnliche Komponente zur Seite
gestellt, sondern vornehmlich darin, das Asthetische im Innersten der Lo-
gik platziert zu haben. Man darf nicht tibersehen, dass Baumgarten und
Meier diese Konsequenz getreu aus den Ansitzen bei Leibniz und Wolff
gezogen haben. Meier sagt nichts Neues, wenn er aus dem dunklen Geist
der anthropologischen Unvollkommenheit eine konstitutive Undeutlich-
keit des menschlichen Wissens bekriftigt: »Und da wir Menschen keinen

34 Fbd.1§121.

98

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einzigen deutlichen Begrif haben, der ganz und gar deutlich wire, so be-
steht der deutliche Begrif endlich aus sinlichen, als aus seinen allerersten
Theilen«** Die Entdeckung, die man Baumgarten anrechnen muss, be-
steht vielmehr darin, dass aus der Analyse des Deutlichkeitsbegriffs ein
sinnlicher, dem Logischen nicht homogener Anteil des Logischen hervor-
bricht und dass diese Komponente als integraler Bestandteil des Wissens
genauer unter die Lupe genommen werden muss. >Erkenntnis< wird nach
Baumgarten als ein antinomischer Prozess verstandlich und beschreibbar.

Logik des Undeutlichen und ssinnliche Deutlichkeit< (Baumgarten)

Unter allen Schiilern Wolffs tiberblickt Baumgarten das gnoseologische
System der Aufklarung wie kein Zweiter in begrifflicher Schirfe. Der
Grundstruktur der Schulphilosophie folgend, unternimmt es Baumgartens
Werk von der frithen Dissertation Meditationes philosophicae de nonnulis ad po-
ema pertinentibus (1735) tber die Metaphysica (1739), die Aesthetica (1750/58)
und die Acroasis Logica (1761), das gesamte Gebiet der Erkenntnis von den
unteren bis zu den oberen Vermégen mit einem fein gesponnenen Netz
von Begriffszergliederungen und -bestimmungen differenziert zu erfassen.
Die Einsicht, dass die sinnliche Mannigfaltigkeit der Erscheinungen eine
zwar inferiore, aber unabdingbare Rolle fiir den epistemischen Prozess
spielt, geht bereits aus der Leibniz-Wolff’schen Vernunftlehre hervor -
den Schluss, dass die philosophische Dignitdt der unteren Erkenntniskréaf-
te zur Begriindung eines eigenstdndigen Spezialgebietes fithren muss, hat
erst Baumgarten konsequent gezogen.

Fiir das Projekt der Asthetik als Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis
bildet Leibniz’ Lehre von der Stufenfolge des Denkens den Rahmen. Im
Vergleich mit seinen Vorgiangern beharrt Baumgarten ungleich entschie-
dener auf dem Umstand, dass das letzte Ziel des Wissens auf Erden nicht
erreicht werden kann. Im Frieden mit der metaphysischen Unvollkom-
menheit des Menschen®* leitet Baumgarten davon die Notwendigkeit ab,
die sinnlichen Bedingungen der Erkenntnis zum Gegenstand einer Wis-
senschaft zu machen. Wie hervorzuheben ist, entsteht die Asthetik zwar
in Abgrenzung zur Vernunftlehre, aber aus einem logischen Interesse. So
hilt Baumgarten in den Prolegomena zur Aesthetica fest, dass er sich bei
der cognitio sensitiva auf das Feld des Verworrenen begibt, weil auf diesem

345 Ebd.I§21.
346 Vel. zu der allein Gott vorbehaltenen vollkommenen Deutlichkeit Baumgarten, Met.
§ 863: »Ergo in deo est cognitio omnium distincta, eademque distinctissimas.

99

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Boden die cognitio distincta ungleich vollkommener gedeihen kann:

Obi. 5) confusio mater erroris. Rsp. a) sed conditio, sine qua non, inveniendae
veritatis, ubi natura non facit saltum ex obscuritate in distinctionem. Ex nocte per
auroram meridies. b) ideo curanda est confusio, ne inde errores, quot et quanti
penes incurios, ¢) non commendatur confusio, sed cognitio emendatur, quatenus
illi necessario admixtum est aliquid confusionis.>"

Der Weg des Denkens, so veranschaulicht es Baumgartens berithmt ge-
wordenes Bild, fithrt nicht sprunghaft von der Nacht der dunklen Per-
zeptionen zum hellen Mittag des Deutlichen, sondern graduell iiber die
Morgenréte einer verbesserten Sinnlichkeit. Baumgarten verteidigt die
Asthetik mit dem Argument, dass die Deutlichkeit nach der Struktur des
Menschseins zu begreifen ist und daher stets einen Rest von Dunkelheit
beinhaltet. Wie Baumgarten schon in seiner Dissertation und in der Me-
laphysica hervorstreicht, gehort zu dieser grundlegenden Bedingtheit der
Erkenntnis nicht nur deren Sprachlichkeit,**® sondern auch die Korper-
lichkeit des Denkens.** Die vis repraesentativa — also die Kraft der Seele,
sich eine Vorstellung der Welt zu bilden - ist perspektivisch durch die
Position des Kérpers und semiotisch durch das Zeichensystem bestimmt,
wie Baumgarten in enger Anlehnung an Leibniz festhalt. Als dogmatische
Voraussetzung gilt gleichwohl, dass die reprasentierende Kraft der Seele
auf der Wahrheitsméglichkeit der menschlichen Erkenntnis gegriindet
1st.%" Zwar verursachen die Zeichen stets einen schwankenden Geist und
bestimmt die Stellung des Kérpers eine konstitutiv eingeschrankte Wahr-
nehmung — die Seele bleibt fiir Baumgarten aber grundlegend zu ver-
schiedenen Graden der wahrheitsgetreuen Wiedergabe objektiver Sach-
verhalte fahig. Vor Kants transzendentalphilosophischer Wende tritt die

347 Baumgarten, desth. § 7 (»Die Verworrenheit ist die Mutter des Irrtums. Meine Antwort:
a) Aber sie ist eine unerldfiliche Voraussetzung fiir die Entwicklung der Wahrheit, da die
Natur keinen Sprung macht aus der Dunkelheit in die Deutlichkeit des Denkens. Aus
der Nacht fithrt der Weg nur tiber die Morgenrdte zum Mittag. [...] Es wird nicht das
verworrene Denken empfohlen, sondern es geht darum, die Erkenntnis tiberhaupt zu
verbessern, soweit ihr notwendigerweise ein Rest verworrenen Denkens anhaftet«).

348 Vgl. Baumgarten, Med. § 1: »Wenn indessen die Bedeutung eines Ausdrucks, dem wir
folgen, nicht deutlich [distinctus] herausgestellt wird, dann schwankt der unstete Geist
hin und her [mens vaga fluctuat]. Mit einem Wort: Er weif nicht, welchen Begriff und
welche Bedeutungskraft er dem Wort im Augenblick zuerteilen soll«.

349 Vel. Baumgarten, Met. § 512: »Aus der Stellung meines Korpers in dieser Welt kann
erkannt werden, warum ich mir diese Dinge dunkler, jene klarer, andere deutlicher
vorstelle, das heiflt: Meine Vorstellungen richten sich nach der Stellung meines Korpers
in dieser Welt.

350 Vel. Scheer 1997, S. 72.

100

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dunkle Sinnlichkeit nicht als Gegensatz, sondern als Grundlage und fester
Bestandteil des deutlichen Begriffs hervor - die asthetische Versenkung in
die sinnlichen Erscheinungen, so folgert Baumgarten, muss eine Verbesse-
rung des distinkten Wissens nach sich ziehen und ist fiir die Vernunftlehre
von Nutzen.*! Es trifft daher nur gemif} eines vordergriindigen Urteils
zu, dass Baumgarten die absolute Deutlichkeit unberiihrt ldsst.*** Die
neue Disziplin - so wird zu zeigen sein — wirft thren Schatten vielmehr bis
weit in die Logik hinein und hat zur Folge, dass die cognitio distincta in zwei
heterogene Bestandteile gespalten wird, namlich in eine logische und in
eine dsthetische Deutlichkeit. Baumgarten formalisiert begrifflich als Ers-
ter den um Innern des Denkens verlaufenden Riss zwischen dem Sinnlichen
und dem Intelligiblen.

Nach einer solchen wissenschaftskritischen Bedeutung von Baumgartens
Werk sicht es auf den ersten Blick indes nicht aus. Denn die Asthetik,
die nicht weniger als eine Theorie der freien Kiinste, eine empirische
Psychologie, eine Metaphysik des Schonen und eine theoretische Logik
kurzschlie3t,*** entsteht tiber die strikte Abgrenzung zur Deutlichkeit der
Vernunftlehre. Der herkémmlichen Ordnung der aufklarerischen Gno-
seologie gemifd bestimmt Baumgarten den angestammten Ort der Logik
im oberen Erkenntnisbereich und trennt davon die Asthetik als Wissen-
schaft von den unteren Seelenvermégen ab:

So wie man nun von Aoytkog, von dem, was deutlich ist, Aoyikn gemacht, das die
Wissenschaft des Deutlichen anzeigt, so machen wir nun von ais6nrog ais0ntikn
die Wissenschaft von allem, was sinnlich ist.3%*

Zwar hat Baumgarten diese Gegeniiberstellung mit dem Hinweis auf die
propideutische Funktion der Asthetik relativiert und die Bedeutsamkeit
des Sinnlichen so raumgreifend ins Gebiet der Logik ausgedehnt, dass
die Moglichkeit einer reinen Deutlichkeit weit entriickt scheint,* doch

351 Baumgarten, Aesth. § 8.

352 So Cassirer 1932, S. 460.

353 Vgl. Baumgarten, Aesth. §1: »AESTHETICA (theoria liberalium artium, gnoseologia
inferior, ars pulchre cogitandi, ars analogi rationis) est scientia cognitionis sensitivae«.

354 Baumgarten, Koll. § 1.

355 Vel. ebd: »Wenn man bei den Alten von der Verbesserung des Verstandes redete, so
schlug man die Logik als das allgemeine Hilfsmittel vor, das den ganzen Verstand
verbessern sollte. Wir wissen jetzt, dafl die sinnliche Erkenntnis der Grund der
deutlichen ist; soll also der ganze Verstand gebessert werden, so muf} die Asthetik der
Logik zu Hilfe kommen. [...] Diese Wissenschaft und der Inbegriff ihrer Wahrheiten ist
so neu nicht, dafl man niemals zuvor schén gedacht hitte. [...] wir wollen nur bei denen
stehen bleiben, die sich besonders auf die deutliche Erkenntnis legten. Wir werden

101

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

erlaubt die grundlegende Unterscheidung, zwei gesonderte Qualititen
des Wissens begrifflich zu erfassen und zu beschreiben. Neben der im
engeren Sinn logischen Fihigkeit, tiber die fortschreitende Analyse einer
Perzeption abstrakte Begriffe zu erwerben, gewinnt in der Asthetik eine
entgegengesetzte Perfektion der Vorstellungskraft an Gewicht. Diese Er-
kenntnis bezieht sich auf die sinnlich vollstindige Erfassung der Phéino-
mene und bleibt Baumgarten zufolge stets unterhalb der Schwelle zum
Deutlichen stehen.?”® Obwohl asthetisches Wissen im Vergleich mit den
Ergebnissen der Vernunft liickenhaft ist, kann eine spezifisch >sensitive
Vollkommenheit« erreicht werden: »Ubertas, magnitudo, veritas, claritas,
certitudo et vita cognitionis [...] dant omnis cognitionis perfectionem«,?>
sagt Baumgarten in Anlehnung an die Terminologie der rhetorischen Stil-
lehre. Die unteren Seelenkrifte — dazu gehoren nicht nur Empfindungen,
sondern auch das scharfsinnige Vermogen, Ahnlichkeiten zu entdecken,
die Erinnerung, die Einbildungskraft, Geschmack, Dichtung, Urteil und
Vorhersehung®® — besitzen die Fahigkeit, Reprisentationen fiir die kon-
krete Fiille der Erscheinung zu schirfen und nach Mafigabe des sinnlich
Wahrnehmbaren zu vervollstindigen. Wahrend die Vernunftlehre die
Merkmale einer ganzen Vorstellung je einzeln zergliedert, legt die Asthe-
tik das Gewicht auf die synthetische Wahrnehmung von méglichst vielen
Merkmalen. Im Unterschied zu den allgemein distinkten Vorstellungen
sind sensitive Reprdsentationen individuell iibersittigt, reich an Merk-
malen und entsprechend komplex. Der Begriffsarchitektur der aufkla-
rerischen Philosophie zufolge kann die Asthetik aus diesem Grund nur
'klar-verworrenes, nicht aber >klar-deutliche« Perzeptionen bereitstellen,
wie Baumgarten wiederholt bekraftigt:

sehen, daf} sie mehrenteils praktische Asthetiker gewesen sind; und dann kénnen wir
schlieffen: haben diese, die sozusagen Profession von der deutlichen Kenntnis machten,
mehrenteils sinnlich gedacht, wie vielmehr die andern, denen die deutliche unbekannt
wars.

356 Vel. Baumgarten, Aesth. § 17: »COGNITIO SENSITIVA est potiori desumpta denominatione
complexus repraesentationum infra distinctionem subsistentium«. Vgl. auch Baum-
garten, Aer. Log. § 14: »Cognitio, cuius obiecti conscii sumus, CLARA (eine klare); non
clara oBsCURA (eine dunkle) est. Clara clarorum in obiecto variorum DISTINCTA (eine
deutliche); obscurorum CONFUSA (elne verworrene); non distincta INDISTINCIA (eine
undeutliche Erkenntnis), seu sensitiva est«.

357 Baumgarten, Aesth. § 22 (»Aus dem Reichtum, der Grofle, der Wahrheit, der Klarheit
und Gewif3heit, der lebendigen Bewegtheit der Erkenntnis erwichst die Vollkommenheit
jeder Erkenntnis«).

358 In der Metaphysica zéhlt Baumgarten auf: phantasia, perspicacia, memoria, facultas fingendi,
tudicio, praevisio, praesagitatione, facultas characteristica (vgl. Baumgarten, Met. § 534-623).

102

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Deutliche Vorstellungen, vollstindige, addquate, durch alle Stufen tiefgehende
Vorstellungen sind nucht sensitiv, folglich auch nicht poetisch. [...] Dies aber ist der
vorziigliche Grund, warum man kaum einmal erwégt, dafl die Philosophie und
die Dichtung in einem gemeinsamen Wohnsitz verweilen kénnen: Jene erstrebt
vor allem die Deutlichkeit der Begriffe, um die diese sich freilich nicht sorgt, da sie
iiber ihre Sphiren hinaussteigt.>*’

So wie Kunst und Dichtung im Besonderen, so wird auch sinnliche Er-
kenntnis im Allgemeinen dem intelligiblen Wissen der Philosophen unter-
geordnet. Wihrend die héchste Erkenntnisstufe der géttlichen Vernunft-
lehre vorbehalten ist,*® kommt die veritas aesthetica nicht tiber den Rang
der Wahrscheinlichkeit hinaus.*' Doch will Baumgarten die neue Diszip-
lin, deren Konturen er bereits in der poetologisch orientierten Dissertation
umreiflt, keinesfalls als Apologie des Dunklen verstanden haben.*** Da
es auch im Bereich des Sinnlichen verschiedene Grade des Wissens und
ein Streben nach Wahrem gibt, wird die dsthetische Erkenntnis — obwohl
sie qua definitionem undeutlich ist — auf die Vollkommenheit der sinnlichen
Perzeptionen, und das heifdt: auf eine in sich widerspruchsfreie Schénheit
ausgerichtet. Fast mochte man meinen, Baumgarten habe »alles getan, um
eine Vermischung des Asthetischen mit dem Logischen zu vermeiden«.%
Dies trifft jedoch nur in formaler Hinsicht zu. Da die Wahrheit in ihrer
hochsten Vollkommenbheit unerreichbar bleibt, ist auch das Denken der
Philosophen sinnlich bestimmt. Im Unterschied zum idealen Wesen der
verniinftigen Wissenschaft involviert die Asthetik den ganzen Menschen
mit all seinen Erkenntnisvermégen. Fiir diesen Umstand pragt Baumgar-
ten den hybriden Terminus der »asthetikologischen Wahrheit«*** Dieser

359 Baumgarten, Med. § 14.

360 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 424.

361 »Die dsthetische Wahrheit ist also in ihrer wesentlichen Bedeutung Wahrscheinlichkeit,
jene Stufe der Wahrheit, auf der man, auch wenn man nicht zur vollstandigen Gewifiheit
gefuhrt worden ist, dennoch keine Falschheit beobachten kann« (Baumgarten, Aesth.
§ 483).

362 »Daher wird der Irrtum derer zurtickgewiesen, die sich einbilden, umso poetischer
zu sprechen, desto dunkler und undurchdringlicher sie es verstehen, in den Tag
hineinzuschwatzen« (Baumgarten, Med. § 13).

363 So Baumler 1967, S. 225.

364 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 557: »Ich glaube nicht, dafl es nétig ist, darauf hinzuweisen, dafl
1) keine hochste Wahrheit dsthetikologisch, sondern logisch im engern Sinne ist, 2) dafy
keine solche hochste Wahrheit dem Menschen zuteil wird, dafi nichts von irgendeinem
menschlichen Verstand auf der Stufe der héchsten, logischen Wahrheit erkannt wird,
denn wer nur einen Gegenstand in dieser Weise erfafit, der kennt alle zugleich. Daher ist
der Abstand jeder dem Menschen zugénglichen ésthetikologischen Wahrheit gegeniiber
der héchsten, logischen Wahrheit, die nur der Allwissenheit zuganglich ist, infolge einer
metaphysischen Unvollkommenheit unendlich grof3«.

103

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Begriff, der von der faktischen Untrennbarkeit der beiden antagonisti-
schen Teilgebiete und vom konstitutiven Anteil des Sinnlichen an der Er-
kenntnis Zeugnis ablegt, unterstreicht die epistemologische Relevanz des
Asthetischen iiber deren disziplinire Grenzen hinaus.*® Mit der Wissen-
schaft von der sensitiven Erkenntnis hat Baumgarten ein gnosoelogisches
System entworfen, das zwar den Bereich unterhalb der Distinktion ins Vi-
sier nimmt, das aber den sinnlichen Anteil des Denkens parallel zur Ver-
nunftlehre zu erfassen erlaubt (analogon rationis). Wie sich in Baumgartens
begrifflich stringenter Ordnung noch zeigen wird, entspringt der Analyse
des dsthetischen Wissens auch auf der Ebene der oberen Seelenkréfte eine
durchaus schillernde und vielschichtige Konzeption der Deutlichkeit.

Baumgartens Asthetik widmet sich einer spezifischen, von der analyti-
schen zu unterscheidenden Qualitit der Erkenntnis. Im Gegensatz zu dem
auf allgemeine Begriffe ausgerichteten Denken verschreibt sich die neue
Disziplin den je singulidren und mannigfaltigen Reprisentationen von
Dingen. Baumgarten will diese sinnliche Erkenntnis als eine Logik des
Undeutlichen systematisch erschlieffen. In Ana-Logie zur Vernunftlehre
ist das dsthetische Wissen nach der Vorstellung von der graduellen Ver-
vollkommnung gegliedert und umfasst das Kontinuum von den dunklen
bis zu den klaren und verworrenen Perzeptionen. Das letzte Ziel dieses an
der sinnlich wahrnehmbaren Konkretion orientierten Denkens erfillt sich
in der vollstindigen Erfassung der Merkmale zu einem Ganzen und tragt
den Namen der cognitio intuitiva — ein Begriff, den Baumgarten von seinen
philosophischen Vorgingern tibernimmt und radikal neu interpretiert.*%
Der Umstand, dass die bei Descartes, Leibniz und Wolff (je unterschied-
lich) als hochste Stufe der Deutlichkeit verhandelte Intuition ins Gebiet
der niederen Seelenkrifte verlagert und damit unter das Vorzeichen einer
strukturellen Undeutlichkeit gestellt wird, zeigt eine einschneidende Ver-
schiebung im aufklarerischen Begriffssystem an. Fiir diesen im Grunde
genommen skandal6sen Schritt haben indes Wolffs Ausfithrungen zur in-
tuitiven Erkenntnis schon den Weg gewiesen. Als zentrale Schwierigkeit
der Logik hat Wolff die Semiotik des Wissens mit dem Programm einer
Quasi-Reduktion der Zeichen (cognitio symbolica) auf eine bildlich struk-

365 Vgl. Baumgarten, Med. § 115: »Dann wire den Philosophen die Gelegenheit gegeben,
nicht ohne aufierordentlichen Vorteil auch digjenigen Kiinste zu untersuchen, bei denen
die niederen Erkenntniskrifte verfeinert, geschérft und gliicklicher zum Nutzen der Welt
getibt werden kénnten.

366 Vgl. Wellbery 1984, S. 61f. — Wellbery versaumt es allerdings, fiir den Begriff der
intuitiven Erkenntnis auf die tiefgreifenden konzeptuellen Unterschiede zwischen Wolff
und Baumgarten einzugehen.

104

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

turierte Anschauung (cognitio intuitiva) zu bewéltigen versucht. Baumgar-
ten, der die konstitutive Medialitit des Deutlichen ohne Einschrankung
anerkennt,*” folgt dieser Problemstellung, wenn er den Begriff der an-
schauenden Erkenntnis im Kontext der Zeichenlehre (facultas characteristica)
einfithrt. In der Metaphysica koppelt Baumgarten die intuitive derart eng
an die symbolische Erkenntnis, dass die Anschauung als Ergebnis einer
medialen Strategie hervortritt. Erst wenn der Bedeutungstrager in seiner
materialen Prasenz ausgeblendet und das Zeichen transparent wird, ist
eine vollstindige Sicht auf das Bezeichnete méglich: »Si signum et signa-
tum coniungitur et maior est signi quam signati perceptio, COGNITIO talis
SYMBOLICA dicitur, si maior signati repraesentatio quam signi, COGNITIO
erit INTUITIVA (intuitus)«.*%® In seiner Wolff-Lektiire analysiert Baumgar-
ten scharfsinnig, dass die anschauende Erkenntnis einer besonderen Form
von Zeichenpolitik entspringt und von genuin dsthetischer Qualitt ist. Im
Unterschied zu seinen Vorgingern meint die Intuition fir Baumgarten
nicht mehr das Vor-Augen-Stellen einer begrifflichen Struktur, sondern
die Vergegenwirtigung der konkreten Merkmalsfiille eines singularen Ge-
genstandes. Mit anderen Worten: Wihrend die gnoseologischen Texte
nach Descartes eine apriorische, fast gottliche Deutlichkeit des abstrakten
Denkens adressieren, profiliert Baumgarten die cognitio intuitiva als eine

367 In der Acroasis Logica hat Baumgarten die mittelbare Verfasstheit des Denkens auf
verschiedenen Ebenen des Mediengebrauchs angesetzt — sowohl die Sprache (1.), als
auch die technischen Hilfsmittel (2.) werden fiir die Optimierung der Deutlichkeit
veranschlagt: 1. »TERMINUS (symbolum) (ein Ausdruck) est signum repraesentationis seu
perceptionis. Terminus per vocem humanam usitatior est VOCABULUM (ein Wort). [...]
termini etiam perutiles sunt ad notiones, ad cognitionem rationalem necessarias, et ad
conceptus distinctos formandos. [...] Termini media sint ad cognitionem intellectualem
perficiendam« (Baumgarten, Ae. Log. § 127 und § 134£). 2. Die »Waffen der Sinnes,
von denen Baumgarten im zweiten philosophischen Brief gesprochen hat (im speziellen
die »VergoBerungs- und Fernglaser, kiinstlige Ohren und Sprach-Réhre«); Baumgarten
1983b, S. 72: »Sensu armato multorum notae clarae sunt sensu nudo non appercipiendae.
Hinc sensum armare promovet etiam distinctionem conceptuums« (Baumgarten, Aer. Log.
§ 115).

368 Baumgarten, Met. § 620 (>Wenn das Zeichen und das Bezeichnete in der Vorstellung
verbunden werden und die Vorstellung des Zeichens bedeutender ist als diejenige des
Bezeichneten, wird die entsprechende Erkenntnis symbolisch genannt. Wenn dagegen
die Vorstellung des Bezeichneten bedeutender ist als diejenige des Zeichens, so handelt
es sich um eine anschauende Erkenntnis«). Die Begriffe »Symbol« bzw. »symbolisch«
stehen bei Baumgarten ganz im Rahmen der aufklarerischen Zeichenlehre und benennen
ein genuin semiotisches Problem, das nach Leibniz (und Wolff) den Namen der cognitio
symbolica triagt. Die damit angezeigte konstitutive Medialitit des Denkens wird in der
Folge als episternische Schwierigkeit zu einem Hauptschauplatz der Asthetik (vgl. vor
allem die Ausfithrungen zu Kants Symbolbegriff bei: Berndt/Driigh 2008, S. 21-37).

105

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aposteriorische Erfahrungserkenntnis.*® Nur dieses vollkommene dsthe-
tische Wissen verspricht, die Medialitit des Denkens im Zeichen einer
sunmittelbarens« sinnlichen Reprasentation zu tiberwinden.

Baumgarten hat seinen Lehrer auch dort genau gelesen, wo sich fiir diese
epistemische (Im-)Perfektion die Notwendigkeit einer Rhetorik des Den-
kens angektndigt hat. Wie Wolff mit seinem doppeldeutigen Begriff der
»figiirlichen Erkenntnis« nahelegt, ist fiir die Uberschreitung des sym-
bolischen auf das intuitive Wissen nach dem Modell der evidenziellen
Veranschaulichungskraft der Rede eine besondere Kunst vonnéten. In
diesem systematischen, von seinem Lehrer herausgestellten Mangel der
Erkenntnis liegt begriindet, warum Baumgarten die Psychologie der Vor-
stellungskraft — in tiberaus ambiger Manier — durchweg nach rhetorischen
Kategorien strukturiert hat.** Wahrend sich diese Kunst des Denkens bei
Wolff wider Willen nur in Ansitzen abgezeichnet hat, wird sie in Baum-
gartens Gnoseologie zum Ausgangspunkt einer breitangelegten Lehre der
asthetischen Praxis. Im zweiten, 1758 erschienenen und wenig beachteten
Band seines Hauptwerks entwirft Baumgarten mit Hilfe eines betrachtli-
chen terminologischen und textuellen Imports aus der antiken Rhetorik
eine zur Aesthetica theoretica des ersten Teils supplementir sich verhaltende
Kunst der Vorstellung (ars propondends) *™ Unter dem Titel kux und persuasio
aesthetica wird Quintilians Stillehre, die neben den ciceronischen Quellen
im Vordergrund steht, nach epistemologischen Kriterien reformuliert.
Baumgarten hat damit nicht nur eine dsthetische Lektiire der Redekunst
vorgelegt, sondern umgekehrt auch eine rhetorische Performanz des Den-
kens zu bedenken gegeben. Das vorrangige Ziel der Rede, deren &sthe-
tisch vollkommene Form Baumgarten als ~Poesie< bestimmt,*” liegt jedoch
nicht mehr darin, ein Publikum mit wirksamen Mitteln zu bewegen und
zu tiberreden — im Sinne der cognitio intuitiva besteht die Kunst vielmehr
darin, das Gemachtsein des Vortrags zugunsten einer epistemisch tiber-
zeugenden und anschaulichen Vergegenwirtigung als Technik unsichtbar
werden zu lassen.’” Allerdings, so weill Baumgarten seinen Lehrer zu le-
sen, stellt diese unmittelbare« Sicht den schonen Effekt einer Mittelbarkeit

369 Vgl. Pimpinella 2001, S. 287f.

370 Vgl. zur unauflgslichen Verkniipfung von rhetorischen und epistemologischen Begriffen
bei Baumgarten: Berndt 2009.

371 Vgl. zu Baumgartens Aufnahme der rhetorischen Tradition ausfiihrlich: Linn 1974;
Nichues-Prébsting 1981.

372 Vel. Baumgarten, Med. § 9: »Oratio sensitiva perfecta est POEMA«.

373 Vgl. Wellbery 1984, S. 69-72.

106

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dar.?* Daher fihrt Baumgartens Asthetik in ihrem praktischen Teil ohne

falsche Scheu mit dem gesamten Katalog der rhetorischen Verfahren

auf und stellt die Logik des Undeutlichen gleichsam auf wissenschaft-
liche Beine.*” Um sich ein Ding in seiner sinnlichen Individualitit und

Mannigfaltigkeit an Merkmalen méglichst genau vor Augen zu stellen,

ist der menschliche Erkenntnisprozess auf rhetorisch fassbare Strategien

der deutlich-anschaulichen Reprasentation angewiesen. Die Vielfalt dieser

Methoden, die fiir die Asthetik ebenso wie fiir die Logik von Bedeutung

sind, gruppiert Baumgarten unter dem Namen der antiken perspicuitas. In

diesem Kontext wird die zentrale Stilqualitit der deutlichen Rede in einer
fur die Zeit der Aufklarung bis heute uniibertroffenen Art und Weise sys-
tematisch auseinandergelegt.

Es 1st hilfreich, die gnoseologischen Koordinaten préasent zu haben, um

zu verstehen, mit welcher Scharfsichtigkeit Baumgarten die perspicuitas

aus Quintilians Rhetorik aufgreift und einer philosophischen Analyse
unterzieht. Im Unterschied zu den aufklarerischen Zeitgenossen halt sei-
ne Terminologie — wenigstens dem lateinischen Wortlaut zufolge - eine
strikte Differenz der epistemischen zur rhetorischen Deutlichkeit fest.*”

Wihrend distinctus nach der cartesischen Schule eine Qualitit des Begriffs

bezeichnet, kommt perspicuitas auf der Ebene der Vorstellungskraft zum

Einsatz und modelliert die Verfahrenslogik des durch Zeichen vermittel-

ten Erkenntnisvermogens. Ausgehend von der Annahme einer uniiber-

windbaren Entduflerung des Denkens an die Sprache — und das heif}t in
der Konsequenz: unter dem Vorzeichen einer grundlegenden philosophi-
schen Undeutlichkeit - nehmen in Baumgartens Zeichentheorie zwei sti-
listische Deutlichkeiten Gestalt an, die das weite Feld der Kiinste und der

374 Vgl. Campe 2001, S. 253: »Die [...] Rhetorik geht unter im Schein, den sie selbst von
sich erzeugt. Aber es ist sie selbst als Rhetorik, die den Schein erzeugt. Man hat es mit
ciner dsthetischen Rhetorik oder mit einer rhetorisch herzustellenden Asthetik zu tun«.

875 Vgl. Haverkamp 2002, S. 13f.: »Nichts ist deshalb irriger als der bis heute mafigebliche
Asthetik-Artikel Joachim Ritters, in dem Baumgarten als die entscheidende, -umwilzendes
Leistung bescheinigt wird, »die nicht mehr auf Logik reduzierbare sinnliche Erkenntnis
in das System der Philosophie hineingenommen< zu haben. Im Gegenteil ist die
»sinnliche Erkenntnis< bei Baumgarten analog zur Logik der reinen noeta deduzierbar,
und das heifit rhetorisch reduzierbar: In der Asthetik ist die grundlegende Transparenz
der rhetorischen Verfahren qua Verfahren wissenschaftlich zugéanglich«.

876 Dies hat Baumgarten jedoch nicht daran gehindert, in seinen deutschsprachigen
Ausfithrungen den Begriff der >Deutlichkeit« — wie alle seine Zeitgenossen — in doppelter
Bedeutung zu verwenden und ebenso auf das distinkte Denken wie auf die durchsichtige
Rede zu beziehen. Qie Acroasis Logica beispielsweise, in der Baumgarten den lateinischen
Begriffen deutsche Ubersetzungen beigegeben hat, bietet als synonyme Entsprechungen
fur die perspicuitas >Verstandlichkeitc, >Fasslichkeit« und >Deutlichkeit« an (vgl. Aer. Log.
§ 145).

107

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wissenschaften gliedern.*” Im Sinne der cognitio symbolica ist auf der einen
Seite die diskursive Verstandeserkenntnis der Philosophie an abstrakten
Begriffen orientiert. Der Struktur der Sprache gemaf} realisiert sich dieses
analytische Wissen in der Kongruenz des Wortes mit dem kognitiven Ge-
halt und in der Sukzession der Zeichen (facultas characteristica intellectualis) >
Auf der anderen Seite formiert sich die Erfahrungserkenntnis der histo-
rischen Disziplinen durch die Konkretion der sinnlichen Wahrnehmung.
Auch das asthetische Wissen hingt von Zeichen ab, strebt jedoch der
cognitio intuitiva zufolge eine unmittelbar scheinende Reprisentation indivi-
dueller Dinge an. In ihrer vollkommenen Form, die sich in den Kiinsten
herstellen soll, ist die schone Erkenntnis simultan, bildlich und synthe-
tisch (facultas characterstica sensitiva) *” Diese beiden Zeichentechniken sind,
wie Baumgarten am Schluss seiner Dissertation hervorgehoben hat, nicht
kategorial, sondern graduell auseinanderzuhalten®’ — sowohl der sinnli-
che als auch der intellektuale Stil bilden gestufte Abweichungen des Den-
kens von sich selbst. Der schematischen Gegeniiberstellung von Logik
und Asthetik gemif leitet Baumgarten zwei unterschiedliche rhetorische
Deutlichkeiten ab: Wahrend die perspicuitas intellectualis die niichterne und
formelhafte Begriffsprache der Wissenschaft meint, nimmt sich die perspi-
cuitas sensitiva die mit anschaulicher Kraft ausgestattete Sprache der Kiinst-
ler zum Vorbild. Indem Baumgarten derart die rhetorische Deutlichkeit
in eine intelligible und in eine sinnliche Komponente zerlegt, erfasst er —
vor und nach ihm als Einziger — die bei Quintilian austarierte Spannung

377 Vgl. die Ausfithrungen zum Zeichenvermdégen: Baumgarten, Met. § 619.

378 Vgl. Baumgarten, Acr. Log. § 106: »Conceptus distincti notae, si enumerentur alteri per
vocabula, in eodem oriri potest conceptus distinctus. Jam hae a vocabula cognoscente sic
possunt enumerari. Ergo conceptus distinctus a vocabula cognoscente potest proponi«.

379 Zu dieser Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis der Zeichen (aesthetica characteristica)
gehéren neben der Grammatik (Etymologie, Lexikografie, Prosodie, Philologie,
Graphik) vornehmlich die Rhetorik und die Poetik (vgl. Baumgarten Met. § 622).

380 Baumgarten, Med. § 117: »Der Philosoph stellt seinen Gedanken so dar, wie er ihn
denkt [ut meditatur, ita proponit]. Er hat daher beim Darstellen keine oder sehr wenige
Regeln zu beachten. Die Ausdriicke, sofern sie artikulierte Laute sind, kitmmern ithn
nicht. Insoweit gehoren sie niamlich zu den aicObnrté. In bezug auf diese ist derjenige,
welcher sensitiv darstellt, gehalten, ithnen mehr Rechnung zu tragen. Uber das
Darstellen diirfte daher der Teil der Asthetik umfangreicher als der Teil der Logik
sein. Da nun das Darstellen vollkommen und unvollkommen geschehen kann, so lehrt
dies die ALLGEMEINE RHETORIK als die Wissenschaft, wie man im allgemeinen sensitive
Vorstellungen unvollkommen darstellt. Jenes lehrt die ALLGEMEINE POETIK als die
Wissenschaft, wie man im allgemeinen sensitive Vorstellungen vollkommen darstellt.
[...] Die Philosophen sollten sich damit beschiftigen, sie im allgemeinen zu umreiflen
und speziell zwischen Poesie und einfacher Beredsamkeit genaue Grenzen zu definieren.
Sie unterscheiden sich allein graduell«.

108

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

innerhalb der durchsichtigen Rede. Zugleich wird das Problem der antiken
Stilistik, den unfigurierten Ausdruck ohne jeden Ruckgriff auf den Re-
deschmuck zu bestimmen, systematisch hervorgekehrt. Die »eigentlichec
Deutlichkeit ist wieder einmal auf eine >uneigentliche« Praxis verwiesen.*!
Im Unterschied zu den >kalten< symbolischen Zeichen der Philosophen
wird allein den Kiinsten eine vita cogmitionis, eine Lebhaftigkeit der Er-
kenntnis eingeraumt. Wahrend die perspicuitas intellectualis auf den Glanz
(nitor ac splendor) der Rede zu verzichten hat, der die Tiefe und Reinheit
des Verstandes nur tritben wiirde, zeichnet sich die sensitive Deutlichkeit
durch den dsthetischen Einsatz der Kunstmittel aus.*®* Es handelt sich
bei dieser Neuauflage der elocutio-Lehre weder um einen von den Zeitge-
nossen beklagten Riickfall in die alte Beredsamkeit noch um eine Uber-
gangsstellung Baumgartens zwischen herkémmlicher Redetechnik und
moderner Asthetik,?® sondern um die luzide Analyse und Ausfaltung der
origindren Rhetorizitit der auf die Tilgung der Rhetorik zielenden ésthe-
tischen Reprisentation.?®* Der Zweck des sinnlichen Erkenntnisprozesses
besteht ja darin, ein Ding in seiner mannigfaltigen Einzigartigkeit intui-
tiv vollstindig zu erfassen. Baumgarten entwirft daher die Figurenlehre
(der Erkenntnisvermégen) als eine neue Theorie von der schmuckvollen
Deutlichkeit und beschneidet das Programm der persuasiven Rede um
den rhetorischen Aspekt der Wirkung. Weil der Zuhoérer nicht geblendet
werden soll, darf die sinnliche Deutlichkeit, so hélt Baumgarten vorab
fest, nicht im dem Mafle grell sein, wie dies Quintilian vorgeschlagen
hat.3¥ Vielmehr untersteht der Gebrauch der Figuren dem Gebot der

381 Oder in Baumgartens Worten: »Eine uneigentliche Bedeutung [significatus improprius]
finden wir in einem uneigentlichen Wort [voce impropria]. Da aber die uneigentlichen
Ausdricke [improprii termini] meistens die eigentlichen Bezeichnungen [termini proprii]
fiir eine sensitive Vorstellung sind, so sind die Figuren poetisch« (Baumgarten, Med.
§79).

382 Vel. Baumgarten, Aesth. § 629. — Baumgarten hat im engeren Sinn von Breitingers
Rhetorik auch fiir die praktische Redesituation einigen Wert auf den lebhaften
Ausdruck gelegt. Zum Vortrag gehort laut der Frankfurter Antrittsvorlesung von 1740,
sich »versténdlich, lebhaft und deutlich auszudrucken«: »Doch mag der Vortrag seyn,
welcher und wovon er will, wenn er gleich Deutlichkeit und Tieffe der Einsicht zur
wichtigsten Absicht hat ein geschickter Lehrer darff des lebhafften nie gantz vergessen«
(Baumgarten, Ged. vern. Bei. § 6).

383 Vel. Linn 1974, S. 106.

384 Vel. zu Baumgartens Umdeutung von Quintilians Rhetorik: Haverkamp 2002; ders.
2007, bes. S. 444t.

385 So kommentiert Baumgarten das bertthmte Gleichnis aus der Iustitutio Oratoria: »Dafl alle
Dinge, die wir gemaf} den Regeln des Geschmackvollen denken, >so klar< sein miissen,
»daf} die Rede in die Seele des Zuhorenden dringt, wie das Sonnenlicht in die Augen,
auch wenn seine Aufmerksamkeit nicht auf sie gerichtet istc, das werde ich wohl nicht

109

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Natiirlichkeit — die Kunstmittel sollen als solche unsichtbar bleiben. Ein
Zuviel wiirde storend wirken und den asthetischen Schein durchbrechen,
aus diesem Grund gewinnen die Gedanken ihre Konturen erst im Kon-
trast von Licht und Schatten.?®® Der zweite Teil der Aesthetica ist daher
keinesfalls nach dem Zufallsprinzip aufgebaut: Ausgehend von der an die
Institutio Oratoria anschlieffenden Erorterung der kanonischen perspicuitas in
rebus®® spannt Baumgarten den Bogen bis zum traditionellen Supplement
der transparenten Erzahlung — als Figur der unmittelbaren, anschaulichen
und von selbst offenbar werdenden, den Zeichencharakter gleichsam
transzendierenden Darstellung bildet die Evidenz die ideale Erfullung der
sinnlichen Deutlichkeit (evidentiam immediatam, intuitivam et per se patentem) >
Auf diesen Schein der evidenziellen Rede jenseits der Zeichen, von dem
bei Baumgarten ebenso wie bei Quintilian systematisch offen bleiben
muss, ob er sich als Effekt tatsichlich ereignet (se patentem), sind alle auf-
gelisteten Veranschaulichungsmittel ausgerichtet. Die Lehre vom astheti-
schen Licht, das graduell im Sinne eines fortschreitenden Reichtums an
Merkmalen gestuft ist,*® greift die Reprisentationskraft der schénen Seele
im Wesentlichen nach den Figuren der detaillierten Beschreibung (amplifi-
catio) und denjenigen der Vergegenwirtigung (Aypotyposis) — hervorzuheben

ohne Grund verneinen. Es mag die Aufgabe eines Verteidigers vor Gericht sein, »dafiir
zu sorgen, nicht dafi« der Richter die Rede >versteht, sondern dafiir, daf} er sie tiberhaupt
nicht mifverstehen kann«. Doch nicht jeder, der anmutig denken will, ist ein Verteidiger
vor Gericht« (Baumgarten, Aesth. § 616). Vgl. dazu Meier, Anfangsgriinde I, § 122: »Indem
man also einen Begrif gar zu klar machen wil, so verdunkelt man ihn. Es verhalt sich
mit der Aufmerksamkeit, wie mit unsern Augen. Ist das Licht zu stark, so werden wir
geblendet, und wir sehen gar nichts«.

386 Vgl. Baumgarten, Aesth. § 684: »Wer das Licht und den Schatten richtig einteilt, wird
schon um der Durchsichtigkeit willen [perspicuitas] dazu angehalten sein, keine Sache
aufs Geratewohl, gleichsam ganz abgesondert [abstractatissima] und in geringster
Weise bestimmt [minime determinata] zu denken, die nicht allein innerlich im Gemiit
bestimmter aufgefaflt, sondern auch mit einem gewissen Schatten begleitet werden
kann«.

387 Vgl. ebd., § 614.

388 Vel. ebd., §847: »Verisimilibus eiusmodi, dum aesthetica suada, circumfundit per-
spicuitatem sensitivam, nascitur inde evidentia«. Vgl. zu Baumgartens Evidenz
grundlegend: Campe 2001, hier S. 253: »[...] hier meint die Figur der Evidenz nun in
der Tat die rhetorische Figur dieses Namens am Punkt ihrer méglichen Beziehung oder
sogar Umdeutung zum Begriff des Scheins in der Tradition der ontologischen Rede des
Schénen«.

389 So Baumgarten bereits in der Dissertation: »Die allgemeine Regel der lichtvollen
Methode lautet: Die poetischen Vorstellungen sollen einander so folgen, daf das Thema
nach und nach extensiv klarer und klarer vorgestellt wird. Da das Thema sensitiv
vorgebracht werden muf}, wird seine extensive Klarheit angestrebt« (Baumgarten, Med.

§71).
110

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sind die argumenta illustrantia, zu denen die Diatypose, das Gleichnis, die
Erklarung, die Beschreibung, die Antithese und das Beispiel gezahlt wer-
den.*” Je genauer und je présenter die Dinge vor Augen gestellt werden,
desto reichhaltiger ist die Erkenntnis. Derart macht Baumgarten die sinn-
liche Deutlichkeit in Bezug auf ihre rhetorisch differenzierbaren Verfahren
einer wissenschaftlichen Beschreibung zugénglich.

Die ésthetische Erkenntnis — so bestimmt Baumgarten zunéchst im Ein-
klang mit den Vorgaben der aufklarerischen Gnseologie — kann auf der
Stufenleiter des Wissens nicht tiber den Bereich der klar-verworrenen
Vorstellungen gelangen. Sofern ihr eine sinnliche Komponente anhaftet,
ist auch die perspicuitas von Dunklem durchdrungen - selbst im idealen
Fall der poetisch-intuitiven Evidenz kann das Denken nur nach Mafigabe
des Sensitiven vollkommen sein und bleibt unterhalb der Schwelle zur Di-
stinktion. Der systematischen Ordnung von Baumgartens Epistemologie
zufolge ist das dsthetische Wissen deshalb undeutlich, weil sich die Fiille
der partikularen Merkmale nicht auf einen allgemeinen Begriff reduzieren
lasst. Die Mannigfaltigkeit des Konkreten widerstrebt der Anstrengung
um Abstraktion. Bei dieser vordergriindigen Unterordnung der Asthe-
tik unter die Logik bleibt Baumgarten jedoch nicht stehen. Seine Analy-
se des sinnlichen Wissens entfaltet ihr innovatives Potential erst, wo sie
iiber die Grenzen der neuen Disziplin hinaus im Gebiet der Vernunftlehre
einschneidende Folgen fiir die cognitio distincta zeitigt. Im Rahmen seiner
Ausfihrungen zur lux aesthetica entdeckt Baumgarten namlich, dass sich
die philosophische Distinktion auch tiber eine spezifisch sinnliche Kom-
ponente zusammensetzt:

Claritatis intensio per distinctionem, adaequationem, profunditatem, intelligenti-
aeque veluti puritatem, prorsus non est lux aesthetica, [...] sed logica. Hinc nec
intenditur directo, tanquam finis primarius, a pulcre cogitaturo, licet et prodesse
non nunquam eidem inter venuste cogitandum possit, si eam de themate suam
fecerit, et per indirectum, quando partes thematis non ita paucae sensitiva in luce
refulgent, obtineatur simul totius conceptus extensive distinctus, intellectui pulcro.®!

390 Die perspicuitas intellctualis hilt sich hingegen an die argumenta explicantia: vgl. Baumgarten,
Aesth. § 730ff. Eine Zusammenfassung gibt Meier unter dem Kapitel Von der Lebhafligkeit
der Gedancken in: Anfangsgriinde 1, § 119-150.

391 Baumgarten, Aesth. § 617: »Die Steigerung der Klarheit durch Deutlichkeit, durch
die Angleichung an den Gegenstand, die Tiefe und gleichsam die Reinheit der
Verstandesgabe, ist ganz und gar nicht das dsthetische Licht, [...] sondern ein logisches
Licht. Daher wird es von demjenigen, der schén denken will, nicht direkt, wie wenn
es sein erstes Ziel wire, beabsichtigt, wenngleich es ihm auch bisweilen wéhrend des
anmutigen Denkens nutzen kénnen mag, wenn er sich im Hinblick auf ein bestimmtes
Thema zu eigen gemacht haben wird, und wenngleich, auf indirektem Wege, wenn

111

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im Unterschied zur gegenstandsadédquaten Deutlichkeit der Logiker kann
mit der Vervollstindigung der sinnlichen Erkenntnis durch das astheti-
sche Licht nicht nur Klarheit, sondern als Steigerungsform dieser claritas
auch eine sinnliche distinctio erlangt werden. Diese >extensive Deutlichkeits,
die der Lebhaftigkeit des schonen Denkens entspringt und die Baumgar-
ten schon in der Metaphysica bei den oberen Seelenkrifte eingefithrt hat,?*
bezeichnet eine spezifisch dsthetische Erkenntnisstruktur im Innern des
distinkten Denkens. Was hat es mit diesem paradox anmutenden Um-
stand auf sich? Baumgarten rekurriert mit der Unterscheidung zwischen
intensivem und extensivem Wissen auf eine in der Logik von Port-Royal
getroffene Differenzierung.**® Wiahrend das >intensive« Denken auf eine
qualitative Vollkommenbheit zielt, wird die >extensive« Erkenntnis quan-
titativ iiber die Fiille der Merkmale bestimmt.?** Die Intension oder der
Inhalt eines Begriffs besteht aus seinen je einzeln analysierbaren Bestand-
teilen, die Extension oder der Umfang des Begriffs hingegen aus der ein-
heitlichen Mannigfaltigkeit der Merkmale. Entsprechend ist im Bereich
der Logik zwischen einer intensiven und einer extensiven Deutlichkeit zu
unterscheiden. Baumgarten beschreibt damit zwei kontrare Formen des
Wissens: Eine Vorstellung kann nicht nur nach formallogischen Kriteri-
en exakt in die begrifflichen Merkmale zerlegt, sondern genausogut nach
Mafigabe der sinnlichen Wahrnehmung fiir die vollstindige Erfassung
der konkreten Eigenschaften eines individuellen Einzeldings gescharft
werden. Dem entspricht in der Aesthetica die gewichtige Unterscheidung
der >formalen« zur >materialen< Vollkommenheit der Erkenntnis. Erstere
bestimmt sich tber die Methode der begrifflichen Verallgemeinerung,
letztere iber die Aufwertung der konkreten Einzelheiten. Im Begriff der
veritas aestheticologica hat Baumgarten nicht nur die umfassende Aufwertung
der unteren Seelenkrifte fur die Erkenntnislehre formalisiert, sondern
auch das fur den Menschen konstitutive Zusammenwirken der beiden
epistemischen Qualititen bedacht. Indem Baumgarten die Asthetik nicht

nicht gerade wenige Teile des Themas in sinnlichem Licht erstrahlen, zugleich ein extensiv
deutlicher Begriff des Ganzen fiir den schénen Verstand erlangt werden kann« (Hervorh.
d. Vert.).

392 Vel. Baumgarten, Met. § 634; bes. § 637: »Perfectio intellectus notas intensive distinctas
formandi est PROFUNDITAS, et maior profunditas PURITAS. Perfectio eiusdem notas
extensive distinctas formandi est INTELLECTUS PULCRITUDOX.

393 Vel. Pimpinella 2001, S. 276. Vgl. zu Baumgartens extensiver Deutlichkeit auch Baumler
1967, S. 202ff.; Schmidt 1982, S. 229.

394 »EXTENSIO COGNITIONIS (die Ausdehnung oder Weite) est perfectio, qua multa
quomodocunque cognoscuntur; qua quotacunque melius, est INTENSIO COGNITIONIS (die
mehrere Guete der Erkenntnis)« (Baumgarten, Ac. Log. § 24).

112

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einfach der Logik zur Seite stellt, sondern das Sinnliche i der Vernunft
verortet, hat er die Aporien der intensional bestimmten Erkenntnistheorie
seiner Vorganger als erster konsequent erfasst. Fiir Leibniz und Wolff soll
sich das Wissen paradoxerweise tiber eine fortschreitende analytische Re-
duktion vermehren, um zu einem allgemeinen genus summum emporzustei-
gen — fiir Baumgarten realisiert sich die Erkenntnis umgekehrt erst tiber
die Konzentration auf die konkrete mfima species. Als Teilgebiet der Logik
fithrt die Asthetik so zur Einsicht, dass im Erkenntnisprozess strukturell
widerstreitende Bewegungen am Werk sind. Das Verhiltnis von formal-
intensiver und material-extensiver Vollkommenheit des Wissens fasst
Baumgarten keineswegs als ein harmonisches, sondern als ein dezidiert
agonales. Wihrend die Abstraktion fiir thn einen »Verlust« bedeutet,**
weil die individuelle Représentation im allgemeinen Begriff nicht aufge-
hen kann, erleidet umgekehrt die logische Wahrheit unter dem Gewicht
des Konkreten einen »Schaden«®® An dieser Antinomie des Wissens
zeigt sich fiir Baumgarten ein regelrechter epistemischer Riss — entspre-
chend wird auch die philosophische distinctio in eine logisch-intensive und
in eine &sthetisch-extensive Komponente gespalten. Die Deutlichkeit ist
wider Erwarten nicht mehr nur eine Sache der Logik, sondern auch der
Asthetik - eine Konsequenz, die in der Nachfolge Baumgartens weder
der philosophische noch der kunsttheoretische Diskurs des ausgehenden
18. Jahrhunderts gezogen hat.

>Deutlichkeitc versus >Klarheit< in der Kunsttheorie nach Baumgarten
(Herder, Mendelssohn, Lessing, Sulzer)

Baumgartens Gnoseologie stellt einen begrifflichen Rahmen bereit, dem
der nachfolgende asthetische Diskurs einmal mehr (wie etwa Mendels-
sohn), einmal weniger treu (wie etwa Lessing) folgt.*”” Bei aller »Ent-Ter-
minologisierungs, die sie im Zuge einer umgreifenden Befreiung vom Sys-
temzwang der Schulphilosophie erfahren haben,**® bilden Baumgartens
Koordinaten durch den Filter von Meiers populirer Ubertragungsleistung
einen durchaus bleibenden Orientierungspunkt. In der Kunsttheorie fithrt

395 Vgl. Baumgarten, 4esth. § 560: »Quid enim est abstractio, si iactura non est?«.

396 Vgl. ebd. §558: »Daher lenkt der Mensch in dem Streben nach Wahrheit seine
Aufmerksamkeit bald mehr auf die formale Vollkommenheit, was nicht méglich ist ohne
Einbufle an materialer, bald legt er den grofiten Wert auf die materiale, und auch das ist
nicht méglich, ohne dafl die formale Schaden leidet«.

397 Vgl. Nivelle 1971.

398 Vel. Miilder-Bach 1998, S. 51.

113

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Rezeption der Aesthetica jedoch durchweg zu einer bedeutsamen Ak-
zentverschiebung. Wihrend Baumgarten eine feingegliederte Analyse der
philosophischen (distinctio) und der rhetorisch-dsthetischen Deutlichkeit
(perspicuitas) vorlegt, um die sensitive Erkenntnis als ebenso dunkles wie
notwendiges Supplement zum logischen Denken zu profilieren, verfestigt
sich in der Nachfolge die Vorstellung einer grundsétzlichen Unverein-
barkeit von Sinnlichkeit und abstrakt-rationalem Denken — wie gesehen,
fugt sich diese schematische Gegeniiberstellung indes nur einer oberfliach-
lichen Lektiire der komplexen Ausfithrungen Baumgartens. Im vierten
Kritischen Waldchen (1769) klagt Herder beispielsweise den Begriinder der
modernen Asthetik an, >Schénheit< begrifflich eingefangen zu haben, und
trennt demgegeniiber mit Entschiedenheit ein »Ich weif§ nicht was« des
Asthetischen, die »schéne Verwirrungs, von der deutlichen Theorie ab.?*
Bereits mit den ersten Fragmenten Uber die neuere deutsche Literatur (1767)
bringt Herder die Dichtkunst gegen die trockene Prosa der Philosophie in
Stellung und verbannt jede cognitio aus dem Bereich der schonen Kiinste.*”
Ausgehend von der gegen Baumgarten gerichteten Unterscheidung von
»Schonheit« (Empfindung) und >Vollkommenbheit< (Erkenntnis) lautet die
bestimmende Alternative: »Entweder zur [...] dichterischen Sprache, damit
der Stil vielseitig, schén und lebhafter werde; oder zur [...] philosophischen
Sprache, damit er einseitig, richtig und deutlich werde«.*! Die Kiinste
und die Wissenschaften greifen demzufolge nicht antinomisch ineinander,
sondern stehen sich per Exklusion gegeniiber — »[wler das Schone denkt,
kann es nicht gleichzeitig empfinden«.*® Dieses Ausschliefungsprinzip
zwischen asthetischer und epistemologischer Kritik geht in der zweiten
Halfte des 18. Jahrhunderts damit einher, dass sowohl die sinnliche Kons-
titution des griindlichen Wissens (distinctio extensiva) verschwindet, als auch
der ebenso bei Baumgarten wie bei Meier angelegte Begriff der >astheti-
schen Deutlichkeit« (perspicuitas sensitiva) bis zu Kants Reformulierung fast

399 Herder 1985, Bd. 2, S.267-272, hier S.270: »Weder liebt diese [i.e. Baumgartens
Asthetik] die verworrenen Ideen, nicht als Conditio sine qua non, nicht als Morgenréte
zur Wahrheit; noch sucht sie geradehin vor Irrtimern zu sichern: dies ist das Werk
abgeleiteter Theorien; noch will sie die Verwirrung verbessern und aufheben, daff man
die Wahrheit kiinftighin nicht mehr verworren, sondern deutlich fihlen soll, als welches
ein Widerspruch wire«.

400 Vel. Herder 1985, Bd. 1, S.184-186 (Frag. 1, 3), hier S. 184f.: »So wie Schénheit
und Vollkommenheit nicht einerlei ist: so ist auch die schonste und vollkommenste
Sprache nicht zu einer Zeit méglich. [...] So ist Poesie und Prose in threm Ursprunge
unterschieden«.

401 Ebd., S. 187 (Fiug. 1, 4).

402 Mulder-Bach 1998, S. 53f.

114

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

restlos in Vergessenheit gerdt — hingegen wird die Erkenntnis durchge-
hend auf die logisch-rationale Komponente reduziert (distinctio intensiva).
Erst vor dem Hintergrund dieser Operation wird verstindlich, mit wel-
cher Entschiedenheit die >Deutlichkeit< zu einer Sache allein der philo-
sophischen Wissenschaft bestimmt und demgegeniiber fiir die Kiinste
im ausgehenden 18. Jahrhundert die >Klarheit« zum Leitbegriff gekart
worden ist. Diese Opposition baut auf den begrifflichen Grundlagen der
schulphilosophischen Erkenntnislehre auf und ist ohne diesen Rahmen
nicht in der gebotenen Trennschirfe zu erfassen. Wenn Herder festhilt,
dass sich die — weiblich konnotierte — Dichtkunst in >sinnlich klaren< Wor-
ten artikuliert und die Poesie nach einer lebhaften Sprache strebt, wihrend
die — miénnlich codierte — Philosophie mit ihrer analytischen Methode
auf distinkte Begriffe ausgerichtet und stilistisch »zum Géhnen deutlich«
ist,"® so fasst er sich in hergebrachter Terminologie.””* Im Unterschied
zu den unter dem Vorzeichen der >»Deutlichkeit< stehenden Regelpoetiken
Gottscheds und der Schweizer sind die Kiinste Herder zufolge von der
didaktischen Funktion befreit und nicht mehr auf die schmuckvolle Uber-
mittlung abstrakter Botschaften verpflichtet — vom griindlichen Wissen
entkoppelt, findet die eingeforderte >Klarheit< der Kunst ihre epistemische
und darstellungstechnische Begrenzung auf der einen Seite an der >Dun-
kelheit« (Mangel an Klarheit) und auf der anderen Seite an der >Deutlich-
keit« (Uberfluss an Klarheit). Wie Herder in der Plasti#-Schrift (1768/70)
ausfiihrt, schadet eine zu detaillierte Nachahmung der Kunst:

Man hat [...] gefraget: ~ob Myrons Kuh mehr gefallen wiirde, wenn man sie mit
Haaren bekleidete? und es scharfsinnig verneinet, weil sie sodann einer Kuh zu
ahnlich ware. Kuh einer Kuh zu dhnlich? das ist Kuh, aber zu sehr Kuh? ich ant-
worte gerade hin, weil sie sodann fiir die Kunst gar nicht mehr Kuh, sondern ein
ausgestopfter Haarbalg wire. Schliefl das Auge und fiihle: da ist weder Form noch
Gestalt mehr, geschweige schéne Form, schone Gestalt. Wenn dort der Hirte, My-
rons eherne Kuh wegtreiben wollte, so wird diese weder Hirte noch Kiinstler be-
rithren, denn sie ist >einer Kuh zu #hnlich und doch nicht Kuh, das ist, Popanz.*%

403 Herder 1985, Bd. 1, S. 235 (Frag. 1, 16).

404 Ebd., S. 423-428 (Frag. 111, 11). Vgl. auch Frag. 111, 5: »Da nun auf diesem Wege die
menschliche Erkdnntnis fortschreitet, mittels Sacen zugleich Worte zu lernen, so mochten
zweitens, alle die Gegenstinde des Lebens, die ich sinnlich klar unterscheide, ohne mir des
unterscheidenden Merkmals deutlich bewufit zu sein, noch den Gedanken mit dem
Ausdruck paaren. [...] Warum? sie [das Frauenzimmer] ist gewohnt, tiber ihre Welt £/ar,
aber nicht logischdeutlich za denken, verstindlich und schon, aber nicht gelehrt und abgexrkelt
zu sprechen« (ebd., S. 395f.).

405 Herder 1985, Bd. 4, S. 268.

115

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Trotz der alliterierenden Ahnlichkeit muss Herder zufolge zwischen >Kuhc
und >Kunst« ein entscheidender Unterschied bestehen bleiben. Wihrend
die asthetische Nachahmung auf eine schone Form zielt, fithrt der mi-
metische Uberfluss geradewegs zur Hisslichkeit, weil durch die genaue
Wiedergabe die embheitliche Mannigfaltigkeit des dargestellten Gegen-
stands in »losgeloste Stiicke« zergliedert wird.**® Anstatt »[dJiese Adern
an Hénden, diese Knorpel an Fingern, diese Knochel an Knien« »abgesetxt,
bestimmt und deutlich« abzubilden,*”” soll sich der Bildhauer an eine von den
Griechen vorgegebene Kunst der Andeutung halten und das Detail in der
»Fulle des Ganzen verkleide[n]«.*”® Es handelt sich bei dieser Verpénung
asthetischer Deutlichkeit, das sollte man sich gegenwirtig halten, um eine
Positionierung von epochaler, bis weit ins 19. Jahrhundert reichender
Tragweite. Herder ist in seiner Zeit beir Weitem nicht der einzige, der die
Deutlichkeit aus dem Gebiet der Kunst ausgeschlossen und entsprechend
auf ihre abstraktrationale Seite beschrankt hat.

Den Schlachtruf hat Moses Mendelssohn in einem Brief an Lessing vom
Dezember 1756 verkiindet: »Weg also mit der deutlichen Uberzeugung
von der Nichtigkeit eines halsstarrigen Heldenmuts!«** Die folgenreiche
Verbannung der herzlosen Deutlichkeit aus der Asthetik hat Mendels-
sohn bereits in den frithen Brigfen iiber die Empfindungen (1755) ausgefiihrt.
Das Argument ist ein psychologisches und folgt der Strategie, die Kunst
im schroffen Gegensatz zur Vernunftlehre zu profilieren. Wihrend erstere
lebhafte Gefithle zur Gliickseligkeit des Menschen erwecken soll, wird
die trockene Analyse als Kopfgeburt einer affektlosen und ungliicklichen
Seele denunziert. Der Genuss der Schonheit, die mit Uberraschenden
Empfindungen die Sinne »dahin reifit«, verschwindet schlagartig im Au-
genblick der niichternen Aufklarung tiber die - von Mendelssohn trotz
allem in ihrer rhetorischen Faktur anerkannten — Verfahren zur Generie-
rung ebendieses »unmittelbaren« Lustempfindens.*'* Wir »fithlen [...] nicht
mehr, sobald wir denken, [...] sobald die Begriffe deutlich werden«.*!!

406 Ebd., S. 269.

407 Ebd., S. 278.

408 Fbd., S. 269f.

409 Lessing 1996b, S. 181.

410 Vel. Mendelssohn 2006, S. 12: »Die, welche die Schriften der unsterblichen Alten nur
deswegen lesen, um sie zu zergliedern und rhetorische Figuren, so wie ein Insektenkenner
die getrockneten Gerippe der Wiirmer, zu sammeln; sind zu bedauern. Sie erfinden die
Regeln der Beredsamkeit; sie werden Gesetzgeber in den schénen Wissenschaften; aber
sie empfinden die Schénheiten nicht mehr, die sie uns anpreisen. Thr Gefiihl verwandelt

sich in einen logischen Schlufi«.
41 Fbd.,, S. 14.

116

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Entsprechend definiert Mendelssohn die Schonheit mit Baumgarten als
»undeutliche Vorstellung einer Vollkommenheit«*'* und die angenehme
Empfindung als das »klare, aber undeutliche Anschauen der Vollkommenheit«.*'3
Wihrend sich die wahre und distinkte Einsicht in der Vernunft iiber sym-
bolische Zeichen formiert, ordnet Mendelssohn das sinnliche Urteil — den
»Geschmack« — den unteren Seelenkriften zu und begreift es als intuitive
Erkenntnis. Anders als bei Baumgarten treten Empfindungs- und Erkennt-
nisvermogen jedoch strikt auseinander und sind im Ansatz nicht vermit-
telbar, ja sie storen einander, weil das analytische Denken die dsthetische
Wahrnehmung dort behindert, wo diese der obersten Aufgabe der Kunst
zufolge eine »Tduschung« zu erfahren hat.*'* Diese »dsthetische Illusion,
die Mendelssohn auch einen - zwar nicht fiir die praktische Sittenlehre,
aber im Hinblick auf eine tibergeordnete Vollkommenheit der Tugend
moralisch doch tiberaus niitzlichen*!® — »Betrug« nennt, besteht darin, das
Verhiltnis von symbolischer zu intuitiver Erkenntnis nach Maf3gabe ei-
ner medialen Strategie zu organisieren.'® Baumgartens Semiotik folgend,
entsteht die anschauende Erkenntnis fiir Mendelssohn dadurch, dass die
Nachahmung der Natur den sinnlichen Effekt erzielt, der erlaubt, »das
Urbild selbst zu sehen«.*” Zu den Voraussetzungen dieser Wirkung ge-
hort auf Seiten des Kunstwerks die Vermeidung all dessen, was die Téu-

42 Ebd., S. 13.
413 Ebd., S. 166.
414 Vgl ebd., S.281: »Wer bei der Vorstellung des Schonen all zu sehr auf das Wahre

sieht, begehet [...] den Fehler, dafl er sein Erkenntnisvermogen wirken lifit, wo blof§
das Empfindungsvermégen wirken sollte; und macht sich dadurch aller Tauschung
unfihig«.

415 Vgl. Mendelssohns Schrift Von der Herrschaft iiber die Neigungen (1756), 3. Abschnitt, § 8-10
(ebd., S. 86-88).

416 Vel Wellbery 1984, S. 54-68.

417 Wie Mendelssohn in Von der Herrschaft iiber die Neigungen, § 11, ausfiihrt, sind die oberen
Erkenntniskrafte bei der dsthetischen Illusion keineswegs ausgeschaltet: »Soll eine
Nachahmung schén sein, so muf} sie uns dsthetisch illudieren; die obern Seelenkrifte
aber miissen tiberzeugt sein, daff es eine Nachahmung, und nicht die Natur selbst sei.
Denn das Vergniigen, das uns die Nachahmung gewihrt, besteht in der anschauenden
Erkenntnis der Ubereinstimmung desselben mit dem Urbilde« (Mendelssohn
2006, hier S. 88). Zwar ist die symbolische Erkenntnis, das heiflt das Wissen um die
Differenz zwischen Nachahmung und Wirklichkeit, Mendelssohn zufolge der Intuition
nachtréglich - allerdings entspringt diese >unmittelbare« Anschauung, in der sich die
Tauschung einstellt, einer Zeichenvergessenheit und ist somit durchweg zeichenvermittelt.
Auch darin folgt Mendelssohn konsequent Baumgarten und nicht seinem angeblichen
»Gewihrsmann« Wolff (so Miilder-Bach 1998, S. 26f). Wie im Kapitel Semiotik des
Deutlichen und Figiirliche Erkenntnis (Wolff) dieser Arbeit ausgefiihrt, bildet fiir Letzteren die
intuitive Erkenntnis auf der Ebene der oberen Seelenkrifte noch den hochsten Grad der
Distinktion und bedeutet keineswegs einen »Mangel an Deutlichkeit« (ebd., S. 27).

117

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

schung ablenken koénnte, auf Seiten des Rezipienten die Bereitschaft zu
einer »Zeichenvergessenheit«.*'® Mit Blick auf diesen »Zauber«, den Men-
delssohn nach der Vergegenwirtigungskraft der energetischen Evidenz
modelliert und der sich konsequent erst dann produziert, wenn das Ge-
machtsein der Rede im Schatten steht, wird fiir die Dichtkunst eine geziel-
te Strategie der Abschattung eingefordert. Dem Schlachtruf im Brief an
Lessing gehen folgende Worte voran:

Wir verdunkeln gern die deutlichen Vernunftschliifie, die sich unsrer Illusion wi-
dersetzen; so wie wir uns vermittelst der Illusion in ein ander Klima, in andre
Umstéande, und unter andre Menschen versetzen, um die Stirke der Nachahmung
recht nachdriicklich zu fithlen [...].*°

Weit davon entfernt, eine obskure Kunst zu verlangen, positioniert Men-
delssohn die Schénheit passgenau »zwischen den Grenzen der Klarheit«,
das heifit in der verworrenen Sinnlichkeit.””” Die Deutlichkeit hingegen,
die nichts anderes als ein Zuviel an Klarheit bietet, wiirde den schénen
Schein in der Dichtung brechen. Das Argument, mit dem Mendelssohn
zu diesem Schluss gelangt, ist auf die Zeitlichkeit der Empfindung gegriin-
det. Da es fir den menschlichen Geist nicht moglich ist, alle einzelnen
Details einer sinnlichen Mannigfaltigkeit auf einmal zu erfassen, muss
die deutliche Erkenntnis nach der Sukzession von Merkmal zu Merkmal
voranschreiten. Wo die Kunst aber auf den »Augenblick des Genusses«
einer anschauenden Erkenntnis ausgerichtet wird, wie dies Mendelssohns

418 So steht in einer zentralen Passage von Mendelssohns Rhapsodie (1761): »Es ist wahr,
die sinnliche Erkenntnis- und Begehrungskrifte der Seele werden durch die Kunst
getduscht, und die Einbildungskraft so mit fortgerissen, daff wir zuweilen aller Zeichen
der Nachahmung vergessen, und die wahre Natur zu sehen wihnen. Allein dieser Zauber
dauert nur so lange, als notig ist, unserm Begriffe von dem Gegenstande das gehorige
Feuer und Leben zu geben. Wir haben uns gewohnt, zu unserm grofiten Vergniigen,
die Aufmerksamkeit von allem, was die Tauschung stéren koénnte, abzulenken, und
nur auf das zu richten, wodurch sie unterhalten wird. So bald aber die Bezichung auf
den Gegenstand unangenehm zu werden anféngt; so erinnern uns tausend in die Augen
fallende Umstinde, dafl wir eine blofle Nachahmung vor uns sehen« (Mendelssohn
2006, S. 150).

419 Lessing 1996b, S. 181.

420 Mendelssohn 2006, S. 15: »Die Wahrheit stehet fest, kein deutlicher auch kein vollig
dunkler Begriff, vertragt sich mit dem Gefithle der Schénheit. Jener, weil unsere
eingeschrinkte Seele keine Mannigfaltigkeit auf einmal deutlich zu fassen vermag.
Sie muf} notwendig ihre Aufmerksamkeit von dem Ganzen gleichsam abziehen, und
einen Teil des Gegenstandes nach dem andern tiberdenken. Dieser hingegen, weil die
Mannigfaltigkeit des Gegenstandes in seine Dunkelheit gleichsam verhiillt, und unsrer
‘Wahrnehmung entzogen wird. Zwischen den Grenzen der Klarheit miissen also alle
Begriffe der Schonheit eingeschlossen sein«.

118

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lehre von der &sthetischen Illusion besagt, wirken detaillierte Ausfithrun-
gen vornehmlich im Bereich der Dichtkunst nicht nur als zu langwierig,
sie zergliedern und zerstiickeln auflerdem die Totalitdt. Der Schein von
der harmonischen Einheit der Vielheit zerfillt. Die erwiinschte Lebhaftig-
keit stellt sich nicht ein,”! und die Mittelbarkeit der toten Zeichen dringt
hervor - die anschauliche Darstellung wird mit anderen Worten auf die
Bedingungen der symbolischen Erkenntnis zurtickbuchstabiert und als
Folge davon unanschaulich. Darin liegt begriindet, warum Mendelssohn
nun auch auf der Ebene der elocutio Regeln vorgibt, die insofern der >Klar-
heit« verpflichtet sind, als sie ein Ubermaf} an Deutlichkeit strikt verbieten.

Aber deutlich miissen die besondern Begriffe in dem Augenblicke des Genusses
nicht bleiben; so lange wir uns noch mit dem Irdischen schleppen, so lange un-
sere Seele noch zu eingeschrinkt ist, eine Mannigfaltigkeit auf einmal deulich zu
fassen. Hatten die Dichter dieses durchgehends bedacht; so wiirden wir weniger
Epopeen habe, die den strengsten Regeln Gniige leisten, und dennoch den Zweck
zu gefallen, so sehr verfehlen. [...] Die Regeln sind Vorbereitungen, dadurch der
Dichter sich und seinen zu bearbeitenden Gegenstand in die Verfassung setzen
soll, die Schénheiten in ithrem méchtigsten Reize zu zeigen. Bei der Ausarbeitung mufs
er sich hiiten, sie alludeutlich vor Augen zu haben. Er mufl seine ganze Achtsamkeit nur
mit der Schonheit des Vorwurfs beschiftigen.*??

Mit diesen Vorgaben greift Mendelssohn die Lehre vom »asthetischen
Schatten< aus dem zweiten Teil von Baumgartens Aesthetica auf.**® Wie Mei-
er den Kommentar seines Lehrers zu Quintilians perspicuitas paraphrasiert,
werden wir geblendet, wenn das Licht zu stark ist. Daraus ergibt sich fir die
asthetische Reprisentation die Notwendigkeit, auf Detailreichtum zu ver-
zichten, weil »hernach [...] wir nicht im Stande seyn [wiirden], alle Theile
des Ganzen mit einemmale zu tbersehen«.*?* Fiir die poetische Deutlichkeit
bedeutet dies, dass ihre enargetisch-deskriptive Seite zugunsten der ener-
getisch-vergegenwirtigenden Komponente Mafd zu halten hat, damit der
beschriebene Gegenstand in seiner Ganzheit auf einmal wahrgenommen
werden kann. Einzelnes muss im Dunkeln bleiben, damit das Wesentliche
im Kontrast umso deutlicher erscheinen kann. Dieser Gedanke hat Karriere
gemacht. An den wenigen Stellen, an denen in der Folge auf die »asthetische

421 Vgl. Mendelssohn 2006, S. 179: »Die deutlichen Begriffe der Vernunft kénnen die
Lebhaftigkeit, oder die Menge der Merkmale nicht haben, die einem sinnlichen Begriffe
zukommenc.

422 Mendelssohn 2006, S. 19 (Hervorh. d. Verf.).

423 Vgl. Mendelssohns begeisterte Rezension des zweiten Teil der Asthetik: Mendelssohn
1977.

424 Meier, Anfangsgriinde 1, § 122.

119

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Deutlichkeit« reflektiert worden 1st, findet sich diese auf darstellungstechni-
scher Ebene konstitutiv von der Dunkelheit durchdrungen. Wenn Hamann
kurz nach dem Tod Mendelssohns in einem Brief an Jacobi suggeriert, dass
»unter Deutlichkeit eine gehorige Vertheilung des Lichts und Schattens« zu
verstehen ist, dann erhellt sich diese — spéter von Goethe in den Maximen
und Reflexionen (1816) aufgenommene und affirmierte — Aussage weniger
aus einem dem Magus im Norden notorisch nachgesagten Obskurantismus
denn in einer tiber alle Entfernung hinweg bestehenden Verbundenheit mit
Mendelssohns Lehre von der ésthetischen Klarheit.**

Damit ist der Weg zu Lessings wirkungsmichtiger Beschreibungskritik
im 17. Abschnitt seines Laokoon: oder iiber die Grenxen der Malerei und Foe-
sie (1766) geebnet. Mendelssohns Illusionstheorie wird dabei nicht ohne
markante Verschiebungen tibernommen — wie sich bereits der unmittelba-
ren Antwort auf den Brief vom Dezember 1756 entnehmen lasst, entsteht
Lessing zufolge der dsthetische Effekt nicht zeitlich vor der »deutlichen
Erkenntnis«, sondern durch deren Mitwirkung und ist stets in einen refle-
xiven Prozess involviert.*”® Ohne Denken ist keine verniinftige dsthetische
Wahrnehmung zu haben. Der an zeitgendssische Autoren wie beispiels-
wiese Albrecht von Haller gerichtete Vorwurf der »Schilderungssucht«
ist folglich keineswegs einem Vorbehalt gegeniiber dem philosophischen
Begrift der Distinktion geschuldet,*”” sondern griindet in einer poetologi-
schen Kritik an dsthetischer Deutlichkeit - in diesem Kontext analysiert
Lessing das Zustandekommen einer sinnlich »deutlichen Vorstellung« mit
dem Ziel, die Beschreibung auf dieser Grundlage aus dem Gebiet der
Poesie zu vertreiben. Auch Lessing greift auf die rhetorische Tradition der
enargeia zuriick, um seine Lehre vom »poetischen Gemailde« vorzutragen.**®
So wie sich die Illusion in der dsthetischen Theorie tiber eine Zeichen-
vergessenheit einstellt, so entsteht die »poetische Malerei« Lessing zufolge

425 Vgl. zu Goethes Rezeption von Hamanns Diktum: Henkel 1983; Henkel 1993. Zum
Vorwurf der Dunkelheit gegen Hamann vgl. Schumacher 2000, S. 152f.

426 Vel. Lessings Brief vom 18. Dezember 1756: »Aus der Bewunderung entspringt der
Vorsatz der Nacheiferung: aber, wie Sie selbst sagen, dieser Vorsatz ist nur augenblicklich.
Wenn er zur Wirklichkeit kommen soll, muf} ihn entweder die darauf folgende deutliche
Erkenntnis dazu bringen, oder der Affekt der Bewunderung mufl so stark fortdauern,
dafl der Vorsatz zur Tétigkeit kommt, ehe die Vernunft das Steuer wieder ergreifen
kann. Das ist doch ihre Meinung? — Nun sage ich: in dem ersten Falle ist die Wirkung
nicht der Bewunderung, sondern der deutlichen Erkenntnis zuzuschreiben; und zu dem
andern Falle werden nichts geringeres als Fantasten erfordert« (Lessing 1996b, S. 188f).
Vel. grundlegend zu Lessings Illusionstheorie: Miilder-Bach 1998, S. 42-48.

427 Vel. zu Lessings »Neigung zu deutlicher Erkenntnis«: Dietzsch 2000.

428 Lessing 1996a, S. 100f. (Laokoon XIV). Vgl. hierzu Miilder-Bach 1998, S. 103-109.

120

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

iiber eine Ausblendung dessen, was er »materielles Bild« nennt.** Die das
Material transzendierende Energie der Dichtung besteht darin, dass in
der Einbildungskraft eine lebendige Vorstellung bewirkt und — mit aktiver
Beteiligung ebendieser Imagination - ein >poetisches Gemélde« generiert
wird. Poetische Nachahmung ereignet sich so tiberhaupt erst jenseits des
Textes und der Wirklichkeit in der Fantasie des Lesers oder Zuhorers.
Diese tduschende Abstraktion erfihrt Lessing zufolge mit der Kunst der
genauen Beschreibung eine irreversible Stérung:

Der Poet will nicht blof} versténdlich werden, seine Vorstellungen solen nicht blof§
klar und deutlich sein; hiermit begniigt sich der Prosaist. Sondern er will Ideen, die
er in uns erweckte, so lebhaft machen, dafl wir in der Geschwindigkeit die wah-
ren sinlichen Eindriicke ihrer Gegenstinde zu empfinden glauben, und in diesem
Augenblicke der Tduschung, uns der Mittel, die er dazu anwendet, seiner Worte
bewuf}t zu sein aufhéren. Hierauf lief oben die Erklarung des poetischen Gemal-
des hinaus. Aber der Dichter soll immer malen; und nun wollen wir sehen, in wie
ferne Korper nach ihren Teilen neben einander sich zu dieser Malerei schicken.
Wie gelangen wir zu der deutlichen Vorstellung eines Dinges im Raume? Erst be-
trachten wir die Teile desselben einzeln, hierauf die Verbindung dieser Teile, und
endlich das Ganze. Unsere Sinne verrichten diese verschiedene Operationen mit
einer so erstaunlichen Schnelligkeit, dafl sie uns nur eine einzige zu sein bediinken,
und diese Schnelligkeit ist unumgénglich notwendig, wann wir einen Begriff von
dem Ganzen, welcher nichts mehr als das Resultat von den Begriffen der Teile und
threr Verbindung ist, bekommen sollen. Gesetzt nun also auch, der Dichter fithre
uns in der schénsten Ordnung von einem Teile des Gegenstandes zu dem andern;
gesetzt, er wisse uns die Verbindung dieser Teile auch noch so klar zu machen: wie
viel Zeit gebraucht er dazu?*®

'Deutlichkeit« — darin kommt Lessing mit seinen Zeitgenossen Mendels-
sohn und Herder tiberein - ist in stilistischer Hinsicht eine Sache des
Prosaikers, nicht des Poeten.**! Im Unterschied zur lebhaft malenden

429 Ebd.: »Ein poetisches Gemalde ist nicht notwendig das, was in ein materielles Gemélde
zu verwandeln ist; sondern jeder Zug, jede Verbindung mehrerer Ziige, durch die uns
der Dichter seinen Gegenstand so sinnlich macht, daff wir uns dieses Gegenstandes
deutlicher bewufit werden, als seiner Worte, heiflt malerisch, heifit ein Gemalde, weil
es uns dem Grade der Illusion néher bringt, dessen das materielle Gemalde besonders
fahig ist, der sich von dem materiellen Gemilde am ersten und leichtesten abstrahieren
lafit«. Vgl. hierzu Campe 2006, S. 36-38.

430 Lessing 1996a, S. 110.

431 Ebd., S. 113: »Uberall, wo es daher auf das Tauschende nicht ankémmt, wo man nur
mit dem Verstande seiner Leser zu tun hat, und nur auf deutliche und so viel méglich
vollstindige Begriffe gehet: kénnen diese aus der Poesie ausgeschlossene Schilderungen
der Korper gar wohl Platz haben, und nicht allein der Prosaist, sondern auch der
dogmatische Dichter (denn da wo er dogmatisiert, ist er kein Dichter), kénnen sich ithrer
mit vielem Nutzen bedienen«.

121

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dichtung wirkt die noch so genaue Beschreibung mortifizierend. Da die
sinnlich »deutliche Vorstellung« Lessing (und Mendelssohn) zufolge tiber
eine zeitraubende Sukzession von Merkmalen zustandekommit, zerstii-
ckelt die genaue Deskription die fiir die dsthetische Illusion unabdingba-
re augenblickshafte und ganzheitliche Ubersicht. Die Ablenkung durchs
Detail wirft die Vergegenwirtigung auf ihre zeichenhafte Faktur zurtick:
Statt Bilder zu schen, so ldsst sich Lessings Kritik pointieren, muss der
Rezipient Buchstaben und Worter lesen. Wie Inka Miilder-Bach hervor-
gestrichen hat, darf bezweifelt werden, ob sich die Beschreibung jemals
von dieser Kritik erholt hat.** Lessings Position hat gerade auch dort
nachgewirkt, wo sich die Literatur in der Moderne die Zerstérung des
schénen Scheins vorgenommen hat — die Analyse der nicht nur auf die
descriptio beschrankten Verfahren der >dsthetischen Deutlichkeitc gewinnt
erst vor der Folie dieser Niederlage im 18. Jahrhundert ein genaueres
Profil. Im Hinblick auf die in dieser Arbeit nachfolgend interessierenden
literarischen Texte des 19. Jahrhunderts ist damit der systematische Ort
der angstrebten >Asthetik der Deutlichkeit< benannt - sie bezeichnet einen
ebenso stérenden wie niichternen Exzess der Darstellung.

Es 1st vor diesem Hintergrund kein Zufall, dass sich der dsthetische Dis-
kurs im ausgehenden Jahrhundert der Aufklarung mit Entschiedenheit auf
den Begriff der >Klarheit« verpflichtet hat. Wie Sulzers Allgemeine Theorie der
schonen Kiinste (1771-1774) unter dem entsprechenden Lemma verzeichnet,
ist damit in der Nachfolge der schulphilosophischen Terminologie ein —
verglichen mit der schattenlosen Helle der Distinktion — geringerer Grad
der Reprisentation adressiert. Klarheit ist etwas dunkler als Deutlichkeit:

Von der Deutlichkeit ist die Klarheit darin unterschieden, dafl diese den Gegen-
stand nur im Ganzen kenntlich macht, da bey jener auch das Besondre und seine
Theile klar sind.**

Es ist zu Unrecht behauptet worden, dass der eklektische und pragmati-
sche Sulzer das Asthetische im Unterschied zu seinen Lehrern Baumgar-
ten und Meier vom epistemischen Geschehen entkoppelt habe.** Wie
man Sulzers philosophischen Schriften entnehmen kann, hat er den Denk-
prozess nach Mafigabe der symbolischen Erkenntnis, das heifdt: in der

432 Miilder-Bach 1998, S.109. — Dass die Beschreibung trotzdem nicht auf ewig von
der literarischen Bithne verdringt worden ist und in der Nachfolge gerade vor dem
Hintergrund von Lessings Kritik als »Katalysator literarischer Modernitét« gewirkt hat,
zeigt: Driigh 2006, hier S. 2.

433 Sulzer 1970, Bd. 1, S. 43.

434 So Nivelle 1971, S. 49.

122

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sprachlichen Bedingtheit verstanden und daraus abgeleitet, dass die »Ein-
bildungskraft zuweilen [...] ebenso tiefdenkend als der scharffsinnigste
Verstand« ist und dass entsprechend der metaphorische Sprachgebrauch
die Schranken der Erkenntnis erweitern kann.**> Allerdings leitet auch er
fir die nach rhetorischen Mafistaben konzipierte dsthetische Praxis ab,
dass diese dann am klarsten vor Augen stellt, wenn sie die Erfassung
der Gegenstiande ungestort erlaubt. Als Technik soll die Herstellung ei-
ner klaren Ordnung und eines harmonischen Ganzen natiirlich méglichst
zuriicktreten. Das kann am besten gelingen, wenn gewisse Einzelheiten
im Schatten bleiben, damit der Gesamteindruck nicht angetastet wird.
Diese Richtlinie gilt auf jeder Ebene des Produktionsprozesses: Vom
genauen Plan oder Entwurf des Werkes (imnwventio), tiber die einfache An-
ordnung (dispositio) bis hin zum unmissverstdndlichen Ausdruck (elocutio)
diirfen die sogenannten »Nebenbegriffe« »nicht heller als die wesentlichen
hervorleuchten«.**® Ohne sich einer unverstandlichen >Dunkelheit« zu ver-
schreiben — diese versetze in »Unruhe« — gewihrleistet Sulzer zufolge in
den Kiinsten allein die sinnliche und das heifit: verworrene Klarheit eine
einheitliche und aus diesem Grund schéne Wahrnehmung. Weil die so
gefasste Klarheit fiir Sulzer immer »Klarheit des Ganzenc« ist — beispiels-
weise eine in sich zusammenhéingende Handlung mit Anfang und Ende
und einer erkennbaren Hierarchie von Haupt- und Nebenumstinden -,
bedeutet die Uberschreitung ins Detail nichts anderes als eine »Sammlung
von Triimmern«.*” Die autonome Asthetik der Goethezeit hat sich bei al-
ler Entfernung vom schulphilosophischen Vokabular an diese Regeln ge-
halten.*®® Karl Philipp Moritz, fir den »das erste Erfordernif§ des Schénen
[...] eben seine Klarheit« ist,**® halt in seinem 1792 erschienenen Artikel
Einfachheit und Klarheit fest, dass alles, was die leichte Ubersicht des Ganzen
stort, der Schonheit der Kunst abtréglich ist:

So wie der gebildete Geist im Denken Ordnung, Licht und Klarheit liebt, so mufl
auch in der Kunst das Wohlgeordnete, was leicht zu durchschauen und ohne

435 Vgl. Sulzer 1773, S. 191: »Diese Anmerkungen zeigen, daf} der Fortgang der Vernunft
sehr von der Vollkommenheit des metaphorischen Theils der Sprachen abhingt. Der
Philosoph vermehret den Vorrath unsrer Kenntnisse durch erweisliche Vernunftschlifie,
und der schéne Geist setzet die Schranken derselben durch die Erfindung gliicklicher
Metaphern hinaus. Die Einbildungskraft ist zuweilen eben so tiefdenkend als der
scharffsinnigste Verstand. [...] Der Philosoph suchet stets die Wahrheit, und versehet sie
oft; der schone Geist findet sie oft, ohne sie zu suchen«.

436 Ebd., S. 47.

437 Ebd., S. 44.

438 Vgl. zu Goethes >Klarheit< vgl. Asmuth 2003, S. 858.

439 Moritz 1962, S. 95 (Die Signatur des Schinen, 1788).

123

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Miihe zu umfassen ist, vor dem Verwickelten, Verwirrten, und Unbehiuilflichen
nothwendig den Vorzug haben. [...] Dieser erste Grundsatz ist so fest, daf} gar kein
Zweifel dagegen stattfindet: Wer die einzelnen Theile oder Verzierungen in einem
Kunstwerke so hervorstechend macht, daff meine Aufmerksamkeit dadurch zer-
streuet, und die Ubersicht des Ganzen mir dadurch erschwert wird, der hat auch
gewif} das Ganze selbst verunstaltet, statt es zu verschénern. [...] Sobald man sich
dief} erlaubt, wird freilich die Mannichfaltigkeit grenzenlof}, aber eben deswegen
wird sie auch langweilig und fade werden, weil sie keinen Vereinigungspunkt mehr
hat, woran man das Einzelne kniipfen kénnte.**

Nichts ist totender fiir den Geist, so Moritz, als die planlose und nicht zum
Ganzen sich fiigende Mannigfaltigkeit von »Kleinigkeiten«.*! Gerade im
Detail, auf das es der »asthetischen Deutlichkeit< ankame, steckt die Ge-
fahr einer - tiberklaren — Verunstaltung.

>Logische« versus >dsthetische Deutlichkeit« (Kant)

Auch im philosophischen Diskurs ist die »dsthetische Deutlichkeit« kaum
in Betracht gezogen worden, und wo sie auftaucht, tritt sie — unter ganz
anderen Primissen freilich — als Stérfaktor in Erscheinung. Kant hat den
Begriff aus der Lektiire von Baumgartens und Meiers Schriften abgeleitet
und terminologisch festgelegt.** Im Unterschied zu den Vorgangern re-
formuliert Kant die Verkniipfung von begrifflicher Prazision und anschau-
licher Pragnanz indes nach Mafigabe eines nicht mehr kontinuierlichen,
sondern dichotomen Verhiltnisses von Logik und Asthetik. Den epistemi-
schen Bruch, der sich bei Baumgarten durch die Grundlegung des Den-
kens in den Sinnen gezeigt hat, negiert Kant keineswegs im Namen eines
reinen Rationalismus - wie die transzendentale Asthetik darlegt, richten
sich auch die Verstandesbegriffe nach den subjektiven Anschauungsfor-
men, ndamlich den « priori verfiigbaren Raum- und Zeitvorstellungen.**
Der Hiatus soll jedoch nicht mehr im Innern des Begrifflichen klaffen, son-
dern bestimmt die transzendentalphilosophische Differenz der sinnlichen
Wahrnehmung von Dingen, wie sie erscheinen (phaenomena), zam verstan-
desmafligen Begreifen der Dinge, wie sie sind (noumena). Das Verhaltnis

440 Ebd., S. 149.

441 Fbd.,, S. 150.

442 Fs ist also mitnichten so, dass der Begriff erst von Jakob Friedrich Fries im 1811
erschienenen System der Logik gepragt worden wire, um der zuvor angeblich »rein logisch«
konzipierten Deutlichkeit das Moment der Anschauung beizufiigen und um damit
»einen wichtigen Schritt iiber Kant hinaus« zu gehen, wie Anna-Sophia Heinemann
meint (Heinemann 2007, hier S. 331).

443 Vel. Hoffe 2004, S. 72f.

124

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Denken und Sein, die in Baumgartens Metaphysik tiber die Vermitt-
lung der vis repraesentativa bei aller Antinomie noch verbunden sind, wird
konsequent nach den Erkenntnisbedingungen der Subjektivitit bestimmt.
Nur die rationale Urteilskraft erméglicht begrifflich-objektive Allgemein-
gultigkeit, wihrend das dsthetische Urteil strukturell davon differiert und
keine bestimmte Erkenntnis bieten kann.*** Vor diesem Hintergrund fristet
der Begriff der »asthetischen Deutlichkeit< in Kants System zunichst ein
randstidndiges Dasein - nicht nur wird sie aus dem eigentlichen Gebiet der
reinen Vernunft ausgeschlossen, die Koinzidenz von Anschauung und Be-
griff erscheint im Lichte der transzendentalen Kritik auch als nachgerade
paradoxe Konstruktion. Da Kant die strenge Wissenschaft kategorial von
den Kiinsten zu trennen versucht, ist die Vorstellung, dass philosophische
Erkenntnisse auf asthetische Weise zustande kommen kénnten, dem An-
satz nach ebenso undenkbar wie umgekehrt das nach 1800 im Anschluss
um sich greifende Phantasma von der intellektuellen Anschauunge*#
Deswegen setzt Kant mit seinem frithen Werk alles daran, die dsthetische
Deutlichkeit als sekunddres und duflerliches Moment fiir das Wissen zu
konzipieren. Das epistemologische Problem, das Baumgartens Asthetik in
der Vernunftlehre freigelegt hat, wird dadurch aber nur vordergriindig ge-
16st. Sinnliche Anschauungen werden zwar als Akzidens des seinem We-
sen nach nicht intuitiven, sondern diskursiven Denkens bestimmt, stellen
aber fiir Kant nicht nur ein notwendiges Komplement der Erkenntnis dar,
um den an sich leeren Begriffen eine gegenstandliche Dimension zu un-
terlegen — das Verhéltnis von reiner Vernunft und sinnlicher Anschauung
wird auch mit Blick auf die Schwierigkeit der fasslichen Darstellung, auf
die grundsitzliche Frage mithin nach der Méglichkeit der Versinnlichung
von intellektueller Erkenntnis bedacht. Da dem Asthetischen Kant zufol-
ge kein Begriff addquat sein kann, tragt der Umstand, dass jedes Wissen
auf eine Kunst der Darstellung angewiesen ist und umgekehrt jede Kunst
eine Erkenntnis produzieren kann, entschieden krisenhafte Ziige. Diesen
Bruch gesehen zu haben, ist als ein Vorzug von Kants Philosophie zu ver-

444 Vel. Scheer 1997, S. 87-92.

445 Kant, Mund. sens. § 10: »>Eine Anschauung des Intellektuellen gibt es (fir den Menschen)
nicht, sondern nur eine symbolische Erkenntnis, und die Verstandestatigkeit ist uns
durch allgemeine Begriffe in abstracto verstattet, nicht durch einen einzelnen in concreto.
Denn alle unsere Anschauung ist an einen gewissen Grund einer Form gebunden, unter
der allein etwas unmittelbar, oder als Einzelnes, von der Erkenntniskraft geschaut und
nicht diskursiv durch allgemeine Begriffe erfafit werden kann. Dieser formale Grund
aber unserer Anschauung (Raum und Zeit) ist die Bedingung der sinnlichen Erkenntnis,
kein Mittel zu einer intellektuellen Anschauung«. Vgl. dazu Peters/Schifer 2006, bes.
S. 14.

125

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stechen. Wo der Begriff der »dsthetischen Deutlichkeit< in Kants Schriften
zur Sprache kommt, wird ein zwar unumginglicher, aber zugleich unbe-
quemer Gast vorstellig.

Kants philosophisches Hauptanliegen zielt in vorkritischer Zeit auf eine
von dsthetischen Fragen abgekoppelte, strictu sensu >logische« Deutlichkeit
der Begriffe. Diese Absicht formuliert er in kritischer Auseinandersetzung
mit den dogmatischen Pramissen der Schulphilosophie, die im zeitgends-
sischen Diskurs zusehends zur Debatte gestellt werden. Als Antwort auf
die von Johann Georg Sulzer fiir das Jahr 1763 formulierte Preisfrage der
Berliner Akademie der Wissenschaften — »ob die Metaphysischen Wahr-
heiten tiberhaupt, und besonders die ersten Grundsitze der Theologiae
naturalis, und der Moral, eben der deutlichen Beweise fahig sind, als die
geometrischen Wahrheiten, und welches, wenn sie besagter Beweise nicht
fahig sind, die eigentliche Natur ihrer Gewiflheit ist, zu was vor einem
Grade man gemeldete Gewiflheit bringen kann, und ob dieser Grad zur
volligen Ueberzeugung zureichend ist?« — verfasst Kant 1762 die zwei Jah-
re spiter zusammen mit der Arbeit des ersten Preistragers Moses Men-
delssohn veréffentlichte Schrift Untersuchung iber die Deutlichkeit der Grund-
siitze der natiirlichen Theologie und der Moral. Zur &ffentlichen Diskussion steht
nichts weniger als das in der Philosophie des 17. und 18. Jahrhunderts
vorherrschende Paradigma vom mos geometricus, also die auch von Leibniz
und Wolff gendhrte Zuversicht, im Gebiet der Metaphysik und der Moral
mit Mitteln der mathematischen Methode wissenschaftliche Strenge und
Gewissheit erreichen zu kénnen. Bereits die Fragestellung ldsst erahnen,
dass der Annahme, im Bereich der Philosophie liefle sich eine den ma-
thematischen Wissenschaften vergleichbare Deutlichkeit der Erkenntnis
gewinnen, mit einer zusehends skeptischen Einschitzung begegnet wird.
Zwar fallen die eingereichten Schriften in ithrer Antwort denkbar unter-
schiedlich aus*® - Mendelssohn etwa bejaht in der Kontinuitit zur Schule
Wolffs grundsitzlich die Moglichkeit, historisch-moralische Gewissheit
mithilfe der mathematisch-naturwissenschaftlichen Methode erzielen zu
koénnen und sieht in der bekannten Schwierigkeit von der symbolischen
Erkenntnis den Grund dafiir, dass die Philosophie ihre Aufgabe vornehm-
lich auf dem Feld der Semiotik zu bewaltigen hat.** Doch ist es gerade

446 Fin kritisches Referat von vier eingereichten Schriften, besonders derjenigen
Mendelssohns und Kants gibt: Resewitz 1765.

447 Vgl. Mendelssohn 1972, bes. S. 290f.: »Aber so fafilich [perspicuus/evidens] kénnen
die Grundsitze dieser Wissenschaft [d.i. der Philosophie] nicht vorgetragen werden.
[...] Denn [es] fehlet der Weltweisheit bis jetzo noch das Hiilfsmittel der wesentlichen
Zeichen. Alles ist in der Sprache der Weltweisen noch willkiihrlich«.

126

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kant, der dafiir pladiert, von einem spezifischen Gegensatz zwischen Me-
taphysik und Mathematik auszugehen, und der damit den Weg zu einer
neuen und revolutiondren Philosophie geebnet hat. Kants Diagnose, der
diese Teilung entspringt, bezieht sich auf die mangelnde Wissenschaft-
lichkeit der Metaphysik seiner Zeit: Alles, was auf diesem Gebiet »bis
dahin gewesen ist«, wird als unsicher ausgewiesen, weil die Philosophie
ithre Begriffe allzu selbstverstindlich als sichere Grundlage fiir das Den-
ken vorausgesetzt hat — eine Gewissheit, die Kant zufolge nur im Bereich
der Naturerkenntnis angenommen werden darf.*® Wie er ausfiihrt, ergibt
sich die Deutlichkeit der mathematischen Wissenschaften daraus, dass
Erkenntnis auf der Grundlage von sicheren Begriffen und fasslichen Zei-
chen synthetisch generiert wird — demgegeniiber geht die philosophische
Analyse notgedrungen von verworrenen Begriffen aus und operiert mit
unvollkommenen Sprachen.** Kant zweifelt grundsitzlich daran, dass die
Philosophie - im Unterschied zur Mathematik - jemals eine Konvergenz
von Zeichen und Begriff gewidhrleisten kann.*” Auf der Suche nach einer
neuen Grundlegung der Metaphysik geht Kant daher vorerst nicht den
Weg tiber die Semiotik. >Deutlichkeit¢, so hélt der vorkritische Kant viel-
mehr fest, kann nur auf der Ebene der rein begrifflichen Analyse erreicht
werden: »Das Vornehmste, worauf ich gehe, ist dieses: dafl man in der
Metaphysik durchaus analytisch verfahren miisse, denn ihr Geschifte ist
in der Tat, verworrene Erkenntnisse aufzulosen«.*! Erst wenn die Phi-
losophie ihre Begriffe nicht metaphysisch voraussetzt, sondern kritisch
geklart hat, wird sie, der Mathematik vergleichbar, synthetisch verfahren
konnen.*?

Es ist nicht nur im Hinblick auf die Grundlegung der Transzendentalphilo-
sophie von Nutzen, sich diese frithe Auseinandersetzung mit der Leibniz’-
Wolff’schen Lehre gegenwirtig zu halten, sondern auch um zu verste-
hen, mit welchen strategischen Abweichungen Kant die Modellierung des

448 Kant, Untersuchung iiber die Deutlichkeit, Enleitung (Kant 2003, S. 743).

449 Vel. zu dieser Unterscheidung schon: Baumgarten, Aer. Log. § 510.

450 Kant, Untersuchung iiber die Deutlichkeit, § 2: »Die Zeichen der philosophischen Betrachtung
sind niemals etwas anders als Worte, die weder in ihrer Zusammensetzung die
Teilbegriffe, woraus die ganze Idee, welche das Wort andeutet, besteht, anzeigen, noch
in ihren Verkniipfungen die Verhiltnisse der philosophischen Gedanken zu bezeichnen
vermogen«.

451 Ebd. Zweite Betrachtung (Kant 2003, S. 759).

452 Ebd., S.761: »Es ist noch lange die Zeit nicht, in der Metaphysik synthetisch zu
verfahren, nur wenn die Analysis uns wird zu deutlich und ausfthrlich verstandenen
Begriffen verholfen haben, wird die Synthesis den einfachsten Erkenntnissen die
zusammengesetzte, wie in der Mathematik, unterordnen kénnenc.

127

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Deutlichkeitsbegriffs durch die frithen Asthetiker fortschreibt. In seinen
Vorlesungen zur Logik, die den Gepflogenheiten der Zeit gemaf} nicht die
eigene Philosophie referieren, sondern den Unterricht auf der Grundlage
aktueller Lehrbiicher gestalten und die erst 1800 von Gottlob Benjamin
Jasche in Buchform herausgegeben worden sind, kommentiert Kant resii-
mierend Meiers Vernunfilehre. Den Fluchtpunkt der Diskussion bildet die in
der frihen Preisschrift unternommene Unterscheidung der »analytischen
Deutlichkeit« (Erkenntnis durch logische Abstraktion) zur >synthetischen
Deutlichkeit« (Erfahrungserkenntnis) — entsprechend bekraftigt Kant die
Trennung der Disziplinen: Zur Aufgabe der Mathematiker und Naturphi-
losophen gehort die »Deutlichmachung der Objekte«, die Philosophen hin-
gegen widmen sich der Analysis zur »Deutlichmachung der Begriffe«.**
Im Hinblick auf diese Differenz fasst Kant die schulphilosophische Lehre
der graduellen Erkenntnis nach einer einschneidenden Verschiebung zu-
sammen. Von der Bestimmung der Vorginger ausgehend, wonach die
Deutlichkeit rein quantitativ als héherer Grad der Klarheit zu verstehen
ist, unterscheidet Kant zwei Formen:

Die erste Stufe der Vollkommenheit unsers Erkenntnisses, der Qualitdt nach, ist
also die Klarheit desselben. Eine zweite Stufe, oder ein hoherer Grad der Klarheit,
ist die Deutlichkeit. Diese besteht in der Klarheit der Merkmale. Wir miissen zuvorderst
die logische Deutlichkeit tiberhaupt von der dsthetischen unterscheiden. [...] Jene ist
eine Klarheit durch Begriffe, diese eine Klarheit durch Anschauung. Die letztere Art der
Deutlichkeit besteht also in einer bloflen Lebhafligkeit und Verstindlichkeit, d.h. in einer
blofen Klarheit durch Beispiele in concreto (denn verstandlich kann vieles sein, was
doch nicht deutlich ist, und umgekehrt kann vieles deutlich sein, was doch schwer
zu verstehen ist, weil es bis auf entfernte Merkmale zuriickgeht, deren Verkniipfung
mit der Anschauung nur durch eine lange Reihe méglich ist).*5*

Wihrend Baumgarten und Meier das dsthetische Wissen als integralen
Bestandteil der stufenweise zu vervollstindigenden Erkenntnis von objek-
tiv gegebenen Dingen bestimmt und gleichberechtigt neben die analytisch
gewonnene Distinktion gestellt haben, zieht Kant die Grenzen der Logik
so eng, dass die sinnliche Anschauung aus dem eigentlichen Gebiet der
Vernunftlehre herausféllt und keine tragende Rolle fiir den epistemischen
Prozess mehr spielt. Allein die logische Deutlichkeit, die ihrem Wesen
nach diskursiv ist, gehért zum Gegenstandsbereich des Philosophen: Die
Analyse der Begriffe muss im Hinblick auf >Ausfiithrlichkeit< (extensiv),
'Profunditit« (intensiv), auf >Vollstandigkeit, >Prézision< und »Angemes-

453 Kant, Log., Einleitung VIII G (Kant 1977, S. 492; Hervorh. im Orig. gesperrt).
454 FEbd. (Kant 1977, S. 489f.).

128

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

senheit< vollendet werden.*> Die ésthetische Deutlichkeit hingegen, die
ihrer Natur nach tuitiv ist, kann fiir das begriffliche Wissen Kant zufolge
gar nichts leisten, sondern allein zur Vergegenwirtigung (Lebhaftigkeit)
und anschaulichen Vermittlung (Verstandlichkeit) beitragen. Aus diesem
Grund bildet die sinnliche Deutlichkeit ein der intellektuellen Erkennt-
nis duflerliches Moment, das im Rahmen der Logik zwar keiner weiteren
Einlassung bediirfte, das jedoch mit Verweis auf sein stérendes Potenzial
weiter erortert wird. Logische und ésthetische Deutlichkeit werden in ein
Verhiltnis zueinander gesetzt, das kontrarer Natur ist:

Die objektive Deutlichkeit verursacht ofters subjektive Dunkelheit und umge-
kehrt. Daher ist die logische Deutlichkeit nicht selten nur zum Nachteil der ésthe-
tischen moglich und umgekehrt wird oft die dsthetische Deutlichkeit durch Bei-
spiele und Gleichnisse, die nicht genau passen, sondern nur nach einer Analogie
genommen werden, der logischen Deutlichkeit schidlich. — Uberdies sind auch
Beispiele tiberhaupt keine Merkmale und gehéren nicht als Teile zum Begriffe,
sondern als Anschauungen nur zum Gebrauche des Begriffs. Eine Deutlichkeit
durch Beispiele - die blofle Verstindlichkeit — ist daher von ganz anderer Art als
die Deutlichkeit durch Begriffe als Merkmale.**

Die »dsthetische Deutlichkeit¢, die Baumgartens perspicuitas sensitiva iiber-
setzt und die Kant hier auf die rhetorischen Figuren des Beispiels und des
Gleichnisses reduziert, steht der Struktur nach im Widerstreit mit der rein
logischen Distinktion. Bereits Meier und Baumgarten haben festgehalten,
dass sich die Veranschaulichung auf die begriffliche Analyse »schédlich«
auswirken und dass umgekehrt die vollkommene Abstraktion in dstheti-
scher Hinsicht unverstdndliche Dunkelheit verursachen kann. Wahrend
die frithen Asthetiker davon ausgehen, dass die lebhafte Erkenntnis gleich-
wohl das logische Urteil kompensieren und Wissen generieren kann,
strukturiert Kant seine Lektiire nach der strikten Trennung von Anschau-
ung und Begriff und schliefit die Asthetik in der Folge kategorial aus dem
Gebiet der Erkenntnisurteile aus. Weil es keinen graduellen Ubergang
von sinnlicher Wahrnehmung zu vernunftméafiigem Denken geben und
die »Zusammenstimmung des Mannigfaltigen zu Einem« nur vom Begriff
geleistet werden kann, bekriftigt Kants Asthetik in der direkten Auseinan-
dersetzung mit Baumgarten, dass die »sinnliche Vorstellung der Vollkom-
menheit [...] einfen] ausdriickliche[n] Widerspruch« darstellt.*” Fur den
Begriff der »asthetischen Deutlichkeit« bedeutet dies in der Konsequenz,
455 Ebd. (Kant 1977, S. 490).

456 Ebd.

157 Vgl. Kant, KdU, EE VIII (Anmerkung) (33).

129

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dass die sinnliche Pragnanz der Darstellung durch einen untiberbriickba-
ren Graben vom Begriff getrennt ist und der Struktur nach nichts anderes
als die originire Blindheit der Anschauung selbst vor Augen stellen kann:

Anschauung [...] und Begrif unterscheiden sich von einander specifisch; denn sie
gehen in einander nicht tiber: das Bewufitsein beyder, und der Merkmale dersel-
ben, mag wachsen oder abnehmen, wie es will. Denn die gréfite Undeutlichkeit
einer Vorstellungsart durch Begriffe [...] ldfit noch immer den specifischen Un-
terschied der letztern in Ansehung ihres Ursprungs im Verstande tbrig, und die
grofite Deutlichkeit der Anschauung bringt diese nicht im mindesten den ersteren
naher, weil die letztere Vorstellungsart in der Sinnlichkeit ithren Sitz hat. Die logische
Deutlichkeit ist auch von der dsthetischen himmelweit unterschieden und die letutere findet statt,
ob wir uns gleich den Gegenstand gar nicht durch Begriffe vorstellig machen, das heifdt, ob-
gleich die Vorstellung, als Anschauung, sinnlich ist. 48

Wie sich dieser Fulinote aus der Kritik der Urteilskraft (1790) entnehmen
lasst, ist die »asthetische Deutlichkeit« nach Kant grundsitzlich von der
Logik ausgeschlossen. Da die auf Anschauungen beruhende Vorstellung
eines Gegenstandes fur die rein intellektuelle Erkenntnis »nicht im min-
desten« von Nutzen sein kann, gibt Kant eine von sich aus begriffslose
Kunst zu bedenken - in der dsthetischen Deutlichkeit ist ein Gegenstand
nur unter dem Vorzeichen genau vergegenwirtigt, dass er nicht gedacht
wird und dass die Reprisentation entsprechend blind ist.*** Im Rahmen
von Kants dritter Kritik ist diese Schlussfolgerung systematisch begriin-
det. Aus Sicht der Transzendentalphilosophie leitet die Unvereinbarkeit
von Bild und Begriff konsequent zur Feststellung, dass fiir die Anschau-
ungsmannigfaltigkeit kein adaquater Gedanke subsumptiv zur Verfiigung
stehen und dass umgekehrt kein Begriff durch Sprache vollig erreicht
werden kann. Der Ort, an dem diese Schwierigkeit verhandelt wird, liegt
Kant zufolge nicht in der Vernunftlehre, sondern in der »himmelweit« da-
von abgeriickten Asthetik. Fiir die Asymmetrie zwischen Sinnlichem und
Begrifflichem greift die Kritik der Urteilskraft auf den Terminus der >symbo-
lischen Hypotypose« zuriick, den Kant sichtlich aus der Rhetorik entlehnt
und mit >Darstellung: iibersetzt.*®® Wihrend die antiken Traktate jene

458 Ebd. (34) (Hervorh. d. Verf.).

459 Vgl. Kant, KV A 51: »Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe
sind blind«.

460 Vel. Kant, KdU §59: »Alle Hypotypose (Darstellung, subiectio sub adspectum) als
Versinnlichung ist zwiefach: entweder schematisch, da einem Begriffe, den der
Verstand fafit, die korrespondierende Anschauung a priori gegeben wird; oder
symbolisch, da einem Begriffe, den nur die Vernunft denken, und dem keine sinnliche
Anschauung angemessen sein kann, eine solche unterlegt wird« (B 255).

130

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

smehr-als-deutliche« Vergegenwirtigungsfigur meinen, die auch evidentia,
lustratio oder demonstratio heifit und die auf die lebendige Illusion von
realer Priasenz zielt, tibertragt Kant die Figur des Vor-Augen-Stellens in
den Kontext einer spezifisch philosophischen Fragestellung.*®* Kant adres-
siert damit im Besonderen all jene Versinnlichungen, die — anders als die
»schematischen Hypotyposen< — den reinen Vernunftbegriffen (beispiels-
weise >der Staat¢) nicht koorrespondieren und unangemessen sind. Damit
streicht er ein dsthetisches Moment der Darstellung hervor, demzufolge
sich diese nach Mafigabe einer epistemischen Begrenzung reflexiv zu-
riickbeugt, ohne das Unsinnliche direkt reprisentieren zu kénnen. In der
»bloflens, vom Denken losgelosten Anschauung ldsst die geistreiche und
als spezifisch poetisch qualifizierte Darstellung einen Hiat zum Begriffli-
chen hervortreten, der seinerseits jedes sichere Wissen verunmaoglicht und
»viel zu denken« gibt.*®* Diese Hypotyposen fithren keinen bestimmten
Begriff vor Augen, sondern aktivieren das freie Spiel der Einbildungs-
kraft und regen das Gemiit an - in diesem Sinne bilden sie ein »Symbol
fur die Reflexion«.*®® Kants Riickgriff auf den Topos der lebhaften Dar-
stellung meint daher bei aller Aufwertung der Rhetorik keine persuasive
'Beredsamkeit« und keine pathetische Wirkung, sondern eine interesselos
»ehrlich[e] und aufrichtigfe]« "Wohlredenheit<.*** Das Ziel der Darstellung
besteht weder in der Uberredung (nach der rhetorischen Tradition) noch
in der aposteriorischen Vervollstindigung der Begriffe (nach Baumgarten),
sondern darin, die Reflexion im Subjekt zu beleben.*® Vor dem Hinter-

461 Vgl. Menninghaus 1994, S. 216-219. Zu Kants komplexer Reformulierung der Rhetorik
vgl. ausfithrlich besonders: Gasché 1994.

462 Vel. Kant, KdU § 49: »Nun behaupte ich, dieses Prinzip [d.i. der Geist in dsthetischer
Bedeutung] sei nichts anderes als das Vermogen der Darstellung dsthetischer Ideen; unter
einer asthetischen Idee verstehe ich dicjenige Vorstellung der Einbildungskraft die
viel zu denken veranlaflt, ohne dafl ihr doch irgend ein bestimmter Gedanke, d. .
Begriff, adaquat sein kann, die folglich keine Sprache voéllig erreicht und verstandlich
machen kann. - Man sicht leicht, dafl sie das Gegenstiick (Pendant) von einer
Vernunfiidee sei, welche umgekehrt ein Begriff ist, dem keine Anschauung (Vorstellung
der Einbildungskraft) addquat sein kann« (B 193; Hervorh. im Orig. gesperrt).

463 KAU§ 59 (B 257).

464 Zur Unterscheidung der >Wohlredenheit« zur »hinterlistigen Kunst« der >Beredsamkeit
vgl. Kant, KdU § 53 (B 216f.). Ausfiihrlicher dazu: Gasché 1994; Campe 1997, S. 210-
212. Zur Geneaologie dieser Unterscheidung in der Rhetorik Gottscheds vgl. das
Kapitel Stilistik des Denkens nach 1700 dieser Arbeit.

465 Im Kontext von § 59 vermeidet Kant bei seiner Reformulierung der antiken Aypotyposis -
darauf hat Campe zuerst hingewiesen (Campe 1997 S. 211) — konsequent das Adjektiv
»lebendig«. Zwischen >Lebhaftigkeitc und >Anschaulichkeit< steht im Unterschied zur
poetologisch-rhetorischen Tradition des 18. Jahrhunderts eine Differenz (vgl. dazu
Menninghaus 2009).

131

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

grund dieser kunsttheoretischen Einbettung verleiht Kant auch der >dsthe-
tischen Deutlichkeit nach Baumgarten und Meier eine grundlegend neue
Pragung. Indem die lebhafte Darstellung durch Beispiele und Gleichnis-
se vom rein intellektuellen Geschehen entkoppelt wird,** profiliert Kant
kein sinnliches Supplement zur logischen Erkenntnis. >Lebendigkeit und
»Verstandlichkeit« erfiillen nicht die Funktion, objektive Gegebenheiten zu
reprasentieren und Begriffe durch Veranschaulichung nachvollziehbar zu
vermitteln, sondern exponieren einen radikal amimetischen Zug der Wie-
dergabe. Die Kunst der sinnlich genauen Darstellung beruht daher auf
keiner bildhaften Anschaulichkeit der Zeichen, sondern fithrt zuallererst
die eigene Blindheit vor Augen, ist im Grunde unanschaulich. Das fiir das
18. Jahrhundert wegweisende Projekt, die Deutlichkeit des Denkens (di-
stinctio) mit derjenigen des Redens (perspicuitas) konvergieren zu lassen, ist
hier gleichsam auf die strukturellen Aporien durchleuchtet und vorlaufig
ans Ende gelangt. Die - bisweilen emphatische Formen annehmende -
Vorstellung von der begrifflichen Inkommensurabilitit des Asthetischen
hat den kunsttheoretischen Diskurs der Moderne bis heute mafigeblich
gepragt.

Mit dem Begriff der dsthetischen Deutlichkeit, so kann man zusammen-
fassend festhalten, verbindet sich nach Kant ein paradoxer Anspruch.
Sowohl die Vorstellung, einen Gegenstand mit Riicksicht auf all seine ein-
zelnen Merkmale prazise zu vergegenwiartigen (Lebhaftigkeit<), als auch
die Moglichkeit, einen abstrakten Begriff anschaulich zu vermitteln (>Ver-
standlichkeit), stehen in Anbetracht der strukturellen Disjunktion von
Anschauung und Gedanke vor einer unldsbaren Aufgabe. Jede noch so
deutliche Darstellung steht als Versinnlichung schief zum Dargestellten
und streicht etwas Undarstellbares hervor. Wenn Kant daher trotz allem
am Begriff der dsthetischen Deutlichkeit festhalt, so ist damit ein spezifi-
sches Problem benannt, das nicht allein Kunstprodukte qualifiziert, son-
dern das iiber das cigentliche Gebiet der Asthetik hinaus ein stérendes
Potential entfaltet. Wie Kant auch im eigenen Umgang mit Beispielen und
Gleichnissen erfahren hat, bildet die dsthetisch fassliche Darstellung einen

466 Anders als bei der symbolischen Hypotypose platziert Kant die dsthetische Deutlichkeit
des Beispiels, das ja die Aufgabe hat, die Realitdt der empirischen Begriffe darzutun
(KdU § 59), konsequent im funktionalen Rahmen der lebhaften Darstellung: »Auch
hat der blofle deutliche Begriff dieser Arten von menschlicher Angelegenheit, mit einer
lebhaften Darstellung in Beispielen verbunden und ohne Verstof3 wider die Regeln
des Wohllauts der Sprache oder der Wohlanstindigkeit des Ausdrucks fiir Ideen der
Vernunft (die zusammen die Wohlredenheit ausmachen) schon an sich hinreichenden
Einflufl auf menschliche Gemiiter, als daf} es notig wire, noch die Maschinen der
Uberredung hierbei anzulegen« (KdU§ 53, B 217).

132

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberschuss der Darstellung, ein Zuviel an blinder Veranschaulichung,
das die Deutlichkeit des Denkens geradezu angreift. In der Vorrede zur
Kritik der reien Vernunft (1781) beschreibt Kant den Widerstreit zwischen
asthetischer und logischer Deutlichkeit mit Bezug auf das eigene Schrei-
ben:

Was endlich die Deutlichkeit betrifft, so hat der Leser das Recht, zuerst die
diskursive (logische) Deutlichkeit, durch Begriffe, denn aber auch eine intui-
tive (asthetische) Deutlichkeit, durch Anschauungen, d. 1. Beispiele oder andere
Erlauterungen, in concreto zu fodern. Vor die erste habe ich hinreichend gesorgt.
Das betraf das Wesen meines Vorhabens, war aber auch die zufillige Ursache,
daf} ich der zweiten, obzwar nicht so strengen, aber doch billigen Foderung nicht
habe Gniige leisten kénnen. Ich bin fast bestindig im Fortgange meiner Arbeit
unschlieflig gewesen, wie ich hiemit halten sollte. Beispiele und Erldauterungen
schienen mir immer nétig und flossen daher auch wirklich im ersten Entwurfe
an ihren Stellen gehorig ein. Ich sahe aber die Grofle meiner Aufgabe und die
Menge der Gegenstinde, womit ich es zu tun haben wiirde, gar bald ein und, da
ich gewahr ward, daf3 diese ganz allein, im trockenen, bloff scholastischen Vor-
trage, das Werk schon gnug ausdehnen wiirden, so fand ich es unratsam, es durch
Beispiele und Erlduterungen, die nur in populirer Absicht notwendig sind, noch
mehr anzuschwellen, zumal diese Arbeit keinesweges dem populdren Gebrauche
angemessen werden konnte und die eigentlichen Kenner der Wissenschaft diese
Erleichterung nicht so nétig haben, hier aber sogar etwas Zweckwidriges nach
sich ziehen konnte. [...] wenn man auf die Fafllichkeit eines weitlduftigen, dennoch
aber in einem Prinzip zusammenhangenden Ganzen spekulativer Erkenntnis seine
Absicht richtet, konnte man [...] sagen: manches Buch wire viel deutlicher
geworden, wenn es nicht gar so deutlich hédtte werden sollen. Denn
die Hiilfsmittel der Deutlichkeit helfen zwar in Teilen, zerstreuen aber 6fters im
Ganzen, indem sie den Leser nicht schnell gnug zur Uberschauung des Ganzen
gelangen lassen und durch alle ihre helle Farben gleichwohl die Artikulation, oder
den Gliederbau des Systems verkleben oder unkenntlich machen. %

Allen Vorschriften zum Trotz, die Rhetorik und Philosophie traditionell
mit dem Begriff verbunden haben, lasst sich Kant an dieser Stelle zu einer
bedeutsamen Homonymie verleiten und streicht damit die fundamenta-
le Ambiguitit der Deutlichkeit — man ist versucht zu sagen: umso deut-
licher - hervor. Das agonale Verhiltnis von logischer und asthetischer
Deutlichkeit kommt auf der Ebene der Darstellung zum Tragen und profi-
liert die paradoxe Situation, dass, je deutlicher sich ein Text in rhetorisch-
asthetischer Hinsicht artikuliert, er in Bezug auf die logische Distinktion
desto undeutlicher zu werden droht (und umgekehrt). Im Zuge einer epo-
chalen Verschiebung des rhetorischen Diskursmodells zerfillt so der phi-

467 Kant, KrV, Vorrede (A XVIII; Kursive im Orig. fett).

133

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

losophische Leitbegriff der Aufklarung um die Mitte des 18. Jahrhunderts
nach zwei nicht harmonisierbaren Seiten. Dem logisch Deutlichen tritt
eine sinnliche perspicuitas zur Seite, die Kant anders als seine Vorganger
zwar aus dem engeren Bereich der intellektuellen Erkenntnis ausschlief3t,
die aber als Storfaktor in den Vordergrund driangt — in Kants Spatwerk
gewinnt diese Aporie zusehends an produktiver Kraft fiir die Reflexion
und fur die »Erkenntnis tiberhaupt«.*®® Systematisch dndert dies nichts
daran, dass reines Denken in der Anschauung, auf die es angewiesen ist,
an begrifflicher Schirfe verliert, und umgekehrt die sinnliche Darstellung
in ihrer >BlofRes, das heift ohne intellektuelle Erkenntnis blind und un-
anschaulich ist. Wie man aus Kants durchweg reflektierter und luzider
Problemstellung schlieffen muss, beleuchtet die ésthetische Deutlichkeit
daher den Umstand, dass sich auch die Philosophie in einer >hilflosenc
Abhingigkeit von darstellungstechnischen Fragen befindet. Die Rede von
den »Hulfsmitteln der Deutlichkeit« sollte nicht nur darauf aufmerksam
machen, dass die rhetorisch-technische Dimension unter dem Deckmantel
einer antithetorischen Asthetik umso michtiger prisent geblieben ist,*®
sondern auch dazu anleiten, die zwielichtigen Verfahren der deutlichen
Darstellung i concreto unter die Lupe zu nehmen.

Zusammenfassung und Ausblick

Es ist nach der begriffsgenealogischen four de force an der Zeit, einen Au-
genblick innezuhalten und eine Rekapitulation zu versuchen, um dem
Einsatz zu den Ausfihrungen der anschlieffenden Kapitel dieser Arbeit ei-
nen Rahmen zu geben. Dies scheint allein schon deshalb geboten, weil das
Leitkonzept der deutschen Aufklarung — allen Anspriichen zum Trotz —
als undeutlicher Begriff Profil gewonnen hat. Sulzers Allgemeine Theorte der
schinen Kiinste, die als Enzyklopidie der reprisentationslogischen Asthetik
im 18. Jahrhundert gelten darf und die den kunsttheoretischen Begriff der
>Deutlichkeit< noch in aller Selbstverstandlichkeit fiihrt, stellt unter dem
entsprechenden Lemma die beiden kontriren Vorstellungen des genau-
en Wissens (distinctio) und der durchsichtigen Rede (perspicuitas) bruchlos
nebeneinander.””” So sehr sich darin noch das Programm des Vernunft-
zeitalters widerspiegelt, so sehr sticht in analytischer Hinsicht hervor, dass

468 Kant, KAU§ 9 (B 28). Vgl. dazu Scheer 1997, S. 83ff.
469 Vel. Menninghaus 1994, S. 219-222.
470 Vgl. Sulzer 1970, Bd. 1, S. 603-605.

134

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

unter dem Begriff der >Deutlichkeit« die im 18. Jahrhundert immer wieder
programmatisch gegentibergestellten Gebiete der Rhetorik, Philosophie
und Asthetik ineinandergreifen. Wie sich gezeigt hat, bildet das Schlag-
wort der deutschen Aufkldrung innerhalb dieser Disziplinen das Zentrum
eines lebhaften Diskussionszusammenhangs und hat von Descartes bis
Kant zu einer ganzen Reihe von Differenzierungen, Verschiebungen und
Neubestimmungen Anlass gegeben. Wegweisend fir das 18. Jahrhundert
ist die Einsicht, dass Descartes’ cognitio clara et distincta keine apriorische
Gegebenheit mehr, sondern nunmehr das ideale Ziel eines stufenweise
voranschreitenden Wissenserwerbs bildet. An die Stelle eines dualen Sys-
tems, wonach sich Klarheit und Dunkelheit ausschlieflen, treten graduel-
le, im Prozess einer sukzessiven Verfeinerung der Erkenntnis verschrank-
te Begriffe. Diese Kritik am Cartesianismus hat Leibniz ebenso wie Wolff
zur wirksamen Grundlegung einer Semiotik des Deutlichen gefiihrt. Im
Unterschied zur géttlichen Vernunft ist das Wissen des Menschen stets an
zeichenhafte Vermittlung gebunden und kann sich daher nicht vollstin-
dig, unmittelbar und simultan einstellen. Die paradoxe Situation besteht
nun darin, dass Mittel und Zweck des epistemischen Prozesses im struktu-
rellen Widerstreit liegen. Zwar bilden Zeichen als sinnliche Entdauferung
des Denkens ein Hindernis — aber nur sie konnen die Erkenntnis zur
Vollkommenbheit beférdern. Dieser Schwierigkeit ist bei Wolff das Pro-
jekt einer Quasi-Reduktion der symbolischen auf die intuitive Erkenntnis
entsprungen. Allein mit evidenzieller Kraft vermag ein Zeichen auf den
Begriff hin transparent zu werden und die allgemeine Struktur einer Sache
sunmittelbar< vor das geistige Auge zu stellen. An diese Rhetorisierung des
Denkens, der es nicht um die Uberredung eines Publikums, sondern um
die epistemische Potenzierung der Zeichen geht, ldsst sich auch die auf
Wirksamkeit ausgerichtete Rede- und Dichtungslehre des frithen 18. Jahr-
hunderts anschlielen. Wie gezeigt, handelt es sich bei der gnoseologischen
Neuausrichtung der Wortkiinste in der Aufklarung nicht einfach um eine
Ubernahme der neuen wissenschaftlichen Mafistibe, sondern um eine
Weiterfilhrung der systematischen Probleme auf dem Feld der Rhetorik
und der Poetik. Deren gemeinsame Forderung nach Deutlichkeit recodiert
die antike Tradition der perspicuitas nach Mafigabe der gnoseologischen Di-
stinktion und steht im Zeichen der Uberzeugung. Das Programm, Logik
und Rhetorik konvergieren zu lassen, hat so in der deutschen Aufklarung
zu einer fundamentalen Ambiguitét des Leitbegriffs gefiihrt. Deutlichkeitc
umfasst nach Wolffs Ubertragung ein strukturell heterogenes Ensemb-
le und bezieht sich sowohl auf die Worter (perspicuitas) als auch auf das

135

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Denken (distinctio). Auf beiden Ebenen hat sich gezeigt, dass der Begriff
der Deutlichkeit durch eine supplementire Struktur charakterisiert ist. Im
Bereich der philosophischen Begriffsbildung ist die Dynamik einer stets
zu verfeinernden Analyse am Werk — alles ist erst in der Unendlichkeit
Gottes restlos erfasst. Im Bereich der Sprache gibt das Missverhaltnis von
res und verba den Blick frei auf die grundlegende Produktivitit der Rede-
figuren. Die durchsichtige Rede ist, so hat sich bereits aus der Lektiire
der antiken Traktate ergeben, stets auf eine mehr-als-deutliche Praxis an-
gewiesen. Gottsched und Breitinger haben dieser Kunst - einmal wider
Willen, einmal programmatisch - eine epistemologische Relevanz zuge-
sprochen. Fiir beide bleibt jedoch allen moralischen Anstrengungen zum
Trotz das Problem von der genuin rhetorischen Wirksamkeit (Psycholo-
gie) bestehen. Das Spannungsverhéltnis im Leitbegriff der deutschen Auf-
klarung betrifft daher den nicht restlos zu reduzierenden Hiat zwischen
Reden und Denken. Weil die Deutlichkeit nie deutlich genug sein kann,
kommt sie in beiden Bereichen — in der Sprache und in der Erkenntnis —
nicht ohne ein gewisses Mafl an Dunkelheit aus. Diesen Umstand haben
Leibniz und Wolff klar gesehen - vor allem Letzterer hat allerdings auch
versucht, die grundséatzliche Undeutlichkeit des menschlichen Daseins im
Bereich der Logik auf ein Minimum zu reduzieren. Mit der Begriindung
der Asthetik hat Baumgarten bei der Diagnose seiner philosophischen
Viter eingesetzt — anders als seinen Vorldufern ist thm jedoch die pro-
padeutische Funktion der Sinnlichkeit zum Anlass geworden, die aisthe-
tische Wahrnehmung als einen grundlegenden Bestandteil des Wissens
aufzuwerten. Die Undeutlichkeit der sensitiven Erkenntnis avanciert so
zur unabdingbaren Voraussetzung des epistemischen Prozesses und er-
fasst neben der logisch-analytischen eine genuin asthetische Struktur des
Denkens. Daraus gewinnt die frithe Asthetik den paradoxen Begriff der
ssinnlichen Deutlichkeit«. In der Folge hat diese Antinomie des Denkens
sowohl im kunsttheoretischen als auch im philosophischen Diskurs kei-
ne Zustimmung gefunden und zu verschiedenen Konsequenzen gefiihrt.
Man konnte auch sagen, Baumgartens feingliedrige Analyse der Deutlich-
keit hat auf beiden Seiten Anstof} erregt. Wihrend die Asthetik im aus-
gehenden 18. Jahrhundert die Distinktion auf die logisch-rationale Seite
reduziert und in der Folge auch die sinnliche Deutlichkeit zugunsten einer
gemafligteren, etwas dunkleren >Klarheit< aus dem Gebiet der Kiinste ver-
bannt, hat Kants Philosophie die »dsthetische Deutlichkeit< zwar durchaus
ins Begriffsregister aufgenommen, jedoch an den Rand der Transzenden-
talphilosophie gestellt. In diesem wie in jenem Fall stellt die dsthetische

136

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Deutlichkeit einen Storenfried dar — darin mag begriindet liegen, warum
die Asthetik bis heute den Begriff der Deutlichkeit nicht kennt.

Als gemeinsamen Nenner kann man hervorheben, dass sich die Deutlich-
keit, die nach ihrer rhetorisch-poetologischen Tradition nichts weniger als
die effektvolle Authebung der Differenz zwischen Zeichen und Realitit,
zwischen sprachlicher Vermittlung und unmittelbarer Prasenz, anstrebt,
durch eine supplementire Dynamik auszeichnet. Sowohl auf der episte-
mischen als auch auf der dsthetischen Ebene hat sich so eine Struktur des
Exzesses aus lauter Niichternheit herausgestellt. Diese Mafllosigkeit ist
nur insofernirrationals, als sie das Rationale in genuiner Weise kennzeich-
net. Auf der philosophischen Seite unterscheidet sich die >Deutlichkeitc
von der bloflen >Klarheit« durch ein Ubermafl einer bis ins Infinitesimale
reichenden begrifflichen Detaillierung — wie Meier hervorgestrichen hat,
konnte man in Anbetracht der Unabschlieflbarkeit »rasend« werden. Im
Hinblick auf die dsthetische Deutlichkeit hingegen, die sich in der zweiten
Hilfte des 18. Jahrhunderts allen systematischen Unméglichkeiten zum
Trotz begrifflich etabliert hat, fithrt die bei Baumgarten noch als Ergin-
zung zum mangelhaften Wissen konzipierte lebhafte Darstellung zuletzt
nach Kant einen Uberschuss der anschaulichen Verdeutlichung vor Au-
gen. Das Versprechen der Rhetorik, tiber die kunstvolle Selbst-Transzen-
dierung der Rede die phantasmatische, >lebhafte« Evokation eines Gegen-
standes oder Ereignisses leisten zu kénnen, iiberschreitet hier den engeren
philosophischen Rahmen und fiihrt eine konstitutive Blindheit mit sich.
Referenzielle Akte, so kann man diese Konsequenz sprachanalytisch aus-
formulieren, kénnen nur noch insofern iiber die Sphare des Sprachlichen
hinaus auf Welt Bezug nehmen, als sie im selben Zuge die eigene Geste
reflexiv ausstellen.

Diese epistemischen Aporien, die mit Bezug auf die spezifische Frage nach
dem Deutlichkeitsbegriff seit Baumgarten, Hamann, Klopstock*! bis hin
zu Kant und Friedrich Schlegel”* hervorteten und sich zum Ende des
Repridsentationszeitalters zuspitzen, interessieren die im Folgenden be-
leuchteten Texte aus verschiedenen Griinden. Zum einen bieten Biich-
ners und Stifters Schriften die Gelegenheit, die theoretische Reflexion auf

471 Vel. Giuriato 2012.

472 Vegl. insbesondere die Schrift Uber die Unverstindlichkeit (1800): »[Tjch wollte beweisen,
daf} alle Unverstandlichkeit relativ, und darstellen, wie unverstandlich mir zum Beispiel
Garve ist [...]. Ich wollte zeigen, dafy man die reinste und gediegenste Unverstandlichkeit
gerade aus der Wissenschaft und aus der Kunst erhilt, die ganz eigentlich aufs
Verstdndigen und Verstandlichmachen ausgehn« (Schlegel, KFSA 2, S. 364). Vgl. hierzu
Fohrmann 1994; Schumacher 2000.

137

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Deutlichkeit in historisch-systematischer Hinsicht fortzufithren. Nach
Kant, der die hergebrachten Begriffe des 18. Jahrhunderts — wo er sie
nicht ad acta legt — transzendentalphilosophisch reformuliert hat, ist es
um die dsthetische Deutlichkeit geschehen. Als Nebenschauplatz des Den-
kens erfahren die Hilfsmittel der Deutlichkeit im philosophischen Diskurs
vorerst keine systematische Aufmerksamkeit mehr. Das Problem scheint
sich hier nicht mehr zu stellen. Wie zu zeigen ist, riickt der angebliche
Nebenschauplatz des Denkens jedoch gerade in der auf die >Kant-Krise«
reagierenden Literatur aus der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ins Zen-
trum eines reflektierten Interesses. Hinter Kants unverséhnliche Spaltung
des Deutlichkeitsbegriffs in eine logische und eine davon abgekoppelte
rhetorisch-dsthetische Dimension fithrt zwar kein Weg mehr zurtick - die
nachklassische Literatur, so die These, ist aber derjenige Ort, an dem
der innere Widerstreit zwischen Logik, Asthetik und Rhetorik, zwischen
Wissen, Kunst und Reden nicht beiseite geschoben wird. In dieser Pers-
pektive sind Biichner und Stifter dem aufklarerischen Denken, das seit
dem 18. Jahrhundert immer wieder um das Problem der (im Ansatz un-
moglichen) Konvergenz von Anspruch und Performanz kreist, durchaus
verpflichtet, insofern sie von einer Verabschiedung der Deutlichkeit, bei
aller Gebrochenheit, nichts wissen wollen. Soviel im Voraus zur histori-
schen Diagnose dieses Buches.

Zum anderen sind die Schriften Biichners und Stifters der dsthetikge-
schichtlichen Position wegen besonders als Gegenstand der Untersuchung
geeignet, damit >dsthetische Deutlichkeit< greifbar werden kann. Bedenkt
man, dass die zeitgendssische Kritik, gerade aus dem Umbkreis des >poeti-
schen Realismus¢, beiden Autoren vorgehalten hat, den sinnlichen Genuss
durch ein lastiges Zuviel an Einzelheiten und an Sichtbarkeit zu stéren, so
bietet sich die extreme Mimesis dieser Texte dank einer charakteristischen
asthetischen Qualitit dafiir an, die von Kant sogenannten »Hiilfsmittel
der Deutlichkeit« zu spezifizieren. Damit wird keineswegs behauptet, dass
nicht auch andere Autoren (wie beispielsweise Brockes oder Haller) dafiir
in Frage kdmen - im Gegenteil. Doch soll hier eine spezifisch historische
Situation konturiert werden: Weil die anvisierten literarischen Schriften
als Verstof3 gegen die in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ungebro-
chen fortwirkenden Normen des guten Geschmacks empfunden werden,
riickt das Gemachtsein der Texte derart in den Vordergrund, dass die
genuine Kiinstlichkeit der referenziellen Geste beklagt wird. In Anbe-
tracht dieser Rekursivitdt markiert die >Kunst der Deutlichkeit« jedoch
nicht nur eine asthetische Irritation, sondern tritt als Technik offensiv aus

138

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Latenz heraus und gewinnt inszenatorischen Charakter. Gerade weil
sich die fiir den schénen Schein unabdingbare Zeichenvergessenheit nicht
einstellt, wird die asthetische Deutlichkeit im Hinblick auf die rhetorisch
beschreibbaren Verfahren greifbar, man méchte sagen: augenscheinlich.
Biichner und Stifter folgen dabei je unterschiedlichen Strategien. Uber-
wiegt beim Ersten eine Rhetorik, die sich an die aristotelische energeia an-
schlieflen ldsst und die das Ringen um Deutlichkeit zu einem drastischen
Imperativ fithrt, kann Letzterer als Modell der vermeintlich ruhigeren,
indes nicht weniger obsessiven Figur der deskriptiven enargeia, der infini-
tesimalen Detaillierung, gelten. Wie die poetologischen Lektiiren zeigen
werden, ist literarische Referenz, das heifit der Anspruch, die Grenze von
Woértern und Dingen zu iiberschreiten, nach dem Ende des Reprisenta-
tionszeitalters fiir beide Autoren keineswegs obsolet, sondern im Wissen
um das Moment des Undarstellbaren umso manifester und vehementer
zum Gegenstand des Literarischen geworden.

139

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Sprich deutlicher«
Zum Drama Georg Blichners

1. Anatomische Zergliederungen

Die Rezeption von Georg Biichners literarischen Schriften hat im 19. Jahr-
hundert bei aller Diversitit des dsthetischen Urteils generell vermerkt,
dass sie durch eine als iibermiflig deutlich empfundene Darstellung der
Wirklichkeit gekennzeichnet seien. Im Kontext der sich um die Jahrhun-
dertmitte formierenden Programme des >poetischen Realismus« ist diese
Tendenz als ein »Wahnsinn im Detail« verurteilt und vor dem Hinter-
grund der klassisch-dsthetischen Normen als »unkiinstlerisch« disqualifi-
ziert worden.! Ohne Erhebung zum Ideal, so etwa der einflussreiche Kri-
tiker Julian Schmidt in seiner verbreiteten Literaturgeschichte von 1855,
bleibe Dichtung auf das Unvollkommene der Empirie beschrankt und
biifle die Differenz zur Geschichtsschreibung ein.> Schmidt scheut nicht
davor zuriick, Biichners analytische Distinktionsschérfe mit gewohnt we-
nig charmantem Moralismus zu pathologisieren: Biichner »wiirde immer
in der Reihe der Reflexionsdichter geblieben sein, jener Dichter, bei denen
das scharfste, kalteste Denken hart an die unheimlichen Nebel des Wahn-
sinns streift«.> Rudolph Gottschall, der dem modernen Dichter in seinem
ebenfalls 1855 erschienenen Werk zur neueren Literatur eine »Vorliebe fiir
das Drastische, Pointierte, Effectvolle« bescheinigt,* bringt diesen jenseits
von Schonheit und Haisslichkeit liegenden Realismus ohne verkldrende
Tendenz ausdriicklich mit Biichners wissenschaftlicher Tatigkeit in Ver-
bindung: »Die grofite geschichtliche Treue ward zur Regel gemacht [...];
und die ganze Kunst des Dramatikers bestand darin, die grofien Leichen
der Geschichte so geschickt zu secieren, dafl man jeden Hirn- und Herz-
fehler grofler Charaktere der Nachwelt auf’s Deutlichste vorzeigen konn-
te. Ein solcher dramatischer Anatom der Geschichte ist Georg Biichner«.

1 Vgl. Schmidt 1855, S. 50: »Jeder Versuch, den Wahnsinn im Detail darzustellen, wenn
er etwas mehr sein soll, als das deutlich erkannte Resultat eines tragischen Schicksals, ist
unkinstlerisch«.

2 Vgl ebd., S.51: »Der Dichter aber [...] kann sich mit dem Unvollkommenen der

Empirie nicht begniigen. Die Dichtung soll erheben, erschiittern, ergétzen; das kann sie

nur durch Ideale«.

Ebd., S. 56.

Gottschall 1855, Bd. 1, S. 486.

Ebd., Bd. 2, S. 367.

(SIS N

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erst in der zweiten Jahrhunderthilfte, am Vorabend naturalistischer Be-
strebungen, wird Biichners »unerhérte Kraft des Individualisierens bis ins
geringste Detail« aufgewertet und sein Werk als dasjenige hervorgehoben,
das in seiner Zeit »am schérfsten und riicksichtslosesten das Kunstprincip
des Realismus ausgesprochen« habe.’

Der enge Zusammenhang von Kunst und Wissenschaft, der zum Bild
Bichners als dramatischem Anatom der Geschichte gefithrt hat, bildet
einen Topos der Forschung und geht auf ein zeitgendssisches Urteil zu-
riick. Am 10. Juni 1836 schreibt Karl Gutzkow, der Danton’s Tod ein Jahr
zuvor zur Publikation verholfen und daran die gegen die »romantische
Confusion« gestellten, »ganz grellen und nur auf Eines beziiglichen Ein-
deutigkeiten«, kurz: die kompromisslose historische Treue von Biichners
Erstlingswerk hervorgehoben hat,” an seinen literarischen Schiitzling nach

Straflburg:

Sie scheinen die Arzneneikunst verlassen zu wollen, womit Sie, wie ich hore, Th-
rem Vater keine Freude machen. Seien Sie nicht ungerecht gegen dies Studium;
denn diesem scheinen Sie mir Thre hauptsichliche Force zu verdanken, ich meine,
Ihre seltene Unbefangenheit, fast mécht’ ich sagen, Ihre Autopsie, die aus allem
spricht, was Sie schreiben. Wenn Sie mit dieser Ungeniertheit unter die deutschen
Philosophen treten, muss es einen neuen Effekt geben. Wann werden Sie nach
Ziirich abgehen?®

Der Brief, der die bis heute weit verbreitete, jedoch oberflichliche Re-
zeption Biichners als dichtendem Arzt bestimmt hat, fillt in eine Zeit,
da der junge Autor die praktische Medizin und damit den vom Vater
vorgezeichneten Weg schon langst verlassen hat. Flankiert vom Studium
der Philosophie, das Biichner brieflichen Auflerungen zufolge ab 1833
»mit aller Gewalt« vorantreibt,’ avanciert die naturwissenschaftliche
Forschung sukzessiv zur Hauptbeschiftigung. Von den ersten Strafibur-
ger Studienjahren bei Georges-Louis Duvernoy und Ernest-Alexandre

6 Vgl Karl Emil Franzos (1875) in: Goltschnigg 1974, S. 88f. — Gottfried Keller sicht
vor allem im Woyzeck-Fragment eine »Art von Realistik, die den Zola und seine Nana
jedenfalls tiberbietet« (in ebd., S. 119).

7 Vgl. Biichner SW II, S. 394f.

8 Ebd., S. 441.

9 Vgl Landau 1965, S. 25 (»Gutzkow hat einmal recht fein bemerkt, dafl Biichner der
Medizin seine seltene Unbefangenheit und Objektvitit, die Exaktheit der Autopsie,
die Sicherheit der Diagnose verdanke«); Mette 1963; Jens 1964; Miiller-Seidel 1968;
Oesterle 1983, S. 225ff. — Vgl. dazu Roth 2004, S. 6: »Daf3 er [i.e. Biichner] haufig als
Arzt oder Mediziner charakterisiert wird, ist symptomatisch fiir diese oberflachliche
Beschaftigung mit dem Naturwissenschaftler Biichner«.

10 Buchner BW, S. 33 (Brief vom 9. Dezember 1833).

142

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lauth (1831-1833) tiber die Giefiener Zeit bei Friedrich Christian Gregor
Wernekinck und Johann Bernhard Wilbrand (1833-1834) bis zu seinem
zweiten Straflburger Aufenthalt (1835-1836) zeichnet sich eine fortschrei-
tende Hinwendung zur vergleichenden Anatomie, also zum naturwissen-
schaftlichen Fach der Zoologie, ab. Biichner beginnt im Herbst 1835 nach
einem Thema »iiber einen philosophischen oder naturhistorischen Ge-
genstand« zu suchen,™ mit dem Ziel, in Ziirich zu promovieren, da hier
Aussicht auf eine Dozentenstelle besteht. Den vorletzten Winter und das
letzte Fruhjahr seines Lebens ist Biichner, mit Lupe und Skalpell in der
Hand tiber tote Fische, Frésche und Menschen gebeugt, intensiv von der
Abfassung seiner Dissertation eingenommen. Im Frithjahr prasentiert er
seine Abhandlung iiber das Nervensystem der Barben in drei Sitzungen
der »Société d’histoire naturelle de Strasbourg«, Ende Mai schliefit er die
Schrift ab und gibt sie zum Druck frei. Im Herbst 1836 halt er seine »Pro-
bevorlesung« vor den Augen Lorenz Okens an der 1833 neu gegriindeten
Universitit Ziirich, wo Biichner mit dem Wintersemester 1836/37 »Zoo-
matische Demonstrationen« zu unterrichten beginnt.'

Obwohl Gutzkow seinen Briefpartner also falschlicherweise dem Feld der
praktischen Medizin zuordnet, attestiert er Biichner nicht ganz zu Unrecht
einen »drztlichen Blick« — mit dem Hinweis auf die »Autopsie« wird jedoch
ein zu hoher Anspruch erhoben, wenn es dabei dem Wortgebrauch der
Zeit zufolge um die vornehmlich fiir Arzte zur »richtigen Krankheitskennt-
nifl« notwendige Fertigkeit geht, »durch eigene Beobachtung und Unter-
suchung den Schein von der Wirklichkeit zu trennen und die Thatsachen
festzustellen«."”® Wie Foucault herausgearbeitet hat, ist die Entwicklung des
klinischen Bewusstseins seit Beginn des 19. Jahrhunderts dadurch gepragt,
dass sich die Perspektive vom »wesenhaft Wahren« des Korpers auf »die
sinnlich wahrnehmbare Individualitit«, das heifit: auf einen empirisch of-
fenen Bereich verschiebt' und daher eine »Aufthebung der begrifflichen
"Trennung von >Krankheit« [...] und Krankheitssymptomen« zu bedenken
ist.”” Uber den praktischen Zweck hinaus werden die Zeichen am Kérper
zu einem opaken Phanomen und als solche Gegenstand der exakten wis-

11 Biichner SW 1L, S. 419.

12 Vegl. den kurzen Uberblick bei: Borgards 2009, S. 123-125.

13 Vgl. Brockhaus’ Bilder-Conversations-Lexikon (1837) zit. nach Wiilfing 1992, S. 49.

14 Foucault 2002, S. 112: »Die Medizin stellt sich nicht mehr die Aufgabe, das wesenhafte
‘Wahre unter der sinnlich wahrnehmbaren Individualitit zu erblicken, sondern die
Ereignisse eines offenen Bereichs endlos zu verfolgen: das ist die Klinik«.

15 In der Biichner-Forschung ist Wolfgang Prof} der Exste gewesen, der die Relevanz von
Foucaults Geburt der Klinik fiir Buchners Naturwissenschaft gesehen hat (Prof3 1977, hier
S. 234). Vgl. danach auch Wiilfing 1992.

143

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

senschaftlichen Analyse. Diese Neuausrichtung des unbefangenen Blicks,
der nicht eingreift und der, technisch gertistet, einer moglichst objektiven
Kunst der Beobachtung dient, ist fiir Biichners wissenschaftliche Arbeit,
jedenfalls zu einem gewichtigen Teil, kennzeichnend. Wenn Gutzkow fest-
hélt, dass diese Tatigkeit thre Wirkung »unter den deutschen Philosophen«
zeitigen werde, dann macht er nicht nur darauf aufmerksam, dass die em-
pirische Forschung der Zeit im Gefolge der romantischen Naturlehre die
Philosophie noch keineswegs ausgeschlossen hat — Biichners anatomische
Arbeit ist auch von einer tiefgreifenden Reflexion auf die epistemologischen
Grundlagen der modernen Wissenschaften begleitet. Wie die Studien zu
Descartes und Spinoza belegen, gehen Biichners Schriften einer umfassen-
den Beschaftigung mit dem Erbe des Rationalismus nach. Im Zentrum die-
ser epistemologisch, empirisch und schliefilich auch literarisch gefiihrten
Auseinandersetzung steht eine ebenso intensive wie innovative Arbeit am
Begriff der »Deutlichkeit«. Mit Blick auf Biichners Dissertation wird sich zei-
gen, dass die Leitidee der Aufklarung tiber die Vorgaben der dogmatischen
und der transzendentalphilosophischen Vernunftlehre hinaus nach Mafiga-
be einer operativen Logik zu berticksichtigen ist — Deutlichkeit realisiert sich
bei Biichner allererst physisch, in der konkreten Praxis des Wissenschaft-
lers. Der Tradition der empirischen Naturforschung verpflichtet, erweist
sich distinkte Erkenntnis nicht mehr nur als eine Sache des scharfen Ver-
standes, sondern betrifft primér die Fragen nach der medialen Zurtstung
des Gegenstands, des exakten Schnitts mit dem Skalpell, der Genauigkeit
der Beobachtung und der Evidenz der protokollierenden Schrift. Biichners
radikalrealistische Poetik liegt in einem anatomischen Schreiben begriindet,
wie es sich in der Abhandlung tiber das Nervensystem der Fische iiber-
liefert hat und wie es hinsichtlich der wesentlichen Ziige, stilistischen Ei-
gentiimlichkeiten und Verlaufsformen herausgearbeitet werden muss. Die
»Drastik« von Biichners literarischen Schriften, diese These explizieren die
nachfolgenden Ausfiihrungen, erklért sich erst vor dem Hintergrund seines
postmetaphysischen Wissenschaftsverstindnisses.

»Abgrund zwischen Denken und Erkennen« (Studien zu Descartes)

Biichners wenig untersuchte philosophische Studien, die er parallel zu
seiner naturwissenschaftlichen Arbeit und im Hinblick auf eine fiir das
Sommersemester 1837 geplante Vorlesung an der Universitit Ziirich zu
den »philosophischen Systeme[n] der Teutschen seit Cartesius und Spi-
noza« intensiv betrieben hat, enthalten an zentraler Stelle der Auseinan-

144

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dersetzung mit den wissenschaftstheoretischen Grundlagen des neuzeitli-
chen Rationalismus eine ebenso niichterne wie fiir die eigenen Schriften
bedeutsame Analyse des Deutlichkeitsbegriffs. Weit davon entfernt, die
Gnoseologie Descartes’ und Spinozas'® — und mit thnen die philosophi-
sche Reflexion insgesamt — als lebensfern und hohl zu verspotten,"” lassen
Biichners von Exzerpten aus den originalen Texten durchsetzte Aufzeich-
nungen eine grindliche Beschiftigung erkennen, die den wissenschaft-
lichen Anspriichen der zu Beginn des 19. Jahrhunderts etablierten Phi-
losophiegeschichtsschreibung durchaus gerecht wird."® So sehr Biichners
Rekonstruktion darum bemtiht ist, die einzelnen Sitze auf ihre innere
logische Stimmigkeit hin zu priifen und eine wertungsfreie Interpretati-
on der philosophischen Konzeptionen vorzulegen — die Lektiire ist nicht
nur von ausdricklichen Stellungnahmen,” sondern durchgehend auch
von einem erkennbaren historischen Index bestimmt. Biichners Studi-
um erfolgt mafigeblich am Leitfaden des Kantianers Wilhelm Gottlieb
Tennemann bzw. von dessen zehnbéndigem Standardwerk Geschichte der
Philosophie (1798-1819) und im Einverstdndnis mit zentralen Begriffen
der Transzendentalphilosophie.?® Dieser >kritische« Gestus, den Biichner
vom »transzendenten Standpunkt« wohl zu unterscheiden gewusst hat,?!
betrifft die metaphysische Verankerung des rationalen >Dogmatismus,
nach Kant also die Anmafiung, die reine Vernunft »ohne vorangehende

16 Buichner BW, S. 112.

17° Dies war lange Zeit der Tenor in der Einschitzung von Biichners angeblich allein
asthetischer »Philosophickritik« (vgl. Horn 1982; Oesterle 1983; Kuhnigk 1987; Osawa
1999).

18 Vgl. Stiening 1999 u. 2005.

19 Die Annahme, dass sich Biichner anfangs zwar »in Widerlegungshidndel mit Descartes
und Spinoza« verwickle, die so sich artikulierenden Ansichten aber dem Umstand
geschuldet seien, dass Biichner noch »tibe, da sich im Fortlauf der Spinoza-Skripte keine
direkten Stellungnahmen mehr finden und das Ideal wissenschaftlicher Objektivitit
erreicht sei (Stiening 2005, S.220), impliziert eine m.E. nicht zu rechtfertigende
Abwertung von Biichners tatsichlich gedufierten Auffassungen.

20 Vgl. Biichner MBA 9.2, S. 264. Den Spekulationen dariiber, ob Biichners extensive
Kenntnisse von Kants Philosophie aus erster oder zweiter Hand stammen, muss hier
keine Weitere hinzugefiigt werden, da sich die - fiir den folgenden Argumentationsgang
im Ubrigen unerhebliche — Frage philologisch nicht verlisslich beantworten lisst. Zu
diesen Spekulationen muss auch der mittlerweile vorherrschende Standpunkt gezihlt
werden, dass eine »dezidierte Kantkenntnis Biichners« auszuschlieflen sei: Stiening 2004,
S. 217; auch: Récken 2009, S. 133.

21 Buchner SW II, S. 305. - Fur die zeitgenossische Diskussion ist Fichtes Unterscheidung
aus der Wissenschafislehre (1794) bestimmend: »Im kritischen System ist das Ding, das im Ich
gesezte, im dogmatischen dasjenige, worin das Ich selbst gesezt ist: der Kriticism ist darum
immanent, weil er alles in das Ich setzt; der Dogmatism transscendent, weil er noch tiber
das Ich hinausgeht« (Fichte 1802, S. 47). Vgl. hierzu: Biichner MBA 9.2, S. 255-257.

145

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kritik ihres eigenen Vermogens« zu inthronisieren.?? Es geht um nichts
weniger als darum, die dem Rationalismus des 17. und 18. Jahrhunderts
»zum Grunde« liegenden »Irrtiimer« aufzudecken, um die »despotische
Herrschaft« der Vernunft in die Schranken zu weisen.?® Kants philosophi-
scher Umwélzung - so hat Heine diese Bildlichkeit in seiner von Biichner
rezipierten Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland aufgegriffen
und analog zur Franzdsischen Revolution ausgemalt — hat es »nicht an
Greuel« gefehlt.”* Kant, »dieser grofle Zerstorer im Reiche der Gedan-
ken«, habe »an Terrorismus den Maximilian Robespierre weit« tibertrof-
fen.?” Durch die kritizistische Zerlegung des aufklarerischen Dogmatismus
mitsamt den diesem zugrundeliegenden Gottesbeweisen sei die »grofie
Weltzerrissenheit« zwischen Geist und Materie erst eigentlich unheilbar
geworden.?® Zwar hat die transzendentale Wende Heine zufolge die un-
terschiedlichsten Reaktionen hervorgerufen - in jedem Fall aber steht die
auf Kant folgende Philosophie im Bann dieser geistigen Revolution.” Es
ist indes bezeichnend, dass sich die Begeisterung im deutschen Idealismus
nicht an der Kritik der reinen Vernunfi, sondern an Kants Ethik und Asthetik
entziindet hat, haben die zweite und die dritte Kritik doch Ansatzpunkte
zur Uberwindung der unverséhnlichen Zweiheit der Erkenntnisquellen
geboten.” Namentlich ein in Schellings Naturphilosophie weiterleben-
der pantheistischer Spinozismus,” den Heine mit Blick auf Jacobi und
Goethe »die verborgene Religion Deutschlands« nennt und im Verweis
auf die eigene »urspriingliche Religiositit« zumindest nicht ablehnt, wird
als Versuch eingestuft, den epistemischen Riss des Kritizismus zu restau-
rieren.®® Zwar vertritt Biichner im Vergleich zu Heine eine radikal athe-

22 Kant, KV B XXXV.

23 Ebd., A VIIL

24 Heine, HSA 8/1, S. 90.
2% Ebd., S. 82.

2% Ebd., S. 60.

27 Ebd., S. 90: »Bei dem einen zeigte sich ein schaumender Enthusiasmus, bei dem andern
eine bittere Verdriefllichkeit, bei vielen eine glotzende Erwartung tiber den Ausgang
dieser geistigen Revolution«.

28 Vgl. zur philosophischen Rezeption von Kants Schriften tiberblicksartig: Hoffe 2004,
S. 281-302, hier S. 284{f.

29 Heine, HSA 8/1, S. 62. Vgl. auch ebd., S. 111: »Denn die Idee der Naturphilosophie ist
ja im Grunde nichts anders als die Idee des Spinoza, der Pantheismus«.

30 Ebd., S. 115: »In der Tat, wenn man in Kant die terroristische Konvention und in Fichte
das Napoleonische Kaiserreich sieht, so sicht man in Herrn Schelling die restaurierende
Reaktion, welche hierauf folgte«. Mit Blick auf die naturphilosophische Lehre (genannt
werden Oken, Adam Miiller, Gorres) meint Heine durchaus zustimmend: »Aber es war
zundchst ein Restaurieren im besseren Sinne« (ebd.). Zu Heines Religiositit vgl. ebd.,
S. 87. Zu den Korrspondenzen zwischen Heine und Biichner vgl. zuletzt: Teraoka 2006.

146

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

istische Position und legt dementsprechend eine markant andersartige
Spinoza-Lektiire frei — jedoch ist allein vor dem Hintergrund der von
Heine beschriebenen Rezeptionssituation keineswegs ausgemacht, dass
die transzendentale Erkenntniskritik von Biichner »als Losung« und nicht
doch eher als »krisenhaftes Problem« wahrgenommen worden ist.?! So
sehr Tennemann und vor allem eine weitere fiir Biichner wichtige Quelle,
Johann Friedrich Herbarts Allgemeine Metaphysik (1828/29), in Kants Schrif-
ten eine »begriindungstheoretische Dimension« fiir das anbrechende Zeit-
alter der Naturwissenschaft ermessen haben®” — aus Sicht des literarischen
Diskurses zumindest ist festzuhalten, dass die epistemische Katastrophe
als unheilbar empfunden worden ist. So beharrt Heine darauf, dass die
erste Kritik Kants Hauptwerk darstelle, wahrend schon die praktische Ver-
nunfi als »Zauberstdbchen« einzuschétzen sei, mit dem der von der theore-
tischen Vernunft getétete »Leichnam des Deismus« wiederbelebt worden
sei.® Wie im Folgenden zu zeigen ist, steht auch Biichners wissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit den Anfingen der Aufkldrungsphilosophie
im Zeichen einer basalen Kritik an den dogmatischen Grundsitzen De-
scartes’ und Spinozas. Wo letztere ein sicheres Fundament fiir die mensch-
liche Erkenntnis gefunden zu haben meinen, tut sich in Biichners philo-
sophischen Studien ein »Abgrund« auf. Weder die literarischen noch die
naturwissenschaftlichen Arbeiten bieten eine Losung fiir dieses Dilemma.
Daraus darf jedoch keineswegs geschlossen werden, dass fiir Biichner das
wissenschaftstheoretische Erbe der frithen Aufklarung unmafigeblich und
dementsprechend der Begriff der Deutlichkeit ad acta zu legen ist. In den
philosophischen Studien l4sst sich nicht nur eine ausdriickliche Distanz
zum Materialismus belegen®! — den Spinoza-Skripten ist zudem Biichners
Anstrengung abzulesen, den »Enthusiasmus der Mathematik«, das heif3t
die analytische Strenge der Argumentation und Demonstration, auch im
Hinblick auf die eigene wissenschaftliche Tatigkeit zu bewahren.* Ent-
scheidend ist jedoch zu sehen, dass diese vermeintliche Rettungsaktion
weder hinter die Grenzen und Aporien zurtckfillt, die Biichner mit Kants
Erkenntniskritik hervorstreicht, noch sich den identitdtsphilosophischen
Angeboten der Epoche verdankt. In nachmetaphysischer Zeit iiberlebt
bei Biichner ein undogmatischer Rationalismus als obdachlos gewordene
Methode. Zu fragen wird sein, welche Konsequenzen daraus fir die na-

31 So Stiening 2005, S. 237.

32 Fbd.

33 Heine, HSA 8/1, S. 89.

34 Vgl. Buchner MBA 9/2, S. 261-263.

35 Buchner SW I, S. 333. Vgl. hierzu Stiening 2004.

147

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

turwissenschaftlichen und schliefilich auch fiir die literarischen Schriften
zu ziehen sind.

Im Rahmen der Aufzeichnungen zu Descartes, die sich Schritt fiir Schritt,
Argument fiir Argument mit den ersten, fiir die Wissenschaften grundle-
genden Prinzipien der Philosophie beschiftigen, ist Biichners Analyse des
Deutlichkeitsbegriffs von der kritischen Erorterung der metaphysischen
Pramissen bestimmt. Bereits mit Bezug auf den ersten Grundsatz der ge-
wissen Erkenntnis weist Biichner eingangs darauf hin, dass sich Descartes
in der Herleitung des cogito ergo sum selbst »nicht klar gewesen sei« — in der
Tat weise alles darauf hin, dass ein Zirkelschluss vorliege.?® Aus dem Refe-
rat der darauf Bezug nehmenden Positionen von Spinoza iiber Hegel und
Hotho bis zu Kuhn, die um die Frage kreisen, ob das Problem vom ersten
Axiom mit der Annahme einer >unmittelbaren Wahrheit« des Bewusst-
seins gelost werden kann, bietet sich fiir Biichner keine Lésung — der Hin-
weis, dass sich Descartes’ cogifo-Argument allenfalls als »hypothetischer
Vernunftschluf3« erkldren lasse, iberwindet die Verlegenheit nicht, in die
der Logiker geraten muss, sondern bekriftigt sie.”” So beschlief3t Biichner
seine Ausfithrungen zum cogito-Satz mit dem Fazit, dass die Reflexionsphi-
losophie durch eine epistemische Begrenzung gekennzeichnet ist — nach
Descartes kann »etwas blofl Negatives« erkannt werden, namlich nur
der Umstand, dass es unméglich sei »zu denken [...], der Denkende sei
nicht«.®® Biichner ist weit davon entfernt, dem aus diesem ersten Grund-
satz hervorgehenden Dualismus von Geist und Korper einen naiven »po-
sitivistischen Materialismus« entgegenzuhalten® — in der Folge bekraftigt
er mit Descartes sogar ausdriicklich die Prioritdt des Denkens fiir die aus
sinnlichen Empfindungen gewonnenen Erkenntnisse.** Ein Ausweg aus

36 Biichner SWIL, S. 176.

37 Ebd., S. 177.

38 Ebd., S. 178.

39 So Vietta 1979.

40 Vel. Bichner SW II, S. 179: »Nun finden wir in unserer Vorstellungskraft weit mehr
Eigenschaften, als an jeder andern Sache, weil wir nichts erkennen kénnen, ohne zugleich
etwas von der Seele zu erkennen, denn wenn wir urteilen, die Erde sei wirklich, weil wir
sie bertihren oder sehen, so werden wir uns der Wirklichkeit der Denkkraft weit mehr
bewuflt, da wir ja urteilen kénnten, wir bertihrten die Erde, ohne daff sie vorhanden ist,
wir aber nicht urteilen kénnen, wenn die Denkkraft, welche urteilet, Nichts ist. Folglich
erkennen wir die Seele als das Denkende frither und gewisser als Jedes Andre (§ 8 und
11 princ.). Eine gute Widerlegung des Materialismus«.

148

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Reflexion bietet sich hier nicht an.*' Biichners Analyse ist vielmehr
darum bemiiht, die Bedingungen der Méglichkeit von Descartes’ Begriin-
dung des Seins aus dem Denken, der Wirklichkeit aus dem Begriff, offen-
zulegen. So werden die Aporien und Beschrankungen im cartesianischen
System gerade dort erkennbar, wo die fundamentalen Schwierigkeiten
tiber eine metaphysische Absicherung aufgehoben zu sein scheinen. Biich-
ner zufolge geschicht dies bei Descartes tiber die Letztbegriindung in der
»Idee Gottes«. Erst diese Vorstellung, die ebenso angeboren ist wie das
»Bewusstsein meiner selbst« im cogito ergo sum,** garantiert »die formale und
materiale Wahrheit der Ideen«,* erst hier ist der allen »Zweifel hebende
Grund zu finden«.** Wie aber kann die héchste Unendlichkeit erkannt
werden? Da Gott wahrhaftig ist und dem Menschen das lumen naturale
geschenkt hat, spiegelt sich die Vollkommenheit in der endlichen Vernunft
wider, namentlich in der Fihigkeit, etwas >klar und deutlich< zu denken:
»Denn daf} Alles, was wir klar und deutlich erkennen wahr sei, wird nur
dadurch gewif}, dafy Gott existiert und hochstvollkommen ist«.*> Wie fiir
Kant sind auch aus Biichners Sicht >Deutlichkeit« und >Gewifiheit« termi-
nologisch zu unterscheiden*® — erst mit der Annahme eines héchsten und
vollkommenen Wesens verbinden sich das Denken und die Wirklichkeit
in einem allumfassenden Seinsfundament und kann eine »Identitdt des
Wissens« postuliert werden.” Descartes’ Gewissheit besteht darin, dass
wir logisch richtig denken und nach Mafigabe des Gedachten auch die
»objective Realitdt der erkannten Dinge« in der Ausdehnung annehmen
konnen.*® Fillt jedoch die Rickfithrung auf die géttliche Idee weg, zeigt
sich Biichner zufolge eine folgenschwere Disjunktion:

41 Friedrich Vollhardt leitet aus den Descartes-Studien hingegen eine Ablehnung der
Reflexionsphilosophie i toto ab und reklamiert fiir Biichner eine >Lésung des Problems«
mit der iiber Kuhn vermittelten Gefiithlsmetaphysik nach Jacobi (Vollhardt 1991).

42 Buchner SW II, S. 187: »Auf welche Weise habe ich nun diese Idee Gottes erhalten?
Denn ich habe sie weder aus den Sinnen geschopft; noch ist sie in mir entstanden, wie
die Ideen von den sinnlichen Dingen, wenn die Aulendinge die Sinnorgane bertihren;
noch ist sie von mir erfunden, denn ich habe weder etwas weg noch hingetan, sie kann
also nur noch angeboren sein, so wie mir das Bewufstsein meiner selbst angeboren ist«. Diesen
Hinweis hat Biichner bereits eingangs, anldsslich der Frage nach der >unmittelbaren
Wabhrheit« des Selbstbewusstseins, gegeben (vgl. ebd., S. 177).

43 Ebd., S. 181 (Hervorh. d. Verf.).

4 Ebd, S. 191.

45 Ebd.

46 Vel. Kant, KV A XV-XIX.

47 Biichner SW II, S. 180.

48 FEbd., S. 181.

149

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Also Gottes Vollkommenheit beweist, daff unser Erkenntnisvermégen nicht ver-
wirrt, nur zum Erfassen des Unwahren bestimmt, also die subjektive Méglichkeit
der Erkenntnis, ferner dafy Alles wahr ist, was wir klar und deutlich, d.h. ver-
nunftgemifl erkennen, also die Objectivitit des Gedachten. Gott ist es, der den
Abgrund zwischen Denken und Erkennen, zwischen Subject und Object ausfiillt,
er ist die Briicke zwischen dem >cogito ergo sums, zwischen dem einsamen, irren,
nur in einem, dem Selbstbewufitseyn, gewissen, Denken und der Auflenwelt. Der
Versuch ist etwas naiv ausgefallen, aber man sieht doch, wie instinktartig scharf
schon Cartesius das Grab der Philosophie abmaf}, sonderbar ist es freilich, wie er
den lieben Gott als Leiter gebrauchte um herauszukriechen.*’

Es lohnt sich, bei dieser fur Biichners naturwissenschaftliche ebenso wie
fur seine literarischen Schriften zentralen Stelle zu verweilen, um die
Konsequenzen fiir die Analyse des Deutlichkeitsbegriffs in der ganzen
Tragweite ermessen zu kénnen. Biichner reproduziert hier keine Quelle,
sondern schreibt mit eigenen Worten ein von den zeitgendssischen Pub-
likationen zu Descartes herausgestelltes Problem in signifikanter Weise
um. Wo etwa Carl Ferdinand Hock in seiner 1835 erschienenen Studie
Descartes und seine Gegner von der »Kluft zwischen dem Geiste und der
Auflenwelt« spricht,* fasst Biichner die aus den Meditationes bekannte Me-
tapher vom »tiefen Schlund des Zweifels«®' in pragnanter Art und Wei-
se mit Begriffen aus Kants erster Kritik. Die Unterscheidung »zwischen
Denken und Erkennen«, an der auch Biichners Gewihrsminner Tenne-
mann und Herbart festhalten,’ ist von Kant im einschlagigen § 22 der
Kritik der reien Vernunfl eingefiihrt worden — demzufolge ist das Denken
so lange vom Erkennen getrennt, bis die an sich gegenstandslosen Be-
griffe mit einer korrespondierenden - sei es reinen (Erkenntnis a priori),
sei es empirischen (Erfahrung) — Anschauung verkniipft werden.”® Mit

49 Biichner MBA 9/1., S. 36f.; Biichner SW II, S. 192f.

50 Hock 1835, S. 52f.: »Die Kluft zwischen dem Geiste und der Aufienwelt, der Vorstellung
und ihrem Object, ist dadurch, dafl Gott der Urheber beider ist, bei weitem nicht
ausgefillt [...]. Wenn Cartesius sagt: Gott mufl — um nicht mit sich selbst in Widerspruch
zu treten — der subjectiven Wahrheit die objective entsprechen lassen und thut es auch;
so heifit dieses ein Wunder an die Stelle einer Unbegreiflichkeit setzen«.

51 Descartes, Med. 11, 1: »In tantas dubitationes hesterna meditatione coniectus sum, ut
nequeam amplius earum oblivisci nec videam tamen, qua ratione solvendae sint; sed
tamquam in profundum gurgitem [tiefen Schlund] ex improviso delapsum ita turbatus
sum [verwirrt], ut nec possim in imo pedem nec enatare ad summum [daf} ich weder auf
dem Grunde festen Fuf3 fassen, noch zur Oberfliche emporschwimmen kann]«.

52 Vgl. Biichner MBA 9/2, S. 461.

53 »Sich einen Gegenstand denken, und einen Gegenstand erkennen, ist also nicht
einerlei. Zum Erkenntnisse geh6ren nimlich zwei Stiicke: erstlich der Begriff, dadurch
iiberhaupt ein Gegenstand gedacht wird (die Kategorie), und zweitens die Anschauung,
dadurch er gegeben wird; denn, kénnte dem Begriffe eine korrespondierende

150

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem Bild vom »Abgrund zwischen Denken und Erkennen« nimmt Biich-
ner aber nicht nur diese begriffliche Differenzierung auf, sondern streicht
die Ausfithrungen im vorangehenden Paragrafen hervor, in denen Kant
angibt, dass sich fur die »Eigentimlichkeit unsers Verstandes« letztlich
kein »Grund« angeben ldsst.”* Die Gelassenheit, mit der Kant sein System
ohne metaphysische Verankerung entwickelt, ist fiir Descartes indes un-
vorstellbar — nicht weil dieser Biichner zufolge das »Grab der Philosophie«
nicht gesehen hitte, sondern weil Descartes nicht bereit war, darin zu
verweilen: »Es blieb ihm also um sich aus dem Abgrund seines Zweifels
zu retten nur ein Strick, an den er sein ganzes System hédngte und hakte,
Gott. Denn es wire ithm eigentlich, wie schon gesagt, bei der Art seines
Zweifels ganz unmoglich denselben zu beweisen«.’ Biichner fiihrt dies
zur erkenntniskritischen Konsequenz, dass ohne die Idee Gottes schon bei
Descartes keine Moglichkeit besteht, eine Briicke zwischen Subjekt und
Objekt zu schlagen. Weit davon entfernt, einen Ausweg aus dieser Aporie
zu wissen, umreifit Biichner vielmehr die Folgen, die sich fiir das cogito
ergo sum daraus ergeben, bis in die Einzelheiten der Darstellung. Mit der
ostentativ in minimale Segmente zergliederten Syntax — »zwischen dem
einsamen, irren, nur in einem, dem Selbstbewufitsein, gewissen, Denken
und der Auflenwelt« — artikuliert sich eine priagnante Desintegration des
Subjekts. Von der Wirklichkeit entkoppelt und auf sich selbst zuriickge-
worfen, scheint sich die Verbindung des Denkens mit der Gewissheit des
Selbstbewusstseins regelrecht aufzulésen. Wenngleich fiir dogmatische
Rationalisten iberaus irritierend, ist es im Hinblick auf diesen drohenden
Verlust des Zusammenhalts nur folgerichtig, wenn das stets neben sich
stehende Ich in seiner Einsamkeit von Biichner nicht, wie man der philo-
sophischen Terminologie gemaf} erwarten diirfte, als >verwirrt¢, sondern
als »irre« qualifiziert wird — durch Kommata isoliert, steht das Epitheton
im syntaktischen Gefiige >einsam« da und entfaltet durch diese prononcier-

Anschauung gar nicht gegeben werden, so wire er ein Gedanke der Form nach, aber
ohne allen Gegenstand, und durch ihn gar keine Erkenntnis von irgend einem Dinge
moglich [...]. Nun ist alle uns mégliche Anschauung sinnlich (Asthetik)«.

54 Kant, KV B 145f. (§21): »Von der Eigentimlichkeit unsers Verstandes aber, nur
vermittelst der Kategorien und nur gerade durch diese Art und Zahl derselben Einheit
der Apperzeption a priori zu Stande zu bringen, l4fit sich eben so wenig ferner ein Grund
angeben, als warum wir gerade diese und keine andere Funktionen zu Urteilen haben,
oder warum Zeit und Raum die einzigen Formen unserer méglichen Anschauung
sind«. — Der Hinweis auf die von Friedrich Schiller in einem Brief vom 30. Mérz 1795
eingesetzte und auf Kant verweisende Wendung vom »Abgrund des Denkens« verdankt
sich: Miiller-Sievers 2003, S. 49.

55 Buchner SWII, S. 195.

151

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

te Stellung alle seit dem 18. Jahrhundert prasenten Bedeutungsnuancen:
Ohne géttliche Grundlage bewegt sich das Denken Biichner zufolge nicht
nur »ohne bestimmte Absicht, ohne Kenntnis der Gegend hin und her,
kennt es den »rechten Weg« nicht und »irrt¢® — die auf sich selbst ange-
wiesene Vernunft verliert auch den Zusammenhang und ist, im philoso-
phichistorisch hochsten Augenblick ihrer Inthronisierung, gleichsam »des
Verstandes beraubt«.”

Diese von Biichner scharfsinnig vorgelegte Analyse des cartesianischen
Subjekts, hinter deren Radikalitdt keine Interpretation seiner Schriften
zurtickfallen sollte, fihrt im weiteren Verlauf des Skripts unmittelbar zur
»Hohe des Cartesianismus«, ndmlich zum »Grundsatz des Dogmatismus,
was im Begriff einer Sache liegt ist wahr«.”® Das Zentrum dieses Axioms
bildet Descartes’ Lehre von der >klaren und deutlichen< Perzeption - an-
hand der einschldgigen Definitionen aus dem Discours de la méthode und den
Prinaipia beschaftigt sich Biichner eingehend mit den Moglichkeitsbedin-
gungen der cognitio clara et distincta. Fur Descartes bedeuten >Klarheit und
Deutlichkeit« eine Art Scharnier zwischen 7es cogitans und res extensa — solan-
ge nach den Gesetzen der Vernunft gedacht wird, sind Geist und Ausdeh-
nung verbunden. Da sich die Denkkraft des selbstgewissen Subjekts dem
gottgegebenen lumen naturale verdankt, ist die Wahrhaftigkeit des Denkens
so unzweifelhaft, dass nach Maf3gabe des Begriffs auf die »Objectivitit des
Gedachten« in der Wirklichkeit geschlossen werden kann.” Unter diesen
Voraussetzungen fallt die >Deutlichkeit< des Denkens mit der >Gewilheitc
der Erkenntnis zusammen. Biichner rekapituliert entsprechend:

Das vollkommenste Wesen ist also bewiesen, eben so unser Ursprung aus dem-
selben, ferner die Moglichkeit einer Erkenntnis aus der Wahrhaftigkeit Gottes.
Denn, wenn Gott kein Ligner und Betriiger seyn soll, so muf} unsere Vernunft
nicht zum Irren sondern zum Erkennen des Wahren eingerichtet seyn und Alles

56 Vgl. auch ebd.: »[...] so steht uns, nach Cartesius, doch niemand dafiir, dafl unsere
Denkkraft selbst nicht so eingerichtet sei, daf wir irren miifiten«.

57 Adelung 1808, Bd. 2, Sp. 1393f.: »Irre. 1. Ohne bestimmte Absicht, ohne Kenntnis
der Gegend sich hin und her bewegend. 2. Ohne Kenntnifi des Weges hin und her
gehend [...]. 3. Vom rechten Wege abweichend, irrend. 1) Eigentlich, als ein Nebenwort.
Irre gehen, reiten, fahren [etc.]. 2) Figtrlich. (a) Unrichtige Empfindungen, unrichtige

Vorstellungen habend [...]. (b) Den Zusammenhang verlierend [...]. (c) Des Verstandes
beraubt, in der hoflichen Sprechart des gemeinen Lebens. Irre im Kopfe seyn. Irre reden,
fantasiren«.

58 Buchner SW I, S. 204.

59 Dass es sich bei Descartes stets um die »Objectivitit der Ideen« und nicht einer davon
unabhingigen »Realitdt« handelt, versteht sich auch fiir Buchner von selbst (vgl. etwa
Biichner SW II, S. 183f.).

152

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ist wahr, was wir nach den Gesetzen der Vernunft denken, d.h. klar und deutlich
erkennen vorstelten erkennen. %

Es ist bezeichnend, dass diese Zusammenfassung des cartesianischen Dog-
matismus eine Unsicherheit verrdt. An den Streichungen im Manuskript
zeigt sich Biichners Unschliissigkeit, wie er Descartes’ Formel iibersetzen
soll. Bis zu diesem Punkt haben seine Aufzeichnungen »clare et distincte
pericipitur« mit »klar u. deutlich erkannt« wiedergegeben und sich dar-
in von Tennemann unterschieden — dieser liest nach Kants Differenz des
Denkens zum Erkennen durchgehend »klar und deutlich vorgestellt«.®!
Biichners Unsicherheit ist nun gerade dieser als abgriindig empfundenen
Einsicht in die Disjunktion des Wissens geschuldet — so hat sich die gno-
seologische Erschiitterung bis in die handschriftliche Praxis seismografisch
aufgezeichnet. Aus der Analyse der aporetischen Voraussetzungen im carte-
sianischen System ist nach Biichner zu schlieflen, dass >Klarheit und Deut-
lichkeit< keine gesicherte Erkenntnis mehr zu garantieren vermogen. Zwar
kann weiterhin sowohl in formaler als auch in materialer Hinsicht nach den
Gesetzen der Vernunft klar und distinkt gedacht werden, jedoch bleiben
die logische Schliissigkeit und die begriffliche Vollstandigkeit mit Bezug auf
die jenseits des Abgrunds stehende Realitdt »an sich« wesentlich ungewiss.®
Die Deutlichkeit hat ihre hochste Funktion als metaphysische Gelenkstelle
zwischen Denken und Sein eingebiif3t.” Biichner zufolge gibt es im Grund
keine »Identitdt des Gedankens mit seinem Objekt« — entsprechend wird
Descartes im selben Zug wie Spinoza als »Identititsphilosoph« bezeichnet,
»wie es tiberhaupt jeder dogmatische Philosoph seyn muss«.%*

60 Biichner MBA 9/1, S. 42.

61 Vel. Biichner MBA 9/2, S. 464.

62 Fiir die materiale Deutlichkeit gilt Buchner zufolge deshalb: »Die Sinne sind uns gegeben,
nicht um die Kérper an sich, sondern um das Verhéltnis derselben zu uns erkennbar zu
machen, sie sagen uns eigentlich nur, was uns schadlich oder niitzlich, angenehm oder
unangenehm ist und insofern kommt ihnen eine klare und deutliche Erkenntnis zu, nur
aus dem Mif%kennen ihrer Bedeutung entspringt der Irrtum« (Biichner SW II, S. 2183).

63 Vgl. auch Kuhn 1834, S. 86f.: »In dem Begriff eines vollkommensten Wesens ist zwar
die Vorstellung des Seins dieses Wesens als Merkmal enthalten, und das vollkommenste
Wesen wird als seiendes gedacht, keineswegs ist aber der Uebergang vom Denken
zum Sein als ein nothwendiger nachgewiesen worden. Spinoza verbesserte diesen
Mangel des Cartesianischen Systems, indem er die Identitit des Denkens und Seins
zur Voraussetzung erhob. Es trat diese Voraussetzung ganz eigentlich an die Stelle des
Cartesianischen Kriteriums der Wahrheit, der Uebereinstimmung des Vorgestellten
(des Seins mit dem Denken), wornach Klarheit und Deutlichkeit ein Zeichen dieser
Uebereinkunft sein solltenc.

64 Buchner SWII, S. 342. Vgl. zu Biichners ungewdhnlicher Begriffsverwendung: Biichner
MBA 9/2, S. 252.

153

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Deutlichkeit als Methode (Spinoza-Lektire)

Vor dem Hintergrund von Biichners kritischem Umgang mit dem rati-
onalistischen Erbe muss hervorgehoben werden, dass die Deutlichkeit
zwar der metaphysischen Intention nach aus den Angeln gehoben, des-
wegen aber keineswegs als Mafistab fiir die wissenschaftliche Arbeit ver-
worfen wird. Vielmehr ist bereits in den Descartes-Studien Biichners In-
teresse erkennbar, den methodischen Sinn der Deutlichkeitslehre jenseits
des Gottesbeweises abzuwigen.® Ohne seine fundamentale Kritik beiseite
zu schieben, verfolgt Biichner das fiir die neuzeitliche Wissenschaftstheo-
rie zentrale Vorhaben, aus dem ersten Axiom methodologisches Kapital
zu schlagen. Wihrend das szientifische Denken bei Descartes nicht auf
die ontologisch hergeleitete Idee Gottes verzichten kann, hat Biichner in
den Schriften der Nachfolger, namentlich in denjenigen Spinozas, die An-
strengung hervorgestrichen, ein Verfahren fiir die Naturerkenntnis zu ent-
werfen, das auch ohne theologische Letztbegriindung auskommt. Dieser
»atheistische« Ansatz ist zwar nicht neu, aber angesichts der prominenten
Stellung Spinozas im frithen 19. Jahrhundert bemerkenswert.®® Heines
philosophichistorische Ausfithrungen sehen Spinoza als eigentlichen Ahn-
herrn von Schellings Identitatsphilosophie, die eine Alternative zur tran-
szendentalen Erkenntniskritik geboten habe und die in der Tendenz zur
Theologisierung der nach Kant theoretisch unméglichen »absoluten< oder
intellectualen Anschauung« auch die dsthetische Naturlehre in der Ro-
mantik (u.a. Goethe und Oken) mafigeblich beeinflusst habe. Wie Heine
klar macht, fufit die zeitgendssische Auslegung von Spinozas Denken im
mehr oder weniger latent religiésen Wunsch, die durch die transzenden-
tale Revolution aufgebrochene Weltzerrissenheit zu verséhnen. Auch fiir
Heine gilt, dass »keiner sich jemals erhabener tiber die Gottheit ausge-
sprochen [habe] wie Spinoza« und dass eine atheistische Lektiire von »Un-
verstand und Boswilligkeit« zeuge.”” Bei Biichner mangelt es keineswegs

65 So greift Blichner Descartes’ Frage auf, ob die cognitio dara et distincta ohne Rekurs auf
die Idee Gottes begriindet werden kann: »Man sicht deutlich, wie hier Cartesius die
Moglichkeit einer Erkenntnis, nicht nur hinsichtlich des cogito ergo sum, trotz der
Annahme einer tauschenden prima causa, behauptet. Charakteristisch ist es auch, dafy
er in der Abhandlung de methodo die Untersuchung tiber das, was wir als wahr annehmen
missen, dem Beweis von dem Dasein und der Wahrhaftigkeit Gottes und somit der
Maoglichkeit einer Erkenntnis vorausschickt, und sie gleich auf das cogito ergo sum
folgen lifit« (Biichner SW II, S. 195). Vgl. hierzu Biichner MBA 9/2, S. 463.

66 Vel. hierzu mit Bezug auf Biichner: Prof§ 1982.

67 Heine, HSA 8/1, S. 58. Zu Heines Kritik am Indifferentismus der pantheistischen Idee in
Die romantische Schule vgl. Profl 1982, S. 87f.

154

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

an Hinweisen auf Spinozas identitdtsphilosophische Begrindung des
Wissens — im Gegenteil: Er unterstreicht das dogmatische Fundament,
wonach die Konvergenz der denkenden mit der ausgedehnten Substanz
in der Idee Gottes gewihrleistet ist.®® Dies sei der Grund, warum »iiber
den ersten Rissen des Spinozismus eine unendliche Ruhe« liege.®® Biich-
ner steht in volligem Einklang mit seinem Kritizismus, wenn er hier in
den Grundséatzen des Identititsphilosophen eine epistemische >Zerrissen-
heit< hervortreten ldsst — die »ersten Risse« sind jenem allein metaphysisch
iiberwindbaren »Abgrund zwischen Denken und Erkennen« geschuldet.”
Dieser Bruch ist Biichner zufolge dafiir verantwortlich, dass Spinoza die
Philosophie radikal von der Theologie trennt und die Erkenntnis im Un-
terschied zu Malebranche nicht als das »absolute Anschauen des Mysti-
kers«, sondern als »intellektuale Erkenntnis« bestimmt.” In diesem Punkt
distanziert sich Biichner mit Entschiedenheit von der Schellingschule und
insbesondere von Kuhn - wo diese Spinoza im Hinblick auf die »intuitive
Erkenntnis des absoluten Seins« lesen,”? beharrt Biichners atheistische Po-

68 So paraphrasiert Biichner im Abschnitt »Zur Methode«: »Ferner, weil unsre Erkenntnis
und die Gewiftheit, welche wahrhaft jeden Zweifel hebt, von Gottes Erkenntnis allein
abhingt, (da ja ohne Gott nichts sein noch begriffen werden kann und wir an Allem
zweifeln kénnen, so lange wir von Gott keine klare und deutliche Idee haben), so folgt,
daf} unser hochstes Gut und unsre héchste Vollkommenheit von der Erkenntnis Gottes
abhingen e.c.t. Ferner, da nichts ohne Gott weder sein, noch begriffen werden kann,
so ist es gewil}, dafy Alles, was in der Natur ist, den Begriff Gottes hinsichtlich seiner
Essenz und seiner Vollkommenheit involviere und ausdriicke und dafl wir also, je mehr
wir die natiirlichen Dinge erkennen, auch eine umso vollkommnere Erkenntnis Gottes
erlangen, oder (weil die Erkenntnis der Wirkung durch die Ursache nichts andres ist,
als eine Eigenschaft der Ursache erkennen) je mehr wir die natiirlichen Dinge erkennen,
umso vollkommner erkennen wir die Essenz Gottes (der ja die Ursache aller Dinge ist)
[...J« Bichner SWIL, S. 330f.) Vgl. auch ebd., S. 340: »Vielleicht liefle sich nach diesem
Gedankengang die ganze Identititslehre Spinozas an den Satz kntipfen: Wenn Gott ist,
weil wir ithn denken, so muf} offenbar Denken und Sein eins sein«.

69 Ebd.,S. 331:»So liegt also schon tiber den ersten Rissen des Spinozismus eine unendliche
Ruhe. Alle Glirckseligkeit ist allein im Anschauen des Ewigen, Unverdnderlichen; nicht
von dem Endlichen soll zum Unendlichen, nicht von den Dingen soll zu Gott, sondern
aus Gott heraus soll Alles erkannt werden«.

70 Stiening hingegen meint, die »Risse des Spinozismus« von jeder epistemischen
Gebrochenheit befreien und auf die Bedeutung von >Grundrisse« beschrianken zu
kénnen (Stiening 2004, S. 236).

71 Buchner SW II, S. 331: »Hier ist die grofe Kluft zwischen Malebranche und Spinoza.
Beide haben nurunter der Voraussetzung des Cartesius eine wissenschaftliche Bedeutung,
beide setzen das Fundament des Cartesianismus nur voraus, aber Malebranche wird
seinem Lehrer untreu, er wendet sich zur Anschauung, er sicht alle Dinge in Gott,
aber unmittelbar ohne Rasonnement, ohne Schluf}, Spinoza dagegen bleibt treu, die
Demonstration ist ihm das einzige Band zwischen dem Absoluten und der Vernuntt, ja
er ist kithner als Cartesius, er dehnt das Recht der Demonstration weiter aus.

72 Vgl. Biichner SWII, S. 340.

155

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sition auf mathematische und logisch nachvollziechbare Beweisverfahren.”
Wihrend Descartes aus der >klar und deutlichen< Perzeption die Existenz
Gottes und von da aus die Realitdt des Gedachten sicher folgern kann,
hebt Biichner mit Spinoza haretisch hervor, dass man diesen Schluss erst
ziehen kann, wenn »wir eine solche Erkenntnis von Gott haben, wie wir
sie vom Dreieck haben«.” Es ist indes entscheidend zu sehen, dass Biich-
ner die tiber Descartes hinausgehende Gewichtung des vernunftgeméifien
Demonstrierens more geometrico auch bei Spinoza von einem origindren
Bruch durch die Reflexion ausgehen ldsst. Wenn der »Enthusiasmus der
Mathematik« als Vollendung des Cartesianismus herausgearbeitet wird,”
so bedeutet die Entkoppelung der wissenschaftlichen Methode vom Got-
tesbeweis nicht vorbehaltlos, dass Biichner »auf die Autonomie verlafili-
chen Erkennens« vertrauen kann.”® Biichners angeblich »rationalistische
Umdeutung, derzufolge »Spinoza das cartesianische Begriindungssystem
dadurch verandere, daf} er sicheres Wissen nicht nur auf den Gottes-
beweis grinde, sondern daf} er daneben das Kriterium der klaren und
deutlichen Erkenntnis stirker als vor thm Cartesius gewichte«,” bleibt
nimlich der kritischen Haltung seiner philosophischen Studien treu und
fallt in keinen Dogmatismus zuriick. Biichners methodologisches Inter-
esse an der Deutlichkeit ist von der metaphysischen Haltlosigkeit nicht
unbertihrt. Demzufolge besitzt die These, dass sich Biichner den »rationa-
listischen Voraussetzungen [sic!] wissenschaftlichen Argumentierens« ver-
pilichtet sieht,” nur eine beschriankte Geltung - so sehr hervorzustreichen
ist, dass er in seinen philosophischen ebenso wie in seinen naturwissen-
schaftlichen Schriften ein hohes Mafl an analytischer Stringenz beweist, so
sehr ist diesem zergliedernden Verstand auch die stichhaltige Einsicht zu
verdanken, dass in epistemischer Hinsicht vorab zu bezweifeln bleibt, ob
die am Modell der Mathematik entwickelten Logiken und Prozeduren der
schlissigen Demonstration den Graben zwischen Denken und Erkennen
tatsdchlich zu tiberwinden helfen. Nach der metaphysischen Demontage
erhilt der mit dem aufkldrerischen Leitbegriff verkniipfte Anspruch ei-
nen neuen gnoseologischen Stellenwert: Mit Fichte gesprochen, verliert

73 Vgl. Biichner MBA 9/2, S. 275.

74 Biichner SWII, S. 341 (lateinisches Original), S. 1040 (Ubersetzung).

75 Vgl ebd., S.333f.: »Der Spinozismus ist der Enthusiasmus der Mathematik. In thm
vollendet und schliefit sich die Cartesianische Methode der Demonstration, erst in ihm
gelangt sie zu ihrer volligen Konsequenz. Erst unter Voraussetzung des Cartesianismus
erhilt, wie ich schon gesagt habe, der Spinozismus sein wissenschaftliches Fundament«.

76 So Poschmann in: ebd., S. 1038.

77 Buchner MBA 9/2, S. 289.

7 Stiening 2004, S. 231.

156

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Kritertum der klaren und deutlichen Perzeption die >transcendentec
Verlasslichkeit, behilt aber in den Grenzen der »immanenten< Vernunft
seine Giiltigkeit. Um es pointiert auszudriicken: >Deutlichkeit als Metho-
de« schlieft nach Biichner keineswegs aus, dass die Vernunft »irre[ ]« ist.
Im Hinblick auf die Untersuchung von Biichners Dissertation muss
festgehalten werden: Die philosophischen Aufzeichnungen zum Cartesi-
anismus arbeiten ein postmetaphysisches Wissenschaftsverstandnis her-
aus, das fiir die empirische Forschung von grundlegender Bedeutung ist.
Der Umstand, dass Biichner naturwissenschaftliche und philosophische
Studien nebeneinander betrieben hat, erklart sich nicht nur tiber die in
den Universititen der 1830er-Jahre unscharfen Grenzlinien zwischen den
Disziplinen,” sondern vor dem Hintergrund der kantischen Erkenntnis-
kritik auch systematisch. Biichners Doppelstudium ist nicht, wie vielfach
angenommen, durch eine supplementire Struktur motiviert — der Wech-
sel zur Empirie in der Abhandlung tiber das Nervensystem der Barben
komplettiert nicht die Liicken der lebensfernen Philosophie.** Diese Vor-
stellung, fiir die mit der Hinwendung zur Erfahrung die Inhaltsleere des
apriorischen Denkens ausgefiillt wird,® vertraut auf die gnoseologische
Zuversicht eines dogmatischen Rationalismus und féllt entschieden hinter
die Einsichten des Kritizismus zurtick. Vielmehr ist Biichners Doppelbe-
schaftigung im Zeichen eines transzendentalen >Sprungs< zu betrachten,
der die kategoriale Trennung der Erkenntnisquellen artikuliert und im
Zeichen einer Entzweiung des Wissens steht. Biichner bekriftigt diese epi-
stemische Schwierigkeit in seiner Ziiricher Probevorlesung Uber die Schi-
delnerven und legt damit den Gedanken nahe, dass die Naturforschung
nicht die Losung des philosophischen Problems darstellt, sondern einem
empirisch endlos offenen Bereich gegentibersteht:

Die Frage nach einem solchen Gesetze fiihrte von selbst zu den zwei Quellen der
Erkenntnif}, aus denen der Enthusiasmus des absoluten Wissens sich von je be-
rauscht hat, der Anschauung des Mystikers und dem Dogmatismus des Vernunft-
philosophen. Dafl es bis jetzt gelungen sei, zwischen letzterem und dem Naturle-

7 So Buchner im Brief an seine Familie vom 9. Mérz 1835: »Ich werde das Studium der
medicinisch-philosophischen Wissenschaften mit der gréfiten Anstrengung betreibenc
(Biichner BW, S. 59). Vgl. dazu Biichner MBA 8, S. 191.

80 Soetwa Oesterle 1982, S. 200f.: »Uberfithrung der Philosophie ins Leben und des Lebens
in die Literatur werden in Biichners Kunst vorangetrieben durch die Naturwissenschaft«.

81 So Horn 1982, S. 212: »[...] es geht darum, daf} in der >Kunstsprache der Philosophie«
in inhaltsleeren Worten (Substanz, Attribute) eine Erkenntnis a priori vorgetauscht wird,
die letztlich nur iiber den Umweg der empirischen Erfahrung zu haben ist [...]. Dieses
Umberirren im Zirkel der autonomen Vernunft ist die >trostlose Wiistes, in der die
Philosophie a priori sich nach Biichner befindet«.

157

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ben, das wir unmittelbar wahrnehmen, eine Briicke zu schlagen, muf} die Kritik
verneinen. Die Philosophie a priori sitzt noch in einer trostlosen Wiiste; sie hat
einen weiten Weg zwischen sich und dem frischen grinen Leben, und es ist eine
grofle Frage, ob sie ihn je zurtcklegen wird. Bei den geistreichen Versuchen, die
sie gemacht hat, weiter zu kommen, muf§ sie sich mit der Resignation begniigen,
bei dem Streben handle es sich nicht um die Erreichung des Ziels, sondern um
das Streben selbst.®?

Wo die naturphilosophische Forschung, mit der sich Biichner in seinem
Vortrag entschieden von der an theologischen oder funktionalistischen
Zweckmafligkeiten bei der Einrichtung der Welt orientierten steleologi-
schen Naturbetrachtung« abgrenzt,® die gesamte Organisation des kor-
perlichen Daseins in spinozistischer Manier aus der Frage nach einem als
schén und harmonisch postulierten »Urgesetz« zu begriinden versucht,®
teilt sich die Erkenntnis nach zwei inkongruenten Quellen. Obwohl Biich-
ner der Intention nach im Gefolge der romantischen Naturlehre operiert,
wenn er sich unter ausdriicklicher Anwendung der in Deutschland her-
ausgebildeten, unter anderem von Lorenz Oken, Goethe und Carl Gustav
Carus vertretenen >genetischen Methode« auf die Suche nach den mor-
phologisch »einfachsten Rissen< und >reinsten Formen« begibt,* artikuliert

82 Biichner MBA 8, S. 155.

83 Zur Konkurrenz zwischen der - Biichner zufolge in England und Frankeich vorherr-
schenden - teleologischen und der Deutschland zugeordneten naturphilosophischen
Methode vgl. Biichner MBA 8, S. 246-248, S. 539.

84 Bichner widerspricht der teleologischen Methode mit dem gewichtigen, auf Spinoza
zurtickgehenden Argument: »Die Natur handelt nicht nach Zwecken, sie reibt sich nicht
in einer unendlichen Reihe von Zwecken auf, von denen der eine den anderen bedingt;
sondern sie ist in allen ihren Aeuflerungen sich unmittelbar selbst genug. Alles, was ist,
ist um seiner selbst willen da. Das Gesetz dieses Seins zu suchen, ist das Ziel der, der
teleologischen gegentiberstehenden Ansicht, die ich die philosophische nennen will.
Alles, was fiir jene Zweck ist, wird fiir diese Wirkung. Wo die teleologische Schule mit
ihrer Antwort fertig ist, fingt die Frage fiir die philosophische an. Die Frage, die uns auf
allen Punkten anredet, kann ihre Antwort nur in einem Grundgesetze fir die gesammte
Organisation finden, und so wird fiir die philosophische Methode das ganze kérperliche
Dasein des Individuums nicht zu seiner eigenen Erhaltung aufgebracht, sondern es wird
die Manifestation eines Urgesetzes, eines Gesetzes der Schénheit, das nach den einfachsten
Rissen und Linien die hochsten und reinsten Formen hervorbringt« (Bichner MBA 8,
S. 153f.). Vgl. auch Miiller 1826, S. 17: »Eine solche Physiologie ist dann wohl auch eine
teleologische, obgleich dieselbe verstandige Physiologie die teleologische Richtung zu
verachten seit langer Zeit Miene gemacht hat. Diese Physiologie spricht nur von Functionen
der Organe, von ihren Zwecken, von ihrer Niitzlichkeit. Sie bemiiht sich zu zeigen, daf§
eine gewisse Einrichtung die beste sey. In der Natur hat nichts, was einer physiologischen
Untersuchung unterworfen ist, einen Zweck. Alles ist in der Natur um seiner selbst willen
da«. Vgl. zum Spinozismus der »genetischen Methode« grundlegend: Prof§ 1982.

85 Buchner MBA 8, S.514: »Carus definierte sie [die genetische Methode] als eine
dem >Entwicklungsgange« der Natur folgende Methode« und fithrt dazu weiter aus:

158

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

er fiir seine Untersuchung ein grundsitzliches »Ausemanderfallen der
idealistischen Wissenssysteme, die sich im Uberstieg der kantischen Phi-
losophie und deren Disjunktion von Anschauung und Begriff gebildet«
haben.®® Darin liegt nicht nur die Abgrenzung zur Aprioritat begrifflicher
Erkenntnis, sondern auch Biichners ablehnende Haltung gegentiber dem
»Enthusiasmus des absoluten Wissens« aus der Schule Schellings® und
dem daran kritisierten Mystizismus der »intellektuellen Anschauungs«
begriindet.® Die Distanz zu den Theoremen der Naturphilosophie fiihrt
Biichner jedoch nicht vorbehaltlos zu einer empirisch-positivistischen Na-
turbetrachtung im Zuge der gemeinhin um 1830 angesetzten >Revoluti-
on« der modernen Erfahrungswissenschaften.?” So sehr sich die Tendenz
zur nicht-spekulativen exakten Naturwissenschaft gerade vor dem Hin-
tergrund der gleichzeitigen Ausbildung in der franzdsischen Schule bei
Duvernoy abzeichnet” — Biichner ignoriert nicht, dass zwischen der sinn-
lichen Wahrnehmung der Natur, des >frischen griinen Lebens<, und der
strostlosen Wiiste« der an sich inhaltsleeren Begriffe keine Briicke geschla-
gen werden kann. Der »Abgrund zwischen Denken und Erkennen« wird
durch die Empirie nicht éiberwunden, sondern tut sich tiberhaupt erst in
der aisthesis auf - indes ist der Schritt zur Wahrnehmung unabdingbar, um

'Der Uebergang vom Einfachern zum Mannigfaltigern ist aber tiberall der einzig
naturgemifle, und dieser Richtung folgend haben wir die einfachern, d. 1. die niedrigern
stets vor den mannigfaltigern, d. i. héhern Bildungen zu betrachtens; vgl. ebd., S. 248.

86 Miiller-Sievers 2003, S. 89.

87 In Bruno (1802) unterscheidet Schelling zwischen >relativem« und »absolutem« Wissen.
Letzteres wird von den empirisch und analytisch vorgehenden Wissenschaften
abgegrenzt: »In der absoluten Ichheit aber, oder in der intellektuellen Anschauung
werden die Dinge nicht fiir die Erscheinung, obzwar unendlich, sondern dem ewigen
Charakter nach, oder wie sie an sich sind, bestimmt. Es entsteht absolutes Wissen«
(Schelling 2005, S. 121).

88 Zur zeitgenossischen Kritik am Schellingschen Mystizismus bei Heine und Johannes
Miiller vgl. Biichner MBA 8, S. 545. Biichner selbst hat, wie schon erwihnt, das »absolute
Anschauen des Mystikers« von Spinozas >intellektualer Erkenntnifi« abgegrenzt und
Malebranche zugeordnet (Biichner SWII, S. 331).

89 Vgl. Déhner 1967; Ludwig 1998. Dazu Roth/Stiening 2000.

9  Zur wissenschaftshistorischen Verortung Biichners im Kontext der >Ubergangszeit«
von der romantischen Naturphilosophie zur empirischen Naturwissenschaft vgl. die
umfassende Studie von: Roth 2004. Vgl. darauf aufbauend die Ausfithrungen in:
Biichner MBA 8, S. 243-306, hier S. 253: »Es lag vermutlich an Biichners Herkunft aus
der deutschen Tradition einerseits, seiner wesentlichen Schulung in Frankreich unter dem
Cuvier-Schiiler Duvernoy andererseits, daf es thm méglich wurde, vielversprechende
methodologische Ansitze aus Deutschland wie z.B. die genetische Methode mit der sehr
viel starker empirisch und funktionalistisch ausgerichteten Tradition in Frankreich zu
verbinden. Unter dem Cuvier nahestehenden Duvernoy schrieb er eine von diesem
fur den Druck befiirwortete Dissertation, die auch dem ganz anders orientierten Loren

Oken gefiel«.

159

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Subjekt aus der irrenc Isolation des Denkens zu fithren und auf ein
Auflen hin zu 6ffnen. Buchner ist weder Idealist, noch naiver Materialist,
sondern ein kritischer Positivist.

Wenn die anatomische Abhandlung nach dem Urgesetz des korperlichen
Daseins tiberhaupt und damit nach einem primitiven Typus des Nerven-
und Denksystems sucht, dann legt sie das denkende Subjekt in seiner
sinnlichen Extension unter das Skalpell. Man kann von einer analytischen
Insistenz sprechen, verfahrt Bichner doch nicht wertend, sondern unter-
sucht den Wahrnehmungs- und Denkapparat iiber eine minutitse Zerglie-
derung des Korpers. Was Heine mit Bezug auf Kant metaphorisch ausge-
driickt hat, ist fiir den Anatomen Biichner wortlich zu verstehen: »Kant
[...] legt den Gedanken vor sich hin und sezirt ihn, und zerlegt ihn in seine
feinsten Fasern, und seine Kritik der reinen Vernunft ist gleichsam das
anatomische Theater des Geistes. Er selber bleibt dabey kalt, gefiihllos
wie ein dchter Wundarzt«.”' Der ungeriihrte Sinn, der Biichners Unter-
nehmen leitet, verdankt sich nicht den dogmatischen Pramissen der Auf-
klarungsphilosophie.” Die ebenso kiihle wie feingliedrige Anstrengung
um sachliche, argumentative und stilistische Deutlichkeit im Rahmen der
Dissertation folgt vielmehr einem nicht weniger rationalen, aber haltlos
gewordenen Verfahren: Wo das erkennende Subjekt den metaphysischen
Horizont verloren hat, bilden konkrete Praktiken und Prozeduren die ein-
zig verbliebenen Wegmarken zur Orientierung.” Fir Bichner erklért sich
die Deutlichkeit daher erst mit Blick auf die Tradition der empirischen
Naturforschung. Die cognitio distincta ist keineswegs nur vom Gebrauch des
Verstandes und den Regeln des richtigen Schlieflens bestimmt, sondern
realisiert sich vornehmlich in der Praxis. Distinktion ist eine Angelegen-
heit der Sinne, der Instrumente und bestimmter Handlungen, das heifit im
Fall von Biichners anatomischer Untersuchung konkret: des sezierenden
Messers, der sechenden Lupe und der protokollierenden Schrift — >Deut-
lichkeit« ist als ein operativer Begriff zu verstehen.

91 Heine, HSA 8/1, S. 92. - Einen dhnlichen Gedanken entwickelt Roland Borgards in
seinen Beobachtungen an Lenz: Borgards 2007, S. 439.

92 So hingegen Stiening (1999), der Biichners Naturforschung einen philologisch schlicht
nicht belegbaren »Leibnizianismus« unterstellt.

9 Vgl. Lethen 1994, S. 64f. — Zur transzendentalen Offenheit der Orientierungsfrage nach
Kant vgl. grundlegend Miiller-Sievers 2003, S. 11, S. 28f.

160

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sezieren, Beobachten, Protokollieren (Naturwissenschaftliche Schriften)

Buichners Dissertation, die wahrscheinlich im Sommer 1836 unter dem
Titel Mémotre sur le sysieme nerveux du barbeau (Cyprinus Barbus L.) erschienen
ist, verdankt sich nicht nur einer genauen Beobachtungsgabe, einer sorg-
faltigen Technik des Praparierens, einer griindlichen Kenntnis der zoolo-
gischen Forschungsliteratur und einem sachlichen Stil, sondern zeichnet
sich auch durch »ein hohes Maf} an methodischer Reflektiertheit« aus.**
Die Abhandlung ist in zwei, von Biichner vermutlich kurz vor der Druck-
legung voneinander abgertickte Teile gegliedert, einer partie descriptive und
einer partie philosophigue. Diese Anordnung ist keineswegs unzeitgemafl und
erhellt sich im Kontext der naturgeschichtlichen Schule® — Goethe etwa
begriindet die vergleichende Anatomie systematisch dort, wo sich »jede
blofl empirische Behandlung [...] in dem weiten Umfang abmiidet«,” und
Carus unterscheidet in seinem Lehrbuch der vergleichenden Anatomie (1834)
als »verschiedene Stufen der Entwicklung« aufsteigend zwischen einer
»deskriptivens, einer >genetischens, einer >vergleichenden< und schliefllich
einer >urwissenschaftlichen< oder >philosophischen< Anatomie.” Wahrend
es dem etwas langeren, empirisch beschreibenden Abschnitt von Biich-
ners Studie um die moglichst exakte Protokollierung der Beobachtungen
am Objekt geht, motiviert sich das philosophisch-spekulative Kapitel ent-
sprechend aus den Intentionen der >genetischen Methode«. Wie Biichner
in der Probevorlesung formulieren wird, soll das »ungeheure [...] zusam-
mengeschleppte Material« entwirrt und mittels Analogien der dynami-
schen Stufenfolge des Lebendigen integriert werden, damit die sinnvollen
Zusammenhange und schénen Ordnungen hervortreten.” In der verglei-

94 Borgards 2009, S. 127.

9 Zur Unterscheidung zwischen »Naturphilosophie« (Schelling und seine Anhdnger) und
der den emprischen Wissenschaften aufgeschlosseneren »naturgeschichtlichen Schule«
(Goethe, Oken, Johann Peter Frank, Carus, Johannes Miiller) vgl. Prof3 1977, S. 235.

96 Goethe 1994, Bd. 13, S. 171 (Erster Entwurf emer allgemeinen Eileitung in die vergleichende
Anatomie, ausgehend von der Osteologie, 1795. Der Text ist 1833 in der Ausgabe letzter Hand
erschienen).

97 Vgl. Carus 1834, S. 5. — Die hochste Stufe der Naturforschung ist fiir Garus dort erreicht,
wo die einzelnen Phianomene auf eine »Grund-Idee« zurtickgefiihrt sind, die sich zu den
Erscheinungen so verhilt wie eine mathematische Formel zu einer Kugel (vgl. ebd.).

98 Die Ausfithrungen in der Probevoriesung, die auf die Darbietung der empirischen Befunde
en détail allein schon durch die Umstinde der Prisentation weitgehend verzichtet hat,
orientieren sich an der klassisch-dsthetischen Gegeniiberstellung >Form/Materie< (was
sich mit den Ansichten des anwesenden Lorenz Oken aufs Beste vertragen hat):
Biichner MBA 8, S. 155: »In einem ungeheuren, durch den Fleiff von Jahrhunderten
zusammengeschleppten Material, das kaum unter die Ordnung eines Katalogs gebracht
war, bildeten sich einfache, natiirliche Gruppen; ein Gewirr seltsamer Formen unter den

161

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

chenden Perspektive wird das Einzelne und Besondere, die rohe »Mas-
se Dinge«, als gesetzmiflig modifizierte Abianderung, als Metamorphose
einer urspriinglichen »Bauform« in den Blick genommen. Daher erklart
sich die Wahl des Untersuchungsgegenstands, wie sie Biichner direkt zu
Beginn der Abhandlung vortragt:

Welcherart ist das Verhltnis der Hirnnerven zu den Spinalnerven, zu den Schédel-
wirbeln und zu den Anschwellungen des Gehirns? Welche von ihnen finden sich als
erste unten auf der Stufenleiter der Wirbeltiere? Welches sind die Gesetze, nach de-
nen ihre Zahl zu- oder abnimmt, ihre Aufteilung komplexer oder einfacher wird? —
Wichtige Fragen, die lediglich mittels der genetischen Methode gel6st werden kon-
nen, d.h. durch einen sorgfiltigen Vergleich des Nervensystems der Wirbeltiere,
indem man von den einfachsten Bauformen ausgeht und allméhlich zu den entwik-
keltsten fortschreitet. Beginnt man aber diese Untersuchungen mit der letzten Klasse
der Wirbeltiere, den Fischen, wird man alsbald durch die widerspriichlichsten An-
gaben behindert. Die Anatomen kénnen sich nicht auf die Zahl, die Bedeutung und
die Verteilung der Nerven einigen. [...] An die Natur selbst mufl man sich wenden,
um das Problem zu 16sen: Moge meine Arbeit zu dieser Losung beitragen. Ich habe
als Gegenstand meiner Untersuchungen insbesondere die Cyprinen gewihlt, weil
sie, Carus zufolge, den reinsten Typus der Knochenfische darbieten. Ubrigens weist
das Nervensystem der Fische dieser Familie einige hochst bemerkenswerte Eigenhet-
ten auf, welche von Weber, Desmoulins und Bischoff beschrieben worden sind. Ich
beschreibe hier die Nerven der Barbe und ergénze dort, wo ich es fiir angebracht
halte, die Eigenheiten der anderen Fische, die ich seziert habe.”

Im ausdriicklichen Verweis auf Carus artikuliert Biichner mit seinen Un-
tersuchungen an der Barbe - einem der in Europa am weitesten verbreite-
ten Stiflwasserfische - ein Interesse, das die einfithrenden Fragestellungen
aus dem Bereich der vergleichenden Anatomie an der naturgeschichtli-
chen Entwicklung der Organismen von den einfachsten Formen zu fort-
schreitender Komplexitit orientiert.'”” Am »reinsten Typus«, so impliziert

abentheuerlichsten Namen, 16ste sich im schonsten Ebenmaaf} auf; eine Masse Dinge,
die sonst nur als getrennte, weit auseinanderliegende facta das Gedéchtnis beschwerten,
riickten zusammen, entwickelten sich auseinander oder stellte sich in Gegensitzen
gegentiber. Hat man auch nichts Ganzes erreicht, so kamen doch zusammenhéngende
Strecken zum Vorschein und das Auge, das an einer Unzahl von Thatsachen ermiidet,
ruht mit Wohlgefallen auf so schénen Stellen [...]«.

99 Biichner MBA 8, S. 5.

100 Vgl. zur onatiirlichen Stufenleiter« und der damit verkniipften, der >genetischen
Methode« zugrunde liegenden »Vorstellung einer Entwicklung der Organismen zu
zunehmender Komplexitit«: Buchner MBA 8, S. 513. Carus leitet daraus das Vorgehen
der Naturforschung ab: »Der Uebergang vom Einfachern zum Mannigfaltigern ist aber
iiberall der einzig naturgemifle, und dieser Richtung folgend haben wir die einfachern,
d. 1. die niedrigern Bildungen stets vor den mannigfaltigern, d. i hohern Bildungen zu
betrachten« (Carus 1828 1, S. 14).

162

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Biichner im Gefolge der seit Lorenz Okens Jenaer Antrittsvorlesung Uber
die Bedeutung der Schédelknochen (1807) verbreiteten, erst von Thomas Hux-
ley 1859 widerlegten Wirbeltheorie des Schidels'’! sollen auch die héher
entwickelten Lebewesen in ihrer pragenden Struktur erklarbar werden.
Die >genetisch« angelegte Forschung dient dem Ziel, an den Cyprinen tiber
den Vergleich mit nah verwandten Gattungen und mit Vertretern hohe-
rer Tierklassen sowohl die einfachste Form der Knochenfische als auch
ein primitives Muster der Wirbeltiere nachzuweisen. Goethe hat hierfiir
den Begriff des »anatomischen Typus« gebraucht, um ein »allgemeines
Bild« zu entwerfen, »worin die Gestalten samtlicher Tiere, der Moglich-
keit nach, enthalten wiren«.!”? Carus ist in der Folge von einer »mathe-
matischen Urform« ausgegangen, »ohne deren Erkenntniss eine wahre
Befriedigung unseres tiberall auf Gewahrwerden des hohern Gesetzes
gerichteten Geistes undenkbar bleibt« und die nur »mit einem sinnlichen
und geistigen Auge zugleich«, das heifit: »mit der inneren Energie des
Geistes« erfasst werden kann.'® Wihrend fiir Goethe klar ist, »daf} kein
einzelnes Tier als ein solcher Vergleichskanon aufgestellt werden kénne;
[daf}] kein Einzelnes Muster des Ganzen sein« kann'™ und dass ein Phi-
nomen die Idee mitunter zwar darstellt, ohne jedoch selbst das allgemeine
Bild sein zu kénnen, nimmt Biichner den Typus in seiner Konkretion
unter die Lupe. Zwar folgt das Mémoire damit Carus’ Hinweis, dass sich
die reinste Form in den Cyprinen »besonders deutlich« darbietet,' und
untersucht die Barbe entsprechend auf ihre Vergleichbarkeit mit héher
entwickelten Organismen, doch riicken von Anfang der Abhandlung an
auch die »héchst bemerkenswerten Eigenheiten« (quelques particularités tres
remarquables) des Untersuchungsobjekts in den Blick. >Besonderheitenc
haben es an sich, dass sie nicht ohne Weiteres nach dem Analogiever-
héltnis zu erschlieflen sind — bei Goethe etwa werden sie im Vergleich
mit anderen Vertretern der Wirbeltiergattungen als >Abweichung« oder
»Abdanderung« eines Primitivmerkmals, als >genetische Variante« identifi-

101 Buchner MBA 8, S. 279-290.

102 Goethe 1994, Bd. 13, S. 172. Fir Goethe handelt es sich beim allgemeinen Typus nicht
einfach um eine Naturgegebenheit, sondern allererst um eine Konstruktion des Forschers
(vgl. ebd., S. 177: »Jener allgemeine Typus, den wir nun freilich erst konstruieren [...]«).
Vel. zu Goethes Typuslehre grundlegend: Briauning-Oktavio 1956; Kuhn 1988, bes.
S. 138ff.; Daston/Galison 2002, S. 40-42.

103 Vgl. zu Carus’ Typenlehre die Ausfithrungen in Von den Ur-Theilen des Knochen- und
Schalengeriistes (1828), hier zitiert nach Biichner MBA 8, S. 421 u. 426.

104 Goethe 1994, Bd. 13, S. 172.

105 Vgl. Carus’ Ausfithrungen in: Bichner MBA 8, S. 426.

163

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ziert.' Biichner hingegen geht von Partikularititen aus, das heif3t von
dem, was »einem Dinge vor andern eigen ist«.!”” Dadurch tritt hervor,
dass sich der Typus nicht einfach nur als das allgemeine Gesetz, sondern
zugleich auch als Einzelfall erweist. Dieser charakteristische Zug von
Biichners naturwissenschaftlicher Arbeit wird erst im Mémoire und seiner
formalen Gliederung ersichtlich. Wihrend die Probevorlesung getreu dem
Programm der »deutschen Schule« folgt,'*® zeigt die Dissertation, dass die
beiden Teile der Untersuchung schief zueinander stehen und dass sich
die empirisch detailreich beschriebenen Materialien fur Biichner nicht
verlustlos der naturgeschichtlichen Eingliederung fiigen. Die Kritik am
Prinzip der Analogie wird zwar nicht — wie etwa bei Johannes Miiller'® -
ausdriicklich, doch beweist Biichner beachtliche Skrupel, den Tatsachen
»Gewalt« anzutun.''* Obwohl als Resultat der Untersuchung festgehalten
wird, dass dem einfachsten »Typus der Spinalnerven [...] sechs Abschnitte
des Hirnmarks und sechs Schiadelwirbel entsprechen«,'! endet die Disser-
tation mit der bemerkenswerten Aussage, wonach »alle diese Vergleiche
nur approximativ« sind.'? Die Barbe gewinnt auf diese Weise in ihrer irre-
duziblen Individualitit an Gewicht und kann nur unter Vorbehalten, nur

106 Goethe spricht von der »Modifikabilitit« der Gestalt und betrachtet die besonderen
Eigenschaften als »Abweichungen« vom Typus (ebd., S. 175, S. 180).

107 Vgl. zum Lemma »Eigenheit« Adelung 1808, Bd. 1, Sp. 1673.

108 Muller-Sievers hat als erster und mit Recht darauf insistiert, dass Biichners
naturwissenschaftliche Forschung nur mit Blick auf die Dissertation angemessen
untersucht werden kann; vgl. Miiller-Sievers 2003, bes. S. 52: »Darum sind die oft [nach
der Probevorlesung] zitierten Bekenntnisse zur >philosophischen< Naturforschung und
die daran sich anschlieflenden tiefen Verbeugungen vor Goethe und Oken mit grofier
Vorsicht zu genieflen. Doch selbst wenn man zugestinde, daf Biichners Hinwendung zu
Gocthe, zur>deutschen Schules, zur Naturphilosophie seinen genuinen wissenschaftlichen
Uberzeugungen entstammt, heifit dies lange noch nicht, dafl es ihm gelungen wire,
dieses Programm mit erarbeiteten Materialien auch erfolgreich durchzufiihrenc.

109 Vgl. Miiller 1826, S. 14: »Das Princip der Analogie der Formen ist wesentlich in der
falschen Naturphilosophie. Sie zeigt das Ahnliche in der Entwicklung der Formen. Alle
Dinge sind ihr anders gewordene Formen des schon friher Betrachteten«.

110 Vgl. z.B. Biichner MBA 8, S. 97: »Ich glaube nicht, daf} ich den Tatsachen Gewalt
angetan habe noch die natiirliche Lage der Teile verfilscht habe, um diese sechs Wirbel
zu finden; indessen muf} ich auf eine Schwierigkeit hinweisen, die ich nicht habe
tiberwinden kénnen [...]«.

H1 - Bichner MBA 8, S. 79. Vgl. ebd., S. 101: »Um meine Arbeit zusammenzufassen: Ich
glaube bewiesen zu haben, dafl es sechs Paare primitiver Hirnnerven gibt, daf} ihnen
sechs Schéadelwirbel entsprechen und daff die Entwicklung der Hirnmassen nach
Maflgabe ihres Ursprungs erfolgt, woraus hervorgeht, dafl der Kopf lediglich das
Ergebnis einer Metamorphose des Marks und der Wirbel ist und dafl die vor der
Wirbelsdule gelegenen Organe des vergetativen Lebens sich, wenngleich auf einer
hoheren Stufe, vor dem Schidel wiederfinden miissenc.

12 Ebd., S. 101.

164

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

>anndhernd«< in ein System tberfithrt werden. So sehr Biichner »am Ge-
danken einer Dynamik des Naturganzen als immerwahrender Entfaltung
pradisponierter Strukturen in Wiederholung einer typologischen Einheit
[...] der Mannigfaltigkeit« festhdlt — nimmt man es genau, lasst sich die
einfachste Form anders als bei Carus mit keinem »metaphysische[n] Ord-
nungsprinzip mehr« fassen.'® Die in der Probevorlesung hervorgehobene
Verwendung der >genetischen Methode« erweist sich bei Biichner folglich
als »nicht kongruent zu seiner Herangehensweise an die Phinomene des
Naturgeschehens«''* — die in der deutschen Schule verbreitete Idee der
Urform wird konkret mit dem Skalpell auseinandergenommen.

Fir Bichner, der alles andere als ein mystifizierender Wissenschaftler
oder ein naturphilosophischer Pedant ist, folgt daraus nicht nur eine
methodische Aufwertung des deskriptiven Teils seiner Schrift.'** Die Be-
schreibungsprosa ist zudem dadurch gekennzeichnet, dass die Begriffe
der naturgeschichtlichen Schule konsequent literalisiert werden. Wahrend
im vergleichenden Abschnitt beispielsweise mit dem Ausdruck vom »ur-
spriinglichen Typus« eine ideale Abstammung der Nerven rekonstruiert
werden soll,"® ist die Rede vom »Ursprung« aus dem ersten Kapitel durch
die anatomische Sektion bestimmt und verweist ausschliefslich auf die lokale
Erfassung der Nervenverldufe: »Wo ist sein Ursprung? In dem Mark-
zentrum, das an der Basis der hinteren Tori durch die Fasern des oberen
und des unteren Biindels der hinteren Pyramiden gebildet wird«,'” heifit
es gleich im einfithrenden Abschnitt mit dem niichternen Charme eines
Autopsieberichts. So wird Metaphysik physisch. In den beiden Teilen der
Untersuchung prasentiert Biichner zwei kontrére Sprechweisen — der ver-
gleichenden Rede, die den Phinomenen mittels Analogien »eine regel-
rechte Bedeutung« verleiht,''® steht eine akribisch beschreibende, dem an
sich bedeutungsarmen Material verpflichtete Ausdrucksweise entgegen.'*?
Biichners Niichternheit erhdlt aus der fiir die Naturforschung des gesam-

113 Roth 2004, S. 383.

114 Ebd., S. 263.

115 Der Erfolg von Biichners Arbeit verdankt sich in der Rezeption mitunter der Genauigkeit
der Deskription; vgl. Biichner MBA 8, S. 598-601 (Millers Rezension, 1837) und
S. 618-626 (Hermann Stannius’ Rezension, 1849), bes. S. 623.

116 Buichner MBA 8, S. 77.

117 Ebd., S. 15. Vgl. auch ebd., S. 21.

118 Ebd., S. 97.

19 Vgl. Miller-Sievers 2003, S. 75-100. In dieser Gegeniiberstellung von Beschreibung
und Interpretation, Realismus und Spekulation, von sachlicher und poetischer Rede
hat Miiller-Sievers mit dem jakobsonschen Begriffspaar >Metonymie/Metapher« die
extremen und in sich widerstreitenden Pole von Buichners wissenschaftlich-poetischem
Schreiben erfasst.

165

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten 18. Jahrhunderts geltenden Trennung von >Beobachtung« und >Expe-

riment« genauere Konturen. Nach dieser Tradition hat Johannes Miiller in

Lur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinns (1826) seine Vorbehalte gegen

den wissenschaftlichen Versuch mit unverhohlen moralischen Argumen-

ten vorgetragen: »Die Beobachtung schlicht, unverdrossen, fleiflig, auf-
richtig, ohne vorgefasste Meinung — der Versuch kiinstlich, ungeduldig,
emsig, abspringend, leidenschaftlich, unzuverldflig«.' Far Miiller ist die
empirische Zuwendung zur lebenden Natur nur in der Beobachtung neu-
tral, wihrend er den experimentierenden Physiologen die Tugenden der

»Geduld, Besonnenheit, Ruhe, Unbefangenheit und vor allen Dingen

Wabhrheit und Redlichkeit« weitgehend abspricht.’?! Auch Biichner du-

flert in seiner Dissertation, fiir die das Experiment praktisch keine Rolle

spielt,'?* wiederholt den Verdacht, dass Versuche nicht interesselos erfol-
gen'”® — im Gegenzug erblickt er in der Beobachtung ausdriicklich das

»Glick fir die Wissenschaft«.!** Man kann diesen Umstand vor dem

Hintergrund der jiingsten Forschung, die Biichners poetische Schriften

notorisch aus der diffusen Vorstellung einer angeblich innovativen Uber-

tragung experimenteller Anordnungen betrachtet, nicht gentigend unter-
streichen.'?® Biichner experimentiert nicht, sondern er beobachtet - in der

Wissenschaft ebenso wie in der Literatur. Er hiitet sich vor jedem Eingriff,

lasst alles an seinem Platz, registriert das unmittelbar Sichtbare. »Folgendes

an Positivem habe ich beobachtet«,'? ist eine oftmals variierte, die Struk-
tur der Beschreibungen bestimmende Standardformel der Dissertation:

120 Muller 1826, S. 20. Vgl. hierzu: Lohff 1992.

121 Ebd, S. 24f.

122 Nur an zwei Stellen berichtet Bachner von Versuchen, die er indes nicht weiter verfolgt
hat: »Die Versuche, die ich durchgefiihrt habe, um mir Aufklérung tber diese Frage zu
verschaffen, haben mir noch keineswegs hinreichende Resultate geliefert; indessen kann
ich versichern, dafi ich den Durchmesser der Pupille verandert gefunden habe, nachdem
ich den Fisch, in dessen Auge ich mit Hilfe einer Linse helles Licht hatte fallen lassen,
wieder ins Dunkel gebracht hatte« (Biichner MBA 8, S. 27). Vgl. ebd., S. 73f.

123 Vgl. Biichners Fufinote zu den Versuchen von Bartolomeo Panizza (Biichner MBA 8,
S. 83) und dazu Déhner 1968, S. 238-240.

124 Vgl. Biicchner MBA 8, S.51: »Zum Glick fir die Wissenschaft widerlegt die
Beobachtung, auf die er [Desmoulins] seine Einwénde griindet, diese selbst. Die grofiten
Naturforscher haben sich gelegentlich bei thren Beobachtungen getéuscht; aber sich bei
so schwerwiegenden wissenschaftlichen Fragen auf so nachlissige Beobachtungen zu
stiitzen heift, der Wissenschaft Schaden zuzufiigen«.

125 Vgl. z.B. Schiitte 2006, S. 191ff. Zuletzt auch Gamper/Wernli/Zimmer 2010, hier S. 14;
vgl. in diesem Sammelband auch den Beitrag von Borgards 2010. Nicolas Pethes
hingegen trigt Biichners Skepsis gegeniiber dem Experiment Rechnung, wenn er den
»radikalen Positivismus der Beobachtung« in den Kontext von »Experimentalsystemen«

im Sinne Rheinbergers stellt (Pethes 2009).
126 Biichner MBA 8, S. 19.

166

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einem kurzen Forschungsbericht, der den Stand der Kenntnisse referiert,
folgen jeweils das ausfiihrliche Protokoll der eigenen Beobachtungen iiber
die Verlaufsformen der einzelnen Nerven mit gelegentlichem Verweis auf
die der Arbeit am Ende angehédngten Bildtafeln und schliefilich die sich
daraus ergebenden Folgerungen fiir die anatomische Herleitung der Ner-
venbahnen in Bezug auf die zu bestitigenden oder zu revidierenden For-
schungspositionen. Mit diesem klinischen Blick, den auch Foucault aus
dem Gegensatz zum Experiment herausgearbeitet hat,'”” folgt Biichner
einer in der Aufkldrung ausgebildeten >Kunst des Beobachtens«.
Im Unterschied zum Versuch, mit dem »die Gelehrten selbst Hand anle-
gen, ist die Observation — halt man sich an den entsprechenden Eintrag
aus Zedlers Universal-Lexicon — im 18. Jahrhundert zunichst nicht als eine
»Kunst« konzipiert, sondern meint eine »blof§ von der Natur« abhéngige,
»durch Hiilffe der Sinnen« zustandegekommene Erfahrung.'*® Zugleich
weist der Artikel jedoch darauf hin, dass die Beobachtung auch »vor das
Thun oder Observiren selbst genommen werde« und dass dem tatenlo-
sen Zuschauen mithin eine Tatigkeit einbegriffen ist.’ So erklart sich,
wie die Beobachtung »im Verlauf des 18. Jahrhunderts nicht zuerst als
Quelle der Erfahrung, sondern als Gegenstand der Regulierung, als Ziel
von Anweisungen und Szene der Eintibung von Vorschriften epistemisch
wird«."®® Der performative Charakter des Wissens findet seinen Ausdruck
in einer Diskussion, die nach der von der Hollindischen Akademie der
Wissenschaften 1768 ausgeschriebenen Preisfrage zur »Beobachtungs-
kunst« (IArt d'observer) zusehends intensiver tiber konkrete Handlungsan-
weisungen fiir die Praxis gefihrt wird. Hat sich die Frage im Anschluss
an Wolffs Bychologia Empirica und der darin skizzierten »Erfahrungskunst«
(ars observandi) darauf konzentriert, unter welchen Bedingungen wahres
Wissen gewonnen werden kann, geht es nun darum, wie Beobachtungen
zu machen sind. Es gentigt nicht mehr, die Aufmerksamkeit des Subjekts
aufzurufen, das auch die kleinsten Veranderungen am Untersuchungsge-
genstand wahrnimmt und die Beobachtung als Aussage tiber diese An-
ordnung genauestens aufzeichnet.”®! Zwar werden in diesem Kontext eine
Reihe von Vorschriften formuliert, an die sich der wissenschaftliche Beob-
127 Foucault 2002, S. 122: »Der Gegensatz zwischen Klinik und Experiment entspricht
genau dem Unterschied zwischen einer gehorten und verstandenen Sprache einerseits
und einer formulierten und aufgezwungenen Sprache andererseits. "Der Beobachter liest
die Natur, der Experimentator befragt sie«.
128 Vgl. Zedler 1732/54, Bd. 25, Sp. 278f.
129 Ebd.

130 Hoffmann 2006, S. 37.
131 Poser 1995, S. 89.

167

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

achter in der Folge zu halten hat: Er muss vorurteilsfrei vorgehen, er darf
nicht sinnliche Wahrnehmung und begriffliche Vernunft verwechseln, das
heiflt: der observierende Naturforscher darf sich von keiner Theorie lei-
ten lassen, der Gebrauch der Sinne hat leidenschaftslos und ohne Interes-
se zu sein, das Vorgehen und die zu Hilfe genommenen Instrumente sind
zu kennzeichnen, die Beobachtung soll zur Bestitigung und Vermeidung
von Fehlern wiederholt werden etc. Wie auch die Engyclopédie im elften
Band von 1765 festhalt, zeichnet sich die Beobachtung durch die diskrete
Zuriickhaltung aus, »die Phdnomene so zu untersuchen, wie die Natur
sie zeigt«.’? Darin sieht der sensualistisch orientierte Artikel, fiir den die
Observation unstreitig das Fundament aller Wissenschaften bildet, den
Grund dafiir, dass der Experimentator die >Natur nie so sicht, wie sie
wirklich ist«.’® Was sich in den anschlieflenden Diskussionen abzeich-
net, ist dartiber hinaus aber der Umstand, dass die Methodologie des
Beobachtens, um die sich Autoren wie Benjamin Carrad, Willem de Vos
und vor allem Jean Senebier mit seiner auch nach 1800 als Standardwerk
geltenden Arbeit Luart d'observer (1775; dt. 1776) bemiihen, eine konkrete
Praxis in den Blick nimmt und die »Verwicklung des Beobachters [bzw.]
der verwendeten Instrumente« in die Untersuchung des jeweiligen Gegen-
standes emnschliefit.’** Entsprechend werden fiir den als Genie profilierten
Beobachter physische und kognitive Eigenschaften erforderlich, die alle
Hindernisse tiberwinden und die Kunst des Observierens zu einer »Logik
fir die Sinne« anleiten sollen:'®® Es braucht von Defekten freie Sinnes-
organe fiir eine moglichst genaue Wahrnehmung, Geschicklichkeit beim
Préparieren des Objekts und beim Umgang mit Instrumenten, Scharfsinn
der Analyse und eine von allem tberfliissigen Schmuck freie Sprache.'®
Das ausfiihrliche Protokoll, das schon seit Robert Boyles einschldgigen
Schriften aus dem Umkreis der Royal Society als »literary technology« der
Naturbeobachtung in Frage steht,'” wird zu einem integralen Teil des Ver-
fahrens — es zeichnet nicht nur die einzelnen Eindriicke minutis auf, es
erschopft sich auch nicht darin, dem Leser das beschriebene Geschehen
vor Augen zu stellen und ihn damit zum virtuellen Zeugen der Beobach-
tung zu machen,'*® sondern es hat zudem die Aufgabe, alle Unwigbarkei-
132 Zit. nach ebd., S. 93.

133 Ebd.

134 Hoffmann 2006, S. 14.

135 Vgl. zu dieser Formulierung Senebiers: Foucault 2002, S. 122f.

136 Mit Bezug auf Senebier: Poser 1995, S. 100f.

187 Vgl. Shapin 1984.

138 Vgl. ebd. - Zu der von Boyle und Locke gepragten »Antirhetorik der Beobachtersprache«
mit Bezug auf die evidentia vgl. Gampe 2004, S. 122-124.

168

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten der Prozedur nach Moglichkeit auszurdumen.’®® In der detaillierten
Beschreibung soll das Sichtbare restlos aussagbar werden, sollen Wissen
und Sehen zusammenfallen.

Es entspricht diesen Vorgaben des wissenschaftlichen Protokolls, wenn
im Mémoire die Bedingungen des Sehens und damit die Frage nach der
Zuverlassigkeit der Beobachtungen thematisch werden. Biichner hat sich
als observierendes Subjekt durchweg im Blick und gibt damit zu erken-
nen, dass er um die Moglichkeiten und Grenzen der empirischen Erkun-
dung weif}. Diese Schwierigkeiten sind vornehmlich technischer Natur.
Zum einen ist die Beobachtung dadurch eingeschrinkt, dass die Mikro-
skopiertechnik der Zeit noch nicht verfeinert genug ist.'"* Der Umgang
mit Lupen, der Biichner wegen seiner Kurzsichtigkeit zusitzlich erschwert
ist,'! befriedigt den Anspruch auf Genauigkeit nicht immer: »Wenngleich
ich unter Wasser prapariert und mich einer starken Lupe bedient habe,
habe ich nichts gesehen, was Belege fiir die Auffassung liefern konnte,
dafl die Nervenfiden die Felsen des Sacks unmittelbar umfassen und sie
so beinahe in der Schwebe halten«.!*? Biichners (Selbst-)Beobachtung re-
gistriert das Sichtbare unter dem Vorzeichen bestimmter physiologischer
und mstrumentaler Voraussetzungen des Wahrnehmungsvorgangs — das
Unsichtbare bleibt entsprechend an seinem angestammten Platz, ndmlich
im Dunkeln. Zum andern kann Biichner verschiedenen Quellen zufolge
auf eine hervorragende Technik des Praparierens zuriickgreifen — eine
Fertigkeit, die er vermutlich wihrend des ersten Straflburger Aufenthaltes
in den anatomischen Ubungen bei Lauth erworben oder verbessert'*3 und
mit Sicherheit bei Wernekinck in Gieflen perfektioniert hat.'** Nach der
Zircher Lehrveranstaltung, die Biichner unter dem Titel »Zootomische
Demonstrationen« im Wintersemester 1836/37 durchfiihrt, hat ihm dieses

139 Hoffmann 2006, S. 23-50, bes. S. 42.

140 Vgl. fitir den Hinweis darauf, dass Immersionsmikroskope erst ab 1861 gebaut worden
sind: Prof} 1977, S. 238.

141 Vgl. den Eintrag in Buchners Reifezeugnis bei: Lehnert 1946/47, S. 80 und den Hinweis
darauf bei Wiilfing 1992, S. 53.

142 Biichner MBA 8, S.47. Vgl. ebd., S.11: »Ich habe an diesem Band keine Streifen
erkennen kénnen, nicht einmal mit der Lupex«.

143 Ebd.,, S. 181.

144 Carl Vogt erzihlt in seinen Lebenserinnerungen, dass er mit Biichner an einem
privatissimum bei Wernekinck teilgenommen hat: »Er [Wernekinck] war ein trefflicher
Priparator, hatte keinen grofien Respekt vor den anatomischen Kenntnissen seines
Vorgesetzten [Wilbrand] und besaf eine eigene Sammlung« (zit. nach Déhner 1967,
S. 45).

169

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geschick einen besonderen Ruf eingebracht.'® Dabei scheint dem jun-
gen Wissenschaftler, der Sektionen aufier an der Barbe auch am Karpfen,
am Hecht, an der Alse, am Flussbarsch, am Lachs, am Frosch und am
Menschen vorgenommen hat,'*® umso klarer gewesen zu sein, dass der
manipulative Eingriff am Objekt dieses entstellt und die Exaktheit der
Beobachtung einer konstitutiven Unschirfe aussetzt: »[M]an muf dieses
Praparieren mit Hilfe der Lupe an ganz frischen Exemplaren vornehmen,
wo das Weil} der Nervenfasern noch stark mit der Farbe des Fleisches
kontrastiert. Bei in Alkohol konservierten Stiicken ist es unmdéglich, diese
Faden zu erkennen«.'” Durch den Hinweis darauf, dass die Praparate mit
moglichst frischen Fischen anzufertigen sind, bringt Biichner die Parado-
xien fiir die Kunst des Beobachtens auf den Punkt — das »frische griine
Leben« sehen und erkennen wollen, bedeutet auch, dieses zu toten.

>Objektivitét« als Stil

Biichners Erfahrung, dass der Naturforscher mit frischen Fischen arbei-
ten muss, unterstreicht fiir die Kunst der Beobachtung eine grundlegende
Schwierigkeit, da die Untersuchung des Lebens post mortem, das heifit: im
Zustand der Verwesung und des Verfalls einsetzt. Nur die Vivisektion,
»wenn sie denn moglich, geschweige denn erlaubt wire«, kénnte Abhil-
fe schaffen.'® In der Konsequenz bedeutet dies fiir Biichners klinischen
Blick, dass die Observation an der Oberfliche der Dinge verweilt, ohne
in die Tiefe des Wesens dringen zu kénnen. Weil der Gegenstand opak
bleibt, ist die Beobachtung auf das Sichtbare beschrankt und die Beschrei-
bung rekursiv. Zwar hat Biichner mit dem zweiten Teil seines Meémorre
versucht, das Leben in seiner zeitlichen Dimension tiber die Rekonst-
ruktion einer genetischen Reihe von Analogien und einer Einordnung
in die Stufenfolge des Organischen einzufangen, doch hebt er mit dem
Hinweis, dass auch diese Vergleiche nur »approximativ« sind, die nicht
subsumierbaren Eigenheiten der untersuchten Fische hervor. Das Ding
»an sichs, soviel steht fiir ihn fest, ist weder empirisch noch spekulativ zu
haben. Obwohl die Autopsie der anatomischen Befunde im ersten Teil
vom Geltungsanspruch der systematischen Philosophie befreit ist, zeigen

145 Einer von Biichners Studenten in Zirich, August Liining, hat die »ungemein fafilichen,
anschaulichen Demonstrationen an frischen Préparaten« hervorgehoben (zit. nach
Buichner SWII, S. 892).

146 Vgl. Bichner MBA 8, S. 516.

47 Ebd., S. 57.

148 Miiller-Sievers 2003, S. 79.

170

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich in der Beobachtung nicht weniger uniiberwindbare Einschrankun-
gen. Die Frage indes, ob Biichner die »Moglichkeit einer Naturwissen-
schaft, [die den] Betrachter [...] auszuschalten vermag«,'** erahnt haben
konnte, lasst sich mangels aussagekriftiger Dokumente nicht zuverlissig
beantworten. Auch ist nicht mit Bestimmtheit zu beurteilen, ob Biichner
sich eine im modernen Sinn >objektivec Wissenschaft vorgestellt hat, wie
sie sich seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts speziell auf naturwis-
senschaftlichem Terrain etabliert und den Forscher auf ein Zuriicktreten,
idealerweise bis zur volligen Ausschaltung, verpflichtet.'”” Es kann je-
doch festgehalten werden, dass Biichner der Beobachtungskunst aus dem
18. Jahrhundert nur insofern folgt, als er dem subjektiven Vermogen des
Wissenschaftlers nicht vorbehaltlos zutraut, die strukturell bedingten Hin-
dernisse der Erkenntnis aus dem Weg zu raumen. Bei aller Apologie der
Observation gegen den Versuch versteigt sich Biichner nicht dazu, dem
Beobachter geniale Fahigkeiten beizumessen, die tiber das Vorfindliche
und Besondere hinausreichen kénnten. Biichners Sachlichkeit besteht kei-
neswegs darin, dass er die Phdnomene auf den Begriff hin durchleuchtet
oder auf einen allgemeinen Typus zuriickfithrt, sondern liegt im Umstand
begriindet, dass er Moglichkeiten, Bedingungen und Grenzen der Wahr-
nehmung niichtern registriert. Mit dieser (Zurtick-)Haltung steht er his-
torisch am Ubergang von der Naturgeschichte zum Zeitalter der exakten
Wissenschaften.'”! Im selben Zug, mit dem der Gegenstand derart minuti-
6s unter die Lupe genommen wird, dass allgemeines Gesetz und Einzelfall

149 Prof§ 1977, S. 235.

150 Ludwik Fleck hat als erster Wissenschaftstheoretiker geschen, dass >Objektivitate
nicht einen durch die Zeiten unverianderlichen Blick meint, sondern eine Geschichte
hat. Mit dem Begriff des »Denkstils« hat er historisch spezifische Erkenntnisinteressen
(vintellektuelle Stimmung«) und wissenschaftliche Praktken (»gerichtetes Handeln«)
in den Blick genommen, die zu einem adiquaten »Ausdruck« fithren wie »Religion,
Wissenschaft, Kunst, Sitte, Krieg usw.« (Fleck 1980, S. 130). Die intellektuelle Stmmung
des spezifisch modernen naturwissenschaftlichen Denkens »findet den Ausdruck als
gemeinsame Verchrung eines Ideals, des Ideals objektiver Wahrheit, Klarheit und
Genauigkeit. [...] Wie realisiert sich nun besagte Stimmung? Zunéchst als die Pflicht des
Zurucktretens der Person des Forschers, die auch als demokratisch gleichméaflige Achtung
jedes Erkennenden sich zeigt [...]. Das personliche Meinen wird in der Wissenschaft fir
vorlaufig erklart. [...] Sodann realisiert sich die Stimmung des naturwissenschaftlichen
Denkkollektivs in einem besonderen Trieb zur entsprechenden Objektivierung
geschaffener Denkgebilde, der das Gegenstiick zur Pflicht des Zurticktretens der
Person des Forschers ist. [...] Dazu kommen besondere Zeichen und eventuell eine
ganze besondere Zeichensprache, wie sie sich ihrer die Chemie, die Mathematik oder
die Logistik bedienen. Solche lebensfremde Sprache verbiirgt die fixe Bedeutung der
Begriffe und macht sie entwicklungslos, absolut« (Fleck 1980, S. 187f.).

151 Vgl. dazu allgemein: Lepenies 1978. Mit Bezu auf Biichner: Ludwig 1998.

171

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

koinzidieren, weist Biichner auf die Mitwirkung der Instrumente und des
Naturforschers bei der Entstehung der wissenschaftlichen >Tatsache< hin.
Biichner legt nur iiber die Art und Weise seines reflektierten Blicks auf die
Gegenstinde Zeugnis ab, nicht tiber die Dinge selbst.

»Objektivitite ist mit Biichners Wissenschaftsverstdndnis daher nicht im
ontologischen Sinn einer wesenhaften Erfassung der Welt, sondern zu-
nichst ganz allgemein als empirische »Beziechung auf einen dufleren Ge-
genstand« zu verstehen, wie die deutsche Lexikografie der 1820er-Jahre
den Begriff festlegt.'® Es empfiehlt sich fiir die Beurteilung von Biich-
ners anatomischer Titigkeit, diese moglichst neutrale Bezugnahme auf
das Gegenstiandliche mit der neueren Wissenschaftsgeschichte als ein
Ensemble von konkreten Praktiken und als Richtlinie fiir eine Technik
des wissenschaftlichen Selbst zu betrachten.'® Mit der Rede von >Objek-
tivitit« verbindet sich nicht nur ein epistemischer Anspruch, sondern sind
stets auch bestimmte Verfahrensweisen und ethische Haltungen des For-
schers angesprochen.”* Erst in dieser Perspektive erklart sich, wie der
von Kants Transzendentalphilosophie epistemologisch recodierte Begriff,
demzufolge >objektive Giiltigkeit« nicht der Natur der Sache, sondern
den apriorischen Bedingungen des Verstands zukommt, wihrend das
Subjektive dem psychologisch und empirisch Besonderen anhaftet,'” im
Verlauf des 19. Jahrhunderts um 180 Grad gewendet und bis heute mit
»emotionaler Distanz, Urteilenthaltung, Methoden und Messungen oder

152 Zur abenteuerlichen Geschichte des Begriffs von der Scholastik tiber Kant bis zur
Fehllektiire Kants im 19. Jahrhundert vgl. @iberblicksartig Daston/Galison 2007, S. 30f.
Die Brockhaus Real-Encyclopedie hdlt in der 6. Auflage von 1824 folgende Definition bereit:
»Object, Objectiv, Objectivitit. Object, Gegenstand, ist entgegengesetzt dem Subject, d.i.
einem Wesen, welches sich den Gegenstand vorstellen, ihn erkennen kann. [...] Objectiv
ist demnach gegensténdlich, und steht entgegen dem Subjectiven, d.i. Personlichen oder
dem Subject Angehérigen: Objectivitit, Gegenstindlichkeit, ist entgegengesetzt der
Subjectivitit oder Personlichkeit. Ob eine Erkenntnis oder eine Darstellung objectiv
oder nur subjectiv sei, macht einen bedeutenden Unterschied. Im ersten Fall ist sie der
wahren Beschaffenheit des Gegenstandes gemif}, im zweiten nur der Vorstellung, die
sich irgendeiner davon gemacht hat [...]. Ubrigens hat das, was allen Subjecten als das
Richtige und Wahre erscheint, den Werth des Objectiven« (Brockhaus 1824, Bd. 7, S. 5).

153 Vgl. Daston/Galison 2007, bes. S. 56. Zum Begriff der >Technologie des Selbst< vgl.
Foucault 2007, S. 287-317.

154 Zur Komplexion der heutigen Begriffsverwendung vgl. Daston 2003, S. 127: »Unsere
Verwendung des Wortes »>Objektivitit« ist auf hoffnungslose, jedoch zugleich erhellende
Weise verworren. Wir bezichen uns mit diesem Ausdruck gleichzeitig auf Metaphysik,
Methoden und Moral. Miihelos gleiten wir von Aussagen tiber die »objektive Wahrheit«
einer wissenschaftlichen Behauptung hintiber zu solchen tiber die >objektiven Verfahrens,
die einen Befund untermauern, und weiter zu solchen tiber die >objektive Haltungs, die
einen Forscher auszeichnet«.

15 Kant, KV B 122.

172

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

empirischer Zuverlassigkeit« verbunden wird.'*® Vom Ideal einer Praxis,
die das Subjekt aus dem Vorgang der Beobachtung auszuschalten ver-
sucht und den »Blick von Nirgendwo« feiert,’” ist Biichner indes weit
entfernt. Gegen eine solche »aperspektivische Objektivitit«,'*® wie sie seit
Mitte des 19. Jahrhunderts in einer ganzen Reihe von Wissenschaften
auftaucht und schliefllich mit dem Fotoapparat das Kennzeichen einer
mechanischen, von allen menschlichen Aktionen freien Wahrnehmung
glaubt gefunden zu haben," spricht allein schon die Tatsache, dass sich
Biichner mit Insistenz als Beobachter in der ersten Person meldet. Al-
lerdings ist der Umgang dieses Subjekts von Einstellungen gepragt, die
insofern als objektiv einzustufen sind, als sie vom Wissenschaftler beschei-
dene Zuriickhaltung und rezeptive Passivitdt verlangen — Biichner hat bei-
spielsweise Skrupel, den Tatsachen »Gewalt« anzutun, und er ist davon
iiberzeugt, dass sich der Forscher vor jedem Eingriff hiiten soll. Mit dieser
Selbsttechnik, die den Wissenschaftler, mit Foucault gesprochen, allererst
formt, lasst sich der Umstand angemessener begreifen, dass Biichner die
moralischen Argumente von Johannes Miiller aufnimmt und sich skep-
tisch gegeniiber dem Experiment duflert, wiahrend er im Gegenzug die
leidenschaftslose Unvoreingenommenheit der prizisen und detaillierten
Beobachtung als Tugenden einer wissenschaftlichen Untersuchung hoch-
hélt, und zwar ohne mit dieser Redlichkeit auch schon den Anspruch zu
verbinden, einen von jedem menschlichen Eingriff unverfalschten Gegen-
stand freizulegen. Die Tatsache ist auch fiir Biichner eine Zassache;'® sie ist
nicht vorgegeben, sondern das Resultat einer um >Objektivitit« bemiihten
Handlung. Gerade im Hinblick auf die modernen Wissenschaften hat die-
se Praxis in erster Linie »mit dem Erwerb und der Sicherung von Wissen
zu tun und nicht mit der letzten Wahrheit in der Natur (Metaphysik)«.'®!
Halt man sich vor Augen, dass Objektivitit »keine ahistorische Referenz«
ausweist,'%? sondern von einer Reihe medialer und textueller Verfahren
bestimmt ist, dann gewinnt die von Paul Feyerabend vorgetragene These
an Plausibilitdt, wonach die Gegenstindlichkeit als ein »Stilmerkmal« zu
beschreiben ist.'®® Mit der damit einhergehenden Einebnung des kategori-

156 Daston 2003, S.134. Zu Kants Begriff der Objektivitit vgl. Daston/Galison 2007,
S. 219-222.

157 Nagel 1992.

158 Daston 2003, S. 129.

159 Vgl. hierzu Daston 2001, S. 153.

160 Vgl. Hoffmann 2006, S. 7.

161 Daston/Galison 2007, S. 227.

162 Zimmermann 2009, S. 10.

163 Feyerabend operiert dabei mit dem Stil-Begriff von Alois Riegl; vgl. Feyerabend 1984,

173

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

alen Grabens zwischen Kunst und Wissenschaft, der gerade im 19. Jahr-

hundert (nicht ohne Ausnahmen, wie Biichner zeigt) von beiden Seiten

zementiert worden ist,'%* ldsst sich das Mémorre abschlieflend nicht nur mit

Bezug auf die instrumentalen Ausriistungen resiimieren, sondern auch im

Hinblick auf den Darstellungsmodus analysieren.

Biichners empirische Untersuchung am Nervensystem der Fische stellt

fir die wissenschaftliche Praxis einen ebenso problembewussten wie

um Prizision bemiihten Umgang mit den medialen Zurichtungen der

Wahrnehmung aus. Das betrifft erstens die professionelle Praparierung

des Objekts (Skalpell, frische Fische, Alkohol) und zweitens die Schér-

fung der Sinne mithilfe technischer Mittel (Lupe). Drittens umfasst die-
ses Verfahren die Aufzeichnung der Beobachtungen, die im ersten Teil
des Mémorre prasentiert wird. Mit Bezug auf die seit dem 17. Jahrhundert
wirkende Gattungstradition des wissenschaftlichen Protokolls ldsst sich
festhalten, dass die Beschreibung der anatomischen Sektionen die Lupe
des Forschers ersetzen und die Sprache den ungestérten Durchblick auf
die Tatsachen freigeben soll.'®® Der hierfiir erforderliche schmucklose Stil
dient nicht nur dazu, die Beobachtungen zu dokumentieren, sondern ist
auch erforderlich, damit sie beglaubigt und in diesem Sinn tGberhaupt
erst als wissenschaftliche Tatsache realisiert werden kénnen.'*® Die Deut-
lichkeit der Rede erhdlt somit die performative Aufgabe, die Akte des

Sezierens, des Beobachtens und des Protokollierens verlustfrei zu subs-

tituieren. Wie Helmut Miuller-Sievers, der sich als Erster auf die elocutio
S. 78: »Die Wahl eines Stils, einer Wirklichkeit, einer Wahrheitsform, Realitits- und
Rationalitatskriterien eingeschlossen, ist die Wahl von Menschenwerk. Sie ist ein sozialer
AKkt, sie hangt ab von einer historischen Situation, sie ist gelegentlich ein relativ bewufiter
Vorgang — man tiberlegt sich verschiedene Moglichkeiten und entschliefit sich dann fiir
eine -, sie ist viel ofters direktes Handeln aufgrund starker Intuitionen. >Objektive ist
sie nur in dem durch die historische Situation vorgegebenen Sinn, auch Objektivitit ist
ein Stilmerkmal (man vergleiche etwa den Pointillismus mit dem Realismus oder dem
Naturalismus). Man entscheidet sich also fiir oder gegen die Wissenschaft genauso, wie
man sich fir oder gegen punk rock entscheidet«.

164 Vgl. Hagner 2001, S. 135. Dazu Zimmermann 2009.

165 Fr die Etablierung der durchsichtigen Rede gegen jeden Wortschmuck im Umkreis der
Royal Society bzw. bei Boyle und die bei ihm auftauchende Metapher von der Sprache
als Linse oder als Teleskop vgl. Shapin 1984, S. 495: »Another technique for displaying
modesty was Boyle’s professedly rnaked way of writing«. He would eschew a >floridc
style; his object was to write >rather in a philosophical than a rhetorical strain<. This
plain, puritanical, unadorned (yet convoluted) style was identified as functional. It served
to exhibit, once more, the philosopher’s dedication to community service rather than to
his personal reputation. Moreover, the »florid« style to be avoided was a hindrance to the
clear provision of virtual witness; it was, Boyle said, like painting >the eye-glasses of a

telescope«.
166 Vgl. Niehaus/Schmidt-Hannisa 2005.

174

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von Biichners Abhandlung eingelassen hat, anmerkt, ist dieses Ideal des
»anatomischen Schreibens« einerseits an die Niichternheit des Stils gebun-
den — Verzicht auf jede Interpretation, Parataxe, Literalitit, der »genaue
Bericht tiber selbstbeobachtete Phanomene«, kein Wille zur Komposition,
die iiber die detaillierte Beschreibung der Nervenbahnen hinausgeht und
sich nicht ausschliellich vom Objekt her bestimmt.'® Dieser Positivismus
der Beschreibungen korrespondiert andererseits mit einer Rethe von bild-
lichen Darstellungen am Ende des Meémoire.'® Hier liefert Biichner eine
tabellarische Ubersicht (Zableau) iiber das analoge Verhiltnis zwischen
den Anschwellungen des Hirnmarks und den urspriinglichen Hirnnerven
bzw. den Schidelwirbeln sowie eine von Erlauterungen begleitete Tafel
(Planche) mit insgesamt achtzehn Abbildungen vom Gehirn der Barbe.
Der mediale Wechsel vom Schriftlichen zum Ikonischen folgt dem eviden-
ziellen Fluchtpunkt der Deskription und der Interpretation in Biichners
Meémorre: Gegenstand und These der Abhandlung sollen gleichermafien
vor Augen gestellt werden. Wihrend die Tabelle die Erkenntnisse des
zweiten Teils zusammenfasst und visualisiert, zeichnet die Tafel die im
ersten Abschnitt beschriebenen Nervenbahnen im Detail nach. Biichners
kunstfertige und filigrane Kupferstiche, die mit denjenigen Cuviers Schritt
halten kénnen, flankieren den Text nicht einfach nur als applizierte II-
lustrationen, sondern sie tiberfithren das Gesehene so in das Bild, dass
die anatomische Zeichnung fir die Beobachtung einstehen kann. Zwar
présentiert die Planche nicht das einzelne anatomische Priparat, aber sie
liefert die primitiven Strukturen der Nervenverldufe und damit zugleich
einen Beleg fir Biichners Thesen tiber die Analogieverhdltnisse von Rii-
ckenmark und Schidelwirbeln.!®® Ein »Naturalismus des individuellen
Objekts mit seinen irrefithrenden Besonderheiten« ist hier noch nicht zu
finden."” Wie Buichner in der »Erlauterung der Tafel« jedoch hervorhebt,
beansprucht er, mit den Abbildungen kein »Produkt der Phantasie«, son-
dern eine »Nachahmung der Natur« zu liefern.””* Dieser Kommentar ist

167 Muller-Sievers 2003, S. 78.

168 Im Erstdruck stehen die tabellarische Ubersicht und die Abbildungen mitsamt den
begleitenden Erlauterungen (Legende) am Schluss der Studie und stehen also nicht
am Ende des ersten bzw. des zweiten Teils, wie Miiller-Sievers behauptet (ebd.,
S.79). Deshalb ldsst sich m.E. die von ithm reizvoll herausgearbeitete Symmetrie von
'Beschreibung-Abbildung« im ersten vs. >Interpretation-Tabelle« im zweiten Teil (vgl.
ebd., S. 86) nicht aufrechterhalten. Vgl. das Faksimile des Erstdrucks in: Bichner GW,
Mémarre, S. 50-57.

169 Biichner MBA 8, S. 292.

170 Daston/Galison 2007, S. 45.

171 Biichner MBA 8, S. 104.

175

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deshalb von besonderem Interesse, weil die Abbildungen an der Mimesis
der Beschreibungsprosa orientiert werden und detaillierte Angaben tiber
die Organisation des Nervensystems veranschaulichen sollen - die Tafel
erscheint insofern >charakteristischs, als sie den Typus in einem Einzelpha-
nomen verortet."’? Biichners Hinweis ist aber auch deshalb bemerkens-
wert, weil er darauf aufmerksam macht, dass der Realititseffekt der Ab-
bildungen grundlegend auf einen schriftlichen Hinweis zurtickgeht. Die
Planche erklart sich als Bild offenbar nicht von selbst. So wie der Text zur
Veranschaulichung auf das Ikonische angewiesen ist, benétigt die Tafel
umgekehrt die Schrift, um tiberhaupt lesbar« zu sein. Die Deutlichkeit der
Darstellung ist wieder einmal auf einen Uberschuss ausgerichtet — zwar
versprechen die Abbildungen zum Ende eine unmittelbare Ubersicht, je-
doch erweisen sie sich als nicht weniger blind und erklarungsbediirftig.
Dieses Zusammenspiel von Bild- und Textpraxis, das in Biichners Studie
eine Inkongruenz der beiden Darstellungsmodi und zugleich ein amime-
tisches Moment der Wiedergabe hervortreibt, ist fiir die anatomischen
Untersuchungen der Zeit keineswegs ungewohnlich, sondern geradezu
kennzeichnend. Doch zeigt dies umso mehr, dass die wissenschaftliche
Abhandlung im Wesentlichen gerade dort, wo sie die Phinomene auf
keine Naturwahrheit hin transzendiert und zusehends um exakte Objek-
tivitdt bemiiht ist, einen méglichst realistischen Stil der Visualisierung ein-
begreift.'”?

Im Zuge einer postmetaphysischen Wissenschaft, wie sie Biichner sys-
tematisch aus der Kritik am dogmatischen Rationalismus ableitet und
praktisch mit seiner eigenen Naturforschung im Blick hat, erweist sich
die Deutlichkeit als ein heterogenes Ensemble von medialen, stilistischen
und kognitiven Techniken. Fir die prazise (sinnliche und begriffliche) Er-

172 Zur Unterscheidung von idealen< und >charakteristischen< Bildern im Ubergang
vom 18. zum 19. Jahrhundert vgl. Daston/Galison 2002, S. 42 und dies. 2007, S. 87:
»Die charakteristischen Bilder in Atlanten des frithen und mittleren neunzehnten
Jahrhunderts markieren den Ubergang zwischen denjenigen Werken, die Naturwahrheit
durch unverhohlene Darstellung des Typischen [...] hatten vermitteln wollen, und jenen
spiteren Atlanten, die sich um mechanische Objektivitit bemiihtenc.

173 Vgl. Flecks Untersuchung der anatomischen Atlanten im Ubergang vom 17. zum
19. Jahrhundert in: Fleck 1980, S. 178ff. Zur grundlegenden Bedeutung von Kunst
fur den wissenschaftlich objektiven Stil vgl. Zimmermann 2009, S.18: »Erst das
kinstlerische Kénnen, das es Galilei erlaubte, das Gesehene in die Zeichnung zu
iberfithren und die Zeichnung fiir das Gesehene einstehen zu lassen, erméglichte eine
»objektivec Darstellung. Gezeigt ist damit nicht nur, dafi sich wissenschaftsgeschichtlich
die Trennung von Kunst und Naturwissenschaft nicht aufrechterhalten lafit, sondern
dafl Wissenschaftler und Kinstler bei der Bestimmung objektiver Erkenntnis eine
grundlegende Rolle spielen«.

176

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fassung des Objekts ist damit der methodische Umgang mit Bedingungen
adressiert, der auf immer genauere Verfahren dringen muss und - tiber
Biichner hinaus - tatsichlich auch dringen wird. Das gehért zur Ge-
schichte und Dynamik der modernen Wissenschaften. Biichners anato-
misches Schreiben, das sich mit der positivistischen Protokollierung der
somatischen Zergliederungen kundtut, lauft im Kontext der Abhandlung
iiber das Nervensystem der Fische aufgrund einer inneren Bedeutungsar-
mut auf einen visuellen, jedoch keineswegs selbst-evidenten Uberschuss
der Deskription hinaus. Wie sich damit zeigt, ist fiir die wissenschaftliche
Praxis der Riickgriff auf Verfahrenweisen, die man gemeinhin der Kunst
zurechnet und die fiir die sinnliche Vergegenwirtigung zustindig sind,
keineswegs sekunddr, sondern von primérer Bedeutung.

Vor dem Hintergrund dieses systematischen Zusammenhangs kann es im
Folgenden nicht einfach darum gehen, den Umstand herauszustellen, dass
Biichners literarische Schriften wesentliche Impulse und Themenfelder aus
dem Bereich der Wissenschaft aufnehmen. Das Verhiltnis von szientifi-
schem und poetischem Schreiben ist vielmehr als ein ebenso reziprokes wie
intimes zu verstechen: Weder gibt es einen kategorialen >Bruch« zwischen
Wissenschaft und Kunst, noch schlieflen sich die beiden Bereiche als in sich
abgeschlossene gegenseitig aus.”* Um die herausragende Bedeutung der
anatomischen Forschung fiir seine literarische Schreibweise zu unterstrei-
chen, hat man im Falle Buchners zu Recht von einer »somatischen Poesie«
gesprochen: »Die neuen, dramatischen Antriebskrifte erscheinen im Licht
medizinischer Mikroskopie, es sind Erkundungsgédnge ins Vegetative, Fall-
studien am lebenden Objekt und en détaik, schreibt Durs Griinbein in seiner
Rede zur Entgegennahme des Georg-Biichner-Preises von 1995." Biich-
ners Literatur, die sich in den wenigen Jahren von 1834 bis 1837 parallel zu
seinen naturwissenschaftlichen und philosophischen Studien realisiert, ist
nach dem Modell des anatomischen Schreibens kiihl im Ton, niichtern im
Vorgehen, transparent im Stil. Es ist nur konsequent, wenn an keiner Stelle
entschieden werden kann, ob sich Biichner als Dichter oder Wissenschaft-
ler verstanden hat. Den Konvergenzpunkt markiert die ungertihrte, wenn

174 Fiir einen Uberblick iiber die Forschungspositionen zum Verhiltnis zwischen Kunst und
Wissenschaft bei Biichner vgl. Borgards 2009, S. 129.

175 Grinbein 1995, S. 16. — Vgl. auch ebd., S. 8f.: »Was ihm gelang, war nichts Geringeres
als eine vollstindige Transformation: Physiologie aufgegangen in Dichtung. [...] Fafit
man Dichtung als eine eigene Sprache neben all den anderen Sprachen auf, dann
wurde hier ein Grofteil aller ihrer Beugungsformen modifiziert, zum Vorschein kam
eine hértere Grammatik, ein kélterer Ton: das geeignete Werkzeug fiir die vom Herzen
amputierte Intelligenz.« — Vgl. hierzu in der neueren Forschung: Borgards 2007; Pethes
2009, S. 264.

177

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

man so will: die >kaltbliitige« Haltung des klinischen Beobachtens. Wie sich
mit der Dissertation indes herausgestellt hat, setzt sich das Gebot der Deut-
lichkeit in einer Praxis des Uberdeutlichen fort - es ist dieser zwielichtige
Exzess aus lauter Niichternheit, der auch die Drastik von Biichners radikal-
realistischer Literatur bestimmt.

2. Drastik

Im Brief an die Familie vom Februar 1834 streicht Biichner das Bemiihen
hervor, »[a]lles, was existirt, bey seinem Namen zu nennen«.'”® Mit die-
sem Projekt, die Realitdt nach dem Modell der Deutlichkeit zu referieren,
verbindet sich fiir Biichners (wissenschaftliche, poetische, politische) Pro-
duktion jedoch eine grundlegende Schwierigkeit. Bereits die Schrift zum
Nervensystem der Fische hat gezeigt, dass die Evidenz des anatomischen
Protokolls ein amimetisches Moment der Wiedergabe ausstellt und zu ei-
nem ebenso supplementiren wie briichigen Zusammenspiel von visuellen
und textuellen Strategien fihrt. Im Hinblick auf die angemessene Ein-
schiatzung von Biichners literarischem Realismus ist es ausschlaggebend,
diesen Sachverhalt im Auge zu halten. Mit Dantons Worten ist zu bertick-
sichtigen, dass der Zugriff auf die Wirklichkeit stets auf etwas Unnennba-
res stofit: »[...] es fehlt uns was, ich habe keinen Namen daftr, wir werden
es uns einander nicht aus den Eingeweiden herauswiihlen, was sollen wir
uns drum die Leiber autbrechen?«'”” Wo der physiologische Blick die sti-
listische Eigenart nach sich zieht, dass Dinge unverbliimt vorgetragen und
mit grellen Bildern »auf’s Deutlichste« vor Augen gestellt werden,'” rithrt
der hyperbolische Zug dieser Tendenz von einer nicht iberwindbaren
epistemischen Mangelhaftigkeit, von etwas, fur das es kein nomen proprium
gibt und das sich nicht darstellen ldsst. Mit dem Begriff der >Drastiks, der
vielfach fiir Biichners Werk bemiiht worden, bislang jedoch ohne Kontu-
ren geblieben ist,”” soll dieses Phianomen erfasst werden. Wie die noch
unentdeckte Genealogie des Konzepts im 19. Jahrhundert zeigen kann,

176 Buchner BW, S. 35.

177 Biichner SW I, S. 39 (Danton’s Tod I1/1).

178 Gottschall 1855, Bd. 2, S. 367.

179 Vel. beispielsweise die Aulerungen Begemanns zur Rezeption Biichners in der Zeit des
Realismus: Begemann 2009, hier S. 323: »Generalisierend laf}t sich sagen, dafl Biichner
als ein hochst talentierter, ja genialer Autor erscheint, der jedoch mit seiner Drastik,
seinen Zynismen und der vermeintlichen Formlosigkeit seiner Werke an die Grenze des
Kunstfahigen gegangen sei bzw. diese bereits deutlich tiberschritten habe«.

178

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

erklart sich die an der dufleren Grenze des klassischen Systems operie-
rende Mimesis der Wirklichkeit nicht nur aus einer intimen Koppelung
von Kunst und Wissenschalft. Die édsthetische Karriere der »Drastik« kenn-
zeichnet von Beginn an die Auffassung einer im Kern gestorten Repra-
sentation. Um diese Gemengelage genauer ermessen zu kénnen, bedarf
es an dieser Stelle eines begriffsgeschichtlichen Exkurses, der nicht von
ungefahr auf Friedrich Schlegels Dramentheorie zuriickfihrt. Dieser Be-
zugsrahmen wird sich fiir die Untersuchung von Biichners poetischen
Schriften, die in der deutschen Literatur die Anfinge einer Asthetik des
Drastischen markieren, von zentraler Relevanz erweisen.

Geburt der Drastik aus dem Geist der Romantik (Friedrich Schlegel)

Die Rede von »drastischen< Kunstwerken, wie sie sich in den asthetischen
Lexika des 19. Jahrhunderts zu etablieren beginnt,’®® wird in genuiner
Weise von der frithromantischen Poetik gepriagt und in Umlauf gesetzt.
Bedenkt man, dass >Drastik« neueren kunsttheoretischen Versuchen zu-
folge als eine in der modernen Kulturindustrie ausgebildete, um »Ge-
nauigkeit« und »distinkte Schirfe« bemiihte, »extrem deutliche« Verfah-
rensweise verstanden und tiber den blanken Gegensatz zu »Romantik,
Idealismus, Metaphorik, High-Mindedness, Belletristik« profiliert wird,®!
kann dieser Umstand einigermafien tiberraschen. Jenseits einer solch pau-
schalen Rezeption der isthetischen Uberlieferung belegt Drastik jedoch
ein der romantischen Dichtung(stheorie) inhdrentes Spannungsmoment,
dessen Struktur und Fortleben nach dem vermeintlichen Ende der Kunst-
periode noch zu erschlieflen sind.

Die Geburtsstunde des Drastischen als Begriff der Asthetik ist genau da-
tierbar. Er taucht ohne jede Erlduterung mit dem 42. AthendumsFragment
von 1798 auf, in dem Friedrich Schlegel kurz und biindig festhalt: »Gute
Dramen miissen drastisch sein«.’® Diese erklarungsbediirftige Reflexi-
on, die mit August von Kotzebue eine unverziigliche und - vermittelt
tiber Heinrich Heine - langfristige Resonanz gefunden hat,'® ist dafiir

180 Vgl. Jeitteles 1839, Bd. 1, S. 216.

181 Dath 2005, S. 35f.

182 Schlegel, KFSA 2, S. 171.

183 Kotzebue veroffentlicht 1799 das in satyrisch-polemischer Absicht geschriebene und im
Oktober desselben Jahres vor den Augen Friedrich Schlegels in Leipzig uraufgefiithrte
Gelehrtenstick Der hyperboreeische Esel, das der Verfasser mit ausdriicklichem Verweis
auf das AthendumsFragment als ein »drastisches Drama« bezeichnet: »IThnen, meine
gunstigen Herren [d.i. den Herren Verfasser und Herausgeber des Athendum), widme
ich diesen Versuch, Thre Lehren auch in das grofie Publicum zu verbreiten, und sie

179

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auschlaggebend, dass der Rede vom Drastischen in den ersten Dekaden
des 19. Jahrhunderts eine ausschliefilich dramentheoretische Bedeutung
zukommt. Mit dem alliterierenden, seine Forderung bekriaftigenden Wort-
spiel aktiviert Schlegel nicht nur die etymologische Verwandtschaft der
beiden Ausdriicke: sowohl >Dramac als auch »drastisch«leiten sich (wie der
Aristoteles-Leser weif})'® von gr. 3p@v, >tun, handeln, bewirken< ab'® —
das Postulat ruft zudem ein fiir die Gattung spezifisches Moment auf, das
sich nicht reibungslos in den Kontext der frithromantischen Poetik fiigt.

Schlegel orientiert sich bei seinen programmatischen Uberlegungen am
Vorbild des Romans und entwickelt dieses in komplexer Weise ebenso
sehr in Abgrenzung zum Schauspiel, wie er das Dramatische als konsti-
tutives Moment der progressiven Universalpoesie integriert.'®® Den For-
mulierungen im wenig spdter erschienenen Gesprdich iiber die Poesie (1800)
zufolge ist das Schauspiel durch eine denkbar spannungsreiche Stellung
charakterisiert. Wihrend der Roman auf ein >unsichtbares< »Reich der
Poesie« unter der Bedingung ausgerichtet wird, dass der Leser die »duf}-

folglich gemeinniitziger zu machen. [...] Ich bilde mir ein, ein gutes Drama gemacht
zu haben, denn es ist drastisch, und Sie selbst sagen: Gute Dramen miissen drastisch seyn«
(Kotzebue 1799, S. 5; Hervorh. im Orig. gesperrt). Das Stiick ist der Versuch, sich tiber
die notorisch mit dem Vorwurf des Unsinnes konfrontierten AthendumsFragmente lustig
zu machen (vgl. hingegen zu Schlegels »Ironie der Unverstandlichkeit«: Schumacher
2000, bes. S. 159-255). Kotzebues — im Ubrigen ungewollt selbst eingerdumter —
Unverstand vorausgesetzt, meint >drastisch« hier nichts weiter, als dass die dramatische
Auffiihrung dazu geeignet sei, den unverstiandlichen Schriften Schlegels mit einer
»fafilichern Form« zu Anschaulichkeit und Deutlichkeit zu verhelfen. Kotzebue schreibt
in der Queignung ironisch: »Ich wollte ihm das Lastermaul stopfen; ich deutete auf Ihre
Fragmente. Da sagte er: die meisten wiren hoher Unsinn, den Niemand, auch Sie selbst
nicht einmal verstiinden. Langer konnte ich mich nicht halten, denn eben ergriff mich
ein Gedanke [...] und frohlockend rief ich aus, daf} es diesen herrlichen Fragmenten
nur an einer fafllichern Form fehle um verstanden zu werden; daf sie nur nicht eben
Igele seyn miifiten, und daff ich mich selbst anheischig mache, sie in dramatischer Form
so darzustellen, daf§ Jedermann Lust und Freude daran haben solle« (ebd., S. 7f.). Das
Stiick spielt mit dem komischen Effekt, der entsteht, wenn hochartifizielle Phrasen auf
die Biithne gebracht werden — die Figur des »Karl« redet ausschliefllich mit Wortmaterial
aus den AthendumsFragmenten und hat das Publikum nachweislich immer wieder zu
Gelichter Anlass gegeben (vgl. zur Rezeption des Hyperboreeischen Esel als >drastischem
Stiick<: Schmitz 1992, S. 317-328). Damit hat Kotzebue die wesentliche Pointe, um die
es in Schlegels Fragment vom drastischen Drama geht, namlich um das Problem vom
medialen Sprung der Schrift zu leibhaftiger Prasenz auf der Bithne, nur intuitiv und
ohne jede Auswirkung auf Begriff und Praxis des Dramas erfasst. In dieser generellen
Bedeutung der sinnlichen Veranschaulichung von Begriffen geht das Adjektiv »drastische«
in die deutsche Stilistik des 19. Jahrhunderts ein (vgl. Becker 1884, S.240).

184 Vgl. Aristoteles, Poet. 1448a.

185 or. §pactikdg bzw. Spactiiprog (dt. »tatig, statkréftige, >zur Ausfithrung gehorigy).

186 Vgl. das AthendumsFragment 116 in: Schlegel, KSFA 2, S. 182f.

180

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

re Form« der Darstellung ausblendet,'® ist das Drama fir die sinnliche
Wahrnehmung auf der Bithne geschrieben:

Sie verlangten gestern [...] eine Definition, was ein Roman sei; mit einer Art,
als wiilten Sie schon, Sie wiirden keine befriedigende Antwort bekommen. Ich
halte dieses Problem eben nicht fiir unaufléslich. Ein Roman ist ein romantisches
Buch. - Sie werden das fiir eine nichtssagende Tautologie ausgeben. Aber ich
will Sie zuerst nur darauf aufmerksam machen; dafl man sich bei einem Buche
schon ein Werk, ein fiir sich bestehendes Ganze denkt. Alsdann liegt ein sehr
wichtiger Gegensatz gegen das Schauspiel darin, welches bestimmt ist angeschaut
zu werden: der Roman hingegen war es von den éltesten Zeiten fur die Lektiire,
und daraus lassen sich fast alle Verschiedenheiten in der Manier der Darstellung
beider Formen herleiten. Das Schauspiel soll auch romantisch sein, wie alle Dicht-
kunst; aber ein Roman ists nur unter gewissen Einschrankungen, ein angewandter
Roman. Der dramatische Zusammenhang der Geschichte macht den Roman im
Gegenteil noch keineswegs zum Ganzen, zum Werk, wenn er es nicht durch die
Beziehung der ganzen Komposition auf eine hohere Einheit, als jene Einheit des
Buchstabens, tiber die er sich oft wegsetzt und wegsetzen darf, durch das Band der
Ideen, durch einen geistigen Zentralpunkt wird. '8

Schlegels Ausfithrungen gehen von einer medialen Differenz aus und set-
zen das Drama mit dem pragmatischen Hinweis vom Roman ab, dass die-
ses »bestimmt ist angeschaut zu werden«. Wahrend der Roman seit jeher
fur die Lektiire vorgesehen ist, orientiert sich die dramatische Dichtung
an der szenischen Realisierung und besitzt den wesentlichen Zweck in der
Performanz auf der Bithne. Bei aller Einebnung der Unterschiede durch
die Universalpoesie bleibt diese Abgrenzung in Schlegels Gattungssystem
bestehen. Aus dieser medienspezifischen Pramisse werden die »Verschie-
denheiten in der Manier der Darstellung« abgeleitet. Der Roman als »ro-
mantisches Buch« par exellence zeichnet sich nicht durch die Moglichkeit
leibhaftiger Gegenwart im Theater, sondern durch die Tendenz auf eine
héhere und exklusiv schriftgenerierte Einheit aus. Die Bestimmung des
Poetischen als unendlicher Bewegung zum Geist entspringt Schlegels epi-
stemologisch begriindeter Semiologie des Buchstabens. Im Unterschied
zur aufkldrerischen Zeichenlehre, fir die Sprachen als zwar notwendige,
aber letztlich stérende Mittel des reinen Denkens gelten, setzt Schlegel eine
auch im idealen Fall nicht zu tiberwindende Konvergenz von Buchstabe
und Geist, von Sprechen und Denken voraus. Der »gesamte Geist ist als

187 Ebd., S. 307: »Das Reich der Poesie ist unsichtbar. Wenn ihr nur nicht auf die dufire
Form seht, so konnt ihr eine Schule der Poesie in ihrer Geschichte finden, grofler als in
irgendeiner andern Kunst«.

188 Ebd., S. 335.

181

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wort constituiert«'® — eine kognitive Aktivitdt jenseits der Sprache gibt
es fiir Schlegel nicht. Die Differenz zu den Projekten Leibniz’ und Wolffs
besteht also weniger in der Annahme, dass Zeichensysteme epistemisch
unabdingbar sind, als vielmehr im affirmativen Gestus, mit dem die Kon-
sequenzen aus dieser Pramisse gezogen werden, ohne auf eine Korrektur
durch eine erlésende lingua universalis zu schielen. Schlegels erkenntnisthe-
oretische Aufwertung des sprachlichen Zeichens als origindrem Medium
des gesamten Denkens zéhlt namlich nicht nur Fragen der Darstellung und
der Rhetorik, kurz: der »Kunst« zu den prioritiren Aufgaben von Philo-
sophie und Wissenschaft'®” — mit der Emphase auf die Produktivitit des
Buchstabens zeigt sich zudem, dass die transzendierende Ausrichtung auf
den Geist der Poesie mit Mitteln operiert, die endlicher und unendlicher,
materialer und idealer Natur zugleich sind.'!

Dieses »Widersprechende«, das den grundlegenden semiologischen Auf-
riss von Schlegels Philosophie bildet,'”* wirkt auch in der verschrankten
Gegeniiberstellung von Romantischem und Dramatischem nach. Mit der
Idee von der progressiven Dichtung besitzt Letzteres in spezifischer Weise
die Aufgabe, zum entmaterialisierten Reich der Poesie hinzufithren, ohne
jedoch selbst mit dieser idealen Dichtung tibereinstimmen zu kénnen. In
diesem Sinn halt Schlegel an anderer Stelle ausdriicklich fest: »Dramen
[...] sollen den Menschen zur Poesie des Lebens fithren, locken, kénnen
sie nicht schon voraussetzen«.'”® Die Transzendentalpoesie, so muss man
daraus schlieflen, bleibt durchweg auf Mittel angewiesen, die der Totali-
sierung als >héherer Einheit« strukturell entgegenstehen — und zwar zuge-
spitzt gerade dort, wo Schlegel auch fiir das Schauspiel einfordert, dass es
selbstredend romantisch zu sein hat »wie alle Dichtkunst«.

Fiir die Bithne hat diese Poetik einschneidende Folgen, die sich in Begrif-
fen der Kunstautonomie fassen lassen.' Das romantische Drama ist von
jeder pragmatischen Funktionalisierung nach auflerliterarischen Gesichts-

189 Schlegel, KFSA 18, S. 291.

190 Ebd., S. 384: »Man sagt, Philosophie sey erfunden und nichts tibrig als sie darzustellen,
d.h. ALLES; denn sie hat ja keinen Inhalt, die Form ist also alles, der classisch geistreich
energische Buchstabe«. — Schlegel, KFSA 2, S. 306: »Und Darstellung ist Sache der
Kunst, man stelle sich wie man auch wolle«. — Vgl. zu Schlegels >grammatologischerx
»Apologie des Buchstabens« grundlegend: Menninghaus 1987, bes. S. 81-85.

191 Vgl. hierzu ausfithrlich Wietholter 2001, bes. S. 598ff.

192 »Das eigentlich Widersprechende in unserm Ich ist, dafl wir uns zugleich endlich und
unendlich fithlen; dies braucht nicht weiter erkldrt zu werden« (Schlegel, KFSA 13,
S. 334f.).

193 Schlegel, KFSA 18, S. 292.

194 Vgl. hierzu generell Kremer 2003, S. 89f.

182

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

punkten befreit. Mit seiner Vorliebe fir fiktionsironische und metadrama-
tische Elemente ist es als »eine Form der Selbstdarstellung von Poesiex, als
szenische Schrift-Dichtung zu lesen.'” Nicht von ungefihr hat die Gattung
des >Lesedramas< in der Romantik Konjunktur.!”® Fiir Schlegel er6ffnet
jedoch gerade die Performanz auf der Bithne den Schauplatz fir die dem
literarischen Spiel inhdrente Antinomie von Poetizitit und Theatralitit.
Wenn gelten kann, dass sich romantische Dichtung von der normativen
Michtigkeit des Mimesis-Postulats 16st und an den Leitideen des Wunder-
baren, der produktiven Fantasie und der Verwirrung des Realitdtsprinzips
orientiert, dann fithrt die dramatische Form allein der medialen Eigenlo-
gik zufolge, wie Schlegel schon in seinen frithen Literarischen Notizen fest-
gehalten hat, eine hartnickige »Unangemessenheit fiir das romantische
Kunstwerk« vor Augen.'”” Diese Theateruntauglichkeit hiangt primar mit
der korperlichen Prisenz des Schauspielers zusammen, denn diese lasst
sich der Transzendentalpoesie nicht restlos integrieren.

Mit der im 42. AthendumsFragment vorgetragenen These, wonach gute
Dramen drastisch sein miissen, gibt Schlegel nicht nur eine die Gattung
pragende Spannung zwischen Poesie und Nicht-Poesie zu bedenken - die
ronische Geste, mit der er das romantische Drama programmatisch zum
Schauplatz eines Widerspruchs bestimmt, zeigt an, dass es sich hierbei nicht
um einen »Synthetisierungsversuch« handelt, wie in der Forschung immer
wieder behauptet wird.'”® Demgegentiber markiert die Drastik des Dra-
mas fir Schlegel gerade die Unméglichkeit einer vollkommenen Synthese
zwischen dem Ideal der Poesie und dem Bereich des Physischen. So sehr
das romantische Lese-Schauspiel mit der »Produktion sekundérer Prasenz«
»eine [dramatische] Intensivierung der Idee vom Leben als Buch« »auf ei-
ner imaginierten Bithne« bezwecken mag'” - die »drastischec Wirkung stellt
sich erst dort ein, wo die forcierte Kunstlichkeit des Textes auf der realen
Szene leibhaftig wird und das Gefiige von Literarizitit und Theatralitit als

195 Vgl. zum romantischen Drama allgemein: Scherer 2003, hier S. 50.

196 Vgl. Kremer 2003, S. 209 f.

197 Schlegel 1980, S. 68: »Die Parodie der dramatischen Form bei Sh[akspeare] entspringt
wohl aus ihrer Unangemessenheit fiir das romantische Kunstwerk.« Vgl. dazu
grundlegend Scherer 2003, S. 121: »Dem Begriff des romantischen Dramas, nimmt
man sowohl das Romantische im diskutierten Selbstverstindnis als auch das Drama in
seiner Eigengesetzlichkeit als bithnenfahige literarische Form fur sich je ernst, inhériert
demnach ein Widerspruch in sich: Ein sinnlich bzw. real Gegebenes in Bewegung zerstort
die Phantasie und deren Beweglichkeit. [...] Romantische Phantasie und dramatische
Prisenz, noch knapper: Phantasie und Prisenz schlieflen einander aus«.

198 Vgl. ebd. 2003, S. 513f.

199 Ebd., S. 124.

183

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

irreduzibler Bruch erfahren wird. Emen solchen Effekt scheint Schlegel in
seinem einzigen, 1802 uraufgefithrten Drama Alarcos provoziert und damit
die seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts etablierten Konventionen
der Illusionsbithne herausgefordert zu haben. Der zeitgendssische Zuschau-
er hat entsprechend verstort reagiert und diese Irritation als ungewollte Ko-
mik ausgelegt. Wihrend der Auffithrung ist das Publikum zur Freude des
anwesenden August von Kotzebue an der Stelle, wo der Konig allein aus
der Furcht zu sterben tatsachlich stirbt, »in dem unbéndigsten Geldchter«
ausgebrochen und hat damit das fast durchweg ablehnende Urteil der Zeit
vorgezeichnet.”” Mit dem Vorwurf von Schlegels angeblich mangelhaftem
dramatischen Talent ist die Moglichkeit, dass die Storung des dsthetischen
Scheins einer gezielten Strategie entspringt, noch nicht einmal in Erwédgung
gezogen worden. Die Inkompatibilitit von psychologisch unwahrscheinli-
cher, das heifdt: in gesteigertem Mafle gekiinstelter Handlung und theat-
ralischer Wirkung liegt jedoch im Konzept des »drastischen Dramas«< be-
griindet. Schlegels Angriff auf die Theaterkonventionen der Zeit, der mit
dem seit der Poetik der Aufklirung geltenden Gesetz der Wirklichkeits-
treue bricht, zielt dahin, einer sympathetisch einfithlenden Rezeption nach
den Regeln des Illusionstheaters durch die iibersteigerte Artifizialitit der
Handlung den Boden zu entziehen. In diesem Sinn hat August Wilhelm
Schlegel Alarcos treffenderweise als »fast tibertrieben drastisch« qualifiziert.2"
Mit diesem Urteil kommt nicht nur die programmatische Ausrichtung des
Stiicks im Sinne des 42. AthendumsFragments zum Tragen, sondern es ge-
winnt auch ein Zug an Bedeutung, der dem Drastischen zu eignen scheint
und der sich im romantischen Kunstwerk mit der Tendenz zur dsthetischen
Autonomisierung nicht synthetisieren lasst, ndmlich ein hyperbolischer und
in der Konsequenz amimetischer Zug der szenischen Performanz. Wie man
schlielen muss, adressiert Friedrich Schlegels poetologische Reflexion ei-
nen medienspezifischen, in genuiner Weise an die reale Auffithrung des ro-
mantisierten Dramas gekniipften Effekt, der durch die Uberschreitung des
"Textes zur leibhaftigen Préasenz auf der Biithne zustandekommt und der den
angeblich autonomen Bereich eines imaginierten Theaters iiberschreitet.

»Drastik< benennt im frithromantischen Kontext mit anderen Worten eine
Offnung des Literarischen auf etwas, das die Auflerlichkeit der Schrift
in eine szenische Prasenz der Korper iibersetzt. Erst in diesem Sinn wird

200 Vgl. zur Rezeption des Stiicks: Meier 1996, S. 194ff. — Clemens Brentano hat die Kritik
im Brief vom 8. September 1802 an Achim von Arnim auf den Punkt gebracht: »Der
Alarkos ist wirklich das schlechteste, waf} ich kenne, und eigentlich griindlich komisch,
mit solcher Kiinstlichkeit schlecht zu sein« (zitiert nach ebd., S. 195).

201 Zitiert nach ebd., S.198.

184

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verstandlich, warum das AthendumsFragment einen Begriff aufnimmt, der
im 18. Jahrhundert eine ausschliefilich medizinische Bedeutung besitzt.
»Drastica[,] werden die allerstircksten Purgantia genennet, gibt das Zed-
lersche Universallexicon Auskunft.?”* In der Heilkunde des frithen 18. Jahr-
hunderts ist das Wort aus dem Griechischen importiert worden und be-
zeichnet die Wirkung besonders starker Abfithrmittel - ein Gebrauch, der
in der Medizin bis heute noch gilt.>® Die Ubertragung in den #sthetischen
Kontext verzeichnet das Conversations-Lexicon von Brockhaus erst mehr als
zwanzig Jahre nach Schlegels AthendumsFragment mit der 6. Auflage von
1824,** wihrend der Begriff spiter, der 9. Auflage von 1844 zufolge, den
engen dramentheoretischen Kontext verldsst und fortan allgemein auf
»Schilderungen oder Darstellungen der redenden und bildenden Kunst«
bezogen wird, »welche von unmittelbar treffender, schlagender Wirkung
sind, oft mit dem Nebenbegriff der Ubertreibung«.? Durch die bewusste
Ubernahme der medizinischen Terminologie hat Schlegel der Dramen-
theorie ein wirkungsasthetisches Moment restitutiert, das die fiir das II-
lusionstheater in psychologischer und moralphilosophischer Absicht gel-
tende katharsisLehre von der Reinigung der Gefithle mit einer dezidiert
physiologischen Konzeption des dramatischen Geschehens tiberbietet
und konterkariert. Werden in dem an der aristotelischen Tragédientheo-
rie herausgebildeten Modell von Mitleid und Rithrung sowohl das Herz
als auch der Verstand adressiert und der in der empfindsamen Kultur
des 18. Jahrhunderts prominenten Metapher von der Ansteckung der Lei-
denschaften zufolge regelrecht >kontaminierts, so begegnet Schlegel der
Pathologisierung des édsthetischen Phianomens weder mit dem aufklareri-
schen Programm von der Méfligung der Affekte noch mit der klassischen
Prophylaxe durch Desensibilisierung.?® Der kathartischen Therapeutik
zufolge entfaltet das drastische Theater seine purgierende Wirkung viel-

202 Zedler 1732/54, Bd. 7, S. 729.

203 Vgl. Deutsches Fremdworterbuch 1999, Bd. 4, S. 902-904.

204 Vel. Brockhaus 1824, Bd. 3, S. 254: »Drastisch, ein Wort griech. Ursprungs, bezeichnet
iberhaupt Alles, was stark und schnell wirkt; so nennt man in der Heilkunde Heilmittel
von starker Wirkung, z.B. heftige Abfithrungsmittel, drastische Arzneien. Neuere
Schriftsteller haben diesen Ausdruck auch in der Asthetik gebraucht«.

205 Vgl. Brockhaus 1844, Bd. 4, S. 223: »Drastisch (grch.) bezeichnet alles, was stark oder
kriftig wirkt. Drastische Arzneien (Drastica) nennt man daher in der Medizin besonders
die heftig wirkenden und scharfen Abfithrmittel (s. Abfithren). In der Asthetik heiffen
diejenigen Schilderungen oder Darstellungen der redenden oder bildenden Kunst
drastisch, welche von unmittelbar treffender, schlagender Wirkung sind, oft mit dem
Nebenbegriff der Ubertreibung«.

206 Zur Codierung der psychologischen Begriffe nach dem physiologischen Modell in der
Asthetik seit Schiller vgl. grundlegend: Zumbusch 2012.

185

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mehr tiber einen offenen Angriff auf den Kérper des Zuschauers. Die Ge-
fuhle sollen nicht gereinigt und veredelt, sondern entladen und abgefiihrt
werden. Schlegel legt damit den urspriinglich medizinisch-physiologischen
Hintergrund des Katharsis-Begriffs in der aristotelischen Poetik wieder
frei, wie dies Jacob Bernays erst einige Jahrzehnte spiter in polemischer
Abgrenzung zu Lessing ausgefiihrt hat.?”

Wenn ein Drama wie ein heftiges Abfithrmittel wirken soll, dann folgt
Schlegel seiner vorausweisenden Diagnose, wonach sich moderne Kunst
durch die Tendenz zu einer auf immer starkere und schérfere Reize zielen-
den Asthetik des »Choquanten« auszeichnet.*® Mit der Primisse, dass die
Hoffnung auf eine dem Zeitalter dringend fehlende »Schoénheit und Wie-
derherstellung echter Kunst« noch nicht erloschen sei, hat Schlegel schon
in Uber das Studium der griechischen Poesie von 1795 das Bild der modernen
Poesie im Zeichen der Reiziiberflutung entworfen. »Uneins und ohne in-
nern Widerhalt« sei diese »zerschmetterte Kunst« einzig durch das »rastlo-
se unersttliche Streben nach dem Neuen, Piquanten und Frappanten, bei
dem dennoch die Sehnsucht unbefriedigt bleibt«, charakterisiert. Als ein
Symptom dieser voriibergehenden Krise und gleichzeitig als frithromanti-
sches Programm ist Schlegel zufolge der Verbund von Kunst und Wissen-
schaft zu verstehen — so suche »der kranke Geschmack zu den Rezepten
eines Arztes oder eines Quacksalbers seine Zuflucht« und nehme billigend
in Kauf, dass »Wahrheit und Schicklichkeit beleidigt und die Seele leer«
bleibe.?”® Das drastische Drama richtet seine dsthetische Energie diesseits
des Wahren, Guten und Schénen auf korperliche Funktionen in den an-
thropologisch niederen Regionen. Wie Schlegel ausfithrt, hinterlésst diese
Reiziiberflutung einen »verwundenden Stachel in der Seele«.”’ Damit ist
eine Art Perversion der herkémmlichen Katharsislehre angezeigt. Zwar
konzipiert die medizinische Metapher fiir das drastische Drama eine lust-
volle Entladung der Leidenschaften, doch sollen nicht nur Mitleid und

207 Vgl. Bernays 1970.

208 Vgl. Schlegel, KSFA 1, S. 254: »Geht die Richtung mehr auf dsthetische Energie, so wird
der Geschmack, der alten Reize je mehr und mehr gewohnt, nur immer heftigere und
schérfere begehren. Er wird schnell genug zum Piquanten und Frappanten tibergehen.
Das Piguante ist, was stumpf gewordne Empfindung krampfhaft reizt; das Frappante
ist ein dhnlicher Stachel fiir die Einbildungskraft. Das sind die Vorboten des nahen
Todes. Das Fade ist die diinne Nachahmung des ohnmichtigen, und das Choguante,
sei es abenteuerlich, ekelhaft oder grafilich, die letzte Konvulsion des sterbenden
Geschmackes«.

209 Ebd., S. 220.- Im Hinblick auf eine Asthetik des Ekels vgl. ausfithrlicher: Menninghaus
2002, bes. S. 192-198.

210 Schlegel, KFSA 1, S. 223.

186

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schrecken, sondern restlos alle Affekte abgefithrt werden.?!! Es bleibt da-
her zu bezweifeln, dass die Seele dabei nicht ohne bleibenden Schaden da-
vonkommt, geschweige denn veredelt wird. Fiir das bessere Verstindnis
von Schlegels Bekraftigung des Drastischen ist es nicht empfehlenswert,
die ausdriicklich als »Katastrophe« empfundene Entwicklung der moder-
nen Poesie normativ von einer héheren Dichtung abzugrenzen und ab-
zuwerten — im Unterschied etwa zu Schillers geschichtsphilosophischem
Modell weifl Schlegel nur zu gut, dass die »unendliche Anniherung« an
die erhabene Bestimmung der Kunst »nicht ohne innere Widerspriiche«
auskommt und in ihren Méglichkeiten »zweifelhaft« geworden ist. Pro-
gressive Universalpoesie ist den AthendumsFragmenten zufolge insofern
romantisch, als sich die idealisierende Tendenz nicht abschlieflend erfiillt,
sondern in einem endlosen Werden bewegt.?'?

Drastischer Realismus (Heine, Bélsche, Thomas Mann, Dietmar Dath)

Schlegels Uberlegungen verbinden im Terminus der »Drastik< auf komple-
xe Art und Weise eine semiologische Reflexion mit einer historischen Di-
agnose des modernen Dramas. Demgegeniiber kommt es im Verlauf des
19. Jahrhunderts zu einer bis heute geltenden Umcodierung und Auswei-
tung des Begriffs. Je mehr die frithromantische Poetik mit der Etablierung
der realistischen Literatur in Vergessenheit gerit, desto entschiedener wird
der drastische Effekt vom dramentheoretischen Kontext abgel6st und mit
der unverklirten Mimesis der Wirklichkeitswiedergabe identifiziert. Von
den 1850er-Jahren an betrifft der Trend zum Drastischen nicht mehr eine
dem Kunstwerk inhirente Spannung zwischen der materialen und der
idealen Dimension des Zeichens, sondern meint einen lange Zeit als st6-
rend empfundenen Naturalismus schonungsloser Reprisentationen. Wie
zu zeigen ist, schldgt sich die Ausklammerung der frithromantischen Pro-
blemstellung indes nachteilig auf die Konzeption des Begriffs aus, ist doch
die auf Schlegel folgende Diskussion durch eine zunehmende Einebnung
des Reflexionsniveaus gekennzeichnet.

Mit direktem Bezug auf Schlegels AthendumsFragment sorgt Heinrich Hei-
ne fir eine erste Verschiebung im Begriffsgefiige. Am 4. Februar 1821
schreibt Heine anlisslich seines ersten Theaterstiicks Almansor an Friedrich
Steinmann, dass die Tragédie zwar poetisch durchaus gelungen sei, nach
211 Vg Linck 2009. )

212 Schlegel, KFSA 1, S. 254. Vgl. hierzu auch Sonderegger 2000, S. 172: »Das Asthetische

ist demnach ein Prozef der gleichermafien notwendigen und sich forlaufend selbst in
Frage stellenden Bildung einer Einheit, die nie einfach da ist«.

187

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dramaturgischen Gesichtspunkten jedoch die nétige Drastik vermissen
lasse und deswegen wie eine »schéne Drahtpuppe« wirke: »Eine Tragédie
muf drastisch sein — murmelt er [i.e. der strenge Kritiker], und das ist das
Todesurtheil der meinigen«.?'* Nicht nur macht Heine mit dieser gegen
sich selbst gerichteten Beanstandung klar, dass dem Drastischen ganz im
Sinne Schlegels die Bedeutung dort zukommt, wo der Geist der Poesie die
Bithne betritt und die schéne Dichtung einen Kérper erhdlt — es scheint
auflerdem zu einem verbreiteten Erfordernis an das Theater der Zeit ge-
worden zu sein, die Autonomie der Kunst aufzusprengen. Obwohl Heine
»die romantische Schule« aus politischen Griinden verabschiedet, bleibt
er in dsthetischen Belangen doch ganz ihr Erbe,”* wenn er versucht, mit
seiner Dichtung das zu verbinden, was sich der Sache nach ausschliefit,
namlich das Fantastisch-Romantische mit dem Dramatisch-Drastischen.?'®
Die programmatische Vorbemerkung zu Almansor lautet:

213 Heine, HSA 20, S. 36: »Ich habe mit aller Kraftanstrengung daran gearbeitet, kein
Herzblut und keinen Gehirnschweifl dabei geschont, habe bis auf einen halben Akt das
Ganze fertig, und zu meinem Entsetzen finde ich, dafi dieses von mir selbst angestaunte
und vergétterte Prachtwerk nicht allein keine gute Tragédie ist, sondern gar nicht mal den
Namen einer Tragodie verdient. - Ja — entziickend schéne Stellen und Scenen sind drin;
Originalitit schaut tiberall daraus hervor; tiberall funkeln tiberraschend poetische Bilder
und Gedanken, so dafl das Ganze gleichsam in einem zauberhaften Diamantschleier
blitzt und leuchtet. So spricht der eitle Autor, der Enthusiast fiir Poesie. Aber der strenge
Kiritiker, der unerbittliche Dramaturg tragt eine ganz anders geschliffene Brille, schiittelt
den Kopf, und erklart das Ganze fiir - eine schéne Drahtfigur. Eine Tragodie muf}
drastisch sein — murmelt er, und das ist das Todesurtheil der meinigen. — Hab’ ich kein
dramatisches Talent? Leicht moglich. Oder haben die franzosischen Tragodien, die
ich sonst sehr bewundert habe, unbewuft ihren alten Einflufl getibt? Dies letztere ist
etwas wahrscheinlicher. Denke Dir, in meiner Tragtdie sind alle drei Einheiten hochst
gewissenhaft beachtet, fast nur vier Personen hért man immer sprechen, und der
Dialog ist fast so prezids, geglittet und gerundet wie in der Phedre oder in der Zaire.
Du wunderst Dich? Das Rithsel ist leicht gelost: ich habe versucht auch im Drama
romantischen Geist mit streng plastischer Form zu verbinden. Deshalb wird meine
Tragodie ein gleiches Schicksal haben mit Schlegels Ion, namlich weil letztere ebenfalls
in polemischer Absicht geschrieben ist«. — In den Reisebilder{n] von 1828-1831 gibt sich
Heine nochmals als Leser Schlegels zu erkennen, wenn er dem #sthetizistischen Odipus-
Stiick von Platens vorwirft, das »dramatisch Drastische« vernachlassigt zu haben: vgl.
Heine, HSA 6, S. 134.

214 Vgl. zu Heines ambivalenter Stellung gegentiber der Romantik zwischen &sthetischer
Faszination und politischer Kritik: Bohrer 1989, S. 97-137.

215 Zum exklusiven Gegensatz von Poesie und Plastik vgl. Schlegels Ausfithrungen in Uber
das Studium der griechischen Foesie: »Vielleicht kann dies unter manchen Einschriankungen
wenigstens fiir einen Teil der bildenden Kunst gelten. Es scheint in der Tat, daf§ fur
schone Plastik der Mangel einer gliicklichen Organisation und eines giinstigen Klimas
durch einen gewaltsamen Schwung der Freiheit, noch durch die héchste Bildung ersetzt
werden kénne. Mit Unrecht und wider alle Erfahrung dehnt man dies aber auch auf die

188

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Glaubt nicht, es sey so ganz und gar phantastisch [/] Das hiibsche Lied, das ich
Euch freundlich biete! [/] Hort zu: es ist halb episch und halb drastisch, [/] Da-
zwischen blitht manch lyrisch zarte Bliithe; [/] Romantisch ist der Stoff, die Form
ist plastisch, [/] Das Ganze aber kam aus dem Gemiithe; [/] Es kdmpfen Christ
und Moslem, Nord und Stden, [/] Die Liebe kommt am End’ und macht den
Frieden.?

Heines — dem Selbsturteil zufolge offenbar vergebliche — Anstrengung, mit
seiner Dichtung alle Gattungen und Tendenzen zu verbinden, entspringt
einem »Ganzheitspostulat«, das seinen kunsttheoretischen Imperativ zwi-
schen Asthetizismus und politischem Wirklichkeitsbezug grundlegend
pragt.?"” So tritt das Verhéltnis von Romantischem und Dramatischem als
Gegensatz hervor, den Heine derart scharf akzentuiert, dass dem Dras-
tischen die Rolle des schlechthin Nicht-Poetischen zukommt. Anders als
Schlegel unterstreicht Heine nicht einen inneren, idealiter zu tiberwinden-
den Widerstreit des Transzendentaldramas, sondern eine dem Roman-
tischen duflerliche Form, die jedoch von ihrer medialen Disposition her
die in poetologischer Hinsicht gewichtige Gelenkstelle zwischen geschrie-
benem Wort und leibhaftiger Auffithrung einnimmt. Mit der gezielten
Einsetzung des Reims unterstreicht das Motto zu Almansor den von der
romantischen Dramentheorie bereits skizzierten Umstand, dass im Schau-
spiel das Fantastische zuriicktreten muss und dafiir das handgreiflich Plas-
tische an Profil gewinnt.?® Heine ruft mit der Rede vom Plastischen nicht
nur den kunsttheoretischen Topos von Pygmalion auf, um eine lebendig
beseelte Dichtung zu beschwoéren — mit dem Drastischen wird nachdriick-
lich eine Uberbietung dieses Mythos gesucht, die nicht weniger als eine
konsequente Transgression des Wortes zur Tat, der Kunst zur Welt der
Kérper einfordert.?"® Heines Poetik bekriftigt diese Offnung der Dichtung

Poesie aus. [...] Die Poesie ist eine universelle Kunst: denn ihr Organ, die Phantasie, ist
schon ungleich naher mit der Freiheit verwandt, und unabhingiger von duflerm Einflufi.
Poesie und poetischer Geschmack ist daher weit korruptibler wie der plastische, aber
auch unendlich perfektibler« (Schlegel, KFSA 1, S. 294).

216 Heine, HSA 4, S. 7.

217 Vgl. Fohrmann 1998, S. 177f.: »Gegen die nur artistische Form [von Platens] beharrt
Heine auf den Erfordernissen von >Tagespolitik« oder >Alltagswelt; gegen den Primat
der Moral oder programmatischer Politik [bei Borne] setzt er auf die Unhintergehbarkeit
eines asthetischen Zugriffs auf Realitit«.

218 Zum Plastischen und seinen »klaren Umrissen« im Unterschied zum »Mystischen,
Rathselhaften, Wunderbaren« des Romantischen vgl. die Ausfihrungen in Die romantische
Schule (1833): Heine, HSA 8/1, S. 130f.

219 Vgl. Heines Ausfilhrungen zur Pygmalionik bei Goethe, in denen die Kinderlosigkeit
der Kunst kritisiert und eine Uberschreitung des Wortes zur Tat eingefordert wird:
»Keineswegs jedoch liugnete ich bey dieser Gelegenheit den selbstindigen Werth der

189

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in seiner Abhandlung Jur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland
(1835) programmatisch:

Dieses ist eine grauenhafte Geschichte. Es ist entsetzlich, wenn die Kérper, die wir
geschaffen haben, von uns eine Seele verlangen. Weit grauenhafter, entsetzlicher,
unheimlicher ist es jedoch, wenn wir eine Seele geschaffen und diese von uns
ithren Leib verlangt und uns mit ithrem Verlangen verfolgt. Der Gedanke, den
wir gedacht, ist eine solche Seele, und er lafit uns keine Ruhe bis wir thm seinen
Leib gegeben, bis wir ihn zur sinnlichen Erscheinung geférdert. Der Gedanke will
That, das Wort will Fleisch werden.?2

Vor dem Hintergrund des problematisch gewordenen Unternehmens,
den Kopfgeburten des Geistes zu einer sinnlichen Realitdt in der Welt
der Korper zu verhelfen, tritt Drastik als Modell einer neuen, populdren
und - nur im polemisch-eingeschrankten Sinn — >antiromantischen< Dich-
tung nach dem sogenannten >Ende der Kunstperiode< hervor.?*! Jedoch ist
dieses Projekt keineswegs als tatsichliche Uberwindung einer vergange-
nen Epoche zu begreifen — Heine ist klug genug zu bemerken, dass sich
die Kunst nirgends vom zeichentheoretischen »Fluch« befreien kann.???
Mit der Vorstellung, dass Gedanken reale Taten werden wollen, markiert
Heine lediglich ein »Verlangen«, das heifit einen wesentlich gehemmten
Wunsch nach einer auflersprachlichen Verankerung in der Welt. Damit ist
die Moglichkeit, das Medium des Wortes tatséchlich auszuschalten, nicht
konzediert. Heine bleibt der romantischen Semiologie verpflichtet, wenn
er im Anschluss festhilt, dass die Welt mit der Uberschreitung der Spra-
che zur Wirklichkeit hin als »Signatur des Wortes« und das heifit nach
wie vor: als eine integral durch Zeichen vermittelte zu verstehen ist.*** An

goetheschen Meisterwerke. Sie zieren unser theureres Vaterland, wie schéne Statuen
einen Garten zieren, aber es sind Statuen. Man kann sich darin verlieben, aber sie sind
unfruchtbar: die goetheschen Dichtungen bringen nicht die That hervor [...]. Die That
ist das Kind des Wortes, und die goetheschen schénen Worte sind kinderlos. Das ist
der Fluch alles dessen, was blofy durch die Kunst entstanden ist. Die Statue, die der
Pygmalion verfertigt, war ein schénes Weib, sogar der Meister verliebte sich darin,
sie wurde lebendig unter seinen Kiissen, aber soviel wir wissen hat sie nie Kinder
bekommen« (Heine, HSA 8/1, S. 134f.).

220 Heine, HSA 8/1, S. 79. — Vgl. hierzu Seeba 1976.

221 So hebt Heine die »drastische Kraft« der Stiicke von Zacharias Werner hervor, die als
Einzige aus dem Kontext des romantischen Dramas von sich aus »den grofien Haufen«
angesprochen hitten (vgl. Heine, HSA 8/1, S. 223). Zur Konzeption des Populiren
bei Heine mit Riickgriff auf Garves, in Verstandlichkeit und Deutlichkeit griindender
Popularphilosophie: Dembeck 2009. Fiir die Verbindung von Drastik und Popularitit
im romantischen Drama vgl. Stockinger 2000, bes. S. 22.

222 Vel. FN 216 (Heine, HSA 8/1, S. 135).

223 Ebd., S. 80.

190

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dieser von Schlegels Buchstabenphilosophie gesetzten Schranke fithrt kein
Weg mehr vorbei.
Wie man aus dieser Gemengelage schlieflen muss, adressiert Drastik im
Gefolge der frithromantischen Poetik ein genuin semiologisches Phiano-
men. Drastische Kunst ist als Symptom einer tiefgreifenden Entkoppelung
der Sprache von der Realitdt zu begreifen und bezieht die spezifische Dy-
namik aus dem vorab zweifelhaften Wunsch, Zeichen in eine physische
Wirklichkeit jenseits der Zeichen zu tibersetzen. Diesen Umstand gilt es zu
unterstreichen, denn er ist fortan konsequent vergessen worden — insbe-
sondere dort, wo das Drastische in der Folge den definitorischen Schwie-
rigkeiten zum Trotz aus dem romantischen Rahmen herausgelést und mit
einem davon nicht tangierten srealistischen< Zug von Heines Dichtung
gleichgesetzt worden ist.
In seinen Heine-Studien von 1887 gibt Wilhelm Bélsche zu erkennen,
dass ihm Heines briefliche Aufierungen an Steinmann iiber Almansor ei-
nigermaflen verschlossen bleiben, denn der Satz: »Eine Tragodie muss
drastisch sein« wird zum Anlass einer ebenso kurzen wie oberflachlichen
Erérterung genommen: »Dieses >Drastisch« konnte im Zusammenhange
nur so viel heiflen wie etwa unser heutiges >Realistisch« im Kontrast zum
Hyperidealen, Romantischen«.”** Mit dieser behelfsmifligen Definition
beschreibt Bolsche nicht nur Heines dramaturgisches Problem als Folge
des Gegensatzes zwischen >romantischer« Schriftpoesie und realistischem«
Schauspiel, er fasst das dsthetische Scheitern von Almansor auch nach der
schablonenhaften Mafigabe literaturgeschichtlicher Begriffe: Gerade die
Fillle subjektiver Gemiitserregung »des jungen Romantikers« habe den
Ausschlag dafiir gegeben, dass der an objektiven Tatsachen orientierte
Realist nicht die Uberhand behalten habe.??> Derart gewinnt Heines Dich-
tung nach zwei unvereinbaren Richtungen an Profil: Der romantisch-lyri-
schen Neigung stehe »der logische Geist« gegentiber, dem »die erforderli-
che Allgewalt« noch gefehlt habe, um den »hoffnungslosen Schiffbruch«
von Heines Dramen zu vermeiden.””® So sehr Almansor als Anlass zur Ab-
rechnung mit der angeblich weltfremden Romantik genommen wird,*”’
so sehr akzentuiert Bolsche im ebenso exklusiven wie naiven Kontrast
224 Bolsche 1887, S. 126.
225 Vgl. ebd., S. 126-134.
226 Fhd., S. 139.
227 Ebd., S. 133: »Dieser Almansor, der in eine Einéde flieht, nicht um thatkraftig sein
Leben und seine Geliebte zu verteidigen, sondern um kindisch von Goldkéafern und
Glihwiirmchen zu faseln, ist das echte Bild der ganzen romantischen Richtung, wie

sie sich am besten spiegelte in Brentano. Die ganze Flucht dieser Traumer aus der
schwertrasselnden Welt des Wirklichen [...]«.

191

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dazu die Tendenz zu einer neuen, der Realitdt verpflichteten Literatur.
Die Ausklammerung der semiologischen Problemstellung hat jedoch eine
nicht gerechtfertigte Emnebnung der Differenz des Drastischen zum Realis-
tischen zur Folge. Dabei entspricht Bélsches Lesart dem zeitgenossischen
Wortgebrauch, wenn Drastik nun tiber die Gattungsgrenzen hinaus und
ganz im Unterschied zur frihromantischen Kodifizierung des Begriffs
durchweg als die mimetisch treue und exakte Wiedergabe von Wirklich-
keit verstanden wird.?*

Bolsche selbst artikuliert zwar seine definitorischen Schwierigkeiten, wenn
er festhalt, dass dem Drastischen das >Realistische< nur in »etwa« entspre-
che - doch ldsst er jede Anstrengung vermissen, die Liicken in der Be-
stimmung zu fiillen. Diese unzureichende Lektiire entspringt indes nicht
nur einer Verlegenheit, sondern folgt auch einer Strategie. Die Lissigkeit,
mit der Bolsche die dsthetische Uberfiille drastischer, das heifit von der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts an zusehends: »unverbliimter, scho-
nungsloser, ungeschminkter« Darstellungen ausblendet,?® liegt namlich
systematisch in seinem verklarenden Realismusbegriff begriindet. Wie in
der ebenfalls 1887 erschienenen Programmschrift Die naturwissenschaftlichen
Grundlagen der Poesie dargelegt, bestimmt sich fiir Bélsche der Realismus in
der Poesie dartiber, dass Dichten nicht ein »Fabulieren fir Kinder« sein
darf, sondern das Leben schildern soll, »wie es ist«?*?
Mafistiben, die der Naturforschung, namentlich der »wissenschaftlichen
Psychologie«, entnommen sind.**! Die poetische Schopfung muss den
»Linien des Nattirlichen und Méglichen« folgen »und die Dinge logisch
sich entwickeln lassen«®? — so das Postulat. Mit dieser Forderung bleibt
Bolsche allerdings der naturalistischen Tendenz zum Trotz dem >poeti-
schen Realismus« verpflichtet, da sich die Dichtung tiber die Wiederga-
be des Besonderen in der empirischen Realitit hinaus »zum Typischen,
zum Allgemeinen, zum Idealen« erheben und sich gerade nicht iiber das

— und zwar nach

228 In der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts weitet sich der Begriff auf die verschiedenen
Kiinste aus und taucht wiederholt in den Verbindungen »drastische Naturwahrheitc,
»drastische und getreue Darstellunge, »in allzu drastischer Wahrheit« auf (vgl.
Meyer’s Konversationslexikon 1885/92). So spricht schon Joseph von Eichendorff
i Zur Geschichte des Dramas (1854) vom »sehr drastischen Vortheile einer lebendigen
Abspiegelung der gegenwirtigen Wirklichkeit« (Eichendorff 1854, S. 210). Vgl. auch
Deutsches Fremdworterbuch 1999, S. 902f.

229 Vgl. ebd.

230 Bolsche 1976, S. 50.

231 Ebd., S. 12.

232 Ebd., S. 7

192

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pure Abbild des Vorfindlichen bestimmen soll.?** Bélsche folgt getreu den
Literaturprogrammen eines Julian Schmidt, eines Gustav Freytag, eines
Otto Ludwig u.a.,”®* wenn er festhilt: »In Wahrheit ist der Realismus der
hoéchste, der vollkommene Idealismus, indem er auch das Kleinste hin-
aufrickt in’s Licht des grossen Ganzen, in’s Licht der Idee«.? Fir sich
genommen, ohne Bezug zu einem Allgemeinen, bildet das Besondere ein
»ungeheures Wirrsal«.”*® Bei aller wissenschaftlichen Einiibung in »das
schirfere Instrument des Beobachters«, die Bolsche fur die realistische Li-
teratur einfordert,?”’ greift er zielsicher an der in den Fokus genommenen
Wirklichkeit vorbei, wenn sich diese bei genauerem Hinsehen als modern
und krankhaft zeigt. Der normativen »Tendenz zum Harmonischen, Ge-
sunden, Gliicklichen« entspricht bei Bolsche eine beharrliche Abneigung
gegen jede »Detailiiberlastung«, eine Scheu vor Zolaschen »Extremen«.*
Im Gefolge der klassischen Kunsttheorie, deren Geschmack bis zu Bol-
sches Zeit vorherrschend bleibt, ist ein Ubermaf} an genauer Wiedergabe
der Wirklichkeit nicht nur in sozialethischer, sondern auch in dsthetischer
Hinsicht unerwiinscht — zu sehr droht die Darstellung, in Einzelheiten zu
zerfallen und hisslich zu werden.??
Fur diese hypertrophe, unverklart realistische Abbildung en détail, die sich
bereits in Schlegels >Asthetik des Choquanten< aus der Verbindung von
Dichtung und Wissenschaft angekiindigt hat und die sich in Deutschland
anders als im franzdsischen Realismus lange am Rand des Kunstsystems
bewegt,**" steht seit der zweiten Jahrhunderthalfte jedoch gerade der Be-
233 Ebd., S. 11. Vgl. auch S. 52: »Eine realistische Dichtung aber ganz ohne Ideal - - -
das ist mir unverstandlich.« Vgl. zur Diskrepanz der realistischen Literatur (programme)
in Deutschland zwischen Anspruch auf Wirklichkeitswiedergabe und poetischer
Verklarung allgemein: Begemann 2007.
234 Vel. Plumpe 1997. — Zum »wahreren Schein der Wirklichkeit«im »poetischen Realismus«
vel. Ludwig 1909, S. 156f. )
235 Bolsche 1976, S. 64. — Zum »Idealrealismus« nach Hegels Asthetik in Deutschland vgl.
Klein 2003, S. 171-174.
236 Bolsche 1976, S. 49.
237 Ebd., S. 65.
238 Ebd., S. 50, S. 64. — Zur Verwissenschaftlichung des Romans bei Zola vgl. Albers 2002.
239 In asthetischen Belangen hat die zeitgendssische Rezeption von Bolsches
Programmschrift mit Blick auf Gottscheds deutliche Dichtung und im Riickgriff auf
Lessings Beschreibungskritik »vor der wissenschaftlichen Langeweile der endlosen
Detail-Aneinanderreihung« gewarnt (vgl. Bélsche 1976, S. 69). Bélsche selbst hingegen
verurteilt das fiir sich genommene Detail ohne Erhebung zum Ideal als »krankhaft«
(ebd., S. 63). Fiir Karl Rosenkranz gehort die ausfithrliche, »mit wissenschaftlicher
Genauigkeit« betriebene Versenkung ins Detail zu einer Asthetik des Hafllichen
(vgl. Rosenkranz 1996, S. 153). — Zur Epistemologie und Geschichte des Details vgl.

Schéffner/Weigel/Macho 2003.
240 Vgl. hierzu Klein 2003, bes. S. 163-170. Zum franzésischen Realismus: Klein 1989.

193

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

griff der Drastik ein. Ihren pointierten Niederschlag findet diese Prigung
in Thomas Manns Essay iiber Richard Wagner aus dem Jahr 1933. Der
Text kann als geistesgeschichtlicher Versuch gelten, mit dem Musiker und
Dichter zugleich das gesamte 19. Jahrhundert zu portritieren. Als Signum
der Zeit bringt Mann »Gréfle und Leiden« Wagners iiber die Verbindung
von Rationalismus und Mythos zusammen: Der »wissenschaftliche Stolz«
und die »wahrheitsfanatische Gréfie« verbinden sich so mit der »Verliebt-
heit in das ganz Kleine und Minutiése, das seelische Detail«.*! Im Falle
Wagners legt Mann eine wissenschaftlichen Mafistdben folgende Psycho-
logie frei, die in ihrem »analytischen Charakter« »echt neunzehntes Jahr-
hundert ist«.?** Zwar sei der Naturalismus der Zeit allenthalben ins Sym-
bolische und - gerade im Fall Wagners — ins Mythische iibersteigert, doch
zeigt sich als Folge einer »Anhinglichkeit an Vernunft und Fortschritt«
eine »klinische Drastik und Wahrheit« in der psychologischen Seelener-
kundung.**® Mit diesem Ausdruck erfasst Mann nicht nur die spezifische
Koppelung von Medizin und Kunst - eine Verbindung freilich, die in
Kunstsachen »etwas zu Rationales« wire, wenn sie nicht durch den My-
thos flankiert wiirde*** -, in Bezug auf das Darstellungsverfahren wird zu-
gleich ein »flamisch-drastischer« Realismus konstatiert, den Mann bereits
an den sozialkritisch-expressionistischen Holzschnitten Frans Masereels
beobachtet und der dem Kunstdiskurs seit der hollindischen Malerei des
17. Jahrhunderts gut bekannt ist.*?

241 Mann 1990, Bd. IX, S. 363f.

242 Ebd.,, S. 370.

243 Ebd.,, S. 371.

244 Ebd., S. 368.

245 Mann 1990, Bd. X, S. 671. — Zur »Beschreibungskunst« der holldndischen Malerei
mit Bezug auf die experimentelle Naturwissenschaft und Technik des Sehens im
17. Jahrhundert vgl. grundlegend: Alpers 1985. — Im Falle Richard Wagners hat sich sein
starres Beharren auf Deutlichkeit bei der Artikulation der »kleinen Noten« tiberliefert.
Im Riickblick auf die Urauffithrung des Pursifal 1882 schreibt er: »[...] wenn schon bei
dem Studium der Nibelungen Stiicke vor sechs Jahren dringend empfohlen worden
war, den kleinen Noten vor den grofien den Vorzug zu geben, so geschah dies um
jener Deutlichkeit willen, ohne welche Drama wie Musik, Rede wie Melodie, gleich
unverstdndlich bleiben und diese dagegen dem trivialen Opernaffekte aufgeopfert
werden, durch dessen Anwendung auf meine dramatische Melodie eben die Konfusion
im Urteil unserer musikalischen, sogenannten 6ffentlichen Meinung hervorgerufen
wird, die wir auf keinem anderen Wege aufkldren kénnen als durch jene von mir so
unerldfilich verlangte Deutlichkeit« (Wagner 1983, S. 63). Wagners letzte Worte an
die Sanger vor der Ring-Urauffithrung 1876 lauten: »Deutlichkeit! — Die groflen Noten
kommen von selbst; die kleinen Noten und ihr Text sind die Hauptsache« (Wagner
1905, S. 501; Brief vom 13. August 1876).

194

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Manns Rede von der >klinischen Drastik« ruft einen medizinisch niich-
ternen Blick auf, dessen Entstehung Foucault im Ubergang vom 18. zum
19. Jahrhundert nachgezeichnet hat und der sich gerade auch fiir den
Naturforscher Biichner als grundlegend erweist. Mit der postmetaphysi-
schen Neuorientierung der modernen Wissenschaften werden die Macht
des empirischen Sehens, die Fille der konkreten Dinge, die wissenschaftli-
che Genauigkeit, der Positivismus der undurchsichtigen Kérper, die Ober-
flache ohne Tiefe, die unauflosbare Faktizitit der Welt fiir die Drastik
in spezifischer Weise leitend.?*® Daths Ausfithrungen zur kulturindustriel-
len »Drastik und Deutlichkeit« des spaten 20. Jahrhunderts (Porno- und
Horrorfilme) kann trotz aller Unschirfe zugestimmt werden: »Geduld,
Prazision, Zeigen, keine Angst vor Langeweile: Drastik, Aufklarung und
moderne Wissenschaft verbindet also nicht nur Methodisches, sondern
auch Historisches. Sie saflen von Anfang an, soll heiflen: ab spitestens
dem achtzehnten Jahrhundert im selben erkenntnistheoretischen und &s-
thetischen Boot«.?” Dem »Uber-die-Strange-Schlagen« des Drastischen,**
so ist daraus zu schlieflen, liegt eine klinische Methode zugrunde, die ihre
Waurzeln im Rationalismus hat, die ithre alten Sicherheiten im 19. Jahr-
hundert jedoch, wie Biichners transzendentale Obdachlosigkeit bezeugt,
zusehends verliert.

Buchstéablichkeit und Nachdruck

Fiir das bessere Verstindnis der asthetischen Uberschiissigkeit, die dras-
tischen Darstellungen eignet, ist es allerdings sinnvoll, sich Schlegels zei-
chentheoretische Konfigurierung nochmals genauer zu vergegenwartigen.
Im Zuge von Bélsches Einebnung zum >Ideal-Realistischen< ist namlich
eine weitere grundlegende Dimension drastischer Kunst bis hin zu Dath
durchweg ignoriert worden: Wie die Herkunft des Begriffs aus dem me-
dizinischen Fachvokabular erweist, zeichnen sich drastische Werke im ro-
mantischen Kontext bei Schlegel und Heine nicht in erster Linie durch
mimetische Genauigkeit, sondern durch einen auflergewohnlich heftigen
Effekt aus. Fur Schlegel ist diese Wirkung nicht einfach nur tber den

246 Foucault 2002, hier S. 11.

247 Dath 2005, S. 75.

248 Ebd., S. 77.

249 Ebd., S. 162f.: »Hier kann ich meine vorlaufig-endgiiltige Definition hinschreiben. Was
ist Drastik? Der ésthetische Rest der Aufkldrung nach ihrer politischen Niederlage.
[...] Die alten metaphysischen Tréstungen kommen nie zurtick. Von ihnen bleiben nur
Verwesungsprodukte [...]J«.

195

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

medialen Sprung zur leibhaftigen Prisenz auf der Theaterbithne be-
stimmt - an dieser dramatischen Ubersetzung der Schrift zu kérperlicher
Gegenwart zeichnet sich auflerdem ein Modell zur Konzeption von dras-
tischen Kunstwerken ab, das in signifikanter Weise mit rhetorischen Be-
griffen operiert und das tiber den dramentheoretischen Kontext hinaus
von analytischem Gewinn ist. Der frithromantischen Poetik zufolge sind
Dichtungen generell dort, wo sie eine Wirkung beabsichtigen, durch den
Einsatz beredsamer Mittel geprégt: »Alle Poesie, die auf den Effect geht
[...] ist rhetorisch«.?® Im Unterschied zu denjenigen Werken, die Schlegel
die »poetischen< nennt und die sich im idealen Fall durch eine Erhebung
iiber die Redekunst auszeichnen,”! ist die »angewandte« Dichtung — wie
etwa das Schauspiel — durch eine konkrete Wirkung auf den Rezipienten
bestimmt.?? Mit dem Begriff des Drastischen beschrankt sich Schlegel in-
des nicht darauf, blofi einen gesteigerten Grad dieser rhetorischen Durch-
schlagskraft zu erfassen — die dramentheoretische Einbettung gibt poin-
tiert zu verstehen, dass der Effekt der kunstvollen Rede seinen duflersten
Wert erst jenseits der Worte auf der realen Bithne erhilt und entfaltet. So
verlangt Schlegel fiir das Schauspiel eine spezifisch drastische Redekunst:
»[...] die beste Rhetorik fiir das Drama ist wohl die dikan[ische]. [...] Diese
Art der Rhetorik muf nun freylich sehr drastisch seyn«.?*® Indem Schlegel
den Begriff des Drastischen auf das Feld der Beredsamkeit tibertragt, wird
eine im metaphorischen Sinn >dramatische« Vergegenwirtigungskraft der
Rede aufgerufen.

Wihrend Schlegel dem Roman die epideiktische Lob- und Prunkrede
zuordnet, die thr Gewicht auf die Ausschmiickung der im Wechselspiel
der internen Beziiglichkeiten sich anstoflenden Worte legt,”* orientiert
er das Schauspiel am genus der durch die aggressive Wirkung auf den
Empfinger gepragten Gerichtsrede.?>> Schlegel konzipiert damit eine dras-

250 Schlegel, KFSA 2, S. 209. Zum Verhéltnis von Drastik und Rhetorik bei Schlegel vgl. die
allerdings sehr approximativen Ausfithrungen bei Osdrowski 2004, S. 125-128.

251 Vgl. Schlegel, KFSA 18, S. 292: »Dramen gehéren zur Rhetorik; sie sollen den Menschen
zur Poesie des Lebens fithren«. Vgl. hierzu Krause 2001, S. 185. Als unabdingbares Mittel
zur poetischen Erhebung zeichnet das Rhetorische Schlegel zufolge die romantische
Dichtung jedoch in genuiner Weise aus: »Der romantische Dichter muf§ doch auch, was
der classische nie darf, rhetorisch sein« (Schlegel, KFSA 16, S. 89).

252 Vgl. Schlegel, KFSA 16, S. 112: »Alle angewandte Poesie soll einen Effect bewirken. Von
der Art ist jeder rhetorische Roman, und jedes fiir die Bithne bestimmte Dramac.

253 Schlegel, KFSA 17, S. 297. Vgl. auch Schlegels Kritik am zeitgendssischen Drama: »Unser
Drama [...] ist nicht energisch, nicht drastisch genug« (ebd., S. 382).

254 Vgl. zu den drei Gattungen der Rede nach Aristoteles: Groddeck 1995, S. 48.

255 Vel. Quintilian, Just. Orat. 1119, 1: »Nun zur Gattung der Gerichtsrede. So vielfiltig sie
ist, so besteht sie doch nur aus zwei Aufgaben: Angriff und Abwehr«.

196

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tische Rhetorik, die ithre persuasive Kraft tiber die rhetorische Energie
des Vor-Augen-Stellens austibt. Mit der »Medien-Figur« der evidentia steht
eine »ransposition des Redens zum Zeigen« im Angebot,** eine Tech-
nik also, die »das Geschehen anschaulich vorzufiihren scheint, als wiirde
es nicht sprachlich vermittelt, sondern gezeigt (non tam dicere videtur quam
ostendere).*” Dieser »Realitédtseffekt«,?® durch den Abwesendes im Geiste
so vergegenwartigt wird, »dal} wir [die Dinge] scheinbar vor Augen se-
hen und sie wie leibhaftig vor uns haben«,*® kann derart handgreiflich
werden,* dass die Worte korperliche Konsequenzen nach sich ziehen:
»Haufig habe ich mich so ergriffen gefiihlt, dafl es nicht nur Trdnen be-
kundeten, die mich tiberkamen, sondern sogar Erblassen und ein solcher
Schmerz, als wire er echt«, halt Quintilian fest.”* In diesen Fallen ruft die
Rede nicht nur ein eindriickliches Fantasiebild hervor, sondern bewirkt
auflerdem, dass die imaginierte Vorstellung realiter greifbar, dass sie phy-
sisch wird. Diese aisthetischen Effekte werden folgerichtig im leibhaftigen
Auftreten der Zeugen vor dem Richter tiberboten, das die Rede flankiert
und durch die ebenso korperliche wie zeichenhafte Prasenz an Nachdruck
zulegt. Die antike Rhetorik kennt diese drastischen Auftritte, mit denen
sich der Gerichtsbereich in eine Schaubiihne verwandelt, sehr gut. Es sind
nicht zufallig blutige Szenen, die geschundene Kérper zeigen:

Nicht allein durch Reden aber, sondern auch durch bestimmte Handlungen riih-
ren wir zu Trdnen; daher der Brauch, die durch den Prozefl Bedrohten in unge-
pllegter und jammerlicher Aufmachung persénlich vorzufiithren sowie auch ihre
Kinder und Eltern. Auch kénnen wir es erleben, dafl die Ankldger ein blutiges
Schwert, Knochensplitter, die aus den Wunden stammen, und mit Blut tiberstrém-
te Kleidungsstiicke vorzeigen und dafl man Wunden enthiillt oder durch Schlige
mifthandelte Leiber entblofit. All das macht meistens gewaltigen Eindruck [ingens
vis]; denn es fiihrt ja den Menschen die Tat gleichsam leibhaftig vor Augen.?%?

256 Vel. Campe 1997, S. 2191f.

257 Quintilian, fust. Orat. V12, 32. — Vgl. ausfithrlicher das Kapitel sapheneia und perspicuitas
. der antiken Rhetorik dieser Arbeit.

258 Vgl. die Ruckfithrung des Realititseffekts auf die rhetorische Figur der Hypotypose bei
Barthes 1968, S. 86.

259 Quintilian, Jnst. Orat. V12, 29.

260 Im Falle der Hypotypose meint Quinilian, dass sie »etwas gar zu Handgreifliches« besitzt:
»es st nicht, als ob die Dinge erzéhlt, sondern als ob sie aufgefiihrt wiirden« (ebd. IX 2,
43).

261 Ebd., V12, 36.

262 Quintilian, Inst. Orat. VI 1, 30f. Quintilian handelt diese leibhaftige Uberschreitung der
Rede sinnigerweise beim »Schlufteil der Rede« ab, also dort, wo die Rede abbricht und
die Korper selbst zu sprechen beginnen.

197

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schlegel ist weit davon entfernt, die Redekunst systematisch mit dem The-
atralischen gleichzusetzen. Letzteres bestimmt er kraft der materialen Di-
mension sogar als » Jusartung des Rhetorischen«.*®® Der leibhaftige Auftritt
der Schauspieler bedeutet demzufolge ein iiberschiissiges Moment, das
die Beredsamkeit auf der Biithne »aus der Art« schlagen ldsst.?* An ihren
duflersten Grenzen indes ist der Redekunst die eigene >Ausartunge seit
alters gegenwirtig — als jener extreme Punkt, an dem die Worte leibhaftig
werden und die Kérper der Zeugen mit natiirlichen Zeichen sprechen, be-
sitzt die Sprache eine Durchschlagskraft, die Quintilian zufolge in jedem
Wortsinne »gewaltig« ist. Schlegels Verschaltung der Dramentheorie mit
der Rhetorik fokussiert im Begriff des Drastischen somit nicht nur die
energetische Macht der Rede, sondern reflektiert die Kraft zur sinnlichen
Vergegenwirtigung vor dem Hintergrund einer semiologischen Problem-
stellung. Wie man daraus schlielen muss, stehen drastische Darstellun-
gen um Zeichen einer von Schlegels Prioritdt des Buchstabens begrindeten
Hemmung der Reprisentation. Der mediale Sprung, zu dem sie anset-
zen, eroffnet einen aisthetischen Raum der Indifferenz von Sprache und
sinnlicher Realitdt. Die Korper, die sich zeigen, sind fur die frithromanti-
sche Poetik in zweifacher Hinsicht >buchstéblich«: Zum einen unterliegen
sie dem semiologischen Sinn nach einer origindren Vermittlung durch
Zeichen und ist ihre Gegenwart eine entsprechend sekundére. Mit dem
Versuch, das rhetorische Register leibhaftig zu tiberbieten, folgen sie je-
doch zugleich dem sensus literalis und stehen unmetaphorisch in schierer
Prisenz da.?®® Dem Ideal romantischer Poesie strukturell widerstrebend,
aktiviert die performative Vehemenz dieser drastischen Buchstiblichkeit
eine selbstbezogene Gegenwartigkeit — der Sprache, der Kérper - /uc et
nunc und bleibt als solche der Signifikation entzogen. In diesem Sinne wird
Roland Barthes mit Bezug auf tiberdeutliche Schockfotos vom >Skandal
des Literalen< sprechen und damit einen »Widerstand« der Bilder vor dem
hermeneutischen Zugriff festhalten.?%

263 Schlegel, KFSA 17, S. 392.

264 Vgl. Adelung 1808, Bd. 1, Sp. 572: »Ausarten [...], seine gewchnliche Art verlassen, aus
der Art schlagenc.

265 Vgl. zur Buchstablichkeit als dsthetischem Begriff des 19. Jahrhunderts: Metzger 2004.
Zu Schlegel bes. S. 37-40. - Vgl. zur Buchstablichkeit als Verfahren drastischer Kunst:
Dath 2005, S. 17. Gemeint ist hier jedoch cher das, was man »Wortlichkeit« nennen
miisste. Vgl. zum Unterschied zwischen >Buchstablichkeit« und >Wortlichkeit« Metzger
2004, S. 39f.

266 Barthes 1964, S. 55-58, hier S. 55: »Es geniigt fiir den Photographen nicht, uns das
Entsetzliche zu bedeuten, damit wir es auch empfinden«. - In diesem Sinn spricht auch
Jean-Luc Nancy von einer »Buchstéblichkeit«, »die nicht mehr zu lesen ist« (Nancy 2000,

198

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schlegels Uberlegungen sind hilfreich, um den unverklirten Realismus
drastischer Darstellungen nach Maf3gabe rhetorischer Verfahrensweisen
zu beschreiben. Denn der kunsttheoretischen Tradition des 18. Jahrhun-
derts sind solche ésthetischen Wirkungen unter einem anderen, ebenfalls
der rhetorischen Uberlieferung entlehnten Namen bekannt. Sulzers All-
gemeine Theorie der schinen Kiinste registriert unter dem Lemma Nachdruck
all jene Mittel, mit denen »wir in andern Vorstellungen oder Empfindun-
gen erweken« und die dartiber hinaus »eine vorziigliche Kraft haben,
den Geist oder das Herz lebhaft anzugreifen«.*” Sulzers Ausfithrungen
gehen auf die von Baumgarten inaugurierte Disziplin der »Emphaseolo-
gie« zuriick.?® Gemeint sind >prignantes, >starke< Vorstellungen, die reich
an Details sind und deren Mannigfaltigkeit »mit einemmale in die Augen
leuchtet«.?®® Der Nachdruck dieser Représentationen besteht darin, dass
die Zeichen perzeptiv auf die sinnliche Wahrnehmung des Dargestellten
hin tiberschritten werden.”” Jedoch vermerkt bereits Sulzer eine fiir die
Kunst desintegrative Tendenz dieses Nachdrucks. Das Bild, mit dem Sul-
zer barbarische Vorzeiten evoziert, lebt nicht nur von der kontrastieren-
den Wirkung einer plakativ ausgestellten, dem verniinftig verfeinerten
Sinn neuerer Zeiten angeblich fremden Abscheulichkeit?! - es malt ohne

S.76).

267 Sulzer 1970, Bd. 3, S. 489f.

268 Vel. Baumgarten, Met. § 519: »PERCEPTIONES plures in se continentes PRAEGNANTES
(vielsagende Vorstellungen) vocantur. Ergo perceptiones praegnantes fortiores sunt.
Hinc ideae habent magnum robur. Termini, significatus praegnantis, sunt EMPHATICI
(emphases) (ein Nachdruck). Horum scientia EMPHASEOLOGIA est. Nominum proprium
non parus vis est«.

269 Meier, Anfangsgr. 1, § 126.

20 Vgl. hierzu grundlegend Wellbery 1984, S. 74f.: »In this sense, proper names are only
a limit case of that general class of terms that Baumgarten and his followers refer to as
emphatic words (emphatici, nachdriickliche Warter). These are terms which are especially
rich because they evoke a cluster of representations and therefore convey the mind
immediately beyond the stage of symbolic cognition in order to evoke a quasi-perceptual
experience of the object or quality they refer to. [...] That is to say, the emphatic terms
are those elements within language that most energetically point beyond language; they
are located, as it were, at the meeting point of language and perceptions.

271 Sulzer 1970, Bd. 3, S. 490: »Ein neulicher Kunstrichter scheinet zu bedauern, daf} unsre
Dichter nicht mehr so durchaus nachdriiklich sind, wie die alten Cetlischen Barden
gewesen. Er scheinet zu wiinschen, dafy man itzt noch so dichtete, wie die nordischen
Barden vor zweytausend Jahren gedichtet haben. Aber er hat nicht bedacht, dafl bei
einem Volke, wo die Vernunft schon merklich entwikelt und die Empfindung verfeinert
worden, nicht alles blos rohes Gefithl seyn kénne, und dafl der Dichter in dem Geist
seyner Zeit singen misse. Jedermann wird gestehen, dafl es fur einen Irokesen eine
hochst reizende Sache sey, aus dem Hirnschédel seines Feindes starkes Getrank zu
trinken und dabey wilde Siegeslieder anzustimmen. Aber wir sind nicht Irokesen, unsre

199

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

falsche Hemmung auch eine Szene aus, derzufolge sich der Nachdruck
im duflersten Mafl dort realisiert, wo die Kérper von Darstellern auf
der Schaubiihne »lebendig« geschlagen werden, wo mit anderen Worten
Kunst real wird:

Die Schliisse des Verfassers fithren noch weiter, als er selbst denkt, denn sie bewei-
sen, daf} die Dichter nicht singen, sondern brillen und heulen miifiten, wie der
noch ganz wilde Mensch in der Leidenschaft wird gethan haben. Denn ohne Zwei-
fel ist das unartikulierte Heulen noch weit nachdriklicher, als die ausgesuchteste
Klage in bedeutenden Worten. Es geht also gar nicht an, dafl man sich zur Regel
mache, in den Kiinsten durchaus den gréfiten Nachdruk zu suchen. Daraus wiirde
folgen, dafl man auf der Schaubtihne bisweilen die Menschen lebendig schinden
miufite; denn dieses wire doch an sich das nachdriiklichste Mittel, Schreken und
Abscheu zu erweken.?”

Mit dem Bild von Schauspielern, deren Korper wihrend der Auffithrung
tatsdchlich geschlagen und gequélt werden, spielt Sulzer den Umschlag
von dsthetischem Schein in blutige Realitit als innere Konsequenz der
nachdriicklichen Darstellung durch. Im Hinblick auf Schlegels spitere
Rede vom drastischen Drama ruft Sulzer nicht zuféllig gerade die Vorstel-
lung des Theaters auf, um eine Kunst am Rande der Kunst vor Augen zu
stellen, hdangt doch auch das Drastische von einem Nachdruck ab, der zur
Uberschreitung der Zeichen zum Physischen tendiert. Somit antizipiert
Sulzer in Gedanken nicht nur eine kunstgeschichtliche Entwicklung, wie
sie das Aktionstheater und die performance art des 20. Jahrhunderts radi-
kal umsetzen werden. Er legt auch die genuin rhetorische Provenienz der
Mittel offen.

Mit dem Begriff der emphasis, den Sulzer mit Nachdruck«tibersetzt, begreift
die antike Beredsamkeit generell eine Verstirkung im stimmlichen, gesti-
schen und sprachlichen Bereich.?”® In figuraler Hinsicht stellen Ausrufun-
gen, Fragen, Hyperbeln, Aposiopesen, Wiederholungen oder Inversionen
Nachdruck her. Als Tropus ist die Emphase in der »gewdhnlichen Rede«
des Alltags leicht zu finden (z.B. »das ist ein Mann!«).”* Quintilian weist
darauf hin, dass Emphasen »mehr bezeichnen, als sie aussprechen«,”” dass
sie also mehr zu bedeuten geben, als die Worter es fiir gewohnlich tun,
und 1m etymologischen Sinn >prégnantc sind. Aus diesem Grund weist

Krieger sollen nicht in die Wuth gesetzt werden, das Blut der erschlagenen Feinde zu
trinken, oder ihr Fleisch zu braten«.

272 Fbd.

273 Vgl. Lausberg 1963, § 208-210.

274 Ebd. VIII 3, 86.

275 Quintilian, Just. Orat. VIITI 2, 11.

200

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Quintilian der Figur einen signifikanten Ort in seinem System zu. Da der
Nachdruck das Verstandnis unterstiitzt und in der Antike sogar im wei-
testen Sinn fur die der durchsichtigen Rede eignende Redegewalt steht,*”®
gehort sie zur perspicuitas — »weil sie [jedoch] nicht bezweckt, dafl man
versteht, sondern dafl man mehr versteht«, rechnet ihn die Institutio Oratoria
zum Wortschmuck (ornatus).?”” An der Emphase zeigt sich wieder einmal
die supplementdre Struktur sprachlichen Verweisens: Da die Deutlichkeit
von sich aus ergidnzungsbedurftig ist, bedarf sie einer nachdriicklichen
Bekraftigung. Anders gesagt: Die Emphase ist in der antiken Rhetorik dze
Figur dieses potenziell nicht ermessbaren Uberschusses.””

Zusammenfassend kann man fiir den systematischen Stellenwert der
Drastik festhalten, dass sich die Kodifizierung durch Schlegel mit dem
Problem deckt, das Kant am Begriff der »asthetischen Deutlichkeit< ge-
nerell herausgearbeitet hat. Als extreme Entfaltung eines dem Distinkten
inhédrenten Zuges folgen drastische Kunstwerke einer Logik des Supple-
ments. Der Uberfluss hyperbolischer Gesten motiviert sich aus dem Be-
wusstsein, dass Représentationen nie deutlich genug sein kénnen, und
aus dem gleichzeitigen Verlangen, diesen Mangel trotzdem zu beseitigen.
Verfahrenstechnisch unterscheidet sich Drastik von anderen Figuren wie
beispielsweise dem Exempel oder dem Gleichnis dadurch, dass sie mit
emphatischer Eindringlichkeit etwas vor Augen zu fiithren versucht, was
sich der Darstellbarkeit grundsitzlich entzieht. Das Gebot zu immer gré-
ferer Deutlichkeit setzt sich mit Nachdruck in der Welt der Korper fort
und zeitigt physische Wirkungen. Wie Schlegel disponiert hat und wie
sich auch bei Biichner zeigen wird, riickt diese performative Uberschrei-
tung in die Welt der Kérper die materiale Aufierlichkeit der Zeichen selbst
in den Vordergrund. Demgemifl werden der drastische Realismus erst
vor dem Hintergrund einer ebenso epochalen wie irreversiblen Entkoppe-
lung der Sprache von der Wirklichkeit und die Logik der Représentation
nach Maflgabe einer wirkungsésthetischen Energie verstindlich. Dras-
tische Werke setzen das aufkldrerische Projekt auf dsthetischem Terrain

276 Vgl. Schirren 1994, Sp. 1122.

277 Quintilian, Just. Orat. VIII 2, 11.

278 Vgl. auch die Uberlegungen bei Groddeck 1995, S. 222f.: »Die Emphase, auf griechisch
éppaotg, zu deutsch >Nachdriicklichkeite, >Verdeutlichunge oder auch >Bedeutsamkeits,
ist ein Tropus, der absichtsvoll mit der Insuffizienz des sprachlichen Ausdrucks spielt.
[...] Faszinierend bei der Emphase ist der paradoxe Aspekt, dass dabei das Proprium,
die eigentliche Bedeutung selbst, tropisch wird: Die eigentliche Bedeutung ersetzt
die cigentliche Bedeutung. In diesem seltsamen Spiel mit dem Proprium entsteht die
spezifische >Bedeutsamkeit« des so gewendeten Ausdrucks: Die Emphase ist der Tropus
der Eigentlichkeit«.

201

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fort und sind als Symptom einer andauernden Krise zu begreifen. Gerade
wo die metaphysischen Griinde der Deutlichkeit im 19. Jahrhundert ins
Schwanken geraten sind, fahrt das Drastische umso forcierter um Leichen
der Vernunft fort — Biichners literarische Schriften tun dies jedoch, nicht
ohne die transzendentalen Begrenzungen zu iibergehen, die seit der zwei-
ten Halfte des 18. Jahrhunderts virulent geworden sind und die Schlegel
zum Begriff der Drastik gefithrt haben.

Blichners Drastik: Préliminarien

In einem Brief vom 3. November 1832 schreibt der an der medizinischen
Fakultit der Strafiburger Universitit immatrikulierte, bei Duvernoy, dem
Anatomieprofessor aus der Schule des fithrenden franzésischen Naturfor-
schers Georges Cuvier, und dem naturphilosophisch, zugleich aber dezi-
diert empirisch orientierten Physiologen und Anatomen Lauth studieren-
de, gerade mal neunzehnjahrige Biichner an Adolph Stober nach Metz:

Lieber Adolph! Nur wenige Zeilen bringen Dir dieffimal meine Griifie. Ich komme
eben aus dem Leichendunst und von der Schadelstitte, wo ich mich taglich wie-
der einige Stunden selbst kreuzige, und nach den kalten Briisten und den todten
Herzen, die ich da beriihrte, erquickte mich wieder das lebendige, warme an das
Du mich driicktest tiber die Paar Meilen hinaus, die unsere Kadaver trennen.?”?

Mit diesen Worten kiindigt sich Biichners literarisches Programm noch
vor der Entstehung der poetischen Schriften pointiert an. Im Hinblick auf
eine Kunst des Drastischen sind dabei verschiedene Aspekte von grund-
legender Bedeutung:

1. Indem Biichner, der als Primaner dem Vater beim Sezieren zugesehen
hat und der schon als Achtzehnjdhriger an den tiglichen Umgang mit
Leichen gewohnt ist, das Lesen und Schreiben von Briefen in die unmit-
telbare Néhe zur anatomischen Tatigkeit riickt, schliefit er in charakteris-
tischer Weise an die seit der empfindsamen Kultur des 18. Jahrhunderts
topisch gewordene Verschriankung von Schrift und Kérperlichkeit an. >
Mit diesem Riickgriff auf die dsthetisch und anthropologisch diskursbe-
stimmende Bindung des Menschen an den Modus der Textualitit aus
dem Geist der modernen Alphabetisierung verleiht auch Biichner der

279 Biichner BW, S. 17.
280 Vel. Kittler 2003; Koschorke 2003.

202

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

281
282

283

284

285

Schrift ganz zeitgemafl anthropomorphe Ziige.®' So wird einerseits fiir
die Naturforschung die Metaphorik einer Lesbarkeit der Kérper aktiviert
und andererseits das epistolare Schreiben nach der paulinischen Formel
vom belebenden Geist und dem tétenden Buchstaben in die kanonisch
gewordene Spannung gesetzt. Biichner ist jedoch weit davon entfernt,
Medizin und Literatur nach der von der klassischen Kunsttheorie etab-
lierten Kluft zwischen Anatomie und Asthetik in Konkurrenz zu setzen
und die Schédelstitte des Sezierens mit dem Briefeschreiben und -lesen
zu kontrastieren®? — weder will er einen schénen Kérper tiber den Aus-
schluss der mit Geschmacklosigkeit, Tod, Ekel und Unmenschlichkeit
assoziierten »anatomischen Zergliederungen« retten,”®® noch sucht er die
Uberwindung des Hiats in einer idealen, sich iiber die Einzelheiten erhe-
benden »anatomischen Plastik« nach Goethes pygmalionischem Modell
eines im »lebendigen Begriff« vers6hnten und anschaulich gewordenen
Zusammenhangs von Wissenschaft, Technik und Kunst.”® Biichner
entwirft in seinem Brief vielmehr ein anatomisches Schreiben, das sich
ohne dsthetische und moralische Reserven aus der vorbehaltlosen Kon-
vergenz mit der empirischen Wissenschaft motiviert und das allenthal-
ben entindividualisierte verwesende Korper konstatiert: In der konkre-
ten und morderischen Bertihrung der kalten Briiste und toten Herzen
wird nicht nur das Studienobjekt >zerschnitten<,*® auch das forschende

Keck 2007, S. 9.

Vgl. Menninghaus 2002, S. 82-88, hier S. 83: »Asthetik und Anatomie — die in der
zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts beide parallel >boomen< - sind insofern zwei
entgegengesetzte Wissenschaften. Fir den Kiinstler ist, nach der Reflexion Diderots,
schon das blofie Studium des unter der Haut Liegenden eher gefihrlich als niitzlich: >Das
griindliche Studium der Anatomie hat mehr Kiinstler verdorben als vervollkommnet. Es
ist in der Malerei und in der Kunst sehr geféhrlich, unter die Haut zu blicken«.

Vgl. die cinschligige Passage aus Wilhelm Meisters Wanderjahre: »Mit Vergniigen
betrachtete unser Freund dies alles und horchte gern den belehrenden Worten seines
Wirtes, ob er gleich noch eine grofle Kluft zwischen diesen kiinstlerischen Arbeiten
und den wissenschaftlichen Bestrebungen, von denen sie herkamen, gewahren mufite.
[...] Wilhelm trat ein und hatte freilich zu erstaunen, als er, statt wie in den vorigen
Nachbildung lebender Gestalten zu sehen, hier die Wande durchaus mit anatomischen
Zergliederungen ausgestattet fand; sie mochten in Wachs oder sonstiger Masse verfertigt
sein, genug, sie hatten durchaus das frische, farbige Ansehen erst fertig gewordener
Préparate. >Hier, mein Freunds, sagte der Kiinstler, >hier sehen Sie schitzenswerte
Surrogate fiir jene Bemithungen, die wir, mit dem Widerwillen der Welt, zu unzeitigen
Augenblicken mit Ekel oft und grofier Sorgfalt dem Verderben oder einem widerwirtigen
Aufbewahren vorbereiten« (Goethe 1994, Bd. 8, S. 326).

Vgl. ebd., S.326ff; Goethe 1900. — Vgl. zu Goethes plastischer Anatomie und
der Tendenz, »damit den sterbenden und verwesenden Kérper [aus der Asthetik]
auszuscheiden: Keck 2007, S. 136-154, bes. S. 149f.

Der Terminus »Anatomie« leitet sich vom gr. &vatépve »aufschneidenc ab.

203

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Subjekt opfert sich dem Brief an Stéber zufolge am >Kreuz« der Wissen-
schaft. Nach der sezierenden Zergliederung erscheint der Mensch ganz
im Sinne der neueren Humanwissenschaften radikal auf seine organi-
schen Funktionen, auf sein »nacktes< Leben zurtickbuchstabiert.?®® In-
sofern ist Biichners Schreiben im Rahmen der biopolitischen Moderne
zu verstehen® — und zwar gerade auch dort, wo ein jenseits der kalten
Koérper liegendes >Leben« als Medieneffekt einer >warmen« Schrift evo-
ziert und damit die Moglichkeit von Poesie zur Debatte gestellt wird.
Biichner nimmt an der durch das Aufkommen der Physiologie um 1800
verstirkt vorangetriebenen Umstrukturierung im Wissen vom Kérper
teil, ohne indes die von der klassischen Asthetik als Gefahr empfundene
anatomische Zerstiickelung des Menschen (und des Sinns) abzuweisen.
Darin liegt ein erstes Moment von Biichners Drastik begriindet: Das li-
terarische Projekt wird mit Entschiedenheit auf einer anthropologischen
und dsthetischen Schidelstitte errichtet. Es ist wenig ergiebig, den Brief
auf Biichners zynischen Galgenhumor zurtickzufithren, ohne die poeto-
logischen Implikationen seiner Aufierungen konsequent zu ermessen.

Biichners Drastik entspringt nicht nur dem biopolitischen Klima einer
Hinrichtung von Mensch und Kunst im Dienst der modernen Wissen-
schaft. Dieser Kontext zeitigt seine Folgen zudem bis in die rhetorische
Eigentiimlichkeit von Biichners Schreiben. Die dramatische Anschau-
lichkeit im Brief an Stéber resultiert aus dem kalkulierten Umgang mit
den evozierten Bildern. Indem Biichner die topische Vorstellung einer
brieflichen Umarmung der Korrespondenzpartner »iiber die Paar Mei-
len hinaus« vergegenwirtigt, werden Schrift und Korper zwar metapho-
risch verschrankt. Die eingefiihrte Bilderrede wird jedoch in signifikan-
ter Weise gebrochen, wenn die »erquickende« und >wirmende« Lektiire
des Briefs sich zum Schluss als Umarmung von »Kadaver[n]« entpuppt.
Die Vorstellung von lebendigen Toten, die Biichner damit hervorruft,

286 Foucault 1999, S. 413ff. - Zu der auf die Griechen zuriickgehenden Doppelung des

287

Lebensbegriffs vgl. in der Nachfolge Foucaults: Agamben 2002, S. 11: »Die Griechen
kannten fiir das, was wir mit dem Begriff Leben ausdricken, kein Einzelwort. Sie
gebrauchten zwei Begriffe, die morphologisch und semantisch verschieden sind, auch
wenn man sie auf eine gemeinsame Wurzel zurtickfithren kann: z0¢ meinte die einfache
Tatsache des Lebens, die allen Lebewesen gemein ist (Tieren, Menschen und Géttern),
bios dagegen bezeichnete die Form oder Art und Weise des Lebens, die einem einzelnen
oder einer Gruppe eigen ist«.

Zum Begriff der »Bio-Politik«, mit dem Foucault im Unterschied zum Machttyp der
klassischen Souveridnitit die von Medizin, Wissenschaft, Psychiatrie, Schule, Polizei
etc. umfassend getragene Sorge um das physische Dasein des Menschen als Signum
moderner Politik seit der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts begreift, vgl. Foucault
1983, S. 166; Foucault 2001, S. 52ff.; Foucault 2006.

204

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

288

289
290

resultiert aus einer katachrestischen Verwendung, einer buchstéblichen
Zerstorung der verwendeten Metaphorik. Die schockierende Wirkung
dieser Form von Bildlichkeit, wie sie der rhetorisch auflergewdhnlich
begabte Buichner beispielsweise auch im Hessischen Landboten aufbietet,?
entsteht dadurch, dass der tropologische Sinn der Worter beharrlich Li-
teralisiert wird. Wenn Biichner den Briefpartner als lebenden Kadaver
adressiert, dann folgt das Schreiben der anatomischen Erfahrung und
konzipiert den Menschen ganz niichtern und unmetaphorisch nach der
Vorstellung des auf seine biologischen Funktionen reduzierten Lebens.
Das Herz, das seit der empfindsamen Kultur als seelisches Zentrum des
Menschen die Kommunikation der abwesenden Korrespondenten im
Medium Brief gewihrleistet und jenseits des Korpers sogar wahrhaf-
tiger erscheinen ldsst, gewinnt im Angesicht der sezierten Leichen die
buchstibliche Bedeutung zurtick und stellt blofi ein seelenloses Organ
dar. Die bildhafte Rede, so muss daraus geschlossen werden, kann bei
Biichner nicht nur im tibertragenen Wortsinn verstanden werden — die
Begegnung der auf ithr nacktes Leben reduzierten Menschen findet aller-
erst materialiter auf dem Papier statt, als »Bertthrunge von kalten >Schrift-
Korpern«?®® Der Brief fungiert nicht als phantasmagorisches Substitut,
sondern gewinnt in seiner physischen Prisenz an Gewicht. Damit tritt
ein zweiter Aspekt von Biichners Drastik hervor. Die Rhetorik der
Buchstablichkeit setzt einen >dramatischen< »Verdinglichungsprozess« in
Gang,* demzufolge Sprache selbst tiber die blof} rhetorischen Effekte
hinaus in der aisthetischen Dimension hervortritt und physisch wird.

Biichners Brief an Stéber erdfinet schliefilich eine dritte Perspektive, die
fur eine literarische Drastik zu verbuchen ist, ndmlich eine poetologi-
sche. Vor dem Hintergrund der wissenschaftlichen Sezierung und der
konsequenten Riickbindung des Lebens an das biologische Dasein stellt
sich die Frage nach dem Einsatzpunkt der Dichtung gerade dort ver-
scharft, wo im scheinbaren Kontrast zur Schadelstatte der Anatomie ein

Vgl. zu Buchners Rhetorik des Bildbruchs grundlegend: Miiller-Nielaba 1994. Zu

Biichner als poeta rhetor vgl. Schaub 1975; Schaub 1982. Allgemein zu Biichners Rhetorik
vgl. iiberblicksartig auch: von Kempen 2009.

Vgl. hierzu Wietholter 2010.

Miiller-Nielaba 1994, S.128. Mit Bezug auf Buchners Dissertation vgl. Miiller-
Nielaba 2001, S.58: »Dafl hinsichtlich dieses Problemfeldes, gemessen an der
darstellungstheoretischen Stofirichtung seiner >Nerven<Studien und mit Blick auf
seine semio-physiologische Analytik des >Schénens, ein >wissenschaftlicher< und ein
literarischer« Autor Georg Biichner nicht mehr zu trennen sind, braucht hier kaum
wiederholt zu werden. Die Probevorlesung tber Schidelnerven umschreibt als
Verwandlungsvorgang, wie Zeichen physisch werdenc.

205

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

poetisches Pathos trotz allem aufgerufen wird. Biichner stellt die Lek-
tiire des Briefs, wie gesehen, ins Zentrum des fiir die epistolare Kultur
pragenden, traditionell das >Herz« betreffenden und entsprechend als
lebendig« empfundenen Gesprichs der Seelen. Die rhetorische Literali-
sierung dieses Kardiozentrismus unterstiitzt Biichner mit dem tber die
syntaktische Komplikation akzentuierten Ausfall des Wortes »Herz« (ver-
quickte mich wieder das lebendige, warme an das Du mich driicklest). Mit dieser
zeugmatischen Weglassung kommt eine weitere, von der anatomischen
Bertihrung der >kalten Briiste« im Leichenhaus bestimmte Auswirkung
zum Zug. Im Zeichen der mérderischen Zergliederung ist der Schriftver-
kehr als Kommunikation von Kérpern zu verstehen, die, herzamputiert
und am Rande des Menschseins, als »Kadaver« bezeichnet werden. Die
poetologische Perspektive dieser Diagnose erhellt sich aus dem Um-
stand, dass Biichner mit demselben Ausdruck wenige Wochen zuvor
in einem Schreiben an den namlichen Adressaten die Dichtkunst selbst
als toten Korper figuriert hat: »Habt ihr das andre Papier gelesen, so
werdet Thr wissen, dass es sich um nichts geringeres handelt, als um die
Muse der teutschen Dichtkunst; ob Ihr dabey als Accoucheurs oder als
"Todtengréber auftreten sollt, wird der Erfolg lehren. Thr seyd gebeten
mit Eurer poetischen Haus und Feld-Apotheke bey der Wiederbelebung
des Cadavers thitige Hiilfe zu leisten, schreibt Biichner am 24. August
1832.2" Mit dem gekonnten Einsatz der Syllepse im Brief vom 3. No-
vember untergrabt Biichner also nicht nur die Grundfesten der episto-
laren Kultur, sondern stellt auch jede Méglichkeit poetischer Erhebung
unter das Vorzeichen der Leibhaftigkeit (der Korper, der Sprache). Erst
vor diesem Hintergrund erklért sich die makaber anmutende Emphase,
mit der die Wiederbelebungsversuche der toten Poesie vorgetragen wer-
den. Doch sind es die unvergessenen Residuen emer alten Kultur, die
am ehesten noch im Liebesdiskurs persistieren, man miisste eher sagen:
die letzten Zuckungen erleben. Im Schriftverkehr mit Wilhelmine Jaeglé
wird zwar wiederholt der Wunsch artikuliert, durch das Schreiben »dief}
kalte und gemarterte Herz« an die Brust der Geliebten zu legen*” - die
Anrufungen werden bei Biichner aber nie das »Gefiihl des Gestorben-
seyns« unterdriicken:** »Ich bin allein, wie im Grabe; wann erweckt
mich deine Hand?«,** diese Frage ist eine ohne Aussicht auf Erlésung.
Biichner leitet daraus eine radikal neuartige Konzeption von Poesie ab:

291
292
293
294

Biichner BW, S. 12.

Ebd., S. 34 (Brief von Mitte/Ende Januar 1834).
Ebd., S. 37 (Brief vom 8./9. Mirz 1834).

Ebd., S. 36 (Brief vom 8. Februar 1834).

206

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

295
296

Das Beste ist, meine Phantasie ist thitig, und die mechanische Beschiftigung
des Préparirens 1af3t ihr Raum. Ich sehe dich immer so halb durch zwischen
Fischschwinzen, Froschzehen etc. Ist das nicht rihrender, als die Geschich-
te von Abdlard, wie sich thm die Heloise immer zwischen die Lippen und
das Gebet dringt? O, ich werde jeden Tag poetischer, alle meine Gedanken
schwimmen in Spiritus.?%

Indem Biichner mit diesen Worten das fiir die Empfindsamkeit leiten-
de Vorbild der literarischen Liebe zwischen Abélard und Heloisa auf-
greift, gewinnt in der Absetzung davon eine Dichtung aus dem Dunst
des modernen Labors an Profil. Mit dem Siegeszug der Humanwis-
senschaften ist der lebendige, dem Kérper entsagende Geist der Poesie
fur Bichner in jeder Hinsicht aus der Transzendenz entlassen — die
Einbildungskraft des Kiinstlers erhebt sich »nur halb« iiber das Vor-
findliche hinaus, ohne jedoch das, was vor Augen liegt, zu iiberse-
hen. Was ins Blickfeld riickt, nimmt durchaus monstrése Umrisse an:
eine Kreuzung von Mensch mit Fischschwinzen und Froschzehen.
Poesie vermag in neuerer Zeit, so muss man schlieffen, nur dann zu
»beseelens, wenn der Geist (lat. spiritus) zuvor im »Spiritus«, in dem
fiur die Konservierung der Praparate notwendigen Alkohol ertrankt
wird. >Drastische ist diese Dichtung, weil sie aus jeder metaphysischen
Verankerung gelost ist und von einem unversdhnlichen Riss zwischen
»Korper und Geist, Auflerem und Innerem, Zeichen und Bedeutung,
Faktum und Sinn« zeugt.®® Da Biichners Literatur im Spezifischen
dem Erfahrungshorizont des Anatomen entspringt, teilt sie das Anlie-
gen, die Koérperwelt klinisch genau auszumessen. An die Stelle einer
psychologischen Durchdringung des Menschen tritt die ebenso detail-
lierte wie unabschlieflbare Erkundung von opak bleibenden Oberfla-
chen. Zudem hat die Destruktion des Leib-Seele-Dualismus auf der
Ebene der Sprache zur Folge, dass die Worter auf einen literalen Sinn
zuriickbuchstabiert und dergestalt verdinglicht, physisch werden. Der
sentimentale Versuch, iiber die kalten Zeichen hinaus zu dringen und
ihnen >Leben« einzuhauchen, stellt im selben Zug ihre stotende« Au-
erlichkeit aus und unterlduft sich damit selbst. Fiir die Tradition der
empfindsamen Poesie sind das harte Schldge: Die Ausschweifungen
der Fantasie werden durch den konsequenten Bezug zum Tatsdchli-
chen, der in Biichners radikalrealistischer Literatur, wie genauer zu
sehen sein wird, die schiere Faktizitdt der Wirklichkeit und der Sprache

Ebd., S. 128 (Brief vom 13. Januar 1837).

Schneider 2006, S. 130.

207

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

umgreift, kraftig, um nicht zu sagen: emphatisch erniichtert.

3. »Kaltblitig«

Nimmt man Biichners literarische Drastik in den Blick, dann muss man
eine paradoxe Gemengelage organisieren. Zum einen ist die kaltbliitige Hal-
tung des Anatomen aufgerufen, der die Wirklichkeit mit klinischer Niich-
ternheit registriert und am Rande des klassischen Kunstsystems operiert.
Zum andern ist vor dem Hintergrund der frithromantischen Dramentheo-
rie die andauernde Schwierigkeit einer im Kern gehemmten Mimesis pré-
sent zu halten. Schlegel hat am transzendentalpoetischen Schauspiel expo-
niert, dass die referenzielle Vehemenz des Nachdrucks ursichlich auf einen
irreparablen Bruch zwischen Sprache und Wirklichkeit zurtickzufithren ist.
Wie Heines Rezeption bezeugt, bleibt fiir den literarischen Diskurs des Re-
alismus der Gedanke virulent, dass drastische Kunstwerke eine Krise der
Reprisentation kompensieren. >Drastiks, so kann man pointieren, fithrt ein
»Dramas in jedem Wortsinne vor Augen, handelt sie doch wesentlich davon,
wie sich eine geschlossene Welt von beharrlich auf sich rickverweisenden
Zeichen aufbrechen lésst. Diese Frage steht im Zentrum von Biichners Li-
terarischen Schriften. Danton, Lenz oder Woyzeck schauen nicht nur von
emnem Abgrund aus auf die Welt und haben die autonome Handlungs-
macht verloren, auch in poetologischer Hinsicht ist das Zusammentreffen
widerlaufiger Tendenzen zu verzeichnen. Gerade in Stiicken wie Danton’s
Tod oder Wayzeck fallt auf, dass Biichner exzessiv auf historische Quellen
zurtickgreift und eine schriftlich tiberlieferte Geschichte (hier des schizo-
phrenen Moérders Franz Woyzeck, dort des blutigen ferreur) dramatisiert,
ohne jedoch darauf zu verzichten, das Schauspiel als Schauspiel vorzufiithren.
Biichners Poetik, die sich einerseits immer wieder tiber den eindringlichen
Bezug zur >Geschichte selbst« legitimiert, andererseits an die Parekbase der
romantischen Tradition anschliefit und wiederholt als >Theater des Thea-
ters< hervortritt,” konstelliert den Versuch, Worte in physische Wirklich-
keit zu tibersetzen, als befremdlichen Zusammenfall von mimetischer Wie-
dergabe und reflexiver Sprache. Die dokumentarische Geste ist insofern
nach Mafigabe der Schlegelschen Konzeption drastisch, als die Greueltaten,
von denen unverblimt die Rede ist, auf Biichners Biithne gerade nicht zu se-
hen sind und nur ihrem tiberlieferten Wortlaut gemaf fasslich werden. Vor

297 Vgl. Campe 2004a. Zum Begriff der >Parekbase« bei Schlegel vgl. Sonderegger 2000,
S. 156f.; Menke 2005, S. 136.

208

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem Hintergrund dieses romantischen Zugs werden Biichners rekurrieren-
de, angeblich >programmatische Bekenntnisse zum Realismus« in threm in-
szenatorischen, indes nicht weniger dringlichen Charakter erkennbar. Der
Fluchtpunkt dieser Poetik — das soll hier zuletzt an Danton’s Tod exemplarisch
ausgefiihrt werden - ist dort erreicht, wo historische Taten nicht représen-
tiert, sondern als effektvolle WortTaten présentiert werden, wo Biichner
mithin seinen emphatischen Anspruch auf mimetische Wirklichkeitstreue
unter das Vorzeichen eines performativen Dispositivs stellt.

Vorspiel im Land der »Konfusion« (Leonce und Lena)

In konsequenter Aporie wird die Moglichkeit, die undurchlissige Welt
der Zeichen aufzuschlieflen, mit dem 1836 nach einer Preisausschrei-
bung der Cottaschen Buchhandlung verfassten »Lustspiel« Leonce und
Lena ausgemessen. Hans Mayers Epochenraster zufolge irritiert, dass hier
der »grundsitzliche Nichtromantiker Biichner das romantische Gebot
der Entmaterialisierung und Verzauberung der Welt« wie kein anderer
Dichter des Vormirz in Szene setzt.>”® Jedoch steht Biichners Komédie
nur vordergriindig quer zu seinen tibrigen Werken.”® Es gentigt, sich ein
signifikantes Detail der handschriftlichen Uberlieferung zu vergegenwir-
tigen, um zu sehen, wie sehr Biichner auch hier nach den Méglichkeiten
und Bedingungen rrealistischer Literatur< forscht. Am Anfang der siebten
Bogenlage von Biichners Descartes-Studien finden sich fiinf getilgte Zei-
len, die, obwohl unter den Streichungen kaum leserlich, als Entwurf zu
einer spater nur geringfiigic umgeschriebenen Dialogsequenz aus Leonce
und Lena erkennbar sind:

Valerio. Was Eure Empfanglichkeit betrifft
so konnte sie es nicht besser treffen um
getroffen zu werden. Driickt Euch besser
aus, wenn Ihr nicht den unangenehmsten

Eindruck von meinem Nachdruck haben wollt.?"

Im Kontext des philosophischen Skripts, an dem Biichner zeitgleich ar-
beitet, stechen die Zeilen gerahmt und durch einen Querstrich abgesetzt

298 Mayer 1974, S. 320.

299 Vgl. Beise 2009, S. 85: »Tatsichlich mussen der romantische und der realistische
Biichner aber nicht gegeneinander ausgespielt werdens«.

300 Zitiert nach der diplomatischen Transkription in: Biichner MBA 9/1, S. 53 (Faksimile
S.479). Zu den genaueren Umstinden der Uberlieferung vel. Dedner 1987, S. 100~
103 und Biichner MBA 6, S. 227-229. Die Worte werden in Leonce und Lena bei der
Uberarbeitung nicht Valerio, sondern Leonce in den Mund gelegt (I/3; SW I, S. 104).

209

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von der kritischen Beschiftigung mit Descartes’ Deutlichkeitslehre — und
zwar in unmittelbarer Ndhe zur metaphysischen Demontage des dogma-
tischen Grundsatzes, wonach das, »was im Begriff eer Sache liegt, [...]
wabhr [ist]«.*”" Das cartesianische Subjekt, so hat Biichner ausgefiihrt, ist
ohne die Vorstellung Gottes entkoppelt von den Objekten und gefangen
Im »einsamen, irren, nur in einem, dem Selbstbewusstsein, gewissen,
Denken«.?? Derart korrespondieren auf dem tberlieferten Blatt zwei
nur scheinbar heterogene Momente, wenn die Problematisierung des re-
flexionsphilosophisch isolierten Subjekts von einer Rede flankiert wird,
iiber die man sagen muss, dass sie nichts anderes als die (Un-)Verstand-
lichkeit von Zeichen zum Gegenstand hat. Wihrend der philosophische
Kontext die >logische Deutlichkeit< begrifflichen Erkennens erortert, die
ihren subjektbegriindenden Stellenwert ebenso wie ihre ontologische Brii-
ckenstellung zur Aulenwelt nunmehr eingebiifit hat, reflektiert Valerios
Rede die komplementdren Auswirkungen auf die rhetorische Deutlichkeit
sprachlicher Artikulation. Vom Titel und der »Vorrede«*® des Stiicks an
ist es fiir Buchners Komodie charakteristisch, dass die Figuren in Wort-
spielen verwickelt und die Zeichen einer Dereferentialisierung ausgesetzt
sind — wie sich in Valerios paronomastischer Deklination von streffenc
abzeichnet, ist die Sprache nicht in der Lage, nach dem Vorbild der per-
spieuitas mit >treffenden Worten« etwas aufierhalb ihrer selbst zu benennen.
Darin liegt fiir Leonce und Lena thematisch die grassierende Langeweile
und Melancholie der aller politischen Realitit fremd gegentiber stehen-
den Akteure begriindet.** Jedoch beschrinkt sich das Stiick nicht darauf,
diese Selbstbezogenheit der Sprache zu konstatieren und im >Lust-Spiel<
sichtlich auszukosten.?*® Valerio schliefit eine Aufforderung an, die sich
leitmotivisch durch Biichners literarische Texte zieht — wie in anderen Zu-
sammenhingen zu sehen sein wird, mit durchaus drastischen Konsequen-
zen. Das emphatische Anraten, sich »besser« und das heifit: verstandlicher
oder eben »deutlicher« zu artikulieren, fithrt hier nicht minder paronomas-
tisch zur Drohung, dass den Worten gleichsam zum »Nachdruck« Schla-
ge folgen kénnten. Wie gesehen, wird damit ein Begriff aufgerufen, mit
dem in der dsthetischen Tradition seit Baumgartens Emphaseologie das
anschauliche Supplement der deutlichen Rede gemeint ist. Die desinteg-
rative Tendenz des Nachdrucks in der Kunst, so hat — wie oben zitiert —

301 Bichner SW I, S. 204.

302 Bichner MBA 9/1., S. 36£.; Buchner SW IL, S. 192f.

303 Buchner SW I, S. 93: »Alfieri: >E la fama?« Gozzi: >E la fame?«.
304 Vel. hierzu zuletzt: Dérr 2003.

305 Zu Valerios Wortspielkunst vgl. Muller-Nielaba 2001, S. 59f.

210

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sulzer herausgestellt, zeigt sich in letzter Konsequenz darin, dass »man auf
der Schaubiihne [...] die Menschen lebendig schinden miifite«.*® Wenn
Valerio androht, seine Worte durch korperliche Aktion und Gewalt zu
verdeutlichen, gesteht er nicht nur stillschweigend ein, dass es auch seiner
eigenen Rede an Aussagekraft mangelt — zudem evoziert er das Modell
einer drastischen Asthetik, die als einzig verbliebenes Mittel noch in der
Lage ist, >Verstandlichkeit< herzustellen. Da jedoch auch diese Moglichkeit
in Leonce und Lena der Logik des Wortspiels entspringt, findet die Uber-
schreitung der Sprache zur Tat hier ebensowenig wie an anderer Stelle des
Lustspiels statt. Dem von Valerio vorgetragenen Versuch, »das geschlos-
sene linguistische Universum des kleinen runden Kénigreichs [Popo] zu
perforieren«,*” ist kein Erfolg beschieden.

Mit der gingigen Lesart von der politischen Satire, die Biichner auf die
'Darm-stadter< Verhaltnisse geschrieben haben mag, wird dieser Umstand
notorisch ausgeblendet und Leonce und Lena der immanenten Poetik zum
Trotz auf reduktive Art und Weise referenzialisiert. Das aus unzihligen
Zitaten der literarischen Tradition von Shakespeare bis zur Romantik zu-
sammengesetzte Stiick ist allererst als Literatur »auf zweiter Stufe« zu le-
sen’®® — und das heifdt: als ein Wortkunstwerk, das weder Taten noch Wort-
Taten, sondern lediglich sprachliche Gesten ausstellt.*” Weil ein Wort nur
ein weiteres nach sich zieht, gibt es statt der angedrohten Schlidge nur
eine »schlagende Antwort«.?!’ Mit diesem Ausbleiben der drastischen Tat
erklart sich, warum auch die dramatische "Handlung« in Leonce und Lena
gelahmt ist — Biichners Bithne zeigt keine Akteure, sondern durchweg pas-
sive Figuren. Bezeichnenderweise >herrscht« in diesem literarischen Reich
der handlungsunfahige Kénig Peter, der nichts anderes als fernab vom po-
litischen Geschift »ungestort denken« mochte®'! und der sich wiederholt
dartiber beklagt, dass seine »Kategorien [...] in der schindlichsten Verwir-
rung« sind.?'? Diese Parodie des cartesianischen Philosophen, der sich von
der sinnlichen Welt abschottet, damit er diese durch Abstraktion umso
klarer und deutlicher erkennen kann, folgt in Biichners Lustspiel einem
durchaus systematischen Argument. Es ist nicht sosehr der von Biichner

306 FEbd.

307 Muller-Sievers 2003, S. 130.

308 Vel. Dedner 1987, S. 156-218.

309 Zum Begriff der »Geste« im Unterschied zur titigen Handlung (actio) vgl. Agamben
2001, hier S. 60: »Die Geste ist die Darbietung einer Mittelbarkeit, das Sichtbarmachen
eines Mittels als solchemc.

310 Buchner SW L, S. 105 (Leonce und Lena 1/3).

311 Ebd., S. 128 (Leonce und Lena 111/3).

312 Ebd., S. 99 (Leonce und Lena1/2).

211

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in seinen philosophischen und naturwissenschaftlichen Arbeiten heraus-
gestellte Hiat zwischen »formaler und materialer Wahrheit«*® zwischen
der trostlosen Wiiste« des Apriorischen und dem >frischen griinen Leben,
der den Kénig »in Konfusion, zur Desperation«bringt — es ist entscheidend
zu sehen, dass die Verworrenheit Biichners praziser Darstellung zufolge in
erster Linie der Koppelung des Denkens an ein Medium geschuldet ist.?!*
Zwar denkt der Konig nach den Regeln logischer Schliissigkeit,**> doch mit
der sprachlichen Entauflerung zeigt sich ein nicht zu tiberwindender, die
Identitit des Subjekts geradezu spaltender Graben: » Wenn ich so laut rede,
so weil ich nicht, wer das eigentlich ist, ich oder ein Anderer, das dngstigt
mich. Nach langem Besinnen: Ich bin ich«, sagt Peter?'® Leonce und Lena zeigt
hier, dass der sprachliche Akt ebenso sehr die Selbstzersetzung betreibt,
wie er im gleichen Zug fiir die Selbstsetzung des Subjekts unabdingbar ist.
Weil die kognitive Aktivitit erst mit der Sprache stattfindet, diese jedoch
die Deutlichkeit des Gedankens angreift, verlduft die Bruchlinie nicht
nur zwischen Ich und Welt, sondern artikuliert sich schon in der Reflexi-
on, als widerstreitendes und nicht harmonisierbares Gefiige von Reden
und Denken. Daraus folgt, dass die Signifikanten, so wie der Knopf im
Schnupftuch den Kénig an nichts mehr erinnert, von der Bedeutung ent-
koppelt sind.?"” Peters Frage: »Also von was war eigentlich die Rede?«
ist als biindige Destruktion der deutlichen Proprietit zu verstehen.?'® Es
ist folgerichtig, wenn das Reden im Stiick durchgehend eine Autonomie
besitzt, die von keiner Figur beherrscht werden kann - selbst wo mit dem
»koniglichen Wort« ein »Beschlufl sogleich ins Werk« gesetzt werden soll,
wird diese oberste Autoritit, die traditionell den Zusammenhalt von Den-
ken, Reden und Handeln verbtirgen kann, demontiert: »Ein konigliches
Wort ist ein Ding, — ein Ding, - ein Ding, - das nichts ist«.*’ Das Land der

313 Biichner SW II, S.335. An dieser Stelle im Skript iiber Spinoza fithrt Buchner mit
Blick auf K6nig Peter nicht von ungefihr folgendes Beispiel an: »[...] und wenn Jemand
sagt Peter existiert, ohne zu wissen ob Peter wirklich existiert, so ist dieser Gedanke
hinsichtlich seines Wissens falsch oder vielmehr nicht wahr, obgleich Peter in der
Wirklichkeit existiert«.

314 Bichner SW L, S. 125 (Leonce und Lena 111/3). Hier ist daran zu erinnern, dass der Begriff
der »Konfusion«, den Biichner im Riickgriff auf den ihm bestens bekannten Ausdruck
der cognitio clara et confusa aus der rationalistischen Gnoseologie einsetzt, nicht etwa der
Klarheit, sondern der »Deutlichkeit« gegentibersteht.

315 Vgl. hierzu Nowitzki 1998.

316 Buchner SW L, S. 100 (Leonce und Lena 1/2; Hervorh. d. Verf.).

317 Ebd., S. 99 (Leonce und Lenal/2): »Mein ganzes System ist ruiniert. — He, was bedeutet der
Knopf im Schnupftuch?«.

318 Ebd., S. 100 (Leonce und Lena 1/2).

319 Ebd., S. 124 (Leonce und Lena I11/3).

212

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Konfusion«, in dem weder klar und deutlich gedacht werden kann und
die Worte keine Tat nach sich ziehen, liefert eine Allegorie der Sprache.

Im Reiche Popo, das sich wie eine Zwiebel, ohne sinnverbiirgendes Zen-
trum, schalt®”” und wo sich hinter jeder Maske nur eine weitere Maske
verbirgt,*”! stellen sich die Personen sinnigerweise als »einfen] grofie[n]
weifle[n] Bogen Papier« vor, den sie selbst nicht zu beschreiben wissen.???
Im leeren Formalismus des mechanischen Wortspiels, aus dem sie buch-
stéblich geboren werden,*” treten die Figuren als puppenhafte Automate
ohne Fleisch und Blut in Erscheinung. Ihnen ist es gleichgiiltig, ob sie
real oder »in effigie« verheiratet werden, weil es in dieser papiernen Welt
schlicht keinen alternativen Daseinsmodus gibt.??* Die originar schriftge-
nerierte >Prasenzc der Personen ist sekundérer Natur. So wie sich die Spra-
che ohne Nachdruck zurtickbeugt, so werden die Figuren in einer Welt
der Spiegel reflektiert: »Ich wage kaum die Hénde auszustrecken, wie in
einem engen Spiegelzimmer, aus Furcht tiberall anzustofen, dafl die scho-
nen Figuren in Scherben auf dem Boden ligen und ich vor der kahlen
nackten Wand stdnde«, sagt Leonce an einer Stelle.*”” Mit dieser Szene
greift Biichner motivisch den Ausgangspunkt frithromantischer Uberle-
gungen in dem von Fichte als unmittelbar konzipierten Selbstbewusstsein
auf, das die Einheit der Identitit aus der Differenz von Selbigkeit und
Andersheit stiftet und das sich in der Selbstreflexion daher grundsitzlich
zuganglich sein soll.?** Wie Novalis und Schlegel akzentuiert auch Biich-
ner die briichige Mittelbarkeit des Selbstbezugs und die faktische Un-
moglichkeit, mit der progressiven Universalpoesie die Gespaltenheit des
Subjekts abschlieend aufzuheben.?”” So streicht Leonce und Lena nicht nur

320 Ebd.,S. 112 (Leonce und Lenall/1): »Das ist ein Land, wie eine Zwiebel, nichts als Schalen,
oder wie ineinandergesteckte Schachteln, in der gréfiten sind nichts als Schachteln und
in der kleinsten ist gar nichts«.

321 Ebd., S. 125 (Leonce und Lenalll/3): »PETER Wer seid Ihr? [/] VALERIO Weill ich’s? Er nimmt
langsam hintereinander mehrere Masken ab. Bin ich das? oder das? oder das? Wahrhaftig, ich
bekomme Angst, ich kénnte mich so ganz auseinanderschilen und bldttern«.

322 Ebd., S. 103 (Leonce und Lena 1/3).

323 Ebd., S. 107 (Leonce und Lena 1/3): »LEONCE Mensch, du bist nichts als ein schlechtes
Wortspiel. Du hast weder Vater noch Mutter, sondern die fiinf Vokale haben dich
miteinander gezeugt. [/] VALERIO Und Sie, Prinz, sind ein Buch ohne Buchstaben, mit
nichts als Gedankenstrichen«.

324 Ebd., S. 126 (Leonce und Lena 111/3): »PETER In effigie? in effigie? Président, wenn man
einen Menschen in effigie hingen lafit, ist das nicht eben so gut, als wenn er ordentlich
gehingt wiirde?P«.

325 Ebd., S. 111 (Leonce und Lena I1/1).

326 Vgl. Frank 1989, S. 249ff.

327 Zu Novalis’ Vorstellung vom ordo inversus in Auseinandersetzung mit Fichte vgl. ebd.,
S. 248-306. Zu Schlegels Idee der Kunst als unendlichem Progress, demzufolge sich die

213

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die ganze Fragilitit der idealistischen Vorstellung hervor. In analytischer
Hinsicht wird auch die Bedingung erkennbar, unter der die unendliche
Spekulation tiberschritten werden kann. Es gentigt eine kleine kérperliche
Bewegung, um statt des schonen Spiegelbilds eine kahle Wand /Aandfest vor
sich zu haben. Biichner stimmt an diesem Punkt mit Schlegels systemati-
scher Verortung des Drastischen tiberein. Wo Kunst kérperlich wird, geht
mit der Brechung des isthetischen Scheins die Offnung auf etwas einher,
das auflerhalb des reflexiven Subjekts steht und das - >nackt< und unver-
bliimt - als schierer physischer Widerstand tatsichlich wahrgenommen
wird.

In Leonce und Lena hat Biichner eine Text-Welt aus dem Geist des Romanti-
schen entworfen, die fiir das Verstandnis seiner Werke nicht nur deswegen
mafigeblich ist, weil die Motive der weltfremden Isolation, der automaten-
haften Passivitit, des zitathaften Daseins oder des melancholischen Uber-
drusses aus diesen nicht wegzudenken sind — mit Danton, Woyzeck und
Lenz werden Protagonisten vorstellig, die wie Leonce in threr Welt von re-
ferenzlosen Zeichen leben und von sich aus unfihig zur Tat sind. Biichners
Komédie hat mit der Spiegelszene zudem gezeigt, dass die Selbstreflexion des
Geistes durch die konkrete korperliche Aktion unweigerlich aus den Fugen
gerit. Die Vorstellung, dass schon mit einer kleinen Bewegung das Medium
der Uberlegung zerbrechen und sich die kahle Wand des Realen zeigen wiir-
de, ruft im Motiv der Hande nicht von ungefihr jenen Sinn auf, den nach
Herder auch Reflexionsphilosophen wie Fichte noch denjenigen des »Ge-
fuhls« nennen. Wihrend fiir Letzteren erwartungsgemaf} nicht einmal der
Tastsinn in der Lage ist, eine jenseits des Subjekts liegende Empfindung zu
liefern,??8 nimmt Biichner die seit Aristoteles’ Schrift Uber die Seele gefiihrte,
in der sensualistischen Wahrnehmungstheorie des 18. Jahrhunderts intensi-
vierte Diskussion zur epistemologischen Rolle der Taktilitit auf.**” Nament-
lich durch Herder hat sich eine »Philosophie des Gefiihls« tiberliefert, die mit

Universalpoesie durch die Potenzierung der »poetischen Reflexion« auszeichne und sich
»wie in einer endlosen Reihe von Spiegeln« vervielfaltige, vgl. Schlegel KFSA 2, S. 182. -
Zum Spiegelmotiv vgl. auch Konersmann 1988, bes. S. 211-217.

328 Vgl. Fichte 1794, S. 231 (§ 10): »Aber die Sinne liefern uns blof§ ein Subjektives [...];
der Stoff, als solcher, fillt keineswegs in die Sinne, sondern kann nur durch produktive
Einbildungskraft entworfen oder gedacht werden. Gesehen wird er wohl doch niche,
noch gehort, noch geschmeckt, noch gerochen; aber er fillt in den Sinn des Gefiihls
(tactus), mochte vielleicht ein im Abstrahieren Ungetibter einwerfen. Aber dieser Sinn
kiindigt sich doch nur durch die Empfindung eines Widerstandes, eines Nicht-Kénnens
an, das subjektiv ist; das Widerstehende wird doch hoffentlich nicht gefiiAlt, sondern nur
geschlossens.

329 Zeuch 2000; Binczek 2007.

214

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aristoteles die Auffassung teilt, dass in der leibhaftigen Bertithrung nicht nur
die Grundlage unseres gesamten Wahrnehmungsvermégens,* sondern die
ontologische Bedingung »alles unseres Denkens« zu finden ist.*! Gegen die
Begrindung des Subjekts im cartesianischen cogito setzt Herders Formel »Ich
Stihle mich! Ich bink eine sinnlich fundierte, den Ausgangspunkt des Erkennt-
nisprozesses bei der haptischen Empfindung ansetzende »Physiologie der
Seele«.?*? »Ohne tastende Hand« bliebe man, so Herder, in »Platons Hohle«
der Erscheinungen »und hitte von keiner einzigen Koérpereigenschaft, als
solcher, eigentlichen Begriff«.** Biichner folgt dieser Tradition in ihren ais-
thetischen Grundannahmen, ohne aus ihr eine Metaphysik abzuleiten. Fiir
ihn bleibt das >Gefiihl« im physiologischen Sinn ebenso kalt wie der nackte
Gegenstand der Bertihrung. Indem Leonce darauf aufmerksam macht, dass
mit der korperlichen Geste zwar der Spiegel der Reflexion gebrochen, den
Hinden aber die undurchdringliche Oberfliche einer Wand entgegentreten
wiirde, ruft Biichner eine asignifikante Dimension von Herders Ausfithrun-
gen zum Tastsinn in Erinnerung. Demzufolge erfihrt die taktile Wahrneh-
mung eine Welt nach Mafigabe der wesentlich »unzergliederlichen« Mate-
rialitat®* — ein Aspekt, den Herder zusehends hinter der ebenso sinnhaften
wie schonen Form wieder verschwinden lassen wird.** Biichner streicht
hingegen jenseits aller Kallistik ein blindes Fithlen des opaken Materials
hervor - die harten Fakten, die empfunden werden, bleiben fiir den analy-
tischen Verstand bedeutungsresistent. Zwar ist die Hand dasjenige Organ,
das uns den feinsten und genauesten Begryf eines Gegenstands liefert, doch
ist damit auch fiir Herder nicht vorab die Moglichkeit garantiert, die Dinge

330 Aristoteles, De amm. 415a: »Ohne den Tastinn wiederum ist keine der anderen Wahr-
nehmungen vorhanden, wihrend der Tastsinn ohne die anderen Wahrnehmungsver-
mogen vorkommt« (Aristoteles 1995, S. 77).

331 Herder 1985, Bd. 1, S. 14 (Versuch idiber das Sem). Der metaphysischen Setzung einer
apathischen, leidensunfihigen Vernunft zum Trotz artikuliert schon Aristoteles zum
Schluss seiner Schrift tiber die Psyche in aller wiinschenswerten Klarheit eine in der
sinnlichen Wahrnehmung begrindete Lehre der insgesamt durch ihre Leidensfahigkeit
ausgezeichneten Seele (édn g Yoyfc); vgl. Aristoteles, De anim. 432a: »So ist die Seele
wie die Hand, denn auch die Hand ist das Organ der Organe, und so ist die Vernunft die
Form der (intelligiblen) Formen, und die Wahrnehmung die Form der wahrnehmbaren
(Formen). Da es aber auch kein Ding, wie es scheint, abgetrennt neben den sinnlich
wahrnehmbaren Grofien gibt, so sind in den wahrnehmbaren Formen die intelligiblen
(enthalten), sowohl die sogenannten abstrakten, als auch alles, was Verhiltnisse und
Eigenschaften der Sinnesdinge sind. Und deshalb konnte jemand ohne Wahrnehmung
nichts lernen, noch auch begreifen« (Aristoteles 1995, S. 185f.).

332 Herder 1985, Bd. 4, S. 236 (Zum Sinn des Gefiihls).

333 Ebd., S. 249 (Plastik).

334 Ebd., Bd. 1, S. 13.

335 Ebd., Bd. 4, S. 249-253.

215

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in ihrer wesenhaften Form erfassen zu kénnen.**® Mit Blick auf Dantons
Rede von den »grobe[n] Sinne[n]«, die es dem Menschen nicht erlauben, ein
Gegeniiber zu durchblicken,? ist eine Uberlegung aus Herders Plastik von
nicht nur systematischer, sondern auch intertextueller Bedeutsamkeit: »Was
im Haupt, unter dem Schéidel eines Menschen wohne, welche Hand kann es
fassen! welch ein Finger von Fleisch und Blut diesen Abgrund inwendig
garender oder stiller Krifte an der duflern Rindel«<**® Der Unmoglichkeit
gemaf, ins Innere zu schauen und »die Seele in ihrer ganzen Nacktheit«
zu sehen, wie Tristram Shandy die Fantasie der empfindsamen Kultur auf
den Punkt gebracht hat,? ist das Tasten der Hand fiir Herder ebenso wie
far Biichner als ein originér blinder Vorgang, als ein Tappen »m Dunkeln«
und an der Oberfliche zu verstehen.*** Vor diesem Hintergrund artikuliert
die referenzielle Geste aus Leonce und Lena die paradoxe Vorstellung einer
ebenso rekursiven wie die Reflexion zugleich brechenden Offnung auf ein
unverfiigbares Auflen hin. Die Hand bertihrt mit der Wand, so der tiefere
Sinn von Biichners Wortspiel, nicht nur etwas anderes, sondern zugleich
sich selbst. Jedoch gibt dieser physische Kontakt weder einem mit sich iden-
tischen Geist statt (Idealismus), noch ermdglicht er einen sicheren Zugriff
auf die nackten Tatsachen (Empirismus), sondern stellt allererst die Diffe-
renz eines Korpers zu sich aus - kein »Fursichsein«,*! sondern ein Aufler-
sich-sein des Subjekts.?*2

336 Zur »Undurchdringlichkeit« des Materialen vgl. ebd., S. 249.

337 Biichner SW 1, S. 13 (Danton’s Tod I/1). = Vgl. hierzu weiter unten ausfiihrlich den
Abschnitt »Politik der Deutlichkeit (Danton’s Tod)«.

338 Herder 1985, Bd. 4, S. 283.

339 Vgl. Muller 1987, S. 195.

340 Herder 1985, Bd. 4, S. 314.

341 Vgl. Hegels Ausfithrungen zur Berithrung und Selbstbertthrung in der Enyzklopéidie der
philosophischen Wissenschaflen, § 399: »So ist 2.B. die Beriihrung die Vermittlung zwischen mir
und dem Anderen, da sie, von diesen beiden Seiten des Gegensatzes verschieden, doch
zugleich beide vereinigt. Hier also, wie bei der Empfindung tiberhaupt, schliefit die Secle
vermittelst eines zwischen ihr und dem Anderen Stehenden in dem empfundenen Inhalte
sich mit sich selber zusammen, reflektiert sich aus dem Anderen in sich, scheidet sich
von demselben ab und bestitigt sich dadurch ihr Firsichsein« (Hegel 1986, Bd. 10/3,
S.97).

342 Vel. die Uberlegungen Jean-Luc Nancys zur Berithrung in: Nancy 2000, hier S. 115:
»Das bedeutet, dafl Sie und ich nur tiber ein Aufien Zugang zu uns selbst haben. Ich bin
fur mich selbst ein Auflen. [...] Ich bertihre mich mit der Haut. Und ich beriithre mich
von auflen, ich bertihre mich nicht von innen. [...] Ich bin exponiert, um mich selbst zu
beriihren. Und folglich, aber das ist der schwierige Punkt, ist der Kérper stets auflen,
auflerhalb, er ist Auflen«. Und ebd., S. 123: »[...] deshalb kann ich mich auch nicht
spiiren, ohne einen Anderen zu spiiren«. Diese Uberlegungen lassen sich direkt an das
von Aristoteles ausgefiihrte, allem Anschein von Unmittelbarkeit zum Trotz behauptete,

216

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Szenen einer Asthetik des Fasslichen (Lenz)

Leonce und Lena konterkariert mit dieser physiologischen Aisthetik die ab-
solute Innerlichkeit des romantischen Subjekts, seine eitle »Unkriftigkeit,
die nicht handeln und nichts berithren mag«, wie Hegel treffenderwei-
se formuliert hat.**® In der unabgeschlossenen Erzahlung Lenz wird die-
se implizite Skizze mit dem sogenannten >Kunstgespriach« ausgefiihrt. Es
gilt indes auch hier, philologisch sorgfiltig zu sein und zu beachten, dass
Biichners angebliches >Bekenntnis zum Realismus< eng in den narrativen
Kontext verflochten ist. Lenz nimmt bei der Unterhaltung mit Kaufmann
keine Auszeit von seinem Wahnsinn, um vortibergehend luzide fiir ein Ge-
genprogramm zur idealistischen Kunstperiode einzutreten und anschlie-
lend wieder der Geisteskrankheit zu verfallen.?** Die vom Protagonisten
mit einiger Dringlichkeit ins Feld gefiihrte Position wird von Biichner je-
doch auch nicht als ein fehlgeleiteter und irrer Extremismus hingestellt,***
sondern nach Mafigabe von Voraussetzungen reflektiert, die durch die
spezifische Disposition der Hauptfigur bestimmt sind und die es jenseits
jeder Pathologisierung hinsichtlich der epistemologischen Implikationen
genauer zu analysieren, das heifit: ernst zu nehmen gilt. Mit dem ungliick-
lichen Dichter Lenz hat Biichner eine Figur entworfen, deren Wahnsinn
wortlich zu verstehen ist, namlich als Wahn des Sinns und der Sinne.
Der »Triumph [der unkdrperlichen Geistigkeit] iiber das Aufiere«*** kon-
trastiert mit dem Umstand, dass Lenz den permanent auf seinen Kérper
eindringenden Sensationen hilflos ausgesetzt ist. Denken und Erfahrung
klaffen abgrundtief auseinander — dieser Hiat produziert auf der einen
Seite Exzesse des Bewusstseins, die auf der anderen denjenigen der Wahr-
nehmung ohne jede Verbindung gegeniiberstehen. Die Entkopplung von
der Wirklichkeit zeitigt fiir den Protagonisten eine grundsitzliche Negati-
vitdt des Daseins und fiihrt einen ausgepragten rdumlichen und zeitlichen

Theorem von der Medialitit des Tastsinns anschlielen (Aristoteles, De amim. 423b;
Aristoteles 1995, S. 129-131).

343 Hegel 1986, Bd. 13/1, S. 96.

344 Miiller-Sievers 2003, S. 164.

345 So Holub 1985, S. 110, S. 124: »For the character Lenz realism becomes both a refuge
from and a symptom of madness«.

346 Hegel 1986, Bd. 13/1, S. 113.

217

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Orientierungsverlust mit sich. Lenz erfahrt sich einer fiir den philosophi-
schen Diskurs topischen Metapher zufolge durchweg als Blinden:**

[...] es war ihm als sei er blind; jetzt wuchs sie [i.e. die Angst], der Alp des Wahn-
sinns setzte sich zu seinen Fiflen, der rettungslose Gedanke, als sei alles nur ein
Traum, 6ffnete sich vor ihm, er klammerte sich an alle Gegenstinde, Gestalten
zogen rasch an ithm vorbei, er dringte sich an sie, es waren Schatten, das Leben
wich aus ihm und seine Glieder waren ganz starr.3*8

Lenz lebt in einer Sphire, die insofern als »rettungslose« qualifiziert wird,
als er keine kognitive Verbindung mit einer dufleren Wirklichkeit aufzu-
nehmen im Stande ist — obwohl er in einem kaum unterbrochenen physi-
schen Kontakt zur Auflenwelt steht, gelingt es Lenz nicht, die tiberwilti-
gende Mannigfaltigkeit der Wahrnehmungen auf einen Begriff zu bringen.
In der eigenen Enge eingeschlossen, stellt das Denken nicht das Gegenteil
des Wahnsinns dar, sondern fillt mit dem Alp geradewegs zusammen.
Aus diesem Grund kann in der wiederkehrenden Wendung »es war ihm
als [...J« nicht einmal der Gedanke, blind zu sein, eindeutig der Realitdt
oder einem Hirngespinst zugeordnet werden. Wo immer Lenz hingeht,
ist das »Licht [...] erloschen, die Finsternis verschlingt] Alles«**® — »es [ist]
thm Alles leer und hohl«.* Seine Anstrengung;, sich am Gegenstandlichen
festzuklammern und zu orientieren, scheitert daran, dass er nur schatten-
hafte Erscheinungen wahrnehmen und diese wie im Traum weder grei-
fen noch begreifen kann. Biichner hat dieses Denken bereits mit seinen
Schriften zum Cartesianismus an den Abgrund gefithrt — das Erzahlfrag-
ment setzt zudem die somatische Konsequenz ins Bild, dass ein anésthe-
siertes Subjekt als regelrechte Leiche zu betrachten ist. Der Erzahler - es
ist durch den Wegfall der auktorialen Geste an keiner Stelle zu entschei-
den, ob er zurechnungsfihig ist oder nicht — halt ausdriicklich fest, dass
»das Leben [aus Lenz]« weicht. Mit Riickgriff auf Aristoteles lasst sich
verstehen, dass die Wahrnehmung (aicdnoic) das Lebensprinzip (wn)
darstellt, ohne das der Mensch unbeseelt ist.*! In Gestalt von Biichners
Lenz schliefit sich die Uberlegung an, dass mit dem sinn(en)losen Denken
nicht nur der Geist, sondern auch der Kérper einen Zusammenhalt ver-
347 Vel. zu der seit Platons Ideenlehre folgenreichen Metaphorik des inneren Auges, das
allein fiir die wahre Erkenntnis zustindig ist, wihrend das duflere nur sehen, nicht
erkennen kann und daher im besten Fall blind ist: Konersmann 2008, S. 368-370. —
Zum wirkungsméchtigen Mythos des blinden Sehers vgl. Mayer 1997.
348 Buchner SW I S. 229.
349 Ebd.,, S. 227.

350 Ebd., S. 242.
351 Aristoteles, De amim. 402a (Aristoteles 1995, S. 3).

218

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

missen ldsst und sich in die einzelnen »Glieder« auflgst. Ohne leibhaftige
Wahrnehmung bleibt die derart zergliedernde Vernunft leblos. Wenn man
in Betracht zieht, dass Herder seine »Philosophie des Gefiihls« mit dem
gewichtigen Hinweis auf Diderots Lettres sur les aveugles entwickelt hat,?>
sucht der blinde Lenz den Ausweg aus dieser Leichenstarre nicht grund-
los im Bereich des Haptischen. Der Diagnose vom toten Korper folgt eine
Rethe therapeutischer Selbstpraktiken, die dazu dienen, die Auflenwelt
und im gleichen Zug das Subjekt konkret »in den Griffc zu bekommen:

Er sprach, er sang, er rezitierte Stellen aus Shakespeare, er griff nach Allem, was
sein Blut sonst hatte rascher flieflen machen, er versuchte Alles, aber kalt, kalt. Er
mufite dann hinaus ins Freie, das wenige, durch die Nacht zerstreute Licht, wenn
seine Augen an die Dunkelheit gewohnt waren, machte thm besser, er stirzte sich
in den Brunnen, die grelle Wirkung machte ihm besser [...].2%

Dem physiologischen Verstandnis entspricht der Umstand, dass der kalt-
bliitige« Lenz mehrere Handlungen vollzieht, um sich iiberhaupt erst als
Korper zu erfahren und bewusst zu werden. Die Erzdhlung verweist zu die-
sem Zweck wieder einmal ostentativ auf den Tastsinn, >greift« Lenz doch
nach allem, was ithm zur Hand liegt. Gegen die Unempfindlichkeit wird
zunichst das im Sturm und Drang emphatisierte Reservoir von >belebendens
Zeichen aufgeboten (Sprache, Musik, Literatur). Die Performanz im Re-
den, Singen und Rezitieren erzielt jedoch nicht die erwiinschte Wirkung,
da diese Kiinste aller Insistenz zum Trotz fir Lenz kalt bleiben. Indem der
Protagonist »hinaus ins Freie« geht, figuriert der Text die Offnung des se-
miotischen Dispositivs auf eine somatische Dimension - Lenz, der Literat,
sucht einen Fluchtweg jenseits der Zeichen, in der physischen Extension.
Verglichen mit Leonce ist die Situation indes zugespitzt. So sehr die Tak-
tilitit den Weg weist — die einfache Berithrung reicht fiir Lenz nicht aus,
um dem betdubten Korper die Sinne zu restituieren. Wie sich im Fortlauf
der Erzidhlung herausstellt, stofit das zentrale Organ des Tastsinns immer
wieder an die Grenzen des Subjekts, die zugleich die Grenzen von Len-
zens Welt sind: »Jetzt ist es mir so eng, sechn Sie, es ist mir manchmal, als
stiefl” ich mit den Handen an den Himmel; o ich ersticke!«*®* Biichner
greift gezielt auf das Motiv der in sich verstrickten Hande zuriick, um
diese Aporie auszudriicken: »Er verzweifelte an sich selbst, dann warf er
sich nieder, er rang die Hénde, er rithrte Alles in sich auf; aber tot! tot!«**®

352 Herder 1985, Bd. 4, S. 245. Vgl. zu Diderot: Mayer 1997, S. 69-73; Derrida 2008.

353 Biichner SW I, S. 229.
354 Ebd., S. 240.
35  Ebd., S. 241.

<1

S

219

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mit der Selbstbertithrung rithrt Lenz an den sensiblen Punkt eines sich
im Tasten zugleich stets entziehenden Gefiihls. Es bedarf eines stirkeren
Reizes, um den dumpfen Geist zu beseelen — aus diesem Grund attackiert
Lenz in der Verzweiflung seinen Kopf: »Oft schlug er sich den Kopf an die
Wand, oder versetzte sich sonst einen heftigen physischen Schmerz«.?**
Wie Roland Borgards herausgearbeitet hat, begriindet Biichner seine
»Physiologie der Seele« parallel zur Psychiatrie der Zeit im kdrperlichen
Schmerz.®* Auch die nichtliche Brunnenszene fithrt vor, dass Lenz allein
die »grelle Wirkung« eines winterlich eisigen Bades hilft, das kalte Blut,
man mochte fast sagen: zu >erwdrmen«. Nur diese drastischen Mafinah-
men bringen das Subjekt im selben Zug, wie sie es aus sich heraussetzen,
zu sich. Doch die Ruhe, die Lenz damit gegénnt wird, ist nur von kurzer
Dauer - schliefilich endet der Text keineswegs mit »der Heilung des Prot-
agonisten, sondern mit einem massiven therapeutischen Mifierfolg«.?%® In
der Erzihlung hilft das physiologisch konzipierte >Gefithlc der Hauptfigur
nur zeitweilig und in der akuten Form des Schmerzes, die Unempfindlich-
keit vortibergehend auszusetzen — bei seinem Abschied ist Lenz wieder
»ganz vernunftig«,’ ganz in seinem geistigen und blinden Dasein einge-
schlossen. Noch die »heiflesten Trinen«, die vergossen werden, dndern
nichts daran, dass Lenz gleichgiiltig bleibt: »[S]eine Tranen waren thm
dann wie Eis«.** Die »kalte Resignation«, mit der er das Steintal zuletzt
verlasst,*®! bedeutet, dass er seinem zeichenhaften Dasein nicht entkom-
men kann, er ist dem etymologischen Sinn nach sre-signiert«.

Durch das Kunstgesprich mit Kaufmann erhalten die drastischen Hand-
lungen ihre semiologische Bedeutung. Bedenkt man, dass sich Lenz bei
idealistischen Werken »sehr tot« >fiih]lté% und stattdessen fiir eine Litera-
tur a venir »Leben, Moglichkeit des Daseins« verlangt,?*® dann héngt der
asthetische Imperativ eng mit den motivisch in der Erzihlung wiederkeh-
renden Reanimationsversuchen zusammen. Die dsthetische Auseinander-
setzung steht in direkter Verbindung mit Lenzens selbsttherapeutischen

356 Ebd., S. 249.

357 Borgards 2007, S. 430.

358 Ebd., S. 437.

359 Buichner SW I, S. 249f.

360 Ebd., S. 239.

361 Ebd., S. 250.

362 Ebd., S. 235.

363 Ebd., S. 234: »Ich verlange in allem Leben, Moglichkeit des Daseins, und dann ist’s gut;
wir haben dann nicht zu fragen, ob es schon, ob es hifllich ist, das Gefiihl, dafl Was
geschaffen sei, Leben habe, stehe tiber diesen Beiden, und sei das einzige Kriterium in
Kunstsachenc«.

220

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Praktiken und deren wiederholtem Scheitern. Wo er seine Position zuletzt
in der Forderung nach einer moglichst »fafilichen« Kunst auf den Punkt
bringt, zeigt Lenzens ununterbrochenes Orientierungsbediirfnis, dass er
wieder einmal etwas zu kontrollieren versucht, was sich ihm grundsitzlich
entziecht. Nicht von ungefihr geht der Unterhaltung eine Szene voraus,
die sich direkt an die >Philosophie des Gefiihls< anschliefit — Lenz empha-
tisiert darin den »elementarische[n] Sinn« und erfihrt (s)eine »Seele« unter
der Voraussetzung eines kérperlichen Beriihrtwerdens von der Natur, das
jedoch in einer »Art von Somnambulismus« stattfindet und einen nicht
minder »traumartiglen]« Kontakt zur Auflenwelt herstellt.*®* Mit diesem
sensualistischen Rahmen wird die von Lenz wihrend des Gespréchs wie-
derholte Anrufung des >Gefiihls< — als miissten die Affekte beschworen
werden - dem taktilen Verstand nach begreiflich. Auch in Kunstsachen
gibt es erst durch den Tastsinn Grund zur Annahme, »daff Was geschaffen
sei, Leben habe«.*® Im Unterschied zur idealistischen Dichtung, die nur
papierne »Holzpuppen« erfinden kénne und die Wirklichkeit verklére,?%
miisse die Literatur daher ihren Gegenstand so realitdtsgetreu und detail-
liert wie moglich vor Augen stellen:

Man versuche es einmal und senke sich in das Leben der Geringsten und gebe es
wieder, in den Zuckungen, den Andeutungen, dem ganz feinen, kaum bemerkba-
ren Mienenspiel. [...] Es sind die prosaischsten Menschen unter der Sonne; aber
die Gefiithlsader ist in fast allen Menschen gleich, nur ist die Hiille mehr oder
weniger dicht, durch die sie brechen muff. Man muf} nur Aug und Ohren dafiir
haben 3¢

Es ist bezeichnend, dass Lenz an dieser Stelle fir das Studium und die
Mimesis des Lebens die Sinnesorgane des Dichters erwihnt. Was aber

364 Ebd., S. 232: »[...] er [d.i. Lenz] sagte ihm [d.i. Oberlin], wie er einmal im Gebirg durch
das Schauen in ein leeres tiefes Bergwasser in eine Art von Somnambulismus versetzt
worden sei. Lenz sagte, da} der Geist des Wassers tiber ihn gekommen sei, dafl er
dann etwas von seinem eigentiimlichen Sein empfunden hitte. Er fuhr weiter fort: Die
einfachste, reinste Natur hinge am néchsten mit der elementarischen zusammen, je feiner
der Mensch geistig fithlt und lebt, um so abgestumpfter wiirde dieser elementarische
Sinn; [...] er [Lenz] meine, es miisse ein unendliches Wonnegefiihl sein, so von dem
eigentiimlichen Leben jeder Form berithrt zu werden; fiir Gesteine, Metalle, Wasser
und Pflanzen eine Seele zu haben; so traumartig jedes Wesen in der Natur in sich
aufzunehmen [.. ]«

365 Ebd., S. 234.

366 Ebd., S. 233f.: »Er sagte: Die Dichter, von denen man sage, sie geben die Wirklichkeit,
hitten auch keine Ahnung davon, doch seien sie immer noch ertréglicher, als die, welche
die Wirklichkeit verklaren wollten. Er sagte: Der licbe Gott hat die Welt wohl gemacht
wie sie sein soll, und wir koénnen wohl nicht was Besseres klecksen [...]«.

367 Ebd., S. 234.

221

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vermogen »Aug und Ohren« wahrzunehmen? Die Menschen, die wieder-
gegeben werden, zeichnen sich nicht durch eine individuelle Seele aus -
diese wird auch hier pointiert physiologisch bestimmt, wenn Lenz die
traditionell unkérperliche Psyche wiederum als etwas Aufleres, namlich
als eine »Gefiithlsader« betont. Was die einzelnen Personen unterscheidet,
ist Lenz zufolge im Gegenteil eine »mehr oder weniger dicht[e]« »Hiille«.
Dies bedeutet, dass der »fithlende« Kiinstler primir auf eine singuldre und
widerstidndige Oberfliche st6fit — »dafiir« muss er Aug und Ohren haben,
diese soll er en détail abbilden.?® Zu diesem Zweck ist die Zurtickhaltung
eines Beobachters erforderlich — der Dichter darf die Hiille nicht aktiv
durchbrechen und auf das Innere der Figuren zugreifen, sondern muss
»die Gestalten aus sich heraustreten lassen, ohne etwas vom Auflern hin-
ein zu kopieren, wo einem kein Leben, keine Muskeln, kein Puls entgegen
schwillt und pocht«.?® Derart verwischt Lenz die Differenz des biologi-
schen Lebens zu einer davon unabhdngigen Existenzform (z.B. >Seele<) auf
Schritt und Tritt. Gerade die nachdriickliche Forderung, das psychische
Zentrum des Menschen zu erfassen und alle kérperlichen Auferlichkei-
ten abzugrenzen, wird mit dem niichternen Wissen des Anatomen artiku-
liert — unter der Hiille verbirgt sich keine unsterbliche Seele, sondern das
Zusammenspiel von wiederum organischen Funktionen (Muskeln, Puls).
In dem Mafle, wie sich eine jenseits der physiologischen Eigenschaften
liegende Existenz entzieht,” ist Lenz dem Sinn der biopolitischen Moder-
ne nach an die ebenso undurchdringliche wie »einfache Tatsache des Le-
bens« ({wn) verwiesen.*”! Daher ist die >Fasslichkeits, die der ungliickliche
Dichter gegen die idealistische Kunst ins Feld fithrt und die fiir die plasti-
sche Lebhaftigkeit der realistischen Mimesis steht, wortlich zu begreifen:

Der Dichter und der Bildende ist mir der Liebste, der mir die Natur am Wirk-
lichsten gibt, so daf ich iiber seinem Gebild fithle, Alles Ubrige stért mich. Die
Holldndischen Maler sind mir lieber, als die Italienischen, sie sind auch die einzig
faflichen.?”

Mit dem Vorzug der niederldndischen Malerei, der sich der bis ins 19. Jahr-
hundert reichenden dsthetischen Geringschitzung zugunsten der erhabe-

368 Ebd., S. 235.

369 Ebd.

370 Vgl. Thiiring 2009, bes. S. 210.

371 Agamben 2002, S. 11. Nicht von ungefihr darf der historische Lenz, vornehmlich mit
seinen Studien zur Konkubiszenz und mit den politischen Schriften tiber die Soldatenche,
als einer der ersten literarischen Zeugen der modernen Biopolitik gelten.

372 Buichner SW 1, S. 235.

222

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nen Schule der Italiener entgegenstellt,”” folgt Lenz einem konsequent
physiologischen Kunstverstandnis. Die Fasslichkeit der Hollander meint,
wie der lexikografische Nachweis belegt, zweierlei: Einerseits bedeutet
fassen« sensitiv >ergreifen, halten [...] mit der Hands, andererseits intellek-
tuell mit dem Verstande begreifen, seinen Griinden nach einsehen<*”* Die
asthetische Tradition setzt den Begriff der >Fasslichkeit« seit dem 18. Jahr-
hundert mit >Verstandlichkeit« und >Deutlichkeit< gleich — Baumgarten
verwendet die Ausdriicke synonym als Ubersetzung fiir die rhetorisch-és-
thetische perspicuitas’ Wahrend die idealistische Uberlieferung eine zwi-
schen Ideal und Erscheinung vermittelnde Kraft zur Veranschaulichung
einer diaphanen Schonheit meint,*”® kann fiir Lenz ausschliefllich, was
mit Handen greifbar ist, auch verstanden werden. Er liefert im Anschluss
nicht zufillig die Ekphrasis einer beispielhaften Darstellung der »Jiinger
von Emaus« aus der holldndischen Schule. Damit ruft Lenz jene fur die
christliche »Religion der Bertthrung« exemplarische Szene auf, in der zwei
Junger ihren auferstandenen Herrn treffen. Wiederum spielt der Tastsinn
eine entscheidende Rolle: Nachdem sie eine Weile mit Jesus wie mit ei-
nem Fremden gegangen sind, erkennen die Jiinger ihn beim Abendmahl
wieder, das heifdt: als er sie mit seinem eucharistischen Leib kontaktiert.?””
Lenz umschreibt die Anagnorisis in signifikanter Weise so, dass die origi-
nir rhetorische Bedeutung der dsthetischen Fasslichkeit zu Wort kommit,
wenn er die gottlich-leidenden Ziige des Messias »deutlich« zu den Schii-
lern »reden« lasst.’”® Das Beispiel fithrt damit nicht einfach nur die prézise
Mimesis der niederldndischen Malerei vor Augen, sondern besitzt inso-
fern analytischen Charakter, als Biichner an dieser Stelle eine ungeahnte
und neuartige Tiefendimension im Begriff der Deutlichkeit offenlegt. Mit

873 Das asthetische Urteil des 18. Jahrhunderts zihlt die holldndische Schule traditionell
zum o>niederen Stilc und ist noch bei Jean Paul in seiner Exemplifizierung des
erhabenen (italienische Schule), mittleren (deutsche Schule) und niederen Romanstils
(niederlindische Schule) erhalten geblieben (Jean Paul 1995, S. 253; Forsch. d. Asth. § 72).

374 Vgl. Adelung 1808, Bd. 2, Sp. 53.

375 Vgl. Baumgarten, Acr. Log. § 145 (Baumgarten 1761, S. 39).

876 Sulzer setzt die >Fasslichkeit<im Kontext der »schonen Form«und der damit verbundenen
Vorstellung von Ebenmafl und Ordnung ein: »Damit das Mannichfaltige durch
die Menge nicht verwirre, muff Ebenmaaf} und Ordnung darin seyn. Diese wiirken
Fafilichkeit in der Menge« (Sulzer 1773, Bd. 2, S. 613).

877 Lk 24, 13-35: »Wihrend sie redeten und ihre Gedanken austauschten, kam Jesus
hinzu und ging mit ihnen. Doch sie waren wie mit Blindheit geschlagen, so dafl sie thn
nicht erkannten. [...] Und als er mit ihnen bei Tisch war, nahm er das Brot und gab es
ihnen. Da gingen ihnen die Augen auf und sie erkannten ihn«. Vgl. zum Stellenwert der
Bertihrung im Christentum: Nancy 2008, S. 18.

378 Biichner SW I, S. 235.

223

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Annahme, dass der durchsichtige Ausdruck intersubjektives Wissen
tatsdchlich garantieren kann, wirkt demnach eine christologische Matrix
der abendlandischen Kultur nach. Wie sich Jesus seinen Jingern offen-
bart, indem er ihnen von seinem Fleisch gibt, so verspricht der kérperlich-
zeichenhafte Kontakt ein privilegiertes Erkennen - >deutlich reden« fillt in
diesem taktilen Sinn mit einem kommunikativen Héndedruck geradewegs
zusammen. Lenz hat im Gesprach mit der Bemerkung tiber die >mehr
oder weniger dichten Hiillen< des Menschen jedoch in nachmetaphysi-
scher Manier hervorgehoben, dass dem tastenden >Gefiihl< immer nur
Oberflichen entgegentreten — wo sich zwei Koérper berithren, erfahren
sie sich und einander in ihrer undurchdringlichen Aufierlichkeit.”” Nach
Mafigabe dieser ebenso real stattfindenden wie unméglichen Begegnung
gilt es fir den von Lenz vertretenen Realismus in Rechnung zu stellen,
dass mit der minutiésen Wirklichkeitswiedergabe eine Stérung der Mi-
mesis, eine Exposition der darstellerischen Mittel einhergeht. >Fasslich«
sind fiir Lenz die Kunstwerke der Holldnder in dem doppelten Sinn, dass
sie beim Zugriff auf die Realitdt auch die materiale Faktur der Abbildung
zur Schau stellen und mit dieser aisthetischen Extension der Zeichen be-
rihren.?%

In diesem Punkt treffen sich die im Kunstgesprich geduflerten Uberle-
gungen durchaus mit denjenigen Hegels zu den niederldndischen Malern.
Dieser zitiert den freilich wenig zuverléssigen, aber stark rezipierten Vor-
lesungsmitschriften Hothos zufolge die Genremalerei der Hollinder im
Kontext einer »Auflosung der romantischen Kunstform«. Mit dem Riick-
zug des Subjekts, so Hegel, kann die reale Welt frei hervortreten und »sich
[der] Eigentiimlichkeit und Partikularitit nach [...] erhalten«.*®" Wo das
Aufere nicht mehr unter dem Diktat der Innerlichkeit steht, verschafft
sich die prosaische Wirklichkeit »zuletzt [...] mehr und mehr wieder in
positiver Weise Geltung«.?* Fiir diese vom Subjekt entkoppelte Kontin-
genz des »dauflerlich Objektiven« steht die Detailverliebtheit der nieder-
ldndischen Maler. Indes stellt sich Hegel die Frage, »ob denn dergleichen

379 Vel. Nancy 2010, S. 81.

380 Diese Doppelpoligkeit kann als charakteristische Spannung einer jeden »Kunst der
Beschreibung« gelten, wie Heinz Driigh an Brockes herausgearbeitet hat: »Je stirker das
Bemiihen um Referenz ausgeprégt ist, desto héoher ist das Risiko, dafl die entsprechenden
Verfahren in Selbstreferenz umschlagen, in einen Verweis der Schrift auf sich selbst. Ein
solcher Selbstbezug, die textuelle Spiirbarkeit, ist aber ihrerseits nicht abgekoppelt vom
initialen Verlangen nach Referenz zu verstehen« (Drtigh 2006, S. 67).

381 Hegel 1986, Bd. 13/2, S. 221.

382 Ebd., S.232. Vgl. zum Topos vom Ende der Kunst bei Hegel die einschldgigen Aus-
fithrungen bei Hamacher 2000; Geulen 2002.

224

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Produktionen iiberhaupt noch Kunstwerke zu nennen seien«.®® Da sie
mit den wahllos aneinander gereihten Gegenstanden »einen tieferen Sinn
[...] nicht befriedigen kénnen« und die Oberfliche feiern,*®* heben sie sich
allein noch dort von der »Prosa des Lebens« ab, wo nicht nur die Realitét
der Gegenstinde, sondern »auch die Mittel der Darstellung fiir sich selbst
Zweck« werden,*® wo sich »das Darstellen als solches, die Kiinstlichkeit
des Hervorbringens« zeigt.*¢

Die von Lenz vertretene Fasslichkeit der niederlandischen Maleret ist vor
diesem Hintergrund als Verbindung von widerstreitenden Tendenzen zu
begreifen. Der gegen die idealistische Literatur ins Feld gefiihrte Realis-
mus exponiert gerade mit dem mimetischen Impetus, die Wirklichkeit so
minutiés wie moglich wiederzugeben, die Mittel als solche. Diese Aus-
stellung der materialen Oberflache gibt einem aisthetischen Ereignis statt,
indem die handwerkliche Dimension des Kunstwerks, sein konkretes und
sinnlich wahrnehmbares Gemachtsein in den Vordergrund riickt.*®” Da-
durch verdndert sich der Status der Realitit, die abgebildet wird — sie
stellt nicht den ontologisch sicheren, jenseits des Werks liegenden Orien-
tierungspunkt dar, den es kiinstlerisch auszumalen und umzusetzen gilt.
Jedoch wird sie auch nicht dealiter in der Vermittlung vertilgt und hinter
der negativierenden Wirkung der Kunst zum Verschwinden gebracht. In
den Werken, die Lenz vorschweben, bleibt das Bild mit der Wirklichkeit
in einem fasslichen Kontakt. Es trifft nicht zu, dass »Lenz (and the realist
artist) lose fouch with reality«, wie Robert C. Holub festgehalten hat.?*
So sehr beizupflichten ist, dass Biichners Analyse der Bedingungen und
Moglichkeiten von mimetischer Literatur auf die grundlegenden Aporien
reflektiert,®® weil sich die objektive Realitit fir Lenz mit dem kiinstle-
rischen Zugriff verdndert und entzieht — im sensiblen Punkt einer noch
so aufgeschobenen Beriihrung bleibt Biichners paradoxer Realismus mit

383 Hegel 1986, Bd. 13/2, S. 223.

384 Vgl. ebd., S.226: »Es kommt deshalb dem Kiinstler bei seiner Produktion auch gar
nicht etwa darauf an, uns durch das Kunstwerk eine Vorstellung von dem Gegenstande,
den er uns vorfiihrt, zu geben. Von Trauben, Blumen, Hirschen, Baumen, Sandufern,
vom Meer, der Sonne, dem Himmel dem Putz und Schmuck der Geritschaften des
taglichen Lebens, von Pferden, Kriegern, Bauern, vom Rauchen, vom Zahnauszichen,
von hdulichen Szenen der verschiedensten Art [...]J«. Vgl. zur »reinen Oberflichenkunst«
der Hollander: Alpers 1985; mit Bezug auf Biichner besonders Miiller-Sievers 2003,
S. 165-171.

385 Hegel 1986, Bd. 13/2, S. 227f.

386 Ebd., Bd. 13/1, S. 222.

387 Vgl. Miller-Sievers 2003, S. 166f.

388 Holub 1985, S. 115 (Hervorh. d. Verf.).

389 Ebd., S. 109.

225

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der als widerstindig und opak erfahrenen Wirklichkeit in Verbindung.
Was derart kontaktiert wird, ist jedoch nicht das Leben selbst, sondern
eine fliichtige Realitdt, die nicht festgehalten werden kann. Lenz evoziert
die Vorstellung vom »Medusenhaupt« des Kiinstlers, das die Wirklichkeit
durch die Nachbildung in einen unbeseelten Stein verwandeln wiirde.**
Wo der Dichter das Leben zu fixieren versucht, totet er es. Wie Biichner
von der anatomischen Préaparierung der Fische schon weif§, kann der stets
entgleitende Gegenstand nur im unbeseelten Zustand erfasst werden.®”!
Lenzens Bemiihung, die in der seit Mitte des 18. Jahrhunderts wirkenden
Spannung zwischen >tétender« und >belebender« Kunst steht,** artikuliert
ein im Grunde unmdogliches Unterfangen — die Wirklichkeit ist fiir diesen
Realismus kein Anker, sondern stets im Vortibergehen, als solche aller-
dings durchaus gegenwirtig und fasslich.

Diesem kunsttheoretischen Zusammenhang fiigt sich abschlieflend auch
die absurd anmutende Szene, in der Lenz sich zum verstorbenen Mad-
chen von Fouday begibt und diesem in der Hoffnung, dass es auferstehe,
»die kalten Glieder beriihrt[]«.3% Wie Biichner mit diesem Vorfall zuletzt
ins Bild setzt, bleibt vom emphatischen, im Glauben an gottliche Méch-
te stechenden Versuch, die Dichtung aus ithrem zeichenhaften Dasein zu
erwecken, nur ein echohafter Ton zuriick: »Aber die Winde hallten thm
nuchtern den Ton nach, dafl es zu spotten schien, und die Leiche blieb
kalt«.*** Wieder einmal st6f3t die Hand auf eine Wand - wo realistische
Kunst in Zeiten metaphysischer Obdachlosigkeit auf die nackten Tatsa-
chen referiert, tritt die Wirklichkeit als ebenso niichterner wie dialektisch
nicht vermittelbarer Widerstand hervor, an dem die Zeichen wie an einer
Oberflache sich abstofien, brechen und rekursiv werden.

Dokumentieren und Dramatisieren

Das Kunstgesprich aus der LenzErzahlung zeigt, dass die vom Protago-
nisten vorgebrachten Positionen in einer physiologisch konzipierten As-
thetik des Fasslichen wurzeln. Die Forderung nach einer naturalistischen
Wiedergabe der Wirklichkeit in Manier der hollindischen Maler ist mit
Entschiedenheit gegen den dsthetischen Idealismus gerichtet, vertritt je-

390 Biichner SW I, S. 234.

391 Vel. auch Holub 1985, S. 119.

392 Vgl. Avenassian/Menninghaus/Volker 2009. Speziell zur dsthetikgeschichtlichen Veror-
tung Biichners: Schwann 1997.

393 Buchner SW I, S. 241.

394 Ebd., S. 242.

226

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

doch keinen naiven Empirismus. So sehr Lenz in Kunstsachen »Leben«
verlangt, so sehr muss er konstatieren, dass dieses nur insofern erfasst
werden kann, als es im Prozess des Sich-Entzehens erscheint. Die mime-
tische Abbildung en détail wirkt grundsitzlich >tétend< und exponiert die
darstellerischen Mittel als solche. >Fasslich« ist diese Kunst demzufolge
nicht nur deshalb, weil sie mit der Realitit in einem — wenn auch noch so
flichtigen — Kontakt steht, sondern auch, weil die Zeichen selbst eine ais-
thetische Dimension besitzen. Diese bei Biichner nicht aufhebbare Aufier-
lichkeit der Darstellung setzt sich im Umstand fort, dass bereits die realen
Personen bzw. Gegenstinde, fiir die der Kiinstler Augen und Ohren haben
soll, als widerstindige Oberflachen, als »Hiillen« hervortreten. Fir Lenz
schliefit sich das gewichtige Anliegen an, dass der Dichter durch sinnliche
Rezeptivitat charakterisiert sein muss — anstatt die Menschen psycholo-
gisch zu durchdringen oder die Natur auf einen Begriff zu bringen, soll
die Wirklichkeit mit passiver Zurtickhaltung beobachtet und klinisch ge-
nau registriert werden. Biichner setzt dieses Postulat nicht zuletzt in der
Lenz-Erzahlung selbst um, indem er einen quantitativ nicht unerheblichen
Teil seines Textes wortlich aus dem tiberlieferten Bericht des Steintaler
Pfarrers Johann Friedrich Oberlin ibernimmt und mit diesem Vorgehen
eine fiir seine Zeit revolutiondre literarische Technik inauguriert. Indem
er die Forderung nach extremer Wirklichkeitstreue mit dem textuellen
Verfahren der Quellenmontage umsetzt, praktiziert Biichner eine eigen-
timliche Poetik des Dokumentarischen. Dieser Realismus vertrdgt sich
schlecht mit den dsthetischen Programmen aus dem 19. Jahrhundert und
hat, unter ganz anderen Vorzeichen, erst im 20. Jahrhundert Anerken-
nung gefunden. Wo die Dokumentarliteratur nach dem Modell der >Neu-
en Sachlichkeit« einen erhéhten Anspruch auf historische Authentizitit
vertritt,** operiert Biichner jedoch im Wissen darum, dass die Forderung
nach Wirklichkeitswiedergabe ein unbewaltigtes Problem aufwirft und
letztlich unerfiillt bleiben muss. Es ist daher sinnvoller, Biichners Fasslich-
keitsasthetik in verfahrentechnischer Hinsicht zu untersuchen. Wie sich
vorab festhalten lasst, bertihrt Biichner die >Realitit< konkret nach Maf}-
gabe ihrer schriftlichen Uberlieferung und das heifit in der Konsequenz:
in ihrer textuellen Natur.

Der Brief an die Eltern vom 28. Juli 1835 gehort neben dem »Kunst-
gesprach« zu den wenigen aussagekriftigen Belegen, in denen Biichner
sein Literaturverstindnis programmatisch artikuliert hat. Allerdings muss
auch dieses >Bekenntnis zum Realismus¢, das teilweise wortlich Passagen

395 Vgl. Arnold/Reinhardt 1973.

227

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

aus der LenrErzahlung vorwegnimmt, mit Vorsicht behandelt werden,
folgt es doch in erster Linie der apologetischen Absicht, die Publikation
von Danton’s Tod und die darin zu Wort kommenden Obszénitaten vor
den Adressaten zu rechtfertigen.®*® Indem Biichner hervorhebt, dass er
die anstoflige Ausdrucksweise der Revolutiondre in seinem Drama um
der Wirklichkeitstreue willen nicht beschonigt hat, disponiert er nicht nur
eine Einebnung der klassischen Differenz zwischen Dichtung und His-
toriografie. Er macht zudem klar, dass er die »Geschichte selbst« in ihrer
verbalen Verfasstheit aufgreift:

Was iibrigens die sogenannte Unsittlichkeit meines Buchs angeht, so habe ich Fol-
gendes zu antworten: der dramatische Dichter ist in meinen Augen nichts, als ein
Geschichtsschreiber, steht aber iiber Letzterem dadurch, daf} er uns die Geschichte
zum zweiten Mal erschafft und uns gleich unmittelbar, statt eine trockne Erzdh-
lung zu geben, in das Leben einer Zeit hinein versetzt, uns statt Characteristiken
Charactere, und statt Beschreibungen Gestalten giebt. Seine héchste Aufgabe ist,
der Geschichte, wie sie sich wirklich begeben, so nahe als méglich zu kommen.
Sein Buch darf weder sittlicher noch unsittlicher sein, als die Geschichie selbst; aber die
Geschichte ist vom lieben Herrgott nicht zu einer Lectiire fur junge Frauenzimmer
geschaffen worden, und da ist es mir auch nicht tibel zu nehmen, wenn mein Dra-
ma ebensowenig dazu geeignet ist. Ich kann doch aus einem Danton und den Ban-
diten der Revolution nicht Tugendhelden machen! Wenn ich ihre Liederlichkeit
schildern wollte, so mufite ich sie eben liederlich seyn, wenn ich ihre Gottlosigkeit
zeigen wollte, so mufite ich sic eben wie Atheisten sprechen lassen. Wenn einige
unanstindige Ausdriicke vorkommen, so denke man an die weltbekannte, ob-
scone Sprache der damaligen Zeit [...]. Der Dichter ist kein Lehrer der Moral, er
erfindet und schafft Gestalten, er macht vergangene Zeiten wieder aufleben, und
die Leute mogen dann daraus lernen, so gut, wie aus dem Studium der Geschichte
und der Beobachtung dessen, was im menschlichen Leben um sie herum geht.
Wenn man so wollte, diirfte man keine Geschichte studiren [...]. Wenn man mir
tibrigens noch sagen wollte, der Dichter miisse die Welt nicht zeigen wie sie ist,
sondern wie sie seyn solle, so antworte ich, dafl ich es nicht besser machen will, als
der liebe Gott, der die Welt gewif} gemacht hat, wie sie seyn soll. Was noch die so-
genannten Idealdichter anbetrifft, so finde ich, daff sie fast nichts als Marionetten
mit himmelblauen Nasen und affectirtem Pathos, aber nicht Menschen von Fleisch
und Blut gegeben haben [...].3

Wie im Kunstgesprich rechtfertigt Biichner seinen unverklarten Realis-
mus mit dem Hinweis auf den hergebrachten Gedanken der Theodizee,
wonach »der liebe Gott« die bestmégliche aller Welten eingerichtet haben
soll. Der ironische Abstand zu dieser Vorstellung, der sich im Brief an

396 Vel. zur Strategie von Biichners Briefen an die Eltern allgemein: Meyer 1982.
397 Buchner BW II, S. 74f. (Hervorh. im Orig. gesperrt).

228

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Eltern durch das Wortchen »gewif« subtil verrit,*”® artikuliert hier
wieder einmal die Distanz zur Metaphysik des 18. Jahrhunderts. Mit
der Skepsis gegentiber diesem Bezugspunkt entzieht sich der Anspruch,
dass der Dichter als >second creator< zu wirken und den Leser unmit-
telbar ins Leben einer vergangenen Zeit zu versetzen habe, selbst den
Boden. Durch den parallel zur LenzErzahlung vorgebrachten Angriff auf
die idealistische Asthetik, der mit dem Vorwurf laut wird, dass diese statt
»Menschen von Fleisch und Blut« leblose »Marionetten« skizziere, und
der in der ausdriicklichen Abneigung gegen Schiller (zugunsten Goethes
und Shakespeares) gipfelt,** nivelliert Biichner die Unterscheidung zwi-
schen Literatur und Geschichtsschreibung. Indem er den Dichter iiber
den Historiografen stellt, scheint Biichner den Vorgaben aus der aristo-
telischen Poetik verpflichtet, derzufolge die Nachahmung im Unterschied
zur Geschichtsschreibung nicht am Besonderen, sondern am Allgemeinen
orientiert und daher philosophischer ist.*” Jedoch fasst Biichner die For-
derung, dass Poesie dem realen Geschehen, »wie [es] sich wirklich be-
geben« hat, so nahe als moglich kommen soll, mit einer rekurrierenden
Buchmetaphorik und konzipiert dergestalt die Geschichte grundsitzlich
als Schrift. Wiederum miissen Biichners Ausfithrungen genau genommen
werden, ist es dem Brief zufolge doch nicht das Erzeugnis des Historiogra-
fen, sondern die »Geschichle selbst«, die in Form von »Lectiire« und wissen-
schaftlichem »Studium« zuginglich wird. Das herkdmmliche Verhaltnis
der Literatur zur Geschichtsschreibung wird insofern unterminiert, als die
Dichtung nicht einfach einen historischen Stoff aufbereitet und in eine
héhere Wahrheitssphére riickt — die beiden Bereiche fallen vielmehr inei-
nander, weil die Geschichte selbst als sprachliches Geschehen verstanden
und durch den literarischen Text als solches zu Wort kommt.

Fiir Biichners dokumentarischen Realismus ist diese Auffassung folgen-
reich. »[A]n die Stelle einer auktorialen Verarbeitung der Vorlagen« tritt in
seinen literarischen Werken »die mitunter nahezu redaktionell anmutende
Prasentation ithres Wortlauts«.*”* Biichner malt in erster Linie keine Stoffe
aus, sondern montiert »exte und Darstellungsweisen«.*”* Mit der von
ihm ausgiebig praktizierten Technik der unmarkierten Quellenzitation
wird Geschichte nach Mafigabe des tiberlieferten und historisch unver-
falschten Wortlauts fasslich. Nicht nur nimmt sich Biichner durch dieses

398 Vel. hierzu Holub 1985, S. 106f.
399 Biichner BW, S. 75.

400 Aristoteles, Pet. 1451b.

401 Vel. Pethes 20094, S. 283.

402 Campe 1998a, S. 222.

229

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verfahren konsequent von jeder moralischen Wertung oder politischen
Stellungnahme aus, sondern er macht auch klar, dass sich historisches
Wissen, wie Hayden White mit Blick auf die Geschichtsschreibung des
19. Jahrhunderts gezeigt hat,'® selbst dsthetisches Potential besitzt. Als li-
terarische Schreibweise verstanden, verwischt das Zitieren bei Biichner
systematisch die Grenze zwischen historischem Dokument und Kunst-
werk — ein Umstand, der Biichner frith schon den Vorwurf mangelnder
Originalitit eingebracht und dazu gefithrt hat, dass Danton’s Tod als »dra-
matisiertes Kapitel« von Adolphe Louis Thiers’ Histoire de la Révolution
Jrangaise, einer der mafigeblichen Quellen der Zeit, rezipiert worden ist.***
Gerade hinsichtlich des literarischen Erstlings, der die bisweilen vulgéren
Ausserungen der Revolutionire dem iiberlieferten Wortlaut gemif in al-
ler Schonungslosigkeit wiederzugeben beansprucht und dessen geschicht-
liche Treue Biichner vor den Eltern verteidigt, zeigt sich indes, dass der
junge Autor die Franzdsische Revolution zuallererst als ein »rhetorisches
Texttheater« auf die Biihne bringt,** wie es sich in den historischen Quel-
len Gber weite Strecken tel quel dokumentiert findet.

Der Brief an die Eltern beklagt sich nicht nur dartiber, dass Danton’s Tod
in Anbetracht der sittlichen Verhiltnisse der Zeit mit der »Schere der
Vorcensur« traktiert und die »wilde Sansculottenlust«, die zweideutigen
Dialoge der Volksszenen und die derben Witze aus dem Stiick weitge-
hend herausgeschnitten worden sind.**® Zum Schicksal der Textgeschichte
gehort auch der Umstand, dass der Verlag die Gattungsangabe im Erst-
druck durch den reiflerischen Untertitel »dramatische Bilder aus Frank-
reichs Schreckensherrschaft« ersetzt hat.*” Wie die Handschrift tiberlie-
fert, zeichnet Biichner sein Werk jedoch schlicht als »ein Drama« aus.
Die Polemik gegen diese Konjektur verbindet der Brief an die Eltern mit
der poetologischen Reflexion.*”® In der Tat fokussiert Buchner die allge-
meine Beziehung der Literatur zur Geschichtsschreibung von der Warte
des »dramatische[n] Dichter[s]« aus — diesem kommt die spezifische Auf-
gabe zu, historische Wirklichkeit bis zum Kollaps der Unterscheidung in
Poesie zu tibersetzen und Geschichte gleichsam durch Menschen »von
Fleisch und Blut« zu vergegenwirtigen. Mit der Gattungsbezeichnung,
die den privilegierten Ort fur diese Operation auf der Theaterbiihne na-

403 Vel. White 2008.

404 Vgl. Landau 1965, S. 20.

405 Vgl. Pethes 2009a, S. 285.

406 Vgl. die Zitate aus Gutzkows Gesténdnis in: Biichner, SW I, S. 437.
407 Vgl. ebd.

408 Vel. hierzu grundlegend: Campe 2009, S. 25ff.

230

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

helegt, ohne andere Textsorten auszuschlieBen, markiert Biichner daher
strukturell dasselbe Problem, das bereits im Zentrum von Schlegels dra-
mentheoretischer Uberlegung gestanden hat, nimlich die mit dem Begriff
des >Drastischen« gefasste Schwierigkeit von der medialen Uberfiihrung
poetischer Schrift zu sinnlicher Prisenz. Auch in dieser Hinsicht muss
Biichner die Angabe »dramatische Bilder« gestort haben, zeigt das Stiick
doch gerade keine lose Abfolge von Handlungen, sondern ldsst in erster
Linie Sprechweisen za Wort kommen. Mit der Inszenierung von historisch
tradierten Reden stellt Danton’s Tod ein episches und das heifit: wesent-
lich handlungshemmendes Moment aus. Der dokumentarische Anspruch
steht im Kontrast zur Selbstreflexion des Poetischen, die in Biichners Re-
volutionsstiick allgegenwirtig ist und an manchen Stellen das romantische
Wort-Lust-Spiel aus Leonce und Lena vorwegnimmt.*” Noch vor jeder Un-
terscheidung in Komédie oder Tragodie erfasst Biichner mit dem Begriff
vom dramatischen Dichter nicht nur den »paradoxen Zusammenfall von
kiinstlerischer Schépfung und reiner Wiedergabe«, von dokumentari-
scher Wortlichkeit und dramatischer Nachahmung, sondern wirft auch
die Frage auf, wie sich Worte in Hand-lungen umsetzen lassen.** Mit die-
ser Problemstellung, die in Danton’s Tod auf verschiedenen Ebenen von
zentraler Bedeutung ist, schlieffen Biichners Dokumentarfiktionen direkt
an die von der frithromantischen Poetik skizzierte Asthetik des drasti-
schen Dramas an.

Politik der Deutlichkeit (Danton’s Tod)

Biichners Stiick tber die Zeit der franzdsischen terreur thematisiert sich
mehrfach als Drama im Drama. Zum einen figurieren die politischen Pro-
tagonisten den »Schauplatz der Geschichte« tiber die Parteigrenzen hinweg
als Theaterbithne. Robespierre und Danton geben zu verstehen, dass sie
die Hauptrollen im je unterschiedlich aufgefassten Drama der Revolution
spielen; zudem haben die Méanner und Weiber aus dem Volk, zu denen
Biichner sinnigerweise einen Souffleur stellt, keine eigene Stimme und
sind im Wesentlichen damit beschiftigt, die Reden der politischen Ak-
teure zu persiflieren.*"! Zum anderen wird die reflexive Dimension mit
Camille Desmoulins’ Ausfithrungen tber Kunst und Literatur in Sze-
ne II/3 manifest. Der Dantonist bringt seine Kritik gegen die idealisti-

409 Zum Begriff der >Selbstreflexion« als dsthetischem >Spicl« von formalen Beziigen bei
Schlegel vgl. Sonderegger 2000, S. 123-141.

410 Campe 2009, S. 25, S. 32.

41 Vgl. zum »Drama des Souffleurs« Pornschlegel 1997.

231

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sche Asthetik durch Begriffe zum Ausdruck, die mit dem Gesprich aus
der LenzFrzihlung und den poetologischen Uberlegungen in Biichners
Brief an die Eltern korrespondieren. Camille beklagt, dass in »Theatern,
Konzerten und Kunstausstellungen« eine wirklichkeitsfremde Illusions-
maschine am Werk sei, die nur »hélzerne[] Kopien« und »Marionettenc
prasentieren konne.*? Die Artifizialitdt dieser Werke besteht darin, dass
sie sich nicht an der Realitit orientieren, sondern wie am Reiflbrett als
leere Ausschmiickung einer vorgingigen Idee entworfen werden: »Nimmt
einer ein Gefiihlchen, eine Sentenz, einen Begriff und zieht thm Rock und
Hosen an«.*”® Parallel zu Heine bringt auch Biichners Drama die Abnei-
gung gegen die »schlechten Kopisten«, die »weder Augen noch Ohrenc« fiir
das Leben haben, mit dem Mythos von Pygmalion auf den Punkt: Zwar
seien die Statuen des kyprischen Kiinstlers lebendig geworden, doch habe
sich diese fast vollkommene Tauschung im Umstand verraten, dass die
unechten Produkte keine Kinder bekommen hitten und somit ohne Aus-
wirkungen geblieben seien. Demgegeniiber wird realistische Kunst von
Danton mit dem Hinweis auf den Historienmaler Jacques-Louis David
aufgerufen — der klassizistische Revolutionir, von Robespierre mit der
Leitung der staatlichen Kunstangelegenheiten betraut und selbst Mitglied
des Sicherheitsausschusses, zeichne die »Gemordeten« auf dem Weg zur
Guillotine »kaltbliitig« und erhasche gleichsam »die letzten Zuckungen des
Lebens in diesen Bosewichtern«.** Mit dem Hinweis auf Davids Gefiihl-
losigkeit zeigt Danton indes nur vordergriindig einen Verstof} gegen das
seit Lessing wirkende Mitleidsgebot der Aufklarung an.*® Der Vorwurf
ist nicht darauf gerichtet, dass sich der jakobinische Chronist durch emoti-
onale Teilnahmslosigkeit auszeichnet — zynisch und menschenverachtend
ist David vielmehr gerade in der moralischen Haltung, mit der er die Ster-
benden als »Bésewichter[ ]« verurteilt und sich dergestalt als voreingenom-
menen »Ideologen« verrit.*'® Indem Danton das zeichnerische Erhaschen
der letzten Lebenszuckungen in Davids Werken hervorhebt, prifiguriert
er vielmehr die Erwartung, die Lenz auf eine realistische Asthetik setzen
wird. So wie hier der Kiinstler als ein méglichst neutral registrierender Be-
obachter des wirklichen Lebens in den feinsten »Zuckungen« verstanden
wird, so deutet die Erwahnung Davids ein dokumentarisches Verfahren

412 Bichner SW I, S. 44.

413 Ebd.

414 Fbd., S. 45.

415 Schings 1980, S. 69.

416 Miller-Nielaba 2001, S. 143.

232

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

an.*”” Die ungertihrte Haltung des Kiinstlers, wie sie Buichner jedoch im
Unterschied zum Klassizisten versteht, meint die konsequente Enthaltung
von jeglicher Wertung - in diesem Sinn ist auch die von Danton ins Spiel
gebrachte >Kaltbliitigkeit« des Historienmalers gerade nicht moralisch zu
verwerfen, wie man vor dem Hintergrund der im Stiick durch die Cor-
deliers vertretenen Kritik an der stoizistischen Tugendlehre der Jakobi-
ner meinen konnte. Bereits mit der Figur des unempfindlichen Lenz ist
namlich klar geworden, dass >Kaltbliitigkeit« vielmehr die in Biichners
Werk wiederkehrende Schwierigkeit bezeichnet, iiberhaupt ein >Gefiihl«
im psychologischen Sinn, geschweige denn Mitleid haben zu kénnen. Da-
fir spricht nicht nur der Umstand, dass Danton selbst von diesem Prob-
lem betroffen ist — Biichner hat es auch in einem wihrend der Arbeit an
Danton’s Tod entstandenen Schreiben an Wilhelmine Jaeglé von Mitte Ja-
nuar 1834 unmissverstidndlich bekundet: »[...] ein einzelnes Geftihl taucht
nicht in mir auf. Ich bin ein Automat; die Seele ist mir genommen«.*

Diese Stelle steht im bertihmten >Fatalismus«Brief, der die Interpretati-
on von Biichners Erstling wegen des geschichtsphilosophischen Exkurses
immer wieder bestimmt hat. Das Studium der historischen Quellen fithrt
den jungen Autor, so schreibt er an seine Geliebte, zu einem ganz wortli-
chen Verstindnis von >Revolution« (aus lat. revolvo >zurtickwilzen, umdre-
henq). Unter dem Eindruck eines »grafilichen Fatalismus der Geschichte«
sieht sich Biichner »wie zernichtet«, weil »in der Menschennatur eine ent-
setzliche Gleichheit, in den menschlichen Verhiltnissen eine unabwendba-
re Gewalt« am Werk und das einzelne Subjekt einem unbeherrschbaren
Gesetz unterworfen sei.*”” Weder Grofie noch Genie kénnen an der Wie-
derholungsstruktur der Geschichte etwas dndern. Nicht einmal politische
Umwilzungen fithren einen historischen Wandel herbei, da sich mit ih-
nen Gewalt als anthropologische Konstante zeigt. Insofern ist Geschichte
nicht im metaphysischen, sondern im etymologischen Sinn >fatal« (aus lat.
ari>sprechen), weil alles immer schon gesagt worden ist und nichts Neues
stattfinden kann.*? Diese Einsicht fithrt Biichner in seinem Brief dazu,
eine fir seine Poetik bedeutsame Haltung ins Bild zu setzen: »Ich gewthn-
te mein Auge ans Blut. Aber ich bin kein Guillotinenmesser«.**! Mit die-
sem Tropus evoziert der junge Autor jene neuartige Totungstechnik, die
durch die mechanisch-prizise Abtrennung des Kopfes vom Rumpf zum

417 Vel. hierzu auch Selge 1990, bes. S. 249f.
418 Buchner BW, S. 34.

419 Ebd.

420 Vel. Muller-Sievers 2003, S. 107f.

421 Buchner BW, S. 34.

233

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Symbol fur den politischen Vollzug eines dogmatischen Rationalismus im
Namen von Humanitit, Egalitit und Gerechtigkeit avanciert ist. Gerade
die Grande Terreur hat mit der Guillotine ein Schauspiel praktiziert, das den
offentlichen Raum in ein grofies Theater des Todes verwandelt hat.*** Der
Revolutionsplatz ist diejenige Szene, auf der die Trennung der gleichen
Biirger von den ungleichen Aristokraten messerscharf bestitigt und im
selben Zug aufgehoben wird. Die Représentation der alten Ordnung koin-
zidiert mit der performativen Einsetzung eines neuen politischen Gefiiges.
Biichner nimmt sich indes von jeder Art des Eingriffs aus und folgt der
Erkenntnis, dass dem Subjekt die Moglichkeit zu einer historisch wirksa-
men Handlung grundsitzlich verwehrt ist. Nicht nur als Wissenschaftler
ist Biichner durch die Zuriickhaltung des Beobachters gekennzeichnet —
auch die literarischen Werke entstehen nach Mafigabe eines niichternen
Studiums, das die tberlieferten Greueltaten unverhohlen protokolliert,
ohne dass der Dichter den historischen Stoff in die Ordnung eines Allge-
meinen Uberfithren wiirde. Indem Biichner hervorhebt, dass er sein Auge
ans Blut gewohnt hat, favorisiert er einen klinischen, wenn man so will:
kaltbliitigen< Blick. Die Gewaltverbrechen zu sehen, bereitet dem drama-
tischen Anatom der Geschichte keine Schwierigkeit — das Problem besteht
fur ihn vielmehr darin, die Oberfliche des Faktischen zu durchschauen
und eine Ursache fiir das Blutvergieflen zu finden: »Was ist das, was in
uns liigt, mordet, stiehlt?«, ist eine Frage, die sowohl im >Fatalismus«Brief
als auch in Danton’s Tod unbeantwortet bleibt.*” Zu den Implikationen der
Guillotinenmetapher gehort, dass dieser epistemische Mangel allenfalls
mit Gewalt behoben oder eher: beiseite geschoben werden kénnte.

Biichners Riickzug bei der dramatischen Dokumentation der Revoluti-
onsgeschichte auf die neutrale Position eines Zuschauers findet sich im
Stiick reflektiert. Die Figuren um Danton werden so exponiert, dass ihnen
beim Spektakel der Guillotine der Platz im Publikum vorbehalten ist.*?*
Ohnmichtig sind sie Augenzeugen des jakobinischen Blutgerichts, das
Paris in eine »Schlachtbank« verwandelt und das die »Sichel« der Gleich-
heit unaufhaltsam weiterschwingt,*” bis die »Aussicht« auf das Schafott

422 Vel. Arasse 1988, bes. S. 113-165.

423 Biichner BW, S. 34. Im Stiick kehrt der Satz leicht verdndert wieder. Danton sagt zu
Julie: »Was ist das, was in uns hurt, liigt, stiehlt und mordet?« (Biichner SW I, S. 49;
Danton’s Tod 11/5)

424 Szene I/1 exponiert diese Position der Zuschauerschaft: »JHERAULT Philippeau,
[...] hat es wihrend des Guillotinierens geregnet oder hast du einen schlechten
Platz bekommen und nichts sehen kénnen?« (Biichner SW 1, S. 14) Vgl. hierzu die
einschlagigen Beobachtungen von Schneider 2006, S. 142f.

425 Biichner SW I, S. 61 (Danton’s Tod I11/3).

234

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auch fur das Volk zusehends »langweilig« wird.**® Diesen Umstand fasst
Camille eingangs mit dem Neologismus der »Guillotinenromantik« und
kontrastiert durch den Bezug zu einer idealisierten attischen Antike ein
spezifisch modernes Daseinsprinzip.*”” >Romantisch<ist das Leben der Re-
volutionére aber nur, weil es im Unterschied zum vermeintlich Klassisch-
Gesunden einer krankhaften Abweichung gleichkommt,**® sondern weil
es im Zeichen einer einschneidenden Entfremdung von der Realitdt steht
und den Menschen gemifl seiner origindr »theatralischen Existenz« zur
Debatte stellt.*** In der Tat spiegelt sich Biichners Verfahren der Quellen-
montage darin wider, dass er den Zitatcharakter der Revolutionsreden
selbst vor Augen fithrt. Wie der Geschichtsschreibung im 19. Jahrhundert
keineswegs entgangen ist, hat die Rhetorik der franzosischen Umstiirzler
durchweg auf antike Vorbilder zuriickgegriffen und das historische Ge-
schehen als Nachahmung der Alten inszeniert.*** Indem Danton’s Tod nicht
so sehr die geschichtlichen Ereignisse als vielmehr das Sprechen tiber sie
in den Vordergrund riickt,**! akzentuiert Biichner den Umstand, dass die
Akteure der Revolution eine Vergangenheit nachspielen — Hérault paro-

4

o
=3

»Es ist auch gar nichts Pikantes mehr dran [i.e. an der Guillotine]; es ist ganz gemein

gewordenc (ebd., S. 66; Danton’s Tod I11/5).

427 Ebd., S.14 (Danton’s Tod 1/1): »CAMILLE Du parodierst den Socrates. Weifit
du auch, was der Géttliche den Alcibiades fragte, als er ihn eines Tages finster und
niedergeschlagen fand? Hast du deinen Schild auf dem Schlachtfeld verloren, bist du im
Wettlauf oder im Schwertkampf besiegt worden? Hat ein Andrer besser gesungen oder
besser die Zither geschlagen? Welche klassischen Republikaner! Nimm einmal unsere
Guillotinenromantik dagegen!«.

428 Vgl. Goethe 1994, Bd. 12, S. 487: »Klassisch ist das Gesunde, romantisch das Kranke«
(Maximen und Reflexionen, Nr. 863).

429 Schneider 2006, S. 143. — Zur modernen »Gesellschaft des Spektakels« vgl. Debord
1996, bes. S. 25f.: »Der Ursprung des Spektakels ist der Verlust der Einheit der Welt
[...). Die AufRerlichkeit des Spektakels im Verhiltnis zum titigen Menschen erscheint
darin, dafl seine eigenen Gesten nicht mehr ithm gehéren, sondern einem anderen, der
sie ihm vorfithrt«

430 Vgl. die prominente Bemerkung von Karl Marx in Der achtzehnte Brumaire des Louis
Bonaparte (1852): »Die Tradition aller todten Geschlechter lastet wie ein Alp auf
dem Gehirne der Lebenden. Und wenn sie eben damit beschiftigt scheinen, sich
und die Dinge umzuwilzen, noch nicht Dagewesenes zu schaffen, gerade in solchen
Epochen revolutionérer Krise beschwéren sie dngstlich die Geister der Vergangenheit
zu ihrem Dinste herauf, entlehnen ihnen Namen, Schlachtparole, Kostiime, um
in dieser alterwiirdigen Verkleidung und mit dieser erborgten Sprache die neue
Weltgeschichtsszene aufzufithren. So maskirte sich Luther als Apostel Paulus, die
Revolution von 1789-1814 drappirte sich abwechselnd als rémische Republik und als
romisches Kaisertum« (Marx 2007, S. 9£.).

431 Zu Buchners Zitat des Zitats vgl. grundlegend: Niehoff 1991.

235

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

diert den Socrates,*** Camille den Tacitus,*® Danton den Jupiter,** Robes-
pierre gebdrdet sich wie Sallust*** oder Brutus,** selbst die Manner und
Frauen aus dem Volk beschreiben sich wiederholt mit dem Hinweis auf
rémische Vorbilder. Biichner kritisiert jedoch keine falsche Asthetisierung
des offentlichen Lebens,*” die in einer authentischen Praxis eine echte
Alternative hitte. Vielmehr streicht er den Umstand hervor, dass sich das
politische Geschift in der Substanz als theatrale Performanz auszeichnet
und die Realitéit selbst den Regeln eines Schauspiels folgt. Fur Danton,
der diese Existenzweise durchschaut und vorbehaltlos anerkennt, fillt die
Metaphorik von der Weltbithne mit der Wirklichkeit geradewegs zusam-
men: »[...] wir stehen immer auf dem Theater, wenn wir auch zuletzt im
Ernst erstochen werden«.**® Das ironisch reflexive Drama, das Biichner
auf die Biithne bringt, hat er den tiberlieferten Dokumenten, das heif3t: der
»Geschichte selbst« entnommen.

Das romantische Dasein schlagt sich fiir den titelgebenden Protagonisten
in einer grassierenden Langeweile und Lethargie nieder.*® Die Einsicht
in die ewige Wiederholung der Geschichte und der fundamentalen Zitat-
haftigkeit der Existenz ist mit einer Konzeption vom Subjekt verbunden,
das nicht als Akteur, sondern als heteronomes Produkt anonymer Krifte
konzipiert wird. Mit Bezug auf die eigene historische Rolle kommt Dan-
ton zum Schluss: »Wir haben nicht die Revolution, sondern die Revoluti-
on hat uns gemacht«.*** Auch in politischen Belangen tritt eine lihmende
Passivitdt der Figuren hervor, die fiir den Protagonisten die grundsitzli-
che Unfihigkeit zu einer autonomen Handlung bedeutet. Das Stiick zeigt
Danton als einen Zauderer, den auch die drohende Verurteilung nicht
dazu motivieren kann, etwas gegen den bevorstehenden Tod zu unter-
nehmen:

432 Biichner SW 1, S. 14 (Danton’s Tod 1/1).

433 Ebd., S. 24 (Danton’s Tod 1/4).

43¢ FEbd., S. 67 (Danton’s Tod 111/6).

435 Ebd., S. 24f. (Danton’s Tod 1/4).

436 Ebd., S. 30 (Danton’s Tod1/5).

437 Vel. Kurz 1991.

438 Biichner SW I, S. 40 (Danton’s Tod I1/1). Vgl. auch in Szene 11/5: »Puppen sind wir von
unbekannten Gewalten am Draht gezogen; nichts, nichts wir selbst« (ebd., S. 49).

439 Vgl. ebd., S. 38 (Danton’s Tod11/1): »Das ist schr langweilig, immer das Hemd zuerst und
dann die Hosen driiber zu zichen und des Abends in’s Bett und Morgens wieder heraus
zu kriechen und einen Fuf§ immer so vor den andern zu setzen, da ist gar kein Absehens
wie es anders werden soll. Das ist sehr traurig und dafl Millionen es schon so gemacht
haben und daf} Millionen es wieder so machen werden«.

40 Ebd., S. 39 (Danton’s Tod 11/1).

236

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

CaMILLE  Danton du wirst den Angriff im Konvent machen.

DantoN  Ich werde, du wirst, er wird. Wenn wir bis dahin noch leben, sagen
die alten Weiber. Nach einer Stunde werden 60 Minuten verflossen
sein. Nicht wahr mein Junge?

CaMILLE ~ Was soll das hier? das versteht sich von selbst.

DantoN  Oh, es versteht sich Alles von selbst. Wer soll denn all die schénen
Dinge ins Werk setzen?**!

Danton weicht der wiederholten Aufforderung seiner Anhdnger, dass er
sich durch eine Rede im Konvent gegen die Anschuldigungen Robespi-
erres und St. Justs wehren und der formellen Anklage vorbeugen soll,
so lange aus, bis die schliefilich vor dem Revolutionstribunal gefiithrte
Verteidigung von vornherein auf verlorenem Posten steht. Die Moglich-
keit einer Tat erstickt er im Kern mit einem Kalauer, an die Stelle einer
Handlung tritt das Wortspiel — das gilt fiir den Protagonisten ebenso wie
fur den Verlauf des Stiicks. Die Frage, wie »die schénen Dinge ins Werk
zu setzen« sind, konstatiert einen Hiat zwischen Asthetik und politischer
Aktion, der sich formal in der Paralyse eines dramatischen Ablaufs nieder-
schldgt.*? Mit dieser Hemmung der Handlung stehen sich in Danton’s Tod
widerstrebende Tendenzen ohne Vermittlung gegeniiber: Das realistische
Gebot prallt an einer reflexiven Untitigkeit ab:

Lacroix  Wir miissen handeln.
DanTON  Das wird sich finden.**

Vor diesem Hintergrund setzt Biichners Drama nicht von ungefihr mit
einer Szene ein, die den Protagonisten als tragen, im Wortspiel verstrick-
ten Zuschauer zeigt. Es ist auch kein Zufall, dass Danton dabei den Blick
seiner Gattin (und des Theaterzuschauers) auf einen abgertickten »Spiel-
tisch« lenkt. Hier siecht man, »etwas weiter weg«, Hérault-Séchelles in
Gesellschaft einer Dame beim Kartenspiel, das von Danton zugleich mit
einer Zote kommentiert wird.*** Obwohl das politische Stiick solcherart
einen Abstand zum Spieltisch und mithin zur romantischen Asthetik in-

441 Ebd., S. 16 (Danton’s Tod 1/1).

42 Vgl. fiir den Zusammenhang von Zaudern und dramatischer Tat auch: Vogl 2008,
S. 2511

443 Biichner SW 1, S. 32 (Danton’s Tod 1/5).

444 ,DaNTON Sich die hiibsche Dame, wie artig sie die Karten dreht! ja wahrhaftig sie
versteht’s, man sagt sie halte ihrem Manne immer das cceur und andern Leuten das
carreau hin. Ihr kénntet einen noch in die Liige verliebt machen« (ebd., S. 13; Danton’s

Bod1/1).

237

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

diziert, bleibt diese durchweg prasent.**> Nicht nur setzt der dramatische
Dialog aus dem Geist des Wortspiels und von der Position der passiven
Beobachtung ein - diese Haltung bleibt fiir das nachfolgende Gesprich
zwischen dem Revolutionsfiihrer und seiner Frau Julie prigend. Indem es
sogleich zur Frage nach Glauben und Wissen fithrt, gewinnt die theatrali-
sche Existenz der Protagonisten ein epistemologisches Profil:

JULIE Glaubst Du an mich?

DantoN  Was weifl ich? Wir wissen wenig voneinander. Wir sind Dickhéu-
ter, wir strecken die Hande nacheinander aus aber es ist vergebliche
Miihe, wir reiben nur das grobe Leder aneinander ab, — wir sind sehr
einsam.

JULIE Du kennst mich Danton.

DANTON  Ja, was man so kennen heifit. Du hast dunkle Augen und lockiges
Haar und einen feinen Teint und sagst immer zu mir: lieb Georg.
Aber er deutet ihr auf Stirn und Augen da da, was liegt hinter dem? Geh,
wir haben grobe Sinne. Einander kennen? Wir miifiten uns die Scha-

deldecke aufbrechen und die Gedanken einander aus den Hirnfasern

ZCI‘I‘CIL446

Aus der Unzuverlissigkeit des menschlichen Wahrnehmungsapparats lei-
tet Danton ab, dass die Welt der Korper opak und daher auch keine ver-
lassliche Kenntnis iiber andere Lebewesen méglich ist — zwar konnen die
Sinne das Gegeniiber genau abtasten, doch bleibt der Zugang zu einem
psychischen Innenleben grundsitzlich verwehrt. Fir den Versuch, trotz
allem hinter die Fassade zu gelangen, zeigen sich im Stiick zwei gleicher-
maflen aussichtslose Wege: Indem Danton erstens das Motiv der Vivisek-
tion evoziert, erinnert er nicht nur an Bichners bekannte Schwierigkeit
auf dem Feld der naturwissenschaftlichen Forschung, sondern er lasst die
Moglichkeit einer drastischen Tat auf der Bithne zu Wort kommen - ei-
nes brutalen Eingriffs, der das Begehren nach der totalen Transparenz
des Menschen konkret werden liefle. Da Danton diese Moglichkeit nur
im Konjunktiv vorbringt, bleibt ihm zweitens nichts anderes tbrig, als
die Unkenntnis des Gegeniibers in einen »hyperbolischen Gebrauch von
Metaphern«*” zu tibersetzen: »Du stiles Grab, deine Lippen sind Toten-
glocken, deine Stimme ist mein Grabgeldut, meine Brust mein Grabhtigel
und dein Herz mein Sarge, sagt der Protagonist anschlieflend zu Julie.**®
Gleichsam werden mit dieser Eréffnung die beiden widerlaufigen Tenden-
445 Vel. hierzu: Campe 2004b, S. 48f.

446 Biichner SW L, S. 13 (Danton’s Tod 1/1).

447 Muller-Sievers 2003, S. 105.
448 Biichner SW 1, S. 13f. (Danton’s Tod 1/1).

238

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zen des Dramas vorgezeigt: Der dokumentarische Realismus spiegelt sich
einerseits in der auf Durchsichtigkeit und Wahrheit dringenden Drastik
wider, wihrend die ironisch reflexive Poetik andererseits als eine den rhe-
torischen Schmuck feiernde Dichtung der Imagination entworfen wird.
Entscheidend ist zu sehen, dass Biichner beide Richtungen als je unter-
schiedliche Auswirkungen einer nicht zu reprisentierenden Liicke des
Wissens zur Schau stellt.

Die Konstellierung der Figuren im Stiick darf aus diesem Grund bei aller
Gegeniiberstellung nicht tiber das hinwegtiduschen, was die beiden Par-
teien verbindet. Von der passiven Zuschauerschaft, die Danton und seine
Anhinger kennzeichnet, sind die Jakobiner um Robespierre nicht ausge-
nommen. Fir die Akteure beider Seiten gilt, dass sie im Namen fremder
Instanzen reden.**® Wihrend sich Danton als sub-jectum eines unbeherrsch-
baren historischen Prozesses begreift, handelt die Gegenpartei im Auftrag
von Vernunft und Tugend nach rousseauistischen Vorgaben. Doch ist
auch Robespierre, wie ihn das Stiick zeichnet, durch eine Entkoppelung
von der Realitdt gekennzeichnet — gleichermafien erfihrt er eine befremd-
liche Disjunktion zwischen Geist und Koérper, Denken und Wirklichkeit:
»In einer Stunde verrichtet der Geist mehr Taten des Gedankens, als der
trage Organismus unsres Leibes in Jahren nachzutun vermag. [...] Ob der
Gedanke Tat wird, ob ihn der Kérper nachspielt, das ist Zufall«.*” Entspre-
chend beschreibt auch Robespierre die Revolution mit einer Metaphorik
des Theatralischen — der Kontingenzerfahrung zum Trotz macht er jedoch
im Unterschied zu den Dantonisten den Anspruch geltend, dass die Ge-
schichte nicht als lumpige Farce mit machtlosen Marionetten, sondern als
ein von starken Subjekten gefithrtes »erhabne[s] Drama« zu spielen sei.*!
Robespierre pocht ohne Skrupel darauf, dass dieses Stiick keine Parodie
erduldet und nur eine einzige, ndmlich die >eigentliche« Lesart zuldsst.*>
Dieses Verstindnis vom Revolutionstheater folgt einer Deutlichkeitspo-
etik, die Biichner den historisch tiberlieferten Reden entnimmt und im
Kontext seines Stiicks subtil beleuchtet. In Danton’s Tod wird Robespierres
Auffassung namlich erst vor dem Hintergrund einer andauernden Krise
verstandlich. Weil sich der Revolutionsfiithrer in einer Welt der abgeschot-

449 Gutzkow hat diesbezuglich die Formel von den »Beamten des Begriffs« gepragt (vgl.
Schneider 2006, S. 134).

450 Biichner SW 1, 35 (Danton’s Tod 1/6).

451 Ebd., S. 23 (Danton’s Tod1/3): »[ROBESPIERRE] Sie [i.e. die Lyoner Gironde] parodierte das
erhabne Drama der Revolution um dieselbe durch studierte Ausschweifungen blof zu

stellen«.
452 Vel. Miller 1994, S. 172.

239

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

teten Reflexion verliert und von sich selbst abspaltet, erscheint thm die
Wirklichkeit der politischen Tat grundsitzlich als Produkt der Fantasie:

Wie das immer wieder kommt. Warum kann ich den Gedanken nicht los werden?
[...] Ich weif} nicht, was in mir das Andere beltigt. [...] Und ist nicht unser Wachen
ein hellerer Traum, sind wir nicht Nachwandler, ist nicht unser Handeln, wie das
im Traum, nur deutlicher, bestimmter, durchgefiihrter?*>

Fiir Robespierre ist die Realitdt kategorial nicht vom Traum zu unterschei-
den, weil sie nur eine abgestufte Form der Imagination darstellt - wenn die
tatsdchliche Handlung »deutlicher« und »bestimmter« wirkt, dann tragen
diese Angaben den Index des Relativen. Die elementare Schwierigkeit,
Gedanken in Gestalt von Aktionen auszufiihren, verrit einen Wirklich-
keitsverlust, der die Realitdt im Modus des Komparativs erfasst. Fir sein
Verstindnis von Deutlichkeit artikuliert Robespierre daher eine originére
Dynamik der Steigerungsform: »Sprich deutlicher«, lautet der Imperativ,
mit dem der Revolutionsfithrer nach seinem krisenhaften Selbstgesprach
in Szene I/6 auf den von St. Just vorgetragenen Vorwurf des Zogerns ant-
wortet und die Anklage gegen Danton einleitet.*** Im Zeichen dieser Vor-
schrift entfaltet Biichner eine weitere Ebene seiner tibergreifenden und in
sich konsistenten Analyse der Deutlichkeit.

Robespierres Befehls-Rhetorik fasst ein politisches Programm zusammen,
das von einer fatalen Dringlichkeit gepragt ist. Das Gebot einer immer
schérferen Distinktion im Reden und Handeln versucht nidmlich einen
epistemischen Ausfall zu kompensieren. Da es auf ein fortdauerndes Di-
lemma reagiert, kann es bei aller Dogmatik nicht abschlieflend befriedigt
werden. Dieser Fundamentalismus ruht nicht in sich, sondern ist aus den
metaphysischen Angeln gehoben und produziert tddliche Uberschiisse.
Bereits mit der Programmrede im Jakobinerclub setzt Robespierre ausei-
nander, dass sich die als »Kraft der Republik« geltende stoische Tugend
nicht ohne die »Waffe« des Schreckens durchsetzen kann.*> Wieder ein-
mal benétigt die Vernunft zu ihrer Vollendung etwas Zusitzliches, das
aus der Isolation des Geistigen fiithrt und Klarheit schafft. Da die Reali-
sierung der Wahrheit jedoch nicht reibungslos vonstatten geht, definiert

453 Biichner SW 1, S. 35 (Danton’s Tod 1/6).

454 Ebd., S. 35f. (Danton’s Tod 1/6): »[St. Just] Willst Du noch linger zaudern? Wir werden
ohne dich handeln. Wir sind entschlossen. [ROBESPIERRE] Was wollt ihr tun? [...] [ST.
Just] Wir miissen die grofien Leichen mit Anstand begraben, wie Priester, nicht wie
Mérder. Wir diirfen sie nicht zerstiicken, all ihre Glieder miissen mit hinunter. [ROBEs-
PIERRE] Sprich deutlicher«.

455 Ebd., S. 23 (Danton’s Tod 1/3).

240

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sich der Terror fiir den Revolutionsfithrer »durch den reiflenden Strom
der Beispiele«.*® Es sind die exemplarischen Bluttaten, die im politischen
System die Unterscheidung zwischen Tugendhaftigkeit und Laster, Ernst
und Ironie, Revolutiondren und Royalisten mit der Schirfe des Fallbeils
veranschaulichen und zugleich zementieren sollen. Doch findet der Im-
perativ zur Deutlichkeit kein Ende - nicht nur fithrt er im Stiick den
Untergang der Dantonisten herbei, er stiirzt alle Revolutionire in einen
wilden Strudel der Selbstzerfleischung.*”” Robespierres Diktat transferiert
eine haltlos gewordene Vernunft in ein Programm, das die ideellen Wer-
te von Gleichheit und Fretheit auf dem Feld des Somatischen austragt
und das im Sinne moderner Biopolitik das physische Leben der Biirger
in den Blick nimmt. Uber den Antagonismus der beiden Lager hinaus
steht fiir die Revolutiondre hier wie dort die Frage im Mittelpunkt, welche
Staatsform dem Menschen nach Maf3gabe seiner im Stiick wie entfesselt
zu Wort kommenden biologischen Funktionen (Sexualitit, Gesundheit,
Genuss, Hunger, Sterben etc.) angemessen ist. An die in der Eingangs-
szene mit der Rede von den »Dickhdutern« exponierte Feststellung, dass
sich die Korper durch eine nicht-kommunizierbare und daher a-soziale
Opazitit auszeichnen, schliefit Camille Desmoulins die Forderung nach
totaler Transparenz an: »Die Staatsform mufl ein durchsichtiges Gewand
sein, das sich dicht an den Leib des Volkes schmiegt. Jedes Schwellen der
Adern, jedes Spannen der Muskeln, jedes Zucken der Sehnen muf} sich
darin abdriicken. Die Gestalt mag nun schén oder hifilich sein, sie hat
einmal das Recht zu sein wie sie ist«.*® So durchsichtig das Gewand des
Staates indes auch sein mag, fir Biichner bleibt der Kérper nicht repra-
sentierbar. Mit der Rede vom »Leib des Volkes« bricht Camille radikal mit
der Tradition politischer Rhetorik und verrit einen rein physiologischen
Blick.** Demzufolge wird der Mensch in seinem tierischen Leben zum
Gegenstand des Politischen. Danton spricht diesen Umstand offen aus:
»Man arbeitet heut zu Tag Alles in Menschenfleisch. Das ist der Fluch
unserer Zeit. Mein Leib wird jetzt auch verbraucht«.*®® Wie Foucault her-
ausgestrichen hat, widmet sich moderne Biomacht dem Kérper mit dem
Ziel, physische Gesundheit durch Regulierung und Kontrolle zu gewahr-
leisten. Wihrend Danton diesen Diskurs als Sorge um den epikureisch

456 Ebd., S. 25 (Danton’s Tod 1/3).

457 Ebd., S. 31 (Danton’s Tod 1/5): »DaNTON Ich weifl wohl, — die Revolution ist wie Saturn,
sie frifit ihre eignen Kinder«.

458 Ebd., S. 15 (Danton’s Tod 1/1).

459 Vgl. hierzu grundlegend Horn 2010.

460 Biichner SW 1, S. 62 (Danton’s Tod 111/3).

241

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

genieflenden Volksleib fithrt und ein Ende des Schreckens postuliert, setzt
Robespierre seine Herrschaft der Tugend ins Zeichen eines juridischen
Regimes: Alles, was die »gesunde Volkskraft« gefdhrdet,"! wird mit dem
"Tode bestraft und aus der Gemeinschaft ausgesondert. Im »Blutmessias«*%?
zeigt Biichner die moderne Biomacht von ihrer diistersten Seite, ndmlich
als Politik des Todes.*®® Das Postulat nach restloser Durchsichtigkeit, das
bis heute aktuell geblieben ist und sich in dem seit dem 19. Jahrhundert
verschirften scanning des biometrisch durchleuchteten Biirgers fortsetzt,**
ruft in der Konsequenz einen manifesten Ausnahmezustand herbei. In der
mit der ferreur der Franzdsischen Revolution anhebenden neueren Zeit*%
kann eine Differenz zwischen Recht und Unrecht, Mensch und Tier, Biir-
ger und Bésewicht, gesund und krank etc. allein durch die Gewalt einer
souverdnen Geste gesetzt werden.*® Wo die natiirliche Ordnung aus den
Fugen geraten ist, konnen deutliche Unterscheidungen nur noch um den
Preis dezisionistischer Handlungen gewonnen werden.

Mit St. Just zeichnet Buchners Drama den radikalsten Agenten dieser
Politik. Die Rhetorik des sogenannten Todesengels folgt der von Robes-
pierre vorgeschriebenen Logik des Komparativs und vollzieht die Uber-
schreitung der deutlichen Worte zur drastischen Tat ohne Kompromisse.
St. Justs Rede im Nationalkonvent kontrastiert mit Entschlossenheit den
pompdsen Metapherngebrauch der Dantonisten. Der historischen Uber-
lieferung zufolge ist St. Just dabei nicht minder von einer modernen Kri-
senerfahrung betroffen,*” doch halt er der romantischen Passivitdt und
Weltentfremdung ein Sprechen entgegen, das auf Wortspiele verzichtet
und mit der Unzweideutigkeit einer logisch schliissigen Botschaft die Zu-
horer iiberzeugen will. Diese Rhetorik bezweckt mehr als nur den Effekt

461 Ebd., S. 32 (Danton’s Tod1/6).

462 Ebd., S. 36 (Danton’s Tod 1/6).

463 Vel. hierzu Agamben 2002.

464 Vel. Agamben 2009, S. 85ff.

465 Zum Ursprung des modernen Ausnahmezustandes in der Zeit der Franzésischen
Revolution vgl. Agamben 2004.

466 Vel. Schmitt 1996, S. 13f.: »Souverin ist, wer tiber den Ausnahmezustand entscheidet.
[...] Auch die Rechtsordnung, wie jede Ordnung, beruht auf einer Entscheidung und
nicht auf einer Norme«.

467 'Wie die Historiografie zur Franzésischen Revolution festgehalten hat, ist St. Justs
Greueltaten eine Krise vorausgegangen, die sich mit derjenigen Robespierres in
Biichners Stiick deckt: »Schon St. Just wartete auf die Morgenréte, St. Just, von dem
Michelet berichtet, daf} er, der erstarrten Welt tiberdriissig und zutiefst verbittert (»die
Welt ist leer seit den Romerny), sich in seinem Zimmer einschlof3, um Leben und Sterben der
antiken Helden zu studieren. Und als er herauskam, da hielt er gleich die erste Totenrede
und verlangte den Kopf des Kénigs« (Foucault 1975, S. 214).

242

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des intellektuellen Nachvollzugs - fiir St. Just soll die ungeschminkte Spra-
che nicht nur eine wahre Wirklichkeit malen, sondern mit Worten aktiv
schaffen:

Es scheint in dieser Versammlung einige empfindliche Ohren zu geben, die das
Wort Blut nicht wohl vertragen kénnen. Einige allgemeine Betrachtungen mogen
sie liberzeugen, dafl wir nicht grausamer sind als die Natur und als die Zeit. Die
Natur folgt ruhig und unwiderstehlich ihren Gesetzen, der Mensch wird vernich-
tet, wo er mit ihnen in Konflikt gerit. [...] Ich frage nun: soll die moralische Natur
in thren Revolutionen mehr Riicksicht nehmen, als die pyhsische? Soll eine Idee
nicht eben so gut wie ein Gesetz der Physik vernichten diirfen? Der Weltgeist be-
dient sich in der geistigen Sphére unserer Arme eben so, wie er in der physischen
Vulkane oder Wasserfluten gebraucht. Was liegt daran ob sie nun an einer Seuche
oder an der Revolution sterben? - [...] Wir schlieffen schnell und einfach: da
Alle unter gleichen Verhiltnissen geschaffen werden, so sind Alle gleich, die Un-
terschiede abgerechnet, welche die Natur selbst gemacht hat. Es darf daher jeder
Vorziige und darf daher Keiner Vorrechte haben, weder ein Einzelner, noch eine
geringere oder grofiere Klasse von Individuen. Jedes Glied dieses in der Wirklich-
keit angewandten Satzes hat seine Menschen getotet. Der 14. Juli, der 10. August,
der 31. Mai sind seine Interpunktionszeichen. Er hatte vier Jahre Zeit nétig um
in der Kérperwelt durchgefithrt zu werden. [...] Lange, anhaltender Beifall. Einige
Mitglieder erheben sich im Enthusiasmus.*%®

St. Just operiert in seiner Rede, die Dantons Tod besiegelt und legitimiert,
mit einer Sprache der logischen Deduktion. Durch die parataktische Grad-
linigkeit der Syntax und die stilistische Proprietit der Ausdrucksweise soll
nicht weniger als die Stichhaltigkeit des historischen Verlaufs plausibili-
siert werden. So sehr St. Just jedoch auf die Nuchternheit des verniinf-
tigen Arguments setzt — er kommt dabei keineswegs ohne die Zier von
Tropen und Figuren aus. Die unabwendbare Gewalt der Revolution leitet
er aus der anschaulichen Analogie der moralischen zur physischen Welt
ab, damit er das Blutvergiefien als Folge eines natiirlichen Gesetzes vor
Augen stellen und beweisen kann. Zwar gelangt er mit formaler Stringenz
zum Fazit, dass alle gleich sind, weil alle unter identischen Verhdltnissen
geboren werden und daher auch in sozialer Hinsicht unterschiedslos sein
sollen, aber der Syllogismus ist tautologisch und schliefit die naturgege-
benen Unterschiede aus der Gleichheitsrechnung aus.*®® Daher muss der
Grundsatz der Egalitit mittels wiederholter repetitio regelrecht eingehdm-
mert werden. Erst dieser Nachdruck verleiht St. Justs Worten die Empha-
se der Wahrheit. Mit der Kraft einer quasi-logischen Rhetorik schmieden

468 Biichner SW I, S. 541. (Danton’s Tod 11/7).
469 Vel. zu St. Justs Syllogistik: Miiller-Sievers 2003, S. 118ff.

243

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sie aus nicht ganz stimmigen Argumenten apodiktische Sétze. Die Brillanz
der Rede schiebt sich dergestalt vor die vermeintliche Schliissigkeit des
jakobinischen Programms, das erst im enthusiastischen Beifall der Zuho-
rer die volle Bestiatigung findet. Mithilfe emer Rhetorik der Deutlichkeit
fabriziert St. Just ein Naturgesetz, das sich nicht etwa von selbst entfaltet,
sondern das durch eine méglichst unmittelbare Angleichung von Spra-
che und Wirklichkeit durchgefithrt werden muss. Indem er die konkrete
Anwendung seiner Sétze selbst thematisiert, gibt er zu verstehen, dass er
mit Worten Handlungen vollzieht. Die Realisierung der Sprache in der
Kérperwelt tiberschreitet das klassische Register der Rhetorik und stellt
die Redekunst unter das Vorzeichen des Performativen.*”” St. Justs Aussa-
gen beschreiben oder vergegenwértigen nicht, sondern stiften unmittelbar
eine Tatsache. Da sie von sich aus weder wahr noch falsch sind, bemes-
sen sie sich einzig an den praktischen Bedingungen des Gelingens.*! Das
heifit zum einen, dass die Worte ernst gemeint sind und nicht parodiert
werden diirfen, weil sie ihre Setzungskraft aus der Einmaligkeit schop-
fen.*”? Zum anderen stehen sie im Rahmen einer Institution, die ihnen
die nétige Autoritdt verleiht, damit die Wirksamkeit garantiert ist.*”> Nur
durch diese Macht konnen sie auf eine Wirklichkeit referieren, die sie
selbst herstellen. Mit dem historischen Ausnahmezustand, der dem Schre-
cken der Jakobiner stattgegeben und alle Konventionen gesprengt hat,
fallen Gesetz und Exekution im souverdnen Sprechakt zusammen. Die
»Interpunktionszeichen« der Revolutionsgeschichte sind insofern stich-
haltig (lat. pungere >stechen, verletzen:), als sie aus der Ubersetzung von

470 »Such statements seem to warrant a detailed investigation into performative utterance
rather than rhetoric« (Niazi 2001, S. 38). Vgl. zu einer »Poetik des Sprechakts«, die im
Anschluss an Austin den Handlungscharakter des Redens jenseits des rhetorischen
Modells bei Biichner herausarbeitet: Campe 2004a, bes. S. 560 »In dieser Sicht [i.e.
aus der Sicht von Austins Sprechakttheorie] erscheinen Akte der Sprache nicht mehr
rhetorisch als von gegebener Institutionalitit bestimmt, sondern sprachliche Akte
erscheinen nun im Gegenteil Institutionalitit erst eréffnend oder begrindends.

471 Vgl. dazu allgemein Wirth 2002, S. 10ff.

472 Fiir Austin funktionieren Sprechakte bekanntlich nur, wenn sie >ernst« gemeint sind: vgl.
Austin 1989, S. 43: »In einer ganz besonderen Weise sind performative Auflerungen
unernst und nichtig, wenn ein Schauspieler sie auf der Bithne tut oder wenn sie
in einem Gedicht vorkommen oder wenn jemand sie zu sich selbst sagt. [...] Unter
solchen Umstinden wird die Sprache auf ganz bestimmte, dabei verstédndliche und
durchschaubare Weise unernst gebraucht, und zwar wird der gewohnliche Gebrauch
parasitir ausgenutzt. Das gehort zur Lehre von der Auszehrung [etiolation] der Sprache«.

473 Vgl. Benveniste 1974, S. 273: »Jedermann kann auf einem 6ffentlichen Platz verkiinden:
Ich beschliefle die Mobilmachung! Da einer solchen Auflerung die nétige Autoritit fehlt
und sie daher kein 4k sein kann, ist sie nur parole; sie beschrinkt sich darauf, ein
unnitzer Larm, ein Scherz, eine Verrticktheit zu sein«.

244

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

logischen Worten in blutige Taten resultieren. St. Just guillotiniert, indem
er redet — seine emphatische Deutlichkeit zeitigt drastische Wirkungen.
Die performative Dimension des Redens, die keine Zweideutigkeiten zu
kennen scheint und eine unverzégerte Anwendung der Sitze in der Re-
alitit verspricht, riickt die »Dynamik des sprachlichen Prozesses selber
in den Vordergrund«.** Auf diese Sachlage macht Bichner nicht nur da-
durch aufmerksam, dass er St. Justs historisch dokumentierte Sprechakte
auf der Bithne zitiert — den Revolutionéren ist zudem gegenwartig, dass
die Wirklichkeit das Ergebnis einer verbalen Handlung ist:

BARRERE ~ Ja, geh St. Just und spinne deine Perioden, worin jedes Komma ein
Sibelhieb und jeder Punkt ein abgeschlagner Kopf ist.*”

Die Dantonisten artikulieren ihren politischen Protest daher als Kritik am
jakobinischen Sprachterror:

MERCIER  Die Gleichheit schwingt ihre Sichel tber allen Hauptern, die Lava
der Revolution fliefit, die Guillotine republikanisiert! [...] Geht ein-
mal euren Phrasen nach, bis zu dem Punkt wo sie verkdrpert werden.
Blickt um euch, das Alles habt ihr gesprochen, es ist eine mimische
Ubersetzung eurer Worte. Diese Elenden, ihre Henker und die Guil-
lotine sind eure lebendig gewordenen Reden.*®

Der Vorwurf der Phrasenhaftigkeit lasst sich nur teilweise mit einer auf
Autoreferentialitit und Desemantisierung setzenden Theorie des Litera-
rischen erfassen.””” Zwar unterstellt er den Sprechakten der Gegenpartei
Wiederholbarkeit und Zitatcharakter,*”® doch lasst Mercier keinen Zweifel
daran, dass die Worte gleichwohl tédliche Handlungen nach sich ziehen
und nichts von der »illokutiondren Kraft« einbtiilen.*” Das Diktum der
»mimische[n] Ubersetzung« umgreift somit zwei Aspekte: Erstens besitzt
der Vorgang der Referenz eine performative Eigenart und ist nicht mehr
von der Operation des sprachlichen Tuns zu trennen. Demzufolge wird
Realitét allererst mit Worten produziert und eine vorgegebene Gegenstand-
lichkeit in eine vom Darstellungsakt gepragte Existenz transformiert.*®

474 Jaeger/Willer 2000, S. 24.

475 Biichner SW I, S. 69 (Danton’s Tod I11/6).

476 Ebd., S. 62 (Danton’s Tod I11/3).

477 Vgl. die Gegentiberstellung von poetischer Funktion und Performativa in der
Literaturtheorie nach Jakobson: Wirth 2002, S. 25ff.

478 Zur allgemeinen »Iterabilitdt« von Sprechakten vgl. Derrida 2001.

479 Zur »llocutionary force« vgl. Austin 1989, S. 117.

480 Vgl. hierzu Iser 2002.

245

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aus diesem Grund betrifft die Verkérperung der Phrasen zweitens auch
die rhetorische actio.*®" Demgemaf} ist St. Justs Aulftritt vor dem National-
konvent als eine wirklichkeitsstiftende Inszenierung zu verstehen. Deren
Besonderheit besteht darin, den Anschein der Auffithrung zu vermeiden,
damit die von Danton und Robespierre bemerkte Unverrechenbarkeit
und Heteronomie des Handelns mit ernsthaften Wort-Taten aufgewogen
werden kann.*® Ironie hat bei diesem Spiel schlechte Karten — die politi-
sche Vorrangstellung der logisch-verniinftigen Rede beseitigt im Stiick je-
den Widerspruch. Die Metaphernfreude der Dantonisten ist ebenso zum
Tode verurteilt wie das verzweifelte »Gegenwort« der wahnsinnigen Luci-
le (»Es lebe der Konigl«), das trotz oder gerade wegen seiner semantischen
Unbeherrschbarkeit am Ende »[ijm Namen der Republik« sanktioniert
wird.*#

Mit St. Just verleiht Biichner der Deutlichkeitspoetik ihr brutalstes Ge-
sicht. Weder lasst Danton’s Tod indes physische Gewalthandlungen auf der
Buhne ausfithren, noch beschriankt sich das Drama darauf, den Greuel
der ferreur deskriptiv zu berichten und der Imagination des Publikums zu
iiberlassen. Uber eine reprisentationslogische Perspektive hinaus doku-
mentiert Biichner vielmehr eine performative Wucht der Rede und insze-
niert die todliche Realisierung von Worten als sprachlichen Vorgang."** Wenn
man davon ausgehen darf, dass die Institution des Theaters die »perfor-
mative Kunst schlechthin« beherbergt,**> dann schliefit Biichners Drastik
an die Koordinaten von Schlegels Dramentheorie an. Der Riss zwischen
Sprache und Realitit, den die frithromantische Poetik verzeichnet, wird
in Biichners Schauspiel jedoch nicht nur konstatiert und bekréftigt — aus
St. Justs Rede lésst sich analytisch folgern, dass eine Schlieffung dieser
Kluft nur mit Akten moglich ist, die unter der Priamisse einer massiven
Autorisierung stehen und dem Subjekt mit aller Gewalt aus der Hand-
lungsohnmacht verhelfen wollen. In poetologischer Hinsicht sind somit
die Voraussetzungen genannt, die Biichner fiir einen literarischen Realis-
mus nach der Krise der Reprisentation herausarbeitet. Der Extremismus
der Wiedergabe motiviert sich aus einer originiren Stérung und zeigt eine
performative Dimension der Darstellung. Die »mimische Ubersetzung

481 Vel. Herrmann 2009, S. 257. — Zum Verhiltnis von Performativitit und Performance:
Schumacher 2002.

482 Oder, wie Jonathan Culler pointiert hat: »Ernsthaftes Verhalten< ist ein Sonderfall des
Rollenspiels« (Culler 1988, S. 133).

483 Zum »Gegenwort« vgl. Celan 1999, S. 178.

484 Zur Verbindung von Sprache und Gewalt vgl. Lyon 1996.

485 Fischer-Lichte 2002, S. 291.

246

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Worte« reflektiert das Leben gemif seiner verbalen Wirklichkeit und
behauptet in dieser Form eine unabweisbare Priasenz. Dabei wird die »Ver-
korperunge der Sprache nach zwei Seiten erwogen: Nicht nur treten Taten
als Wort-Taten hervor;*® Sprache wird auch im Theater, das heifit nach
den medialen Bedingungen der szenischen performance physisch.*” Aus
dieser Sachlage muss man fiir Biichners realistische Poetik den Schluss
zichen, dass die Betonung der darstellerischen Mittel als solche die Mi-
mesis keineswegs verhindert, sondern konstitutiv an eine performative
Energie der Sprache koppelt und gemiaf} dieser Pramisse tiberhaupt erst
ermoglicht.

Zusammenfassung (Woyzeck)

In diesem Kapitel ist der Versuch unternommen worden, das literarische
Werk des Anatomen Biichner mit Blick auf eine Asthetik des Drastischen
zu beleuchten, wie sie sich im 19. Jahrhundert auszubilden beginnt. Die
hier vorgelegte Riickfithrung des kunsttheoretischen Begriffs auf Schle-
gels Dramentheorie hat ein formales Moment herausgearbeitet, das iiber
eine gegenstandsbezogene Perspektive hinaus ein systematisches Problem
betrifft und das sich fiir Biichners Dichtung von zentraler Bedeutung er-
weist. Dabei sollte jedoch nicht auler Acht bleiben, dass Lenz oder Danton’s
Jod schon deshalb als drastisch gelten kénnen, weil sie ein dezidiert post-
metaphysisches Verstandnis vom Menschen zum Ausdruck bringen.
Wollte man einem engeren Begriff von Drastik folgen, wie ihn etwa Dath
vorgelegt hat, dann ist die unverhohlene und detaillierte Zurschaustel-
lung von Koérperfunktionen aller Art das primédre Kriterium drastischer
Kunst.*®® In diesem Sinn kann restimiert werden, dass Biichners Revo-
lutionsdrama mit der von den Zeitgenossen als skandalés empfundenen
>wilden Sansculottenlust« eine antiidealistische Aussicht bietet: Nicht die
Freiheiten des Geistes, sondern ein Gewimmel von runzeligen, riechen-
den, hungernden, hurenden, genieflenden, leidenden und verwesenden
Kérpern wird vorgefithrt. Unter der Macht der im Stiick verhandelten

486 Vel. zur »Dramatik« von Sprechakten: Butler 2002.

487 Zum Konzept der »verkorperten Sprache« vgl. Kramer 2002, S. 331f.

488 Vgl. Dath 2005, S. 167: »Drastik [...] ist formalisierte Vernunft als Asthetik innerhalb
einer unverniinftigen Gesellschaft, ist der Positivismus von Schrecken, Geilheit, Macht
und Ohnmacht. Ratio setzt auf Kausalitit und Determinismus statt auf Wunder und
Mysterium, also zeigt Drastik, daf§ die Dinge Folgen haben [...]. Ratio ist materialistisch,
also befafit sich Drastik mit der Materie selbst: Blut, Sperma, Pisse. Ratio setzt Zweck-
Mittel-Relationen selbst im zwischenmenschlichen Bereich, also verdinglicht Drastik
Frauen zu Huren, Kérper zu lebenden Leichen«.

247

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

biopolitischen Programme erscheint der Mensch gemif} seiner animali-
schen Existenz regelrecht verdinglicht. Schweifi, Blut, Nagel, Sex, Ekel,
Schmerz und Gewalt sind in Worten allgegenwirtig und kommen un-
zweideutig, bisweilen auch derb zur Darstellung: Prostituierte, die sich aus
Armut oder aus grenzenloser Lust verkaufen (Marion); Manner, die im
Bordell den ziigellosen Genuss feiern und denen zur Strafe die Haut von
den Schenkeln abgezogen werden soll;** Burger, die im Namen der Ega-
litdt einen Platzregen von Blut fordern; Wahnsinnige, denen nichts als ein
hilfloses Schreien tibrig bleibt; Verurteilte, deren Korper den Gestank der
Verwesung antizipieren; opake Schidel, die man aufbrechen miisste oder
die von der Guillotine in Serie abgehackt werden. Biichners physiologi-
scher Blick realisiert eine entschiedene Abkehr von der Asthetik der sché-
nen Korper, wie dies auch die LenzErzihlung mit threm therapeutischen
Interesse fiir den somatischen Schmerz herausstellt. Derart auf seine Au-
Rerlichkeit festgelegt, wird das Subjekt nach Mafgabe einer irreversiblen
Entkoppelung im Verhiltnis von reflexivem und empirischem Dasein ex-
poniert. Biichner spiegelt den modernen Menschen entsprechend als »Ort
des Verkennens« wider.*" »Zwischenmenschliche Bezichungen« finden als
Begegnung undurchsichtiger Kérper-Oberflachen statt, von Liebe ganz zu
schweigen: »[W]ir reiben nur das grobe Leder aneinander ab, sagt Dan-
ton zu seiner Gattin.**' Humanitit, Wissen und transparente Kommuni-
kation — die Versprechen der Aufkldrung stehen nunmehr vorrangig im
Zeichen historischer, gesellschaftlicher und 6konomischer Bedingungen.

Mit seiner diisteren Diagnose zur Zeit der blutigen ferreur hat Biichner
die revolutiondren Akteure iiber die Parteigrenzen hinweg gemaf} dieser
Krisenerfahrung dokumentiert. Nicht nur der Zauderer Danton, auch
Robespierre handelt im Bewusstsein einer Disjunktion zwischen Gedan-
ken und Tat. Wahrend Ersterer jedoch keinen Ausweg aus seiner theatra-
lischen Existenz sieht und sich in einer Welt aus leeren Wortspielen, me-
chanischer Wiederholung und lihmender Langeweile einrichtet, versucht
Letzterer mithilfe St. Justs den epistemischen Riss durch die Autoritit der
Institution, gegebenenfalls mit brutaler Gewalt, zu verkitten. Dergestalt

489 Vgl. Biichner SW I, S. 18f. (Danton’s Tod 1/2): »Ja ein Messer, aber nicht fiir die arme
Hure, was tat sie? Nichts! Ihr Hunger hurt und bettelt. Ein Messer fiir die Leute, die
das Fleisch unserer Weiber und Tochter kaufen! Weh tiber sie, die das Fleisch unserer
Weiber und Tochter kaufen! [...] Sie haben kein Blut in den Adern, als was sie uns
ausgesaugt haben. [...] Wir wollen ihnen die Haut von den Schenkeln ziehen und uns
Hosen daraus machen, wir wollen ihnen das Fett auslassen und unsere Suppen mit
schmelzen«.

490 Vel. Foucault 1999, S. 389.

491 Biichner SW 1, S. 13 (Danton’s Tod 1/1).

248

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gewinnen die endlosen Blutexzesse der Jakobiner als Kompensation einer
grundlegenden und andauernden Desorientierung an Profil - die Ver-
nunft, in deren Namen fiir einen neuen Staat getotet wird, ist im Inners-
ten haltlos. Dank dieser Perspektive reflektiert Biichner eine analytische
Sicht auf die drastischen Taten, weil diese urséchlich auf einen genuin mo-
dernen Reprisentationsverlust zurtickgefuhrt werden. In diesem Punkt
kommt zudem ein formales Moment zur Geltung, das fir das Drastische
seit Schlegel virulent geblieben ist. Biichner setzt namlich bei der semio-
logischen Problemstellung der frithromantischen Poetik ein, wenn er mit
der Rede St. Justs das Drama vor Augen stellt, durch das Sitze physi-
sche Wirklichkeit werden. Wie auch Heine klar gemacht hat, markiert
Drastik eine grundlegende Behinderung der Wiedergabe und verfihrt
nach dem Modell der rhetorischen evidentia oder hypotyposis. Gemafd einer
allgemeinen Medientheorie kann man festhalten, dass der handgreifliche
Realitdtseffekt dadurch entsteht, dass die Mittel der Darstellung méglichst
unsichtbar bleiben sollen. Wie Biichner jedoch allenthalben hervorhebt,
lasst sich das Medium nicht restlos ausschalten, weshalb die Aussage nicht
nur deutlich, sondern >mehr-als-deutlich< sein muss. Damit die Tat an die
Stelle der Reflexion treten kann, bedarf es des Nachdrucks. In diesem
Sinn stellt St. Just eine Sprachpraxis vor Augen, die insofern als drastisch
bezeichnet werden kann, als sie die Schwierigkeit der Ubersetzung von
Worten in Handlungen mit einer exekutiven Sprache aus dem Weg raumt.
Die wirklichkeitsstiftende Rede des Todesengels zielt auf ein linguistisches
Ereignis, das realiter etwas tut und das eine Minimierung von physischer
und emotionaler Distanz bewirkt.*? Diese zeichentheoretische Dispositi-
on erklart besser, warum das asthetische Geschehen in drastischen Kunst-
492 Vgl. Mora 2006, S. 69: »Kunst muf} weit genug gehen. Ob weit genug gegangen
worden ist, merken wir daran, ob wir es als nah empfinden, als innerhalb unserer
Sicherheitszone. Weit genug zu gehen heifit, jemanden zu bertihren. Jemanden zu
beriihren heifit, eine Uberschreitung zu begehen. Diese Uberschreitung kénnen wir
auch Drastik nennen. [...] Im Nachinein weif} ich, daf} es das ist, was manche Leute
als drastisch empfanden: dass alles darin so sehr Korper war«. Mora hat ihren Drastik-
Begriff in Abgrenzung zu Dath skizziert und weniger an die dargestellten Gegensténde,
als vielmehr an das performative Moment von Sprache gekniipft: »Womit wir beim |[...]
womdglich interessantesten Bereich der Drastik-Praxis wéren: der Sprache. [...] Wonach
ein drastischer Satz nicht der ist, in dem Blut und Eiter spritzen oder einer, in dem es von
Scheifle und Fotze wimmelt. [...] Ein wahrhaft drastischer Satz ist einer, der mir keine
Chance lafit, die in ihm enthaltene Wahrheit zu leugnen. Du weiflt genau, wovon ich
(nicht) rede [...]. Das ist drastisch« (ebd., S. 74). Wiewohl Mora mit Blick auf Schlegel
ansatzweise beizupflichten ist, muss darauf hingewiesen werden, dass ihr Begriff dort
unscharf wird, wo er eine universale Geltung beansprucht und jedes historische (und

systematische) Differenzierungsvermégen einbiifdt (in Sétzen wie: »eine Kunst, die nicht
drastisch ist, ist also schlichtweg tiberhaupt keine«, ebd., S. 71).

249

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

werken nach allen Richtungen auf die Welt der Korper konzentriert ist.
Biichners literarische Texte bewegen sich durchweg in einer Spannung,
die den realistischen Anspruch mit Primissen der romantischen Asthetik
kontrastiert. Man kann auch von einer Doppelpoetik sprechen. Das Zu-
sammenspiel von dokumentarischem Verfahren und rekursiven Struktu-
ren bildet sich im Umstand ab, dass Biichner der Welt des Denkens eine
Welt der konkreten Tat gegentiberhilt. Im klaustrophobischen Univer-
sum aus Leonce und Lena kommt die Vorstellung zum Ausdruck, dass der
Spiegel der Selbstreflexion schon mit der physischen Geste einer erho-
benen Hand durchbrochen werden kénnte. Mit der LenzErzdhlung hat
Biichner gezeigt, dass dem desorientierten Subjekt erst der somatische
Schmerz einen — wenn auch nur zeitweiligen — Anhaltspunkt in der Wirk-
lichkeit bieten kann. Auch in Danton’s Tod gibt der epochale Reprisen-
tationsverlust Anlass zu kompensatorischen Handlungen. Der reflexiven
Hemmung gemafl kommen die Taten hier als Sprechakte zur Geltung und
besitzen eine genuin linguistische Natur. Biichner zeigt mit seinem Revo-
lutionsdrama nicht, wie Menschen in Fleisch und Blut getétet werden,
sondern wie die Rede letale Wirkungen erzeugt.

Erst in seinem letzten, unabgeschlossen gebliebenen Stiick hat Biichner
eine unmittelbare Koinzidenz von verbaler und leibhaftiger Tat skizziert.
Woyzeck ist ein Sprech-Drama, das einen armen Soldaten am Rand des
Humanen zeigt. Im Kreuzfeuer von militarischem Kommando und wis-
senschaftlichem Experiment wird der Protagonist zum rohen Menschen-
material, zum »dumme[n] Thier« degradiert.**® Als namenlose Agenten
von Institutionen legitimieren sich der Hauptmann und der Doktor durch
eine normierende Deutlichkeit und operieren unhinterfragt mit den Leit-
unterscheidungen von gesund/krank, verniinftig/wahnsinnig. Weit davon
entfernt, diese Kriterien und damit die im historischen Fall des Morders
Johann Christian Woyzeck rechtsmedizinisch debattierte Psychopatholo-
gisierung zu reproduzieren,** zeigt Biichner ganz niichtern, in welchem
Rahmen und unter welchen Bedingungen der Protagonist zum Gegen-
stand von Urteilsspriichen wird. Fiir die literarische Darstellung ist dabei
entscheidend zu sehen, dass Woyzecks Geisteskrankheit vorab nicht an-
hand seiner Tat, sondern gemaf} seiner Sprechweise diagnostiziert wird:

493 Biichner SW 1, S. 198 (Woyzeck H 2/7).
494 Vel. hierzu Campe 1998a.

250

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wovzeck  (vertraulich) Herr Doctor habe sie schon was von d. doppelten Natur
gesehn? Wenn die Sonn in Mittag steht und es ist als ging d. Welt im
Feuer auf hat schon eine fiirchterliche Stimme zu mir gered!

Docror  Woyzeck, er hat eine aberratio.

Wovzick  (legt d. Finger an die Nase) Die Schwimme Herr Doctor. Da, da steckts.
Haben sie schon gesehn in was fir Figurn die Schwimme auf d.
Boden wachsen. Wer das lesen konnt.

Docror  Woyzeck, er hat die schonste aberratio mentalis partialis, zweite Spe-
cies, sehr schén ausgeprigt. Woyzeck er kriegt Zulage.*®

Die Bestimmung von Woyzecks aberratio ist als psychiatrische Uberset-
zung des vitiums zu verstehen, das die Rhetorik traditionell der amphibo-
lischen Rede vorwirft. Im sturen Glauben an die physisch-geistige Ein-
heit des Menschen muss dem Doktor der Ausdruck von der »doppelten
Natur« — also einer Natur, die sich fiir Woyzeck in eine animalische und
eine sozial determinierte spaltet — als hochgradig zweideutig vorkommen.
Die Abnormitit des Objekts wird im Stiick zuallererst als Abweichung
von der durchsichtigen Rede definiert. Zur Aufrechterhaltung der milité-
rischen Ordnung ist einem Soldaten, der, zur strikten Befolgung von kla-
ren Anweisungen verpflichtet, keinen besonderen Sinn fiir Amphibolien
besitzen sollte, eine solche Sprechweise untersagt. Im Gespréach mit dem
Hauptmann greifen Woyzecks verwirrte Worte affizierend um sich: »Er
macht mich ganz confus mit seiner Antwort«, sagt sein Vorgesetzter.*®
Freilich zeigt das Stiick gerade mit der Figur des Hauptmanns, dass auch
dessen performative Logik des Befehls vor dem Hintergrund einer in sich
kreisenden Sprache aus Tautologien steht.*”” Die Figuren aus Biichners
letztem Drama sind wieder einmal — wie Danton, Leonce und Lenz - in
einem geschlossenen Sprachuniversum gefangen. Im Stiick ist Woyzeck
indes die einzige Stimme, die sensibel genug ist, diese Sachlage wahrzu-
nehmen und zu benennen. Wie er dem Doktor eroffnet, hetzt der arme
Soldat durch eine Wirklichkeit aus opaken Zeichen, die unlesbar sind -
sie verweisen »nicht auf das Ende der Welt oder [deren] Offenbarung,
sondern nur auf sich selbst.*® Uberall hort er Stimmen, die firchterlich zu
ihm reden, doch weif} er nicht, woher sie kommen und was sie bedeuten.
Mit dem Protagonisten bringt das Stiick eine halluzinatorische Struktur

495 Biichner SW I, S. 210 (Woyzeck H 3/8).

496 Ebd., S. 207 (Woyzeck H 3/6).

497 Vgl. ebd., S. 206 (Woyzeck H 3/5): »[...] ewig das ist ewig, das ist ewig, das sichst du ein;
nun ist es aber nicht ewig und das ist ein Augenblick, ja, ein Augenblick«. — »Woyzeck,
er ist ein guter Mensch, ein guter Mensch — aber mit Wiirde Woyzeck, er hat keine Moral!
Moral das ist wenn man moralisch ist, versteht er. Es ist ein gutes Wort«.

498 Miiller-Sievers 2003, S. 145.

251

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zum Ausdruck, derzufolge Sprache nicht nur von einer jenseits der Zei-
chen liegenden Realitdt, sondern auch vom Urheber der Rede entkoppelt
ist. Woyzecks Gestammel formiert sich konsequent als Echo von Wortern,
die er anderen nachredet und in obsessiven Wiederholungen aushohlt.
Paradigmatisch hierfiir kann die nachhallende Formel »Immer zu« gelten,
die Woyzeck von der tanzenden Marie aufschnappt, zitiert und mehrere
Male im Stiick nachspricht.*”® In der dereferentialisierenden Repetition
bleibt seine Zeichenwelt immer >zu¢, verschlossen.

Woyzecks Realititsentzug und Sprachenteignung geben den Hintergrund
fir seine todliche Tat ab. Den Mord hat Bichner im ersten Teilentwurf
seines Dramas zur Darstellung gebracht. Obwohl die tiberlieferten Papie-
re keinen sicheren Aufschluss dariiber erlauben, ob die Tatszene in einer
abgeschlossenen Form des Stiicks aufgenommen worden sollte, kann man
festhalten, dass Buichner zumindest den Versuch unternommen hat, auf
seiner Sprechbiihne konkrete Handlungen in Szene zu setzen. Im Lichte
der exponierten Sprachreflexion erscheint der Mord als ultimativer Aus-
weg aus der Verwirrung und dem Unwissen. Woyzeck nimmt mehr als
nur die untreue Marie ins Visier — fir ihn ist quilender, dass sie thm als
unlesbares Zeichen erscheint und dass er schlicht nicht entscheiden kann,
ob sie treu oder untreu geworden ist: »Weib! - Nein es miifite was an
dir seyn! Jeder Mensch ist ein Abgrund, es schwindelt einem, wenn man
hinabsieht. Es wiar! Sie geht wie die Unschuld. Nein Unschuld du hast
ein Zeichen an dir. Wif} ich’s? Wei} ich’s? Wer weil} es?«5® Das Messer,
mit dem er sein Opfer niedersticht, soll Klarheit schaffen - es ist gegen
die Undeutlichkeit einer undurchsichtigen Zeichenwelt, gegen die Unun-
terscheidbarkeit von Schuld und Unschuld, Wahrheit und Betrug gerich-
tet.”! Im Hinblick auf ein Drama des Drastischen ist diese blutige Aktion
insofern zentral, als sie Biichner nicht nur als stumme Handlung, sondern
zugleich als Wort-Tat inszeniert:

Nimm das und das! Kannst du nicht sterbe. So! So! Ha sie zuckt noch, noch nicht
noch nicht? Immer noch? stgft zu Bist du Todt! Todt! Todt! es kommen Leute, liuft

w€g502

Mit jedem Wort sticht Woyzeck zu und sagt, was er macht. Seine Tat

ist verbal und leibhaftig, seine Sprache reflexiv und referenziell zugleich.

499 Vel. Buchner SW I, S. 179 (Woyzeck H 1/5). Dazu Campe 1998a, S. 225f.; Miiller-Sievers
2003, S. 146.

500 Biichner SW 1, S. 200f. (Woyzeck H 2/8).

501 Vgl. hierzu ausfiihrlicher Giuriato 2009.
502 Biichner SW 1, S. 186 (Wbyzeck H 1/15).

252

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fiir Woyzeck, der sich vor unauflésbare Ambiguititen gestellt sicht, kann
Deutlichkeit konsequent nur noch dort erhofft werden, wo das >treffende
Wort« die semiologische Schranke durchbricht und physisch wird. Das
Messer, das im Wortmaterial des Stiicks von Anfang an als Metapher
prasent ist,”® konzentriert sich in der Tatszene zum buchstéblichen >Stich-
wort« des Textes. Zu Biichners Feinheiten gehort es indes, dass auch der
morderische Sprechakt in eine Struktur der Wiederholung eingebunden
ist. Bevor Woyzeck tétet, hat er durchweg anonyme Stimmen gehort, die
thm »[s]tich, stich« zugeflistert und die ihn zur Tat gedrangt haben®* — ei-
ner Tat, die er mit Nachdruck wiederholen muss, weil sich die erwiinsch-
ten Unterscheidungen bis zuletzt nicht einstellen wollen. Zwar hat er auf
der verzweifelten Suche nach einem Ausweg die mit Marie verbundenen
Zeichen niedergestochen, doch ist thm die Welt dadurch keineswegs kla-
rer geworden.

Mit dieser Tatszene reichert Biichner seine umfassende Analyse der Deut-
lichkeit um ein weiteres Kapitel an. So wie seine philosophische und na-
turwissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Leitbegriff der Aufkla-
rung eine operative Logik von Mangel und Kompensation offengelegt
hat, so reflektiert Biichner in seinen literarischen Schriften konsequent auf
die sprachlichen Bedingungen der Deutlichkeit und setzt die performative
Uberschreitung der Worte zur Tat als Fluchtpunkt seiner Dichtung. Biich-
ners Drastik bleibt jedoch als Leicken einer irreversiblen Krise der Repri-
sentation gegenwartig — dergestalt artikulieren die Texte ein Bewusstsein
dartiber, dass sie dem Zuschauer einen isthetischen Uberschuss zumu-
ten. Die vorbeikommenden Leute, die Woyzecks Wort-Tat gehort haben,
kommentieren entsprechend: »zu deutlich, zu laut!«*%

503 Als Leitmotiv des Textes ist zu beobachten, wie das Messer im ersten Teilentwurf immer
fasslicher wird. Biichner fithrt das Motiv zuerst als Metapher ein, indem Woyzeck von
seinen Kopfschmerzen erzihlt: »Und das Messer ist mir immer zwischen den Augenc
(Biichner SW 1, S. 180 [Woyzeck H 1/7]). Dann taucht das Messer als Gegenstand in
Woyzecks Traumen auf (H 1/8), dann beim Rasieren des Unterofficiers (H1/10), dann
kommt Woyzeck in den Besitz der Tatwaffe (H 1/11, H 1/12), begeht damit den Mord
(H 1/15), und schliefilich versenkt er das Messer als Zeichen seiner Tat im Teich (H 1/19,
H 1/20). Vgl. generell zum Messer-Motiv: Miller-Sievers 2003, S. 143f.

504 Vel. Biichner SW I, S. 184 (Woyzeck H 1/13): »Horst du’s nicht, ich hor’s den ganzen Tag,
Immer zu. Stich, stich«.

505 Ebd., S. 186 (Mayzeck H 1/16).

253

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»zum Entsetzen deutlich«
Zur Prosa Adalbert Stifters

1. Poetik der Entwirrung

Stifters Schriften stehen im Zeichen der Klarheit. Der Intention nach su-
chen die programmatischen Aussagen des Autors, die dem Begriff in Brie-
fen, Kunstberichten und Aufsétzen eine gleichbleibend zentrale Rolle zu-
weisen, den Anschluss an eine Asthetik klassischer Prigung. Demgemif}
fasst Stifter sein Vorhaben in einem Schreiben an den Verleger Gustav He-
ckenast vom Herbst 1861 mit implizitem Hinweis auf Goethe zusammen:

Seit meiner Kindheit ist es mir eigen gewesen, nach Klarheit zu streben, in der
Jugend nach Klarheit in den Dingen, spater nach Klarheit in mir. Unklarheit in
mir selber ist mir das peinigendste Gefiihl."

Wie Goethe rekurriert Stifter nicht auf eine biblisch verbiirgte claritas dei,
sondern greift die schulphilosophischen Koordinaten des 18. Jahrhun-
derts auf und artikuliert aus der Retrospektive des Alters den schon frith
gefassten Plan einer Entwicklung von der sinnlichen Verworrenheit der
Affekte zu einer leidenschaftslosen und deshalb sittlich héheren Klarheit
des Bewusstseins. Im Einvernehmen mit den Parametern der klassischen
Asthetik folgt Stifters »Wille zur Klarheit«> den Vorstellungen des Wohlge-
ordneten, der ungestorten Ubersicht und der integrativen Leistung einer
Einheit des Mannigfaltigen.? Der Brief kennzeichnet demzufolge das Ziel,
die quélende Erregung des Subjekts in einen Zustand der stoischen Abge-
klartheit, des Gleichgewichts und der Selbstbeherrschung zu tiberfithren,*

L Stfter PRA XX, S. 19 (an Heckenast, 31. Oktober — 2. November 1861). Der Brief,
der die Freundschaft zum Verleger ausdriicklich nach dem Vorbild derjenigen zwischen
Gocthe und Schiller stilisiert, greift zwei Passagen aus dem Faust auf: Erstens die Verse
308f. aus dem »Prolog im Himmel«: »Wenn er mir jetzt auch nur verworren dient: [/] So
werd’ ich ihn bald in die Klarheit fithren« (Goethe 1999, Bd. 7/1, S. 27), und zweitens
das Restimee im Abschied-Gedicht aus den »Paralipomena«: »Wer schildert gern den
Wirrwarr des Gefiihles [/] Wenn ihn der Weg zur Klarheit aufgefiihret« (ebd., S. 730).
Vgl. dazu: Zimmermann 2000.

2 Gump 1927,S. 7.

3 Vgl. etwa die Ausfithrungen zum Aufsatz Einfachheit und Klarheit von Karl Philipp Moritz
im Kapitel »Asthetische Deutlichkeitc (1750~1800) dieser Arbeit.

4 Stifter PRA XX, S.19f: »Kurz nach Empfang Ihres Schreibens entstand in mir
das Ringen, meiner groflen Erregung in der Hinsicht Herr zu werden, dafl ich sie
tiberschaute, und daf§ ich im ferneren Verlaufe den Inhalt meines Geistes in Folge

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und objektiviert dieses Unternehmen mit einer von »falsche[m] Pathos«
gereinigten Kunst sachlichen Erzdhlens.” Anhand dieser Strategie der
epischen Niichternheit entwirft Stifter Grundsitze, die mit dem dramati-
schen Antiklassizismus eines Biichner nicht schirfer kontrastieren kénn-
ten: An der strikten Ablehnung jeder Ubertreibung orientiert, bemisst
Stifter die Schonheit wahrer Kunst am normativen Kriterium des Maf3-
haltens.® Nichts scheint daher abwegiger zu sein, als ihn einer Asthetik
des Deutlichen einzugliedern, betrifft diese doch eine extreme Steigerung
der Klarheit.

Zu klar

Bei ndherer Betrachtung treten im Brief an Heckenast jedoch bedeutsame
Abweichungen vom zitierten Referenztext hervor, die schon auf der Ober-
flache der sprachlichen Organisation ins Auge springen. Durch die drei-
bzw. vierfache Wiederholung des Wortes »Klarheit« wird das klassische
Kunstprogramm mit monotoner und nachdriicklicher Geste beschwort.
So macht sich ein Zug bemerkbar, der den Absichtserkldrungen des Au-
tors widerstrebt: Die Anstrengung um kunstvolles Maf droht, selbst in
Mafilosigkeit auszuarten. Hélt man sich an die Stimmen der zeitgendssi-
schen Rezeption, sind Stifters literarische Texte in narrativer Hinsicht von
dieser Spannung entscheidend geprigt. Loben die Rezensionen an den
friihen Erzéhlungen mehrheitlich noch die »Klarheit der Darstellung« als
wahrhaft poetisch,” sorgt der fur Stifter charakteristische Hang zur aus-
ufernden Detailschilderung von der zweiten Hilfte der 1840er-Jahre an
zusehends fiir Irritationen: In den Naturbeschreibungen sei eine »hollén-

Threr Handlung mir zum festen Bewuf}tsein brichte. Das war nicht so leicht. Meine
Freude war groff, dafl ich sie meinen Freunden erzéhlte, aber ich konnte gerade durch
sie nicht zur Abkldrung kommen, ich mufite meinem Geiste Zeit lassen, durch sich ins
Gleichgewicht zu kommenc.

Mit Bezug auf die Uberarbeitung des vierten Kapitels des Witiko hilt der Brief an

Heckenast fest: »Mein bewegtes nur in seinem eigenen Zustande berechtigtes Gefiihl,

kam in das Gedicht, und machte dort ein falsches Pathos, was im Epischen das

Allergefihrlichste ist, und héchstens in der Lirik etwas entschuldigt werden konnte.

Zum Gliicke kam ich dahinter, und gerade das Sachliche des Gedichtes machte mich

cher klar mit mir« (Stifter PRA XX, S. 20).

6 Stifter PRA XVIII, S. 194: »Maf’halten diirfte das schwerste aber sicherste Merkmal des
wahren Kiinstlers sein«. Selbstredend geht es hier nicht um eine logische, sondern um
eine genuin dsthetische Wahrheit, die seit Herder und Goethe mit Vorliebe auf Klarheit
und Schonheit gereimt wird (vgl. Koepke 2003).

7 Enzinger 1968, S. 67.

[

256

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dische Kleinmalerei« am Werk,® die — der »anatomischen Zergliederung«
gleich? - eine desintegrative Dynamik entfalte und bei der Konzentration
auf »die Klarheit des Einzelbildes« einen ganzheitlichen Zusammenhang
vermissen lasse.!’ Stifter wird in der Folge keineswegs nur von seinem
prominentesten Gegner Friedrich Hebbel angeklagt,'' nichts zu erzih-
len und stattdessen eine »Uberfiille« nebensichlicher Kleinigkeiten aus-
zumalen.”? Das »ldstige Zuviel«'® an digressiven Passagen sorgt bei der
iiberwiltigenden Mehrheit der Kritiker fiir die Wahrnehmung eines quasi
wissenschaftlichen Stils, der in der Breite der Beschreibungen zwar sehr
»instruktiv, aber nicht eigentlich dichterisch« se1,'* weil er die dsthetische
lusion zerstore und beim Leser Langeweile hervorrufe. Den Texten wird
eine hyperrealistische Tendenz vorgehalten, die sich in der literarischen
Landschaftsmalerei als »gemeine Deutlichkeit« nach Art der Daguerro-
typie kundtue.” Wihrend Stifters Genauigkeit des Beschreibens den Ge-
schmack der Zeitgenossen briiskiert und den Eindruck des Kunstlosen
weckt, wird sie im 20. Jahrhundert jedoch zusehends positiv gewertet: Seit
Thomas Manns Urteil verbirgt der biedermeierliche Sanftmut der Natur-
schilderung eine »Neigung zum Exzessiven, Elementar-Katastrophischen,
Pathologischen« - zugleich gilt Stifter als »einer der merkwiirdigsten, hin-
tergrindigsten, heimlich kithnsten und wunderlich packendsten Erzéhler
der Weltliteratur«.'® Zwar wird sich zeigen, dass nicht alle diese Positionen
im Einzelnen vorbehaltlos geteilt werden kénnen, doch geniigt es hier
festzuhalten, dass tber Stifters Werk von Anfang an der Verdacht der
»Manie« schwebt,"” die »alles Gefithl des Mafies verloren« hat.'® Stifter
scheint von der Idee der Klarheit derart besessen, dass sich seine Literatur
allen Anstrengungen zum Trotz durch die Neigung auszeichnet, zu klar zu
sein.

8  Ebd.,S.122.
9 Fbd,S. 128, S. 143.
10 Ebd., S. 204.

I Vgl. die Verse tiber Die alten Naturdichter (1849), in: ebd., S. 138 und die Rezension Das
Komma im Frack (1858), in: ebd., S. 229-231.

12 Enzinger 1968, S. 88.

13 Ebd., S. 152.

14 Ebd., S.217 Vgl. auch ebd., S. 121: »Wir lernen den Weg so genau kennen, wie eine
Straflenbau-Inspektion, und tiber jeden einzelnen Mann, der am Wege steht und den
Zug betrachtet, wird vollstindiges Protokoll aufgenommenc.

15 Ebd., S. 306.

16 Mann 1990, Bd. XI, S. 237f. - Vgl. dazu Irmscher 1971, S. 18-21.

17" Enzinger 1968, S. 122.

18 Ebd., S. 157.

257

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im Hinblick auf ein besseres Verstindnis dieser Disposition von Stifters
Texten ist es aufschlussreich, die Stelle im Brief an Heckenast griindli-
cher zu betrachten. Zwar sind die programmatischen Aussagen immer
wieder als anschaulicher Beleg fiir Stifters Klassizismus herangezogen, im
Wortlaut aber nicht mit derselben Prézision analysiert worden, die man
den mimetischen Beschreibungen der Erzdhlungen bereitwillig zugestan-
den hat. Verglichen mit den zitierten Versen aus Goethes Faust, ist Stifter
bei der Bestimmung seines dsthetischen Programms insofern deutlicher,
als die Ausmerzung des Verworrenen nicht nur mit Nachdruck unterstri-
chen, sondern auch in der Sache differenziert wird: Wiahrend der junge
Stifter nach Klarheit in den Dingen sucht, ist spdter das Autor-Ich zum
Gegenstand der Entwirrung avanciert. Was im syntaktischen Parallelis-
mus als gestaffeltes Nacheinander zu harmonieren scheint, ist bei ndherer
Betrachtung durch eine markante Zasur getrennt. Auflenwelt und Subjekt
werden so voneinander abgertickt, dass sich zwischen ihnen eine fiir Stif-
ters Schreiben fundamentale Disjunktion bemerkbar macht. In der ano-
nymen Unbestimmtheit begegnen die Dinge niamlich als ebenso fremd,
wie das Ich in die Schranken einer autonomen Subjektivitdt verwiesen ist.
Dieses »beziechungslose Nebeneinander« von Mensch und Natur kenn-
zeichnet den stillen Abgrund von Stifters Texten,' die in diesem Punkt die
Sinn- und Reprisentationskrise der Moderne ebenso teilen wie diejenigen
Biichners.*® Vor dem Hintergrund dieser Situation schldgt Stifter fiir die
Entwicklung des Selbst einen Umweg ein: Die Ausrichtung an der Reali-
tat der Dinge ist als Versuch einzustufen, die quilende Kluft zwischen Ich
und Wirklichkeit zu schlieflen und in einen ganzheitlichen Zusammen-
hang zu tberfithren. Mit der Hinwendung zur Aulenwelt wird eine Pro-
padeutik fiir die Beruhigung des Subjekts entworfen, das den Grund zur
Selbstheilung nicht in sich selbst tragt. Wie der Freiherr von Risach gegen
all diejenigen einwirft, die »aus ithrem Ich nicht heraus zu schreiten vermé-
gen« und fir die »das All nur der Schauplaz dieses Ichs ist«, muss das Sub-
jekt zur Uberwindung der transzendentalen Grenzen »die Gegenstinde
der Natur aufser sich hinstellen und betrachten«.*! Anders als die Figur aus
dem Nachsommer meint, ist Stifter im wenige Jahre nach Erscheinen des Ro-
mans entstandenen Brief an Heckenast jedoch von der Einsicht getragen,
dass sich das Ich beim Zugriff auf die Realitdt nicht restlos ausschalten
liasst. Wenn am Ziel des Prozesses das von Affekten befreite, in seiner Apa-

19 Laufhiitte 2000, S. 63.
20 Vgl. Rauh 2006.
21 Stifter HKG 4/1, S. 220f. (Hervorh. d. Verf.).

258

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

thie gleichsam entindividualisierte Subjekt imaginiert wird, dann ist dieser
Endpunkt nicht realer, sondern idealer Natur, vermerkt Stifter doch das
peinigende Gefiihl der »Unklarheit in [sich] selber« nicht als ephemeren,
sondern als gegenwirtig andauernden Zustand. Ein im Jahr zuvor verfass-
tes Schreiben an den Verleger bringt diesen Umstand unmissversténdlich
zum Ausdruck: »Der Wille, vor der Wirklichkeit Ehrerbiethung zu haben,
ware wohl da; aber uns Neuen mischt das Ich stets einen Theil von sich
unter die Wirklichkeit mit, und tauft ihn Wirklichkeit«.?2 Weil die Realitat
der Dinge zwar mit aufmerksamer Ehrfurcht beobachtet und beschrieben
werden kann, aber »an sich« dem epistemischen Zugang entzogen bleibt,”
nimmt Stifters niichterner und zugleich obsessiver Wunsch nach Klarheit
insofern am aufklarerischen Projekt teil, als dieses unabschliebar und auf
die Produktion von Uberschiissen abonniert ist. So sehr das Streben nach
Entwirrung auf eine harmonische Einheit von Mensch und Natur aus-
gerichtet ist, so sehr steht der Antrieb von Stifters Schreiben im Zeichen
einer persistierenden Differenz zwischen Ich und Auflenwelt.?*

Angesichts dieser widerstrebenden Elemente, die fiir Stifters Werk bis zu-
letzt die Koexistenz eines >subjektivistischen< und eines >objektivistischenc
Pols annehmen lassen, kann das Programm der Klarheit schliefllich im
Hinblick auf seine literarhistorische Bedeutung ermessen werden. Stifter
biindelt im Brief an Heckenast mit einem Begriff zwei Strategien, die dem
Anschein der zeitlichen Abfolge zum Trotz ineinander verstrickt sind. Ei-
nerseits motiviert sich die Hinwendung zur Wirklichkeit der Dinge aus
dem schmerzhaften Gefiihl einer andauernden Entkoppelung des Ichs
von der Realitdt und zielt andererseits mit dem Ethos einer distanziert
neutralen Haltung auf eine ungetriibte Transparenz des Subjekts. Mit
dem Anliegen, das Ich vor verworrenen Leidenschaften zu schiitzen,* hat
Stifter eine Perspektive im Sinn, die es erlaubt, die Dinge ohne stéren-
de Vermittlung zu tiberschauen. Geht man davon aus, dass die Literatur

22 Stifter PRA XIX, S. 224 (an Heckenast, 7. Mérz 1860).

23 Vgl. Begemann 1995, S. 386.

24 Vel. Piechotta 1981, S. 19.

%5 Vgl die Ausfithrungen in Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers (1848): »Wer sich so
herausgebildet hat, dafl er seine Leidenschaften beherrscht, ja dafl er gar keine mehr hat,
wer daher gegen sich strenge ist und einfach das Rechte thut, der ist auch gegen Andere
gerecht [...]. Wie seine Vernunft jede Stérung seines sittlichen Ganges zuriickgewiesen
hitte, so stort er auch nun den des Andern nicht. Nicht so ist es mit der Leidenschaft.
Ich nehme hier Leidenschaft als ein die andern Seelenkrifte tiberragendes Streben nach
einem Sinnlichen. [...] Wenn daher Anmafung das ricksichtslose Geltendmachen der
eigenen Eigenthtimlichkeit ist, so ist die Leidenschaft das Anmaflendste, was es auf
Erden gibt« (Stifter HKG 8/1, S. 43f.).

259

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nach dem Ende der >Kunstperiode« mit der »Kritik an der als hypertroph
empfundenen Einbildungskraft« der Romantik den Blick generell nach
auflen richtet und »den Raum der subjektiven Welt gleichsam versiegelt«,
dann folgt Stifter durchaus einer zeitgeméfien Tendenz.? Wo er die Kunst
an der Wirklichkeit orientiert und auf eine »Klarheit in den Dingen« ver-
pilichtet, steht er den Postulaten des >poetischen Realismus«< nahe.” Weil
Stifter an der Vorstellung des Schonen als verbindlichem Kriterium der
Kunst festhalt, verbannt er die ausdriickliche Bezugnahme auf politische,
O6konomische und soziale Verhiltnisse ebenso, wie er sich mit Entschie-
denheit gegen die Literatur der Jungdeutschen stellt.”® Unter striktem
Ausschluss des Hasslichen hat Stifter im Unterschied etwa zu Biichner
nicht die treue Wiedergabe einer tatsdchlich vorgefundenen Wirklichkeit,
sondern eine Realitit hoherer Art im Sinn. Wie bei den klassischen Vor-
giangern bilden die Adjektive »wahr[,] klar und schén« eine édsthetische
Einheit,* die jedoch im subjektivistischen< Element von Stifters Werk aus-
einander zu brechen droht.

Seit der ersten Veroffentlichung Der Condor (1840) sind romantische Ziige
allenthalben prisent. Vornehmlich beim frithen Stifter treten Figuren
hervor, die sich in den wirren Gespinsten einer tberzogenen Fantasie
verstricken und »das Auflere zum Projektionsschirm der kiinstlerischen
Subjektivitit« umformen.** Aber nicht nur auf der Ebene der verhan-
delten Themen, auch auf derjenigen des Stils konnen Stifters Anfinge
einer ausklingenden Romantik zugerechnet werden. Demzufolge bildet
diese Epoche mit ihrer angeblichen »Leidenschaft zur Unklarheit« den
Ausgangspunkt von Stifters Schreiben,®' das bereits mit der Revision der
frihen Erzahlungen eine kritische Distanz zu sich einnimmt. Anders als
die zeitgendssische Rezeption hat Stifter nicht etwa sein mittleres und spa-
tes Werk, sondern seine ersten Texte beanstandet, weil er diese als mafilos

26 Schneider 2007, S. 267; vgl. auch Begemann 2007, S. 70.

27 Vel. Plumpe 1997.

28 Vgl. Begemann 1995, S. 373f.

29 Stifter HKG 4/1, S. 267.

30 Vgl. Begemann 2007, S. 67. — Stifter selbst hat bei personlichen Begegnungen den
Eindruck einer romantischen Schriftexistenz erweckt: »[...] auch hab’ ich nie einen
Menschen gesehen, der so identisch wire mit seinen Biichern, er lebt und ist und spricht,
als wire er nichts als eine Novelle, die er selber geschrieben [...]. Thn zu sprechen und
ihn zu lesen ist fast dasselbe [...]. Dennoch ist es nicht angenehm, in einem Menschen
nichts als eine Novelle zu finden, denn so abgeschlossen von der Zeit, thren Tendenzen
und den momentanen Strebungen der Menschheit, wie seine Schriften, ist er selbst«
(Enzinger 1968, S. 73).

31 Vgl. Bertram 1966, S. 70.

260

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und verworren einschitzt.?> Wie Ernst Bertram in seiner stilkritischen Un-
tersuchung von 1907 herausgearbeitet hat, wird das Streben nach Klarheit
mit der Publikation der Studien (1844-47) als Prozess der fortschreitenden
Beruhigung erkennbar und zieht die »konsequente Ausmerzung selbst des
bloflen Wortes >Leidenschaft« nach sich.*® Von einem anfinglich durch
Jean Paul geprégten, >farbenfrohen« Stil habe >der reife Stifter< mit dem
Nachsommer (1857) unter diskretem Verzicht auf jedes Schmuckwerk eine
Klarheit der Sprache und gleichsam den klassischen Hohepunkt nach
dem Vorbild Goethes erreicht.?* Was in dieser Weise als Erfolgsgeschichte
einer abgeschlossenen »Entromantisierung« dargestellt wird, erweist sich
jedoch im Brief an Heckenast keineswegs als ausgemacht, bleibt hier doch
das Gefiihl des Verworrenen gegenwirtig und ist das Streben nach Klar-
heit entsprechend als Daueranstrengung zu verstehen. Bis zu den letzten
Schriften ist Stifters Literatur von einem inneren Widerstreit getrieben,*
der zu einer umfassenden Aufkliarung dringt und dabei Gefahr lauft, das
asthetische Mafl auf verstérende Art und Weise zu tiberschreiten.

Verkldrung der Affekte

Stifters Zielsetzung kann unter Beriicksichtigung eines weiteren Briefs
an den Verleger schirfere Konturen erhalten. Das ausfiihrliche Schrei-
ben vom 12. Juni 1856, das in die Zeit der Drucklegung des Nachsom-
mer fillt, erlaubt es, Stifters Asthetik der doppelten Liuterung vor dem
Hintergrund einer wiederum von Goethe entlehnten Affektékonomie
zu betrachten. Vermittelt durch die Rezeption von Spinozas Ethik hat die
klassische Kunsttheorie die stoizistische Lehre der Leidenschaftslosigkeit
aufgenommen und seit Goethes weite[m| Romische[m) Aufenthalt (1787/88)
zum Gedanken einer emotionalen Immunisierung des Individuums wei-
terentwickelt.** Demzufolge gilt die durch Reinigung des Subjekts erreich-
te apathia als Bedingung fiir einen objektiven Zugang zur Natur. Auch bei
Stifter gibt die Erfahrung des nicht Planbaren den Anstof}, ein seelisches

32 Vgl. 2.B. Stifter PRA XVII, S. 208f. (an Heckenast, 16. Februar 1847).

33 Bertram 1966, S. 91.

3¢ Ebd., S. 69.

35 Dabher ist Cornelia Blasbergs Vorschlag, dass bei Stifter durchgéngig zwei Textstrategien
am Werk sind, hilfreich, um die von Bertram getroffene starre Unterscheidung in Frith-
und Spatwerk aufzulockern (vgl. Blasberg 1998, S. 311f.). Im Rahmen dieser Arbeit steht
die gleichwohl erkennbare 7Zendenz zu immer mehr Klarheit von Stifters Schreiben im
Vordergrund.

36 Vgl. fir Goethes Spinoza-Rezeption und die anschliefenden Auswirkungen auf die
Programmatik der klassischen Asthetik: Zumbusch 2012, S. 230-270.

261

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

"Training in Angriff zu nehmen und einen kontrollierten Umgang mit kon-
tingenten Leidenserfahrungen zu tiben. Auf Heckenasts Nachricht vom
unerwarteten Tod der Gattin antwortet der Dichter mit einem Schreiben,
das dem Adressaten Trost spenden will und in dieser Absicht einen Kata-
log von handfesten Anleitungen zur Selbstsorge darlegt.”” Wo durch das
Hinscheiden des Ehepartners Stifter zufolge das »Entsetzlichste« im Leben
eintritt, droht mit der zerstérerischen Kraft des Affekts nichts weniger
als volliger Selbstverlust.?® Damit der sinnlichen Diffusion des Bewusst-
seins begegnet und das Subjekt zum Herrn seiner Handlungen gemacht
werden kann, greift der Brief an Heckenast das Konzept vom »schénen
Schmerz« auf und fasst in diesem Ausdruck eine Asthetik der Lebens-
fuhrung zusammen. Es ist mit Blick auf das lange Zeit gingige Bild vom
frommen Dichter nicht unbedeutend festzuhalten, dass Stifter von meta-
physischen Angeboten absieht und die vom Verleger gestellte Frage nach
der Unsterblichkeit der Seele bzw. dem Wiedersehen nach dem Tod nicht
beantwortet.*” Stattdessen enthélt der Brief eine sakularisierte Version des
Theodizee-Gedankens und sieht ein »Unwandelbares« fiir den Menschen
nicht im Jenseits, sondern macht das Bestindige mit Entschiedenheit an
einer diesseitigen Praxis fest.** Was die »Christen Gottergebung, |[...]
die Alten Stoa« nennen, wird von einem »verniinftigen« Standpunkt aus
zu einer Therapie der Affekte kondensiert.* In diesem Sinn legt Stifter
Mafinahmen nahe, die dem Schmerz die bohrende Spitze zu nehmen ver-
sprechen. Der negative Affekt soll nicht nur erlitten, sondern auch ak-
tiv in einen positiven umgewandelt und das Subjekt dergestalt zu einem
»grofiere[n] Mensch[en]« »verklart« werden.*

Stifter richtet sich dabei nach Wilhelm von Humboldts Brigfe[n] an eine
Freundin, die in zwei Bianden 1847/53 erschienen sind. Wie Humboldt

37 Zum Konzept der »Sorge um sich« vgl. Foucault 1989b.

38 Stfter PRA XVIII, S. 324f.: »Wer sich aber lediglich in die sinnliche Wuth um das
verlorene Gewohnte verliert, der verliert sich auch selber sehr leicht. Solche Menschen
werden im hilflosen Hinverzweifeln endlich entweder stumpfsinnig, oder sie ergeben
sich Lastern, dem Trunke und dergleichenc.

39 Ebd., S. 325: »Ich habe drei an Sie begonnene Briefe vernichtet und zwar hauptsichlich
der am Ende Thres Schreibens angehéngten Frage willen tiber die Unsterblichkeit der
Seele und des Wiedersehens nach dem Todex«.

40 Ebd., S. 328: »Wie es sein wird, wenn wir die Grenze dieses Lebens betreten haben, wenn
sein letzter Athemzug vorbei ist — wer kann es sagen? [...] Was in uns denkt, fiihlt, liebt,
hafit, Gott anbethet, ins Jenseits tibergreift, ist sogar ein ganz und gar Unwandelbares,
und kann nur mehr nur minder von Einfliflen gehemmt oder geférdert werden. Es ist,
wir kénnen sein Nichtsein nicht denken, und heiflen es in hochster Fiille Gott«.

41 Ebd.

42 Fbd,, S. 324.

262

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nach dem Tod seiner Frau ausfithrt, kann seelisches Gleichgewicht ge-
nerell nur dadurch erreicht werden, »dafl man viel Schmerz, physischen
und moralischen, in sein Dasein aufnimmt« und sich dergestalt abhér-
tet.** Halt man am Leid fest, ohne die Normen des sittlichen Verhaltens
aufzugeben, kann ein »stifier Genufi« entstehen,** den »man nicht verlas-
sen mag« und der »veredelnd in jeder Art, und auf jede Weise erhebend
wirkt«.* Der »eisernen Gleichgiiltigkeit«, mit der die Natur »ihren ewigen

Gang« nimmt, ohne sich um den Menschen zu kiimmern,* muss das

Subjekt eine »Arbeit an sich« entgegensetzen und gleichsam selbst eisern

werden.” Diesen Vorgaben gemifl entwickelt Stifter seinem Verleger die

Vorstellung, dass das Individuum durch den Schmerz »gestihlt« wird und

im Leiden eine Stiitze fiir das Leben gewinnen kann.*® Zum einen soll ein

Bild der Toten in der Erinnerung bewahrt werden, das gerade dadurch

unvergesslich bleibt, dass es nicht »Fehler und Mingel«, sondern aus-

schliefilich »die Neigung zum Schénen der Tugend« bewahrt.* Was der-
art Trost spendet, ist nicht das reale Individuum, sondern die Idee des Sitt-
lichen, die dem Lebenden einen »glédnzenden Halt« vor dem »Wirrsale[,]
dem Geschike und eigenen Fehlern« auf Erden garantiert.®® Vom antiken

Konzept der Kalokagathia bestimmt, soll die derart verkldrte Gattin zum

anderen dadurch prisent bleiben, dass der Zuriickgebliebene die Verstor-

bene in das Selbstgesprach aufnimmt und bei der Verrichtung alltiglicher

Arbeiten einbezieht.’! An die Stelle des »wohltuenden Vergessen([s]« trete

so ein Umgang mit der Toten, »dessen Schmerz milder[,] dessen Glik

aber immer dauernder wird«.’> Von diesem therapeutischen Erziehungs-
programm schliefit sich Stifter zuletzt selbst nicht aus, indem er das eigene

Schreiben in den Dienst der Affektkontrolle stellt. Auf die Gefahr hin,

43 Humboldt 1870, S. 299 (Brief vom 12. Juni 1829).

44 Fbd., S. 298 (Brief vom 18. Mai 1829).

45 Ebd., S. 329 (Brief vom 26. Januar 1830).

46 Ebd., S. 295 (Brief vom 18. Mai 1829).

47 Ebd., S. 327 (Brief vom 24. Dezember 1829).

48 Stifter PRA XVIII, S. 324f.

49 Ebd., S. 326.

50 Ebd.

51 Ebd., S.327: »Was Sie nun immer thun, was Sie lieben, was Sie von sich weisen,
wortiber Sie Freude wortiber Sie Kummer empfinden: theilen Sie es mit der geliebten
Todten. Sagen Sie sich, was wiirde Risa denken, was wiirde sie fithlen, wie wiirde sie
sprechen. Wenden Sie sich in Ihren Betrachtungen hoherer Dinge in Threm Aufblicke zu
Gott in Threr Liebe alles Schénen selbst im Genusse hiuslicher Umgebung der Zimmer
der Blumen und Friichte Thres Landhauses an sie, und Sie haben einen unsichtbaren
von seichten Leuten zwar théricht gescholtenen aber deflohngeachtet doch wirklichen

Umgang mit Threr Gattin«.
52 Ebd.

263

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bei Heckenast die Wunde aufzureiflen, nimmt sich der Dichter vor, mit
Briefen immer wieder an die Giite der Verstorbenen zu erinnern, damit
auch die Literatur am Bild der Tugend teilnehmen kann: »Ich denke, daf§
die Kunst eine schonere und lauternde Begleitung kaum haben kénne«.%
Stifter reagiert auf die Kontingenz der Ereignisse und den dadurch herbei-
gefiihrten Orientierungsverlust mit einer »Technologie des Selbsts, das sich
mit konkreten Vorkehrungen »fiir die Vielfalt der méglichen Umsténde
[...] riisten« will** In der Uberzeugung von der Unumstéfilichkeit sittli-
cher Prinzipien kann das Subjekt einen geistigen Anker finden und die
fortwihrende Arbeit an sich steuern. Es soll alle Affekte bekampfen, »die
den Grundsitzen eines verniinftigen [...] Lebens« zuwiderlaufen.”® Mit
seinem Schreiben hat Stifter eine Praxis im Auge, die mafigeblichen Anteil
an der stindigen Beaufsichtigung des Seelenlebens hat. Diese »Intensi-
vierung des Selbstbezuges, durch den man sich als Subjekt seiner Hand-
lungen konstituiert«,* ist die Voraussetzung fiir einen leidenschaftslosen
Blick auf die Auflenwelt. Wo die Forschungsliteratur Stifters Hinwendung
zur Natur als Flucht oder Angst vor den verwirrenden Affekten beschrie-
ben” oder sogar auf die Formel »Realismus als Verdringung« gebracht
hat,’® ist unbeachtet geblieben, dass der Bezug zur Objektivitit der Din-
ge gerade nicht mit einer Repression der Leidenschaften zusammenfallt.
Der Logik der Immunisierung folgend, gibt Stifter den Affekten vielmehr
statt, damit er sie durch Verklirung desto besser in Zaum halten und
mafligen kann. Mit diesem Kontrollwunsch wird ein Ethos der Selbstbe-
herrschung eingetibt, das die Aisthesis der Auflenwelt insofern begleitet,”
als sich »Klarheit in den Dingen« und »Klarheit [im Subjekt]« gegenseitig
bedingen. Wo Stifter mit dieser doppelten Lauterung die Herstellung ei-
ner sinnvollen Ordnung probt, um der als zerstérerisch erfahrenen Rea-
litdt zu begegnen, zeugt die dsthetische Abwehr subjektiver Weltlosigkeit
von keiner pristabilierten Rationalitit, sondern dient einem »seelischen
Uberlebenstraining, das niemals ausgesetzt werden darfe.®

5 Ebd.

54 Foucault 1989a, S. 137. Zum Konzept der »Technologien des Selbst« vgl. Foucault 2007,
S. 287-317.

55 Kinzel 2000, S. 372.

56 Foucault 1989b, S. 57.

57 Vgl. 2.B. Bertram, S. 25, S. 30.

58 Hart Nibbrig 1981, S. 117.

59 Vgl. Kinzel 2000, S. 437.

60 Koschorke/Ammer 1987, S. 714.

264

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Durchsichtigkeit der Dinge

Mit Stifters Worten wirkt die Reinigung der Affekte »wie ein Nachsom-
mer, in welchem die Gewitter und die Hitze aufgehért haben, aber eine
milde Wirme und zarte Durchsichtigkeit alle Gegenstiande rein und ruhig
vor uns hinstellt abgeklart und vorbereitet, dafl einmal der nahe Winter
sic in seine Hille aufnehme, was fir uns den Tod und das Weggehen
von dieser Erde bedeuten mag«.®* Ebenso wie Goethe bescheinigt Stifter
demjenigen Subjekt, das seine Leidenschaften zu bezwingen weif}, eine
privilegierte Einsicht in die Natur. Der von Affekten bereinigte Blick soll
eine Klarheit in den Dingen zutage férdern, die dem realistischen Bezug
zur Auflenwelt der Absicht nach ein entschieden idealistisches Geprage
verleiht. Wie Stifter in Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers (1848) festhilt,
darf sich die Kunst generell nicht darauf beschrdnken, »ein einfach Gege-
benes, jenseits dessen nichts liegt«, wiederzugeben, sondern muss »einen
grofieren Zweck haben«.% Statt Werke zu schaffen, in denen »Alles klar,
Alles eben, Alles leicht« ist,%® soll der Dichter auf eine nicht triviale, son-
dern tiefsinnige Klarheit zielen. Mit der Rede von der »zarte[n] Durchsich-
tigkeit« greift Stifter daher die zahlreichen Aussagen auf, in denen seine
kunsttheoretischen Schriften eine Welt hinter der materialen Oberfliche
der Phianomene adressieren. Wie im Bereich des Menschlichen das Be-
harren auf dem Sittengesetz erhebend wirkt, so richtet sich der Blick auf
die Dinge nach einer »héhern Ordnungs, an der man sich laut Humboldt
»festhalten kann«.** Wenn Stifter den Kiinstler auf die »objective Giiltig-
keit« der Gegenstinde verpflichtet, so muss dieser mehr als der Natur-
forscher das Vorliegende nicht nur genau beobachten und dessen Fiille
erfassen, sondern auch »Schein und Wesen trennen«, um ein zugrundelie-
gendes Gesetz zu entbergen.® Der Sachverhalt, dass Stifter diese »Hinter-
welt der Dinge«®® wiederholt das »Gottliche« nennt und etwa in der Vor-
rede zu den Bunten Steinen zum Anlass fiir die Anndherung von Kunst und
Religion nimmt,* sollte jedoch nicht dazu verleiten, die Spur einer katho-
lischen Erzichung aufzunehmen und den vermeintlichen Platonismus als

61 Sdfter PRA XVIII, S. 327.

62 Stifter HKG 8/1, S. 41.

63 Ebd.

64 Humboldt 1870, S. 296f. (Brief vom 18. Mai 1829).

65 Stifter PRA XVT, S. 7.

66 Begemann 1995, S. 379.

67 Vgl. Stifter HKG 2/2, S. 9: »Die Kunst ist mir ein so Hohes und Erhabenes, sie ist mir,
wie ich schon einmal an einem anderen Orte gesagt habe, nach der Religion das Hochste
auf Erdenc.

265

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

asthetische Zusammenfassung der ethischen und religiésen Richtlinien zu
verstehen.®® In Anlehnung an Goethes Spinozismus vertritt Stifter viel-
mehr eine immanente Position® und koppelt die Macht des Geistes iiber
die Affekte an die verniinftige Einsicht in eine von Gott durchwirkte Na-
turnotwendigkeit.” Wo das >Wesen der Dinge« erfasst werden soll, ist jene
scientia intuitiva federfihrend, die in der Spataufklarung und Goethezeit
Konjunktur hat. Uber die Méglichkeiten der einfachen sinnlichen Wahr-
nehmung und der symbolischen, durch Zeichen organisierten Erkenntnis
hinaus ist es Spinoza zufolge dem intuitiven Wissen vorbehalten, eine un-
mittelbare Einsicht in die »essentia rerum« zu gewdhren.”! Zwar lasst auch
Stifter seine Naturwahrnehmungen um ein Evidenzerlebnis kreisen, das
eine fur die Intuition konstitutive Medienvergessenheit evoziert. Mit der
"Transparenz, die»alle Gegenstinde rein und ruhig vor uns hinstellt«, wird
die Asthetik entsprechend auf das Gefiihl eines beseelten und wesenhaf-
ten Ganzen eingeschworen. Indem Stifter jedoch die »milde Warme und
zarte Durchsichtigkeit« im Satzgefiige an die Stelle des grammatikalischen
Subjekts riickt, reflektiert er die vermeintliche Selbstprasentation der Ge-
genstdande, wie auszuftihren ist, als einen medialen Effekt.

Die Winterbrigfe aus Kirchschlag, die 1866 wahrend eines Kuraufenthalts im
Hochgebirge entstanden sind und mit denen der gesundheitlich angeschla-
gene Stifter »manchen Leidenden trosten« will,” stellen der abschlieflen-
den Lehre vom Schonen eine Reihe von Betrachtungen tiber die physika-
lischen Bedingungen fiir die Kraftigung des korperlichen Wohlbefindens
voran und verschalten dergestalt die Asthetik nicht nur mit der Ethik,
sondern auch mit einer naturwissenschaftlich fundierten Physiologie
der Sinneswahrnehmungen. Neben Elektrizitit, Luft und Wasser nimmt
Stifter mit den eréffnenden Abschnitten Licht und Warme als dufere

68 Vel. Enzinger 1950, S. 204-207.

69 Vgl. Goethes berthmt gewordener Brief an Friedrich Heinrich Jacobi vom 5. Mai 1786:
»Ich halte mich fest und fester an die Gottesverchrung des Atheisten und tberlasse
euch alles was ihr Religion heif8t und heissen miifit. Wenn du sagst man konne an Gott
nur glauben, so sage ich dir, ich halte viel aufs schauen, und wenn Spinoza von der
Scientia intuitiva spricht, und sagt: Hoc cognoscendi genus procedit ab adaequata idea
essentiae formalis quorundam Dei attributorum ad adaequatam cognitionem essentiae
rerum [Diese Gattung des Erkennens schreitet von der addquaten Idee des formalen
Wesens einiger Attribute Gottes fort zur adiquaten Erkenntnis des Wesens der Dinge];
so geben mir diese wenigen Worte Muth, mein ganzes Leben der Betrachtung der Dinge
zu widmen« (Goethe 1891, Bd. 7, S. 214).

70 Vgl. Spinoza, Eth. I11, Vorw. (Spinoza 2002, S. 251).

7L Vgl. die Stelle, auf die sich Goethe in seinem Brief an Jacobi bezieht: Spinoza, Eth. II,
Lehrs. 40, Anm. 2 (Spinoza 2002, S. 209).

72 Stifter PRA XV, S. 257.

266

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Grundwirkungen auf das menschliche Leben« in den Blick.” Wihrend
die Empfindung der Wirme an den Tastsinn gebunden ist, betrifft das
Licht ein visuelles Phdnomen, das expositorisch abgehandelt wird und ei-
nen paradigmatischen Stellenwert einnimmt. Leitend ist dabei die Annah-
me, dass »Klarheit des Lichtes Klarheit der Seele ist« und dass die Wahr-
nehmung von der nervlichen Veranlagung des Individuums abhingt.”
Wie Aristoteles das Licht in seiner psychophysiologischen Schrift Uber die
Seele als ein transparentes Element erdrtert und zum Anlass nimmt, das
Durchsichtige (Sixavric) als dasjenige zu definieren, »was zwar sichtbar
ist, jedoch nicht an sich sichtbar schlechthin«,” so fokussiert Stifter die
Empfindungen nach Mafigabe der medialen Eigenschaften. Nicht so sehr
Quelle und Geschwindigkeit des Lichts als vielmehr die Korper stehen
im Vordergrund, die es vermitteln. Sind die Stoffe homogen, werden sie
»durchsichtig«, andernfalls »undurchsichtig« genannt.” Mit der Vorstel-
lung, »aus der durchsichtigsten Bergklarheit« des Kurorts den schmutzi-
gen »Schleier« tiber der Stadt Linz zu tiberblicken,” pathologisiert Stifter
nicht nur in medizinisch-didtetischer Perspektive das Unklare, sondern
zitiert auch Goethes geistigen Aufstieg zu einer von Diinsten freien Hohe.
Wo der Verfasser der Farbenlehre einen Beweis fiir die intuitive Uberzeu-
gung von der urspriinglichen Reinheit des Lichts findet,” sollte Stifters
Superlativ indes nicht dariiber hinwegtiuschen, dass fiir den Nachfolger
ausdriicklich »kein Stoff vollkommen [...] durchsichtig [ist], selbst die Luft
nicht«.” Deshalb vermeidet es Stifter an dieser Stelle tunlichst, das Wort
rein< zu benutzen. Wenn er in seinen literarischen Werken gleichwohl
eine auffallende Vorliebe fiir nachsommerlich klare Witterungsverhélt-
nisse, ungetriibte Gewisser und hochgebirgig heitere Luft zeigt, dann
bezeugt das die genuine Kinstlichkeit der imaginierten Atmosphdren.
Die erwiinschte Transparenz steht im Zeichen einer prinzipiellen Absage
an die reale Moglichkeit eines vollstindig reinen Mediums. Die Klarheit
der Dinge ist fiir Stifter kein absoluter, sondern ein relativer Wert und
hingt von der spezifischen Beschaffenheit des vermittelnden Stoffs ab. Im
Begrift des Durchsichtigen wird somit der Aspekt der Mittelbarkeit von

73 Ebd., S. 258.

74 Ebd.

75 Aristoteles, De anim. 418b (Aristoteles 1995, S. 99). Vgl. zur Geschichte und aristotelisch
begrindeten Mediologie des Diaphanen: Alloa 2011, S. 91-95.

76 Stifter PRA XV, S. 259.

77 Ebd., S. 259f.

78 Vgl. Goethes Kommentar zu der von Saussure beschriebenen Reise auf den Montblanc:
Goethe 1994, Bd. 13, S. 347. Vgl. dazu Zumbusch 2012, S. 256ff.

7 Stfter PRA XV, S. 259.

267

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sinnlichen Wahrnehmungen akzentuiert. Jedes Erscheinen ist fur Stifter
ein Durchschenen.
Vor dem Hintergrund dieses mediendsthetischen Profils kénnen die neu-
platonischen Anklénge in den kunsttheoretischen Betrachtungen besser
eingeordnet werden. Zwar bestimmt Stifter das Schone seit den Studien-
jahren in Kremsmiinster immer wieder als Darstellung des Goéttlichen »m
Gewand des Reizes«,* doch ist zu erwégen, dass er entschieden von epi-
phanischen Vorstellungen absieht. Die Winterbriefe aus Kirchschlag handeln
im letzten Abschnitt die Frage nach der Schénheit unter der ausdriickli-
chen Voraussetzung ab, dass sowohl das platonisierende Konzept vom
sinnlichen Erscheinen des Géttlichen als auch die kantische Definition
des interesselosen Wohlgefallens unzuldnglich sind.®' Zwar geht Stifters
Argumentation von einer Grundierung des Asthetischen in der sinnlichen
aisthesis aus: »Sicher ist, dafl das Gefiihl der Schonheit ein Gefallen ist
und daf} wir die Schénheit durch den Sinn wahrnehmen«.® Mit Blick auf
Baumgartens wubertas aesthetica lasst sich der Gedanke verstehen, dass das
angeborene Gefiihl der Schonheit »desto héher« empfunden wird, je mehr
sensitive Kenntnisse das Subjekt tiber die Welt sichert. Doch schliefit sich
das fortschreitende Wissen entgegen den Postulaten der rationalistischen
Kunstlehre fiir Stifter nicht zu einem geordneten Kosmos. Da die Betrach-
tung der Natur einen empirisch unbegrenzten Raum eréffnet, wie Stifter
nicht gerade zufillig am Beispiel des Weltalls veranschaulicht, und sich
die Totalitdt der Wahrnehmungen im Endlosen verliert, kennzeichnet das
Schone eine Uberforderung der aisthesis ebenso wie der Vorstellungskraft.
Stifter tiberblendet an dieser Stelle die Kallistik mit Versatzstiicken aus
Kants Analytik des Erhabenen und bestimmt das Asthetische im Kern
als eine Zone radikalen Nicht-Wissens. Nicht nur verhdlt es sich mit
der Schonheit »wie mit tausend Dingen, die wir haben und genieflen,
ohne zu wissen, was sie sind«.®® Indem sie »uns entziickt und schaudern
macht, [...] uns beseligt und vernichtet, ist ihr auch gemaf} Kants Bestim-
mung des Mathematisch-Erhabenen mit der Einbildungskraft nicht bei-
zukommen: »Da hat menschliches Denken und menschliche Vorstellung
cin Ende«.® Weil Stifter das Asthetische auf diese Weise als kognitiven
80 Ebd., S. 279.
81 Ebd.: »Was ist Schonheit? Manner der altesten und jiingsten Zeit haben sich bestrebt,
die Frage zu beantworten. Sie sagen: schon ist, was unbedingt gefillt, oder: schén ist das

Gottliche, das dem Sinne erscheint, oder noch anderes. Aber die Sache scheint von dem
Worte schon hier nur auf andere Worte tibertragen zu sein«.

82 Ebd.
83 Fbd.
8¢ Ebd., S. 280.

268

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und perzeptiven Entzug profiliert, liegt nicht nur auf der Hand, dass der
Begriff des Géttlichen in der Kunst als behelfsmifliger Name fiir eine
komplette Unverfiigbarkeit der Transzendenz zu verstehen ist. Auch von
einem immanenten Standpunkt aus stellt sich erhabene Schonheit erst in
der Empfindung eines »Unnennbaren, was in den Dingen vor mir« liegt,®
ein. Wo die Dimension hinter der sinnlichen Erscheinungswelt weder ana-
lysiert noch diskursiviert werden kann, springen die Gegenstinde der Be-
trachtung nach Mafigabe einer bleibenden »Unangemessenheit« fiir das
Darstellungsvermégen ins Auge.®® Gerade die Unmoglichkeit, den essen-
ziellen Kern der Dinge in der Ganzheit zu erfassen und wiederzugeben,
soll das Subjekt als Vernunftwesen erheben und konvergiert mit einer hé-
heren Aufmerksambkeit fiir die materialen und medialen Beschaffenheiten
der >Dinge vor mir«.

Mimesis, Stil, Objektivitit

Stifters affektokonomische Ausrichtung auf die Wirklichkeit schligt sich
daher in einem Kunstkonzept nieder, das dem aristotelischen Gebot der
Mimesis folgt und dabei kontrare Tendenzen zusammenschlieft. Wie der
Bericht zur Ausstellung des oberdsterreichischen Kunstvereins von 1867 ausfiihrt,
organisiert das Programm einer realistischen Gegenstindlichkeit der Wie-
dergabe bei Stifter die Auffassung, dass der Mensch »Theile der Welt«
nachahmen muss, wenn »das Géttliche durch die Kunst« zur Darstellung
kommen soll.” Weil der Schopfer nach spinozistischer Uberzeugung in
der Welt »am allerrealsten« ist, kann man sich ihm auch nur immanent
anndhern.®® Zu diesem Zweck schlégt Stifter zwei im Kern einander wider-
streitende Stufen der Mimesis vor. Da die Kunst das hochste Werk Gottes
nicht im Ganzen, sondern nur teilweise nachzuahmen vermag, muss sie
die Wirklichkeit der Dinge zunidchst so treu »als nur méglich« wieder-
geben. In einem ersten Schritt legt sich Stifter auf einen Naturalismus
der Abbildung en détail fest, weil der »tiefe und grofle Kiinstler auch in
dem kleinen Stoffe die vielen zarten Beziehungen und Abstufungen [sicht]
[und diesen] Reichtum [...] zu bringen« versucht.®® Zwar integriert Stifter
seinem Kunstverstdndnis somit einen Positivismus der empirischen Beob-

85 Stfter HKG 4/2, S. 35.

86 Kant, A7U§ 23 (Kant 2006, S. 106f.). Vgl. mit Bezug auf Stifters Condor die Ausfithrungen
bei Menke 1998, S. 346.

87 Stifter PRA XIV, S. 217.

88 Ebd., S. 218.

89 Sdfter PRA XIV, S. 159f.

269

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

achtung, die »nur Kérnchen nach Kérnchen erringt«,” doch wird dieses
Verfahren zugleich einer Kritik unterzogen, weil es zwar »fiir die Naturwis-
senschaft Werth haben [mag], fiir die Kunst [aber] grobe Last« ist.”* Der
Grund liegt darin, dass dem minutiésen Voranschreiten von Teil zu Teil
eine offene Mannigfaltigkeit entwéchst, der die Einheit in der deutlichen
Zergliederung abhanden zu kommen droht. Deshalb hat es einen prézisen
Sinn, wenn Stifter deklariert, nur »[i]m Ganzen den Photographien feind«
zu sein.”” So wie dem Apparat eine Seele fehlt, die den getreu abgebilde-
ten Einzelheiten den Rahmen einer sinnvollen Ganzheit verleihen konnte,
ist auch die gegenstindliche Darstellung fiir sich genommen Stiickwerk.
Was das wissenschaftliche Verfahren nicht zu leisten vermag, muss Stif-
ter zufolge dsthetisch kompensiert werden. Daher soll dem Realismus in
einem zweiten Schritt die »Krone« des Idealismus aufgesetzt werden, da-
mit das Gottliche wesenhaft hervortreten und das Zerstreute versammeln
kann.” Entscheidend ist zu sehen, dass Stifter den extremen Realismus
der Abbildung zwar abwertet, aber als Voraussetzung fiir die nachfolgen-
de Verklarung zu wahrer Kunst ins Programm nimmt.”* Erst wenn die
sinnliche Wirklichkeit der Dinge auch im Kleinsten genau wiedergegeben
wird, kann ein hoheres Gesetz hinter dem Reichtum der vorliegenden
Dinge hervorscheinen. Da sich das Géttliche fiir Stifter aber durch eine
Unendlichkeit auszeichnet, die das Fassungsvermogen tibersteigt und der
Totalitit nach gerade nicht dargestellt werden kann,* droht die postulierte
Differenz zwischen prosaischem Realismus und poetischer Verklarung auf
der Oberfliche der Abbildung zu kollabieren. Stifters Kunstverstindnis
lauft auf eine exakte Mimesis hinaus, die ein Moment der Undarstellbar-
keit geradezu voraussetzt, wenn das Ganze in der Anschauung des Ein-

9 Sdfter HKG 2/2, S. 11.

91 Stfter PRA XIV, S. 218.

92 Stifter PRA XIX, S. 35 (an Heckenast, 20. Juli 1857; Hervorh. d. Verf)). Zu Stifters
ambivalenter Einschitzung der Fotografie vgl. Driigh 2006, S. 297-307.

9 Stfter PRA XIV, S. 219.

94 Ebd.: »Wie blofler Realismus grobe Last ist, so ist blofer Idealismus unsichtbarer Dunst
oder Narrheit«. - Vgl. Jean Paul 1995, S. 32 (Vorsch. d. Asth. § 2): »Bei gleichen Anlagen
wird sogar der unterwiirfige Nachschreiber der Natur uns mehr geben als der regellose
Maler, der den Ather in den Ather mit Ather malt«.

9 Vgl. die »Vorrede« zu den Bunte[n] Steine[n] in Stifter HKG 2/2, S. 11.: »Weil aber die
Wissenschaft nur Kérnchen nach Kérnchen erringt, nur Beobachtung nach Beobachtung
macht, nur aus Einzelnem das Allgemeine zusammen trégt, und weil endlich die Menge
der Erscheinungen und das Feld des Gegebenen unendlich grof} ist, Gott also die Freude
und die Gliikseligkeit des Forschens unversieglich gemacht hat, wir auch in unseren
Werkstétten immer nur das Einzelne darstellen kénnen nie das Allgemeine, denn dies
wire die Schopfunge.

270

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zelnen intuiert werden soll. Die ideelle Ganzheit liegt mit anderen Worten
nicht in den vorliegenden Dingen, sondern muss vom Subjekt geleistet
werden.

Die Bedingung fiir diese Verklarung ist deshalb wiederum in einem von
Affekten gereinigten Ich zu lokalisieren. Nur wo es sich zur erhabenen
Seele aufschwingt, kann es das Gottliche »spiegel[n]«.”” Wenn Stifter an-
schlieend den Begriff des »>Stils« attackiert, dann dient die Kritik zwar der
Forderung, alles Individuelle aus der Kunst zu streichen, wendet sich aber
nur vordergriindig gegen Goethes Ausfiihrungen in dem 1789 erschiene-
nen Aufsatz Finfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil. Stifter kommt schon
mit den einleitenden Vorbemerkungen zu Goethes Abhandlung tiberein,
welil er wie sein Gewédhrsmann davon ausgeht, dass >Stil kein eindeutiger
Begriff ist.”® Wahrend Stifter thn vermeidet, um keine Unklarheiten in
Kauf zu nehmen,” schligt Goethe eine eigenwillige Neubestimmung vor,
die fiir die Konzeption der gestuften Mimesis beim Nachfolger priagend
ist. Seit der Abl6sung des rhetorischen Paradigmas in der zweiten Hilfte
des 18. Jahrhunderts wird demnach die Auffassung, dass der Stil keinen
normativen Vorgaben gehorcht und eine unverwechselbare Schreib- und
Ausdrucksweise charakterisiert,'” durch das Konzept einer von allen in-

96 Vgl. hierzu auch Begemann 1995, S. 381: »Tatséachlich namlich kommt der Idealismus
fur Stifter offenkundig /znzu. Nimmt man seine Formulierungen ernst, dann entbirgt die
Kunst nicht oder jedenfalls nicht den ideellen Kern des sinnfilligen Realen, sondern
supplementiert dieses. Was dem Realen beigegeben wird, ist ein Ideelles, das nicht in den
Dingen, sondern im Kiinstler liegt«. — In literarhistorischer Hinsicht kann demzufolge
Brinkmanns Diagnose geteilt werden: »Wir haben gesehen, wie sich Dichter im
19. Jahrhundert eben bei dem Versuch, das >Objekt« als >Objekt« zu isolieren, Wirklichkeit
illusionslos als konkrete, >objektivec Tatsdchlichkeit zu sehen und darzustellen und
iiber die >Subjektivitit« der romantisch-idealistischen Poesie hinauszukommen, in die
individuelle Subjektivitit verstricken. Das Jahrhundert der exakten Naturwissenschaft,
der quellengetreuen und wahrhaftigen Historie, des Positivismus, das Jahrhundert, das
nicht nur in der Geschichtsschreibung das >Selbst gleichsam ausléschen« wollte, um >nur
die Dinge reden zu lassen< und zu sehen, >wie es eigentlich gewesen« sei oder ist, kann das
seigentlichc Gewesene, das was >eigentliche ist, das Tatsichliche doch nur als subjektive
Illusion begreifen und darstellen« (Brinkmann 1966, S. 314).

97 Stfter PRA XIV, S. 219.

9 Goethe 1994, Bd. 12, S. 30: »Es scheint nicht tiberfliissig zu sein, genau anzuzeigen, was
wir uns bei diesen Worten [i.e. Nachahmung, Manier, Stil] denken, welche wir 6fters
brauchen werden. Denn wenn man sich gleich auch derselben schon lange in Schriften
bedient, wenn sie gleich durch theoretische Werke bestimmt zu sein scheinen, so braucht
doch jeder sie meistens in einem eigenen Sinn«. Vgl. dazu Kestenholz 1990.

99 Stifter PRA XIV, S.219: »Nach dem Gesagten ist uns Stil ein tberfliissiges Wort,
jedenfalls ist es ein gefihrlich vieldeutiges, und Unzihlige mogen sich darunter jene
Darstellungsweise denken, die sie fiir schon halten, oder gar, an die sie sich gewohnt
haben«.

100 Zur Begriffsgeschichte von »Stil« vgl. Soeffner/Raab 2010.

271

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dividuellen Eigentiimlichkeiten befreiten Darstellung konterkariert. Die
Ausarbeitung des Stils strebt nach Goethe zum héchsten Grad der kiinst-
lerischen Wiedergabe und vollzieht sich mit der affektiven Reinigung des
Subjekts.”’! In der Reihe der titelgebenden Begriffe, die eine hierarchi-
sche Ordnung von drei Verfahrensweisen gliedern, steht der »Stilc dem
asthetischen Wert nach tiber der >einfachen Nachahmung« und der >Ma-
nier<. Wahrend Letztere die duflere Welt im Gemiit des Kiinstlers schafft
und die Gegenstinde unter Absehung des Einzelnen einem je individuell
gefiihlten »groflen Ganzen« nach erfasst,'* versucht die simple Mimesis
die spezifische Partikularitit der Dinge blof§ »auf das genaueste« nachzu-
ahmen.'” Bereits dieser erste Grad der Darstellung, die der konkreten
Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt verpflichtet ist, setzt gleichsam »m
Vorhofe des Stils« einen »ruhig[ ]« disponierten und naturwissenschaftlich
vorgehenden Kiinstler voraus.'” Doch erst wenn dieser »durch genaues
und tiefes Studium der Gegenstinde« noch »reiner«, »ruhiger« und »gelas-
sener« operiert, kann er auf der Stufe affektbereinigter Apathie das Beson-
dere ohne Beimischung subjektiver Eindriicke einem allgemeinen Begriff
zuordnen.'”® Wihrend die naturalistische Mimesis eine »Oberfliche« von
wimmelnden Details wiedergibt, »ruht der Stil auf den tiefsten Grund-
festen der Erkenntnis, auf dem Wesen der Dinge, insofern uns erlaubt
ist, es in sichtbaren und greiflichen Gestalten zu erkennen«.'® Auf dieser
hochsten Stufe folgt Goethes Verschaltung von Asthetik und Epistemolo-
gie erneut der von Spinoza iibernommenen scentia intuitiva. Schon durch
den Umstand, dass der Stil ausschliefflich im Singular genannt wird, ad-
ressiert Goethe ein iiberindividuelles Ideal der Darstellung, die nicht nur
»alles Eigene ablegt, allgemein und objektiv« wird,'” sondern auch eine
Kunst der transparenten Mimesis einbegreift. Die dsthetische Kategorie
des absoluten Stils setzt sich insofern von der Tradition des Begriffs ab,
als Goethe eine von allen subjektiven Bedingtheiten gereinigte Erkennt-
nis und eine unsichtbare Wiedergabe anstrebt, damit sich das Wesen der
Dinge wie von selbst zeigen kann. Indem sie das Ethos der teilnahmslosen
Gelassenheit ins Zentrum ihrer Kunsttheorie ruckt, wirkt die klassische
Asthetik als >stilbildendes< Vorbild fiir die unterschiedlichsten Projekte in

101 Vgl. dazu Zumbusch 2012, S. 244f.

102 Goethe 1994, Bd. 12, S. 31.

103 Ebd., S. 30.

104 Ebd., S. 31. Zum Vergleich zwischen Kiinstler und Botaniker vgl. ebd., S. 33.

105 Ebd.

106 Ebd., S. 32f.

107 Kestenholz 1990, S. 46. Vgl. zum asthetischen »Anti-Subjektivismus« des klassischen
Goethe auch Wolf 2002; Wolf 2002a.

272

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Literatur des 19. Jahrhunderts: Flauberts »impassibilité«'® bezeugt
dies ebenso wie Stifters Streben nach Klarheit.

Nach Goethes Stilbegriff ist die Moglichkeit einer objektiven Darstellung
der Natur in einem entindividualisierten Subjekt zu suchen, das sich durch
eine kiithle und leidenschaftslose Distanzierung vom eigenen personlichen
Ich auszeichnet. Stifter folgt diesem Modell, indem er es forciert. In die-
sem Sinn sind die begriffspolitischen Verschiebungen bemerkenswert.
Mit dem Vokabular der zeitgendssischen Kunsttheorie konzipiert Stifter
die Mimesis als widerstreitendes Zusammenspiel von gegenstéindlichem
'Realismus< und verklirendem >Idealismus<. Den Fluchtpunkt der Aus-
fuhrungen bildet auch hier eine neutrale Darstellungsweise, die zur vol-
ligen Objektivierung des Geschehens eine depersonalisierte Position ver-
langt. Stifter vermeidet den Ausdruck >Stilc zum einen aus Griinden der
Missverstiandlichkeit, weil die begriffsgeschichtliche Tradition wegen der
Heterogenitat der kursierenden Bestimmungen ein uneinheitliches Bild
bietet. Zum anderen héngt Stifters Absage jedoch damit zusammen, dass
er den Fokus auf die Mittelbarkeit der Wiedergabe restlos auszublenden
versucht, damit die Selbstprasentation der Dinge nicht als Ergebnis einer
besonderen Kunst betrachtet werden kénnte. Auch hinsichtlich der -Ma-
nier< verurteilt Stifter das individuelle Moment im Akt des Darstellens
schirfer als Goethe. Wihrend dieser ihr immerhin die Leistung beschei-
nigt, auf dem Weg der fortschreitenden Abstraktion die mannigfaltigen
Einzelheiten der einfachen Nachahmung in einem zwar realititsfernen,
aber sinnvollen Ganzen zusammenzufassen, hilt Stifter das Manierierte
fiir en Modephdnomen. Unter dem Zwang, immer »besonders sein zu
wollen«, leide die ungetriibte Wiedergabe der Sachen.'” Demgegeniiber
soll sich der apathische Kunstler zurticknehmen und die Schranken sei-
ner Subjektivitit ablegen, damit die Wirklichkeit als sie selbst zugénglich
wird.""" In der Forderung, die Natur frei von allen subjektiven Farbungen
wahrzunehmen, sortiert Stifter die realititsgetreue Darstellung ebenso wie
Goethe im Sinne zweier Stufen: Erstens orientiert sich der Naturalismus
en détail an der Besonderheit der konkreten Erscheinungswelt (-einfache
Nachahmung(), und zweitens muss das Wesen der Dinge durch Abstrak-
tion vor Augen gestellt werden (Stil). Unter dem Etikett des >Idealismus«
verfolgt zwar auch Stifter eine Vollendung des klassischen Stils, doch wird
im Begriff des >Realismus« die prosaische Abbildung der Natur als unab-

108 Vgl. zu Flauberts Affektpolitik: Koppenfels 2007.
109 Stifter PRA XVII, S. 250.
110 Vel. auch Begemann 1995, S. 370.

273

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dingbare Grundlage fiir die Intuition einer wahren Kunst berticksichtigt
und dem asthetischen Programm integriert. Da die Verklarung Stifter zu-
folge die gegenstindlich genaue Darstellung erst als Supplement kront,
richtet sich der blofie >Realismus< nicht nur nach einer héheren Tendenz,
sondern versetzt das Konzept der Mimesis zugleich in eine unverséhnbare
innere Spannung.'!!

Vor dem Hintergrund dieses Konflikts zwischen Konkretion und Abstrak-
tion ist die Forderung nach asthetischer Objektivitit in einen doppelten
Bezugsrahmen zu stellen.'”? Der Intention nach zielt die »Ehrfurcht vor
den Dingen« auf das, was ihnen der »Wesenheit geméf3« ist und einen on-
tologischen Vorrang behauptet.!”® Doch impliziert diese Haltung, wie sie
der Freiherr von Risach mit stillschweigendem Bezug auf den klassischen
Goethe formuliert, die Weigerung, das sinnlich Wahrnehmbare apriorisch
auf allgemeine Begriffe zu reduzieren und in trockener Theorie verfiigbar
zu machen.'* Deshalb ist der Kiinstler zum anderen dazu angehalten, wie
Stifter in Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers ausfiihrt, die »Erscheinung
der Menschheit und die Natur so reich auf[zu]fassen, als es nur immer
moglich ist«, geht das Wesen der Gegenstinde doch »nur durch [deren]
wechselseitige Beleuchtung immer klarer hervor«!*> Weil das beseelte
Ganze der Totalitit nach fir Stifter weder vor- noch darstellbar ist, bleibt
die Hoffnung, dass es in der prazisen Wahrnehmung einzelner Dinge zu
erahnen ist und dem Abstrakten gleichsam eine konkrete Basis verschafft
wird. Diese protophdanomenlogische Aufwertung der wubertas aesthetica
zieht bei Stifter die Forderung nach sich, der Kiinstler habe die gegebene
Wirklichkeit wie ein leidenschaftsloser Naturforscher (sinnlich) zu »beob-
achten« und (intellektuell) zu »befragen«.!'® Parallel zu den Maximen der
modernen Naturwissenschaften und dem aufkommenden Historismus
verlangt Stifters Asthetik die Neutralisierung des Subjekts fiir eine ob-
jektive Wiedergabe der Dinge. Der antinomischen Struktur des Wissens

11 Mit der Aufwertung der Wirklichkeit als Mafistab des »idealen Realismus« agiert Stifter
die Spannungen aus, die der Mimesis auch von der zeitgendssischen Asthetik Vischers
verleiht werden (vgl. Vischer 1996, Bd. III, S. 97).

12 Vgl. Weiss 1969, S. 213.

13 Stifter HKG 4/3, S. 145.

114 Ebd., S.142f: »Von Kindheit an hatte ich einen Trieb zur Hervorbringung von
Dingen, die sinnlich wahrnehmbar sind. Blofie Bezichungen und Verhiltnisse sowie die
Abzichung von Begriffen hatten fir mich wenig Werth [...]. Ja die Worte, die einen
Gegenstand sinnlich vorstellbar bezeichneten, waren mir weit lieber als die, welche ithn
nur allgemein angaben«.

15 Stifter HKG 8/1, S. 36.

116 Ebd.

274

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gemafd vereinigt die sachliche Mimesis jedoch gegenstrebende Elemente.
Einerseits bezweckt »das treueste Studium der Natur«'?” die Einsicht in
die notwendigen Prinzipien hinter den Erscheinungen. Andererseits treten
die Dinge auch nach Mafigabe einer positivistischen Betrachtung und das
heifdt: in der mannigfaltigen und potenziell kontingenten Fiille der Phino-
mene hervor. Diese >konkrete Objektivitit, die dem materialen Interesse
des empirisch gewissenhaften Beobachters entspringt und der additiven
Reihung von Singularitéten nach dem Modell der offenen Sammlung ge-
horcht, vollendet sich fiir Stifter wealiter erst mit der »abstrakten Objek-
tivititc durch die Anerkennung universaler Gesetze."'® Im Vergleich mit
Goethe ist Stifter entschiedener an kausalen und rational erschlieflbaren
Regelmifligkeiten interessiert und sieht von der Kategorie des >Urphéno-
mens« ab,'? wie etwa die programmatische Vorrede zu den Bunte[n] Steine[n)
mit der Begeisterung fiir Newtons Naturgesetze am Beispiel der Elektrizi-
tat oder des Magnetismus belegt.'*

Die Forschung hat mehrfach herausgestellt, dass die wiederkehrende
Analogisierung von Wissenschaft und Kunst bei Stifter im Zeichen der
Koexistenz konkurrierender Paradigmen wihrend der Restaurationszeit
steht.'*! Bereits in Kremsmiinster, wo Stifter das Gymnasium besucht, ist
das vorherrschende christlich-metaphysische Naturverstiandnis von einem
sakularen Ansatz begleitet, an der Wiener Universitit ist die allmahliche
Durchsetzung der exakten Wissenschaften fur den jungen Autor noch
spurbarer.'” Wie sein akademischer Lehrer und Mentor Andreas Baum-
gartner, dessen Nafurlehre 1824 erstmals erscheint und bis in die Mitte
der 1840er-Jahre immer wieder aufgelegt wird, nimmt Stifter die positi-
vistische Methode auf, ohne jedoch die Frage nach dem Wesen der Din-
ge beiseite zu schieben.'” Durch den Kontrast zwischen der Suche nach
tibersinnlichen Letztursachen und der Einsicht in die Unabdingbarkeit
empirischer Erkenntnis verkniipft der Wiener Physiker das klassische mit
einem modernen Wissenschaftsverstandnis. Im Lichte der exakten Natur-
wissenschaften wird jedoch auch fiir Stifter der metaphysische Anspruch
zum Problem. Wie Risach mit Bezug auf die neueren Verfahren festhilt,

17 Stifter PRA XIV, S. 95.

118 Vgl. fiir das Programm einer Uberwindung der >konkreten< durch eine sabstrakte
Objektivitit: Selge 1976, S. 82f.

119 Vgl. ebd,, S. 13.

120 Stifter HKG 2/2, S. 10f.

121 Vgl. v.a. Selge 1976; Ritzer 2002; Begemann 2002; Braun 2006; Ritzer 2007; Gamper/
Wagner 2009.

122 Vgl. Begemann 2002.

123 Ebd., S. 117. - Zu Baumgartner vgl. ausfihrlich Braun 2006, S. 52-63.

275

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fithren die »Wege des Beobachtens und der Versuche« zum Einzelnen und
konnen das Allgemeine im Sinne der naturphilosophischen Spekulation
nicht voraussetzen. Weil die neuen Wissenschaften ein »unendlich« of-
fenes Feld aufreiflen,'” miissen nun die »kleinsten Dinge« berticksichtigt
werden, ohne dass man vorab wissen kann, »wie sie mit den gréfleren
zusammenhingen«.'” Durch die Anerkennung einer konstitutiven Un-
abschlieflbarkeit der menschlichen Erkenntnis markiert Risach eine Dis-
junktion des Wissens, das bei fortschreitender Aneignung der Welt zu-
gleich in Einzelteile zerfillt."*® Dieser stillen Krise des Allgemeinen, mit
der die Moglichkeit einer wesenhaften Erkenntnis ebenso wie die Vor-
stellung einer verniinftig geordneten Natur zur Diskussion steht, wird die
ganz und gar aufklirerische Hoffnung entgegengesetzt, dass Mensch und
Natur auf der Grundlage wissenschaftlich erfasster Gesetze in einer nicht
néher bestimmbaren Zukunft harmonisch zusammenleben werden.'*” Die
in der Metternich-Zeit staatlich auferlegte Ankniipfung an die Leibniz’-
Wolff’sche Weltanschauung scheint bei Stifter ebenso wie bei Baumgart-
ner den beruhigenden Rahmen fiir ein naturwissenschaftliches Erkennen
zu liefern, das seine Basis nach dem Verfahren der Induktion nicht ins All-
gemeine, sondern ins Konkrete verlegt.'?® Doch wo die Empirie als Fun-
dament einer metaphysischen Ordnungsidee fungieren soll, ist das damit
verbundene Sinnversprechen an eine unendliche Arbeit delegiert und der
Struktur eines ewigen Aufschubs ausgesetzt.'?* Stifter ist ein Leibnizianer,
der sich mit den Mitteln der Vernunft, aber ohne Glauben an eine prista-
bilierte Harmonie in der Welt zurechtzufinden versucht.
In diesem Sinn nimmt Stifters Asthetik der Objektivitit die rationale Me-
thode der deutlichen Erkenntnis auf, damit die in ihrer Gleichgiiltigkeit
gegeniiber dem Menschen als sinnlos und katastrophisch erfahrene Wirk-
lichkeit wenigstens teilweise geordnet werden kann.”®* Als gilte es, die
schmerzhaften Erfahrungen der Kontingenz durch den Nachweis einer
stimmigen Gesetzmafligkeit kognitiv zu therapieren, geht das Streben
nach Klarheit in den Dingen mit den naturwissenschaftlichen Methoden
des genauen Beobachtens und Sammelns dahin, »Vermischtes zu entmi-
schen, gestaltlose ozeanische Elemente zu gliedern« und das Gefiihl der
124 Stifter HKG 4/1, S. 124.
125 Fbd.,, S. 123.
126 Vgl. hierzu Irmscher 1971, S. 22.
127 In diesem integrativen Sinn wird Stifters Orientierung an den Naturwissenschaften aus-
gelegt von: Selge 1976; Ritzer 2002 u. 2007; Braun 2006.
128 Vgl. hierzu Braun 2006, S. 60f.

129 Begemann 2002, S. 113.
130 Vgl. Begemann 1995, S. 117.

276

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Desorientierung »durch den Entwurf emner [...] Totalitdt« abzukiihlen.'!
Stifters Konzeption der Mimesis folgt somit einer naturwissenschaftlich
inspirierten Induktion vom empirisch Kleinen und Kleinsten zu einem
Allgemeinen, das zwar unerreichbar bleibt, aber nichtsdestotrotz als ide-
ales Ziel gilt."*> Da dem Asthetischen die hochste Aufgabe zukommt, das
zu versammeln, was die Wissenschaft in Einzelteile zerlegt, wird die Kunst
programmatisch an die Grenzen der Reprisentation gefithrt. Wo Stifter
als Kritiker etwa in einem Kupferstich die »Liebe zur Objectivitit« hervor-
hebt, muss die Seele des Ganzen deshalb ungenannt bleiben. Stattdessen
tastet der niichterne Blick die »Oberflichen« der abgebildeten »Stoffe« Teil
fir Teil ab und prift die Wiedergabe am Kriterium der Naturwahrheit.'
Charakteristischerweise tritt gerade in der minutiésen Wahrnehmung des
Details die technische Faktur des Kunstwerks hervor: »Die Aetzung der
Platte gibt dem Stiche in den Schatten eine Untertuschung, die die Durch-
sichtigkeit gefdhrdet, welche wirklich in den tiefsten Schattenstellen, in
denen in der Wirklichkeit das menschliche Auge noch immer etwas sicht,
verschwindet, wodurch die Schatten nicht Schatten, sondern dunkle Fle-
cken sind«.”** Wie Stifter festhilt, ist die Durchsichtigkeit der objektiven
Darstellung etwas, das mehr oder weniger gut gemacht wird, also ein hand-
werkliches Geschick im Umgang mit den kiinstlerischen Mitteln erfor-
dert.

Poetik der Transparenz

Stifters Asthetik der Klarheit kennzeichnet ein Kunstverstindnis, das zwar
eine Invisibilisierung des Mediums fordert, diesen Anspruch aber im Wis-
sen formuliert, dass vollkommene Transparenz ein unerreichbares Ideal
bleibt. Beispielhaft evoziert der Trost-Brief an Heckenast, wie gesehen, eine
»zarte Durchsichtigkeit der Dinge«!*> und bekundet im Register des sinnlich

181 Vgl. ebd., S. 47.

182 Vgl. auch Laufhiitte 2000, S. 72f.

183 Vgl. den Bericht tiber den oberdsterreichischen Kunstverein von 1852 in: Stifter
PRA XIV, S. 30-33, hier S. 31: »Die Oberflichen der Stoffe hat der Kiinstler mit dem
anpassenden wechselnden Vortrage behandelt von der feinen menschlichen Haut in
ithren Abstufungen angefangen auf die Leibwiésche des Marktschreiers herab, auf seinen
Rock, auf Linnen, Tiicher, Rocke der Weiber, auf die Stoffe an Méannerkleidern bis auf
die Mintel der Croaten, von denen der des Knaben grofier ist, als der des Mannes. Man
betrachte nur die Stoffe an demselben und an verschiedenen Kleidern, mit welcher Liebe
zur Objecitivitit sich der Kinstler den Abwechslungen und Abstufungen hingegeben
hat«.

134 Ebd., S. 32.

135 Ebd. XVIIL, S. 327 (Hervorh. d. Verf).

277

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wahrnehmbaren ein allenthalben waches Bewusstsein fiir die konstituti-
ve Mittelbarkeit der Phdnomene. In dieser mediendsthetischen Perspektive
schliefit Stifter wiederum an die Eckpunkte des 18. Jahrhunderts an. Nicht
nur versucht er mithilfe einer von Affekten bereinigten Vernunft tiberschau-
bare Ordnungen in der als verworren empfundenen Welt zu etablieren und
schreibt seinen Figuren zur Stabilisierung des Sittengesetzes »Aufklarung
[als] eigentlich menschliche Aufgabe« vor.'*¢ Nicht nur verschaltet er mit
den naturwissenschaftlichen Motiven seiner Texte Asthetik und Gnoseo-
logie, indem erstere die Liicken der letzteren supplementiert und am epi-
stemischen Prozess insofern teilnimmit, als begriffliche Abstraktion auf die
Basis sinnlicher Wahrnehmungen gestellt wird.'”” Obwohl Stifter die im
Vernunftzeitalter weitgehend dominierende Zuversicht nicht teilt, dass sich
das Wissen zu emner Gesamtheit schlieflen kann, folgt er dem Leitstern der
Aufklarung auch dort, wo der Traum von der Vollendung der Erkenntnis
bei Leibniz und Wolff zur Begriindung einer Semiotik des transparenten
Zeichens gefiihrt hat (cognitio symbolica) und sich das Projekt der stufenweise
bis zur Deutlichkeit voranschreitenden Klarheit in der Frage nach »einer
spezifischen Okonomie der Mittel« konzentriert.'s8

Der Trost-Brief an den Verleger kann erneut als reprasentativer Beleg he-
rangezogen werden, verweist das Schreiben doch nicht nur auf das Ethos
eines niichtern-sachlichen Blicks, sondern auch wiederholt auf die eige-
ne mediale Ausstattung. Zum einen nimmt Stifter Heckenasts Nachricht
vom Verscheiden der Gattin so zur Hand, dass er das schone Herz des
Trauernden nicht etwa nur dem semantischen Gehalt der Worte nach,
sondern zuallererst in den »Schriftziigen« wahrnimmt."* Wie Uber Stand
und Wiirde des Schrifistellers dokumentiert, begreift Stifter Sprache in der
konkreten Gestalt »der Rede oder der Schrift« als »materiellen Kérper«
und nimmt an, dass aus »jedem Teilchen und Faserchen« die Seele des Ur-
hebers »herausleuchtet«.!* Zum anderen wird die Schwierigkeit beim Ver-

186 Irmscher 1971, S. 111. — Bereits die zeitgenossische Rezeption hilt fest: »Schon dem
jungen Stifter ist die Vernunft die sittliche Muse« (Enzinger 1968, S. 311).

137 Vgl. allgemeiner formuliert Mayer 2001, S. 7: »Stifters Texte sind daher Experimente der
Erkenntnis«.

138 Schneider 2010, S. 269.

139 Stifter PRA XVIII, S. 324: »Der Mann, der ihn geschrieben, obwohl ich ihn lingst
geachtet und geliebt habe, ist mir plétzlich um vieles theurer geworden, da mir in seinen
Schriftziigen ein so schones Herz in dem schonen Schmerz um die verlorne geliebte und
hochgeachtete Gattin entgegen gekommen ware.

140 Vgl. die auf Schiller zuriickgreifenden Ausfithrungen in Uber Stand und Wiirde des
Schrifistellers in Stifter HKG 8/1, S. 37: »Die ganze Innerlichkeit eines Menschen ist es
zuletzt, welche seinem Werke das Siegel und den Geist aufdriickt«.

278

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fassen des Briefs konstatiert und dem Akt des Schreibens eine produktive
Rolle bei der »allmihlichen Verfertigung der Gedanken« bescheinigt.'*!
Dieses Ausstellen der Materialitit widerspricht dem programmatischen
Anspruch nur vordergriindig. Zwar hat Stifter generell Kunstwerke im Vi-
sier, die um der Selbstprasentation der Gegenstande willen den Eindruck
erwecken sollen, nicht hergestellt worden zu sein — man soll regelrecht
vergessen, »daf} jemand da ist, der das Ding gemacht hat«.!*? Doch ist
das Selbstverstindnis des Autors von der Erfahrung gepragt, dass dieser
Effekt das Ergebnis eines miihseligen Prozesses darstellt: »Was dem Leser
das Einfachste und Natiirlichste scheint, ist das Werk der gréfiten Kunst
und Sorgfalt, wer es anders meint, der versteht von Kunst und ihren Her-
vorbringungen nichts«.'*3

Stifter hat seine vornehmlich an der Malerei gewonnenen &sthetischen
Mafistabe auch an die eigenen Texte angelegt. Die Tatsache, dass er die
Mittel der Dichtung bevorzugt, weil sie »mit dem unsichtbaren Worte
leichter die Seele bringen« und daher geistiger als die schwerfélligen Er-
zeugnisse der bildenden Kiinste wirken,'** sollte nicht dariiber hinwegtiu-
schen, dass sein Schreiben tiberall mit den Bedingtheiten der Produktion
ringt. Zum Zweck einer Literatur, die sich den Gegenstinden mit dem
Ziel verschreibt, das Innenleben des Subjekts zu heilen, verfolgt Stifter
eine >Kunst« der Transparenz als Arbeit am Medium der Schrift. Wo der
Autor damit kokettiert, seine Texte nicht gemacht, sondern bereits Vor-
findliches ungefiltert wiedergegeben zu haben,'*® kaschiert er die oftmals
extrem aufwendigen und tiber Jahre sich hinziehenden Schreibprozesse,

141 Stifter PRA XVIII, S. 325: »Ich achte und liebe Sie zu sehr, um mit Gemeinplétzen zu
antworten, und konnte mein Denken nicht einkleiden, ja das Denken wurde durch das
Einkleidenwollen erst recht geweckt«.

142 Ebd. XIX, S. 32 (an Heckenast, 20. Juli 1857).

143 Ebd. XVIII, S. 119 (an Heckenast, 24. Oktober 1852).

144 Vgl. ebd., XIV, S. 172f.: »[...] die Mittel beider Kiinste sind eben sehr verschieden, es
mufite nur die Unendlichkeit des Malers grofier sein als die des Dichters, daf3 er uns den
Dichter umdichtend seine eigene Unendlichkeit mit seinen eigenen Mitteln bréchte. Der
Dichter bringt mit dem unsichtbaren Worte leichter die Seele, schwerer den Kérper; aber
er muf} ihn bringen, der Maler mit der sichtbaren Linie leichter den Kérper, schwerer
die Seele; aber wir fordern sie auch von thm. Der duftige Zauber grofier Dichter ist ein
anderer als der plastische grofier Maler, und in Goethe ist er so zart, so fest begriindet
und nur ihm eigenartig, dafl er kaum in der bildenden Kunst erreichbar sein diirfte, am
ersten noch in Marmor«.

145 Ebd. XVIIL, S. 94 (an Louise von Eichendorff, 23. Mirz 1852): »[...] und ich kann
Gott nicht genug danken, daf§ er mir ins Herz gegeben hat, die Feder zu nehmen,
und die Dinge nieder zu schreiben, wie sie mir ungefihr im Gemiite waren. Ich habe
wirklich kein Verdienst an meinen Arbeiten, ich habe nichts gemacht, ich habe nur das
Vorhandene ausgeplauderte.

279

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die nicht nur dazu gefiithrt haben, dass viele Erzihlungen in mehreren Fas-
sungen vorliegen, sondern die bisweilen auch penibel dem téglichen, nach
Manuskriptseiten und Buchstaben abgezihlten Pensum gemifl dokumen-
tiert werden.'*® Die affekt6konomische Selbstkontrolle konditioniert eine
umfassende Disziplinierung des Produktionsvorgangs, dessen Eigenwil-
ligkeiten sich jedoch immer wieder quer zu den Intentionen des Autors
stellen: »Das ist das Elend, daf} man nicht kann, was man mochte«, '
Stifters Wunsch nach einer transparenten Mimesis gehorcht dem Modell
einer sich selbst auflésenden Reprisentation, das mit geradezu »manischer
Obsession« verfolgt wird."*® Gemaf} dieser Anstrengung richtet sich Stif-
ters Poetik mit der "Entromantisierung: seiner Texte immer radikaler nach
dem rhetorischen Muster der perspicuitas, das traditionell die Méglichkeit
einer durchsichtigen Darstellung verspricht. Diese Tendenz, die fir den
Eindruck eines »extrem rationalistischen Erzahlwerks« ausschlaggebend
ist,'* pointiert eine Stelle aus der Mappe meines Urgrofsvaters:

Anfangs war es mir dufierst schwer, die Schrift zu entrithseln entwirren, dann
aber wurde sie mir immer bekannter, und endlich konnte ich sie wie eine ziemlich
deutliche lesen. [...] Ich begann, die ersten Bldtter in unsere Schrift und-Sprache
zu Gibertragen.'>

Die romantisch anmutende Schreibszene kann hinsichtlich der mehr als
20 Jahre wihrenden Arbeit an der in vier Fassungen vorliegenden Erzih-
lung als mise en abyme gelten.” Gezeigt wird ein Schreiber, der sich mit
den unleserlichen Ziigen aus dem Lederbuch des Doktor Augustinus kon-
frontiert sieht. Beim Versuch, den Text zu iibertragen, orientiert sich der

146 Vgl. das Heft mit dem Titel »Seiten- und Bogenrechnung fiir die Mappe meines
Urgrofivaters — am 23. Janner 1864 die Umarbeitung und der Abschluf} dieses Werkes
begonnen - Studienformat 1 Bogen = 24 Seiten — 1 Seite = 966 Buchstaben - Linz am
23. Janner 1864« teilweise wiedergegeben in Stifter 1987, Kommentar S. 15-33.

147 Stifter PRA XIX, S. 284 (an Heckenast, 8. Juni 1861). Vgl. auch ebd. XVIIL, S. 92 (an
Heckenast, 29. Februar 1852): »Das versprechen und dann leider nicht fertig werden,
hat seinen Grund in lediglicher Selbsttauschung, und es bleibt kein Mittel als in Zukunft
nur das fertige Manuskript zu tibergebenc.

148 Adorno 1998a, S. 37. Im Gefolge vgl. auch: Koschorke/Ammer 1987, S. 717; Schneider
2010, S. 270.

149 Sebald 1985, S. 22.

150 Stifter 1987, Transkription S. 20.

151 Im Brief an Heckenast vom 16. Februar 1847 motiviert Stifter die Wiederaufnahme der
1841 erstmals erschienenen und im Rahmen der Studien tiberarbeiteten Mappe damit,
dass die Form noch nicht dem Klarheitsideal entspreche: »Das Buch gefallt mir nicht. Es
ist so schon, so tief, so lieb in mir gewesen, es kénnte in der Art hold und eigenthtimlich
und durftig sein wie das Haidedorf, aber tiefer, korniger, groflartiger und dann ganz rein
und klar und durchsichtig in der Form« (Stifter PRA XVII, S. 208).

280

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erzdhler nicht an einer tieferen Wahrheit, die »entratselt« werden konn-
te, wie die auf 1867 datierbare letzte Uberarbeitung in der Streichung
nahelegt. Ohne sich vorab von einem hermeneutischen Eifer leiten zu
lassen, versucht der Leser vielmehr, an der Oberfliche des Textes diskrete
Zeichen zu erkennen und das Durcheinander mit klaren Unterscheidun-
gen zu entwirrens, bis der Text »deutlich« entziffert ist und abgeschrieben
werden kann. So justiert Stifter sein Vokabular nach dem Begriffsinventar
des 18. Jahrhunderts und inszeniert sein eigenes Schreiben als graduell an-
steigende Aufkldrungsarbeit. Das rationalistische Denken, das er auf diese
Weise weiterfiihrt, prallt jedoch an der materialen Dimension der Zeichen
ab. Wie die Grundschicht von Stifters Manuskript erkennen lisst, treten
»Schrift« und >Sprache«, Graphem und Bedeutung auseinander. Die Deut-
lichkeit, die auf die grafische Artikulation bezogen wird, erstreckt sich
markanterweise nicht auf die semantische Durchsichtigkeit des Textes. Im
Zeichen dieser Disjunktion, die man modern nennen kann und die Stifters
Reflexion auf Deutlichkeit grundlegend prégt, kann seine Poetik der Ent-
wirrung zum Schluss dieses einfithrenden Kapitels den groben Umrissen
nach abgesteckt werden.

1. Instlistischer Hinsicht (perspicuitas in verbis) ist Stifters Schreibweise von
der zweiten Hilfte der 1840er-Jahre an zusehends durch das rhetori-
sche Ideal der durchsichtigen Rede geprigt. Das Streben nach Klar-
heit, das er mit dem im Eingang dieses Kapitels erérterten Brief an
den Verleger vom Herbst 1861 vortragt, beschrankt sich nicht nur
darauf, den Plan einer affektkontrollierten Hinwendung zur Aufien-
welt aufzustellen, sondern betrifft auch die schlichte Nuichternheit der
Aussage selbst (»Seit meiner Kindhett ist es mir eigen gewesen, nach Klarheit
e streben, in der fugend nach Klarheit in den Dingen, spiter nach Klarheit in
mir. Unklarheit in mir selber ist mir das peimgendste Gefiihl¢). Die wenigen,
prizise abgemessenen Worte, mit denen das Vorhaben lakonisch auf
den Punkt gebracht wird, spiegeln dieses nicht nur wider, sondern rea-
lisieren es zugleich und sind deshalb auch auf die textuelle Performanz
zu beziehen. Am Ethos eines selbstbeherrschten Daseins orientiert,
tibt sich Stifter in eine apathische Ruhe ein, die auf dem Wege des
Schreibens tiberhaupt erst hergestellt werden muss. Zu diesem Zweck
folgt die Briefstelle den Vorgaben der leidenschaftslosen perspicuitas, die
eine Rede ohne tiberfliissiges Schmuckwerk vorsehen und im Dienst
einer indikativischen Sprache stehen. Nicht nur ist der Satzbau von
einer in den spaten Texten vorherrschenden parataktischen Einfach-

281

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

152
153
154
155
156

157
158

heit geprégt, der die verschachtelten Konstruktionen des Frihwerks
ablost und mit der regelmiflig zdsurierten Aneinanderrethung kurzer
Syntagmen ebenso unmissverstindlich wie ausgewogen wirkt."”> Auch
das Fehlen des Konjunktivs ist beispielhaft fiir Stifters Versuch, die
Produktivitit der Fantasie auszuschalten und romantische Verirrungen
hinter sich zu lassen.'® Damit die Dinge referiert werden kénnen, wie
sie sind, neigt einerseits der zunehmend asketische Gebrauch der Ad-
jektive dazu, die Substantive nicht auszuschmiicken, sondern um der
Genauigkeit willen differenzierter zu kennzeichnen (vdas peinigendste Ge-
Jiihl¢). Andererseits rationalisiert Stifter nebst Satzbau und Wortschatz
auch die Bildlichkeit der Sprache. Indem es den zentralen Ausdruck
terminologisch der aufklarerischen Gnoseologie entlehnt (»Klarheitc),
veranschaulicht das Schreiben an Heckenast die Anstrengung, die Tro-
pik sukzessive aus den Texten zu streichen und die Worter auf eine
eigentliche Bedeutung festzulegen. Demgemaf} operiert der spéte Stif-
ter vorzugsweise mit dem logisch nachvollziehbareren Verfahren des
Vergleichs'** oder bemiiht sich, das blole Nomen nach dem Modell ei-
ner univoken Namenssprache zu verwenden und dem Rang eines Be-
griffs gleichzustellen.'®® Der Intention nach will dieser spartanische Stil
die kiinstlerische Gestaltungskraft domestizieren und den Gegenstand
der Rede gemaf} der Frage fixieren: »Was ist er?«'% Stifters Ambition
nach Klarheit spitzt sich mit der insistenten Verwendung des Verbums
ssein< zu, das neben der Funktion als Hilfsverb auch zum Ausdruck der
bloflen Existenz eingesetzt wird und definitorischen Charakter erhalt.
Durch diesen »ontologischen Stil«,*” der eine in hohem Mafie >trocke-
ne< Schreibweise hervorbringt, wird zwar ein metaphysischer Horizont
angesteuert, doch bleibt bei der blofien Feststellung des Faktischen die
Frage offen, ob »tiber die woértliche Bedeutung hinaus« ein wesenhafter
Sinnzusammenhang eingefangen wird.'*® Wegen dieses Hangs zur kar-

Vgl. hierzu Bertram 1966, S. 92; Dehn 1969, S. 41.

Vgl. auch Dehn 1969, S. 44.

Vgl. Begemann 1995, S. 160f.

Vgl. Blaukopf 1998, S. 13.

Vel. Stfter PRA, XIX S. 223f. (Brief an Heckenast, 7. Marz 1860: »Der Unterschied

zwischen einem Fantasiestoff und einem gegebenen ist fiir mich ungeheuer. [...] Im
Hochwalde habe ich die Geschichte als leichtsinniger junger Mensch tiber das Knie
gebrochen, und sie dann in die Schubficher meiner Fantasie hinein gepfropft. [...] Jetzt

[mit Bezug auf den Witiko] steht mir das Geschehene fast wie ein erfurchtgebietender Fels
vor Augen, und die Frage ist jetzt nicht mehr die: >was will ich mit thm thun? sondern:
was st erPe.

Vgl. Stern 1968, S. 114.

Aspetsberger (1966, hier S. 37) bejaht diese Frage, wihrend Swales (1987) sie offen lasst.

282

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

159
160

161

162

gen Vereinfachung sind Stifters spite Schriften von den Zeitgenossen
immer wieder als »kunstlos« abgewertet worden.'” Tatséchlich kann
der Brief an Heckenast eine pedantisch und monotone Differenzie-
rungstitigkeit bezeugen, die in ihrer begrifflichen Abstraktheit unfass-
lich wirkt.

Das Bestreben, sich so deutlich wie méglich auszudriicken, zeitigt zu-
dem eine Sprache, die nicht ohne diskreten Schmuck auskommt und
mit den Wiederholungen (Klarheit, Klarheit, Klarheit, Unklarheit; mir, in
mar, in mir, mir; ist, 1sf) in den Sog einer tautologischen Struktur gerit.'®
Zum Zweck einer unzweideutigen Aussage verldsst sich der spate Stif-
ter auf ein minimiertes Vokabular, das immer wieder dasselbe mitteilt
und dabei den Sinn der Worter irritierenderweise sowohl bekraftigt
als auch entleert, wiederholt man doch nur das, was nicht deutlich ge-
nug ist.'! Der Eindruck eines solchen mitunter mechanisch wirkenden
Sprechens wird durch die Tatsache verstarkt, dass Stifter sein dstheti-
sches Programm als Zitat vortragt und Goethe somit echohaft nach-
hallen lasst.'®* Beim Epigonen erzeugt der Wunsch nach Transparenz
eine zunchmend ostentative Redundanz, die einen opaken Schleier
tiber das Gesagte wirft. Gegen den entschiedenen Willen des Autors
fuhren Stifters Texte die Rhetorik der Aufklarung dazu, dass sich das
Band zwischen der materialen Aufierlichkeit des Wortes und der Signi-
fikanz lockert. In der ebenso niichternen wie exzessiven Anstrengung,
distinkt zu gliedern, unterlduft Stifter ein Schreiben, das insofern be-
fremdet, als es alles beim Namen nennt und doch offen lisst, ob die re-
ferenzielle Geste tiber die rekursive Struktur der Zeichen hinaus Sinn
erzeugt. Die Unklarheit, die Stifter als das quélendste Gefiihl présent
hat, meint auch eine nicht aufzulésende Intransparenz der Sprache.
Die Rhetorik der Durchsichtigkeit prigt Stifters Schreiben auch im
Hinblick auf die narrative Komposition (perspicuitas in rebus). Der An-
spruch auf sachliche Darstellung hat eine zunehmende Neutralisierung
der Erzahlerfiguren zur Folge. Der Abstand zum Frithwerk ist nicht
nur anhand der stilistischen Abkiihlung der Texte, sondern auch dar-
an bemerkbar, dass die narrative Vermittlungsinstanz bis zur Unkennt-

Enzinger 1968, S. 276.

Vgl. zu Stifters Tautologien: Aspetsberger 1966; Swales 1987; Koschorke/Ammer 1987;
Naumann 1998.

Vel. zur Wiederholung als Figur der Verdeutlichung: Quintilian, Just. Orat. VIII 2, 23.
Gilles Deleuze wird davon ableiten: »Man wiederholt, weil man nicht versteht« (Deleuze
1992, S. 338).

Vgl. zu den Wiederholungsstrukturen bei Stifter mit Blick auf den »Zitatcharakter des
Gesamtwerks«: Blasberg 1998, S. 56-80, hier S. 66.

283

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

163
164

165
166

167

168

169
170

lichkeit zurtickgenommen wird. Mit dieser >Entindividualisierung« des
Subjekts, die den Produktionsprozessen ein regelrechtes »Wegschrei-
ben des [besonderen] Ich« auftragt,'®® nimmt Stifter zum einen zeitge-
nossische Tendenzen in Geschichtsschreibung und Naturwissenschaft
auf.’®* Der Wechsel vom auktorialen Standpunkt zum extern fokali-
sierten Modus favorisiert eine Auflensicht, die sich auf die neutrale
Wiedergabe des Sichtbaren beschrankt, die Figurenpsychologie aus-
blendet und sich auf die Darstellung von positiv registrierbaren Ober-
flachen konzentriert.!™ Der antirhetorischen Geste des Positivismus
und des Historismus zum Trotz folgt die apathische Prosa einem ge-
netischen Erzdhlprinzip, dessen Durchsichtigkeit der antiken Stillehre
gemafl darin besteht, die narratio im Sinne eines ebenso nattrlichen
wie linearen Fortgangs des Geschehens zu gestalten und gleichsam zu
beruhigen.'®® Zum anderen nimmt sich Stifters gegenstandsorientier-
te Darstellung mit ithrem »aufklérerischen [...] Bestreben« das antike
Vorbild epischer Einfachheit zum Mafistab.'” Mit Homer steht ein Er-
zahlwerk vor Augen, das Stifter als »naiv und objectiv« qualifiziert und
vom modernen Manierismus absetzt.'® Der homerische Realismus,
der sich Erich Auerbach zufolge durch »ausformende Beschreibung,
gleichmiflige Beleuchtung, lickenlose Verbindung, freie Aussprache,
Vordergriindlichkeit, Eindeutigkeit, Beschrankung im Geschichtlich-
Entwickelnden und im Menschlich-Problematischen« auszeichnet und
nicht als Abbildung einer vorfindlichen Wirklichkeit, sondern als sti-
listischer Effekt der poetischen Mimesis zu verstehen ist,'® gilt Stifter
ebenso wie der realistischen Romantheorie der Zeit als Vorbild >epi-
scher Objektivitate.'7

Begemann 1995, S. 102.

Vgl. zum historistisch-positivistischen Erziahlmodell allgemein: Riisen 1982; Riisen 1993;
mit Bezug auf die Literatur: Bafller u.a. 1996; mit Bezug auf Stifter im Besonderen:
Blasberg 1998; Bulang 2003; Zumbusch 2007.

Vgl. Begemann 1995, S. 403.

Vgl. »zur spezifischen Rhetorik« des Historismus: Simonis 1998, S. 7f. Zur Literarizitit
der Historiografie im 19. Jahrhundert: White 2008; zur Funktion des Fiktiven in der
Geschichtsschreibung: Lammert 1985; Fulda 1996.

Adorno 1998a, S. 36.

Vgl. Stifter PRA XIX, S.220: »Wie unser Zeitalter in der Kunst eine fast nicht zu
rechtfertigende Subjectivitit u daher kunstwidrige Manier hat, so nahert sich Rint dem
Mittelalter u der antiken Welt. Die Gesamtheit seiner Werke ist immer klar, einfach, sich
als Ganzes sogleich darstellend, in den Theilen stimmend, fast immer naiv u objectiv.
Dadurch wird die epische Wirkung dhnlich der der antiken Poesie bewirkt«.

Vel. die berithmte Stiltypologie in: Auerbach 1946, S. 5-27, hier S. 26.

Vgl. mit Bezug auf Stifter: Bockmann 1962. Vgl. zu Friedrich Spielhagens Romantheorie
und ihrem »Gesetz der Objektivitit«: Hellmann 1987.

284

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

171
172
173
174

175

176

Wie Martin Selge herausgearbeitet hat, geht das naturwissenschaft-
liche Engagement jedoch mit einer epistemischen Dringlichkeit ein-
her, die »das ganz Unhomerische« von Stifters Erzahlkunst pragt.'”"
Das ontologische Interesse schldgt sich in einer Beschreibungsprosa
nieder, die den Dingen selbst, nicht den mit thnen verbundenen Ge-
schichten gilt und solchermaflen die »fabulierende Souverénitit« des
homerischen Epos untergrabt.”? An »den Grundmauern verniinfti-
ger Rede orientiert«,'” zeichnet sich Stifters deutlicher Stil nicht nur
durch die Eigentlichkeit der Worter sowie die liickenlose Reihenfolge
der linearen Darstellung aus, sondern auch durch die Figur des De-
taillierens, die unter dem Namen der enargeia bzw. evidentia der plasti-
schen Vergegenwirtigung der erzdhlten Ereignisse gilt und den Leser
zu einem sprachvergessenen Zuschauer zu machen versucht. Geschult
an Lessings epochaler Missbilligung der Schilderungssucht, hat sich
die zeitgendssische Kritik bekanntlich daran gestért, dass der Empiris-
mus der Beschreibung zu Mangeln der narrativen Komposition fithrt
und die Fiille der Details die »Durchsichtigkeit der Stifterschen Dar-
stellungsweise« triibt."”* Zwar hat es nicht an Versuchen gemangelt,
die ausufernden Deskriptionen des »mikroskopischen Physiologen« an
den Bewusstseinsraum der Subjektivitit und damit an die Gattungs-
normen des modernen Romans zurtickzubinden.”” Doch ist dabei
unbeachtet geblieben, dass Stifters Beschreibungen zu einer Ausklam-
merung des Ich fithren und dem Streben nach restloser Klarheit der
Dinge entspringen. Indem die Schilderungen zur Verselbstindigung
tendieren, unterbrechen sie die Erzahlung der Handlung ebenso, wie
sie zur Beseitigung von dramatischen Effekten beitragen.'® Die derart
moderierten Naturbeschreibungen folgen einem Anspruch auf Objek-

Selge 1976, S. 84.

Ebd., S. 85.

Ebd., S. 89.

Enzinger 1968, S. 338. Mit Rekurs auf Lessing hlt spater auch Georg Lukdcs fest: »So
verschwindet aus dem beschreibenden Stil jeder epische Zusammenhang« (Lukdcs 1971,
S. 219). Vegl. hierzu Geulen 1998.

In diesem Sinn hélt der Goethe-Forscher F. Th. Bratranek, der Stifters Erziahlungen
als erster konsequent im naturwissenschaftlichen Horizont interpretiert hat, fest: »Als
Physiolog gilt uns aber Stifter darum, weil es ihm schliefflich nur auf die Durchforschung
und Aufklirung der Lebensgeheimnisse, und zwar der des Gemiites ankommt. Alle
Fille des Details dient bei thm nur dazu, in ihr die Bedingungen fiir eine besondere
Richtung des Gemiitslebens anschaulich zu machen« (Enzinger 1968, S. 243f.). Spiter
sind Stifters Naturbeschreibungen in den Rahmen der wahrnehmenden Subjektivitit
gestellt worden von: Bockmann 1962; Preisedanz 1966.

Vgl. Stern 1968, S. 106.

285

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

177
178

179

180

tivitit, der eine »schleichende Desymbolisierung« der Darstellung be-
wirkt"”” und den Stifter mit Heinrich Drendorfs Forschungsprogramm
reflektiert. Wie der zum »Beschreiber der Dinge« bestimmte Held aus
dem Nachsommer methodisch vom sicheren Fundament der mathesis
unwersalis zur Mannigfaltigkeit des Konkreten voranschreitet, um sich
nachfolgend an der Rekonstruktion einer allgemeinen Ordnung zu
versuchen und die unendliche Zergliederung der Wissenschaft in der
Kunst zusammenzufiihren,'” tragen Stifters Deskriptionen eine grund-
legende Spannung aus. Wihrend sie die Dinge nach Mafigabe der
phinomenalen Singularitit wiedergeben, erfassen sie das Empirische
zugleich im Hinblick auf einen tibergeordneten, freilich nicht abschlie-
fend erfiillbaren Sinnhorizont. Diese Stofirichtung erklart einerseits
die Neigung zur Abstraktion, die Stifters Schilderungen eignet. Wie
Christian Begemann ausgefiihrt hat, ergénzen sie die Funktion der Be-
nennung, indem sie die »Einzeldinge einem Oberbegriff« subsumieren
und tiber die bloBe Namensgebung hinaus nicht nur >klar¢, sondern
Merkmal fiir Merkmal immer >deutlicher< umreiflen und einordnen.'”
Andererseits arbeitet der akribische Gestus an einer sukzessiven Arbeit
des Differenzierens, die an sich endlos fortgesetzt werden kann und
den epischen ebenso wie den epistemischen Zusammenhang zerstort.

Die mehrfach beklagte Uberschiissigkeit von Stifters Beschreibungen
ist demnach von einem durch und durch niichternen Exzess gekenn-
zeichnet, der sich der ausschweifenden Struktur des sinnlich-rationalen
Erkennens verdankt. Parallel zu den zeitgendssischen Diskussionen in
den Naturwissenschaften des 19. Jahrhunderts konfrontiert Stifter den
Leser mit einer »Fulle des Beobachteten«, die das rhetorische Modell
des Vor-Augen-stellens an die Grenzen der Leistungsfahigkeit fiihrt.'®
Die Unabschlieflbarkeit des Wissens vor Augen, zielt Stifter mit der
Genauigkeit der Deskription paradoxerweise auf ein amimetisches
Moment, das die grofiere, weder vor- noch darstellbare Totalitit der
Phénomene verschweigt. Je detaillierter die Abbildung das sinnlich

Vgl. Begemann 2002, S. 106.

Stifter HKG 4/1, S. 30: »Der Vater pflegte zu sagen, ich miifite einmal ein Beschreiber der
Dinge werden, oder ein Kiinstler, welcher aus Stoffen Gegenstinde fertigt, an denen er
so Anteil nimmt, oder wenigstens ein Gelehrter, der die Merkmale und Beschaffenheiten
der Sachen erforscht«. Vgl. dazu Begemann 2005, S. 192.

Ebd., S. 192f; Begemann 1995, S. 404. — Selge spricht aus diesem Grund von einem
»Merkmalrealismus« im Gegensatz zum >Detailrealismus<, um die integrative Potenz
der wissenschaftlichen Forschung und ein »Beschreibungsabenteuer nach Plan«
hervorzustreichen (Selge 1976, S. 78, S. 38).

Vgl. Driigh 2006, S. 280-297.

286

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wahrnehmbare nach wissenschaftlichen Kriterien wiedergibt, desto
mehr wird es zergliedert und entzieht sich der tiefere Zusammenhang,
der die Natur als organische Gesamtheit verbindet und den Stifter im
Bereich des Asthetischen erfassen will. Der Deskription eignet ein re-
kursives Moment,'®! sie fithrt keine vorfindliche Realitit vor Augen,
sondern zeigt sich im Versuch, einen sinnvollen Zusammenhang des
Gegebenen »als nachtrégliches Textprodukt« hervorzubringen,'®? wie
dies ein spiter Brief Stifters nahelegt: »Lasse uns so unsere Herzen be-
wahren, und Alles Alles ist fiir uns auf der Erde ein Paradies; denn das
Paradies liegt allemal in uns, nicht drauflen in dem Bau der Welt, der
nur durch unser Auge schén wird«."® An die Stelle einer kontingenten
Realitit setzt Stifter ein Schreiben, das mithilfe einer stoisch abgeklér-
ten Prosa eine absolute, in sich selbst ruhende und bis in die kleinste
Einzelheit gegliederte Ordnung zu schaffen versucht. Dabei gerit es je-
doch in den Sog eines schier grenzenlosen Differenzierungsfurors und
produziert selbst jene Irritationen, gegen die es sich immunisieren will.

Mit dieser um extreme Durchsicht bemiihten Schreibweise ist Stifters Lite-
ratur von einem Zwiespalt gekennzeichnet, der als Hauptmerkmal moder-
ner Erzahlkunst gelten kann. In Riicksicht auf den Kontrast zwischen >Po-
esie< und >Prosa¢, mit dem Hegel durch die semantische Ausdehnung der
Begriffe eine historische Diagnose stellt, wird auch in Bezug auf Stifter die
Frage relevant, wie Dichtung unter den »gegenwartigen prosaischen Um-
standen« tiberhaupt noch moglich ist.'®* Sein allenthalben greifbares und
restaurativ wirkendes Bemithen um Idealisierung scheint vordergriindig
von dieser Schwierigkeit unberiihrt zu sein. Doch verrdt der epigonale
Gestus, mit dem Stifter die klassische Verklirung der Affekte und der
Dinge zitiert, nicht nur den imaginédren und ephemeren Charakter des Po-

181 Vgl. hierzu Geulen 1992, S. 83-86; Schiffermuller 1996, S. 128f.; Begemann 2002,
S. 106; Drugh 2006, S. 331.

182 Vgl. Begemann 1995, S. 87.

183 Stfter PRA XXI, S. 266 (an Amalia Stifter, 10. August 1866).

184 Hegel 1986, Bd. 1, S. 253. Vgl. die Folgen fiir den modernen Roman ebd., Bd. 3,
S.392f.: »Was fehlt, ist der urspringlich poetische Weltzustand, aus welchem das
eigentliche Epos hervorgeht. Der Roman im modernen Sinne setzt eine bereits zur Prosa
geordnete Wirklichkeit voraus, auf deren Boden er sodann in seinem Kreise — sowohl
in Riicksicht auf die Lebendigkeit der Begebnisse als auch in betreff der Individuen
und ihres Schicksals — der Poesie, soweit es bei dieser Voraussetzung moglich ist,
ihr verlorenes Recht wieder erringt. Eine der gewdhnlichsten und fiir den Roman
passendsten Kollisionen ist deshalb der Konflikt zwischen der Poesie des Herzens und
der entgegenstehenden Prosa der Verhiltnisse«. Vgl. mit Bezug auf E.'T.A. Hoffmann:
Miilder-Bach 2005; mit Bezug auf Fontane: Miilder-Bach 2009.

287

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

etischen. Da die Dichtung als unerreichbarer Fluchtpunkt des Schreibens
verstanden wird und die Schoénheit der Kunst fir Stifter nicht darstellbar
ist, tritt auch die Affinitit zu einem wissenschaftlichen Denken hervor, das
sich im deutlichen Stil niederschlagt und bereits bei Hegel,'® vermehrt
aber mit dem auf Hegel folgenden Verstandnis der deutschen Prosa ein
zwar transparentes, abstraktes und vernunftiges, aber auch bild-, farb-
und kunstloses Schreiben herbeifithrt.'*® Wenn Stifter in der programma-
tischen Vorrede zu den Bunte[n] Steine[n] festhilt, dass er seine »Schriften
nie fiir Dichtungen gehalten habe, noch [s]ich je vermessen werde, sie fiir
Dichtungen zu halten«,'” dann ist diese Selbsteinschitzung keineswegs
auf eine Geste der Bescheidenheit zu reduzieren, sondern durchaus als
Problem ernstzunchmen.

Wie nachfolgend gezeigt werden soll, ist Stifter zwar allenthalben um po-
etische Erhebung bemiiht. Der Nachsommer kann dabei als dasjenige Werk
gelten, das den hartnickigen Wunsch nach Klarheit »in den Dingen« bzw.
»In mir« am konsequentesten verfolgt und das Projekt der ésthetischen
Totalisierung im Zeichen einer genauer zu untersuchenden >Einfachheitc
nach dem Vorbild des klassischen Kunstideals unternimmt (s.u., Kap. 2.).
Doch agiert Stifters Hauptwerk mit der stilistischen und thematischen
Nihe zur naturwissenschaftlichen Prosa des 19. Jahrhunderts paradigma-
tisch die inneren Spannungen des Vorhabens aus. So artikuliert die Nack-
sommer-Erzihlung einen Vorbehalt vor dem <u-Klaren, der die Gefahr des
Kunstlosen mit aller Kraft zu bannen versucht und gerade in seiner un-
ermiidlich wiederholten Strenge als Symptom dafiir zu lesen ist, dass der
hohe Sinn von Dichtung nur noch erinnert und zitiert, aber nicht mehr
erfillt werden kann. Demgemif} verwundert es nicht, wenn Stifter seine
asthetische Kritik am Deutlichen in seinen Erzihlungen immer wieder
mit Bildern des Katastrophischen und Entsetzlichen fasst (s.u., Kap. 3.).
Er verweist dergestalt nicht nur auf einen als verzwickt empfundenen As-

185 So versteht Hegel die Prosa als digjenige Kunstform, »an welcher zugleich die Kunst
sich aufzulésen beginnt und fiir das philosophische Erkennen ihren Ubergangspunkt
[...] zur Prosa des wissenschaftlichen Denkens erhalt« (Hegel 1986, Bd. 3, S. 234).
Ebd., S.280: »Im allgemeinen kénnen wir deshalb als Gesetz fiir die prosaische
Vorstellung einerseits die Richtigkeit, andererseits die deutliche Bestimmtheit und klare
Verstindlichkeit aufstellen, wihrend das Metaphorische und Bildliche tiberhaupt relativ
immer undeutlich und unrichtig ist«.

186 Die Diagnose des Hegel-Schiilers Theodor Mundt lautet entsprechend: »Dafiir werden
die Verstandesbegriffe der neueren Sprache zunehmend klarer und deutlicher. Die Poesie
vergeht, und die Prosa (nicht die gemeine, sondern die geistige) wird uns angemessener«
(Mundt 1837, S. 20). Ebd., S. 50: »Die deutsche Prosa war in ihrer Entstehung etwas
Wissenschaftliches, eine Production der Gelehrsamkeit, eine Abstraction aus den Altenc.

187 Stifter HKG 2/2, S. 9.

288

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pekt seiner eigenen Texte, sondern vermag es auch, der Reflexion auf
den rationalistischen Leitbegriff vollig neuartige, durchweg unheimliche
Dimensionen zu verleihen.

2. Manier der Einfachheit

Stifter hat seine literarischen Werke generell und auf ambige Art und Wei-

se als »einfach« eingestuft. Zum einen streicht er eine Schlichtheit hervor,

die Stoff und Darstellung seiner Schriften gleichermaflen kennzeichnet
und den Befund des Prosaischen bestimmt: »[U]nter denen, welche die

Feder fithren, [bin ich] einer der mindesten [...], da meine bis jetzt her-

ausgegebenen Arbeiten nicht auf Kunstwerth Anspruch machen, sondern

die einfache Darlegung der Gefiihle eines einfachen Lebens sind«, steht

im Eingang von Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers.®® Nicht nur tragen

diese Worte mit der hyperbolischen modestia eine rhetorische Selbstherab-

setzung vor und halten das Verdikt der Kunstlosigkeit in der Schwebe —
auch der Umstand, dass sich der Verfasser nachfolgend dazu veranlasst
sieht, die »gewohnliche Umgangsrede« vom Bereich des Literarischen
abzugrenzen,'® lisst die angebliche Unkompliziertheit der Schriften als

Resultat einer poetischen Strategie erahnen. In der Tat halt Stfter zum

anderen fest, dass gerade die grofiten Dichter und Maler den »einfachs-

ten Stoff« wihlen und sich auf das »einfache Wiedergeben der einfachen
groflen Natur« konzentrieren.'”” Dieser Aussage zufolge, die anlisslich der

Besprechung von August Piepenhagens Gemélden an Ruisdael erinnert

und sich fir den Bereich der Literatur auf Homer, Shakespeare und Goe-

the beruft, verweist die traditionell mit der Durchsichtigkeit (Stilqualitit)

im Bunde stehende Simplizitit (Stilart) auf das Ideal hochster Kunst nach

klassizistischem Vorbild. Stifters Rede von der >Einfachheit«< seiner Werke

oszilliert demnach zwischen zwei semantischen Polen und verschrankt in
ebenso unscheinbarer wie irritierender Weise prosaische Kunstlosigkeit
mit poetischer Erhabenheit.

188 Stifter HKG 8/1, S. 34.

189 Ebd.

190 Stifter PRA, XIV S. 186f.: »Grofle Dichter und Maler wihlen so gerne den einfachsten
Stoff. Von der Fiille des eigenen reichen Innern gedringt, wissen sie mit Wenigem in
gebildetster Form dieses Innere in einer Art Unendlichkeit zu offenbaren, ja sie gehen
dem gehiuften Stoffe aus dem Wege, weil er als roher Kérper den zarten Geist zu
ersticken droht. Man denke an die Ilias von Homer, an Macbeth von Shakespeare,

an Iphigenia von Gothe. Auch ist nicht das mindeste Prahlen mit Glanzstellen oder
Gegensitzen, sondern das einfache Wiedergeben der einfachen grofien Natur«.

289

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Diese Komplexion hat die bisherige Auseinandersetzung mit Stifter nicht
scharf genug erfasst. Die zeitgenossische Rezeption ist von der irrigen An-
nahme ausgegangen, dass Stifters Einfachheit den Versuch einer rousseau-
istischen »Riickkehr zur Natur« widerspiegele.'! Mit Blick auf den Roman
Witiko hat sich Stifter indes den Vorwurf eingehandelt, dass die Darstel-
lung einer einféltigen Kultur aus der Vergangenheit nur dem »Stoffe, nicht
der Form nach méglich sei« und dass die Einfachheit der Erzdhlweise fiir
die Gegenwart »iibertrieben«, »erkiinstelt« und »geistlos« wirke.'”* In der
Folge hat sich diese Kritik zu dem Bild eines Dichters verfestigt, der sich
zwar durch die »eingeborene Kindlichkeit seiner Seele« auszeichne, dabei
aber vergessen habe, dass die Naivitit des Kiinstlers ohne Absicht er-
scheinen miusse. Stifters Simplizitdt hingegen sei »allzu gewollt« und trete
den programmatischen Absichten zum Trotz als »Manier« in den Vorder-
grund.'”® Mit dieser Riige wird eine forcierte Artifizialitit des schlichten
Darlegens konstatiert, die den inszenatorischen Charakter der Einfachheit
hervorhebt und den Eindruck des Naiven (zer-)stort. Die Annahme, dass
Stifter ein grundsitzlich unreflektiertes Verhiltnis zur Natur unterhalte,
bleibt vom Vorwurf der fehlerhaften Ausfithrung jedoch ebenso unbe-
rithrt, wie an der Moglichkeit einer im Kern absichtslosen Schlichtheit der
Kunst festgehalten wird. Die derart veranschlagte >Einfachheit< blendet
somit systematische Komplikationen aus, die sich bei Stifter zudem nicht
auf eine Figenart des Stils beschranken lassen, sondern in der Stoffwahl
auch die moralische Dimension des >einfachen Lebens< sowie die meta-
physische Annahme einer >einfachen Natur« tangieren.

Stifters ddmonische Einfachheit

Demgegeniiber hat sich dieser Befund durch Walter Benjamins Interventi-
on verandert, ohne freilich befriedigende Konturen zu erhalten. Mit seinen
Notizen von 1917/18, die nicht zu einem abgeschlossenen Essay ausgear-
beitet worden sind, schlidgt Benjamin den Weg einer ethischen Argumen-
tation ein und sieht in Stifters Beschrankung auf die kleinen Verhiltnisse
eine unheimliche Dialektik am Werk. Durch die Verbindung mit den gro-
flen Zusammenhingen des Schicksals schlage das Festhalten an den sim-
plen Dingen immer wieder ins »Grauenvolle« um."* Wo Stifter der Natur

191 Enzinger 1968, S. 276.

192 Ebd., S.264, S.342. Zur »Politk der Einfachheit« im Witiko vgl. die tentativen
Ausfithrungen von Christians/Kohn 2005.

193 Gump 1927, S. 34.

194 Benjamin GS I1/2, S. 608.

290

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das »unschuldige Aussehen der Einfachheit« gibt, sei als »Schatten- und
Nachtseite [...] eine geradezu pervers und raffiniert verborgene Damonie«
prisent.' Mit diesen Uberlegungen versucht Benjamin nicht nur eine
implizite Abgriindigkeit des einfachen Lebens festzuhalten, deren sexuelle
Konnotation auch seine Lektiire von Goethes Wahlverwandtschaffen heraus-
stellt. Benjamin zufolge fithrt die »unschuldige Klarheit [der schénen Seele
Ottiliens] in tiefste Dunkelheit hinunter«, so wie sich das »Spiegelnde, Kla-
re und Klarende« mit dem »Schwarze[n], Dunkle[n], Unergriindliche[n]«
verbindet."”® Durch den Begriff des Damonischen tragt Benjamin zudem
eine moralische Kritik vor, die der angeblich undifferenzierten Verschal-
tung von Natur und Sittlichkeit gilt.'”” Als »vollendeter Epigone Goethes«
habe Stifter die Divergenz im Verhiltnis des Menschen zur Welt grund-
satzlich verkannt und stattdessen eine mythische Identitit zwischen thnen
vorausgesetzt.'”® Mit dem Dadmonischen greift Benjamin eine Kategorie
auf, die Goethe ins Spiel gebracht hat und die, wie Dichtung und Wahrheit
ausfiihrt, eine die »moralische Weltordnung [...] durchkreuzende Macht«
zu fassen versucht.'”” Ununterscheidbar zwischen Vorsehung und Zufall,
kann dieses unverfiighare »etwas« nur behelfsmaflig im Begriff sistiert
werden®” — Goethe zufolge handelt es sich beim Damonischen um eine
ubersinnliche Instanz, die ebenso erschiitternd, zerstorerisch und verwir-
rend wirkt, wie sie zugleich als mythisches Prinzip das Disparate zusam-
menbhdlt, das heifit Ordnung und Kohérenz stiftet.*' Doch fir Benjamin
steht die Inszenierung der Schonheit der »Scheinhaftigkeit« wegen auf der
Kippe zum Wesenlosen.?”* Mit dem Ethos des Einfachen werde im Fal-
le Stifters eine mafivolle Eimnschrankung auf das Kleine vorgetauscht, die

195 Ebd.

196 Benjamin GS I/1, S. 183.

197 Ebd., S. 185.

198 Vgl. Geulen 1992, S. 49.

199 Goethe 1994, Bd. 10, S. 177.

200 Vgl. ebd., S. 175f.: »Er glaubte in der Natur, der belebten und unbelebten, der beseelten
und unbeseelten, etwas zu entdecken, das sich nur in Widerspriichen manifestierte und
deshalb unter keinen Begriff, noch viel weniger unter ein Wort gefaft werden kénnte.
Es war nicht gottlich, denn es schien unverntinftig, nicht menschlich, denn es hatte
keinen Verstand, nicht teuflisch, denn es war wohltitig, nicht englisch, denn es lief3 oft
Schadenfreude merken. Es glich dem Zufall, denn es bewies keine Folge, es dhnelte der
Vorsehung, denn es deutete auf Zusammenhang. [...] Dieses Wesen, das zwischen alle
iibrigen hineinzutreten, sie zu sondern, sie zu verbinden schien, nannte ich ddmonisch,
nach dem Beispiel der Alten«.

201 Vel. Schmitz 2008, S. 224: »Einerseits ist das Durchkreuzen ein Verwirren, andererseits
ein Mitwirken an dem groflen Gewebe der Welt«. Zum Begriff des Damonischen bei
Goethe vgl. ferner: Van Dijk 1999; Zumbusch 2015.

202 Benjamin GS I/1, S. 184.

291

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht nur die unheimlichen Krifte im Groflen verdringe, sondern auch
von einer seelischen Stummbheit der Figuren zeuge.

Benjamin ist die Einsicht zu verdanken, dass Stifters Einfachheit gera-
de dort hintergriindig wird, wo der Abstand des Menschen zur Welt
im naturkonformen Leben tiberbriickt scheint. Mit seiner Kritik nimmt
Benjamin aber eine einféltige Schlichtheit der Mimesis an und fallt damit
ebenso hinter die Einsichten der zeitgenéssischen Rezeption zuriick, wie
er den keineswegs unbedarften Reflexionsstand des Autors ausklammert.
Benjamin tbersieht die Manier des Einfachen in Stifters Texten, weil er
diesen im zweiten Argumentationsschritt der Aufzeichnungen ein Nicht-
Verhaltnis zur Sprache anlastet.?*® Benjamin zeichnet das Bild eines naiven
Dichters** und lasst diejenigen Momente von Stifters Werk beiseite, die
eine durchdachte Inszenierung des Simplen in dsthetischer wie ethischer
Hinsicht erkennen lassen. Zwar liegt die literaturwissenschaftliche For-
schung im Anschluss an Benjamin richtig, wenn sie Stifters »vielgerihm-
te Schlichtheit [als] das Komplizierteste und Ritselhafteste seiner Texte«
apostrophiert’” und als eine »scheinbare« hervorhebt,””® doch miissen
diese Ansitze analytisch vertieft werden, damit sich keine Mystifizierung
emnstellt. Mit dieser Absicht wird nachfolgend ein Exkurs eingeschaltet,
der das Ideal der Einfachheit, wie es die klassizistische Tradition des 17.
und 18. Jahrhunderts tberliefert und bei genauerer Betrachtung seit je-
her von einer >raffiniert« verborgenen Kunst des Unscheinbaren bestimmt
ist, in seiner komplexen und wenn man so will: >ddmonischen< Struktur
herausarbeitet. Erst vor diesem Hintergrund kann anhand der Nachsorm-
mer-Erzahlung, in der das Konzept der Simplizitdt nicht nur eine zentrale
Rolle spielt, sondern auch gemafl der bislang ausgeblendeten, fir Stifters

203 Benjamin GS II/2, S. 609f.: »Die Sprache wie sie bei Stifter die Personen sprechen ist
ostentativ. Sie ist ein zur Schau Stellen von Gefithlen und Gedanken in einem tauben
Raum. Die Fihigkeit irgendwie >Erschiitterung« darzustellen deren Ausdruck der
Mensch primédr in der Sprache sucht fehlt thm absolut. Auf dieser Unféhigkeit beruht
das Ddmonische das seinen Schriften in mehr oder weniger hohem Grade eignet und
seine offenbare Hohe dort erreicht wo er auf Schleichwegen sich vorwirtstastet weil
er die naheliegende Erlésung in der befreienden Auferung nicht finden kann. Er ist
seelisch stumm, das heifit es fehlt seinem Wesen derjenige Kontakt mit dem Weltwesen,
der Sprache, aus dem das Sprechen hervorgeht« (vgl. hierzu grundlegend: Geulen 1992,
S. 42-52).

204 Vgl. Benjamin GS I1/3, S. 1416f.: »Die Reinheit eines Wesens ist niemals unbedingt oder
absolut, sie ist stets einer Bedingung unterworfen. [...] Da Stifter diese Bedingtheit welche
die Reinhett erst zur Reiheit macht nicht fihlt ist die Schonheit seiner Naturschilderungen
zuféllig«.

205 Geulen 1992, S. 109.

206 Pfotenhauer 1990, S.139. Pfotenhauer entwickelt seine feinsinnigen Uberlegungen
anhand der autobiografischen Schrift Mein Leben.

292

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schriften indes beispielhaften Funktions- und Wirkungslogik reflektiert
wird, der Balanceakt zwischen Kunstlosigkeit und Erhabenheit, zwischen
prosaischer und poetischer >Einfachheit« verstanden werden.

Die heimliche Kunst der Einfachheit

Folgt man Hegels Uberlegungen aus den Vorlesungen wur Asthetik, hat es mit
der Einfachheit in der Kunst keine >einfache« Bewandtnis:

Es ist ein gewohnliches Vorurteil, dafy die Kunst mit dem Einfachen und Natiirlichen
den Anfang gemacht habe. Man kann dies freilich in gewissem Sinne zugeben; das
Rohe und Wilde namlich ist allerdings dem echten Geist der Kunst gegentiber das
Natiirlichere und Einfachere. Ein anderes aber ist das Natiirliche, Lebendige und
Einfache der Kunst als schoner Kunst. Jene Anfinge, die einfach und natiirlich
sind im Sinne der Roheit, gehéren noch gar nicht der Kunst und Schénheit an;
wie z.B. Kinder einfache Figuren machen und mit ein paar ungestaltigen Strichen
eine menschliche Gestalt, ein Pferd usf. hinzeichnen. Die Schonheit als Geistes-
werk dagegen bedarf selbst fiir ihre Anfinge bereits einer ausgebildeten Technik,
vielfacher Versuche und Ubung; und das Einfache als Einfachheit des Schonen,
die ideale Grofie, ist vielmehr ein Resultat, das erst nach mehrseitigen Vermittlun-
gen dahin gekommen ist, das Mannigfaltige, Bunte, Verworrene, Ausschweifende,
Miihselige zu tiberwinden und alle Vorarbeiten und Zuriistungen eben in diesem
Siege zu verstecken und zu tilgen, so dafy man die freie Schénheit ganz ungehin-
dert wie in einem Gusse hervorgegangen zu sein scheint. Es geht damit, wie mit
dem Benehmen eines gebildeten Menschen, der sich in allem, was er sagt und tut,
ganz einfach, frei und natiirlich bewegt, doch diese einfache Freiheit nicht etwa
von Hause aus besitzt, sondern sie erst als Resultat einer vollendeten Durchbil-
dung erlangt hat.?”

Die Textstelle aus der Einleitung zum dritten Teil der Vorlesungen fasst die
Annahme einer origindren »Kiinstlichkeit« der Kunst zusammen®**® und
ist gegen die tradierte Vorstellung der fortschreitenden Entwicklung von
den natiirlichen Urspriingen der antiken zur Komplexitit der modernen
Erzeugnisse gerichtet. Demgegeniiber erhellt Hegel die Einfachheit des
Schonen »als Resultat einer vollendeten Durchbildungs, das die »unklar
verschlungen[en]« Anfinge der Kunst hinter sich ldsst und »das Ganze

[...] zu einer festen inneren Organisation [...]bandigt«.*” Von der Ansicht

207 Hegel 1986, Bd. 2, S. 247f.

208 Vgl. ebd., S. 248: »Der Natur der Sache wie der wirklichen Geschichte nach erscheint
deshalb die Kunst in ihren Anfingen vielmehr als Kinstlichkeit und Schwerfalligkeit,
ausfihrlich oft in Nebensachen, miihselig in Ausarbeitung der Bekleidungen und
Umgebungen tiberhaupt«.

209 Ebd., S. 249.

293

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ausgehend, dass die dltesten Produkte den »abstraktesten Inhalt« hétten
und in der Ausfithrung »ungefiigig, einférmig oder verworren« seien,*'
zeichnet Hegel die Geschichte der Kunst als Prozess der formalen Kom-
plexitdtsreduktion nach. Indem er die Einfachheit als »ideale Gréfle« und
zugleich als harmonisierendes Prinzip versteht, artikuliert Hegel somit
nicht nur seine Reserven gegentiiber der rousseauistischen Geschichtsphi-
losophie. Weil er die Kunst vom Naturzustand scheidet, setzt Hegel auch
eine Differenz zur Simplizitit des Rohen und Wilden an. Der analytische
Gewinn dieser Unterscheidung besteht darin, dass die asthetische Ein-
fachheit nicht auf ein vorreflexives Stadium des Menschen zuriickgefiihrt
wird, sondern als eine besondere »Technik« an Profil gewinnt und der
ungezihmten Einfalt der Anfinge diametral entgegengestellt wird. Wie
zu zeigen ist, legt Hegel damit die blinden Flecken des Naivitdtsdiskurses
offen, indem er die systematischen Voraussetzungen einer Simplizitit ent-
larvt, die in der Kunsttheorie des 17. und 18. Jahrhunderts als Ideal der
Antike ausgerufen und mit den Verwicklungen der Moderne kontrastiert
wird.

Weit davon entfernt, fir eine Riickkehr zur Natur einzustehen, ist die
asthetische Einfachheit Hegel zufolge vielmehr als das »Resultat [...]
mehrseitiger Vermittlungen« zu begreifen. Kunstvolle Schlichtheit geht
somit erstens aus einem miihseligen Arbeitsprozess hervor, dessen Eigen-
timlichkeit zweitens darin besteht, sich selbst und das heiflt: seine ge-
nuine Kiinstlichkeit »zu verstecken und zu tilgen«, weil es zum Wesen
des Schénen gehort, den Schein des Natiirlichen und Ungemachten zu
erwecken. Hegel geht nicht so weit, sich die Frage zu stellen, inwiefern der
vollkommene Schein des Kunstlosen auf der Oberflache iiberhaupt noch
vom primitiven Naturzustand zu unterscheiden wire — den Primissen
zufolge ertibrigt sich diese Frage in dsthetischen Belangen per definitionem,
so dass einer Kinderzeichnung mit aller Selbstverstindlichkeit der Rang
eines Kunstprodukts abgesprochen werden kann. Gleichwohl erlaubt die
Hegelsche Analyse des Einfachheitsbegriffs, dessen Ambiguitit zu durch-
schauen und die Aporien der klassizistischen Entwiirfe zu ermessen. Die
seit der Querelle des Anciens et Modernes ins Feld gefiihrte Simplizitit nach
antikem Vorbild ist bei aller Insistenz auf das unvermittelt Nattrliche als
eine >Kunst des Verbergens< zu begreifen und verbindet als solche den
Bereich des Stils (1.) mit dem ethischen einer affektregulierten Lebensfiih-
rung (2.).

210 Ebd., S. 248.

294

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erhabenheit des schlichten Stils

1. — Hegels Differenzierung bringt ein Problem auf den Punkt, das die
Versuche zur Bestimmung des Einfachen seit alters prigt und durchweg
die Unterscheidbarkeit von trivialer Banalitit und kunstvoller Simplizitit
betrifft. Die dsthetischen Entwiirfe der Aufklarungszeit, in denen diese
Schwierigkeit persistiert, beschreiten dabei einen von der antiken Rheto-
rik trassierten Weg. Allen voran macht Cicero mit der Beschreibung des
attischen genus subtile darauf aufmerksam, dass der >schlichte Stil< zwar
den Eindruck erweckt, leicht nachgeahmt werden zu kénnen, »doch wenn
sich [der Zuhorer selbst] daran versucht, ist nichts weniger leicht«.?!! Die
einfache Rede differiert mehr von der Alltagssprache eines Ungebildeten,
als man vordergriindig wahrnehmen kann, verdankt sich der karge Stil
doch dem Geschick, »auch ohne Kunst« zu gefallen.*? Die Sprache halt
sich in Wortwahl und syntaktischer Konstruktion nicht nur strikt an die
Qualititen der puritas sowie der perspicuitas und verzichtet auf den pomp6é-
sen Luxus des rhetorischen Schmucks. Die feine Eleganz dieses besonne-
nen Ausdrucks, der seiner Sachlichkeit wegen mit der Funktion des docere
verbunden ist und in der Poetik den niederen Gattungen zugeordnet wird,
erhoht den stillen Reiz der Worte zudem dadurch, dass das Gemacht-
sein des Vortrags »[nicht] in Erscheinung tritt«.*'* Der Redner besticht
durch eine Leichtigkeit, die das Ergebnis einer sorgfiltigen Inszenierung
darstellt.?* Fur Cicero bezieht sich der schlichte Stil somit auf eine Dar-
bietung, die »einfach scheint, aber in Wahrheit beherrschte und deshalb
sheimliche Kunst« ist.?!® Weil das Handwerk unsichtbar bleiben muss,
liegt es letztlich beim Zuhérer zu erkennen, ob sich hinter der Oberflache
des Unscheinbaren eine héhere Meisterschaft verbirgt oder nicht.

Nicht nur die ethischen Konnotationen der rhetorischen Bestimmung, die
den schmucklosen Ausdruck immer wieder mit der apathia des Redners
verbindet, auch die von Cicero vorgezeichnete Gratwanderung zwischen
Unbegabtheit und Talent zieht ins Zentrum der dsthetischen Debatten der

211 Cicero, Orat. 76.

212 Ebd., 78-79.

213 Ebd., 78.

214 Ebd.

215 Henn 1974, S. 240. - Die Studie von Claudia Henn ist das einzige — und bis dato
untibertroffene — Werk, das sich systematisch mit den Konzepten von >Simplizitits,
'Einfalt« und >Naivitdt« in der franzosischen und deutschen Kunsttheorie des 17. und
18. Jahrhunderts auseinandergesetzt hat. Die Untersuchung, auf die im Folgenden
mehrfach zurtickgegriffen wird, fokussiert in erster Linie die dsthetische Dimension der
Begriffe und blendet den ethischen Aspekt weitgehend aus.

295

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Aufklarungszeit ein. Einen pointierten Niederschlag findet dieser Sachver-
halt in den Ausfithrungen des franzosischen Kunsttheoretikers Charles
Batteux. Seine mehrfach ins Deutsche tibersetzten Schriften Cours de belles
lettres distribué par exercises (1748) und Cours de belles-lettres, ou principe de la litté-
rature (1753), die das Stilideal der Einfachheit fur die Literatur reklamieren
und als erste eingehend erldutern, greifen die Problemstellung der antiken
Rhetorik auf. Vom Modell einer Kunst ausgehend, deren einziger Grund-
satz die getreue Nachahmung der schénen, verniinftig eingerichteten Na-
tur ist,*'® profiliert Batteux die Simplizitat der Darstellung als Mittel zur
rationalen Darlegung des Gedankens®” — entsprechend fasst der zentrale
Begriff »naivité du style« »die Wahrheit, die Deutlichkeit, die Starke« eines
Dichters zusammen.*® Von dieser Tugend muss die einfiltige ignorance
behutsam abgegrenzt werden:

Der verschiedene Gebrauch, den man von dem Worte Naivitit macht, mufl uns
hier nicht im geringsten irre machen. Man darf nur einen Unterschied festsetzen
unter der Naivitit und einer Naivitdt. Was man eme Naivitit nennt, ist ein Gedanke,
ein Ausbruch der Einbildungskraft, eine Empfindung die uns wider unsern Willen
entfahrt, und die uns selber Schaden thun kann. Sie ist ein Ausdruck der Leichtsin-
nigkeit, der Lebhaftigkeit, der Unwissenheit, des Unverstandes, der Schwachheit,
und oft aller dieser Eigenschaften zugleich. [...] Die Nawitit hingegen ist die Spra-
che der Freyheit, der Aufrichtigkeit, der edlen Einfalt. Bei einer Naivitét ist weder
Ueberlegung, noch Arbeit noch Fleiff. In der naiven Rede ist alles dieses; aber es
ist nicht darinn zu sehen. Gedanke, Wendung, Worte, alles scheint ohne Kunst aus
der Materie selbst entsprungen zu seyn. Man hat gesucht, gepruft, gewihlt; aber
man hat nur das genommen, was aus dem Stoff uns aus den Umstinden hervor-
zufallen schien. Eine Naivitit kémmt nur einem Narren zu, der redet, ohne gewif§
zu seyn was er redet. Die Naivitit ist das Vorrecht grofler Geister, wahrer Talente,
Dichter und Redner vom ersten Range, die gemacht sind, die Stimme der Natur
deutlich zu vernehmen, und getreulich auszudriicken.*?

Im Begriff des Naiven fallen Batteux zufolge zwei Versionen des Einfa-
chen zusammen, die gegensitzlicher nicht sein kénnten. Der unvermit-
telten Gedankenlosigkeit eines Narren steht die >edle Einfalt< des grofien

216 Vgl. Batteux 1751.

217 Vel. Schottker 1999, S. 333f.

218 Batteux 1769, S. 199. — Die Unterscheidung von >Einfachheits, >Einfalt« und >Naivitit«
fallt bereits den Theoretikern des 18. Jahrhunderts immer wieder schwer und muss
von Fall zu Fall bedacht werden (vgl. Mendelssohn 2006, S. 248). Fir die franzésische
Uberlieferung des Klassizismus ist grosso modo zu beriicksichtigen, dass »der Begriff
des Naiven als subjektbezogener den objektbezogenen simplicité-Begriff um die
Jahrhundertmitte ablost« (Henn 1974, S. IV).

219 Batteux 1769, S. 199ff. (Hervorh. im Orig. gesperrt).

296

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geistes gegentiber. Um diese noble Simplizitit zu beschreiben, bedient
sich Batteux samtlicher Topoi der klassizistischen Tradition, die seit dem
17. Jahrhundert zirkulieren und die mit der allmihlichen Ablésung vom
rhetorischen Modell konzeptionelle Verschiebungen erfahren.
Die Aufforderung zur stilistischen Schlichtheit geht auf Nicolas Boileau
zurtick, der im Kontext der Querelle um eine Aufwertung der antiken
Kunst bemiiht ist und sein Anliegen mit einer Richtlinie von fortan gat-
tungstibergreifender Geltung resiimiert: »Soyez simple avec art, sublime
sans orgeuil, agreable sans fard« (Seid einfach, aber doch kunstvoll, erhaben ohne
Diinkel und anmutig ohne Schminke).*** Am biblischen sermo humilis orientiert,
rehabilitiert Boileau den von den Gebildeten als kunstlos angeklagten
Ausdruck des Neuen Testaments und konzipiert eine simplicité sublime, die
ihren tieferen Sinn jedoch erst mit Blick auf die Demut Christi erhélt. Die
Evangelien konfrontieren namlich mit einem »paradoxen Nebeneinander
von einfachem Ausdruck und erhabenem Inhalt«,??! das vor die Schwie-
rigkeit stellt, dass die Empfindung des Sublimen beim Rezipienten nur un-
ter der Bedingung eines erhabenen Geschmacks méglich ist.*? Wihrend
Boileau eine Simplizitit ausruft, deren majestitischer Effekt prasupponiert
werden muss und die als Zeichen metaphysischer Wahrheit gilt, steht die
Einfachheit des kiinstlerischen Ausdrucks im Verlauf des 18. Jahrhun-
derts zusehends unter den Pramissen des natiirlich Ungezwungenen.?*
Wie die Ausfithrungen Batteux’ zeigen, bleibt indes die an Cicero geschul-
te und auch von Boileau erfasste Vorstellung einer >heimlichen Kunst
(ars est celare artem | art caché) ebenso prisent, wie die stilistische virtus als
Ausdruck des stoischen Verzichts, der freiwilligen Bescheidenheit und der
Konzentration auf das Notwendige erscheint.?**
Im Unterschied zur Spontaneitit des Ignoranten zeugt »die< Naivitit fir
Batteux nicht nur von einem psychischen Ruhezustand, wenn ausgefiihrt
wird, dass grofie Dichter ithren Stoff »gesucht, geprift, gewéhlt« haben
und demgemifl sowohl den Gegenstand als auch sich selbst unter Kon-
trolle haben.””” Die edle Ausdrucksweise muss auch von einem Schein
des Kunstlosen geprigt sein, der die Faktur der Auferung invisibilisiert.
»Die« Naivitit meint ein Reden, das seine Anstrengungen verschleiert und
220 Boileau 1970, S. 42 (V. 1, 101£.).
221 Henn 1974, S. 111L.
222 Vgl. ebd.,, S. 166.
223 Vgl. Behrens 1982, S. 97-104.
224 Vgl. zur Tradition des Stoizismus mit Bezug auf Boileau und die Idee des apathisch
Erhabenen eines »unbewegten Bewegers<: Henn 1974, S. 20.

225 Vgl. zur Tradition der cartesianischen Affektrhetorik: Lindner 2007, Sp. 508; ausfiihr-
licher und grundlegend: Behrens 1982.

297

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dem zweifachen Sinn nach >natiirlich« wirken will. Batteux spricht einer-
seits eine Aufrichtigkeit an, die sich in moralischer Hinsicht von der mit
intriganter Liige konnotierten affectation des hofischen Lebens abgrenzt
und unverstellt auftritt.?? Andererseits steht das Ethos der Wahrheit im
Zeichen einer Zuriicknahme des Subjekts, das ohne eigenes Zutun »die
»Sache selbst« zur Sprache kommenc« ldsst und durch den Verzicht auf allen
tiberflissigen Schwulst das Wesentliche fokussiert.”” Batteux emanzipiert
sich bei dieser Bestimmung von der Rhetorik, indem er die Naivitit des
Stils in erster Linie an den ordo naturalis der Rede koppelt und ein gramma-
tikalisches Kriterium favorisiert, das den »natiirlichen< Fortgang der Worte
mit der niichtern sachlichen Prosa (aus lat. prorsus nach vorwirts gewen-
det) identifiziert.??® Diese Vorstellung setzt voraus, dass die verniinftig ein-
gerichteten 7es der Wirklichkeit mit den verba in ein rationales Verhiltnis
gesetzt und eins zu eins repréasentiert werden kénnen. Demgeméfl meint
der Ausdruck »naifc im Einvernehmen mit den terminologischen Pragun-
gen der franzésischen Kunsttheoretiker des frithen 18. Jahrhunderts eine
naturgetreue Nachahmung,® die zwar eine prastabilierte Ordnung der
Wirklichkeit tibersetzen soll, deren Einfachheit aber de facto das Resultat
einer spezifischen Technik ist. Im Unterschied zu >einer« Naivitat wird >diec
Naivitdt der grofien Dichter ndmlich an die affektive Selbstbeherrschung
des Subjekts zuriickgebunden, das mit der Reduktion auf das Notwendige
eine kunstlose Darstellung inszeniert und dem Anschein zum Trotz eine
héhere Absicht kaschiert. Auch bei Batteux kann erst durch die Annahme
eines verborgenen Sinns die >blofie« von der >edlen« Simplizitit abgehoben
werden, wie Mendelssohn mit seinem Aufsatz Uber das Naive und das Erha-
bene n den schonen Wissenschaflen (1758) unterstreicht.?*

Weil die »beiden Gattungen des Naiven« leicht verwechselt werden kén-
nen, bemiiht sich Mendelssohn mit ausdriicklichem Bezug auf Batteux
um eine genauere Abgrenzung und riickt ein Kriterium in den Vorder-

226 Vel. zum Konzept der >simplicité gracieuse« bei Rapin und Fénélon: Henn 1974, S. 90.

227 Vgl. hierzu auch Batteux 1769, S. 201. — Henn 1974, S. 74.

228 Vel. Rincon 2002, S. 357.

229 Vel. Henn 1974, S. 107, S. 111 (mit Bezug auf Fénélon). Rincon 2002, S. 356 (mit Bezug
auf Perrault).

230 Vel. Mendelssohn 2006, S. 249: »Allein mit der blofen Einfalt ist es nicht genug. Es muf§
unter diesem einfiltigen Aufierlichen ein schéner Gedanke, eine wichtige Wahrheit, eine
edle Empfindung, oder ein Affekt verborgen liegen, der sich auf eine ungekiinstelte Art
auflert. Bei einem blof} einfiltigen Ausdrucke bleiben wir ohne Empfindung, wenn aber
ein schoner Gedanke, wie eine edle Seele in diesem ungezierten Korper wohnet, so wird
unser Herz von einer sanften Empfindung gertihrt, und wir rufen fréhlich aus: dieses ist
naivl«.

298

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

grund, das eine medienisthetische Uberlegung verlangt. Das paradoxe
Nebeneinander von einfachem Ausdruck und erhabenem Inhalt veran-
lasst Mendelssohn zur Beobachtung, dass die bezeichnete Sache »wichti-
ger in die Sinne fallt als das Zeichen« und »anschauend« erkannt werden
kann.?*! Der naive Stil meint somit eine Darstellungsweise, die der Faktur
nach unscheinbar ist, weil der sublime Gegenstand im Vordergrund steht
und sich wie von selbst zeigt. Schiller wird dieses Gebot der Transparenz
aufgreifen und dem klassischen Kunstprogramm integrieren, wenn er in
Uber naive und sentimentalische Dichtung (1794-96) festhilt, dass beim schlich-
ten Ausdruck »das Zeichen ganz in dem Bezeichneten verschwindet [...]
und die Sprache den Gedanken, den sie ausdriickt, noch gleichsam na-
ckend ldflt«.”** Wie seine Vorgianger stilisiert Schiller die Einfachheit »zum
idealen Gewand des Groflen und Vollkommenen«, das totale Anschau-
lichkeit erlaubt.?®® Den Unterschied zur primitiven Einfalt kann auch er
indes nur unter der Voraussetzung einer vorab unterstellten Grofie des
Gedankens festlegen. So insistieren Schillers Uberlegungen einerseits da-
rauf, dass »Grazie« und »Anmut« des Naiven keine natirliche Gabe, son-
dern die Folge eines medialen Effekts sind, der das zeitgemafie Bewusst-
sein eines »heterogene[en und fremd[en]« Verhéltnisses des Zeichens zum
Bezeichnetem kompensiert.2** Mit dieser Okonomie der kiinstlerischen
Mittel verbindet Schiller andererseits eine Ethik der Existenz, indem er
dem Subjekt keineswegs die Riickkehr zu einer nattirlichen Naivitdt der
Lebensweise empfiehlt, sondern eine konkrete Selbsttechnik an die Hand
gibt, damit es sich gegen die irreversiblen Erfahrungen der Moderne riis-
ten kann.

Simplizitat als Lebenspraxis

2. — Schillers Abhandlung folgt auf einen kultur- und gesellschaftskriti-
schen Diskurs, der im Ubergang vom 17. zum 18. Jahrhundert von der
Tendenz gepragt ist, das Ideal der Einfachheit nicht mehr mit dem Ergeb-
nis einer besonderen Fertigkeit gleichzusetzen, sondern an die Vorstellung
einer prareflexiven Situation zu koppeln — nicht zuletzt steht die Inflation
des Begriffs »naiv< (aus lat. nativus -angeboren, natiirlich, urspriinglich¢)
fur diese Entwicklung. Der Differenz von unverstindiger und erlesener
Einfalt zum Trotz zeichnet sich bereits in den Ausfithrungen Batteux’ ab,
231 Ebd., S. 256.

232 Schiller 1992, S. 721.

233 Hart Nibbrig 1995, S. 233.
234 Schiller 1992, S. 721.

299

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dass der wahre Kiinstler letztlich einem Diktat der Natur gehorcht.?3* Wo
die Kultur als verbindliches Kriterium der Simplizitat diskreditiert wird,
gerdt der Topos der heimlichen Kunst in den Hintergrund und tritt statt-
dessen das Konzept einer vorzivilisierten Epoche des Menschen hervor.
Im Zuge dieser Verschiebung bekommt der ethische Aspekt des Einfach-
heitsbegriffs ungleich mehr Gewicht, reicht die dufiere »Einfalt der Zei-
chen« doch nicht mehr als Merkmal aus, damit zwischen »Dummbheit«
und >Edelmut« unterschieden werden kann.** Stattdessen erfiillt sich die
erhabene Schlichtheit erst, wenn sie ohne Affektation »innere Sittlichkeit
und Wiirde« ausstrahlt*” — paradoxerweise gerade dadurch, dass diese
Tugenden nicht zur Schau gestellt werden und sie der kongeniale Zu-
horer oder Betrachter mehr erahnen muss, als dass er sie mit Bestimmt-
heit erkennen kénnte. Den Mafistab fiir diesen Gesichtspunkt bildet die
Konstruktion eines urspriinglichen Zeitalters, das als Kontrastfolie zu den
modernen Erfahrungen der Entfremdung sowie der Rastlosigkeit entwor-
fen wird und das den harmonischen Bezug des Menschen zur Welt auf
dem Fundament der »unverdnderlichen Grundsitze« der Natur zu ga-
rantieren hat.?*® Batteux malt einen arkadischen Hirtenstand am Anfang
der Kulturentwicklung aus und emphatisiert »la simplicité des meeurs, la
naiveté, P'esprit naturel, le mouvement doux & paisible des passions«.?*
Jean-Jacques Rousseaus Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der
Ungleichheit unter den Menschen (1755) stellt eine »majestatische Einfachheit«
des Lebens vor, wie es uns in den ersten Zeiten »von der Natur verordnet«
wird und das als Antidotum gegen die Krankheiten der modernen Zivi-
lisation wirken soll, weil die »tiefe Gleichgiltigkeit« des urspriinglichen
Zustands die »Ataraxie des Stoikers« iibertrifft und Seelenruhe verheif3t.>*
In seinen Pensées Detachées sur la Peanture (1776) evoziert Denis Diderot eine
gliickliche Kindheit, die frei von jedem Zwang ist und in ihrer originalen
Spontaneitit die Denk- und Empfindungsweise des naiven Kiinstlers be-
stimmt.**! Doch verrit Diderot zugleich, dass diese angeblich anfingliche
»Nattirlichkeit« eine kiinstliche Vergangenheit besitzt, wenn er fiir die ein-

235 Vgl. Henn 1974, S. 182.

236 Mendelssohn 2006, S. 253f.

237 Ebd.

238 Rousseau 2010, S. 22.

239 Batteux 1751, S. 233.

240 Rousseau 2010, S. 22, S. 41, S. 112.

241 Diderot 1876, S. 121: »Outre la simplicité qu'il exprimait, il y faut joindre I'innocence, la
vérité et 'originalité d’une enfance heureuse qui n’a point été contrainte; et alors le naif
sera essentiel a toute production des beaux-arts«.

300

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fache Darstellung festhalt: »Lart n’y est plus<.**? Eher unfreiwillig dringt in
diesem Diktum das durch, was die rhetorische Uberlieferung bei Cicero
oder Boileau offen verhandelt, ndmlich der resultative Charakter der Sim-
plizitdt. Fiir den Bereich des Ethischen kann in Anbetracht dieses techni-
schen Aspekts deshalb nicht die Riickkehr zu einer verlorenen Ganzheit
des Menschen gemeint sein — ein Umstand, den Schiller genau erfasst hat.
Die mafigeblichen Einsétze des deutschen Klassizismus gehen unzweideu-
tig vom Umstand aus, dass Simplizitit als Effekt einer Praxis zu verste-
hen ist. Richtungsweisend fiir Schiller - ebenso wie fiir Goethe**® - sind
Johann Joachim Winckelmanns Ausfithrungen zur antiken Kunst, die
mit einer pragnanten Formel nachhallen. Die Gedanken idiber die Nachah-
mung der griechischen Werke in der Malerer und Bildhauerkunst (1755) streichen
hervor, dass »endhch eine edle Einfalt und eine stille Grofie, sowohl in der
Stellung als im Ausdruck« die alten Werke kennzeichnen.*** Dem zeitge-
nossischen Wortgebrauch zufolge reicht die semantische Spannweite des
Begriffs >Einfalt< von »Alberkeit und grofie Unwissenheit« bis zur Haltung
des aufrichtig demiitigen Glaubigen, was die Heilige Schrift in der wie-
derkehrenden Wendung >Einfalt des Herzens< zusammenfasst.**> Mit der
Aufwertung des Einfachen zum Sublimen folgt Winckelmann demnach
einer pietistisch-quietistischen Tradition.?*® So wie er durch das von der
Rezeption durchgehend ausgeblendete Adverb »endlich« eine Genese der

242 Ebd. (Hervorh. d. Verf.). Vgl. dazu Henn 1974, S. 186.

243 Vgl. Goethes biografischen Essay Winckelmann (1805) in: Goethe 1999, Bd. 12, S. 96-
129.

244 ‘Winckelmann 1969, S. 17f. (Hervorh. d. Verf.). - Vgl. Rehm 1951, S. 202: »Der tiefe
feierliche Klang dieser Worte hallt nach durch die ganze Zeitspanne der Herrschaft des
klassischen Ideals«.

245 Zedler 1732/54, Bd. 8, Sp. 544. Vgl. zum religios-ethischen Wortgebrauch Heinz-Mohr
1972, S. 395.

246 Henn 1974, S. 190. Vgl. die Ende des 17 Jahrhunderts entstandene Abhandlung Uber
die Einfachhett, ihre Ubung und ihre verschiedenen Grade des Jesuiten Frangois Fénelon.
Darin kommen mehrere Selbsttechniken zu Wort, die eine ungezwungene, natiirlich
scheinende und gerade deswegen »erhabene« Sittlichkeit des Handelns in Aussicht
stellen. Die simple Person ist fiir Fénelon nicht nur aufrichtig und gradlinig, sondern
unterscheidet sich zudem von jenen Menschen, »die [...] mit sich selbst beschaftigt sind,
als standen sie dauernd vor dem Spiegel, um sich zurechtzumachen« (Fénelon 1961,
S. 267). Erst die »Preisgabe aller unruhigen und interessierten Riicksichten auf sich selbst
versetzt die Seele in einen unerklérlichen Frieden und eine unfaflbare Freiheit. Und das
ist die Einfachheit« (ebd., S. 271). Fénelon weify um die Schwierigkeit, die Tugenden der
Selbstlosigkeit, Bescheidenheit und Zurtickhaltung zu erreichen. Auf die nachvollziehbare
Frage: »wie kann ich es tiberhaupt vermeiden, mit meinem Ich beschiftigt zu sein?«
antwortet der Jesuit mit einer konkreten Anweisung. Nur wer sich mit Gottergebenheit
»in allem auf den schlimmsten Fall einstellt«, kann »Demiitigungen, Schmerzen und
Prufungen« ertragen und gleichsam »hart gegen sich selbst« werden (ebd. S. 272). Hinter

301

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einfalt berticksichtigt, so tarnt das im Vordergrund stehende Ideal der

gegen allen Schmerz abgedichteten Schonheit der Kunst die stoizistische

Konzeption einer Bandigung der Affekte. Die >edle Einfalt< der antiken

Kunst deutet sich in einer unscheinbaren Grofie nur an, weil »unter der

humanen Seelenruhe eine durchaus miithsame Erhebung tiber das Leidenc

verborgen bleibt.?” Wie Winckelmann immer wieder unterstreicht, gehen
dem wiinschenswerten Ziel der vollkommenen Ungerithrtheit physische
und geistige Techniken der Selbstbeherrschung voran. Zum einen fiihrt
er mit Bezug auf die griechische Skulptur aus, dass sich die tiberzeichnete,
gegen alle Krankheit gefeite Gesundheit des antiken Kérpers dem »Ein-
fluf} eines sanften und reinen Himmels« sowie didtetischen Leibestibungen
verdankt, die allen »tiberfliissigen Ansatz« fernhalten.?*® Diese physische

Integritat und Disziplin dienen gleichsam als Voraussetzung fiir die »grofie

und gesetzte Seele« — wie Winckelmann an der Laokoon-Gruppe aus-

fithrt, kann auf diese Weise das Wiiten des Leidens heroisch unterdriickt
werden und der Schmerz qua Negation Eingang ins Schoéne finden.?*

Zum anderen koppelt Winckelmann die Wahrnehmung alter Kunstwerke

an die »Ruhe des Geistes und des Korpers« seitens des Rezipienten.* Nur

der von allen Verderbungen und Leidenschaften gelduterte Geschmack
ist in der Lage, zu den »reinsten Quellen« der Antike durchzudringen
und diese gleichsam lebendig vor Augen zu haben.”' Hier wie dort gilt
die apathische Unempfindlichkeit als gottliches Muster der Schonheit,?
das jedoch vom Menschen nur annihernd erreicht werden kann: »Das

Heftige, das Fliichtige geht in allen menschlichen Handlungen voran; das

Gesetzte, das Grindliche folgt zuletzt. Diese letztere aber gebrauchet Zeit,

es zu bewundern; es ist nur groflen Meistern eigen: heftige Leidenschaf-
dem Bild einer vollig selbstvergessenen, den Eitelkeiten entsagenden und unverstellten
Seelenruhe wiitet ein Kampf des Subjekts gegen sich selbst.

247 Zumbusch 2012, S. 86.

248 Winckelmann 1969, S. 3f.

249 Ebd., S.18. — Dabei gilt festzuhalten, dass Winckelmann spéter in der Geschichte der
Kunst des Altertums (1764) dem Laokoon das Erhabene abspricht, weil diese Skulptur zwar
eine durch das Ideal erhohte Natur, nicht aber die tiber alle Natur erhabene Idee der
gottlichen Schénheit wie im Apoll von Belvedere verkorpert sieht (vgl. Miilder-Bach
1998, S. 20f).

250 ‘Winckelmann 1969, S. 148: »Es sind daher sehr feurige, fliichtige Képfe zur Empfindung
des Schonen nicht die fihigstenc.

251 Ebd., S. 12: »Die Begriffe des Ganzen, des Vollkommenen in der Natur des Altertums
werden die Begriffe des Geteilten in unserer Natur [...] lautern und sinnlicher machen«.

252 Ebd., S.196: »Die héochste Schonheit ist in Gott, und der Begriff der menschlichen
Schénheit wird vollkommen, je gemifler und tibereinstimmender derselbe mit dem
hochsten Wesen kann gedacht werden [...]. Durch die Einheit und die Einfalt wird alle
Schoénheit erhabenc.

302

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten sind ein Vortheil auch fiir die Schiiler«.*® Gegen den Anschein einer
platonischen Metaphysik des Schonen betreibt Winckelmann eine anth-
ropologische Aufwertung des Koérperlichen. Diesem Sachverhalt ist auch
der unverhohlene Riickgriff auf den Gemeinplatz der »geheime[n] Kunst«
geschuldet, durch die der Geist »zur Vollkommenbheit seiner Seele«, das
heifdt zu »Ruhe und Stille« gelangt.?>* Der Idee der >edlen Einfalt< inhériert
somit ein unmerklicher Prozess, mit dem sich das Subjekt den heftigen
Leidenschaften aussetzt, damit es sich vor ihnen schiitzen und sie nach
Moéglichkeit in der schénen Haltung tiberwinden kann.

Fiir Schillers Konzeption des Naiven, das auch er als »hohe Einfachheit«
vom blof} Einfiltigen abhebt,?* ist die Vorstellung einer verborgenen Bil-
dung grundlegend. Bereits im Geburtstagsbrief an Goethe vom 23. Au-
gust 1794 breitet Schiller die gemeinhin als biografisches Pendant zum
Begriff des Naiven geltende Charakterisierung des Gegeniibers zu Uber-
legungen aus, die einen unscheinbaren »Gang« von Goethes Geist aufde-
cken.?® Der niichtern »beobachtende[] Blick, der so still und ruhig auf
den Dingen ruht« und der eingangs zum Anlass genommen wird, Goethes
synthetisch-intuitive Einsicht in die objektiven Gesetzméfligkeiten der Na-
tur dem analytisch-spekulativen Zugang Schillers entgegenzustellen, ver-
dankt sich keineswegs einer von fehlender Reflexion gekennzeichneten
Empfindungsweise. Das »Genie«, das »unter dem dunklen, aber sichern
Einfluf} reiner Vernunft« in der Lage ist, das als Ganzes zu erkennen,
was die philosophische Untersuchung in Einzelteile zerlegt, habe einen
»Weg« zuriickgelegt.?” Schillers Begriindung der Annahme eines solchen
Verlaufs kommt nicht ohne Paradoxien aus, die sich daraus ergeben,
dass der Briefpartner unter Berticksichtigung der historischen Bedingun-
gen der Moderne beschrieben wird. Goethe habe zwar die Eigenschaf-
ten einer griechischen Denkart, doch sei er, als »ein Deutscher geborenc,
in die »nordische Schopfung geworfen« worden - er habe sich deshalb
»auf einem rationalen Wege ein Griechenland« tiberhaupt erst erschaffen
miissen.?® Wie Peter Szondi herausgearbeitet hat, wird hier ein sentimen-

253 Ebd., S. 20.

254 Ebd., S. 60.

255 Schiller 1992, S. 710.

256 Schiller 2005, S. 33.

257 Ebd.

258 Ebd., S. 34: »Wiren Sie als ein Grieche, ja nur als ein Italiener geboren worden, und
hitten schon von der Wiege an eine auserlesene Natur und eine idealisierende Kunst
Sie umgeben, so wire Ihr Weg unendlich verkiirzt, vielleicht ganz tiberfliissig gemacht
wordenc.

303

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

talischer Dichter portritiert,”® ist der zum Naiven fithrende Gang des
Geistes doch genuin reflexiver Natur.** Demgemaf macht Schiller metho-
dische sowie metaphysische Grundsitze der neuzeitlichen Vernunftkultur
geltend, wenn er vermerkt, dass Goethe »von der einfachen Organisati-
on [...] Schritt fiir Schritt zu den mehr verwickelten hinauf[steigt]«, um
schliefilich »das reiche Ganze [der] Vorstellungen in einer schénen Einheit
zusammen|zuhalten]«.?®! Einerseits beleuchtet Schiller mit diesen Wor-
ten eine »logische Richtung« von Goethes Denken, die sich an rationale
Leitlinien hilt. Seit Descartes ist die Auffassung verbreitet, dass der Weg
der philosophischen Methode vom unendlich Komplexen der sinnlichen
Konkretion zur Einfachheit abstrakter Prinzipien fithrt, damit auf der
Grundlage der geistigen Einheit des Begriffs sukzessive wieder das Zu-
sammengesetzte des Mannigfaltigen in der Kérperwelt untersucht werden
kann.*”®> Weil dieser analytische Prozess jedoch eine ebenso distinktive
wie infinite Zergliederung vorantreibt, die der synthetischen Erkenntnis
ganzheitlicher Relationen zuwiderlduft, sieht Schiller andererseits Goethes
asthetische Leistung darin, nachtriaglich die »Begriffe wieder in Intuitio-
nen um|zu]setzen und Gedanken in Gefiihle [zu] verwandeln«.?

Vor dem Hintergrund dieser Annahme, die eine Uberelnstlmmung von
Anschauung und Vernunft nicht als natiirliche Tatsache, sondern als
Ergebnis eines unwahrscheinlichen Prozesses anpeilt, ist fiir die Entge-
gensetzung von Naivem und Sentimentalischem zweierlei zu bedenken.
Erstens wirkt die begriffliche Kontrastierung selbst als Symptom moder-
ner Entfremdungserfahrung, weil die Konstruktion der unvermittelten
Einfachheit der Denkart das paradoxe Resultat reflexiver Tatigkeiten
adressiert, die zwar unwissentlich, aber im Geheimen unvermindert am
Werk sind. Schillers Kritik an Rousseaus Illusion einer urspriinglichen
Natur ist ebenso unmissverstandlich, wie die historischen Pramissen der
Gegenwart die Riickkehr zu harmonischen Anfingen verbieten. Deshalb

259 Szondi 1978a, S. 73.

260 Schiller 2005, S.35: »Jetzt mufiten Sie die alte, Ihrer Einbildungskraft schon
aufgedrungene schlechtere Natur nach dem besseren Muster, das Ihr gebildeter Geist
sich erschuf, korrigieren, und das kann nun freilich nicht anders als nach leitenden
Begriffen von statten gehenc.

261 Schiller 2005, S. 34.

262 Vgl. Descartes, Reg. 5-6. — Descartes partizipiert an einer Metaphysik des Unteilbaren,
die absolute Einfachheit seit Platon als ein geistiges Prinzip (substantia simplex) versteht
und der Komplexitit der sinnlichen Erscheinungen gegentiberstellt (substantia composita).
Daher wird Kant festhalten kénnen, dass das Einfache in der Kérperwelt nicht zu finden
ist. Vgl. Kaulbach 1972, Sp. 386f.

263 Schiller 2005, S. 35.

304

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

beharrt Schiller nicht nur darauf, dass sich ein konstitutiver Aspekt des
Naiven erst dort zeigt, wo »die Natur mit der Kunst im Kontraste« steht**
und gerade die »Naturwidrigkeit unsrer Verhaltnisse« den Trieb nach
»Simplizitat« weckt.?®® Das Naive, so prazisiert Schiller zudem, meint »eine
Kindlichkeit, wo sie nicht mehr erwartet wird« und die »eben deswegen
der wirklichen Kindheit in strengster Bedeutung nicht zugeschrieben wer-
den« kann.?® Somit entwirft er den Fortgang zu einer Natur, »die nicht
die verlorene ist«, sondern als idealer Fluchtpunkt den Progress des sen-
timentalischen Dichters bestimmt.?” Zweitens ist festzuhalten, dass dieser
Weg nur mit Mitteln »der Vernunft und der Freiheit« beschritten werden
kann.?®® In Analogie zum Gang von Goethes Geist, der eine logische Rich-
tung einschldgt, um schliefllich durch die ungeriihrte Beobachtung die
Dinge zu verstehen und intuitiv zu erfassen, charakterisiert Schiller den
naiven Dichter mit apathischer Ruhe und Besonnenheit:

Der Dichter einer naiven und geistreichen Jugendwelt [...] ist kalt, gleichgiiltig,
verschlossen, ohne alle Vertraulichkeit. Streng und spréde [...] entflicht er dem
Herzen, das ihn sucht, dem Verlangen, das ihn umfassen will. Nichts erwiedert er,
nichts kann ihn schmelzen, oder den strengen Girtel seiner Niichternheit 16sen.
Die trockene Wahrheit, womit er den Gegenstand behandelt, erscheint nicht selten
als Unempfindlichkeit.2%’

Im Vokabular von Gleichgiiltigkeit, Strenge, Niichternheit und Unemp-
findlichkeit akzentuiert Schiller die affekt6konomischen Aspekte seiner
Abhandlung. Zum einen trigt das Naive die Ziige der stoischen Uner-
schiitterlichkeit, die einen Schutz vor Leidenschaften garantiert. Zum an-
deren verspricht das Ethos absoluter Seelenruhe dem sentimentalischen
Dichter, dass er sich vor den Pathologien der Zeit in Sicherheit bringen
kann. »Unser Gefiihl fir Natur gleicht der Empfindung des Kranken fiir

264 Schiller 1992, S. 706: »Diese Art des Interesses an der Natur findet aber nur unter
zwei Bedingungen statt. Firs erste ist es durchaus nétig, dafl der Gegenstand, der uns
dasselbe einflo3t, Natur sei oder doch von uns dafiir gehalten werde; zweitens daff er (in
weitester Bedeutung des Wortes) naiv sei, d.h. daf} die Natur mit der Kunst im Kontraste
stehe und sie beschdme. Sobald das letzte zu dem ersten hinzukommt, und nicht eher,
wird die Natur zum Naiven«.

265 Ebd., S. 725.

266 Ebd., S.711. Vgl. zur schwierigen Abgrenzung der kindischen Einfaltigkeit von der
kindlich edlen Einfalt: Ebd., S. 716. Zur Unterscheidung zwischen »wirklicher Natur«
und »wahrer Natur«: Ebd., S. 780f.

267 Szondi 1978a, S. 95.

268 Schiller 1992, S. 706.

269 Ebd., S. 728. Vgl. zum »niichterne[n] Beobachtungsgeist« des naiven Kinstlers: Ebd.,
S. 798.

305

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gesundheit«, halt Schiller fest und setzt damit die Auffassung ins Bild,
dass dem Naiven die Wirkung eines Medikaments eignet.””” Das moderne
Subjekt soll sich »durch die therapeutische Vereinnahmung des Naiven«
gleichsam selbst heilen.”! Unter den unabwendbaren Vorzeichen des Sen-
timentalischen sind dabei die einzigen zur Verfiigung stehenden Mittel
diejenigen der Vernunft. Am Modell erhabener Unempfindlichkeit orien-
tiert, muss sich der sentimentalische Kiinstler mit den Waffen des Ratio-
nalen riisten, damit er sich gegen die Leidenschaften unangreifbar machen
kann. Schillers Abhandlung hebt weniger die abstrakte sowie zweifelhafte
Wiederherstellung einer natiirlichen Einheit des Menschen als vielmehr
das konkrete Programm »zu einer verniinftigen Selbstsorge« hervor,?? das
dem Subjekt den Ausgleich der Gemiitsbewegungen erméglichen soll:

Frage dich also wohl, empfindsamer Freund der Natur, ob deine Trdgheit nach
ihrer Ruhe, ob deine beleidigte Sittlichkeit nach ihrer Ubereinstimmung schmach-
tet? Frage dich wohl, wenn die Kunst dich aneckelt und die Miflbrauche in der
Gesellschaft dich zu der leblosen Natur in die Einsamkeit treiben, ob es ihre Be-
raubungen, ihre Lasten, ihre Miihseligkeiten, oder ob es ihre moralische Anarchie,
ithre Willkir, ihre Unordnungen sind, die du an ihr verabscheust? In jene muf}
dein Mut sich mit Freuden stiirzen und dein Ersatz muss die Freiheit selbst sein,
aus der sie flielen. Wohl darfst du dir das ruhige Naturgliick zum Ziel in der
Ferne aufstecken, aber nur jenes, welches der Preis deiner Wiirdigkeit ist. Also
nichts von Klagen iiber die Erschwerung des Lebens, tiber die Ungleichheit der
Konditionen, tiber den Druck der Verhiltnisse, tiber die Unsicherheit des Besitzes,
iiber Undank, Unterdriickung, Verfolgung; allen Ubeln der Kultur mufit du mit
freier Resignation dich unterwerfen, mufit sie als Naturbedingungen des Einzig
guten respektieren; nur das Base derselben musst du, aber nicht blof3 mit schlaffen
Tréanen, beklagen. Sorge vielmehr dafiir; dafl du selbst unter jenen Befleckungen
rein, unter jener Knechtschaft frei, unter jenem launischen Wechsel besténdig, un-
ter jener Anarchie gesetzmiflig handelst. Furchte dich nicht vor der Verwirrung
aufler dir, aber vor der Verwirrung in dir; strebe nach Einheit, aber suche sie nicht
in der Einférmigkeit, strebe nach Ruhe, aber durch das Gleichgewicht, nicht durch
den Stillstand deiner Tatigkeit. Jene Natur, die du dem Vernunftlosen beneidest,
ist keiner Achtung, keiner Sehnsucht wert. Sie liegt hinter dir, sie muf} ewig hinter
dir liegen. Verlassen von der Leiter, die dich trug, bleibt dir jetzt keine andere
Wahl mehr, als mit freiem Bewufltsein und Willen das Gesetz zu ergreifen, oder
rettungslos in eine bodenlose Tiefe zu fallen.””

270 Ebd., S. 727.

271 Zumbusch 2012, S. 148.
222 Ebd.,, S. 151, S. 157.

273 Schiller 1992, S. 723f.

306

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im Anschluss an die von Kant in der Metaphysik der Sitten (1785) vorgetra-
gene Rede von der »ethische[n] Gymnastik«,** wird hier eine »fortgesetzte
Arbeit [des Subjekts] an sich selbst« spezifiziert.”> Wieder einmal unter-
streicht Schiller, dass die Einheit, Ruhe und Balance des Menschen nicht
durch die Riickkehr zu einer verlorenen Natur gliicken kann. Vielmehr
wird das affektregulierte Dasein als Ergebnis einer Pragmatik der Lebens-
fuhrung konzipiert. Im Wesentlichen fiithrt Schiller zwei Selbsttechniken
vor Augen, die den Zweck verfolgen, das moralische Subjekt zu stiarken,
indem es »den obersten Probierstein der Wahrheit in sich selbst«, das
heiflt in der eigenen Vernunft sucht.”® Erstens soll die skrupuldse Ge-
wissensprifung ermitteln, ob die Empfindung der Diskrepanz zwischen
Ich und Gesellschaft bzw. der daraus resultierende Wunsch nach Uber-
einstimmung mit der Natur eine ethische Grundlage besitzt oder einer
individuellen Unlust entspringt. Nur wo die Sittlichkeit beleidigt ist und
»moralische Anarchie« herrscht, diirfen die Ubel der Kultur als das »Bose«
beklagt werden. Alle anderen Unannehmlichkeiten des gesellschaftlichen
Daseins hingegen sind mit freier Resignation zu ertragen. Ist das Verhalt-
nis zum Sozialen gekldrt, muss das Subjekt zweitens »Sorge« fiir seine
innere Integritit tragen. Dieser Aspekt beinhaltet fir Schiller zum einen
>Reinheit< und >Freiheit< des Individuums, das heifit die durch Vernunft
herbeigefithrte Unabhingigkeit von den Affekten. Zum anderen erméog-
licht diese Selbstbeherrschung >Bestandigkeit« und >Gesetzmafligkeit< des
sittlichen Handelns, durch das sich das moralische Subjekt unter Beweis
stellen und stdrken kann. Mit Blick auf Stifter ist schon Schillers Wort-
wahl signifikant: In Form einer kulturellen Daueranstrengung muss das
Ich seine »Verwirrung« immer wieder bezwingen und gleichsam in die
»Klarheit« eines ausgewogenen Daseins tiberfithren.

Als Modell fiir die Harmonie von Ich, Welt und Natur impliziert das Na-
ive im Diskurs der Klassik somit mehrfache Verwicklungen, die fiir die
Lektire von Stifters Nachsommer-Erzahlung zu berticksichtigen sind. So-
wohl in stilistischer als auch in ethischer Hinsicht liegt hinter der Maske
des Einfachen ein Prozess verborgen, der nicht bei den rohen Anfingen
vor aller Reflexion einsetzt, sondern das Resultat einer heimlichen Kunst
der Affektregulierung meint. In beiden Fallen soll der Eindruck des >Na-
tiirlichen< ungewollt wirken und Seelenruhe ausstrahlen, doch verdanken
sich diese Effekte den klassizistischen Entwiirfen zufolge einer unsichtbar

274 Kant 1977¢, S. 626.

275 Schiller 1992, S. 254. Vgl. hierzu auch: Zumbusch 2012, S. 119.

276 Kant 1977d, S. 283. Vgl. fir den Zusammenhang von Selbstdenken und Selbstpriifung
bei Kant: Gelhard 2011, S. 19-24.

307

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gemachten Technik. Fur den Stil ist eine Ausdrucksweise gemeint, die sich
auf das Notwendige beschrinkt und in der die bezeichnete Sache wie von
selbst hervortritt. Die schlichte Darstellung ist mit ithrem niichternen Ton
auf das Wesentliche der Dinge konzentriert und verzichtet auf den Luxus
des Schmuckwerks, weil alles Uberfliissige vom Eindruck des Wahrhafti-
gen ablenkt. Vielmehr sollen die kiinstlerischen Mittel durchsichtig sein,
damit der Gedanke umso erhabener erscheint. Auch mit Bezug auf die
ethische Haltung ist das einfache Dasein keine natiirliche Gabe, sondern
hat einen Weg zurtickgelegt. Im Zeichen einer unwiderruflichen Moderne
soll die Riickbesinnung auf das Ideal der Antike therapeutisch wirken und
das erkrankte Subjekt heilen. Dabei gewinnen konkrete Selbsttechniken
an Profil, mit denen das Ich die Abgriinde der neueren Zeit iiberbriicken
kann. Am Vorbild absoluter apathia orientiert, verkoppelt Winckelmann
die Vorstellung des Schonen mit den stoizistischen Praktiken der physi-
schen und geistigen Disziplinierung. In Fortfihrung dieser affektdiateti-
schen Konzeption macht Schiller die verniinftige Selbstsorge des Subjekts
zur Voraussetzung fir die Unempfindlichkeit der edlen Einfalt. Wo die-
ser Prozess als ergebnisoffen gelten kann, entwirft Schiller eine kulturelle
Daueranstrengung, mit der das Subjekt immerwihrend auf dem morali-
schen Priifstand steht. Dariiber hinaus besitzen Schillers Uberlegungen
einen epistemologischen Rahmen, indem sie auf Goethes kiithlen und ob-
jektiven Beobachtungsgeist verweisen. Demzufolge erlaubt die intuitive
Begabung des naiven Kiinstlers nicht nur, die Kluft zwischen Natur und
Kultur, Vernunft und Leidenschaft, Anschauung und Begriff zu schlieflen.
Im Unterschied zum sentimentalischen Dichter vermag es das Genie, die
begriffliche Zergliederung der philosophischen Reflexion hinter sich zu
lassen und im Schein einer unvermittelten Kunst zu synthetisieren. Doch
durchschaut Schiller diese unwahrscheinliche Einsicht in die Gesetzmi-
Rigkeiten der Natur als Ergebnis eines reflexiven Vorgangs. Mit Blick
auf Stifter ist es entscheidend, diesen Sachverhalt prasent zu halten, kann
Der Nachsommer doch als diejenige Erzahlung gelten, die den verborgenen
Gang zur asthetischen Totalisierung des Wissens im Ethos der Einfachheit
narrativ ausbreitet und durch Offenlegung gleichsam analysiert.

»Einfachheit Halt und Bedeutung«? (Der Nachsommer)

Der Nachsommer wartet im letzten Absatz des abschlieflenden Kapitels mit
einer Reflexion des Ich-Erzihlers auf, die einen vollendeten Bildungsweg
zu feiern scheint. Der Form einer schlichten Existenz gemifl wihnt sich

308

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der anfangs zum »Wissenschafter im Allgemeinen«®”” bestimmte Hein-
rich Drendorf durch die bestindig aufgeschobene, erst nach jahrelangen
Forschungs- und Bildungsreisen geschlossene Ehe mit der >adoptiertens
Tochter seines Mentors am erstrebten Ziel der geistigen Entwicklung
angekommen. Nicht nur erhilt der anonym eingefithrte und ohne jegli-
che individuelle Zige entworfene Erzihler endlich einen Eigennamen.?®
Heinrich kann seine »Rolle« in der Welt auch frihestens zum Schluss,
nach der durch Risach von langer Hand eingefiddelten Heirat mit Nata-
lie finden.?”” Ein sinnvolles Dasein wird daher erst am Ende des Textes

fixiert:

‘Was mich selber anbelangt, so hatte ich nach der gemeinschaftlichen Reise in die
hoheren Lande die Frage an mich gestellt, ob ein Umgang mit lieben Freunden
ob die Kunst die Dichtung die Wissenschaft das Leben umschreibe und vollende,
oder ob es noch ein Ferneres gibe, das es umschliefle, und es mit weit gréfierem
Gluck erfiille. Dieses groflere Glick, ein Glick, das unerschépflich scheint, ist
mir nun von einer ganz anderen Seite gekommen als ich damals ahnte. Ob ich es
nun in der Wissenschalft, der ich nie abtriinnig werden wollte, weit werde bringen
konnen, ob mir Gott die Gnade geben wird, unter den Groflen derselben zu sein,
das weil} ich nicht; aber eines ist gewifs, das reine Familienleben, wie es Risach
verlangt, ist gegriindet, es wird, wie unsre Neigung und unsre Herzen verbtirgen,
in ungeminderter Fiille dauern, ich werde meine Habe verwalten, werde sonst
noch niitzen, und jedes selbst das wissenschaftliche Bestreben hat nun Einfachheit
Halt und Bedeutung.?%

Den krénenden Abschluss seines Werdegangs und zugleich seiner Ge-
schichte besiegelt Heinrich mit dem Konzept einer erhabenen Schlicht-
heit, das auch der Autor als hochste Auszeichnung fiir sein Hauptwerk
verbucht hat: Sei es, dass Stifter in formaler Hinsicht auf eine antike
'Einfachheit?®' das heifit auf epische »Schmuck-, gewissermaflen Kunst-
losigkeit der Sprache, Transparenz des Erzihlten fiir das Erzahlen, In-

277 Stifter HKG 4/1, S. 17.

278 Ebd., S. 18: »Auch meine Angehérigen konnten kein Merkmal finden, aus dem sie
einen ausschliefflichen Beruf fiir eine Sache in mir hitten wahrnehmen kénnen«. Zur
»Un-Person« Heinrich, die erst am Ende einen Namen bekommt, vgl. Begemann 2000,
S. 219.

219 Sdfter HKG 4/1, S. 21: »Er [i.e. der Vater] sagte, man solle mich nur gehen lassen,
es werde sich aus dem Unbestimmten schon entwickeln, wozu ich taugen werde, und
welche Rolle ich auf der Welt einzunehmen hitte«.

280 Ebd. 4/3, S. 282.

281 Stifter PRA XIX, S. 15 (Brief an Heckenast, 22. Mérz 1857): »In der Form habe ich die
Einfachheit der Antike vor mir gehabt. Viele besonders moderne Leser werden verblifft
sein; denn es sind die heutigen Redekiinste gar nicht vorhandenc.

309

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tellektualitdt und Klarheit der Komposition« verweist,?®? sei es, dass der
klassizistischen Absicht ein zeitkritischer Gestus eignet und die Abnei-
gung gegeniiber der moralischen »Verkommenbheit« der nachrevolutiona-
ren Gegenwart stillschweigend durch die unbertihrte Darstellung einer
»einfache[n] sittliche[n] Kraft« zum Ausdruck kommen soll.?®* Mit der fi-
nalen Setzung signalisiert die Nachsommer-Erzihlung jedoch den Umstand,
dass die mutmafilich erreichte Simplizitit der Existenz eine womdglich
komplexe Vorgeschichte verbirgt. Tatsdchlich setzt der letzte Abschnitt
mit dem Riickblick auf eine zentrale Frage ein, die sich Heinrich gleich-
sam als Zwischenfazit seiner ausgiebigen Natur- und Kunststudien bereits
350 Seiten zuvor gestellt hat und die der Verunsicherung entsprungen ist,
ob Wissenschaft und Dichtung in Anbetracht ithrer Unerschopflichkeit
das Leben jemals mit Sinn erfiilllen kénnen.** Wie man vermerken muss,
wird diese Ungewissheit zum Ende der Erzihlung alles andere als aus dem
Weg geraumt und stattdessen mit einer Hypostase des Familiengliicks in
den Hintergrund gedringt. Die eigenartige Bemerkung, auch das wissen-
schaftliche Streben sei durch die Hochzeit grundiert, kann nicht dartiber
hinwegtauschen, dass die offene Struktur von Heinrichs Studien fortdau-
ert und lediglich scheinbar in festere Bahnen gelenkt wird. Weder kann
die wissenschaftliche Titigkeit fiir den Erzahler von sich aus Halt und
Bedeutung garantieren, noch geht die Karriere als Naturforscher einer ge-
sicherten Zukunft entgegen. Zwar hat Risach zuvor mit einiger Zuversicht
festgehalten, dass die Wissenschaft, die sich noch »am Anfange des Anfan-
ges« befinde und vom empirisch-positivistischen Vorgehen des Sammelns
bestimmt sei, in entfernteren Zeiten der »Ubermacht des Stoffes« durch
die Riickfithrung auf ein geistiges Prinzip Herr werden und die Geschich-
te des Menschen einen noch nicht gekannten Gipfel erklimmen wird.”®
Doch lisst der Ich-Erzihler von einem ebenso niichternen wie neutralen
Standpunkt aus eine dhnlich optimistische Prognose vermissen - die Zu-

282 Blasberg 1996, S. 329.

283 Stifter PRA XIX, S. 93 (Brief an Heckenast, 11. Februar 1858): »Ich habe wahrscheinlich
das Werk der Schlechtigkeit willen gemacht, die im Allgemeinen mit einigen
Ausnahmen in den Staatsverhdltnissen der Welt, in dem sittlichen Leben derselben und
in der Dichtkunst herrscht. Ich habe eine grofie einfache sittliche Kraft der elenden
Verkommenheit gegentiber stellen wollen. Was Wunder, daf} die Verkommenbheit stuzt,
ja erziirnt ist. Aber es schadet nicht. Ist mein Vorbild menschlich gut, so wird es geduldig
stehen bleiben, die Lasterer werden schweigen, und allgemach zu thm tibergehen«.

284 Stifter HKG 4/2, S. 148: »Mein Herz war gehoben und geschwellt, und es war, als
breitete sich in meinem Geiste die Frage aus, ob nun ein solches Vorgehen, ob die Kunst
die Dichtung die Wissenschaft das Leben umschreibe und vollende, oder ob es noch
Ferneres gibe, das es umschliefle, und es mit weit groflerem Gliick erfiille«.

285 Ebd., S. 227f.

310

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

riickhaltung scheint fiir Heinrich allein schon deshalb geboten, weil thm
die Bekanntschaft mit dem Gastfreund eingangs nicht von ungefihr die
Erfahrung beschert hat, dass einer noch so gegriindeten Wettervorher-
sage nicht zu trauen ist. Im einen wie im anderen Fall referiert der Nach-
sommer auf eine nur moglicherweise erfiillte Zukunft, die gerade nicht zur
erzihlten Gegenwart gehort.

Obwohl Stifters Hauptwerk mit dem abschlieBenden Glicksversprechen
das Leben Heinrichs sowie dessen Geschichte zu einem harmonischen
Ganzen abzurunden scheint, ist daher nicht nur in Erwigung zu ziehen,
dass die Vorstellung einer von Ruhe beseelten Einfachheit des Daseins
resultativen Charakter besitzt. In Anbetracht der offenen Strange des Tex-
tes, die sowohl den wissenschaftlichen Werdegang als auch das unfertige,
dank der Modellierung nach der homerischen Episode von Odysseus und
Nausikaa keineswegs gewisse Eheleben betrifft,**® ist zudem zu bertick-
sichtigen, dass Heinrich keinen individuellen Weg abschliefit, sondern in
vorab geregelte Bahnen einlenkt und endlich den von seinem Uberva-
ter gehegten Wunsch umsetzt. Durch die Heirat realisiert der bis zuletzt
farblose Erzéhler mustergiiltig das sanfte >Verlangen« seines Mentors und
nimmt mit dessen Hab und Gut die Maxime als Erbschaft an, dass »die
Kunst die Wissenschaft der menschliche Fortschritt der Staat« nur auf
der Familie ruhen kénnen.?” Durch die Bemerkung, seine Existenz habe
»Einfachheit Halt und Bedeutung« erreicht, weist Heinrich sein Leben
somit als Echoeffekt aus. In den letzten Worten der Erzéhlung hallt ein
Ethos nach, das die narrativen Ausfihrungen von Anfang an nicht miide
werden, bei jeder sich bietenden Gelegenheit hervorzuheben. Nicht nur
herrscht in Heinrichs Elternhaus die strikte Vorgabe einer bescheidenen,
auf allen Prunk verzichtenden Haltung;**® nicht nur lebt Heinrich seit je-
her nach den Mafistaben einer sittlichen Simplizitit, die seine Neigung
zur antikisierenden Schlichtheit Natalies pradisponieren.?®® Auch ist das
Rosenhaus von einer umfassenden Ideologie des Einfachen gepragt, die
Risach unter dem Eindruck von Mathildes Familie mit kompromissloser
Beharrlichkeit verfolgt. Aus diesem Grund ist das Ende des Textes nicht
nur gegen allen Anschein einer progressiven Bildungsidee der tautologi-
schen und in der Tendenz inhaltsleeren Struktur geméfl zu verstehen.*”

286 Vel. Driigh 2006, S. 278.

287 Stifter HKG 4/3, S. 263.

288 Vgl. ebd. 4/1, S. 10.

289 Vgl. ebd.,, S. 41.

290 So hélt Cornelia Blasberg zurecht fest: »Auf die[ ] im letzten Wort des Romans beschworene
Bedeutung arbeitet die Erzihlung einschliefllich ihrer zahlreichen Lehrerdialoge ebenso

311

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weil der Gastfreund als der heimliche Protagonist und Stichwortgeber des
Nachsommer]s] gelten kann,*' muss die finale Bemerkung zudem relativiert
und nach Mafigabe ihrer Voraussetzungen durchleuchtet werden. Das
ethische Paradigma einer Einfachheit in allen Dingen ist durch den Rekurs
auf die Bestandigkeit der Familie nicht »willkiirlich herbeiphantasiert«,*?
sondern hat einen kalkulierten Sinn, organisiert es doch die Welt des As-
perhofes vor dem Hintergrund einer anhaltenden Verunsicherung durch
die als unentwirrbar erfahrene Wirklichkeit der neueren Zeit.

Mit der Absicht, die Zumutungen der Realitdt zu bewiltigen, verfolgen
Risachs fortwihrende Anstrengungen eine nur wenigen vergénnte Ein-
fachheit des Daseins, wie er im Gespriach mit seinem Zogling darlegt:

'Das gesellschaftliche Leben in den Stidten, wenn man es in dem Sinne nimmt,
dafy man immer mit fremden Personen zusammen ist, bei denen man entweder mit
andern zum Besuche ist, oder die mit andern bei uns sind, ist nicht erspriefilich. Es
ist das nehmliche Einerlei wie das Leben in Orten, die den groflen Stidten nahe
sind. Man sehnt sich ein anderes Einerlei aufzusuchen; denn wohl ist jedes Leben
und jede Auﬁerung einer Gegend ein Einerlei, und es gewihrt einen Abschlufi,
von dem einen Einerlei in ein anderes tiber zu gehen. Aber es gibt auch ein Einer-
lei, welches so erhaben ist, dafl es als Fiille die ganze Seele ergreift, und als Einfach-
heit das All umschliefit. Es sind erwihlte Menschen, die zu diesem kommen, und
es zur Fassung ihres Lebens machen kénnen«. [...] »In der Weltgeschichte kommt
es vor [...], wo ein Mensch durch eine grofie That, die sein Leben erfiillt, diesem
Leben eine einfache Gestalt geben kann, abgelost von allem Kleinlichen - in der
Wissenschaft, wo ein groflartiges Feld hochsten Erringens vor dem Menschen
liegt — oder in der Klarheit und Ruhe der Lebensanschauungen, die endlich Alles
auf einige ausgedehnte aber einfiltige Grundlinien zuriick fithrt.*

Mit diesen Ausfithrungen stellt Risach klar, dass es ihm nicht darum
geht, eine unvermittelte Simplizitdt der Anfinge zu restituieren. Anders
als sein Zeitgenosse Henry David Thoreau kehrt Stifters Held nicht zur
wilden Natur nach den Grundsitzen der animalischen Bedarfsdeckung

systematisch wie erfolglos hin. [Man hat] es mit Erzihlern zu tun, die beide — das gilt
fiir Risach ebenso wie fitr Heinrich — nicht in der Lage sind, das, was sie weitergeben,
wirklich verstehen und begriinden zu kénnen« (Blasberg 1996, S. 353). Zum Leerlauf
der Bildung, durch den Heinrich »immer schon dort [ist], wo er ankommen soll«, vgl.
Begemann 2000, S. 219.

291 Vgl. den Brief an Heckenast vom 24. Mai 1857: »Sehr begierig bin ich tiber Ihr Urtheil,
wenn Sie einmal das Ganze tiberschauen; denn die zwei jungen Leute sind weitaus nicht
die Hauptsache, sind eine heitere Ausschmiickung des Werkes, sein Ernst und sein
Schwerpunkt mufl irgendwo anders lLiegen« (Stifter PRA XIX, S. 22).

292 So Driigh 2006, S. 325f.

203 Stifter HKG 4/2, S. 225.

312

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zuriick?* — Risach verabschiedet sich von der Gesellschaft, um vielmehr
eine durch und durch geordnete Existenz aufzubauen. Da der Freiherr
sein nachsommerliches Leben, wie er anderweitig mit direktem Bezug
auf den Titel des Werkes festhalt, im Modus des Nachtraglichen fithrt,*®
wird auf eine vom stadtischen Umgang entriickte Daseinsform abgezielt,
die durch keinen eigentlichen Ursprung verbtirgt ist und diese Liicke mit
einem Ideal der #sthetischen Uberlieferung erginzt. Die edle Einfachheit
nach Art der Klassizisten meint eine selten gewordene Kunst des Daseins,
das nur erwéhlte Menschen erreichen kénnen und das der zivilisationskri-
tischen Geste zum Trotz unter dem Vorzeichen einer origindren Artifiziali-
tat steht. Die >Prosa der Verhaltnisse« fest im Blick, will Risach dem Leben
nicht weniger als einen poetischen Sinn verlethen. Wo die gegenwirtige
Wirklichkeit im Getiimmel der Stadt einen solchen allenthalben vermis-
sen ldsst und als zersprengtes Nebeneinander von lauter Gleichgiiltigkei-
ten wahrgenommen wird, verspricht das Festhalten an wenigen Prinzipien
»Fassung«, »Klarheit« und »Ruhe«. Doch sollte nicht nur der bemerkens-
werte Umstand, dass Risach das hohere »Einerlei« aus dem prosaischen
Gebrauch des Wortes ableitet, authorchen lassen. Auch der penible Zug,
mit dem das Ideal des naturkonformen Daseins im Rosenhaus verfolgt
wird, lasst erahnen, dass Risachs Worte »Beschwoérungscharakter«** besit-
zen und von einer verwickelten Vorgeschichte angetrieben werden. Durch
das vorletzte Kapitel, in dem Heinrich die leidvolle Biografie seines Gast-
freundes als nachgetragene Analepse referiert, verhandelt der ansonsten
geradlinig aufgebaute Nachsommer dank eines formalen Kunstgriffs nicht
nur die eigenen Komplikationen, sondern deckt auch die Verwicklungen
eines vordergriindig einfach scheinenden Lebens (und Erzdhlens) auf.
Demgemaf} resultiert Risachs Sehnsucht nach Verkldrung aus der qui-
lenden Erfahrung einer kontingenten Realitit und setzt sich in einer Viel-
zahl von ebenso konkreten wie rigiden Praktiken um, mit denen er ein
umfassendes und unaufhérliches Beruhigungsregime befolgt — anders als
Thoreau ist der Freiherr nicht um die Wiedergewinnung einer verlorenen
Natiirlichkeit, sondern um die strenge Kontrolle des Lebens bemiiht. Mit
Blick auf Heinrich und seinen Erzéhlstil l4sst sich zeigen, dass der Text die
Maxime des Einfachen, die Risach auf den Gebieten der Geschichte, der
Wissenschaft und der Ethik veranschaulicht, im komplementiren, jedoch
keineswegs nur harmonischen Wechselspiel von moralischen (1.), dsthe-
204 Vel. Thoreau 1854.

295 Vgl. Stifter HKG 4/3, S. 224: »So leben wir in Gliick und Stettigkeit gleichsam einen

Nachsommer ohne vorhergegangenen Sommer«.
296 Laufhitte 1996, S. 501. Vgl. auch Schmidt 1985, Bd. 2, S. 84.

313

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tischen (2.) und epistemologischen (3.) Aspekten als Manier zur Schau
stellt.

1.

297

298
299

300
301

Der Kosmos des abgelegenen Rosenhauses, der sich dem Erzahler als
ungetriibte Idylle présentiert, ist im Unterschied zur Wirklichkeit der
Stadt ganz und gar schlicht organisiert.?”” Das Prinzip des Simplen pragt
dabei einen rigorosen Sinn fir Funktionalitdt und Einheitlichkeit, der
einen durchgeformten Alltag hervorbringt. Sowohl Kleidung als auch
Nahrung sind vom asketisch anmutenden Verzicht auf allen Uberfluss
bestimmt. Die Einteilung der Rdumlichkeiten markiert eine akkurate
Zweckmafligkeit, ist fiir jedes Zimmer doch nur ein einziger Gebrauch
vorgeschrieben, damit nichts Vermischtes herrsche. Die temporalen
Ablaufe stehen in planméfliger Abstimmung mit dem Rhythmus der
Jahres- und Tageszeiten. Obwohl der von allen Schiadlingen bereinigte
Garten das Bild einer selbstregulierten Natur offeriert, ist die Kongru-
enz mit der menschlichen Ordnung durch »einfach[e]« »Mittel« her-
gestellt.””® Zwar richtet Risach sein klinisch sauberes Biotop nach der
zwingenden Erfordernis der Dinge ein. Doch hilt man sich vor Au-
gen, dass im Asperhof jede einzelne Pflanze mit ihrem Eigennamen
etikettiert ist, entpuppt sich das Anwesen als liickenloser symbolischer
Raum.*® Die Idee einer Verséhnung von Subjekt und Wirklichkeit
setzt das naturkonforme Dasein nur unter der Voraussetzung einer
»radikal verwandelten«, rundweg stilisierten Realitdt um.** Noch be-
vor dieses schlichte Leben zuletzt als spite Kompensation einer ver-
fehlten Existenz erkennbar wird, tritt es daher seinem Scheincharakter
gemifd hervor. Wie Heinrich mit stillem Hinweis auf die erst im letzten
Teil des Textes ausgefiihrten realen Familienverhiltnisse registriert,
sieht alles auf dem Asperhof so aus, als 0b es vollkommen wire:

Das alles war so einfach klar und nattrlich, dafl es mir immer war, die zwei
Leute seien Eheleute und Besitzer dieses Anwesens, Gustav und Natalie seien
thre Kinder, und ich sei ein Freund, der sie hier in diesem abgeschiedenen
‘Winkel der Welt besucht habe, wo sie den stilleren Rest ihres Daseins in Un-
scheinbarkeit und Ruhe hinbringen wollten.*"!

Vgl. die Einfachheit der Landleute im Unterschied zur stadtischen Gesellschaft: Stifter

HGK 4/2, S. 180.

Vgl. Stifter HKG 4/1, S. 149.

Vgl. zum Prinzip der Kartografierung und der symbolischen Sicherstellung der
Phinomene bei Stifter allgemein: Koschorke 1989.

Begemann 2000, S. 224.

Stifter HKG 4/1, S. 257.

314

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

302
303

304

Der Anblick eines geregelten Zusammenseins wird vom Erzihler als
Effekt der ungezwungenen, ruhigen und bescheidenen Art ausgestellt,
mit der die Nachsommer-Akteure dem Gast begegnen. Deren dezentes
Verhalten, das jeden Pomp meidet und stets Maf} hilt, wirkt derart un-
absichtlich, dass sich das stimmige Bild einer unverbriichlichen Ganz-
heit emnstellt. Doch triigt der schone Schein ebenso, wie Heinrich den
Eindruck des Natiirlichen von Anfang an einer kaschierten Kiinstlich-
keit gemafl wahrnimmt, denn der Gast weif}, dass die nachsommer-
liche Gemeinschaft gerade keine Familie im biologischen Sinn bildet
und eine keineswegs harmonische Vergangenheit hinter sich hat. Der
elysische Einklang im Rosenhaus wird vielmehr als Ergebnis einer un-
entwegten sowie unscheinbaren Bemiihung um Ordnung vorgestellt —
so halt Risach nebenbei ausdriicklich fest, dass er seinen Besitz »Sor-
genfrei nennen wiirde, wenn er [i.e. der Besitz] nicht voll von Sorgen
steckte«.?? Im »einfachen Leben«, wie es der Freiherr vorbildlich fiihrt,
indem er seinen Landsitz nur »zum Zwecke des Bestehenden« pflegt
und anderen Leuten »ohne Gepringe« viel Gutes tut, scheint zwar
das Ideal eines von »Ruhe« beseelten Daseins erreicht zu sein.*”® Doch
verbirgt dieses Bild eine Reihe von konkreten Vorkehrungen, die mit
der strengen Strukturierung des Asperhofes gleichsam um das nicht
minder rigide Verhiltnis der Subjekte zu sich selbst kreisen.

Vor dem Hintergrund seiner fritheren Erlebnisse verfolgt Risach im
Kern den Plan einer stoischen Kontrolle tiber die Leidenschaften und
greift als Goethe-Leser das affektokonomische Programm der Kklas-
sischen Uberlieferung mit der Absicht auf, seine zerriittete Existenz
sinnvoll zu gestalten.*” Der Freiherr versucht derart die verstérenden
Erfahrungen zu meistern, die er sowohl in sozialen als auch privaten
Belangen erlitten hat. Nicht nur der Staatsdienst hat seinen beiden cha-
rakteristischen Wesensziigen widerstrebt, auch mit der jungen Liebe
ist es Risach nicht vergdnnt gewesen, erstens »der Herr [s]einer Hand-

Stifter HKG 4/3, S. 241.

Ebd. 4/2, S. 249: »Mein Gastfreund fahre in seinem einfachen Leben fort, er bestrebe
sich, dafl sein kleiner Fleck Landes seine Schuldigkeit, die jedem Landbesitze zum
Zwecke des Bestehenden obliege, bestmdoglich erfiille, er thue seinen Nachbarn und
andern Leuten viel Gutes, er thue es ohne Gepringe, und suche hauptséchlich, dafl es in
ganzer Stille geschehe, er schmiicke sich sein Leben mit der Kunst mit der Wissenschaft
und mit andern Dingen, die halb in dieses Gebiet halb beinahe in das der Liebhabereien
schlagen, und er suche endlich sein Dasein mit jener Ruhe der Anbethung der héchsten
Macht zu erfiillen, die alles Bestehende ordnet«.

Vgl. zur Ausgabe von »Go6thes Werke[n]«, die Mathilde Gustav schenkt: Ebd. 4/1,
S. 248; und Risach beim Lesen Goethes: Ebd., S. 263.

315

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

305
306

307
308
309

310
311

lungen« zu sein und zweitens »klar den Zusammenhang des Gewollten
und Gewirkten [zu] tiberschauen«® Riickblickend auf sein Leben,
zeichnet der Gastfreund das Bild einer ihn an den Rand des Selbst-
mordes treibenden >Krises, die darin besteht, dass der allgegenwirtigen
Verwirrung >in den Dingen<und »in mir< gua Urteil nicht beizukommen
ist (aus gr. kpivew >sichten, sondern, unterscheidens).*”® Risach verliert
die Ubersicht und zugleich die Empfindung fiir die hohere Ordnung
nicht erst angesichts der Komplexitit des Staatsapparates. Schon frith
nimmt der verwaiste Landjunge in der Stadt die »ungeheure Wildnif§
von Mauern und Dichern« und das »unermefiliche Gewimmel von
Menschen« so wahr, dass es ist, als wire er in einem »Wald, dessen
Baume [...] keine Beziehung haben«.*”” Demgegeniiber bietet das dorf-
liche Anwesen der Familie Makloden, in dem der Freiherr Mathilde
kennenlernt, angesichts des Gliicks einer »fest gegriindet[en]« Ehe
»Linderung fiir [die] Wunde« der urbanen Desorientierung.’*® Das Le-
ben ist hier »sehr einfach« und wird der mafivollen Ordnung wegen als
Vorbild fir das Rosenhaus dienen.*” Doch bricht die Verédung, die
Risach zuvor empfunden hat, ungleich heftiger hervor, als er den vor-
eiligen Bund mit Worten schliefit, die wie »durch eine fremde Macht«
in den Mund gekommen sind und sich als verheerend erweisen, weil
sie das Glick einer erfiillten Liebe auf immer verschlieflen.? Durch
dieses Ereignis tritt ein Selbstverlust hervor, den Heinrichs Mentor der
sozialen Inkompatibilitdt wegen zum Anlass fiir eine massive Kritik an
den Affekten nimmt. Erst nach und nach etabliert der Freiherr »in der
Reflexion des Selbst tiber sich«*!! die Praxis einer ebenso disziplinier-
ten wie rationalen Lebensfiihrung mit dem Ziel, Subjekt seiner Hand-
lungen zu sein und die emotionale Konfusion zu entwirren. Nicht nur
kommt er Jahre spdter »bei genauerem Nachdenken und schirferem

Ebd. 4/3, S. 139f.

Ebd., S.211: »Ich sah in das dunkle Innere der Schliinde, und fragte, ob ich mich
hinabwerfen solle«.

Ebd,, S. 156.

Ebd.,, S. 163.

Ebd., S.176. Die beruhigende Ubereinstimmung von natiirlicher und symbolischer
Ordnung lernt Risach hier kennen: »Ich stand lange vor diesem Hause, und Alfred
stand neben mir. Aufler den Rosen an dem Gartenhause waren auf dem ganzen Plaze
Rosengestrauche und Rosenbdaumchen in Beeten zerstreut. Sie waren nach einem
sinnvollen Plane geordnet, das zeigte sich gleich bei dem ersten Blicke. Alle Stimmchen
trugen Téfelchen mit thren Namen« (ebd., S. 175).

Ebd., S. 187.

Kinzel 2000, S. 395.

316

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

312
313

314
315
316
317
318

319

Selbstbeobachten« zu dem Entschluss, die Amter niederzulegen.

Er versucht auch die Leidenschaften, denen er wegen ihrer Neigung
zum »Ubermafi« vorwirft, eine unbefangene und sachgerechte Wahr-
nehmung der Welt zu verhindern sowie die private nicht weniger als
die soziale und politische Ordnung zu bedrohen,*”® durch Selbstherr-
schung in Schach zu halten.®* Das Rosenhaus wird demzufolge als
Modell einer immunisierten Welt konzipiert, geht es Risach doch nicht
so sehr darum, »alles Affektive und mithin Gefihrliche zu bannen«,*'5
als vielmehr um die gezielte Mafligung und Beruhigung der Leiden-
schaften zum besseren Schutz vor ihnen. Die »grofie Mihes, die der
Gastfreund fur die »Pflege« der sinnbildlichen Rosen aufbringt, ist Teil
einer praktischen Selbstsorge.*'®

Als padagogische Stitte betrachtet, zielt die mustergiltige und von
jeder gesellschaftlichen Verpflichtung freie Ordnung des Asperhofes
darauf, den Subjekten die Kontrolle der inneren Natur beizubringen.
Im Mittelpunkt des Programms, wie es Risach auch mit Blick auf die
»verniinftige Pflege [der] Leibesiibungen« ausfiihrt,*"” steht nicht die
gehorsame Befolgung eines vorgegebenen Gesetzes, sondern die aske-
tische Ausbildung des Selbst.**® Gemafl einer Erziechung zur zwanglo-
sen Konformitit werden die Regeln des Rosenhauses konstant wieder-
holt und »eingetibt< (aus gr. &oknoig). Zwar kénnen diese Handlungen
als leerer Ausdruck einer »verborgenen Nicht-Identitit« gelten,** doch
besitzen sie einen praktischen Sinn, insofern sie als Palliativ gegen ein

Stifter HKG 4/3, S. 216.

Ebd. 4/1, S. 217f.: »Weil die Menschen nur ein einziges wollen und preisen, weil sie,
um sich zu sittigen, sich in das Einseitige stiirzen, machen sie sich ungliicklich. Wenn
wir nur in uns selber in Ordnung wiren, dann wiirden wir viel mehr Freude an den
Dingen dieser Erde haben. Aber wenn ein Ubermafl von Wiinschen und Begehrungen
in uns ist, so héren wir nur diese immer an, und vermégen nicht die Unschuld der
Dinge aufler uns zu fassen. Leider heiflen wir sie wichtig, wenn sie Gegenstinde unserer
Leidenschaften sind, und unwichtig, wenn sie zu diesen in keinen Beziehungen stehen,
wihrend es doch oft umgekehrt sein kannc.

Vel. Kinzel 2000, S. 425£., S. 454.

So Begemann 2000, S. 213.

Stifter HKG 4/1, S. 147.

Ebd. 4/2, S. 69.

Vgl. Kinzel 2000, S. 396, S. 420, S. 425f. — Auch in Heinrichs Elternhaus steht allen
autoritdren Befehlen und Verboten zum Trotz der Bezug des Subjekts zu sich selbst
im Vordergrund. Gegen die Entriistung der Leute rechtfertigt der alte Drendorf die
Berufswahl seines Sohnes mit dem Argument, »der Mensch sei nicht zuerst der
menschlichen Gesellschaft wegen da sondern seiner selbst willen« (Stifter HKG 4/1,
S. 20).

Blasberg 1996, S. 338.

317

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

320

321
322
323

324
325

undiszipliniertes und zerstreutes Dasein konzipiert sind.** Anschau-
lich wird das Anliegen durch die Art und Weise, mit der Natalies Fa-
miliengliick von Risach und Mathilde gleichsam zur »Kompensation
des elterlichen Versagens« geplant und in die Wege geleitet wird.?!
Nicht nur soll das Kind durch Reisen und Kunst fir das Eheleben »be-
festigt veredelt und geglattet« werden.??* Als mit Heinrich ein poten-
zieller Gatte auftritt, der den Vorstellungen des — wie sich zum Schluss
zeigt — doch nicht ganz interesselosen Gastfreundes entspricht,*® wer-
den die beiden jungen Leute zur Liebe erzogen und nach Art eines
kithlen Experiments mehrfach auf die Probe gestellt. Natalie muss ei-
nen regelrechten Personlichkeitstest bestehen, indem sie Risach und
Mathilde »absichtlich« von Heinrich fern halten, weil die Eltern »[z]Jur
grofieren Sicherheit« beobachten wollen, ob die »Gefiihle [der Tochter]
bestandig« bleiben.?** Durch Aufschub soll die Leidenschaft nicht aus-
gemerzt, sondern abgekiihlt und dadurch dauerhaft werden. So sieht
auch Heinrich am Ende, als wire der Entsagung nicht schon genug,
die Notwendigkeit einer mehrjihrigen Reise ein: »Er mufl in die Harte
der Welt, die wird ihn stihlen«,*?> kommentiert Risach das Unterneh-
men und streicht damit hervor, dass die Familie nur auf der Grundla-
ge immunisierter Individuen einen stabilen Schutz vor dem Einbruch
heftiger Affekte erhoffen kann. Mit dem Motiv des Cereus Peruvianus
wird diese Technik der Retardation schliefllich bildhaft zum Ausdruck
gebracht. Nachdem Heinrich den Kaktus seiner Unscheinbarkeit we-
gen erst spat auf dem Sternenhof entdeckt und ins Rosenhaus trans-
plantieren ldsst, hilt der Gértner Simon die einmalige Blite »durch
Kailte« so lange zuriick, bis die Pflanze genau am Hochzeitstag zum

Vgl. Stifter HKG 4/2, S. 171: »Das Regelmiflige der Beschiftigung tibte bald seine

sanfte Wirkung auf mich; denn was ich troz der freudigen Stimmung, in welcher ich
aus meinen Erringungen in der Kunst und in der Wissenschaft war, doch Schmerzliches
in mir hatte, das wich zurtick, und mufite erblassen vor der festen ernsten strengen
Beschaftigung, die der Tag foderte, und die ihn in seine Zeiten zerlegte«.

Driigh 2006, S. 278.

Stifter HKG 4/3, S. 224.

Risach gibt sogar ein dezidiert 6konomisches Interesse an der Ehe der beiden jungen
Leute zu erkennen: »Habe ich es gut gemacht, Natta?, sagte mein einstiger Gastfreund,
»dafl ich dir den rechten Mann ausgesucht habe? Du meintest immer, ich verstinde
mich nicht auf diese Dinge, aber ich habe ihn auf den ersten Blick erkannt. Nicht blos
die Liebe ist so schnell wie die Electricitit sondern auch der Geschdffsblick« (ebd., S. 265;
Hervorh. d. Verf.). Wie es scheint, verbirgt Risachs hoher Sinn fiir das Familiengliick ein
cher prosaisches Interesse an Erhalt und Steigerung des Besitzes.

Ebd., S. 225.

Ebd., S. 259.

318

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

326
327

328
329
330

Blithen gebracht wird.?*® Wie die sittliche Einfachheit als erhabenes
Ergebnis maximaler Selbstbeherrschung reflektiert wird, so zeigt sich
das Naturereignis als gliicklicher Ausgang einer prizise berechneten
Kultivierungstechnik.

Die ethische Gymnastik im Rosenhaus umfasst nicht nur die Herstel-
lung eines kiinstlich geordneten Alltags auf der Grundlage schlichter
Verhaltensregeln. Die Ausbildung zu einem ausbalancierten Daseins,
das mit der Abkithlung der Leidenschaften einen in der Konsequenz
versteinerten >Menschen< ohne individuelle Merkmale adressiert,*? er-
folgt auch durch die Vermittlung dsthetischer Werte und Praktiken.
Mit Blick auf die edle Einfachheit des Lebens spielt fiir Risach die Ex-
ziehung zur Kunst eine zentrale Rolle. Das Modell der Antike vor Au-
gen, referiert der Freitherr nicht von ungeféhr klassizistische Anschau-
ungen, well er in dieser Tradition die Einfalt der alten Erzeugnisse mit
einer vollkommenen Reinigung, Mafligung sowie Beruhigung der Af-
fekte gleichstellen kann.?*® Doch ist sich Risach bewusst, dass die hohe
Schonheit nach Art des Griechentums in der Gegenwart unwiderruf-
lich abhanden gekommen ist. Die Orientierung an der Vergangenheit
hat daher keinen restaurativen, sondern einen propadeutischen Sinn,
zumal der Gastfreund darauf hofft, dass die Zukunft »eigene Werke«
ohne »Leidenschaft oder Absicht« hervorbringen wird, »die nicht nach-
geahmt sind, oder in denen nur ein alterer Stil ausgedriickt ist«.** Weit
davon entfernt, einen verlorenen Sinn wiederherstellen oder imitieren
zu konnen, verfolgt die theoretische sowie praktische Beschaftigung
mit antiker Kunst auf dem Asperhof vielmehr die zweckdienliche Stra-
tegie, Ruhe zu schaffen und eine als unverniinftig erfahrene Wirklich-
keit zu parieren.

Risachs Kunstverstindnis basiert auf der Lektiire von Biichern, die
er erklartermaflen nicht alle verstanden hat.?*° Da der tiefere Sinn der
Uberlieferung verschlossen bleibt, beschrinken sich die ausfiihrlichen
Gespriche darauf, die klassizistische Tradition zu zitieren. Schon die
zeitkritische Geste, die den verheerenden Zustinden der Gegenwart

Ebd., S. 271.

Vgl. Begemann 2000, S. 215: »Der Roman entfaltet systematisch ein Programm des
Wissens und der Entwicklung, wie es einzigartig ist in der Literatur. Nur hat das einen
Schénheitsfehler: Das Subjekt solcher Bildung ist nicht nur klammheimlich, sondern
geradezu programmatisch abhanden gekommenc.

Vgl. Rehm 1951a; Begemann 2000, S. 217; Mayer 2001, S. 163.

Vel. Stifter HKG 4/2, S. 154.

Ebd., S. 39: »Ich habe diese Biicher gesammelts, sagte er, >nicht, als ob ich sie alle ver-

standex.

319

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

331
332
333

334

335
336
337

mit dem Rekurs auf die Antike begegnet, ist keineswegs originell. Die
Ansicht, dass die Denkmale »der alten heitern Griechenwelt« dank
der sittlichen Reinheit und edlen Unscheinbarkeit eines bestindigen
Gemiits als Antidotum gegen das hastige »Ringen« der Modernen
wirke,?! ist ebenso ein klassischer Topos, wie der normative Hinweis
auf die »Ruhe in Bewegung«** das Ideal einer mafivollen Kunst nach-
hallen ldsst.**® Die wiederkehrende Referenz auf das homerische Epos
und die antike Dichtkunst generell gehort deshalb zum festen Bestand
von Beschworungsformeln, die dem oberflachlichen Modus der Re-
zeption zum Trotz eine bedeutungsschwangere Tiefgriindigkeit sugge-
rieren und nachempfinden wollen.

Am Versprechen einer sinnvollen »Gestalt« ausgerichtet, dient die
antike Plastik wie bei Winckelmann als Angelpunkt der ésthetischen
Reflexionen.?®* Durch die Positionierung der Marmorstatue in der
Mitte der Erzdhlung hebt Der Nachsommer ein Kunstwerk auf die Buh-
ne, das sich als schon auszeichnet, insofern es die einzelnen Teile der
Darstellung zu einer wesenhaften »Seele des Ganzen« synthetisiert.**
Der Text bindet diese mit narkotisierender Unablassigkeit wiederhol-
te Erfahrung einer signifikanten Totalitdt nicht nur an die Gestaltung
schlichter Figuren, sondern auch an die materialen Voraussetzungen
des Kunstwerks. So erldutert Risach die schmucklose Einfalt des alter-
tiimlichen Standbildes mit der Beobachtung, dass die Intuition einer
geschlossenen Einheit durch das »reine Weill« des Marmors bedingt
1st.3% Dank dieser medienisthetischen Perspektive wird die Transpa-
renz der Artefakte als Effekt einer Aufierlichkeit kenntlich gemacht,
der weder begreif- noch diskursivierbar ist, weil sich Schénheit fiir
das Personal des Nachsommers in der sinnlichen Wahrnehmung eines
»Unnennbare[n]« konzentriert.*” Derart mit einer Sprachlosigkeit der
Dinge identifiziert, die zu keiner bestimmten Erkenntnis fithren kann,

Ebd., S. 84.

Ebd. 4/1, S. 16.

Heinrich stellt diese Wirkung wiederum als Schein heraus: »Die Alten, die ich einst
zu verstehen geglaubt hatte, kamen mir doch jezt anders vor als friher. Es schien mir,
als wiren sie natiirlicher wahrer einfacher und gréfier als die Méanner der neuen Zeit,
und als lasse sie der Ernst thres Wesens und die Achtung vor sich selbst nicht zu den
Uberschreitungen gelangen, welche spitere Zeiten fiir schon hielten. Ich trug Homeros
Aschilos Sophokles Thukidides fast auf alle Wanderungen mit mir« (ebd. 4/2, S. 33f).
Vgl. ebd.: »Und wenn auch alle Kunste dieses Géttliche in der holden Gestalt bringen,
so sind sie an einen Stoff gebunden, der diese Gestalt vermitteln muf3«.

Ebd., S. 34.

Ebd,, S. 87.

Ebd., S. 35. Zur »unentrithselbaren[]« Schonheit der Marmorstatue vgl. ebd., S. 95.

320

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

338

339
340

341
342
343

ohne dass die dsthetische Erfahrung zunichte gemacht wiirde,**® fun-
giert die prunklose Antike zudem als Modell fiir eine positiv gewer-
tete Unergriindlichkeit des Menschen.?® Weil die Plastik die Wahr-
nehmung des Korpers prigt, konstituiert sich die einfache Schénheit
Natalies weder auf den ersten noch auf den zweiten Blick, sondern
erst durch das Medium der Kunst, ja fillt komplett mit der unsagba-
ren Anmut der antiken Marmorstatue zusammen.** Dieses Gefallen
am Bild eines regelrecht petrifizierten Gegeniibers ist programmatisch
darauf angelegt, den Sinn fiir begrenztes Wissen auch im Bereich des
Menschlichen zu schérfen, stellt sich die tiefere Bedeutung des Stand-
bildes doch gerade dann ein, wenn sie sich entzieht.?*!

Fir den an begrifflicher Klassifikation geschulten Naturwissenschaft-
ler ist daher nichts schwieriger als die Erlernung einer dsthetischen
Weltsicht. Die langwierige Beschéftigung mit Kunst soll Heinrich hel-
fen, seinen streng rationalistischen Umgang mit den Phinomenen zu
komplettieren und den »Blick durch die Dinge hindurch auf [deren]
Wesenheit, Seele und Bedeutung« einzuiiben.?*? Wo der Erzihler die-
ses Interesse in der kiinstlerischen Praxis einlésen und eine ganzheitli-
che Dimension des Sichtbaren malerisch einfangen will, stofit er indes
immer wieder an die Grenzen des Machbaren. Zwar hilt er sich an die
mit der italienischen Malerei eines Raphael veranschaulichte Maxime
seines Mentors: »Wer durch einfachere Mittel wirkt, wirkt besser«.?*3
Doch vermerkt Heinrich die Miihe, tiber die naturgetreue Mimesis
hinaus eine sinnvolle Emheit zu bewerkstelligen. Fir den Naturwis-
senschaftler erweist sich die Nachahmung des Schlichten als nicht zu
bewiltigende Aufgabe:

Mein Vater hatte ein Bild, auf welchem ein lesendes Kind gemalt war. Es hatte
eine so einfache Miene, nichts war in derselben als die Aufmerksamkeit des

So hilt Heinrich in Erinnerung an seine nichtliche Begegnung mit der Marmorstatue
fest: »Haben da meine von Nachtwachen brennenden Augen die verschwundene stille
Grofie nicht fir hoher erkannt als den klaren Tag, der alles deutlich macht?« (ebd. 4/3,
S. 12).

Vel. Kinzel 2000, S. 446.

Vgl. Stifter HKG 4/3, S. 130: »[....] als endlich Nausikae schlicht und mit tiefem Gefiihle
an den Saulen der Pforte des Saales stand: da gesellte sich auch lidchelnd das schéne Bild
Nataliens zu mir; sie war die Nausikae von jetzt, so wahr so einfach nicht prunkend mit
ihrem Gefiihle und es nicht verhehlend. Beide Gestalten verschmolzen in einander, und
ich las und dachte zugleich, und bald las ich, und bald dachte ich«.

Zur intertextuellen Dissemination der Marmostatue vgl. Blasberg 1996, S. 364.

Vgl. Begemann 2000, S. 216.

Stifter HKG 4/2, S. 111.

321

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

344
345
346
347
348

Lesens, man sah auch nur die eine Seite des Angesichtes, und doch war alles
so hold. Ich versuchte das Angesicht zu zeichnen; allein ich vermochte durch-
aus nicht die einfachen Ziige, von denen noch dazu das Auge nicht zu sehen
war, sondern durch das Lid beschattet wurde, auch nur entfernt mit Linien
wieder zu geben. Ich durfte mir das Bild herabnehmen, ich durfte ithm eine
Stellung geben, wie ich wollte, um die Nachahmung zu versuchen; sie gelang
nicht, wenn ich auch alle meine Fertigkeit, die ich im Zeichnen anderer Gegen-
stinde bereits hatte, darauf anwendete.>**

Die Begegnungen mit Kunst kreisen im Nachsommer von Anfang an um
das unerklarliche Ritsel der Simplizitat. Nicht von ungefihr nimmt die
Handlung des King Lear, dessen Auffihrung gleichsam den Einstieg
ins Asthetische markiert, den dramatischen Ausgang bei der verhing-
nisvollen Unfdhigkeit des Konigs, die schmucklose, aber aufrichtige
Rede der »einfachen Cordelia« richtig zu deuten.?”® Im Falle Heinrichs
héngt die Schwierigkeit indes mit dem an den exakten Wissenschaf-
ten ausgebildeten Standpunkt zusammen. Dank der rationalistischen
Priagung ist es der Naturforscher gewohnt, mit seinen Beschreibungen
und Zeichnungen die Gegenstinde nach dem Kriterium der Distink-
tion prézise wiederzugeben. So sind auch die malerischen Versuche
von einer Genauigkeit bestimmt, die den Sinn fiir das Ganze jedoch
zergliedert und eine asthetische Kritik provoziert.*¢ Wie Risach und
sein Kunsthandwerker Eustach bei der sorgfiltigen Priifung einiger
Landschaftsentwiirfe einstimmig festhalten, ist dem Gast »das Natur-
wissenschaftliche viel besser gelungen [...] als das Kunstlerische«, weil
die Darstellungen »in zu viele einzelne Merkmale zerstreut sind« und
die richtigen Proportionen sowie eine einheitliche Ubersicht vermissen
lassen.®” Durch die minutiése Versenkung ins Detail werden die Dinge
derart »niher gertickt«, dass bei aller Genauigkeit der Gesamteindruck
verloren geht. Die beiden Kunstrichter bringen ihre dsthetischen Re-
serven daher nicht zufillig auf den Begriff der »Deutlichkeit«,**® weil
Heinrich seine Bilder im Einzelnen »zu bestimmt« und wirklichkeits-
nah gemalt hat. Aus kunsttheoretischer Sicht wird dem Leitbegriff der
Aufklarung somit die Méglichkeit abgesprochen, eine klare Durchsicht
auf die »Wesenheit« und gleichsam die »Seele des Ganzen« gewiahrleis-

Ebd. 4/1, S. 200f.

Ebd., S. 195.

Vel. Walter-Schneider 1990, S. 334£.; Driigh 2006, S. 299ff.
Stifter HKG 4/2, S. 36f.

Ebd.

322

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

349

350
351
352

ten zu kénnen. Heinrichs akribische Darstellungen sind mit anderen
Worten deutlich, aber vollkommen opak.?*

An der Norm der antiken Einfachheit orientiert, rat Eustach demge-
geniiber zu einer Distanzierung von der Realitit. Bei aller Dingdemut
sei es besser, im Detail nicht iibermaflig genau zu sein, damit kraft
einer gewissen Unbestimmtheit die Hauptsache in ihrer Groflartigkeit
hervortreten kénne. Auf dem Weg zu einer asthetischen Haltung soll
Heinrich daher eine Art »Wirklichkeitsreserve« lernen.’ In diesem
Sinn wird Risach spéter dozieren: »Wir haben ein innigeres und sii-
eres Gefiihl in unserem Wesen, wenn wir eine durch Kunst gebildete
Landschaft Blumen oder einen Menschen sehen, als wenn diese Ge-
genstande in Wirklichkeit vor uns sind«.?! Die Entfernung vom Ge-
gebenen, mit der Eustach die édsthetische Ideologie des Rosenhauses
und zweifelsohne auch das Credo des Autors wiedergibt, vermittelt
der Nachsommer jedoch durch die Figur des Ich-Erzahlers als unsichere
Angelegenheit. Zwar trifft zu, dass Heinrich nicht zum Landschafts-
maler werden, sondern lediglich einen neuen Blick auf die Dinge er-
werben muss. Wie nachfolgend genauer zu erortern ist, verhandelt
der Text aber in der Kollision der wissenschaftlichen mit der kiinstle-
rischen Mimesis einen fiir Stifters Werk grundlegenden asthetischen
Konflikt. Dieser Widerstreit besteht darin, dass Heinrich von seinem
Sinn fur »Deutlichkeit< und zugleich von seinem distinkten Wissen Ab-
stand nehmen muss, damit die Dinge auf eine tiefere Bedeutung hin
»klar< durchscheinen kénnen. Auf diese Weise lagert der Nachsommer die
Frage nach der Kunst, auch der eigenen, in einen epistemologischen
Rahmen ein.

Uberblickt man Heinrichs Bildungsgang, so lisst sich feststellen, dass
die naturwissenschaftlichen Studien keineswegs durch die Asthetik ab-
gelost oder ersetzt werden.* Das Streben nach sinnlicher Ganzheit
geht vielmehr von einem Erkenntnisdefizit aus, fliichtet sich der Erzah-
ler doch »zu den Dichtern«, nachdem er die Unméglichkeit konstatiert
hat, die Erdgeschichte »einmal klar vor Augen [zu] haben« und in der

An dieser Stelle bietet sich mit Blick auf die Forschungsliteratur eine begriffliche

Prazisierung an. Wo eine »opake Klarheit« des Nachsommer(s] herausgearbeitet worden
ist, die »alles erfafit und nichts bedeutet« (Vogl 1993, S. 310f.), ist darauf hinzuweisen,
dass Stifter seine Begriffe mit Bedacht wihlt. Nicht der Klarheits, die durchweg mit einer
synthetischen Erfahrung verbunden wird, sondern der zergliedernden >Deutlichkeit<
wird eine dsthetische Undurchsichtigkeit zur Last gelegt.

Walter-Schneider 1990, S. 339.

Stifter HKG 4/2, S. 144.

So hingegen Schuller 1978.

323

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

353
354
355

Totalitit erfassen zu kénnen.?® Weil die Kunst die Liicken der Natur-
forschung fiillen soll, folgt der Rekurs auf die Asthetik im Nachsom-
mer einer supplementiren Struktur des Wissens. Der Wechsel zu den
Dichtern ist fiir Heinrich ein vortibergehender und kann daher nicht
als endgiiltige Absage an die Naturwissenschaft gelten. Der Erzahler
richtet sich vielmehr vom Beginn bis zum Ende methodisch nach dem
gnoseologischen Programm des 18. Jahrhunderts und steuert schritt-
weise eine Erkenntnis an, die der intuitiven und gleichsam vollkomme-
nen Einsicht in das Wesen der Dinge gilt. Obwohl sich der junge Dren-
dorf mustergiiltig an die aufklarerischen Vorgaben halt und mit den
einfachen Grundsitzen der Mathematik anhebt, um auf diesem Fun-
dament nach und nach die komplexeren Sachverhalte der faktischen
Erscheinungswelt zu studieren, ist es der wissenschaftlichen Tatigkeit
jedoch nicht vergonnt, das ideale Telos einzuholen. Die Beschéftigung
mit Kunstwerken bildet somit nur eine Zwischenstation, legt Heinrich
doch die Aneignung der schénen Uber-Sicht als notwendige Kompen-
sation zu einer epistemischen Krise dar:

>Es war zu verschiedenen Zeiten verschiedens, antwortete ich; >einmal war die
Welt so klar als schon, ich suchte Manches zu erkennen, zeichnete Manches,
und schrieb mir Manches auf. Dann wurden alle Dinge schwieriger, die wis-
senschaftlichen Aufgaben waren nicht so leicht zu 16sen, sie verwickelten sich,
und wiesen immer wieder auf neue Fragen hin. Dann kam eine andre Zeit; es
war mir, als sei die Wissenschaft nicht mehr das Lezte, es liege nichts daran,
ob man ein Einzelnes wisse oder nicht, die Welt erglanzte wie von einer innern
Schénheit, die man auf ein Mal fassen soll, nicht zerstiickt..35*

Immer wieder hebt der Erzdhler hervor, dass seine Forschungen die
Gegenstinde in Einzelheiten auseinanderlegt und »zerstiickt«, wih-
rend nur die Kunst den Sinn fiir die innere Anmut des Ganzen formen
kann. Am synthetischen Potenzial der dsthetischen Erfahrung vorbei
nihert sich der Naturwissenschaftler den Phdnomenen analytisch, das
heifit auf dem Weg der begrifflichen Zergliederung. Heinrichs Metho-
de folgt dabei durchweg dem Kriterium der deutlichen Erkenntnis,
die eine systematische Erschlieflung des Wissens garantieren soll.*”®

Stifter HKG 4/2, S. 32f.

Ebd., S. 205.

Paradigmatisch dafiir kann die Entwirrung des »vermischten Vogelgesang[s]« gelten,
die Heinrich bei der allmihlichen Anniherung ans Rosenhaus vornimmt, indem er
die dunkle Empfindung des ersten Eindrucks zuerst durch Schirfung der sinnlichen
‘Wahrnehmung (Aufmerksamkeit) und schiefllich durch Risachs Erérterung (Begriffe) in
»deutliche« Erkenntnis tiberfithrt (ebd. 4/1, S. 83f.). Wie Heinrich bemerkt, kommt bei

324

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

356

357
358

Demgemif steht am Anfang seiner Ausbildung die Aneignung logi-
scher Gesetzmifligkeiten, mit denen die »Welt so klar und schén« als
Ordnung a priori gedacht, aber nicht erkannt werden kann. Eine Folge
dieser Grundlegung in der Abstraktion ist der Sachverhalt, dass der
Zugang zur Natur anfinglich von einer »Vernachldssigung der leibli-
chen wirklichen Gestalt« sowie durch einen merkbaren Abstand zur
phénomenalen Realitit der Dinge charakterisiert ist.**® Heinrichs Stu-
dien setzen daher nicht zufillig mit dem Gang durch das Gebirge ein,
der eine Gesamtschau »im Allgemeinen« verschafft.*” Erst allmihlich
steigt der Forscher zu den zusammengesetzten Erscheinungen des Be-
sonderen herab, um die Erkenntnis i concreto gleichsam zu verdeutli-
chen.*® Mit dem Ziel, die sinnliche Welt verniinftig zu sortieren, folgt
dieser Weg der graduellen Wirklichkeitsaneignung dem Modell der
naturgeschichtlichen Klassifikation auf dem Fuf§ und justiert die beste-
henden Taxonomien, ohne jedoch mit der Etablierung einer definiti-
ven Ordnung zu schlieflen. Vielmehr restimiert Heinrich seine endlose
Forschungstitigkeit mit einer Kaskade von verunsichernden Fragen,
die bis zuletzt ungelost bleiben. Wie der Hinweis auf die Praktiken des
Zeichnens und Beschreibens erahnen lasst, verfahrt der Naturwissen-
schaftler beim Geschift der Erkenntnis namlich nicht mit den Mitteln
der idealistischen Spekulation, sondern mit denjenigen der Empirie
und handelt sich dadurch grundsitzlich zwei Schwierigkeiten ein.

Zum einen stellt das exakte Vermessen, Sammeln und Vergleichen der
positiven Fakten vor die Aufgabe, einen unabsehbaren Bereich mit
rationalen Begriffen bewéltigen zu missen. Weil das mduktive Ver-
fahren nur >Kérnchen nach Kérnchen« vorankommt und bald eine
Datenmenge produziert, die jeden Rahmen sprengt, erweist sich die
Naturforschung als additive sowie offene Aneinanderreihung von lose
zusammenhingenden Wissensgebieten, denen sich Heinrich Schritt fir
Schritt widmet. Mit der Absicht, der tiberméachtigen Fiille des Stoffes

diesem Prozess der ésthetische Genufl abhanden: »Da ich aber nun den Grund meiner
Empfindung aufgefunden hatte, oder aufgefunden zu haben glaubte, war auch ein
grofier Theil ihrer Dunkelheit und mithin Annehmlichkeit verschwunden« (ebd., S. 56).
Vgl. ebd., S. 38: »Die Vernachldssigung der leiblichen wirklichen Gestalt war bei mir so
weit gegangen, dafl ich [...] die Merkmale von Ziegen Schafen und Kithen aus meinen
Abbildungen nicht nach den Gestalten suchte, die vor mir wandeltenc.

Ebd., S. 39.

Vgl. ebd.: »Allein der kommende Sommer lockte mich abermals ins Gebirge. Hatte
ich das erste Mal nur im Allgemeinen geschaut, und waren die Eindriicke wirkend auf
mich heran gekommen, so ging ich jezt schon mehr in das Einzelne [...] und richtete die
Betrachtung auf besondere Dinge«.

325

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

359

360
361
362
363
364
365
366

Herr zu werden, legt sich der junge Drendorf schliefilich auf den Zweig
der Geologie fest. Durch die »hochreflektierte Auseinandersetzung mit
der im 19. Jahrhundert neu entdeckten Dynamik und Prozef3haftig-
keit der Erdgeschichte«<* lasst Stifter seinen Helden hoffen, »samtli-
che Naturphinomene auf ein und dasselbe Gesetz zurtickfithren«®®
und gleichsam eine biindige »Zusammenfassung« der Studien liefern
zu koénnen.*" Doch erfiillt sich dieser Totalitdtsanspruch fiir Heinrich
nicht und wird immer wieder angesichts der uniiberschaubaren Menge
der geologischen Daten frustriert. Wenn der Erzihler gerne »auf hohe
Berge« steigt, um »die bildsamen Gestalten der Erde [...] tibersichtli-
cher in grofien Teilen« vor Augen zu haben, sind dem panoramatischen
Blick zugleich die »Zerstreuungen in die Flache« sowie das verwirrende
Gewimmel der Details prisent.®®* Wahrend Risach die Herausbildung
einer Totalen als zukiinftigen Endpunkt der Wissenschaft imaginiert,
bleibt fiir Heinrich die Frage unbeantwortet: »Wird eine solche Zeit
kommen, oder wird sie [d.h. die Erdgeschichte] nur der immer ganz
wissen, der sie von Ewigkeit her gewufit hat?«** Der ewige Aufschub
fuhrt schliefllich dazu, dass der junge Drendorf seine unermiidlichen
Erkundungen zusehends in Form von »Ergénzungsarbeit[en]« fort-
setzt*® — ein Umstand, den der Erzihler durch eine paradoxe Formu-
lierung auf den Punkt bringt: »Als ich mit den ausgewihlten Gegen-
standen fertig war, horte ich nicht auf«.3%

Zum anderen ist die Supplementaritit des epistemischen Prozesses nicht
allein gegenstandlich, sondern auch systematisch bedingt, insofern
Heinrich den Erkenntnisvorgang an unterschiedliche mediale Prak-
tiken koppelt und nahelegt, dass sich die minutiése Beobachtung der
Erscheinungen letztlich aus der Darstellung ergibt. Als »Beschreiber
der Dinge«*® sucht der Naturforscher die phinomenale Dimension der
Welt mit diversen wissenschaftlichen Instrumenten zu erfassen und die
Gegenstinde so zu erschlieflen, dass er die begrifflichen Merkmale regis-
triert und durch Zeichnungen oder Beschreibungen prizise wiedergibt.

Schnyder 2009, S. 237. Zum historischen Stellenwert der Geologie fiir Stifter vgl. die

bibliografischen Angaben daselbst auf S. 247 und im selben Band den Aufsatz von
Schneider 2009.

Zeuch 1999, S. 80.

Stifter HKG 4/1, S. 44.

Ebd., S. 43. Vgl. hierzu Driigh 2006, S. 290.

Stifter HKG 4/2, S. 33.

Ebd. 4/1, S. 279.

Ebd. 4/2, S. 25.

Ebd. 4/1, S. 30.

326

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

367
368
369

370

371
372
373
374

Mehrfach kehrt er hervor, dass diese Notationen das Durcheinander
der empirischen Wirklichkeit gliedern und nach Art einer Karte in ein
nominalistisches Gefiige tiberfithren sollen, damit der Akt des Sehens
mit demjenigen des Nennens konvergiert.*” Das »Tagebuch der Auf-
zeichnungen [dient daher nicht nur] zur Festhaltung der Ordnunge,*%®
sondern ist darauf angelegt, eine immer deutlichere Vorstellung der
Dinge tberhaupt erst zu realisieren, tibernchmen doch die unzahligen
Schilderungen und grafischen Entwiirfe des jungen Drendorf die Funk-
tion, distinkte Erkenntnis tiber die Natur performativ zu generieren®®
und kommunikabel zu machen.*”” Damit aber signalisiert Der Nachsom-
mer eindringlich, dass die wissenschaftliche Darstellung ein dsthetisches
Moment einbegreift, insofern sie nicht nur die einzelnen Gegebenheiten
en détail repréasentiert, sondern auch an der Herstellung eines ganzheit-
lichen Ordnungsentwurfs arbeitet. Heinrichs geologische Abbildungen
versuchen demnach sowohl eine panoramatische Ubersicht als auch mit-
tels einer ganzen Reihe von Detailstudien die zeitliche Entwicklung der
Erdgeschichte einzufangen. Doch produziert diese Tatigkeit »unendliche
Serien von Zeichnungen«*” Ebenso schwer ist der Beschreibungsempi-
rismus in Zaum zu halten und stellt parallel zum zeitgendssischen Dis-
kurs der Naturwissenschaft vor dsthetische Probleme. Weil der moderne
»Schauplaz« des Wissens, wie Risach im Kontrast zu den alten Zeiten
festhalt, »verwickelt« und »ausgedehnt[]« ist,*” sind mediale Strategien
der Komplexititsreduktion gefordert. Nicht nur der Fretherr mahnt die
Lehrer, in der Unterrichtssprache »einfach und klar« zu bleiben.*”® Auch
sein Vorbild Alexander von Humboldt setzt der ersten Ausgabe seiner
Ansichten der Natur die Bemerkung voran, dass die vom »Reichtum der
Natur« bedingte »Anhéufung einzelner Bilder [...] die Ruhe und den
Totaleindruck des Gemildes« stort und eine »asthetische Behandlung«
verlangt.” Um die Fille der Wahrnehmungen anschaulich zu vermit-

Vgl. auch Kinzel 2000, S. 440.

Stifter HKG 4/1, S. 232.

Vgl. ebd., S.208: »Ich habe irgendwo einmal gelesen, daf} der Mensch leichter und
klarer zur Kenntnifl und zur Liebe der Gegenstinde gelangt, wenn er Zeichnungen und
Gemilde von ihnen sieht, als wenn er sie selber betrachtet [...]. Bei mir schien sich dieser
Ausspruch zu bestdtigen. Seit ich die Bauzeichnungen in dem Rosenhause gesehen hatte,
fafite ich Bauwerke leichter aufe.

Heinrich fertigt seine Zeichnungen immer wieder mit dem Ziel an, die Gegenstinde
seinem Vater oder Risach »deutlich« vor Augen zu stellen (vgl. z.B. ebd., S. 184).

Vgl. Schnyder 2009, S. 242.

Stifter HKG 4/2, S. 226.

Ebd. 4/1, S. 219.

Humboldt 1969, S. 5.

327

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

375

376
377

teln und gleichsam kognitiv zu meistern, besteht Humboldt daher eben-
so wie Risach auf »Einfachheit« der Darstellung.*” Der »zerfasernde[n]
"Tendenz« der wissenschaftlichen Deskription soll die Reduktion auf das
Wesentliche entgegenwirken, damit die spezifischen Einzelheiten in ei-
ner fasslichen Ubersicht integriert sind.® Wie Heinrichs vergebliche
Versuche in der Landschaftsmalerei belegen, ist damit jedoch eine alles
andere als >einfache« Aufgabe gestellt.

Durch die permanente Erérterung der Frage nach einer angemessenen
Aufzeichnungstechnik exponiert Der Nachsommer die Mimesis der Na-
tur unter Beriicksichtigung von wissenschaftlichen und asthetischen
Aspekten. Im einen wie im anderen Fall werden semiotische Verfah-
ren der Vereinfachung angestrebt, die sowohl die prizise Wiedergabe
des Vorfindlichen, als auch die transparente Gestaltung einer sinnlichen
Totalitit leisten sollen. Die konkrete Sorge um die mediale Faktur der
Darstellung daher stets vor Augen haltend, hebt die Erzdahlung »die
Mechanismen der Verzeichnung«*” gemaf eines Widerstreits hervor,
der im Kern des epistemischen Geschehens angelegt ist und der auch
Stifters Text betrifft. Denn die penible Akribie, die Heinrich zur onto-
logischen Beschreibung der Dinge aufwendet und die den narrativen
Zusammenhang zerstiickt, spiegelt sich in Eustachs asthetischer Kritik
an der Deutlichkeit der Landschaftsbilder wider. Mit der Schwierig-
keit, die extensive Schilderung der einzelnen Merkmale zu synthetisie-
ren, reflektiert der Text somit zugleich seinen eigenen poetologischen
Konflikt. Wie zum Schluss herausgearbeitet werden soll, ist Der Nach-
sommer durch die Perspektive des jungen Drendorf als der waghalsige
Versuch angelegt, das zu vermihlen, was der Sache nach auseinan-
derstrebt. In den Begriffen des Textes formuliert, die Stifter mit Bezug
auf die aufklarerische Terminologie ebenso innovativ wie feinsinnig
differenziert: Heinrichs niichterne Erzahlung verfolgt das Anliegen,
ihre sperrige >Deutlichkeit« mit einer schonen sowie klaren >Durchsich-
tigkeit< zu harmonisieren. Als These kann dabei die Annahme gelten,
dass die Verschrinkung weder mit wissenschaftlichen noch mit asthe-
tischen Mitteln gelingen kann, sondern durch die ethische Praxis der
Subjekte organisiert wird, da sich der Schein von »Einfachheit Halt
und Bedeutung« letztlich erst in der Metaphysik des Familienlebens
dauerhaft einzustellen verspricht.

Ebd., S.56. Vgl. hierzu und zum populirwissenschaftlichen Kontext ausfithrlicher

Driigh 2006, S. 280-297.
Ebd., S. 307.
Ebd., S. 266.

328

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie die Forschung mehrfach vermerkt hat, ist Heinrichs Fokus auf die
erzihlte Welt von einer disziplinierten Beschrankung auf das Sichtbare
geprigt. Als Folge seiner empirischen Haltung sind die Grenzen der Aus-
sagen durch das sinnlich Wahrnehmbare gesetzt. So wie die Erkenntnis
der Phinomene die Seele eines Ganzen nicht zu erschlieflen vermag und
ein zwar deutliches, aber gehaltloses Wissen akkumuliert, so schweigt sich
der Erzdhler tiber das Innenleben der durchweg opak bleibenden Figu-
ren eisern aus. Mit seiner Sicht von Auflen protokolliert Heinrich das
positiv Feststellbare, versteigt sich jedoch nirgends zu einer psychologi-
schen Spekulation, weil sein genauer Blick konsequent an der Oberfldche
der Erscheinungen haften bleibt.*® Wihrend dieser extrem skrupuldse
Erzédhlstil gegentiber der Natur der Dinge eine aisthetisch grundierte »Er-
kenntnisskepsis« verrat,*”” zeichnet sich der Erzdhler im gesellschaftlichen
Austausch durch eine wohlerzogene Gefasstheit aus und bringt damit eine
ethische Praxis zum Ausdruck.®®’ Heinrichs herausragende Diskretion,
die etwa die zogerliche Anniherung an die zusehends vom Gleichmut
des Geliebten irritierte Natalie motiviert, verschrankt den niichternen
Bezug zur dufleren Welt mit einer sittlichen Zuriickhaltung. Heinrich er-
fullt damit die ethischen Richtlinien vorbildlich, die Risachs Kritik an den
Leidenschaften etabliert hat. Im Einvernehmen mit der affekt6konomi-
schen Lehre seines Mentors widmet sich der junge Drendorf der stédndi-
gen Einiibung einer apathischen Haltung mit dem Ziel, die Welt objektiv
wahrzunehmen, dient doch auch die Griindung der Familie zuletzt genau
diesem Zweck. Wo Heinrich etwa die Hohen emnes Gletschers erklimmt
und die Schénheit der Natur bewundert, nimmt er zugleich eine seelische
Erhebung seiner selbst wahr. Der Bildungsgang héuft daher nicht nur
Kenntnisse tiber Natur und Kunst an, sondern vollendet sich erst mit der

378 Auf die Spitze getricben wird diese Haltung an folgender Stelle: »Ich stand an dem
Eingange des Hauses, und sah den beiden Geschwistern nach, so lange ich sie sehen
konnte. Einmal erblickte ich sie, wie sie vorsichtig in ein Gebiisch schauten. Ich dachte
mir, er werde ihr ein Vogelnest gezeigt haben, und sie sehe mit Theilnahme auf die
winzige befiederte Familie. Ein anderes Mal standen sie bei den Blumen, und schauten
sie an. Endlich sah ich nichts mehr. Das lichte Gewand der Schwester war unter den
Bidumen und Gestrauchen verschwunden, manche schimmernde Stellen wurden
zuweilen noch sichtbar, und dann nichts mehr. Ich ging hierauf in mein Zimmer« (Stifter
HKG 4/1, S. 251f.).

379 Walter-Schneider 1990, S. 328. Die Ritselhaftigkeit der Natur fasst Heinrich nach der
Metaphorik des liber naturae: »Die Quellen zu der Geschichte der Erde bewahrt sie selber
wie in einem Schriftengewdlbe in threm Innern auf, die vielleicht in Millionen Urkunden
niedergelegt ist und bei denen es nur darauf ankémmt, dafl wir sie lesen lernen« (Stifter
HKG 4/2, S. 33).

380 Vel. dazu Kinzel 2000, S. 448.

329

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fortwahrenden Arbeit an einem selbstbeherrschten Leben. Wissenschaft,
Asthetik, Askese und Familie bilden die Wegmarken einer allméhlichen
Aufwirtsbewegung zu einem balancierten Dasein.

Am Gipfel dieser Entwicklung winkt die ebenso erhabene wie unemp-
findliche Einfachheit der Existenz. Die epistemologischen Konturen die-
ses Ideals sind im Nachsommer so angelegt, dass Heinrich bei der sinnli-
chen Anschauung der Wirklichkeit vom distinkten Denken absehen und
den leidenschaftslosen Umgang mit einer epistemischen Negativitit iiben
muss, denn die Empfindung des Schénen stellt sich erst durch die Wahr-
nehmung einer merkmallosen Unbestimmtheit der Erscheinungen ein.
Fir den Naturwissenschaftler besteht die Schwierigkeit demnach darin,
dass die intuitive Einsicht in das Wesen der Dinge einen komplexen Weg
der Reflexion zuriicklegen muss und von einem nur schwer abzustrei-
fenden logischen Blick gesteuert ist. Durch die analytische Methode des
Erzihlers drohen die Dinge somit dem Ganzen nach intransparent zu
bleiben, gerade weil sie im Einzelnen zz bestimmt sind. Wie ein signifi-
kantes Gesprach mit Natalie nahelegt, kann Heinrich und mit ihm der
Text dieses Defizit nicht strukturell bewiltigen, sondern nur durch eine
moralische Praxis korrigieren:

JIch habe diese Gestalt von meiner Kindheit an gesehen, und habe mich an sie
gewohnts, sagte sie, >haltet ihr nicht auch den bloflen Stein schon fiir sehr schén?«
’Ich halte ihn fir ganz besonders schons, erwiederte ich.

>Mir 1st immer, wenn ich thn lange betrachtes, sagte sie, »als hitte er eine sehr grofie
Tiefe, als sollte man in ihn eindringen kénnen, und als wére er durchsichtig, was
er nicht ist. Er hélt eine reine Fliache den Augen entgegen, die so zart ist, dafl sie
kaum Widerstand leistet, und in der man als Anhaltspunkte nur die vielen feinen
Splitter funkeln sicht.«

'Der Stein ist auch durchsichtige, antwortete ich, nur muff man eine diinne Schich-
te haben, durch die man sehen will. Dann scheint die Welt fast goldartig, wenn
man sie durch ihn ansieht. Wenn mehrere Schichten tibereinander liegen, so wer-
den sie in ihrem Anblicke von Auflen weif}, wie der Schnee, der auch aus lauter
durchsichtigen Eisnadeln besteht, weifl wird, wenn Millionen solcher Nadeln auf
einander liegen<.8!

An dieser Stelle, die dem Bund der beiden Liebenden unmittelbar vor-
ausgeht und die bei der ausfihrlichen Betrachtung der Marmorstatue in
der Nymphengrotte verweilt, treffen nach dem Muster der traditionellen
Geschlechterrollen eine asthetische und eine wissenschaftliche Sichtweise
aufeinander. Zwar vereinen sich auch hier die Seelen durch das Medium

381 Stifter HKG 4/2, S. 254f.

330

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Kunst, doch kommt die Verbindung in Abweichung von literarisch
empfindsameren Modellen nicht mit dem emphatischen Ausruf eines un-
sagbaren und deswegen umso wahrhaftigeren Gefiihls zustande. Sowohl
Heinrich als auch Natalie versuchen vielmehr, die sinnliche Erfahrung ei-
nes Unnennbaren erklérlich zu machen und niichtern zu kommunizieren.
Zugleich zerlegt der Text die Komplexitit der asthetischen Erfahrung in
deren einzelne Momente und artikuliert eine ebenso ungeriihrte wie sach-
liche Perspektive, weil sowohl Heinrich als auch seine Geliebte das schone
Phanomen analysieren und dabeti je unterschiedliche Akzente setzen.

In Anlehnung an die normativen Vorgaben der Eltern geht Natalie dem
bedeutungsvollen Eindruck einer »sehr grofle[n] Tiefe« nach und fithrt die
»Seele des Ganzen« ganz entschieden auf einen medialen Effekt zuriick. Bei
langerer Betrachtung wirkt der Marmor, »als wére er durchsichtig, was er
nicht ist«. Mit diesem Hinweis demaskiert Natalie den Scheincharakter
des Kunstwerks ebenso, wie sich die klassizistische Asthetik auf das Mini-
mum einer vollig duflerlichen und inhaltsleeren Wahrnehmung reduziert.
Denn die mutmafiliche Transparenz der Statue wird ausschliefSlich an die
materiale Beschaffenheit des von sich aus vollig opaken Steins gekoppelt.
Natalies Blick erschopft sich daher mit der sensitiven Perzeption einer
»reine[n] Fliche« und kann in der Tiefe nichts anderes sehen als das, was
die Oberfliche des Marmors zeigt. Anders als es die klassische Kunstthe-
orie verlangt, konstituiert sich die Schonheit der Gestalt hier nicht mittels
einer medienvergessenen Einfithlung, sondern stellt sich durch das in die
asthetische Moderne weisende Bewusstsein fiir die irreduzible Mittelbar-
keit der Phédnomene ein. Diese Analyse der aisthetischen Struktur der scho-
nen Erfahrung erginzt Heinrich durch die Préizisierung der begrifflichen
Merkmale. Wie der Wissenschaftler ausfiihrt, kann die Ziselierung des
Marmors zeigen, dass der Stein bei genauerer Betrachtung der einzelnen
Kristalle sehr wohl durchsichtig ist und die Welt »goldartig« vermittelt.
Zwar belegt Heinrich den Sachverhalt, dass sich das reine Weif§ der Sta-
tue sowie dasjenige des Schnees aus der Kompression mehrerer Einzel-
teile zusammensetzt, doch erklart er damit nur eine materiale, keine ide-
ale Transparenz des Kunstwerks. Die tiefere Bedeutung des Standbildes
bleibt Heinrich gleichermaflen verschlossen, obwohl oder eben weil er die
Zusammensetzung en détail deutlich zergliedert und versteht.

Der Nachsommer vermihlt Heinrichs begriffliche und Natalies sinnliche
Betrachtung daher nicht durch die komplementire und substanzielle
Einsicht in das Wesen der Dinge. Die Hochzeit markiert keinen epis-
temischen Triumph der Erzihlung, sondern basiert auf dem ethischen

331

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einverstandnis, dass die schonen Erscheinungen mit einer Erfahrung des
Auflen konfrontieren und die Annahme einer inneren Seele des Kunst-
werks und des Menschen »nichts weiter als eine Spiegelung und ein Ober-
flacheneffekt« ist.¥> Wenn das Liebespaar die Uberlieferung des Klas-
sizismus und des aufgeklirten Humanismus im Sinne der Sittengesetze
annimmt, so geschieht dies unter der Voraussetzung, dass es die Tradition
systematisch aushohlt. Zwar entwerfen Heinrich und Natalie kein Gegen-
programm zum klassischen Kunstsinn, sondern folgen diesem mit demii-
tiger Andacht. Sie legen jedoch ein Merkmal offen, das bereits Risachs
Auffassung charakterisiert. Die unermiidliche Anrufung einer Diaphanie,
durch die der metaphysische Glanz der Dinge durchscheinen soll, kommt
der nichsten Generation nidmlich in einer zusehends nichtssagenden For-
melhaftigkeit entgegen: »[...] das Gute sei gut, weil es gut sei«, pflegt Eus-
tach zu sagen.?® Nicht nur Natalie konstatiert die auflere Wirklichkeit als
eine opake, auch Heinrich kann nicht durch die sichtbare Welt hindurch
sehen — doch kommen beide darin iiberein, dass der »blofle[] Stein« an
sich schén und die Betrachtung der Oberflache einer genaueren Unter-
suchung wert ist. Der Text kehrt dadurch eine analytische Deutlichkeit
hervor, die wegen ihrer apathischen Rationalitdt in einem unmerklichen
Widerstreit mit den asthetischen Kriterien des Rosenhauses steht. Den
Einklang mit den elterlichen Vorgaben organisiert die Erzdhlung nur
insofern, als sie bis zu einer opaken Unbestimmbarkeit der Phdnomene
vorstof3t und das Wesentliche der Dinge im Dunkeln ldsst. So ist Der Nach-
sommer programmatisch darauf angelegt, die Grenzen der eigenen Mimesis
durch die disziplinierte Beschrankung auf das Sichtbare zu definieren und
den Schritt fiir Schritt minutiés registrierten Beobachtungen die Totale zu
entzichen. Einen héheren Sinn kann die Prosa des Naturwissenschaftlers
nur dadurch anstreben, dass der epistemische Prozess auf eine inhdrente
Zone des Nicht-Wissens >durchsichtige wird und das Ganze ungenannt
bleibt. Die erhabene Einfachheit, die Stifter fur seine Erzdhlung in An-
spruch genommen hat, baut auf ein Ethos, das mit Fassung und Ruhe bei
der bleibenden Intransparenz der Wirklichkeit (und des Textes) verweilt.

382 Vogl 1993, S. 307.
383 Vgl. Stifter HKG 4/3, S. 62.

332

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3. Grauenhafte Deutlichkeit

Die bisherige Lektiire von Stifters programmatischen Schriften und der
Nachsommer-Erzahlung hat herausgestellt, dass das Streben nach Klarheit
die doppelte Strategie verfolgt, die affektive Beruhigung des Subjekts mit
einer ungerithrten Aisthesis der dufleren Wirklichkeit zu verschrinken.
Fiir diesen Zweck neigt Stifter zu einer sachlich kiihlen Prosa, die von
den empirischen Naturwissenschaften inspiriert ist und eine detaillierte
Schilderung der sichtbaren Welt prasentiert. Weil der poetischen Darstel-
lung jedoch die hohe Aufgabe zukommt, Realitdt nicht nur mimetisch
getreu abzubilden, sondern dartiber hinaus auf ein tieferes Wesen hin
durchsichtig zu machen, sind Stifters Texte von einem permanenten Kon-
flikt mit den eigenen Mitteln gekennzeichnet. Der Intention nach erfillt
sich die Transparenz der Dichtung nicht mit der lickenlosen Wiederga-
be des Vorfindlichen, da die Wirklichkeit erst durch die Poesie in einer
verniinftig entwirrten Gesetzmafligkeit erfasst und verklart werden kann.
Dabher ist das immer wieder anzutreffende Bild einer idyllisch anmuten-
den Harmonie von Mensch und Natur nicht als représentative, sondern
als konstruktive Leistung einer unscheinbaren Kunst konzipiert. De_fac-
fo jedoch verhiillt der Schein einer ebenso einfachen wie tiberschauba-
ren Ordnung auf inhaltlicher sowie formaler Ebene einen Abstand des
Subjekts zur Wirklichkeit. Stifters Prosa registriert die vordergriindige
Oberfliche der Phianomene derart genau, dass der Sinn fiir das Ganze
abhanden kommt. Die von Risach und Eustach vorgebrachte Kritik an
der deutlichen Landschaftsmalerei des jungen Drendorf zitiert nicht nur
die klassische Kunsttheorie, sondern betrifft auch Stifters eigene Texte,
die somit die Vorbehalte der zeitgendssischen Rezeption gegeniiber der
zusehends irritierenden Schmucklosigkeit der Erzihlungen antizipieren.
Stifter halt sich konsequent an das terminologische Instrumentarium des
ausgehenden 18. Jahrhunderts, wenn er die schéne >Klarheit< durchweg
mit der rationalen >Deutlichkeit« der Darstellung kontrastiert und diese
Spannung ins Zentrum seines dsthetischen Problembewusstseins riickt.
Zudem arbeitet er eine fundamentale Entkoppelung des Wissens heraus,
indem er der logisch-begrifflichen Distinktion (noch) nicht zutraut, die
metaphysische Schonheit der vorliegenden Dinge einfangen kénnen. Die
niichterne Beobachtung der Welt vermag diese zwar genau zu zergliedern,
aber nicht als Totalitdt vorzustellen — >Deutlichkeit< und >Durchsichtigkeit
schlieflen sich bei Stifter entgegen den schulphilosophischen Vorgaben
kategorisch aus.

333

13.01.2026, 14:43:45.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es 1st aufschlussreich, diesen Sachverhalt mit Blick auf die Analyse ande-
rer Erzihlungen aus Stifters Werk prasent zu halten. Wahrend der Nack-
sommer eine dsthetische Reserve gegeniiber der detailrealistischen Darstel-
lung artikuliert, weil diese das Wesentliche der Dinge verfehlt,** ist der
umgekehrte Versuch, eine wahrhaftigere Ordnung zu etablieren, vom
Einbruch unkontrollierbarer Michte allenthalben bedroht. So sehr Stifter
die schmerzvolle Verwirrung des Subjekts geradezu panisch zu vermei-
den versucht, indem er sich vom Ich abwendet und die Aufmerksamkeit
nach auflen richtet, so sehr stofit er erneut auf eine kognitiv unverfiighare
Wirklichkeit. Wéhrend das artifizielle Dasein der Nachsommer-Akteure
einen sicheren Schutz vor den Kontingenzen der Welt zu bieten scheint, ist
Stifter die Labilitdt dieser Konstruktion von den ersten bis zu den letzten
Schriften gegenwirtig. Mehrmals kreisen die Erzdhlungen um die ambiva-
lente Begeisterung fiir einen Wirklichkeitsschock, der das Denken auflost,
die Sprache an die Grenze des Darstellbaren fithrt und dem symbolischen
Kosmos den Boden entzieht. Die Dinge, die sich in solchen Szenen zeigen,
bewirken epistemische Zustinde maximaler Intransparenz bei konzent-
riertem Einsatz der rationalen Vermogen, geht doch die an klaren Unter-
scheidungen geschulte Wahrnehmung letztlich mit dem radikalen Verlust
aller Markierungen und »Vergewisserungen in der Realitéit« einher.?*> Wie
nachfolgend auszufiihren ist, fallen die unvermeidbaren Katastrophen, die
als feindliche Natur oder als zerstorerische Geschichte eintreten, nicht von
ungefihr mehrmals mit einer >deutlichen< und das heifit: illusionslosen
Perzeption der Welt zusammen. Unter dem Diktat einer ereignishaften
Evidenz des Realen, so die These, handelt es sich zugleich um &sthetische
Ungliicksfille, die den schénen Schein der Kunst zu Grunde richten und
mit einer Erfahrung des Erhabenen tiberblenden. In einer Mischung aus
Faszination und Entsetzen reflektiert Stifter mit dem Grauen tiber die vollige

384 Demgegeniiber scheint Stifter diese dsthetische Kritik in der spiten Erzihlung
Nachkommenschafien zurtickgewiesen zu haben, indem er den jungen Landschaftsmaler
Friedrich Roderer sagen ldsst: »Ich wollte nimlich [...] die wirkliche Wirklichkeit
darstellen, und dazu die wirkliche Wirklichkeit immer neben mir haben. Freilich sagt
man, es sei ein grofier Fehler, wenn man zu wirklich das Wirkliche darstelle: man werde
da trocken handwerksmaflig, und zerstére allen dichterischen Duft der Arbeit. Freier
Schwung, freies Ermessen, freier Flug des Kiinstlers miisse dasein, dann entstche ein
freies, leichtes, dichterisches Werk. Sonst sei alles vergeblich und am Ende - das sagen
die, welche die Wirklichkeit nicht darstellen kénnen« (Stifter HKG 3/2, S. 65). Freilich
ist Roderers radikalrealistisches Programm in der Praxis bekanntlich nicht von Erfolg
gekront.

385 Koschorke 2012.

334

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Undurchsichtigkeit der hereinbrechenden Wirklichkeit zugleich sein zur
Farblosigkeit neigendes realistisches Schreiben.?

Desillusionen (Der Hochwald)

Die im Herbst 1841 erstmals erschienene und fiir die Publikation der
Studien nur geringfiigig tiberarbeitete Erzdhlung Der Hochwald kann unter
vielerlei Aspekten als Vor- und zugleich als Gegengeschichte zum Nack-
sommer gelten. Nicht nur hat Stifter bereits dem frithen Text eine scho-
ne Einfachheit bescheinigt und damit die formale Klarheit von den ver-
schachtelten Strukturen der vorangegangenen Erzahlungen (Der Condor,
Feldblumen) abgehoben sowie das fortan richtunggebende Bestreben an-
gezeigt, die narrativen Komplexionen der Romantiker zugunsten einer
geglitteten Organisation der Handlung hinter sich zu lassen.? Kann man
demzufolge davon ausgehen, dass Der Hochwald als poetologische »Zasur«
in Stifters Werk zu betrachten ist, die eine allmadhliche Hinwendung zum
realistischen Schreiben markiert,*®® so weist auch die charakteristische
Zweiteilung des erzahlten Raums auf den spiteren Text voraus. Hier wie
dort steht ein Refugium in der abgelegenen Natur einer Wirklichkeit der
zivilisierten Menschheit gegeniiber — beide Erzahlungen stellen Riickzugs-
orte von ebenso schlichter wie durch und durch kiinstlicher Schonheit in
den Mittelpunkt. Doch wihrend das Rosenhaus keine Stérungen kennt
und der Schein eines harmonisch naturnahen Daseins wenigstens vorder-
grindig aufrechterhalten bleibt, wird der Hochwald von einer brutalen
Realitit eingeholt sowie als imaginire Sphare kenntlich gemacht. Wenn
Stifter spater sein Urteil revidiert und festhilt, dass er die frithe Geschich-
te »als leichtsinniger junger Mensch tiber das Knie gebrochen, und sie
dann in die Schubficher [s]einer Fantasie hinein gepfropft« habe,* dann
legt diese Selbsteinschitzung die Vermutung nahe, dass der Prozess der
Entromantisierung fir den Hochwald von ebenso ungewissem Ausgang ist,

386 Auch in diesem Punkt greift ein Diktum aus Goethes Werk: »Grau, teurer Freund, ist
alle Theorie, und griin des Lebens goldner Baum« (Faust I, 2040f. in: Goethe 1999,
Bd. 7/1, S. 87).

387 Vgl. Stifter PRA XVII, S. 74 (an den Grafen Johann Maildth, 6. Marz 1841): »So diinkt
mich, der Hochwald (so will ich es statt Wildschiitz heiflen) gehe in mildem Redeflusse
fort, ein einfach schén Ergieflen, ohne dem koketten Herumspringen, das mich in den
Feldblumen argert«.

388 Vgl. Begemann 1995, S. 206.

389 Stifter PRA XIX, S. 223f. (an Heckenast, 7. Mirz 1860).

335

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wie die heile Welt des /Aortus conclusus im Riickblick als triigerische Illusion
demaskiert wird.*

Der Text, der wihrend der Zeit des Dreifligjahrigen Krieges spielt, hebt
nach der expositorischen Beschreibung der Landschaft mit der Organi-
sation einer Realitatsflucht an. Weil das im Grenzgebiet liegende Schloss
Heinrich des Wittinghausers Gefahr lauft, von den herannahenden
schwedischen Truppen heimgesucht zu werden, hat der Vater der jun-
gen Protagonistinnen Johanna und Clarissa Mafinahmen zum Schutz der
Tochter eingeleitet. Als Familienoberhaupt sicht Heinrich seine Aufgabe
indes nicht vorrangig darin, fiir die physische Unversehrtheit der Kinder
zu sorgen. Der Vater konzentriert seine Anstrengungen vielmehr auf eine
Nachrichtensperre, die seit Ausbruch des Krieges als Wall um die Psyche
der beiden Médchen aufgerichtet wird:

Ich habe euch stets mit Nachrichten aus den Kriegsfeldern verschont, dafl euer
Herz nicht mit Dingen beleidiget werde, die ihr licber nicht wisset; aber ich habe
ein Netz tiber alle Kriegsplitze gesponnen, dafl ich stets Kenntnif der schweben-
den Sache behielt und Voraussicht der kiinftigen - es geschah zu Frommen des
Vaterlandes, und zu eurem Schutze, wie es ja Gott zu meiner lieben viterlichen
Pflicht gemacht.>!

Wihrend Heinrich die Ereignisse kartografiert, um auf der Grundlage der
textualisierten Kenntnisse die gegenwirtige und kiinftige Lage im Griff zu
haben, meint er die Tochter am besten durch Unwissenheit behiiten zu
koénnen. Nur unter dem Druck der faktischen Umsténde entschliefit sich
der Vater fiir einmal, die Madchen mit den Mitteilungen vom Krieg zu
konfrontieren. Doch dient diese Ausnahme blof3 dazu, den erwartungs-
gemifl erschiitterten Tochtern die notwendige Ubersiedelung in den ab-
geschotteten Hochwald bekanntzugeben. Der nachrichtentechnische soll
durch einen topografischen Schutzraum ersetzt und dadurch weiterhin
gewahrleistet werden. Demnach heifit es vom Unterschlupf, dass kein
»Hauch, keine Ahnung von der Welt drauflen [...] hinein« dringt.*** Zur
Beruhigung der erschrockenen Madchen fiigt Heinrich hinzu: »Der Wald,
wenn auch Urwald, ist so schén und traulich, wie bei uns, und Menschen
werdet ihr die ganze Zeit eures Aufenthaltes daselbst nicht sehen, aufler
die zu euch gehodren. So habe ich gesorgt«.3® Der Riickzugsort erfillt so-

390 Vel. Reddick 1985, S. 44: »But not for nothing is Adalbert Stifter the greatest exponent
of the trompe I'oeil in German literature.

391 Stfter HKG 1/4, S. 228.

392 Ebd., S. 227.

393 Ebd., S. 229.

336

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit eine doppelte Funktion: Zum einen dient er im Kontext der familialen
Privention als Damm vor den Zeichen der kriegerischen Realitit. Zum
anderen soll die Vorstellung eines unberiihrten, in sich verschlossenen
und schier unerreichbaren Naturraums die affektive Prophylaxe der Sub-
jekte befestigen. So wird der Hochwald nicht nur mehrmals mit den poli-
tischen Begriffen des Schutzes, der Vorsicht und der Sicherheit, sondern
auch mit den subjektiven einer »prachtvollen Ruhe« umschrieben.*** Tat-
sachlich nimmt das Refugium nicht nur durch den Einbruch der Kriegs-
nachrichten zum Ende der Geschichte Schaden. Die Figur der Clarissa
wird zudem als Einfallstor fiir leidenschaftliche Verwirrungen entworfen,
die mit dem markanterweise durch mehrere Losungen sich ankiindigen-
den Auftritt des geliebten Ronald in der Mitte des Textes ausbrechen und
sich als nicht minder verheerend erweisen. Der Hochwald stellt demnach
das ideale Ziel von konkreten Techniken der Immunisierung dar, die im
wesentlichen um eine Politik der Zeichen kreisen.

Zwar organisiert die Erzdhlung die rdumliche Anordnung nach dem
Modell der rousseauistischen Trennung von Natur und Kultur und be-
tont mehrmals die urspriingliche Jungfraulichkeit des Hochwaldes, doch
macht der an Selbstreflexionen nicht gerade arme Text ostentativ darauf
aufmerksam, dass der semiotische Zufluchtsort als Kunstgegend zu be-
greifen ist, denn der artifizielle Charakter der abgelegenen Sphére wird im
Unterschied zum Nachsommer keineswegs kaschiert. Zum einen stellt die
Kulisse auf der Ebene der Narration einen Erzihler vor, der in der Ruine
des Schlosses Biicher liest und sich der stimmungsvollen Wahrnehmung
der Natur hingibt.**> Dieses »romantische[] Zitat der Romantik« indiziert
eine genuin literarische Abstammung der Geschichte und setzt sich mit
einer ganzen Reihe von Anspielungen fort, die den Text in eine univer-
salpoetische Tradition stellen.’*® Zum anderen nehmen die Figuren der
erzdhlten Wirklichkeit den Schutzraum als ein von menschlichen Hén-
deln freies Reich wahr, das zudem seiner Hohenlage wegen den Aufstieg

394 Ebd., S. 227.

3% Ebd., S.215: »Oft saf} ich in vergangenen Tagen in dem alten Mauerwerke, ein
liecbgewordenes Buch lesend, oder bloff den liecben aufkeimenden Jugendgefithlen
horchend, durch die ausgebrockelten Fenster zum blauen Himmel schauend, oder die
goldnen Tierchen betrachtend«.

396 Geulen 1992, S.101. So verweist der Erzihler verschiedentlich darauf, dass die
Figuren dem Bereich der Kunst entstiegen sind: Johanna etwa tragt ein Kleid »nach
der so malerischen Art, wie wir sie noch hie und da auf Gemilden aus der Zeit des
dreifligjahrigen Krieges sehen« (Stifter HKG 1/4, S. 217), und der Vater wird als eine
Gestalt vor Augen gefiihrt, die wie »aus einem Rahmen van Dyk’s« hervortritt (ebd.,
S. 224).

337

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in dichterisch-geistige Gefilde konnotiert. Fiir Clarissa und Johanna ist
das »Land[] der Wunder« derart von der alltdglichen Realitit entfernt,
dass ihnen ist, als wiirden sie in »eine liebliche griine Fabel« eintreten und
als wiaren sie endgiiltig vom fritheren Leben »abgeschnitten«?”” Solange
nichts den mirchenhaften Frieden stort, ist es im Hochwald, »als gibe es
gar kein Draufien«.**® Durch die Suggestion des Vaters pradisponiert, neh-
men die beiden Tochter das Refugium als »absoluten Innenraum« wahr
und vergessen oder verdrangen angesichts der natiirlichen Harmonie die
Zeichen des nahenden Unbheils.*” Der Hochwald erscheint als Projekti-
onsfliche fiir die Fantasie eines Gebiets, das eine Wirklichkeit des Als-ob
figuriert und keinen dufleren »Halt« besitzt.**

Die fehlende Bodenhaftung dieser imaginiren Welt ist fiir die extreme
Subjektivitit sowie Reflexivitit der Naturwahrnehmung verantwortlich.
Das zauberhafte Gelinde, das die Figuren betreten und als unbefleckte
Gegend aufnehmen, ist durchweg praformiert und stellt sich erst im Blick
der Betrachter her. Nicht nur sehen diese den Hochwald nach Mafigabe
dessen, was sie an Vorstellungen in ihn hineintragen. Die Natur schaut
auch stdndig zuriick und erhélt durch ihren permanenten »Mitteilungs-
drang« allenthalben anthropomorphe Ziige.*! Wihrend mit diesem of-
fenkundigen Bezug auf die romantische Naturdichtung die durch den
Krieg eingebrochene Entzweiung von Mensch und Welt entschirft zu
sein scheint, arbeitet Stifters Erzdhlung den irrealen Charakter der Idylle
heraus, indem die Wirklichkeitsauffassung der Figuren nach und nach
als phantasmatisch entlarvt wird. Johannas Vorstellungswelt ist von den
»sonderbarsten Gertichten« um einen Wildschiitzen geprégt, aus denen
sich das naive Médchen »in dem Alter des grofiten Wucherns der Rau-
ber- und Zauberfantasieen« ein Bild vom Hochwald schustert.*** Clarissa
wehrt diese »schaurigen Berichte[ ]« als »Aberglaube« ab und verweist auf
eine gottgewollte Naturordnung, die eine urspriingliche Unschuld der

397 Ebd., S. 248; S. 240; S. 250.

398 Ebd., S.292.

399 Begemann 1995, S. 168f.

400 Stifter HKG 1/4, S.249f.: »Also ist es wahr, die Heimath, das gute Vaterhaus ist
preisgegeben und verloren, all ihr frither Leben ist abgeschnitten, sie selbst wie Mitspieler
in ein buntes Marchen gezogen, alles neu, alles fremd, alles seltsam und driuend - in
dem drohenden Wirrsal kein Halt, als gegenseitig die warmen Lippen, das treue Auge
und das klopfende Herz«.

401 Begemann 1995, S. 172. Zur »Doppelperspektive« als Strukturprinzip der Erzihlung vgl.
Geulen 1992, S. 94.

402 Seifter HKG 1/4, S. 223.

338

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schopfung behauptet.**® Doch sind nicht nur die beiden Méadchen durch
den Horizont ihrer Einbildungskraft limitiert. Auch der kritisch aufge-
klirte Begleiter, der das Waldgebiet kennen will, ohne »Fabeln hinein zu
weben«,*** erweist sich als Medium romantischer Idealisierungen, vertritt
er doch die Auffassung »einer harmonisch geordneten, beseelten und
>sprechenden< Natur«.*”> So wird mehrfach auf Gregors »Reden und Fanta-
sien« verwiesen, die »aus einem alten schénen Dichtungsbuche« stammen
konnten.*”® Wo er im Wald die unausgesetzte Stimme der Natur hort und
iiberall »Sinn und Empfindung« sieht, weil »alles spricht, alles erzahlt«,*”
erliegt Gregor einer Selbsttduschung. Wie der Begleiter im Gesprich tiber
die Espe namlich er6finet, sind die »Zeichen und die Sprache der Wilder«
von sich aus nichtssagend. Nachdem er die Erzdhlung der Grofimutter
referiert hat, wonach die ewige Unruhe der Zitterespe als gottliche Strafe
erklart wird, widerlegt Gregor die religiose Interpretation mit der Erwih-
nung eines Erlebnisses, das ihn just an einem Pfingstsonntag ereilt hat.
Nach Art einer Offenbarung, gleichsam als »verkehrtes Pfingswunder«,**®
erscheint das Gras bei absoluter Windstille »so ruhig, so grauenhaft«
unbeweglich,*” dass eine origindre Stummheit der Natur hervortritt. Mit
dem unerwiderten Starren auf die regungslose Pflanze werden alle Be-
deutungsprozesse sistiert und auf den Nullpunkt absoluter Sinnlosigkeit
zurtickgefithrt. Diese rationale Entzauberung der Welt griindet auf einer
kognitiven Unverfiigbarkeit der Phinomene und schligt selbst wieder in
Mythos um, wo der Abgrund durch den Rekurs auf eine zwar nicht gott-
liche, aber sdkulare Sprache der Natur weggedrangt wird. Wenn Gregor
zuletzt als anonymes, einsam durch die Walder streichendes »Schemen«
abtreten muss,*” dann zeigt der Text das nunmehr geisterhafte Dasein
einer romantischen Uberlieferung an, die keine Orientierung in der Welt
zu garantieren vermag.

403 Fbd., S. 221.

404 Ebd., S. 267.

405 Begemann 1995, S. 183. Vgl. zur Figur Gregors auch: Mogharrebi 1989.

406 Stifter HKG 1/4, S. 244. Vgl. auch ebd., S. 259: »[Gregors Herz war] so grofiartig schon,
wie das eines Jiinglings, ruhend in einer Dichtungs- und Fantasiefiille, tippig wuchernd,
schimmernd, wie jene Tropenwildnisse, aber eben so unbewuft, so ungepflegt, so
naturroh und so unheimlich, wie sie. Seinen ganzen Lebenslauf, seine ganze Seele hatte
er dem Walde nachgedichtet, und pafite umgekehrt auch wieder so zu thme.

407 Ebd., S. 243.

408 Geulen 1992, S. 104f.

409 Safter HKG 1/4, S. 246.

410 Ebd.,, S. 318.

339

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Den Sachverhalt, dass sich die Realitat des Hochwaldes ausschliefilich aus
der konstruktiven Leistung der Subjekte zusammensetzt, hebt der Erzih-
ler unmissverstandlich hervor:

[Dlenn es liegt ein Anstand, ich méchte sagen ein Ausdruck von Tugend in dem
von Menschenhidnden noch nicht bertihrten Antlitze der Natur, dem sich die Seele
beugen muf}, als etwas Keuschem und Goéttlichem, — — und doch ist es zuletzt
wieder die Seele allein, die all ihre innere Grofie hinaus in das Gleichnify der Natur

legt [...]. 11

Zwar meinen die Figuren, ein ebenso urspriingliches wie sicheres Geldn-
de zu betreten, doch ist diese Wahrnehmung triigerisch. Der Hochwald
wird als »Gleichnis« der einzelnen Individuen konzipiert, die sich in der
Natur pausenlos selbst bespiegeln.*? Nicht von ungefihr ist der »eigentli-
che Punkt« dieser Gegend ein zauberhaftes Gewisser, das der Lage und
totalen Windstille wegen eine vollig dunkle Flache zeigt und wie ein »un-
geheurer[] schwarze[r] Glasspiegel« die umliegende Region reflektiert.*'
Es gibt im Zentrum des Hochwaldes keine durchsichtige Eigentlichkeit
der Dinge, die nicht vermittelt wire und die den Einklang des Menschen
mit der Natur nicht von Anfang an als »unheimlich« bestimmt.*** Durch
den Fokus des Erzihlers artikuliert der Text eine offenkundige Kritik am
Subjektivismus, die sowohl den verklirenden Wirklichkeitsbegriff der
Figuren als auch den moralischen Vorbehalt gegeniiber der selbstsiich-
tigen Leidenschaftlichkeit Clarissas und Ronalds umfasst.*'® Doch wird
zugleich festgehalten, dass diese Verfehlungen nicht nur individueller,
sondern auch struktureller Art sind, insofern der Perspektivismus der
Wahrnehmung als eine Konstante reflektiert wird. Wenn die Annahme
zutrifft, dass Stifter an der Uberwindung des romantisch-idealistischen
Gedankenguts gelegen ist, dann muss beriicksichtigt werden, dass sich
dieser Versuch keineswegs schon in der Desillusion durch den Zusam-
menprall des Subjekts mit einer dufleren Realitit erfiillt. Die Anordnung
der Erzahlung koppelt ndmlich auch diese Kollision an ein sorgfaltig in-

41 FEbd.,, S. 241.

412 In der fritheren Fassung schreibt Stifter nicht »Gleichnis«, sondern »Symbol«. Erhellend
ist die »Analyse der Symbolwerdung« bei Begemann 1995, S. 175f.

43 Sdfter HKG 1/4, S. 213.

414 An die Beschreibung des schwarzen Sees schliefit der Erzihler daher folgende Uberlegung
an: »Oft entstieg mir ein und derselbe Gedanke, wenn ich an diesen Gestaden saf}: - als
sci es ein unheimlich Naturauge, das mich hier ansche - tief schwarz — tiberragt von
der Stirne und Braue der Felsen, gesaumt von der Wimper dunkler Tannen - drin das

Wasser regungslos, wie eine versteinerte Thréane« (ebd., S. 214).
415 Vel. hierzu Lohmann 1989, S. 23f.

340

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

szeniertes Wahrnehmungsdispositiv, das vom abgelegenen Ort aus den
Blick auf eine durch und durch zeichenhafte Welt bestimmt. In der Tat
festigt sich die Ordnung des Hochwaldes nicht durch komplette Abschot-
tung, sondern durch die Emnrichtung einer tiberschaubaren Offnung zur
Auflenwelt. Mit dem Fernohr, das der Vater seinen Tochtern auf den Weg
gibt, soll der kommunikative Kontakt zum Schloss geregelt und gleich-
sam ein kontrollierter Zugriff auf die Realitit ermdglicht werden. Zwar
trifft es zu, dass Stifter mit dem naturwissenschaftlichen Motiv des Tele-
skops einen »Widerhalt gegen die zahlreichen romantischen Elemente«
des Textes aufbietet.*'® Doch entscheidend ist, dass der Text die medialen
Voraussetzungen und Bedingungen der realistischen Poetik von einer ro-
mantischen Warte aus reflektiert und ins Leichen eines irreversiblen Hiats
zur Welt setzt. Problematisch ist im Hochwald mit anderen Worten nicht
nur »die subjektive Vermitteltheit [des Wahrnehmens], sondern auch die
objektive«.*"

Im affektdidtetischen Rahmen der Erzdhlung tibernimmt das Fernohr die
Aufgabe, aus der sicheren Distanz eine Ubersicht iiber die Wirklichkeit
des Alltags zu garantieren und die betrachtenden Subjekte zu beruhigen.
Ganz offensichtlich referiert Der Hochwald auf die durch Galilei zur Gel-
tung gebrachte Innovation anfangs des 17. Jahrhunderts und somit auf
einen Wendepunkt in der neuzeitlichen Geschichte des Sehens.*'® Wie das
Teleskop die Gewohnheiten des unbewaffneten Auges erschiittert und mit
der bis dato unvorstellbaren Uberschreitung des natiirlichen Wahrneh-
mungsvermogens den aristotelisch fundierten Kosmos zum Einsturz ge-
bracht hat, so steht fiir die Figuren im Hochwald beim Blick durch das Rohr
anfinglich die Welt auf dem Kopf. Die Bilder sind »zum Erschrecken klar
und nahes, sie wirken wie »gezaubert«, alles ist »wildfremds, fir Gregor
bleibt das »wunderbare[] Glas« »unerklarbar|]«.*® Doch nach und nach
wird das optische Gerit zum Medium einer Wirklichkeitsstiftung, die in
der Perspektive der Médchen alles »gar so schén und gar so reinlich«
erscheinen ldsst.** Mit dem Ereignis des Sehens inszeniert der Text das
Mittel einer »visuellen Selbstreflexion«, die dank der ungeriithrten Festle-
gung der dufleren Wirklichkeit auf ein im Wortsinne >objektives< Bild die

46 Vgl. Selge 1976, S. 102.

417 Geulen 1992, S. 93.

418 Blumenberg 1975, S. 453-502; Blumenberg 2002.
49 Stifter HKG 1/4, S. 257.

420 Ebd.

341

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

affektive Stabilisierung des Subjekts in Aussicht stellt.*”’ Wenn Clarissa,
Johanna und Gregor immer wieder zum Blockenstein hinaufsteigen, um
durch das Instrument auf das Schloss zu schauen, dann nehmen sie »das
schone, reine, unverletzte Bild des viterlichen Hauses« als »beruhigende
Botschaft« wahr und lernen gerade dadurch »die Sicherheit des Waldes«
kennen.”? Die Vergewisserung tiber die Aulenwelt durch das Fernrohr
fallt restlos mit der Selbstvergewisserung der Figuren zusammen.

Die Homogenitit des teleskopischen Blicks verdankt sich jedoch der Aus-
blendung einer potenziell unkontrollierbaren Datenflut. So duflert Johan-
na den von der Schwester als kindisch abgelegten Wunsch, den Turm
»auch von der anderen Seite sehen« zu kénnen.*”® Von vornherein macht
Stifters Erzahlung darauf aufmerksam, dass die narkotisierende Wirkung
des Fernrohrs durch die technische Beschrinkung des Sehfeldes bedingt
ist. In der Tat kann die »unermess’ne Aussicht« des panoramatischen
Rundblicks vom exponierten Felsen aus durch das Glas strukturiert und
gleichsam visuell beherrscht werden.*”* Weit davon entfernt, nur die An-
schaulichkeit der reprisentierten Welt vor Augen zu fithren, analysiert Der
Hochwald die perspektivischen Fragmentierungen des Wahrnehmungsge-
schehens selbst, indem er zeigt, wie die schiere Unbegrenztheit der Ais-
thesis durch das Gerit gerastert sowie als feste Ordnung verfiigbar wird.
Erst wenn die Tatsache unbeachtet bleibt, dass das Teleskop das Blick-
feld restringiert, kann der mediale Rahmen aus der Sicht geraten und die
Vorstellung einer ebenso souveridnen wie ganzheitlichen Perzeption um
sich greifen. Nur unter diesen Bedingungen suggeriert das Fernrohr eine
»imagindre Transparenz des Mediums«*?* und zugleich eine von allen sub-
jektiven Einbildungen freie »Totalkontrolle« iber das Gesehene.*** Durch
die Vorstellung, dass der Betrachter zum unmittelbaren Augenzeugen
entfernter, den natiirlichen Sehméglichkeiten entzogener Ereignisse wird,
tragt das optische Instrument zur kognitiven Bewiltigung der Wirklich-

421 Vgl Welle 2009, S. 19. Mit Bezug auf Stfter ebd., S.197-199. Zum Fernrohr als
selbstreflexivem Wahrnehmungsinstrument vgl. Vogl 2001.

422 Vgl. Stifter HKG 1/4, S. 258: »Dieser ersten Wanderung folgten bald mehrere und
mehrere, die immer kithner und weitschichtiger wurden, je mehr sie die Ruhe und
Sicherheit des Waldes kennen lernten. Von dem Vater war bereits zweimal beruhigende
Botschaft gekommen; auch, wenn sie den Blockenstein bestiegen, und durch das Rohr
sahen, das ihnen das licbste Kleinod geworden, — stand immer dasselbe schéne, reine,
unverletzte Bild des viterlichen Hauses darinnenc.

423 Ebd.

424 Ebd., S. 216.

425 Graevenitz 2002, S. 156.

426 Koschorke 1990, S. 271.

342

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

keit bei, weil es die Dinge in die Nahe riickt und genauer zu inspizieren er-
laubt. Aus diesem Grund hat sich das Teleskop nicht nur in der Rhetorik
der neuzeitlichen Epistemologie als Metapher der cognitio clara et distincta
durchgesetzt.*”’ Stifter inszeniert es auch als handfestes Instrument einer
deutlichen Wahrnehmung, deren Prizision jedoch das Potential eines re-
gelrechten Erkenntnis- und Wirklichkeitsschocks birgt:

Johanna war die erste am Gipfel des Felsens, und erhob ein lautes Jubeln; denn
in der glasklaren Luft, so rein, als wire sie gar nicht da, stand der geliebte kleine
Wirfel auf dem Waldesrande, von keinem Wolklein mehr verdeckt, so deutlich
stand er da, als mufite sie mit freiem Auge seine Theile unterscheiden, und der
Himmel war von einem so sanften Glanze, als wire er aus einem einzigen Edel-
steine geschnitten. Clarissa hatte inzwischen das Rohr befestigt und gerichtet. Auf
einmal aber sah man sie zurtcktreten, und ihre Augen mit sonderbarem Aus-
drucke auf Gregor heften. Sogleich trat Johanna vor das Glas, der Wiirfel stand
darinnen, aber siche, er hatte kein Dach, und auf dem Mauerwerke waren fremde,
schwarze Flecken. Auch sie fuhr zurtick — aber als sei es ein lacherlich Luftbild, das
im Augenblicke verschwunden sein miisse, drangte sie sogleich ihr Auge wieder
vor das Glas, jedoch in derselben milden Luft stand dasselbe Bild, angeleuchtet
von der sanften Sonne, ruhig, starr, zum Entsetzen deutlich — und der gldnzende,
heiter funkelnde Tag stand dartiber — nur zitterte es ein wenig in der Luft, wie sie
angestrengten Auges hineinsah; dief war aber daher, weil ihr Herz pochte und ihr
Auge zu wanken begann.'?8

Der Versuch, die Welt durch das Fernrohr klar und deutlich im Griff zu
behalten, schligt hier ins Gegenteil einer mehrfachen Erschitterung des
»subjektzentrierten Ordnungsraum(sj« um.** Zum einen gerit die schone
Kunstwelt des Hochwaldes durch den Einbruch der kriegerischen Realitit
aus den Fugen. Die wankenden Mddchen sehen sich mit der sinnlosen
Kontingenz eines destruktiven Werks konfrontiert, das von der Sonne mit
ebenso heiterem wie ungeriihrtem Abstand ignoriert wird und das daher
die Kluft zwischen Mensch und Auflenwelt schmerzhaft zu Bewusstsein
bringt: »[N]ur die lichelnde, schone Ruhe stand am Himmel und tber
der ganzen Eindde«.**" Die Erfahrung einer dem Individuum gegeniiber
gleichgiiltigen Natur ist irreversibel und kann unter dem Druck der un-
ausweichlichen Evidenz der Tatsachen durch keinen Riickzug in die Fan-

427 Zum Teleskop als epistemologischer Metapher vgl. die einleitenden Ausfithrungen zum
Kapitel Deutlichkeit in der deutschen Frithaufklirung in dieser Arbeit. Mit Bezug auf den
Eintrag aus Zedlers Lexikon vgl. Heinritz 1992, S. 348.

428 Stfter HKG 1/4, S. 305.

429 Koschorke 1990, S. 74.

430 Sdfter HKG 1/4, S. 306.

343

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tasie mehr vergessen werden.*! Zum anderen wird die Illusion des tri-
gerischen Schutzraums durch ein objektives Bild zerstort, das kraft seiner
unabweisbaren Faktizitit nicht den mindesten Spielraum fiir Imaginatio-
nen offen ldsst, die detailliert dargebotene Realitit jedoch keineswegs ver-
standlicher macht. Wie die Passage aus Stifters Erzdhlung im Anschluss
ausfiihrt, bleibt den Figuren beim Blick durch das Teleskop der Sinn fiir
den Zusammenhang des Geschehens verschlossen: »Jas, erwiderte sie [1.c.
Clarissa] langsam, >das Dach ist verbrannt worden, das sehen wir, aber
was noch geschehen ist, das sehen wir mit diesem Rohre nicht«.*** So
bringt die Erzdahlung den schon lingst angekiindigten Umstand auf den
Punkt, dass der verniinftigen Strukturierung der Welt etwas Unvollstén-
diges anhaftet, da die visuelle Fragmentierung zur medialen Eigenlogik
des Gerits gehort. Je praziser das Bild der Wirklichkeit erscheint, desto
mehr kommt die Totale abhanden und zerfillt diese in Einzelteile - ein
Sachverhalt, den die zitierte Stelle antizipiert, indem sie der teleskopischen
Katastrophe das unbewaffnete Auge Johannas voranstellt, das die Land-
schaft in »Theile« zerlegt und bei der distinkten Aussicht den desolaten
Zustand des Schlosses gerade nicht erkennt. So kehrt der Text nicht nur
das Hereinbrechen einer unverntinftigen Wirklichkeit als grauenhaft he-
raus. Auch und gerade deren rationale Beherrschung ist »zum Entsetzen
deutlich« und produziert Bilder, die zwar unmissverstindlich sind, aber
stumm und opak bleiben.

Zweifelsohne steht dieser medienanalytische Standpunkt in einer Linie mit
der dsthetischen Deutlichkeitskritik aus dem Nachsommer. Auch im Hoch-
wald wird Stifters zwiespaltiges Verhiltnis zu einem Zug seiner eigenen
Prosa greifbar, kann man doch davon ausgehen, dass das Fernrohr »para-
digmatisch [...] das Verfahren des Textes« reflektiert.*® Als poetologische
Metapher ist das Teleskop nicht darauf beschrinkt, nur die instrumentale
Zuristung der Wahrnehmung zu akzentuieren, sondern es vermittelt zu-
dem die Unwiégbarkeiten der objektiven Perspektive mit der narrativen
Prisentation des Geschehens. Wie die Studie Selges betont hat, ist das
Motiv des Fernrohrs tiber die biedermeierlichen Verharmlosungen des
Fensterblicks hinaus in einen dezidiert naturwissenschaftlichen Kontext
eingebettet, der fur Stifters realistisches Erzdhlen mit einiger Dringlichkeit
relevant wird.*** Abweichend von der dhnlich organisierten, jedoch ganz
auf »Geschlossenheit bedachten« Kunstwelt aus Goethes Novelle, ist der
431 Begemann 1995, S. 187.

132 Sgifter HKG 1/4, S. 306.

433 Begemann 1995, S. 196f.
434 Selge 1976, S. 28.

o

D)

344

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fokus im Hochwald nach aufien hin offen und macht »ésthetisch ernst mit
der dem neuzeitlichen Menschen nicht zuletzt durch das Fernrohr aufge-
zwungenen Erfahrung, dafl es Dinge gibt, die aufierhalb [der] natiirlichen
Reichweite liegen, [und] daf} es nicht nur die Dinge am Himmel, sondern
erst recht das Geschehen auf Erden ist, welches [den] hermeneutischen
Horizont tibersteigen kann«.** Stifter riickt demgemaf} nicht nur eine Per-
zeption in den Vordergrund, die, von der faktischen Gewalt der geschicht-
lichen Realitdt tiberrollt, den Ordnungssinn des Subjekts aus den Fugen
bringt. Die Fragmentierung des Sehens prégt auch die elliptische Struktur
des Textes und setzt das »informatorische Versagen des Fernrohrs« mit
einem bruchstiickhaften Erzahlen ins Verhiltnis.*** Wie das Gerit nur ei-
nen Teil der Wirklichkeit einfingt und den gréfleren Zusammenhang zer-
stiickelt, so macht der Hochwald zum einen mehrfach darauf aufmerksam,
dass den Figuren die tiefere Bedeutung der wahrgenommenen Ereignisse
entzogen bleibt. Zum anderen fiigt sich auch die narrative Wiedergabe
nicht zu einem Ganzen und lisst etliche Fragen offen. Wo der Ritter Bru-
no zum Schluss den Ausfall der teleskopischen Information durch die Er-
zéhlung des kriegerischen Geschehens erganzen soll, ist sein Bericht vom
todlichen Gefecht zwischen dem Vater und Ronald unvollstindig. Nicht
nur bleibt die Aussage: »Ein Wald [...] war das eigentliche Ungliick« fiir
den Leser ebenso wie fiir Johanna und Clarissa rétselhaft.*” Die Auskunft
hebt auch hervor, dass die Katastrophe mit einem semiotischen breakdown
zusammengefallen ist, weil auf dem Schlachtfeld »[a]lle Zeichen Ronalds
trogen«.*® In der Konsequenz vermag Bruno nicht aufzul6sen, ob das De-
saster durch »Verblendung« oder »Verhiangnifl« zustande gekommen ist.**
Da der Erzihler den Worten des Ritters: »Forschet nicht, Clarissa; wer
enthritselt das Wirrsal jenes Augenblicks?« nichts Klarendes hinzufiigt,*
beschrinkt sich der Text zuletzt auf die Wiedergabe des Sicht- und Sagba-
ren, ohne einen erhellenden Kommentar anzubieten.

Es wire unangemessen, diesen Sachverhalt auf Stifters angebliche »Stra-
tegien der Mystifikation« zurtickzufithren.**! Vielmehr héngt der Ritsel-
charakter des Textes mit einer Erzéhlhaltung zusammen, die sich ganz im
Gegenteil durch die Tendenz auszeichnet, »den fiktiven Raum zur konkre-

435 Ebd., S. 36.

436 Ebd., S. 34.

437 Stifter HKG 1/4, S. 313. Vgl. hierzu Geulen 1992, S. 100.
438 Sufter HKG 1/4, S. 317.

439 Fbd., S. 314.

440 Fhd., S. 316.

441 Mayer 2001, S. 46.

345

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ten Wirklichkeit hin zu 6ffnen«,**? das Augemerk fiir die gegenstindliche
Welt indes an die beschrankte Leistungsfahigkeit des Teleskops koppelt,
mnsofern das optische Gerdt zwar ein prdzises Bild der Sache registriert,
aber keinen sinnvollen Zusammenhang liefert. Zwar werden durch das
Fernrohr die romantischen Fantasien entzaubert, da eine ebenso unver-
bliimte wie menschenfeindliche Natur zum Vorschein kommt, doch lisst
sich das zunehmend »objektive« Wirklichkeitsbild des Erzahlers nicht sche-
matisch von den >subjektiven< Idealisierungen der Figuren abgrenzen.**
Wie Christian Begemann subtil herausgearbeitet hat, ist die narrative Per-
spektive zudem heterogen und nicht eindeutig festzulegen, weil sich die
Aussageinstanz bei aller Distanz zu den Figuren diesen auch immer wie-
der anndhert, indem etwa die Landschaftsbeschreibung zu Beginn »mit
einer ippigen Metaphorik« ausgestattet wird und am Bild einer »belebten
und beseelten Natur« partzipiert.*** So ist der "Text auch auf der Ebene des
Erzihlens durch die Fortdauer romantischer Strukturen bestimmt, die auf
komplexe Weise von einer sachorientierten Haltung flankiert und kont-
rastiert werden. Der objektive Standpunkt, der im Teleskop angelegt ist,
dringt sich erst dort in den Vordergrund, wo der Erzihler zuletzt unmif3-
verstandlich von der Wirklichkeitsauffassung der Figuren Abstand nimmt
und den faktischen Bruch zwischen Ich und Auflenwelt freilegt. Doch ist
das, was sich der distinkten Perspektive zeigt, ebenso unabweisbar wie
mysterios. Der Text verhandelt die empirische Realitit ndmlich als ein Er-
eignis, das sich in aller Deutlichkeit konstatieren, aber kognitiv nicht meis-
tern lasst. Wie gebannt schauen die Figuren auf die Welt, die sich thnen
trotz der teleskopischen Genauigkeit nicht erschliefit: »Kommt, nehmt
weg das Rohr, und lasset uns den Heimweg suchenc. Aber sie nahmen das
Rohr nicht weg. Clarissa warf sich neuerdings vor das Glas, und sah lange
hinein - aber dieselbe Botschaft war immer darinnen, doppelt dngstend
durch dieselbe stumme Einférmigkeit und Klarheit«.*#

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Stifter im Motiv des
Fernrohrs jene naturwissenschaftliche Sicht reflektiert, die er mit den
nachfolgenden Erzdhlungen zugunsten einer vollstindigen Entindividu-
alisierung des Betrachters bevorzugt und die den leidgepriften »Prozef§
einer Erzichung zur Realitit« inauguriert.**¢ Spater buindelt sich dieses
Projekt in der affektkonomischen Kritik an den Leidenschaften, die der

42 Buggert 1970, S. 55.

43 So ebd., S. 67.

444 Begemann 1995, S. 178.

45 Vgl. Stifter HKG 1/4, S. 307f.
446 Begemann 1995, S. 207.

346

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hochwald mit dem verhdngnisvollen Ausgang von Clarissas Verfehlungen
bereits ankiindigt. Das Streben nach einem ungertihrten sowie »gleich-giil-
tigen< Blick von Aufien,*” der sich niichtern auf das positiv Wahrnehmba-
re beschrinkt, damit das Wesen der Dinge ohne subjektive Beimischun-
gen wie von selbst hervorscheinen kann, wird in der frithen Erzahlung
als ein problematisches Unterfangen erkennbar, insofern das Teleskop die
instrumentalen Voraussetzungen und Bedingtheiten der gegensténdlichen
Wahrnehmung unterstreicht. Diesem Umstand entspricht eine durchweg
sichtbare Medialisierung des Erzéhlens. Der Hochwald zeigt seine textuelle
Verfasstheit gerade dort prononciert vor, wo er auf seinen ersten Seiten
eine vom wissenschaftlichen Erkenntnismedium angestofiene »innovative
Intensitit der Naturbeschreibung« beweist.**® Die detaillierte Landschafts-
schilderung, die auf Stifters Beschreibungsexzesse vorausweist, beschrankt
sich hier nicht darauf, eine geografisch von Punkt zu Punkt abgesteckte
Karte des Gelidndes quasi wissenschaftlich wiederzugeben, wie mehrfach
festgestellt worden ist. Denn die Deskription bildet auch den Vorgang des
Wahrnehmens selbst ab und fithrt das Sehen mit der poetischen Rede eng:
»Vorerst wollen wir es kurz versuchen, die zwei Punkte jener diisterpréch-
tigen Waldesbogen dem geneigten Leser vor die Augen zu fithren, wo die
Personen dieser Geschichte lebten und handelten, ehe wir zu ihnen selber
geleiten«.*** Hier und in der Folge immer wieder inszeniert der Text auf
selbstbeziigliche Art und Weise das Verfahren der enargetischen Verge-
genwdrtigung und tUbersetzt den teleskopischen Blick in ein »rhetorisches
Perspektiv, das per-spicere in eine sinnliche per-spicuitas der Worte.*° Indem
der Erzéhler die Geste des Vor-Augen-Stellens exponiert, vermittelt er in
der Tradition des neuzeitlichen Wissenschaftsdiskurses die rhetorische Fi-
gur mit der Medialisierung des Sehens durch das Fernrohr und koppelt
demgemafl die >klare und distinkte« Wahrnehmung an die Suggestivkraft
der Rede.*”* Wo Stifter seine Leser zu Augenzeugen bestimmt, bedient er
sich einer literarischen Technik, die in spéteren Erziahlungen kaum mehr
greifbar ist, weil sie zusehends durch eine Strategie der Invisibilisierung
verhullt wird.

47 Zur Gleichgtltigkeit des Fernrohrs vgl. Ackermann 1978; Selge 1976, S. 27.

448 Fbd., S. 36.

449 Safter HKG 1/4, S. 211.

450 Vel. Wagner-Egelhaaf 1997, S. 201f. Der Hochwald unterstreicht den Zusammenhang
von transparentem Sehen und Sprechen wie folgt: »Und wenn wir so die zwei schénen
Angesichte gegentibersehen, ihre Worte horen, jedes ein durchsichtiger Demant, gefaf3t
in das Silberklar der Blicke« (Stifter HKG 1/4, S. 224). Vgl. dazu Geulen 1992, S. 97.

451 Vel. hierzu Witthaus 2005, S. 15.

347

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Absolute Deutlichkeit (Die Sonnenfinsterni3 am 8. Juli 1842)

Mit seinem ein Jahr nach dem Hochwald erschienenen Bericht Die Sonnen-
Sinsternyfs am 8. fuli 1842 nimmt Stifter den Wirklichkeitsschock der frithen
Erzahlung durch die Beschreibung eines beunruhigenden Erlebnisses auf,
das dem Autor wihrend der Wiener Eklipse widerfahren ist und sich dem
eigenen Bekunden nach wie kein anderes in die Erinnerung eingebrannt
hat. Der von der Zeitschrift fiir Kunst, Literatur, Theater und Mode publizierte
und mit der Datumsangabe des Titels als faktuale Erzdhlung prasentier-
te "Text referiert auf ein verwirrendes Ereignis, das Stifter nachtraglich
durch die Vorstellung einer erschiitternden Offenbarung zu fassen sowie
kognitiv und affektiv zu bewaltigen versucht. Im Augenblick des totalen
Lichtentzugs habe sich kein Geringerer als Gott selbst mitgeteilt und fiir
nur zwei Minuten eine vollig klare Sicht auf das Wesen der Welt erdfinet.
Die wissenschaftliche Rezeption ist dieser Spur anfangs ohne Vorbehalte
gefolgt und hat die Darstellung auf einen »glaubigen Untergrund« des
Werks zurtickgefiihrt, der eine religiése Interpretation der mutmafilichen
Epiphanie anrate, weil Stifter die unheimliche Entfremdung des vertrau-
ten Alltags mit der Annahme einer heiligen Sinnhaftigkeit der furchtba-
ren Phdnomene pariere.*? Neuere Untersuchungen haben hingegen zu
Recht darauf aufmerksam gemacht, dass die géttliche Erscheinung nach
Art der apokalyptischen Uberlieferung mehrfach vermittelt und die me-
taphysische Erfahrung gemif} eines »permanenten Aufschubs« inszeniert
wird, der die per se uneinholbare Parusie in eine immanente Struktur der
Zeichen verlagert.*® So ist der Erzahler weit davon entfernt, die Prasenz
Gottes zu konstatieren, indem er den Einbruch der Transzendenz gleich-
nishaft einfiihrt: »[...] — es war nicht anders, als hitte Gott auf einmal ein
deutliches Wort gesprochen, und ich hitte es verstanden«.***

Mit Bedacht verweist der Text an dieser Stelle darauf hin, dass die Quelle
der Offenbarung durch ein Wort in Erscheinung tritt, das metaphorisch
zu verstehen ist, weil die Stimme Gottes nicht direkt, sondern durch das
Naturereignis zum Ausdruck kommt und dem eigentlichen Sinn nach
nicht gehort wird.*® Zudem ist die theologische Auslegung der Sonnen-
finsternis im Modus des Irrealis gehalten und als notdurftige Erklarung
fir den auflerordentlichen Vorgang relativiert. Zwar suggeriert Stifter mit
der gesprochenen Rede Gottes in logozentrischer Manier dessen unmittel-

452 Korff 1969, S. 34. Vgl. auch Rey 1953.
453 Begemann 1995, S. 53.

454 Stifter PRA XV, S. 5.

455 Begemann 1995, S. 53.

348

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bare Gegenwart.** Doch indem er hervorhebt, dass das Wort eigentlich
stumm und das epiphanische Erlebnis auf die Lektiire der Signifikanten
am Firmament beschrinkt ist, macht der Erzahler die Auffassung einer
himmlischen Sprache in mehrfacher Hinsicht als >Vision« kenntlich. Die
visuelle Wahrnehmung der Sonnenfinsternis tiberblendet Stifter namlich
mit der visioniren Einbildung eines gottlich autorisierten Sprechens, das
»auf einmal« die volle Wahrheit sagt.

Halt man sich vor Augen man, dass die Rede vom deutlichen Wort der
Forschungsliteratur bislang keine eingehende Erdrterung abgendtigt hat,
ist es sowohl fur die Lektiire des Textes als auch hinsichtlich der in dieser
Studie erarbeiteten Zusammenhinge aufschlussreich, Stifters Vision zu-
nachst auf der Spur zu bleiben. Die Vorstellung einer verbalen Offenba-
rung Gottes steht zweifelsohne in einem apokalyptischen Uberlieferungs-
zusammenhang, der seit alters die claritas dei als eine ebenso unvermittelte
wie totale Entschleierung transzendenter Sinndimensionen versteht.*”
Stifter qualifiziert den himmlischen Ausspruch jedoch nicht als >klar, son-
dern als »deutlich< und akzentuiert eine Relation zur frithaufklarerischen
Erkenntnislehre, indem er das Phantasma einer vollstindigen Einsicht in
die Essenz der Dinge vor Augen fithrt. Das Ideal absoluter Distinktion,
das der Schulphilosophie zum Inbegriff einer gleichsam allwissenden Ver-
nunft geworden ist und das traditionell das hochste Bestreben umreift,
das ganze Wesen der Sache in einem Moment der Evidenz »auf einmal«
zu erfassen,*® bestimmt bei Stifter den Umstand, dass sich Gott nach phy-
sikotheologischem Muster mit der rationalen Ordnung der Natur zeigt
und nur immanent erfahrbar ist.**® Einer metaphysischen Erntichterung
gleich offenbart die Sonnenfinsternis dem Erzihler tatsachlich kein tiber-
sinnliches Reich, sondern bewirkt ganz im Gegenteil, dass die Perzeption
der diesseitigen Wirklichkeit geschérft wird und gleichsam eine tiefere

456 Dieser Umstand wird dadurch unterstrichen, dass Stifter die alltiglichen Phianomene
am Himmel als eine »Schrift« beschreibt, die der Mensch zu »entziffern« gelernt habe:
»Durch die Schrift seiner Sterne hat er [i.e. Gott] versprochen, dafl es kommen werde
nach tausend und tausend Jahren, unsere Viter haben diese Schrift entziffern gelernt,
und die Secunde angesagt, in der es eintreffen musse« (Stifter PRA XV, S. 6). Vgl. zur
Schriftmetaphorik die Ausfihrungen bei Begemann 1995, S.51 und Drigh 2003,
S. 163f.

457 Vgl. hierzu Driigh 2003.

458 Vel. die Ausfithrungen im Kapitel Deutlichkeit in der deutschen Friihaufklirung dieser Arbeit
zu Leibniz und seinem Konzept der cognitio intuitiva als hochster Bewusstseinsstufe, die
alles »auf einmal« (simul) erfasst.

459 So begntigt sich der Erzédhler schliefilich damit, die Epiphanie mit einer »Gottesnéhe« zu
umschreiben (Stifter PRA XV S. 12).

349

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erkenntnis in die Gesetzmiafigkeiten des Vorfindlichen aufblitzt.** Wie
Stifter mit Staunen und Erschrecken festhalt, werden fiir einen kurzen
Moment ungeahnte Dimensionen des Alltags sichtbar, die dem gewohn-
ten Blick ansonsten nicht zugénglich sind. Nicht nur enthiillt das anfang-
lich als »einfach Ding« anmutende Naturereignis der Eklipse plotzlich
einen »Complex von Erscheinungen«, den die prinzipielle Einheit des
Mannigfaltigen zusammenhalt und der nur fur die menschliche Vernunft
unermesslich ist.**! Gleich einer prosaischen Entzauberung der Welt kehrt
die uneingeschrankte Deutlichkeit der géttlichen Ratio auch eine durch
und durch farblose Wirklichkeit hervor. Die aufkommende Finsternis,
die als »bleigraues« Licht eingefiihrt wird, verschattet die Gegend derart,
dass der »schone sanfte Glanz des Himmels« erlischt, der schimmernde
Fluss als »taftgraues Band« entgegentritt und alles in »fahler« Mattheit
erscheint.*®? Nicht nur auf der Natur, auch auf dem Menschen lastet ein
»unheimliches Entfremden«: Die Schatten werden »leer und inhaltslos,
die Gesichter sind »aschgraue, bis die geisterhafte Stimmung zuletzt in
der »Totenstille« des ekliptischen Augenblicks kulminiert und den unaus-
l6schlichen Eindruck hinterlasst, die Menschen seien »wie schwarze, hoh-
le Gespenster, die keine Tiefe haben«.*®® So grauenhaft und bedrohlich
zeigt sich dem Erzahler die Welt, wenn sie ohne Geheimnisse ist und der
Fantasie kein Freiraum tibrigbleibt.*%

Stifters expressiver Bericht malt eine katastrophische Vision aus, die den
Moment geschirfter Wahrnehmung mit dem Einbruch einer vélligen

460 Vel. Geulen 1992, S. 18: »Stifter [insistiert] unmifiverstandlich auf einem Zusammenhang
zwischen der Alltaglichkeit und der auflerordentlichen Ausnahme. Kontinuitit und
Diskontinuitdt sind einander nicht inkompatibel, sondern bilden komplementire
Gegensitze. Der plotzliche Schrecken hat zunéchst nur die Aufgabe, die Prisenz und
Gewalt derselben Gesetze zu BewufYtsein zu bringen, die sonst im Verborgenen wirken.
So sprengt die plétzliche Verdnderung und momentane Verzerrung nicht den Rahmen
der Gesetzhaftigkeit, sondern dient der Profilierung von Ordnung und Gleichmafi.
[...] Momenthaft wird die Welt auf das hin durchsichtig, was immer so ist, aber nur
gelegentlich in seiner wahrhaften Grofie erscheint. [...] Von einer Stérung ist nur
vergleichsweise zu reden, da sich im furchtbaren Augenblick nichts Neues, sondern das
Bekannte im Aspekt seiner Unbekanntheit entdeckt«.

461 Stifter PRA XV, S. 6: »Es war ein so einfach Ding. Ein Kérper leuchtet einen andern
an, und dieser wirft seinen Schatten auf einen dritten: aber die Korper stehen in solchen
Abstanden, dafl wir in unserer Vorstellung kein Maf} mehr dafiir haben, sie sind so
riesengrof}, daf} sie tiber alles, was wir grof} heiflen, hinaus schwellen - ein solcher
Complex von Erscheinungen ist mit diesem einfachen Dinge verbundenc«.

462 Stifter PRA XV, S. 9f.

463 Ebd,, S. 10, S. 12.

464 So halt Korff zu Recht fest, dass mit der Sonnerfinsternis zugleich die Einbildungskraft
erlischt (Korff 1969, S. 64).

350

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Finsternis gleichsetzt. Schon der vom Text hervorgehobene Sachverhalt,
dass das transparente Medium des Lichts physikalisch erst durch zu-
nehmenden Entzug sichtbar wird,*® macht darauf aufmerksam, dass es
sich hierbei nicht um einen »Bruch in der metaphorischen Bildlichkeit«
handelt.*% Zwar trifft es auch fur Stfters Text zu, dass die philosophisch
wirkungsmichtige Figur des Heliotrops die Eklipse als einen weder po-
etisch noch begrifflich fassbaren Ausfall der Représentation begriinden
kann.*” Doch wird die scheinbar paradoxe Gemengelage erst dadurch
in ihrer inneren Konsequenz verstindlich, wenn man den dialektischen
Zusammenhang von Licht und Finsternis beachtet, wie er den rhetorisch-
poetologischen Bezugsrahmen der durchsichtigen Rede pragt. Denn Stif-
ters Hinweis auf die verbale Mittelbarkeit der Offenbarung verkniipft das
epiphanische Erlebnis auch insofern mit dem gnoseologischen Diskurs
der Frihaufklarung, als die sprachliche Performanz konstitutiv an der
Herausbildung distinkten Wissens beteiligt ist. Dabei aktiviert der Text
eine Bildtradition, die seit der antiken Rhetorik die Umschreibungen der
perspucuitas charakterisiert. Die Abhandlungen tberliefern mehrfach eine
dem deutlichen Sprechen inhdrente Dynamik, die darin besteht, dass die
Zuhorer durch anwachsende Aufklarung zugleich blind fiir andere Zu-
sammenhinge werden. Bei Quintilian strahlt das »Licht« der unverblimt
nichternen Rede, deren schattenlose Evidenz keine Fragen offenlisst,
»wie die Sonne in die Augen« und produziert konsequenterweise Dun-
kelheit, weil es den Zuhorer durch Ubermaf} blendet.*®® In der Folge ver-
anschaulicht Pseudo-Longin sein poetologisches Konzept der apathischen
Erhabenheit, das er von der iiberbordenden Pracht der Figuren und Tro-
pen abgrenzt, mit dem Vergleich, dass die Worte ohne Schmuck wie die
»alles umleuchtende Grofle« der »Sonne« »die Kunstgriffe der Rhetorik«
»verdunkelt«.* Wenn der deutliche Ausspruch Gottes in Stifters Text
demnach mit einem kompletten Lichtentzug zusammenfallt, dann ist das

465 Vel. Stifter PRA XV, S. 12: »Wie heilig, wie unbegreiflich und wie furchtbar ist jenes
Ding, das uns stets umfluthet, das wir seelenlos genieflen, und das unseren Erdball mit
solchen Schaudern tiberzittern macht, wenn es sich entzieht, das Licht, wenn es sich
nur so kurz entzieht«. Vgl. auch die Ausfithrungen bei Begemann 1995, S. 55: »Der
Mond ist hier also selbst eine Art Medium, er macht die Sonne, gerade indem er sie als
solche unsichtbar macht, in gewisser Hinsicht tiberhaupt erst sichtbar«.

466 So Schiffermiiller 1996, S. 32.

467 Derrida 1971.

468 Quintilian, Inst. Orat. VIII 2, 23. Vor dieser Gefahr warnen Baumgarten in seiner
Aesthetica und nachfolgend Meier ausdriicklich (vgl. die Ausfithrungen zu Baumgarten
im Kapitel Deutlichkeit in der deutschen Frithaufklirung dieser Arbeit).

469 Pseudo-Longin, Peri hyp. 17, 2. Zum »Erhabenen ohne Leidenschaft« vgl. ebd. 8, 2.

351

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bild nicht nur schlissig, weil es die blinden Flecken einer z« klaren Rede
erfasst.*” Der erhabene Kontext betont auch eine erschiitternde Wucht
des leidenschaftslosen Sprechens, die »schlagartig die geballte Kraft des
Redners offenbart«, eine »unwiderstehliche Macht und Gewalt austbt
und jeglichen Horer tiberwiltigt«.*!

Mit der Vision einer absolut sachlichen Sicht auf die Dinge, wie sie sind,
scheint Stifter die medienanalytische Uberlegung zur cognitio dara et di-
stincta aus dem Hochwald durch den metaphysischen Bezugsrahmen zu
steigern. Wahrend die Wirklichkeit in der frithen Erzihlung dem teles-
kopischen Blick zum Entsetzen deutlich erscheint, ohne dass ein tieferer
Zusammenhang der Dinge ergriindet werden kénnte, gibt die Vorstellung
einer unvermittelten Evidenz des Realen im Bericht tiber die Sonnenfins-
ternis einem erhabenen Erlebnis statt, das Stifter jedoch nur unzulinglich
durch den Rekurs auf eine hohere Ordnung erklaren kann. Von einem
irdischen Standpunkt aus ist der Erzahler namlich an die kognitiv und
technisch begrenzten Mittel der menschlichen Vernunft gebunden, die es
im Unterschied zur Fiktion einer géttlichen Ratio nicht vermdgen, das
unfassbare Ereignis seiner schieren Faktizitdt und Totalitit nach einzuho-
len. Indem Stifter eingangs ausdriicklich auf diese Schwierigkeit verweist,
wird die Eklipse gemafl der beschriankten Perspektive des Subjekts an-
gendhert. Vor jedem religiosen Erklarungsmuster entfaltet der Text eine
Uberlegung, die der logischen eine #sthetische Herangehensweise an das
Phanomen zur Seite stellt, indem er die Unzulinglichkeit einer ausschlief3-
lich begrifflichen Bestimmung der bestiirzenden Erfahrung unterstreicht.
Demgegeniiber hebt der Bericht das Unermessliche der sinnlichen Aisthe-
sis hervor, das einen Bruch in der Struktur des Wissens zu Bewusstsein
bringt und die mimetische Wiedergabe vor eine unlésbare Aufgabe stellt:

Es gibt Dinge, die man fiinfzig Jahre weiff, und im einundfiinfzigsten erstaunt man
iiber die Schwere und Furchtbarkeit ihres Inhaltes. So ist es mir mit der totalen
Sonnenfinsternis ergangen, welche wir in Wien am 8. Juli 1842 in den frithesten
Morgenstunden bei dem giinstigsten Himmel erlebten. Da ich die Sache recht
schon auf dem Papiere durch eine Zeichnung und Rechnung darstellen kann, und
da ich wuflte, um so und so viel Uhr trete der Mond unter der Sonne weg, und die

470 So macht Stifters Text auf das aufmerksam, was Adorno fiir eine »Geschichtsphilosophie
der Klarheit« angedeutet hat, dass ndmlich der Ursprung des Klaren in der Anschauung
Gottes aus der christlichen und jiidischen Mystik liegt (Adorno 1963, S. 170).

471 Pseudo-Longin, Fer hyp. 1, 4. Die Poetik der deutlichen enargeia entwirft Pseudo-Longin
ebd. 15, 2: »Daf} jedoch die rhetorische Phantasie etwas anderes will, als die dichterische,
wird dir nicht entgangen sein, auch nicht, daff das Ziel der dichterischen Phantasie
Erschiitterung ist, das der rhetorischen aber Deutlichkeit, beide freilich in gleicher
Weise«.

352

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erde schneide ein Stiick seines kegelférmigen Schattens ab, welches dann wegen
des Fortschreitens des Mondes in seiner Bahn, und wegen der Axendrehung der
Erde einen schwarzen Streifen tiber ihre Kugel ziche, was man dann an verschie-
denen Orten zu verschiedenen Zeiten in der Art sieht, dafy eine schwarze Scheibe
in die Sonne zu riicken scheint, von thr immer mehr und mehr wegnimmt, bis nur
eine schmale Sichel iibrig bleibt, und endlich auch sie verschwindet — auf Erden
wird es da finsterer und finsterer, bis wieder am anderen Ende die Sonnensichel
erscheint und wichst, und das Licht auf Erden nach und nach wieder zum vollen
Tage anschwillt — dief} Alles wufite ich voraus, und zwar so gut, daf} ich eine
totale Sonnenfinsternify im Voraus so treu zu beschreiben vermeinte, als hitte ich
sie bereits gesehen. Aber, da sie nun wirklich eintraf, da ich auf einer Warte hoch
tiber der ganzen Stadt stand, und die Erscheinung mit eigenen Augen anblickte, da
geschahen freilich ganz andere Dinge, an die ich weder wachend noch traumend
gedacht hatte, und an die keiner denkt, der das Wunder nicht gesehen.*”2

Wie oft bei Stifter ist die Erzahlinstanz von einem wissenschaftlichen Inte-
resse an Naturvorgingen gekennzeichnet, das nicht nur dort zum Tragen
kommt, wo sie ihren Bericht durch Angabe des Datums nach Art eines
Beobachtungsprotokolls eréffnet und die mathematische Berechen- sowie
Darstellbarkeit des kosmischen Phinomens vermerkt. Die szientifische
Hingabe wird auch dadurch bekundet, dass sich Stifter, mit einem »Ster-
nenrohr« und »ddmpfende[n] Glaser[n]« gertistet, auf eine erhéhte Warte
begibt, um das Ereignis ungestort tiberblicken zu kénnen.*”? Die panora-
matische Position, die Stifter immer dann einnimmt, wenn er sich Klarheit
zu verschaffen und die Dinge verniinftig zu ordnen versucht, weist darauf
hin, dass er seine theoretischen Kenntnisse tiber die Eklipse empirisch
absichern will, obwohl er meint, die Sonnenfinsternis getreu beschreiben
und erfassen zu konnen. Das abstrakte Wissen, das sich der Erzihler vor-
ab erarbeitet hat, ist systematisch auf Ergdnzung angewiesen und muss
mit der faktischen Realitdt der Erscheinungen vermittelt werden. Der Na-
turforscher beschrankt sich somit nicht darauf, die Phanomene begrifflich
zu zergliedern, sondern er ist fiir deren sinnliche Konkretion offen, die
unabdingbar ist, damit die Sache ganz und gar erschlossen werden kann.
Auf diesem Umstand beharrt die Erzdhlung von Anfang an, da sie mit
ithren ersten Worten festhalt, dass es Dinge gibt, die der Kontrolle durch das
Subjekt entzogen bleiben und keiner aktiven, sondern allein einer rezepti-
ven Einstellung zuganglich sind. Zwar meine man tiber Jahrzehnte hinweg
ein sicheres Wissen tiber Gegenstinde zu besitzen, doch kénne dies kein
vollstindiges Verstindnis der Welt garantieren, weil die sinnliche Aus-

2 Stifter PRA XV, S. 5.
473 Ebd., S. 8.

353

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dehnung der Phanomene ein unberechenbares, indes alles entscheidendes
Moment berge. So sind die eingangs niichtern aufgelisteten Kenntnisse
iiber die Eklipse die objektive Voraussetzung dafiir, dass die »wirklich«
eingetroffene Sonnenfinsternis vom 8. Juli 1842 als ein unvorhersehba-
res »Wunder« erscheint, das in seiner positiven Singularitit prazise zu
beschreiben ist, damit es nach Méglichkeit rational eingeordnet werden
kann und seine verwirrende Wirkung einbufit.

Zugleich streicht der Text aber hervor, dass sich »die wunderbare Magie
des Schonen, die Gott den Dingen mitgabe«, keinem logisch-kausalen Zu-
griff fiigt, denn sie »ist da, weil sie da ist, ja sie ist trotz der Rechnungen
da«.* Mit der nachfolgenden Beschreibung seiner Beobachtungen will
der Erzdhler die naturwissenschaftliche Argumentation durch die Be-
trachtung des konkreten >So-Seins« der Dinge supplementieren. Die empi-
ristische Anstrengung ist jedoch nicht nur dadurch limitiert, dass sie eine
genaue Schilderung der Vorginge liefert, ohne eine »letzte und eigentli-
che Bedeutung der Naturerscheinungen« zu ermessen.*”” Der referenzielle
Bericht steht auch grundsitzlich im Zeichen eines epistemischen Hiats,
der die Polaritit von analytischem Verstand und synthetischer Wahrneh-
mung sowie die objektive Uneinholbarkeit des faktisch Gegebenen durch
die Darstellung verantwortet. Mit der dsthetischen Kategorie des Erha-
benen, die Stifter nach Kant als »moralische Gewalt« einfiithrt, wird der
unvorstellbare »Reichthum« der Empfindung beim Blick in den »unge-
heuern Raum des Himmlischen« an die Erkenntnisbedingungen des Sub-
jekts zurtickgebunden, tirmt sich doch fiir den Erzdhler der »physische
Hergang« des befremdlichen Naturschauspiels erst »in unserem Herzen
zum unbegreiflichen Wunder« empor.”® Zwar folgt Stifter zunichst den
klassischen Vorgaben, wenn er festhilt, dass der Schauer und die phy-
sische Ohnmacht auf dem Feld der praktischen Vernunft letztlich einen
»Triumph« des Subjekts anregt.*”” Doch zeigt sich in der Folge, dass die

474 Ebd.

475 Begemann 1995, S. 109.

476 Stifter PRA XV, S. 6, S. 8f.

477 Ebd., S. 6f.: »[...] wir [...] richten unsere Augen und Sehrchre zu gedachter Secunde
gegen die Sonne, und siche: es kommt — der Verstand triumphiert schon, dafl er ihm
die Pracht und Einrichtung seiner Himmel nachgerechnet und abgelernt hat — und
in der That, der Triumph ist einer der gerechtesten der Menschen - es kommt, stille
wichst es weiter — aber siche, Gott gab ihm auch fir das Herz etwas mit, was wir nicht
voraus gewufit, und was millionenmal mehr werth ist, als was der Verstand begriff und
voraus rechnen konnte: das Wort gab er ihm mit: >Ich bin< — —>nicht darum bin ich, weil
diese Korper sind und diese Erscheinung, nein, sondern darum, weil es euch in diesem
Momente euer Herz schaudernd sagt, und weil dieses Herz sich doch trotz der Schauer
als grof} empfindet.< - — Das Thier hat gefiirchtet, der Mensch hat angebethet«.

354

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sonnenfinsternis ein »unheimliches« Erschrecken auslést und die Ver-
unsicherung des Ich ob der Grauenhaftigkeit der Wirklichkeit nicht zu
bewialtigen ist."”® Wie spiter auch die Winterbriefe aus Kirchschlag belegen,
radikalisiert Stifter die kantische Vorstellung, indem er festhalt, dass in
der erhabenen Erfahrung »menschliches Denken und menschliche Vor-
stellung ein Ende« haben.*”
Mit dieser erkenntniskritischen Pramisse verbindet die Beschreibung der
Eklipse ein poetologisches Problem, durch das Stifter gerade im Genre
der referenziellen Erzihlung Anspruch und Grenzen des realistischen
Schreibens verschirft zur Diskussion stellt. Die am 8. Juli 1842 tatsachlich
erfolgte Sonnenfinsternis wird zum Anlass genommen, die Moglichkeit
einer objektiven Darstellung durch die Vision eines alles durchdringen-
den Wortes zu imaginieren, das von einer ebenso goéttlichen wie vollig
apathischen Position aus spricht und das die grauenhafte Wahrheit einer
prosaischen Realitdt zeigt, bis sich zuletzt alle gewohnten Orientierungen
in der Dunkelheit verfliichtigen. Dieser absolut deutlichen Rede steht die
Perspektive des menschlichen Subjekts nur graduell gegeniiber, denn die
niichterne Sachlichkeit des Naturforschers weist ebenso in die Richtung
eines verninftigen Erkenntnis- und Ordnungswillens. Der abstrakten Di-
stinktion seines Wissens zum Trotz bekommt der Erzéhler die wirklichen
Dinge jedoch nicht in den Griff, und zwar weder geistig noch verbal. So
kennzeichnet der Hohepunkt der Eklipse die unheimliche Erhabenheit
des Naturphdanomens mit genuin linguistischen Begriffen. Den Augenzeu-
gen verschligt es regelrecht die Sprache, wenn Gott durch die Totenstille
redet. Das »Verstummen des Schrecks« fiihrt dazu, dass die Betrachter nur
mithsam wieder zu Worten kommen und »unartikulierte Laute« von sich
geben.”®” Im selben Maf ist Stifters nachtrégliche Erzahlung gemaf} einer
prinzipiellen und definitiven Unangemessenheit der Représentation struk-
turiert. Zwar ist der Text darum bemiiht, wie ein wissenschaftliches Pro-
tokoll die Beobachtungen prézise zu vermitteln, doch greift er immer wie-
der zum poetischen Register, weil er dem konkreten Phénomen allein mit
behelfsmifligen Vergleichen, Metaphern und intertextuellen Verweisen
beikommen kann. Als erhaben qualifiziert sich das_factum brutum der kom-
478 Vgl. zum Verhéltnis von Erhabenem und Unheimlichem die Ausfithrungen bei Geulen
1992, S. 21f.: »Wie der Schatten vor die Sonne tritt, so schiebt sich das Unheimliche
vor die klassische Struktur des Erhabenen, auf die doch alles in diesem Text zu deuten
schien. [...] Stifters Sonnenfinsternis ist eine Gestaltung des Erhabenen, in der die
Selbstvergewisserung ausbleibt«.
479 Stfter PRA XV, S.280 (Hervorh. d. Verf). Vgl. auch die Ausfithrungen im Kapitel

Durchsichtigheit der Dinge dieser Arbeit.
480 Sgfter PRA XV, S. 13.

355

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

pletten Finsternis und der damit verbundene Wirklichkeitsschock durch
die bleibende Undarstellbarkeit. Weder kann die naturwissenschaftliche
Deskription die explosive Sinnlichkeit des Visuellen einfangen, noch lie-
fert der religiése Bezug eine befriedigende Erkldrung. Auch wo Stifter
andeutet, dass er sich in die »Kette religioser Verkiinder eingliedert,*!
kann er diesen Anspruch nur im Modus des Als-ob und durch den Riick-
griff auf den Wortlaut der biblischen Tradition formulieren.*? Weil Stif-
ters Text im Wissen verfasst ist, dass jede Schilderung des Ereignisses
»weit hinter der Wahrheit zurtick[bleibt]«,*®® gesteht er zuletzt nicht nur
das Scheitern seiner »armen Worte[]« ein.*®* Er endet auch mit den Ge-
danken zu einer Kunst, die ihre Mittel vom direkten Weltbezug entlastet
und »selbstandig verwendet«.*® Zweifelsohne bahnt sich hier eine moder-
ne Asthetik an, wenn man darunter das autonome und selbstbeziigliche
Formenspiel des amimetischen Kunstwerks verstehen will. Doch ist dies
bei Stifter das konsequente Ergebnis einer referenziellen Anstrengung, mit
der er der Realitit Herr werden mochte.*®® So ist seine Literatur durch
den strukturalistischen Nachweis ihrer »poetischen Funktion« nicht hinrei-
chend beschrieben. Obwohl sich die Texte zusehends verschlieflen und
auf sich selbst zuriickziehen - sie sind durchaus offen fir das, was immer
wieder in ihre Ordnung einbricht. Da Stifters Literatur von einem un-
aufhoérlichen Immunisierungsprozess in Gang gehalten wird, miissen die
verstérenden Dinge, die es wirklich gibt und sich bisweilen mit grauenhafter
Deutlichkeit anmelden, prasent bleiben, damit ein besserer Schutz vor
ithnen greifen kann.

481 Geulen 1992, S. 23.

482 Stifter PRA XV, S. 6: »Ich stieg von der Warte herab, wie vor tausend und tausend
Jahren etwa Moses von dem brennenden Berge herabgestiegen sein mochte, verwirrten
und betdubten Herzens«.

483 Fbd., S. 13.

484 Fbd., S. 15.

485 Ebd., S. 15f.: »Ihr aber, die es im h6chsten Mafle nachempfunden, habet Nachsicht mit
diesen armen Worten, die es nachzumalen versuchten, und so weit zurtickbliecben. Wire
ich Beethoven, so wiirde ich es in Musik sagen; ich glaube, da kénnte ich es besser.
[...] Kénnte man nicht auch durch Gleichzeitigkeit und Aufeinanderfolge von Lichtern
und Farbe eben so gut eine Musik fiir das Auge wie durch Tone fiir das Ohr ersinnen?
Bisher waren Licht und Farbe nicht selbstidndig verwendet, sondern nur an Zeichnung
haftend«.

486 Vel. Driigh 2003, S. 177.

356

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zusammenfassung

Dieses Kapitel hat Stifters programmatische Aufierungen iiber Kunst und
Dichtung zum Anlass genommen, das literarische Werk mit Bezug auf
eine Asthetik der Klarheit nach klassischem Modell zu beleuchten. Dem-
gemaf sind zwei ineinander verschrinkte Aspekte eines Schreibens her-
vorgetreten, das sowohl hinsichtlich des Stils als auch der narrativen Kom-
position von den romantischen Verwicklungen der frithen Erzihlungen
Abstand nimmt und sich zusehends mit Entschiedenheit an die Vorsitze
der aufklarerischen Uberlieferung klammert. Zum einen geht Stifters Poe-
tik der Entwirrung einer Arbeit am Subjekt nach, dessen ethische Aufgabe
darin besteht, die konfusen Leidenschaften durch Vernunft zu mafligen,
damit es dank der ausgebildeten Apathie gegen den Anprall einer kon-
tingenten Realitit geriistet ist. Mit dieser Selbstsorge, die unentwegt nach
ungeriihrter Haltung strebt, ist eine radikale Entindividualisierung des Ich
verbunden, kommt dieses doch fiir Stifter erst dann zur Ruhe, wenn es
vom eigenen Selbst absieht und sich gewissermafien ausschaltet, um einen
neutralen Zugang zur Auflenwelt freizulegen. Aus diesem Grund hingt
die affektive Immunisierung des Subjekts zum anderen von einer >Klarheit
in den Dingen« ab, wie die Lektiire der Nachsommer-Erzahlung ausgefithrt
hat. Das ethische Vorhaben ist auf eine Aisthesis angewiesen, die den abs-
trakten Raum der Begriffe zur sachlichen Wirklichkeit hin so 6ffnet, dass
diese nach Moglichkeit als rationale Ordnung fixiert und verfiighar wird.
Ohne kognitive Kontrolle tiber die sich unablissig aufdrangende Realitit
ist keine Selbstkontrolle zu haben. Von den empirischen Wissenschaften
seiner Zeit inspiriert, will Stifter daher die objektiven Gesetzmafligkeiten
natiirlicher und sozialer Vorgiange eruieren. Zu diesem Zweck richtet er
sich nach der verniinftigen Methode der deutlichen Erkenntnis, ohne
jedoch den metaphysischen Optimismus der Leibniz-Wolffschen Schule
vorab zu teilen. Vielmehr vermittelt er das zeitgemifle Wissen um eine
epistemische Disjunktion, die das induktive Vorgehen (Kérnchen fiir
Kornchen<) einer ewigen Aufschubsstruktur der Erkenntnis folgen ldsst
und zugleich den idealen Charakter einer allgemeinen Ordnung hervor-
hebt. Was der Mensch mit den endlichen Mitteln der Wissenschaften
nicht leisten kann, soll indes die Dichtung bewerkstelligen, die in Stifters
Wertesystem zum Hochsten zdhlt, was eine kulturelle Praxis anstreben
kann. Weil jedoch fraglich ist, ob dieser Hohepunkt tiberhaupt zu errei-
chen ist, wird die literarische Mimesis bei Stifter von einem unauflosba-
ren Widerstreit gekennzeichnet: Der prosaische Realismus, der die Din-

357

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ge nach Art der Naturwissenschaften Schritt fiir Schritt minutiés und in
aller Deutlichkeit ausleuchtet, muss poetisch verklart werden, denn die
Abbildung der Wirklichkeit ist erst dann vollkommen, wenn die Darstel-
lung tber die detaillierte Schilderung des Einzelnen hinaus die Ganzheit
und Wesenheit der Dinge vor Augen stellt. Nach dem Vorbild Goethes
ist Stifter allenthalben um asthetische Synthetisierung bemiiht, die er als
idealistische Krénung des bloflen Realismus versteht und mit den mono-
ton wiederkehrenden Begriffen der klassischen Kunsttheorie - >Klarheits,
»Durchsichtigkeit< und >Einfachheit« — gebetartig beschwort. Aus der Sicht
von Stifters Hauptwerk hat sich jedoch gezeigt, dass diese Termini sowohl
auf dem Feld der Asthetik als auch der Ethik keine natiirliche Stimmig-
keit der Darstellung bezeichnen, sondern das hypothetische Resultat ei-
ner ebenso unscheinbaren wie schwierigen Kunst ansteuern. Das Streben
nach einer Transparenz der Dinge formuliert daher einen Anspruch, den
der naturwissenschaftliche Ich-Erzahler im Nachsommer nicht einlésen kann
und der mit der Tendenz kollidiert, die Sachen zz genau wiederzugeben.
Stifters rationalistisches Denken prallt an der materialen Dimension der
Erscheinungen und der Zeichen ab, gerade weil die deskriptive Akribie
die semantische Durchsichtigkeit behindert und letztlich die Reflexivitit
und Artifizialitit der Texte hervorkehrt.

Solange man sich an den Intentionen des Autors orientiert, ist es nicht
ubertrieben, ihn mit einem Ausdruck Adornos als »Fanatiker der Klar-
heit« zu charakterisieren.*®” Stifter mochte die Wirklichkeit instandig und
bis ins letzte Detail durchblicken, weil er sie als opak erfihrt. Deshalb
duldet er sie nur, sofern er sie mit rationalen Mitteln strukturieren und
in den Griff bekommen kann. Die massive Kritik an den Leidenschaf-
ten zielt auf eine saubere Trennung zwischen subjektiver und objektiver
Naturwirklichkeit, zwischen Vernunft und Irrationalitit. Der dringende
Wunsch nach einer von allen Interessen und Einbildungen freien Ein-
sicht in die Essenz der Dinge nihrt sich aus der durchaus zeitgemiflen
Chimare, dass ein totales Wissen méglich ist, sobald zum einen die Bei-
mischungen der menschlichen Fantasie eliminiert werden und zum an-
deren die naturwissenschaftliche Ambition von metaphysischen Vorur-
teilen befreit wird. Die enorme Anstrengung, die Welt nach Maf3gabe
distinkter Unterscheidungen zu gliedern und jede Unklarheit auszumer-
zen, zeichnet einen ebenso niichternen wie besessenen Forscher aus, der
dem unendlich offenen Feld des Wissens gegeniibersteht, ohne vorab da-
von auszugehen, dass sich die disparaten Erscheinungen zu einem sinn-

487 Adorno 1970, S. 125.

358

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

vollen Ganzen fugen. In dieser Hinsicht kann Stifter als Représentant
einer aufgeklarten Moderne gelten, wenn man darunter einerseits das
Projekt verstehen will, den Obskurantismus allerorten zu denunzieren
und samtliche Lebensbereiche dare et distincte zu beherrschen.*®® Doch
Stifter deckt nicht nur die Exzesse der Vernunft auf, wie sie in der neu-
zeitlichen Gnoseologie programmatisch angelegt sind. Die literarischen
Texte sind auch insofern beispielhaft, als sie andererseits immer wieder
das ausmalen, was sich im Riicken der modernen Erkenntniswut bildet
und dieser entgegenarbeitet. So hat die Lektire der Hochwald- und der
Sonnenfinsternifi-Erzahlung herausgestellt, dass der sinnlose Einbruch ei-
ner bedrohlichen Realitdt neben Zustinden hochster Konfusion einen
kognitiven Zusammenbruch des Subjekts herbeifiihrt. Indem Stifter
hervorhebt, dass sich die Wirklichkeit in solchen Szenen deutlich zeigt,
reflektiert er ein verstérendes Ubermaf} an Klarheit, das in letzter Kon-
sequenz zu einem unheimlichen Verlust aller Markierungen fiithrt. Zwar
sind die Texte darum bemiiht, sich als autonome und tberschaubare
Systeme zu verschlieffen. Doch beweist Stifter mit dem Fernrohr-Blick im
Hochwald, der Eklipse vom 8. Juli 1842, dem Eisregen aus der Mappe, den
Schneestiirmen in Bergkristall und der letzten Erzahlung Aus dem bairischen
Walde die bleibende Faszination fiir ein Wirklichkeitsereignis, das der
Imagination kraft seiner ebenso schonungslosen wie unabweisbaren Fak-
tizitit jeden Freiraum nimmt und einer dsthetischen Katastrophe gleich-
kommt. Demgemaf zeigt sich, dass >Realitit nur dort greifbar ist, wo sie
im Modus eines Geschehnisses widerfihrt, das den Ordnungsraum des
Subjekts zerschlagt und dieses regelrecht desintegriert. Umgekehrt ver-
dichtet sich indes auch die restlose Aufklirung der Welt in der vélligen
Unterscheidungslosigkeit der Phanomene. Wie Stifters Vorliebe fir die
paradoxe Kennzeichnung solcher Situationen suggeriert, produziert nicht
nur der Mangel, sondern auch das Zuviel an Helligkeit die totale Indif-
ferenz einer weifsen Finsternis.*®® Weil die Essenz der Dinge nach Stifters
asthetischer Auffassung erst dann erfasst wird, wenn ein >Unnennbares«
an ithnen hervortritt, das weder diskursivier- noch analysierbar ist, fithrt

488 Vel. Latour 2008, S. 51.

489 Stifter HKG 2/2, S. 215: »Es war wieder nichts um sie als das Weif}, und ringsum war
kein unterbrechendes Dunkel zu schauen. Es schien eine grofle Lichtfiille zu sein, und
doch konnte man nicht drei Schritte vor sich sehen; alles war, wenn man so sagen darf,
in eine einzige weifle Finsternif} gehiillt« (Hervorh. d. Verf.). Stifters Erzahlung Bergkristall
streicht an dieser Stelle durch den ostentativ wiederholten Gleichlaut von >weifi% und
>wissen< hervor, dass die bedrohliche Situation als ein epistemischer Notzustand zu
verstehen ist: »Ich weifs es nicht¢, antwortet der Knabe, »ich kann heute die Bdume nicht
schen, und den Weg nicht erkennen, weil er so weyfsist« (ebd., S. 211f.; Hervorh. d. Verf.).

359

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der konzentrierte Einsatz der rationalen Vermdgen ein zwar deutliches,
aber opakes Bild der Wirklichkeit herbei. Damit hingt ein poetologisches
Problem zusammen, das Stifters eigene Texte betrifft, wo diese in threm
Beschreibungsfuror alles beim Namen nennen und doch ungesagt lassen
miissen, was der tiefere Sinn der geschilderten Realitit sein konnte.

Im Unterschied zu Biichner scheint Stifter mit dieser Deutlichkeitskritik
nahtlos an die Positionen der klassischen Asthetik anzuschliefen. Doch
ist der Vorwurf an einer allzu verniinftigen sowie schmuck- und kunstlo-
sen Darstellung aus zwei Griinden zu relativieren. Erstens schreibt Stifter
im Bewusstsein, dass die Vollkommenheit der Poesie einer unerreichba-
ren Vergangenheit angehért und nur noch zitiert, aber nicht mehr erfullt
werden kann. Zweitens forciert sein naturwissenschaftliches Interesse den
Hang zu einer literarischen Prosa, die mit ihrer ontologischen Hingabe
zusehends darum bemiiht ist, den dichterischen Ornat zu vermeiden und
ebenso trockene wie farblose und niichterne Texte zu produzieren. Stifter
weicht von den klassischen Normen jedoch nicht nur deshalb ab, weil er
sie mit Inbrunst befolgt und forciert. Er radikalisiert auch die dsthetische
Kritik gegentiber dem Leitbegriff der Aufkliarung, weil der Methode di-
stinkter Erkenntnis keine abschlieflende Einsicht in das Wesen der Din-
ge zugetraut wird. Gleichermafien zieht Stifter aus dieser Diagnose eine
ebenso schliissige wie innovative Folgerung. Sein Beitrag zu den Reflexi-
onen des Vernunftzeitalters besteht darin, dass die deutliche Rede keine
semantische Durchsichtigkeit der Texte verbiirgen kann, weil die Dimen-
sion des Sinns und diejenige der Darstellung auseinandertreten. So setzt
Stifter wiederholt ein Sprechen in Szene, das zwar alles unzweideutig sagt,
aber trotzdem nichts Verstindliches mehr mitteilt und nach herkémm-
lichen Begriffen als »nach-dichterisch« zu qualifizieren ist. Wie etwa die
Turmalin-Exrzihlung an der Schrift des seltsamen Madchens ausfiihrt, das
mit threm Vater und einer Dohle in einem verschlossenen Keller aufge-
wachsen ist, miissen gerade Klarheit und Deutlichkeit nach Stifter zu den
grofiten Ritseln der Moderne gezahlt werden:

Eines Tages brachte mein Gatte einen grofien Stofl von Schriften in mein Zimmer,
und reichte sie mir. Ich sah sie an, blatterte sie durch, und sah, dass es die Aus-
arbeitungen und schriftlichen Aufsize des Madchens waren. Ich nahm mir nun,
wenn ich Zeit hatte, die Miihe, den grofiten Theil dieser Papiere zu durchlesen.
Was soll ich davon sagen? Ich wiirde sie Dichtungen nennen, wenn Gedanken
in ihnen gewesen wiren, oder wenn man Grund Ursprung und Verlauf des Aus-
gesprochenen hitte enthritseln kénnen. Von einem Verstidndnisse, was Tod, was
Umirren in der Welt und sich aus Verzweiflung das Leben nehmen heifle, war
keine Spur vorhanden, und doch war dieses alles der triibselige Inhalt der Ausar-

360

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

beitungen. Der Ausdruck war klar und biindig, der Sazbau richtig und gut, und
die Worte obwohl sinnlos waren erhaben.

490 Ebd., S.177. Dasselbe Phinomen ist in der spdten Erzdhlung Der Waldbrunnen zu
finden, wo die Schrift des wilden Madchens, ebenso paradox, als deutlich und zugleich
unverstindlich beschrieben wird: »Der alte Stephan sah die Schrift an, es waren mehrere
Blitter beschrieben, die Buchstaben waren deutlich, wenn auch nicht schén; aber der
alte Mann erstaunte auf das Hochste, da er die Schrift las. Es war nirgends das, was
auf der Vorschriftstafel stand, abgeschrieben, oder etwas geschrieben, was in die Feder
gesagt worden sein konnte, oder was man sich selbst zu denken vermochte, sondern
ganz andere seltsame Worte« (ebd. 3/2, S. 114).

361

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Literaturverzeichnis

Ackermann, Ingeborg (1978) :>Geistige Copie der Weltcoder>Wirkliche Wirklichkeit«.
Zu B.H. Brockes und Adalbert Stifter. In: Sibylle Peuckert (Hg.): Emblem und
Emblematikrezeption. Vergleichende Studien zur Wirkungsgeschichte vom 16.
bis 20. Jahrhundert. Darmstadt: WBG, S. 436-501.

Adelung, Johann Christoph (1785): Uber den deutschen Styl. Nachdruck der
Ausgabe Berlin 1785. Hildesheim/New York: Olms.

- (1808): Grammatisch-Kritisches Worterbuch der Hochdeutschen Mundart,
mit bestdndiger Vergleichung der anderen Mundarten, besonders aber der
Oberdeutschen (1793-1801). 4 Bde. Wien: Bauer.

Adorno, Theodor W. (1970): Skoteinos oder Wie zu lesen sei. In: Ders.: Drei
Studien zu Hegel. 4. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1973): Asthetische Theorie. Hg. von Gretel Adorno und Rolf Tiedemann.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1998): Voraussetzungen [1961]. In: Ders.: Noten zur Literatur (III). 7. Aufl.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 431-446.

- (1998a): Uber epische Naivitit [1943]. In: Ders.: Noten zur Literatur (I). 7. Aufl.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 34-40.

Adler, Hans (1988): Fundus Animae — der Grund der Seele. Zur Gnoseologie des
Dunklen in der Aufklarung. In: DVjs 62, S. 197-220.

- (1990): Die Pragnanz des Dunklen: Gnoseologie, Asthetik, Geschichtsphilosophie
bei Johann Gottfried Herder. Hamburg: Meiner.

Agamben, Giorgio (2001): Noten zur Geste. In: Ders.: Mittel ohne Zweck. Noten
zur Politik. Aus dem Italienischen von Sabine Schulz. Berlin: diaphanes, S. 53—
62.

- (2002): Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte Leben. Aus dem
Italienischen von Hubert Thiiring. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (2004): Ausnahmezustand (Homo sacer 11.1). Aus dem Italienischen von Ulrich
Miiller-Scholl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (2009): Nacktheiten. Aus dem Italienischen von Andreas Hiepko. Frankfurt
a.M.: S. Fischer.

Albers, Irene (2001): Fotografie/fotografisch. In: Asthetische Grundbegriffe. Hg.
von Karlheinz Barck u.a. Bd. 2, Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 494-550.

- (2002): »Der Photograph der Erscheinungen«. Emile Zolas Experimentalroman.
In: Peter Geimer (Hg.): Ordnungen der Sichtbarkeit. Fotografie in Wissenschaft,
Kunst und Technologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 211-251.

- (2002): Sehen und Wissen. Das Photographische im Romanwerk Emile Zolas.
Miinchen: Fink.

Alloa, Emmanuel (2011): Das durchscheinende Bild. Ziirich: diaphanes.

Alpers, Svetlana (1985): Kunst als Beschreibung. Holldndische Malerei des 17. Jahr-
hunderts. Kéln: DuMont.

Alt, Peter-André (2001): Aufkldrung. 2. Aufl. Stuttgart: Metzler.

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Angele, Michael (2002): Geheimnis. Vom mystischen Schweigen zum ironi-
schen Erzihlen. In: Robert Stockhammer (Hg.): Grenzwerte des Asthetischen.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 58-73.

Arasse, Daniel (1988): Die Guillotine. Die Macht der Maschine und das Schauspiel
der Gerechtigkeit. Aus dem Franzosischen von Christine Stemmermann. Reinbek
bet Hamburg: Rowohlt.

Aristoteles (1976): Ars Rhetorica. Hg. von Rudolph Kassel. Berlin: de Gruyter.

- (1980): Rhetorik. Ubersetzt von Franz G. Sieveke. Miinchen: Fink.

~ (1982): Poetik. Griechisch/deutsch. Ubersetzt und hg. von Manfred Furhmann.
Stuttgart: Reclam.

- (1995): Uber die Seele. Griechisch-deutsch. Hg. von Horst Seidl. Hamburg:
Meiner.

- (1997): Topik. Griechisch-deutsch. Hg. von Hans Gunter Zekl. Darmstadt:
WBG.

- (1998): Hermeneutik oder vom sprachlichen Ausdruck. In: Ders.: Organon. Hg.
und tbersetzt von Hans Gunter Zekl. Bd. 2. Hamburg: Meiner.

Arnauld, Antoine (1972): Die Logik oder Die Kunst des Denkens. Aus dem Fran-
z6sischen Ubersetzt von Christos Axelos. Darmstadt: WBG.

Arndt, Hans Werner (1979a): Semiotik und Sprachtheorie im klassischen
Rationalismus der deutschen Aufklirung. Eine historische Einordnung. In:
Zeitschrift fiir Semiotik 1, S. 305-308.

- (1979b): Die Semiotik Christian Wolffs als Propadeutik der ars characteristica
combinatoria und der ars inveniendi. In: Zeitschrift fiir Semiotik 1, S. 325-331.
Arnold, Heinz Ludwig/Reinhardt, Stephan (Hg.; 1973): Dokumentarliteratur.

Miinchen: text + kritik.

Asmuth, Bernhard (2003): Art. »Perspicuitas«. In: Historisches Worterbuch der
Rhetorik. Hg. von Gerd Ueding. Bd. 6. Tiibingen: Niemeyer, S. 814-874.

Aspetsberger, Friedbert (1966): Stifters Tautologien. In: Vierteljahrsschrift Adalbert
Stifter-Institut des Landes Oberosterreich 15, S. 23-44.

Auerbach, Erich (1946): Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendlédndischen
Literatur. Bern: Francke.

Austin, John L. (1989): Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with words).
Stuttgart: Reclam.

Avanessian Armen/Menninghaus, Winfried/Volker, Jan (Hg.; 2009): Vita
Aesthetica. Szenarien dsthetischer Lebendigkeit. Berlin: diaphanes.

Barthes, Roland (1964): Mythen des Alltags [1957]. Deutsch von Helmut Scheffel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1967): Kritik und Wahrheit [1966]. Aus dem Franzosischen von Helmut Scheffel.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1968): Léffet du réel. In: Ders. u.a. (Hg.): Littérature et réalité. Paris: Seuil,
S. 81-90.

- (1989): Die helle Kammer. Bemerkungen zur Photographie [1980]. Ubersetzt
von Dietrich Leube. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bafller, Moritz u.a. (Hg.; 1996): Historismus und literarische Moderne. Tubingen:
Niemeyer.

364

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Batteux, Charles (1751): Einschridnkung der schénen Kiinste auf einen einzigen
Grundsatz [1746]. Aus dem Franzosischen tbersetzt. Leipzig: In der Weid-
mannischen Handlung.

- (1769): Einleitung in die schonen Wissenschaften. Nach dem Franzosischen des
Herrn Batteux und mit Zusétzen vermehret von Karl Wilhelm Ramler. 4 Bde.
(1756-1758). 3. Aufl. Leipzig: Weidmanns Erben.

Bauman, Zygmunt (1995): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit.
Aus dem Englischen von Martin Suhr. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Baumgarten, Alexander Gottlieb (1741): Gedancken vom vernunfftigen Beyfall auf
Academien. 2. Aufl. Halle im Magdeburgischen: Herrmann Hemmerde.

- (1768): Metaphysica [1739]. 6. Aufl. Halle im Magdeburgischen: Herrmann
Hemmerde.

- (1773): Acroasis Logica [1761]. 2. Aufl. Halle im Magdeburgischen: Herrmann
Hemmerde.

- (1907): Kollegium iiber die Asthetik. In: Bernhard Poppe. Alexander Gottlieb
Baumgarten. Seine Bedeutung und Stellung in der Leibniz-Wolffischen Phi-
losophie und seine Beziehungen zu Kant. Borna/Leipzig, S. 59-258.

- (1983a): Theoretische Asthetik. Die grundlegenden Abschnitte aus der
»Aesthetica« (1750/58). Ubersetzt und hg. von Hans Rudolf Schweizer. Lateinisch-
Deutsch. Hamburg: Meiner.

- (1983b): Texte zur Grundlegung der Asthetik. Ubersetzt und hg. von Hans
Rudolf Schweizer. Lateinisch-Deutsch. Hamburg: Meiner.

- (1983c¢): Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema pertinentibus [1735].
Philosophische Betrachtungen iiber einige Bedingungen des Gedichtes. Ubersetzt
und mit einer Einleitung hg. von Heinz Paetzold. Lateinisch-Deutsch. Hamburg:
Meiner.

- (2007): Asthetik [1750/58]. Ubersetzt, mit einer Einfiihrung, Anmerkungen und
Registern hg. von Dagmar Mirbach. Hamburg: Meiner.

Baumbhauer, Otto A. (1986): Die sophistische Rhetorik. Stuttgart: Metzler.

Baumler, Alfred (1967): Das Irrationalititsproblem in der Asthetik und Logik des
18. Jahrhunderts bis zur Kritik der Urteilskraft [1923]. Darmstadt.

Becker, Karl Ferdinand (1884): Der deutsche Stil. 3. Aufl. Leipzig/Prag: Freytag,
Tempsky.

Beckermann, Ansgar (1986): Descartes’ metaphysischer Bewetis fiir den Dualismus.
Freiburg: Alber.

Beetz, Manfred (1980): Rhetorische Logik. Pramissen der deutschen Lyrik im
Ubergang vom 17. zum 18. Jahrhundert. Tibingen: Niemeyer.

Begemann, Christian (1995): Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektiiren. Stuttgart/
Weimar: Metzler.

- (1996): »Realismus« oder »Idealismus«? Uber einige Schwierigkeiten bei der
Rekonstruktion von Stifters Kunstbegriff. In: Hartmut Laufhiitte/Karl Méseneder
(Hg.): Adalbert Stifter: Dichter und Maler, Denkmalpfleger und Schulmann.
Tiibingen: Niemeyer, S. 3-17.

- (2000): Adalbert Stifter: Der Nachsommer. In: Dorothea Klein/Sabine M.
Schneider (Hg.): Lektiiren fiir das 21. Jahrhundert. Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, S. 203-225.

365

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- (2002): Metaphysik und Empirie. Konkurrierende Naturkonzepte im Werk
Adalbert Stifters. In: Lutz Danneberg/Friedrich Vollhardt (Hg.): Wissen in
Literatur im 19. Jahrhundert. Tiibingen: Niemeyer, S. 92-126.

- (2005): Adalbert Stifter und das Problem der Beschreibung. In: Peter Klotz/
Christine Lubkoll (Hg.): Beschreibend wahrnehmen - wahrnehmend beschrei-
ben. Sprachliche und dsthetische Aspekte kognitiver Prozesse. Freiburg 1.Br.:
Rombach, S. 189-209.

- (2007): Adalbert Stifter und die Ordnung des Wirklichen. In: Ders. (Hg):
Realismus. Epoche, Autoren, Werke. Darmstadt: WBG, S. 63-84.

- (2008): Roderers Bilder — Hadlaubs Abschriften. Einige Uberlegungen zu Mi-
mesis und Wirklichkeitskonstruktion im deutschsprachigen Realismus. In: Sabine
Schneider/Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen
des Realistischen in der Erzdhlliteratur des 19. Jahrhunderts. Wiirzburg:
Koénigshausen & Neumann, S. 25-41.

- (2009): Realismus. In: Roland Borgards/Harald Neumeyer (Hg.): Buichner-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 322-
326.

Behrens, Rudolf (1982): Problematische Rhetorik. Studien zur franzésischen
Theoriebildung der Affektrhetorik zwischen Cartesianismus und Frithaufkldrung.
Miinchen: Fink.

Beise, Arnd (2009): Leonce und Lena. In: Roland Borgards/Harald Neumeyer
(Hg.): Buchner-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler,
S. 75-90.

Belaval, Yvon (1960): Leibniz critique de Descartes. Paris: Gallimard.

Bender, Wolfgang (1980): Rhetorische Tradition und Asthetik im 18. Jahrhundert:
Baumgarten, Meier und Breitinger. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 99,
S. 481-506.

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften. Hg. von Rolf Tiedemann und Hermann
Schweppenhiuser, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1972-1989 [zit. als GS].

Benveniste, Emile (1974): Probleme der allgemeinen Sprachwissenschaft. Ubersetzt
von Wilhelm Bolle. Miinchen.

Bernays, Jacob (1970): Grundziige der verlorenen Abhandlung des Aristoteles tiber
Wirkung der Tragodie [1857]. Eingeleitet von Karlfried Grinder. Hildesheim/
New York: Olms.

Berndt, Frauke (2009): In the Twilight Zone. Ambiguity and Aesthetics in
Baumgarten. In: Dies./Kammer, Stephan (Hg.): Amphibolie - Ambiguitit —
Ambivalenz. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 121-136.

—/Kammer, Stephan (Hg.; 2009): Amphibolie — Ambiguitit — Ambivalenz.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

—/Driigh, Heinz (Hg.; 2009): Symbol. Grundlagentexte aus Asthetik, Poetik und
Kulturwissenschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bertram, Ernst (1966): Studien zu Adalbert Stifters Novellentechnik [1907]. 2. Aufl.
Dortmund: Ruhfus.

Beytrage zur Critischen Historie der Deutschen Sprache, Poesie und Beredsamkeit
(1732/33). Herausgegeben von einigen Mitgliedern der Deutschen Gesellschaft in
Leipzig. Begruindet von Johann Christoph Gottsched und Johann Georg Lotter.

366

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Reprografischer Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1732-1733. Hildesheim/New
York: Olms 1970.

Binczek, Natalie (2007): Kontakt: der Tastsinn in Texten der Aufklarung. Tubingen:
Niemeyer.

Bissinger, Anton (1970): Die Struktur der Gotteserkenntnis. Studien zur Philosophie
Christian Wolffs. Bonn: Bouvier.

Blasberg, Cornelia (1998): Erschriebene Tradition. Adalbert Stifter oder das
Erzdhlen im Zeichen verlorener Geschichten. Freiburg i. Br.: Rombach.

Blass, Friedrich (1962): Die attische Beredsamkeit. 2 Bde. Hildesheim: Olms.

- (1977): Die griechische Beredsamkeit. Hildesheim: Olms.

Blaukopf, Herta (1998): Stifters literarischer Protokollsatz. Ein Mittel zur Darstellung
der »wirklichen Wirklichkeit«. In: Wendelin Schmidt-Dengler (Hg.): Fiction in
Science — Science in Fiction. Zum Gesprich zwischen Literatur und Wissenschaft.
Wien: Holder-Pichler-Tempsky, S. 9-26.

Blumenberg, Hans (1957): Licht als Metapher der Wahrheit. In: Studium Generale
10, S. 432-447.

- (1966): Die essentielle Vieldeutigkeit des adsthetischen Gegenstandes. In: Kritik
und Metaphysik. Studien. Heinz Hemsoeth zum achtzigsten Geburtstag. Berlin:
de Gruyter.

- (1975): Die Genesis der kopernikanischen Welt. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1981): Anthropologische Anniherung an die Rhetorik. In: Ders.: Wirklichkeiten,
in denen wir leben. Aufsétze und eine Rede. Stuttgart: Reclam, S. 104-136.

- (2002): Das Fernrohr und die Ohnmacht der Wahrheit. In: Ders. (Hg.): Galileo
Galilei, Siderius Nuncius (Nachricht von neuen Sternen). 2. Aufl. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 7-75.

Bockmann, Paul (1962): Die epische Objektivitit in Stifters Erzdhlung »Die Mappe
meines Urgrof3vaters«. In: Albert Fuchs/Helmut Motekat (Hg.): Stoffe, Formen,
Strukturen. Studien zur deutschen Literatur. Miinchen: Max Hueber, S. 398-423.

- (1967): Formgeschichte der deutschen Dichtung. Erster Band: Von der
Sinnbildsprache zur Ausdruckssprache. Der Wandel der literarischen Formen-
sprache vom Mittelalter bis zur Neuzeit. 3. Aufl. Hamburg: Hoffmann und
Campe.

Bode, Christoph (1988): Asthetik der Ambiguitit. Zu Funktion und Bedeutung von
Mehrdeutigkeit in der Literatur der Moderne. Tiibingen: Niemeyer.

Bodmer, Johann Jacob (1727): Von dem Einfluff und Gebrauch der Einbildungs-
Krafft zur Ausbesserung des Geschmackes. Frankfurt a.M./Leipzig: Breitlinger.

- (1736): Brief-Wechsel von der Natur des Poetischen Geschmackes. Faksimiledruck
nach der Ausgabe 1736. Stuttgart: Metzler 1966.

- (1740): Critische Abhandlung von dem Wunderbaren in der Poesie und des-
sen Verbindung mit dem Wahrscheinlichen. Faksimile nach der Ausgabe 1740.
Stuttgart: Metzler 1966.

- (1741): Cntische Betrachtungen tber die poetischen Gemilde der Dichter.
Photomechanische Reproduktion der Auflage Ziirich 1741. Frankfurt a.M.:
Athendum 1971.

Bohrer, Karl Heinz (1989): Die Kritik der Romantik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

367

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bohringer, Hannes (2000): Auf der Suche nach Einfachheit. Eine Poetik. Berlin:
Merve.

Boileau, Nicolas (1970): I’ Art Poétique. Hg. von August Buck. Miinchen: Fink.

Bolsche, Wilhelm (1887): Heinrich Heine. Studien tiber seine Werke und seine
Weltanschauung bis zum Tage seiner Abreise nach Paris. Berlin: Trenkel.

- (1976): Die naturwissenschaftlichen Grundlagen der Poesie. Prolegomena einer
realistischen Asthetik (1887). Tiibingen: Niemeyer.

Borgards, Roland/Neumeyer, Harald (Hg.; 2009): Biichner-Handbuch. Leben -
Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler.

Borgards, Roland (2007): Poetik des Schmerzes. Physiologie und Literatur von
Brockes bis Biichner. Miinchen: Fink.

- (2009): Naturwissenschaftliche Schriften. In: Roland Borgards/Harald Neumeyer
(Hg.): Buchner-Handbuch. Leben - Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler,
S. 123-129.

- (2009a): Schmerz. In: Roland Borgards/Harald Neumeyer (Hg.): Buchner-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 237-241.

- (2010): Woyzeck als Experiment. In: Michael Gamper/Martina Wernli/J6rg
Zimmer (Hg.): »Wir sind Experimente: wollen wir es auch seinl«. Experiment
und Literatur IT (1790 - 1890). Gottingen: Wallstein, S. 140-156.

Braun, Stefan (2006): Naturwissenschaft als Lebensbasis? Adalbert Stifters Roman
Der Nachsommer und weitere Schriften Stifters als Dokumente eines Versuches der
Daseinsgestaltung auf der Grundlage naturwissenschaftlichen Forschens. Linz:
Beitrdge zur Stifterforschung.

Brauning-Oktavio, Hermann (1956): Vom Zwischenkieferknochen zur Idee des
Typus. Leipzig: Barth.

Bredekamp, Horst (2008): Die Fenster der Monade. Gottfried Wilhelm Leibniz’
Theater der Natur und Kunst. 2. Aufl. Berlin: Akademie.

Breitinger, Johann Jakob (1740a): Critische Abhandlung von der Natur, den
Absichten und dem Gebrauche der Gleichnisse. Faksimiledruck nach der Ausgabe
von 1740. Mit einem Nachwort von Manfred Windfuhr. Stuttgart: Metzler 1967.

- (1740b): Critische Dichtkunst. Faksimiledruck nach der Ausgabe von 1740. Mit
einem Nachwort von Wolfgang Bender. Stuttgart: Metzler 1966.

Brinkmann, Richard (1966): Wirklichkeit und Illusion. Studien tiber Gehalt und
Grenzen des Begriffs Realismus fiir die erzdhlende Dichtung des neunzehnten
Jahrhunderts. 2. Aufl. Tubingen: Niemeyer.

Brockhaus (1824/1844): Allgemeine deutsche Real-Encyclopedie fiir die gebildeten
Stande (Conversations-Lexicon). 6. Aufl. Leipzig: Brockhaus; 9. Aufl. Leipzig:
Brockhaus.

Brunemeier, Bernd (1983): Vieldeutigkeit und Ritselhaftigkeit. Die semantische
Qualitit und Kommunikativititsfunktion des Kunstwerks in der Poetik und
Asthetik der Goethezeit. Amsterdam: Griiner.

Biichner, Georg: Gesammelte Werke. Erstdrucke und Erstausgaben in Faksimiles.
Hg. von Thomas Michael Mayer. Frankfurt a.M.: Athenium 1987 [zit. als GW].

— Briefwechsel. Kritische Studienausgabe von Jan-Christoph Hauschild. Frankfurt
a.M.: Stroemfeld 1994 [zit. als BW].

368

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- Samtliche Werke, Briefe und Dokumente in zwei Banden. Hg. von Henri
Poschmann, Frankfurt a.M.: Insel 2002 [zit. als SW].

- Samtliche Werke und Schriften. Historisch-kritische Ausgabe mit Quellen-
dokumentation und Kommentar (Marburger Ausgabe). Im Auftrag der Akademie
der Wissenschaften und der Literatur, Mainz. Hg. von Burghard Dedner, mitbe-
grindet von Thomas Michael Mayer: Darmstadt: WBG 2000fF. [zit. als MBA].

Biihler, Axel (Hg.; 1994): Unzeitgemifle Hermeneutik. Verstehen und Interpretation
im Denken der Aufklarung. Frankfurt a.M.: V. Klostermann.

Buggert, Christoph (1970): Figur und Erzihler. Studien zum Wandel der
Wirklichkeitsauffassung im Werke Adalbert Stifters. Miinchen: Lerche.

Bulang, Tobias (2003): Barbarossa im Reich der Poesie. Verhandlungen von Kunst
und Historismus bei Arnim, Grabbe, Stifter und auf dem Kyfthduser. Frankfurt
a.M. v.a.: Lang.

Butler, Judith (2002): Performative Akte und Geschlechterkonstitution. In: Uwe
Wirth (Hg.): Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 301-320.

Campe, Ridiger (1990): Ausdruck und Affekt. Zur Umwandlung der literarischen
Rede im 17. und 18. Jahrhundert. Tiibingen: Niemeyer.

- (1997): Vor Augen Stellen. Uber den Rahmen rhetorischer Bildgebung. In:
Gerhard Neumann (Hg.): Poststrukturalismus. Stuttgart/Weimar: Metzler,
S.208-225.

- (1998): Rhetorische Perspektive. Metapher und Metonymie bei Leibniz. In:
Anselm Haverkamp (Hg.): Die paradoxe Metapher. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 332-357.

- (1998a): Johann Franz Woyzeck. Der Fall im Drama. In: Michael Niehaus/Hans-
Walter Schmidt-Hannisa (Hg.): Unzurechnungsfihigkeiten. Diskursivierungen
unfreier Bewufitseinszustdnde seit dem 18. Jahrhundert. Frankfurt a. M. u.a.:
Lang, S. 209-236.

- (2001): Bella Evidentia. Begriff und Figur von Evidenz in Baumgartens Asthetik.
In: Deutsche Zeitschrift fur Philosophie 49, S. 243-255.

- (2002): >Unwahrscheinliche Wahrscheinlichkeit«. Evidenz im 18. Jahrhundert.
In: Roland Borgards/Johannes Friedrich Lehmann (Hg.): Diskrete Gebote.
Geschichten der Macht um 1800. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 15-
32.

- (2004): Evidenz als Verfahren. Skizze eines kulturwissenschaftlichen Konzepts.
In: Vortrage aus dem Warburg-Haus 8, S. 105-133.

- (2004a): >Es lebe der Konigl« - Jm Namen der Republik.c Poetik des Sprechakts.
In: Jurgen Fohrmann (Hg.): Rhetorik. Figuration und Performanz. Stuttgart/
Weimar: Metzler, S. 557-581.

- (2004b): Schau und Spiel. Einige Voraussetzungen des ésthetischen Spiels um
1800. In: Figurationen 5/1, S. 47-63.

- (2006): Epoche der Evidenz. Knoten i einem terminologischen Netzwerk
zwischen Descartes und Kant. In: Sibylle Peters/Martin Jorg Schifer (Hg.):
»Intellektuelle Anschauung«. Figurationen von Evidenz zwischen Kunst und
Wissen. Bielefeld: transcript, S. 25-43.

369

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- (2009): Danton’s Tod. In: In: Roland Borgards/Harald Neumeyer (Hg.): Biichner-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 18-38.

Carus, Carl Gustav (1828): Grundzige der vergleichenden Anatomie und
Physiologie. 3 Bde. Dresden: Hilschersche Buchhandlung.

- (1834): Lehrbuch der vergleichenden Anatomie. Leipzig/Wien: Fleischer,
Gerohldsche Buchhandlung.

Cassirer, Ernst (1932): Die Philosophie der Aufklarung. Tiibingen: Mohr.

- (1974): Das Erkenntnisproblem in der Philosophie und Wissenschaft der neueren
Zeit [1907]. Bd. 2. Darmstadt: WBG,

Celan, Paul (1999): Der Meridian. Endfassung — Entwiirfe — Materialien. Tiibinger
Celan-Ausgabe. Hg. von Bernhard Boschenstein, Heino Schmull, Michael
Schwarzkopf, Christiane Wittkop. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Chladenius, Johann Martin (1742): Einleitung zur richtigen Auslegung vernunffti-
ger Reden und Schrifften. Photomechanischer Nachdruck Leipzig. Diisseldorf:
Sern 1969.

Christians, Heiko/Kohns, Oliver (2005): Politik der Einfachheit. Stifters Witiko. In:
Wirkendes Wort, H. 3, S. 389-403.

Cicero, Marcus Tullius (1960): De mnventione. De optimo genere oratorum. Hg.
von H. M. Hubbell. London: Harvard University Press.

- (1990): Hortensius. Lucullus. Academici libri. Lateinisch-deutsch. Hg. und tiber-
setzt von Laila Straume-Zimmermann, Ferdinand Broesmer und Olof Gigon.
Miinchen/Ziirich: Artemis.

- (1993): Topica. Die Kunst, richtig zu argumentieren. Lateinisch und deutsch. Hg.,
tibersetzt und erldutert von Karl Bayer. Miinchen/Zirich: Artemis & Winkler.

- (2004): Orator/Der Redner Lateinisch/Deutsch. Ubersetzt und hg. von Harald
Merklin Stuttgart: Reclam.

- (2006): De oratore/Uber den Redner. Lateinisch/Deutsch. Ubersetzt und hg. von
Harald Merklin. Stuttgart: Reclam.

Couturat, Louis (1979): Histoire de la langue universelle. Hildesheim: Olms.

Culler, Jonathan (1988): Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalistische
Literaturtheorie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Cuntz, Michael/Nitsche, Barbara u.a. (Hg.; 2006): Die Listen der Evidenz. Kéln:
DuMont.

Dascal, Marcelo (1978): La sémiologie de Leibniz. Paris: Aubier Montagne.

- (1987): Leibniz. Language, Signs and Thought. Amsterdam, Philadelphia: John
Benjamins.

Daston, Lorraine (2001): Die Kultur der wissenschaftlichen Objektvitat. In:
Michael Hagner (Hg.): Ansichten der Wissenschaftsgeschichte. Frankfurt a.M.:
S. Fischer, S. 137-158.

- /Galison, Peter (2002): Das Bild der Objektivitit. In: Peter Geimer (Hg.):
Ordnungen der Sichtbarkeit. Fotografie in Wissenschaft, Kunst und Technologie.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 29-99.

- (2003): Wunder, Beweise, Tatsachen. Zur Geschichte der Rationalitéit. Frankfurt
a.M.: S. Fischer.

- /Galison, Peter (2007): Objektivitdt. Aus dem Amerikanischen von Christa
Krtiger. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

370

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dath, Dietmar (2005): Die salzweilen Augen. Vierzehn Briefe tiber Drastik und
Deutlichkeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Debord, Guy (1996): Die Gesellschaft des Spektakels [1967]. Aus dem Franzosischen
von JeanJacques Raspaud. Berlin: Bittermann.

Dedner, Burghard (Hg.; 1987): Georg Biichner. Leonce und Lena. Kritische
Studienausgabe, Beitrage zu Text und Quellen. Frankfurt a.M.: Athendum.

Dehn, Wilhelm (1969): Ding und Vernunft. Zur Interpretation von Stifters
Dichtung. Bonn: Bouvier.

Deleuze, Gilles (1992): Differenz und Wiederholung. Aus dem Franzosischen von
Joseph Vogl. Miinchen: Fink.

- (2000): Die Falte. Leibniz und der Barock. Aus dem Franzosischen von Ulrich
Johannes Schneider. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

de Man, Paul (1996): Epistemologie der Metapher (1978). In: Anselm Haverkamp
(Hg.): Theorie der Metapher. 2. Aufl. Darmstadt: WBG.

Dembeck, Till (2009): »Untote Buchstaben«: Heinrich Heine, die romantische
Schule und die Entdeckung des Populdren. In: Paolo Chiarini/Walter Hinderer
(Hg.): Heinrich Heine. Ein Wegbereiter der Moderne. Wiirzburg: Kénigshausen
& Neumann, S. 79-106.

Derrida, Jacques (1971): La mythologie blanche. In: Poétique 5, S. 1-52.

- (1998): Der Entzug der Metapher. In: Anselm Haverkamp (Hg.): Die paradoxe
Metapher. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 197-234.

- (2000): Von einem neuerdings erhobenen apokalyptischen Ton in der Philosophie.
In: Ders.: Apokalypse. Aus dem Franzosischen von Michael Wetzel. 2. Aufl.
Wien: Passagen.

- (2001): Signatur Ereignis Kontext. In: Limited Inc. Ubersetzt von Werner Rappl.
Wien: Passagen, S. 15-45.

- (2003): Sporen. Die Stile Nietzsches. In: Werner Hamacher (Hg.): Nietzsche aus
Frankreich. Berlin/Wien: Philo, S. 183-224.

- (2008): Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrat und andere Ruinen. Hg.
und mit emnem Nachwort versehen von Michael Wetzel. 2. Aufl. Miinchen: Fink.
Descartes, René (1973): Regulae ad directionem ingenii/Regeln zur Ausrichtung der
Erkenntniskraft. Kritisch revidiert, ibersetzt und hg. von Heinrich Springmeyer,

Liider Gébe und Hans Guinter Zekl. Hamburg: Meiner.

- (1992a): Meditationes de prima philosophia. Neu hg. von Liider Gabe. Lateinisch-
Deutsch. 3. Aufl. Hamburg: Meiner.

- (1992b): Die Prinzipien der Philosophie. Ubersetzt und mit Anmerkungen verse-
hen von Artur Buchenau. 3. Aufl. Hamburg: Meiner.

- (1997): Discours de la méthode pour bien conduire sa raison, et chercher la ver-
ité dans les sciences. Ubersetzt und hg. von Liider Gibe. Franzosisch-Deutsch.
2. Aufl. Hamburg: Meiner.

Deutsches Fremdworterbuch (1999). Hg. von H. Schulz und O. Basler. 2. Aufl.
Berlin.

Diderot, Denis (1876): Pensées Détachées sur la Pemnture, la Sculpture, 'Architecture
et la Poésie pour servir de Suite aux Salons. In: (Fuvres completes. Hg. von J.
Assézat. Bd. 12. Garnier: Paris.

371

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dietzsch, Steffen (2000): Lessings >Neigung zu deutlicher Erkenntnifi«. In: Manfred
Beetz/Giuseppe Cacciatore (Hg.): Die Hermeneutik im Zeitalter der Aufkldrung.
Koln u.a.: Bohlau, S. 255-264.

Déhner, Otto (1967): Georg Buchners Naturauffassung. [Diss.] Marburg.

Dorr, Volker C. (2003): »Melancholische Schweinsohren« und »schindlichste
Verwirrung«. Zu Georg Biichners »Lustspiel« Leonce und Lena. In: DVijs 77, S. 380-
406.

Driigh, Heinz (2003): Entbl6fung, Unterbrechung, Verfremdung. Die Struktur
der Apokalypse in Adalbert Stifters Prosa. In: Maria Moog-Griinewald/Verena
Olejniczak Lobsien (Hg.): Apokalypse. Der Anfang im Ende. Heidelberg:
Winter, S. 157-179.

- (2006): Asthetik der Beschreibung. Poetische und kulturelle Energie deskriptiver
Texte (1700-2000) Tubingen: francke.

Dubos, Jean Baptiste (1760): Kritische Betrachtungen tiber die Poesie und Mahlerey.
Kopenhagen: Mumme.

Eco, Umberto (1977): Das offene Kunstwerk [1962]. Ubersetzt von Giinter Mem-
mert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1985): Semiotik und Philosophie der Sprache. Miinchen: Fink.

- (1992): Die Grenzen der Interpretation [1990]. Aus dem Italienischen von Giinter
Memmert. Miinchen: Hanser.

- (1993): Kunst und Schénheit im Mittelalter. Miinchen: Deutscher Taschenbuch
Verlag.

Eichendorff, Joseph von (1854): Zur Geschichte des Dramas. Leipzig: Brockhaus.

Empson, William (1930): Seven types of ambiguity. London: Chatto and Windus.

Engfer, Hans-Jurgen (1984): Zur Bedeutung Wollls fiir die Methodendiskussion
der deutschen Aufkldrungsphilosophie. Analytische und synthetische Methode
bei Wolff und beim vorkritischen Kant. In: Werner Schneiders (Hg.): Christian
Wolff 1679-1754. Interpretationen zu seiner Philosophie und deren Wirkung.
Hamburg: Meiner, S. 48-65.

Enzinger, Moriz (1950): Adalbert Stifters Studienjahre (1818-1830). Innsbruck:
Osterreichische Verlagsanstalt.

- (1968): Adalbert Stifter im Urteil seiner Zeit. Wien: Hermann Bohlaus Nachf. .

Epikur (1983): Von der Uberwindung der Furcht. Hg. von Olof Gigon. Miinchen:
dtv.

Fabricius, Johann Andreas (1724): Philosophische Oratorie. Leipzig: Corner.

Faudemay, Alain (2001): Le clair et 'obscur a I'dge classique. Genf: Slatkine.

Fechner, Gustav Theodor (1978): Vorschule der Aesthetik. (Faksimileausgabe der
dritten Auflage Leipzig 1925) Hildesheim/New York: Olms.

Fénelon (1961): Uber die Einfachheit, ihre Ubung und ihre verschiedenen Grade.
In: Ders.: Geistliche Werke. Hg. von Frangois Varillon und Peter Manns.
Diisseldorf: Patmos, S. 267-276.

Feyerabend, Paul (1984): Wissenschaft als Kunst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fichte, Johann Gottlieb (1794): Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre, als
Handschrift fur seine Zuhorer [1794]. Hg. von Wilhelm G. Jacobs. Hamburg:
Meiner 1997.

372

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- (1802): Grundlagen der gesammten Wissenschaftslehre. 2. Aufl. Jena/Leipzig:
Gabler.

Finsen, Hans Carl (1996): Evidenz und Wirkungim ésthetischen Werk Baumgartens.
Texttheorie zwischen Philosophie und Rhetorik. In: DVjs 70, S. 198-212.

Fischer-Lichte, Erika (2002): Grenzgange und Tauschhandel. Auf dem Weg zu ei-
ner performativen Kultur [1998]. In: Uwe Wirth (Hg.): Performanz. Zwischen
Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 277-300.

Fleck, Ludwik (1980): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen
Tatsache [1935]. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Fohrmann, Jiirgen (1994): Uber die (Un-) Verstindlichkeit. In: DVjs 68, S. 197-213.

- (1998): Schiftbruch mit Standrecht. Der 4dsthetische Imperativ in der
»Kunstperiode«. Minchen: Fink.

Foucault, Michel (1975): Der Fall Riviere. Materialien zum Verhdltnis von
Psychiatrie und Strafjustiz. Aus dem Franzésischen von Wolf Heinrich Leube.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1976): Mikrophysik der Macht. Uber Strafjustiz, Psychiatrie und Medizin.
Berlin: Merwe.

- (1983): Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit I. Ubersetzt von Ulrich
Raulff und Walter Seitter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1989a): Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahrheit II. Ubersetzt von
Ulrich Raulff und Walter Seitter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1989b): Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit ITI. Ubersetzt von Ulrich
Raulff und Walter Seitter. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1996): Diskurs und Wahrheit. Berkeley-Vorlesungen 1983. Hg. von Joseph
Pearson. Aus dem Englischen tibersetzt von Mira Kéller. Berlin: Merve.

- (1999): Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Humanwissenschaften.
Aus dem Franzosischen von Ulrich Képpen. 15. Aufl. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (2001): In Verteidigung der Gesellschaft. Aus dem Franzosischen von Michaela
Ott. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (2002): Die Geburt der Klinik Eine Archdologie des érztlichen Blicks. Aus dem
Franzosischen von Walter Seitter. 6. Aufl. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

- (2006): Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitit II. Aus
dem Franzésischen von Jurgen Schréder. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (2007): Asthetik der Existenz. Ausgewihlt und mit einem Nachwort von Martin
Saar. Ubersetzt von Michael Bischoff, Ulrike Bokelmann, Hans-Dieter Gondek
und Hermann Kocyba. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Frank, Manfred (1977): Einleitung. In: Friedrich Schleiermacher: Hermeneutik und
Kritik. Hg. von Manfred Frank. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-68.

- (1989): Einfithrung in die frithromantische Asthetik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Friedrich, Hugo (2006): Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte des
19. Jahrhunderts bis zur Mitte des 20.Jahrhunderts [1956]. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Frisk, Hjalmar (1991): Griechisches Etymologisches Worterbuch. Heidelberg: Winter.

Fuhrmann, Manfred (1966): Obscuritas. Das Problem der Dunkelheit in der rhe-
torischen und literarasthetischen Theorie der Antike. In: Wolfgang Iser (Hg.):

373

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Immanente Asthetik. Asthetische Reflexion. Lyrik als Paradigma der Moderne.
Miinchen: Fink, S. 47-72.

- (1990): Die antike Rhetorik. Eine Einfithrung. Miinchen/Ziirich: Artemis.

Fulda, Daniel (1996): Wissenschaft aus Kunst. Die Entstehung der modernen deut-
schen Geschichtsschreibung 1760-1860. Berlin/New York: de Gruyter.

Gabriel, Gottfried (1976): Art. »Klar und deutlich«. In: Historisches Worterbuch der
Philosophie. Hg. von Joachim Ritter und Karlfried Grinder. Bd. 4. Darmstadt:
WBG, S. 846-848.

Gaier, Ulrich (2003): Rhetorisierung des Denkens. In: Stefan Metzger/Wolfgang
Rapp (Hg.): homo inveniens. Heuristik und Anthropologie am Modell der
Rhetorik. Tiibingen: Narr, S. 19-31.

Gamper, Michael/Wagner, Karl (Hg.; 2009): Figuren der Ubertragung. Adalbert
Stifter und das Wissen seiner Zeit. Ziirich: Chronos.

Gamper, Michael/Wernli, Martina/Zimmer, Jorg (Hg.; 2009): »Es ist nun einmal
zum Versuch gekommen«. Experiment und Literatur I: 1580-1790. Géttingen:
Wallstein.

- (2010): »Wir sind Experimente: wollen wir es auch seinl«. Experiment und
Literatur II: 1790-1890. Géttingen: Wallstein.

Gasché, Rodolphe (1994): Uberlegungen zum Begriff der Hypotypose bei Kant.
In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Was heifit »Darstellen«? Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 152-174.

Geimer, Peter (Hg.; 2002): Ordnungen der Sichtbarkeit. Fotografie in Wissenschatt,
Kunst und Technologie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gelhard, Andreas (2011): Kritik der Kompetenz. Berlin: diaphanes.

Geulen, Eva (1992): Worthorig wider Willen. Darstellungsproblematik und
Sprachreflexion in der Prosa Adalbert Stifters. Miinchen: iudicium.

- (1998): Depicting Description. Lukdcs and Stifter. In: The Germanic Review 73,
H. 3, S. 267-279.

- (2002): Das Ende der Kunst. Lesarten eines Gertichts nach Hegel. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Giuriato, Davide (2009): »Anfang von Anfang«. Verfahren der Verdoppelung bei Georg
Biichner. In: Frauke Berndt/Stephan Kammer (Hg.): Amphibolie — Ambiguitit —
Ambivalenz. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, S. 205-222.

- (2012): Deutlichkeit im 18. Jahrhundert. Ein systematischer Aufriss (nach
Klopstock). In: Frauke Berndt/Daniel Fulda (Hg.): Die Sachen der Aufkldrung.
Hamburg: Meiner, S. 122-130.

- (2016): Aktualitit des Drastischen. In: Ders./Eckhard Schumacher (Hg.):
Asthetik des Drastischen. Miinchen: Fink [in Vorbereitung].

Goethe, Johann Wolfgang (1891): Goethes Briefe. In: Ders.: Werke. Hg.
im Auftrage der Groflherzogin Sophie von Sachsen. Weimar: H. Bohlaus
Nachfolger, IV. Abt.

- (1900): Plastische Anatomie. In: Ders.: Werke. Hg. im Auftrage der Groherzogin
Sophie von Sachsen. Weimar: H. Bohlaus Nachfolger, II. Abt., Bd. 49, S. 64-75.

- (1994): Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bénden hg. von Erich Trunz. 13. Aufl.
Miinchen: Beck.

374

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- (1999): Samtliche Werke. Bd. 7: Faust. Hg. von Albrecht Schone. Frankfurt a.M.:
Deutscher Klassiker Verlag.

Goltschnigg, Dietmar (Hg.; 1974): Materialien zur Rezeptions- und
Wirkungsgeschichte Georg Biichners. Kronberg/Ts.: Skriptor.

Gottschall, Rudolph (1855): Die deutsche Nationalliteratur in der ersten Hélfte des
19. Jahrhunderts. 2 Bde. Breslau: Trewendt & Granier.

Gottsched, Johann Christoph (1751): Versuch einer Critischen Dichtkunst.
Unverdnderter photomechanischer Nachdruck der 4., vermehrten Auflage
Leipzig 1751. Darmstadt: WBG 1962.

- (1760): Handlexicon oder Kurzgefasstes Worterbuch der schénen Wissenschaften
und freyen Kiinste. Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1760. Hildesheim: Olms
1970.

- (1975): Ausfihrliche Redekunst [1736]. In: Ders.: Ausgewahlte Werke. Hg. von
P.M. Mitchell. Bd. 7/1, bearbeitet von Rosemary Scholl. Berlin/New York: de
Gruyter.

Gottert, Karl-Heinz (1991): Ringen um Verstandlichkeit. Ein historischer Streifzug.
In: DVjs 65, S. 1-14.

- (1991a): Einfithrung in die Rhetorik. Grundbegriffe — Geschichte — Rezeption.
Miinchen: UTB.

Graevenitz, Gerhart von (1993): Memoria und Realismus. Erzihlende Literatur
in der deutschen Bildungspresse des 19. Jahrhunderts. In: Anselm Haverkamp/
Renate Lachmann (Hg.): Memoria - Erinnern und Vergessen. Poetik und
Hermeneutik XV, Miinchen: Fink, S. 283-304.

- (2002): Wissen und Schen. Anthropologie und Perspektivismus in der
Zeitschriftenpresse des 19. Jahrhunderts und in realistischen Texten. Zu Stifters
Bunten Steinen und Kellers Sinngedicht. In: Lutz Danneberg/Friedrich Vollhardt
(Hg.): Wissen in Literatur im 19. Jahrhundert. Tibingen: Niemeyer, S. 147-189.

Graf, Fritz (1995): Ekphrasis. Die Entstehung der Gattung in der Antike. In: Gottfried
Boehm/Helmut Pfotenhauer (Hg.): Beschreibungskunst — Kunstbeschreibung.
Ekphrasis von der Antike bis zur Gegenwart. Miinchen: Fink, S. 143-155.

Gremer, Bernhard (2000): Kleists Dramen und Erzahlungen. Tiibingen/Basel:
francke.

Grimm, Gunter (1983): Literatur und Gelehrtentum in Deutschland. Untersuchun-
gen zum Wandel ihres Verhaltnisses vom Humanismus bis zur Frihaufklarung.
Tiibingen: Niemeyer.

- (1983a): Von der »politischen Oratorie« zur >philosophischen< Redekunst. Wand-
lungen der deutschen Rhetorik in der Frithaufklarung. In: Rhetorik 3, S. 65-96.

Grimm, Jacob und Wilhelm (1854-1971): Deutsches Worterbuch. Leipzig: Hirzel.

Groddeck, Wolfram (1995): Reden tber Rhetorik. Zu einer Stilistik des Lesens.
Basel u.a.: Stroemfeld.

Griinbein, Durs (1995): Den Koérper zerbrechen. Rede zur Entgegennahme des
Georg-Biichner-Preises. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gueintz, Christian (1641): Deutscher Sprachlehre Entwurf. Nachdruck der
Ausgabe Kéthen 1641. Hildesheim/New York: Olms 1978.

Gumbrecht, Hans Ulrich (2004): Diesseits der Hermeneutik. Uber die Produktion
von Prisenz. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

375

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gump, Margarete (1927): Stifters Kunstanschauung. Berlin: Ebering.

Hagner, Michael (Hg.; 2001): Ansichten der Wissenschaftsgeschichte. Frankfurt
a.M.: S. Fischer.

Hamacher, Werner (2000): (Das Ende der Kunst mit der Maske). In: Karl Heinz
Bohrer (Hg.): Sprachen der Ironie — Sprachen des Ernstes. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 121-155.

Hallbauer, Friedrich Andreas (1725): Anweisung zur verbesserten Teutschen
Oratorie. Photomechanische Reproduktion der Ausgabe Jena 1725. Kronberg:
Scriptor 1974.

Harrasser, Karin/Lethen, Helmut/Timm, Elisabeth (Hg.; 2009): Sehnsucht nach
Evidenz (= Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften 1), Bielefeld: transcript.

Harsdoerffer, Georg Philipp (1650): Poetischer Trichter. Reprographischer
Nachdruck. Darmstadt: WBG 1969.

Hart-Nibbrig, Christiaan L. (1981): Rhetorik des Schweigens. Versuch tiber den
Schatten literarischer Rede. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1995): Versuch tiber das Einfache, transitorisch. In: Ders.: Ubergéinge. Versuch
in sechs Anlidufen. Frankfurt a.M.: Insel, S. 227-252.

Haverkamp, Anselm (2002): Wie die Morgenréthe zwischen Nacht und Tag.
Alexander Gottlieb Baumgarten und die Begriindung der Kulturwissenschaften
in Frankfurt an der Oder. In: DVjs 76, S. 3-26.

- (2004): Evidenz, Performanz, Latenthaltung. Bemerkungen zur Philologie
im Lande des Literalsinns. In: Heinz Dieter Kittsteiner (Hg.): Was sind
Kulturwissenschaften? 13 Antworten. Munchen: Fink, S. 89-98.

- (2007): Metapher. Die Asthetik in der Rhetorik. Miinchen: Fink.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986): Vorlesungen iiber die Asthetik. 3 Bde.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Heine, Heinrich: Sikularausgabe. Werke, Briefwechsel, Lebenszeugnisse. Heraus-
gegeben von den Nationalen Forschungs- und Gedenkstétten der klassischen
deutschen Literatur in Weimar und dem Centre National de la Recherche
Scientifique in Paris. Berlin, Paris: Akademie/Editions du CNRS 1970ff. [zit. als
HSA]

Heinemann, Anna-Sophia (2007): Zum Begriff der dsthetischen Deutlichkeit bei
Jakob Friedrich Fries. In: Brady Bowmann (Hg.): Darstellung und Erkenntnis.
Beitrage zur Rolle nichtpropositionaler Erkenntnisformen in der deutschen
Philosophie und Literatur nach Kant. Paderborn: mentis, S. 331-343.

Heinritz, Reinhard (1992): Teleskop und Erzahlperspektive. In: Poetica 24, S. 341-
355.

Heinz-Mohr, G. (1972): Art. »Einfalt«. In: Historisches Worterbuch der Philosophie.
Hg. von Joachim Ritter, Bd. 2. Darmstadt: WBG, Sp. 394£.

Hellmann, Winfried (1987): Objektivitdt, Subjektivitit und Erzahlkunst.
Zur Romantheorie Friedrich Spielhagens. In: Richard Brinkmann (Hg.):
Begriffsbestimmung des literarischen Realismus. 3. Aufl. Darmstadt: WBG,
S. 86-159.

Helmstetter, Rudolf (1998): Die Geburt des Realismus aus dem Dunst
des  Familienblattes. Fontane wund die  Offentlichkeitsgeschichtlichen
Rahmenbedingungen des Poetischen Realismus. Miinchen: Fink.

376

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Henkel, Arthur (1983): Goethe und Hamann. Ergénzende Bemerkungen zu einem
denkwiirdigen Geistergespréch. In: Euphorion 77, S. 453-469.

- (1993): Deutlichkeit. Marginalie zu einem Hamann-Zitat Goethes. In: Hartmut
Laufhiitte (Hg.): Literaturgeschichte als Profession. Tuibingen: Narr, S. 203-207.

Henn, Claudia (1974): Simplizitit, Naivetit, Einfalt. Studien zur dsthetischen
Terminologie in Frankreich und in Deutschland 1674-1771. Ziirich: Juris.

Herbart, Johann Friedrich (1828/29): Allgemeine Metaphysik, nebst den Anfingen
der philosophischen Naturlehre, Kénigsberg: Unzer.

Herder, Johann Gottfried (1877): Sammtliche Werke. Hg. von Bernhard Suphan.
Bd. 1. Berlin.

- (1955): Metakritik zur Kritik der reinen Vernunft. Hg. von Friedrich Bassenge.
Berlin.

- (1985): Werke. Herausgegeben von Martin Bollacher u.a. 10 Bde. Frankfurt
a.M.: Deutscher Klassiker Verlag.

Herrmann, Britta (2009). Automaten und Marionetten. In: Roland Borgards/
Harald Neumeyer (Hg.): Biichner-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung.
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 255-260.

Herrmann, Hans Peter (1970): Naturnachahmung und Einbildungskraft. Zur
Entwicklung der deutschen Poetik von 170 bis 1740. Bad Homburg u.a.:
Gehlen.

Hock, Carl Ferdinand von (1835): Cartesius und seine Gegner. Beitrdge zur
Charakteristik der philosophischen Bestrebungen unserer Zeit. Wien: Beck’sche
Universititsbuchhandlung.

Hoffe, Otfried (2004): Immanuel Kant. 6. Aufl. Mtnchen: Beck.

Hoffmann, Christoph (2006): Unter Beobachtung. Naturforschung in der Zeit der
Sinnesapparate. Gottingen: Wallstein.

Holub, Robert C. (1985): The Paradoxes of Realism: An Examination of the
Kunstgespriich in Buichner’s Lenz. In: DVjs 59, S. 102-124.

Horn, Eva (2010): Der nackte Leib des Volkes. Volkskorper, Gesetz und Leben in
Georg Biichners Danton’s Tod. In: Beate Fricke/Markus Klammer/Stefan Neuner
(Hg.): Bilder und Gemeinschaften. Munchen: Fink, S. 237-271.

Horn, Peter (1982): »Ich meine fiir menschliche Dinge miisse man auch menschliche
Ausdriicke finden«. Die Sprache der Philosophie und die Sprache der Dichtung
bei Georg Biichner. In: Georg Buichner Jahrbuch 2, S. 209-226.

Humboldt, Alexander von (1969): Ansichten der Natur [1807]. Hg. von Adolf
Meyer-Abich. Stuttgart: Reclam.

Humboldt, Wilhelm von (1870): Briefe an eine Freundin [1847/53]. 3. Aufl. Leipzig:
Brockhaus.

Hiiser, Rembert (1993): Hand und Fuf. In: Karl Heinz Bohrer (Hg.): Asthetik und
Rhetorik. Lektiiren zu Paul de Man. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 117-180.

Ingenhoff, Diana (2006): The contribution of G.W. Leibniz’s >cognitio symbolicac
theory to current debates on knowledge and communication management. In:
Semiotica 158, S. 439-456.

Irmscher, Hans Dietrich (1971): Adalbert Stifter. Wirklichkeitserfahrung und gegen-
standliche Darstellung. Minchen: Fink.

377

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Iser, Wolfgang (2002): Mimesis und Performanz. In: Uwe Wirth (Hg.): Performanz.
Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 243-261

Isokrates (1882): Orationes. Hg. von Friedrich Blass. Leipzig: Teubner.

Jéger, Michael (1984): Die Asthetik als Antwort auf das kopernikanische Weltbild.
Die Bezichungen zwischen den Naturwissenschaften und der Asthetik Alexander
Gottlieb Baumgartens und Georg Friedrich Meiers. Hildesheim u.a.: Olms.

Jaeger, Stephan/Willer, Stefan (Hg.; 2000): Das Denken der Sprache und die
Performanz des Literarischen um 1800. Wirzburg: Kénigshausen & Neumann.

Jean, Paul (1995): Vorschule der Asthetik. In: Ders.: Samtliche Werke. Hg. von
Norbert Miller. 6. Aufl. Miinchen/Wien: Hanser, Abt. I, Bd. 5, S. 7-514.

Jeitteles, Ignaz (1839): Asthetisches Lexikon: ein alphabetisches Handbuch zur
Theorie der Philosophie des Schénen und der schénen Kiinste. 2 Bde. 3. Aufl.
Wien: Carl Gerold.

Jens, Walter (1964): Poesie und Medizin. In: Neue Rundschau 75, S. 266-277.

Kaminski, Nicola/Driigh, Heinz J./Beck, Andreas (Hg.): Hermetik. Literarische
Figurationen zwischen Babylon und Cyberspace. Tiibingen: Niemeyer.

Kant, Immanuel (1977a): De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis.
In: Ders.: Schriften zur Metaphysik und Logik 1. Hg. von Wilhelm Weischedel,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-107.

- (1977b): Logik. Ein Handbuch zu den Vorlesungen (1800). In: Ders.: Schriften
zur Metaphysik und Logik 2. Hg. von Wilhelm Weischedel. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 421-586.

- (1977¢): Die Metaphysik der Sitten. In: Ders.: Werkausgabe. Hg. von Wilhelm
Weischedel. Bd. 8. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1977d): Was heifit: sich im Denken orientieren? In: Ders.: Werkausgabe. Hg.
von Wilhelm Weischedel. Bd. 5. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 267-283.

- (1998): Kuitik der reinen Vernunft. Nach der ersten und zweiten Originalausgabe
herausgegeben von Jens Timmermann. Hamburg: Meiner.

- (2003): Untersuchung tiber die Deutlichkeit der Grundsitze der nattirlichen
Theologie und der Moral. Zur Beantwortung der Frage welche die Konigl.
Akademie der Wissenschaften zu Berlin auf das Jahr 1763 aufgegeben hat. In:
Ders.: Vorkritische Schriften bis 1768. Herausgegeben von Wilhelm Weischedel.
Werkausgabe Bd. IL. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 739-773.

- (2006) Kritik der Urteilskraft. Mit Einleitungen und Bibliographie hg. von Heiner
F. Klemme. Hamburg: Meiner.

Kaulbach, F. (1972): Art. »Einfachheit«. In: Historisches Worterbuch der Philosophie.
Hg. von Joachim Ritter. Bd. 2. Darmstadt: WBG, Sp. 384-388.

Keck, Anette (2007): Buchstibliche Anatomien. Vom Lesen und Schreiben des
Menschen - Literaturgeschichten der Moderne. Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann.

Kemmann, H. (1996): Art. »Evidentia. Evidenz«. In: Historisches Worterbuch der
Rhetorik. Hg. von Gerd Ueding. Bd. 3. Tuibingen: Niemeyer, S. 33-47.

Kestenholz, Claudia (1990): Emphase des Stils. Begriffsgeschichtliche Erlduterungen
zu Goethes Aufsatz tber »Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Stil«. In:
Comparatio. Revue Internationale de Littérature comparée 2, S. 36-56.

378

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kimpel, Dieter (1986): Christian Wolff und das aufklérerische Programm der li-
terarischen Bildung. In: Werner Schneiders (Hg.): Christian Wolff. 1679-1754.
Hamburg: Meiner, S. 203-236.

Kinderling, Johann Friedrich August (1795): Uber die Reinigkeit der deutschen
Sprache und die Beforderungsmittel derselben mit einer Musterung der fremden
Worter. Berlin: Maurer.

Kinzel, Ulrich (2000): Ethische Projekte. Literatur und Selbstgestaltung im Kontext
des Regierungsdenken. Humboldt, Goethe, Stifter, Raabe. Frankfurt a.M.:
Klostermann.

Kittler, Friedrich A. (2003): Aufschreibesysteme 1800/1900 [1985]. 4. Aufl.
Minchen: Fink.

Klassen, Rainer (1974): Logik und Rhetorik der frithen deutschen Aufkldrung.
Augsburg: Blasaditsch.

Klein, Wolfgang (1989): Der niichterne Blick. Programmatischer Realismus in
Frankreich nach 1848. Berlin/Weimar: Aufbau.

- (2003): Art. »Realismus/realistisch«. In: Asthetische Grundbegriffe. Ein histori-
sches Worterbuch in sieben Bénden. Bd. 3. Stuttgart: Metzler, S. 149-196.

Kleinschmidt, Erich (2004): Die Entdeckung der Intensitit. Geschichte einer
Denkfigur im 18. Jahrhundert. Gottingen: Wallstein.

Knapp, Gerhard (2000): Georg Buichner. 3. Aufl. Stuttgart/Weimar: Metzler.
Koepke, Wulf (2003): Klarheit und Wahrheit: Herders >Wende« nach 1787. In:
Monatshefte fiir Deutschsprachige Literatur und Kultur 95, H. 2, S. 273-293.
Konersmann, Ralf (1988): Spiegel und Bild. Zur Metaphorik neuzeitlicher

Subjektivitit. Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

- (2008): Worterbuch der philosophischen Metaphern. 2. Aufl. Darmstadt: WBG.

Koppenfels, Martin von (2007): Immune Erzihler. Flaubert und die Affektpolitik
des modernen Romans. Miinchen: Fink.

Korff, Friedrich Wilhelm (1969): Diastole und Systole. Zum Thema Jean Paul und
Adalbert Stifter. Bern: francke.

Koschorke, Albrecht/Ammer, Andreas (1987): Der Text ohne Bedeutung oder die
Erstarrung der Angst. Zu Stifters letzter Erzdhlung Der fromme Spruch. In: DVijs 61,
S. 676-719.

Koschorke, Albrecht (1989): Das buchstabierte Panorama: Zu einer Passage in
Stifters Erzahlung Gramt. In: Vierteljahresschrift des Adalbert Stifter Instituts des
Landes Oberosterreich 38, S. 3-13.

- (1990): Die Geschichte des Horizonts. Grenze und Grenziiberschreitung in litera-
rischen Landschaftsbildern. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (2003): Korperstrome und Schriftverkehr. Mediologie des 18. Jahrhunderts.
2. Aufl. Miinchen: Fink.

- (2008): Erzichung zum Freitod. Adalbert Stifters padagogischer Realismus.
In: Sabine Schneider/Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen.
Dimensionen des Realistischen in der Erzdhlliteratur des 19.Jahrhunderts.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, S. 319-332.

- (2012): Das Gespenst des Realen. Zur epistemologischen Situation in den
Kulturwissenschaften (Typoskript).

379

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kosenina, Alexander (2001): Schénheit im Detail oder im Ganzen? Mikroskop und
Guckkasten als Werkzeuge und Metaphern der Poesie. In: Peter Heflelmann/
Michael Huesmann/Hans-Joachim Jakob (Hg.): »Das Schéne soll sein«. Asthesis
in der deutschen Literatur. Bielefeld: Aisthesis, S. 101-127.

Kotzebue, August von (1799): Der hyperboreeische Esel oder Die heutige Bildung.
Ein drastisches Drama, und philosophisches Lustspiel fir Jiinglinge, in einem
Akt. Leipzig: Kummer.

Krimer, Sibylle (2002): Sprache — Stimme - Schrift. Sieben Gedanken tiber
Performativitat als Medialitdt. In: Uwe Wirth (Hg.): Performanz. Zwischen
Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 323-346.

Krapp, Helmut (1958): Der Dialog bei Georg Biichner. Darmstadt: Gentner.

Krause, Peter (2001): Unbestimmte Rhetorik. Friedrich Schlegel und die Redekunst
um 1800. Tibingen: Niemeyer.

Kremer, Detlef (2003): Romantik. 2. Aufl. Stuttgart/Weimar: Metzler.

Kuhn, Dorothea (1988): Typus und Metamorphose. Marbach a.N.: Deutsche
Schillergesellschaft.

Kuhn, Johannes (1834): Jacobi und die Philosophie seiner Zeit. Ein Versuch, das
wissenschaftliche Fundament der Philosophie historisch zu erértern. Mainz:
Kupferberg.

Kuhnigk, Markus (1987): Das Ende der Liebe zur Weisheit. Zur Philosophiekritik
und Philosophenschelte bei Georg Biichner im Zusammenhang mit der zeitge-
nossischen Hegelrezeption. In: Georg Biichner. Revolutiondr, Dichter, Wissen-
schaftler. 1813-1837 (Ausstellungskatalog). Basel/Frankfurt a.M.: Stroemfeld,
S. 276-281.

Kurz, Gerhard (1991): »Guillotinenromantik«. Zu Biichners Danton’s Tod. In:
Zeitschrift fir deutsche Philologie 110, S. 550-574.

- (1999): Macharten. Uber Rhythmus, Reim, Stil und Vieldeutigkeit. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

- (2002): Hermetismus nach 1945. In: Nicola Kaminski/Heinz J. Driigh/Andreas
Beck (Hg.): Hermetik. Literarische Figurationen zwischen Babylon und
Cyberspace. Tiibingen: Niemeyer, S. 179-197.

Lammert, Eberhard (1985): Geschichten von der Geschichte. Geschichtsschreibung
und Geschichtsdarstellung im Roman. In: Poetica 17, S. 228-254.

Lamy, Bernard (1980): De 'art de parler. Kunst zu reden. Hg. von Ernstpeter Ruhe.
Minchen: Fink.

Landau, Paul (1965): Dantons Tod (1909). In: Wolfgang Martens (Hg.): Georg
Buichner. Darmstadt: WBG, S. 16-31.

Latour, Bruno (2008): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen
Anthropologie. Aus dem Franzésischen von Gustav Rofiler. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Laufhiitte, Hartmut (1996): Der >Nachsommer< als Vorklang der literarischen
Moderne. In: Ders./Karl Moseneder (Hg.): Adalbert Stifter. Dichter und Maler,
Denkmalpfleger und Schulmann. Tiibingen: Niemeyer 1996, S. 486-507.

- (2000): Das sanfte Gesetz und der Abgrund. Zu den Grundlagen der Stifterschen
Dichtung »aus dem Geiste der Naturwissenschaft«. In: Walter Hettche/Johannes

380

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

John/Sibylle von Steinsdorff (Hg.): Stifter-Studien. Ein Festgeschenk fur Wolfgang
Frihwald zum 65. Geburtstag. Tiibingen: Niemeyer, S. 61-74.

Lausberg, Heinrich (1963): Elemente der literarischen Rhetorik. Miinchen Max
Hueber.

- (1990): Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung der
Literaturwissenschaft. 3. Aufl. Stuttgart: Franz Steiner.

Lehnert, Georg (1946/47): Georg Biichners Reifezeugnis. In: Nachrichten der
Gieflener Hochschulgesellschaft 16, S. 79-81.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (1967): Ermahnung an die Deutschen / Von deutscher
Sprachpflege. Darmstadt: WBG.

- (1996): Philosophische Schriften. Hg. und tibersetzt von Hans Heinz Holz. 6 Bde.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1999): Samtliche Schriften und Briefe. Bd. 4/A: Philosophische Schriften 1677-
Juni 1690. Hg. von der Leibniz-Forschungsstelle der Universitit Miinster. Berlin:
Akademie.

Lepenies, Wolf (1978): Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller
Selbstverstandlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts.
Miinchen: Hanser.

Lessing, Gotthold Ephraim (1996a): Laokoon: oder tber die Grenzen der
Malerei und Poesie. In: Ders.: Werke. Hg. von Herbert G. Schépfert, Bd. 6:
Kunsttheoretische und kunsthistorische Schriften. Darmstadt: WBG, S. 7-187.

— (1996b): Briefwechsel tiber das Trauerspiel. In: Ders.: Werke. Hg. von Herbert G
Schopfert, Bd. 4: Dramaturgische Schriften. Darmstadt: WBG, S. 153-227.

Lethen, Helmut (1994): Verhaltenslehren der Kilte. Lebensversuche zwischen den
Kriegen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Liddell, Henry George/Scott, Robert (1958): A Greek-English Lexicon. Oxford:
Clarendon 1843 [Ausg. 1958].

Linck, Dirck (2009): Uber die Méglichkeiten des popkulturellen Vergniigens. In:
Martin Vohler/Ders. (Hg.): Grenzen der Katharsis in den modernen Kiinsten.
Transformationen des aristotelischen Modells seit Bernays, Nietzsche und Freud.
Berlin: de Gruyter, S. 293-322.

Lindner, H. (2007): Art. »Schlichter Stil«. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik.
Hg. von Gert Ueding, Bd. 8. Tubingen: Niemeyer, Sp. 502-509.

Linn, Marie Luise (1974): A. G. Baumgartens Aesthetica und die antike Rhetorik.
In: Helmut Schanze (Hg.): Rhetorik. Beitrage zu ihrer Geschichte in Deutschland
vom 16.-20. Jahrhundert. Frankfurt a.M.: Athendum Fischer Taschenbuchverlag,
S. 105-125.

Locher, Elmar (1998): »Vor Augenstellen« als Enargeia/Energeia und Hypotypose
im Spannungsfeld von Fabula und Historia bei Georg Philipp Harsdorffer. In:
Rolf Tarot (Hg.): Simpliciana. Schriften der Grimmelshausen-Gesellschaft XX.
Bern, Berlin u.a.: Peter Lang, S. 189-209.

Locke, John (1988): Versuch tiber den menschlichen Verstand. 3. Aufl. Hamburg:
Meiner.

Loeb, Louis E. (1992): The Cartesian Circle. In: John Cottingham (Hg.): The
Cambridge Companion to Descartes. Cambridge University Press, S. 200-235.

381

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Lohff, Brigitte (1992): Johannes Miiller und das physiologische Experiment.
In: Michael Hagner/Bettina Wahrig-Schmidt (Hg.): Johannes Miller und die
Philosophie. Berlin: Akademie, S. 105-124.

Lohmann, Dorothea (1989): Stifters Erzahlung Der Hochwald. Eine verglei-
chende Interpretation der Hauptszenen in >Waldwiese« und >Waldruine«. In:
Vierteljahresschrift des Adalbert-Stifter-Instituts des Landes Oberosterreich 38,
S. 15-29.

Lotman, Jurij M. (1993): Die Struktur literarischer Texte. Ubersetzt von Rolf-
Dietrich Keil. 4. Aufl. Minchen: Fink.

Ludwig, Otto (1909): Der poetische Realismus. In: Ders.: Werke in sechs Banden.
Hg. von Adolf Bartles. Bd. 6. Leipzig: Hesse & Becker, S. 156-159.

Ludwig, Otto (1988): Der Schulaufsatz. Seine Geschichte in Deutschland. Berlin/
New York: de Gruyter.

Ludwig, Peter (1998): »Es gibt eine Revolution in der Wissenschaft«. Natur-
wissenschaft und Dichtung bei Georg Biichner. St. Ingbert: Rohrig.

Lukdcs, Georg (1971): Erzahlen oder beschreiben? (1936) In: Ders.: Essays tiber
Realismus. Neuwied, Berlin: Luchterhand, S. 197-242.

Lyon, John B. (1996): The Inevitability of Rhetorical Violence: Georg Biichner’s
»Danton’s Death«. In: Modern Language Studies 26, Bd. 2/3, S. 99-110.

Macho, Thomas (2005): Stifters Dinge. In: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir euro-
péisches Denken 676, H. 8, S. 735-741.

Mann, Thomas (1990): Gesammelte Werke in dreizehn Bénden. Frankfurt a.M.:
S. Fischer.

Marx, Karl (2007): Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. Hg. von Hauke
Brunkhorst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mayer, Hans (1974): Georg Biichner und seine Zeit. 2. Aufl. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Mayer, Mathias (1997): Dialektik der Blindheit und Poetik des Todes. Uber literari-
sche Strategien der Erkenntnis. Freiburg 1. Br.: Rombach.

- (2001): Adalbert Stifter. Stuttgart: Reclam.

Meier, Albert (1996): »Gute Dramen missen drastisch sein«: Zur asthetischen
Rettung von Friedrich Schlegels Alarcos. In: Goethe Yearbook 8, S. 192-209.

Meier, Georg Friedrich (1752): Vernunftlehre. Halle: Justinus Gebauer.

- (1754): Anfangsgriinde aller schonen Wissenschaften (1748-50). Nachdruck der
Ausgabe Halle 1754. Hildesheim/New York: Olms 1976.

Meier-Oeser, Stephan (1997): Die Spur des Zeichens. Berlin/New York: de Gruyter.

Mendelssohn, Moses (1972): Abhandlung tiber die Evidenz in Metaphysischen
Wissenschaften. In: Ders.: Schriften zur Philosophie und Asthetik. Bearbeitet von
Fritz Bamberger und Leo Strauss. Faksimile-Neudruck der Ausgabe Berlin 1931.
Bd. 2. Stuttgart, Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, S. 267-330.

- (1977): A.G. Baumgartens Aestheticorum pars altera (1759). In: Ders.: Gesammelte
Schriften. Hg. von Eva J. Engel. Bd. 4. Stuttgart: Friedrich Frommann, S. 263-
275.

- (2006): Asthetische Schriften. Hg. von Anne Pollok. Hamburg: Meiner.

Menke, Bettine (1998): Rahmen und Desintegrationen. Die Ordnung der
Sichtbarkeit, der Bilder und der Geschlechter. Zu Stifters »Der Condor«. In:

382

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weimarer Beitrdge 44, H. 1, S. 325-363.

Menke, Christoph (2005): Die Gegenwart der Tragédie. Versuch tiber Urteil und
Spiel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Menninghaus, Winfried (1987): Unendliche Verdoppelung. Die frihromantische
Grundlegung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

- (1994): »Darstellung«. Friedrich Gottlieb Klopstocks Eréffnung eines neu-
en Paradigmas. In: Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Was heifit »Darstellen«?
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 205-226.

- (2002): Ekel. Theorie und Geschichte einer starken Empfindung. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

- (2009): »Ein Gefiihl der Beférderung des Lebens«. Kants Reformulierung des
Topos »lebhafter Darstellung«. In: Armen Avanessian/Winfried Menninghaus/
Jan Volker (Hg.): Vita Aesthetica. Szenarien dsthetischer Lebendigkeit. Berlin:
diaphanes, S. 77-94.

Mersch, Dieter (2002): Was sich zeigt. Materialitit, Prasenz, Ereignis. Miinchen:
Fink.

Mette, Alexander (1963): Medizin und Morphologie in Biichners Schaffen. In: Sinn
und Form 15, S. 747-755.

Metzger, Rainer (2004): Buchstéblichkeit. Bild und Kunst in der Moderne. Koln:
Konig.

Meuthen, Erich (1994): Selbstiberredung: Rhetorik und Romanim 18. Jahrhundert.
Freiburg 1. Br.

Meyer, Thomas Michael (1982): »Wegen mir kénnt Thr ganz ruhig sein ...«: Die
Argumentationslist in Georg Biichners Briefen an die Eltern. In: Georg Biichner
Jahrbuch 2, S. 249-280.

Meyer’s Konversationslexikon (1885/92). 4. Aufl. Leipzig/Wien: Verlag des bibl.
Instituts.

Meyfart, Johann Matthdus (1634): Teutsche Rhetorica oder Redekunst. Hg. von
Erich Trunz. Tiibingen: Niemeyer 1977.

Michel, Alain (1960): Rhétorique et philosophie chez Cicéron. Essai sur les fon-
dements philosophiques de l'art de persuader. Paris: Presses universitaires de
France.

Mogharrebi, Rehanne (1989): Zur Figur des Gregor in Stifters Erzdhlung Der
Hochwald. In: Vierteljahersschrift des Adalbert-Stifter-Instituts des Landes Ober-
osterreich 38, S. 3-13.

Moller, Uwe (1983): Rhetorische Uberlieferung und Dichtungstheorie im frithen
18. Jahrhundert. Studien zu Gottsched, Breitinger und G. Fr. Meier. Miinchen:
Fink.

Mora, Terézia (2006): Uber die Drastik. In: Bella Triste 16, S. 68-74.

Moritz, Karl Philipp (1962): Schriften zur Asthetik und Poetik. Hg. von Hans
Joachim Schrimpf. Tiibingen: Niemeyer.

Milder-Bach, Inka (1998): Im Zeichen Pygmalions. Das Modell der Statue und die
Entdeckung der »Darstellung« im 18. Jahrhundert. Miinchen: Fink.

- (2005): Das Grau(en) der Prosa oder: Hoffmanns Aufkldrungen. Zur Chromatik
des Sandmann. In: Gerhard Neumann (Hg.): >Hoffmanneske Geschichte«. Zu

383

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einer Literaturwissenschaft als Kulturwissenschaft. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, S. 199-221.

- (2009): »Verjahrung ist [...] etwas Prosaisches«. Effi Briest und das Gespenst der
Geschichte. In: DVjs 83, S. 619-642.

Miiller, Gottfried Polycarp (1717): Idea eloquentiae nov-antiquae. Leibzig: Stock.

- (1722): Abrif} einer griindlichen Oratorie: zum Academischen Gebrauch entworf-
fen und mit Anmerckungen versehen. Leipzig: Stock.

Miiller, Harro (1994): Theater als Geschichte — Geschichte als Theater. In: Ders.:
Giftpfeile. Zu Theorie und Literatur der Moderne. Bielefeld: Aisthesis, S. 169-
183.

Miller, Johannes (1826): Zur vergleichende Physiologie des Gesichtssinnes.
Leipzig: Knobloch.

Miller, Lothar (1987): Die kranke Seele und das Licht der Erkenntnis. Frankfurt
a.M.: Athendum.

Miiller-Nielaba, Daniel (1994): Das Loch im Fiirstenmantel. Uberlegungen zu ei-
ner Rhetorik des Bildbruchs im Hessischen Landboten. In: Colloquia Germanica 27,
S. 123-140.

- (2001): Die Nerven lesen. Zur Leit-Funktion von Georg Biichners Schreiben.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann.

Miiller-Seidel, Walter (1968): Natur und Naturwissenschaft im Werk Georg
Biichners. In: Festschrift fir Klaus Ziegler. Hg. von Eckehard Catholy und
Winfried Hellmann. Tiibingen: Niemeyer, S. 205-232.

Miiller-Sievers, Helmut (1999): Uber die Nervenstringe. Hirnanatomie und
Rhetorik bei Georg Biichner. In: Michael Hagner (Hg.): Ecce Cortex. Beitrage
zur Geschichte des modernen Gehirns. Gottingen: Wallstein, S. 26-49.

- (2003): Desorientierung. Anatomie und Dichtung bei Georg Biichner. Gottingen:
Wallstein.

Mundt, Theodor (1837): Die Kunst der deutschen Prosa. Asthetisch, literarge-
schichtlich, gesellschaftlich. Faksimiledruck nach der 1. Auflage von 1837. Mit
einem Nachwort von Hans Diivel. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1969.

Nagel, Thomas (1992): Der Blick von Nirgendwo. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Nancy, Jean-Luc (2000): Corpus. Aus dem Franzésischen von Nils Hodyas und
Timo Obergoker. Berlin: diaphanes.

- (2008): Noli me tangere. Aus dem Franzosischen von Christoph Dittrich. Berlin:
diaphanes.

- (2010): Ausdehnung der Seele. Texte zu Korper, Kunst und Tanz. Ubersetzt von
Miriam Fischer. Berlin: diaphanes.

Naumann, Dietrich (1998): Semantisches Rauschen. Wiederholungen in Adalbert
Stifters Roman >Witiko«. In: Carola Hilmes u.a. (Hg.): Dasselbe noch einmal: Die
Asthetik der Wiederholung. Opladen: VS, S. 82-108.

Neumann, Gerhard (2004): Das Schreibprojekt des asthetischen Historismus.
Autobiographie, Restauration und Heilsgeschichte in Adalbert Stifters
Erzahlwerk. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 123, S. 89-118 (Sonderheft
zum Band 123).

- (2006): Zitierte Authentizitit in Stifters Nachsommer und Fontanes Effi Briest.
Hegel - Bergson — Barthes. In: Eva Horn/Bettine Menke/Christoph Menke

384

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

(Hg.): Literatur als Philosophie — Philosophie als Literatur. Miinchen: Fink,
S. 105-126.

Niazi, Nadeem M. (2001): Rhetorical Inventio and Revolutionary Predication in
Dantons Tod. In: Monatshefte 93, H. 1, S. 36-52.

Niehaus, Michael/Schmidt-Hannisa, Hans Walter (Hg.; 2005): Das Protokoll.
Kulturelle Funktionen einer Textsorte. Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang.

Niehoff, Rainer (1991): Die Herrschaft des Textes. Zitattechnik als Sprachkritik
in Georg Biichners Drama Danton’s Tod unter Beriicksichtigung der Leten Tage der
Menschheit. Tubingen: Niemeyer.

Nichues-Probsting, Heinrich (1981): Rhetorische und idealistische Kategorien
der Asthetik. In: Willi Oelmiiller (Hg.): Asthetische Erfahrung. Paderborn u.a.:
Schoningh, S. 94-110.

Nivelle, Armand (1971): Kunst- und Dichtungstheorien zwischen Aufklirung und
Klassik. Zweite, durchgesechene und erginzte Auflage, Berlin/New York: de
Gruyter.

Norden, Eduard (1958): Die antike Kunstprosa. Darmstadt: WBG.

Nowitzki, Hans-Peter (1998): »Halt, ist der Schluf logisch?« Zu Biichners anamor-
photischer Poesickonzeption. In: Euphorion 92, S. 309-330.

Oesterle, Giinter (1983): Das Komischwerden der Philosophie in der Poesie.
Literatur-, philosophie- und gesellschaftsgeschichtliche Konsequenzen der >voie
physiologique« in Georg Biichners Woyzeck. In: Georg Biichner Jahrbuch 3,
S.200-239.

- (2009): Klassizismus, Romantik und Vormarz. In: Borgards, Roland/Neumeyer,
Harald (Hg.): Biichner-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar:
Metzler, S. 299-305.

Osawa, Seiji (1999): Georg Biichners Philosophickritik. Eine Untersuchung auf
Grundlage seiner Descartes- und Spinoza-Exzerpte. Marburg: Tectum.

Osdrowski, Beatrice (2004): Die Briider Schlegel und die romantische Dramatik.
Diss. Jena.

Parker, Patricia (1998): Metapher und Katachrese. In: Anselm Haverkamp (Hg.):
Die paradoxe Metapher. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 312-331.

Peirce, Charles Sanders (1968): Uber die Klarheit unserer Gedanken. Einleitung,
[“Jbersetzung, Kommentar von Klaus Oehler. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Perler, Dominik (1996): Repriasentation bei Descartes. Frankfurt a.M.: Kloster-
mann.

Peters, Sibylle/Schifer, Martin Jorg (2006) (Hg.): »Intellektuelle Anschauung«. Figu-
rationen von Evidenz zwischen Kunst und Wissen. Bielefeld: transcript.

Pethes, Nicolas (2006): »Das war schon einmal da! Wie langweilig!« Die Melancholie
des Zitierens in Georg Biichners dokumentarischer Poetik. In: Zeitschrift fiir
deutsche Philologie 125, S. 518-535.

- (2009): Wissenschaftliches und literarisches Experiment. In: Roland Borgards/
Harald Neumeyer (Hg.): Buchner-Handbuch. Leben - Werk - Wirkung.
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 261-266.

- (2009a): Dokumentation und Fiktion. In: Roland Borgards/Harald Neumeyer
(Hg.): Buchner-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler,
S. 283-287.

385

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Pfotenhauer, Helmut (1990): »Einfach ... wie ein Halme«. Stifters komplizierte kleine
Selbstbiographie. In: DVjs 64, S. 134-148.

—/Riedel, Wolfgang/Schneider, Sabine (Hg.; 2005): Poetik der Evidenz. Die
Herausforderung der Bilder in der Literatur um 1900. Wiirzburg: Kénigshausen
& Neumann.

Piechotta, Hans Joachim (1981): Aleatorische Ordnung. Untersuchungen zu extre-
men literarischen Positionen in den Erzihlungen und dem Roman »Witiko« von
Adalbert Stifter. Gieflen: Schmitz.

- (1983): Ordnung als mythologisches Zitat. Adalbert Stifter und der Mythos. In:
Karl Heinz Bohrer (Hg.): Mythos und Moderne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 83-110.

Pimpinella, Pietro (2001): Cognitio intuitiva bet Wolff und Baumgarten. In: Michael
Oberhausen (Hg.): Vernunftkritik und Aufkldrung. Studien zur Philosophie
Kants und seines Jahrhunderts. Stuttgart: frommann-holzboog, S. 265-294.

Platon: Phaidros. In: Ders.: Werke in acht Banden. Bearbeitet von Dietrich Kurz.
Griechischer Text von Léon Robin, Auguste Dies und Joseph Souilhé. Deutsche
Ubersetzung von Freidrich Schleiermacher und Dietrich Kurz. Darmstadt:
WBG, Bd. 5, S. 1-193.

Plumpe, Gerhard (1990): Der tote Blick. Zum Diskurs der Photographie in der Zeit
des Realismus. Miinchen: Fink.

- (1997): Theorie des buirgerlichen Realismus. Eine Textsammlung. Stuttgart:
Reclam.

Poe, Edgar Allan (1894/95): Works. Hg. von Edmund Clarence Stedman und
George Edward Woodberry. Chicago: Stone and Kimball.

Pornschlegel, Clemens (1997): Das Drama des Souffleurs. Zur Dekonstitution des
Volks in den Texten Georg Biichners. In: Gerhard Neumann (Hg.): Poststruk-
turalismus. Herausforderung an die Literaturwissenschaft. Stuttgart/Weimar:
Metzler, S. 557-574.

Poser, Hans (1979): Signum, notio und idea. Elemente der Leibnizschen
Zeichentheorie. In: Zeitschrift fiir Semiotik 1, S. 309-324.

- (1995): Das Genie als Beobachter. Zur Preisfrage der Holldndischen Akademie
von 1768 tiber die Kunst der Beobachtung. In: Paragrana 4, H. 1, S. 86-103.

- (1997): Zeichentheorie und natiirliche Sprache bei Leibniz. In: Peter Koch/Sibylle
Krimer (Hg.): Schrift, Medien, Kognition. Uber die Exterioritit des Geistes.
Tibingen: Stauffenburg, S. 127-147.

Preisedanz, Wolfgang (1966): Die Erzahlfunktion der Naturdarstellung bei Stifter.
In: Wirkendes Wort 16, S. 407-418.

Profi, Wolfgang (1977): Naturgeschichtliches Gesetz und gesellschaftliche Anomie:
Georg Buichner, Johann Lucas Schénlein und Auguste Comte. In: Alberto Martino
(Hg.): Literatur in der sozialen Bewegung. Aufsitze und Forschungsberichte zum
19. Jahrhundert. Tibingen: Niemeyer, S. 228-259.

- (1982): Spinoza, Herder, Biichner: Uber »Gesetz« und »Erscheinung«. In: Georg
Biichner Jahrbuch 2, S. 62-98.

Pseudo-Demetrios (1969): Demetrius on style. The Greek Text of Demetrius De
Elocutione. Hg. von W. Rhys Roberts. Hildesheim: Olms.

386

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Pseudo-Longin (1988): Vom Erhabenen. Griechisch-Deutsch. Hg. von Otto
Schonberger. Stuttgart: Reclam.

Quintilianus, Marcus Fabius (2006): Institutionis Oratoriac / Ausbildung des
Redners. Herausgegeben und tibersetzt von Helmut Rahn. Darmstadt: WBG.
Rauh, Horst Dieter (2006): Der verschleierte Abgrund. Mensch und Natur
bei Stifter. In: Karl Allgeier/Josef Schreier (Hg.): Begegnungen mit Adalbert
Stifter. Aachener Akademietagung zum 200. Geburtstag. Aachen: einhard,

S. 93-115.

Reddick, John (1985): Mystification, Perspectivism and Symbolim in Der Hochwald.
In: Johann Lachinger/Alexander Stillmark/Martin Swales (Hg.): Adalbert Stfter
heute. Londoner Symposium 1983. Linz: Adalbert-Stifter-Institut d. Landes
Oberosterreich, S. 44-74.

Rehm, Walther (1951): Gotterstille und Gottertrauer. Aufsitze zur deutsch-antiken
Begegnung. Miinchen: Lehnen.

- (1951a): Nachsommer. Zur Deutung von Stifters Dichtung. Miinchen: Lehnen.

Reichmann, Oskar (1992): Deutlichkeit in der Sprachtheorie des 17. und
18. Jahrhunderts. In: Harald Burger/Alois M. Haas/Peter von Matt (Hg.):
Verborum Amor. Studien zur Geschichte und Kunst der deutschen Sprache.
Berlin/New York: de Gruyter, S. 448-480.

- (1995): Die Konzepte von Deutlichkeit und Eindeutigkeit in der rationalistischen
Sprachtheorie des 18. Jahrhunderts. In: Andreas Gardt (Hg.): Sprachgeschichte
des Neuhochdeutschen. Gegenstande, Methoden, Theorien. Tubingen: Nie-
meyer, S. 169-197.

Resewitz, F.G. (1765): [Rezension]. In: Allgemeine deutsche Bibliothek 1, S. 137-
160.

Rey, WH. (1953): Das kosmische Erschrecken in Stifters Frithwerk. In: Die
Sammlung 8, S. 6-13.

Rhetorica ad Herennium (1994). Lateinisch-deutsch. Hg. und tbersetzt von
Theodor Nifllein. Diisseldorf/Ziirich: Artemis & Winkler.

Ricoeur, Paul (1986): Die lebendige Metapher. Mit einem Vorwort zur deutschen
Ausgabe. Aus dem Franzosischen von Rainer Rochlitz. 3. Aufl. Miinchen: Fink.

Ricken, Ulrich (1985): Probleme des Zeichens und der Kommunikation in der
Wissenschafts- und Ideologiegeschichte der Aufkldrung. Berlin: Akademie.

Rincon, Carlos (2002): Naiv/Naivitit. In: Asthetische Grundbegriffe. Hg. von
Karlheinz Barck. Stuttgart/Weimar: Metzler, Bd. 4, S. 347-376.

Ritzer, Monika (2002): Von Suppenwiirfeln, Induktionsstrom, und Aquivalenz der
Krifte. Zur Bedeutung kulturhistorischer Kontextanalyse am Beispiel Stifters. In:
KulturPoetik 2, H. 1, S. 44-67.

- (2007): Die Ordnung der Wirklichkeit. Zur Bedeutung der Naturwissenschaft fiir
Stifters Realitatsbegriff. In: Alfred Doppler u.a. (Hg.): Stifter und Stifterforschung
im 21. Jahrhundert. Tiibingen: Niemeyer, S. 137-159.

Rocken, Per (2009): Philosophische Schriften. In: Roland Borgards/Harald
Neumeyer (Hg.): Buchner-Handbuch. Leben - Werk — Wirkung. Stuttgart/
Weimar: Metzler, S. 130-137.

Roeder, Werner (1927): Beitrdge zur Lehre vom Zeichen in der deutschen
Philosophie des 18. Jahrhunderts. [Diss.] Berlin.

387

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Rosenkranz, Karl (1996): Asthetik des Hafilichen (1853). 2. Aufl. Leipzig/Stuttgart.

Roth, Udo/Stiening, Gideon (2000): Gibt es eine Revolution in der Wissenschaft?
In: Scientia Poetica 4, S. 192-215.

Roth, Udo (2004): Georg Biichners naturwissenschaftliche Schriften. Ein Beitrag
zur Geschichte der Wissenschaften vom Lebendigen in der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts. Tiibingen: Niemeyer.

Rousseau, JeanJacques (2010): Abhandlung tiber den Ursprung und die Grund-
lagen der Ungleichheit unter den Menschen. Hg. von Philipp Rippel. Stuttgart:
Reclam.

Riisen, Jorn (1982): Vier Typen historischen Erzihlens. In: Reinhard Koselleck u.a.
(Hg.): Formen der Geschichtsschreibung. Miinchen: dtv, S. 514-605.

- (1993): Konfigurationen des Historismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rutherford, Donald (1995): Philosophy and language in Leibniz. In: Nicholas
Jolley (Hg.): The Cambridge Companion to Leibniz. Cambridge: UP, S. 224-
269.

Scaliger, Iulius Caesar (1995): Poetices libri septem / Sieben Biicher tiber die
Dichtkunst (1561). Hg. von Luc Deitz und Gregor Vogt-Spira. Stuttgart, Bad
Cannstatt: Frommann.

Schafiner, Wolfgang/Weigel, Sigrid/Macho, Thomas (Hg.; 2003): »Der liebe Gott
steckt im Detail«. Mikrostrukturen des Wissens. Miinchen: Fink.

Schaub, Gerhard (1975): Georg Buichner und die Schulrhetorik. Untersuchungen
und Quellen zu seinen Schiilerarbeiten. Frankfurt a.M.: Lang.

- (1982): Georg Biichner: Poeta rhetor. Eine Forschungsperspektive. In: Georg
Biichner Jahrbuch 2, S. 170-195.

Scheer, Brigitte (1997): Einfithrung in die philosophische Asthetik. Darmstadt:
Primus.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph (2005): Bruno oder tiber das géttliche und na-
tirliche Prinzip der Dinge. Ein Gesprach. Herausgegeben von Manfred Durner.
Hamburg: Meiner.

Scherer, Stefan (2003): Witzige Spielgemélde Tieck und das Drama der Romantik.
Berlin/New York: de Gruyter.

Schiewer, Gesine Lenore (1996): Cognitio symbolica. Lamberts semiotische
Wissenschaft und ihre Diskussion bei Herder, Jean-Paul und Novalis. Tiibingen:
Niemeyer.

Schiffermiller, Isolde (1996): Buchstablichkeit und Bildlichkeit bei Adalbert Stifter.
Bozen: Edition Sturzfliige.

Schiller, Friedrich (1992): Theoretische Schriften. Hg. von Rolf-Peter Janz. In: Ders.:
Werke und Briefe in zwolf Banden. Hg. von Otto Dann u.a. Bd. 8. Frankfurt
a.M.: Deutscher Klassiker Verlag.

- (2005): Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe. Hg. von Emil Staiger.
Revidierte Neuausgabe von Hans-Georg Dewitz. Frankfurt a.M.: Insel.

Schings, Hans-Jurgen (1980): Der mitleidigste Mensch ist der beste Mensch. Poetik
des Mitleids von Lessing bis Biichner. Miinchen: Beck.

- (Hg.; 1994): Der ganze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jahrhundert.
Stuttgart/Weimar: Metzler.

388

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schirren, T. (1994): Art. »Emphase«. In: Historisches Worterbuch der Rhetorik.
Hg. von Gert Ueding. Tubingen: Niemeyer, Bd. 2, Sp. 1121-1123.

Schlegel, Friedrich: Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe. 35 Bde. Hg. von Ernst
Behler, Jean-Jacques Anstett, Hans Fichner u.a. Paderborn u.a.: Schéningh
1958ff. [zit. als KFSA].

- (1980): Literarische Notizen 1797-1801. Literary Notebooks. Hg. von Hans
Eichner. Frankfurt a.M., Berlin: Ullstein.

Schmidt, Jochen (1985): Die Geschichte des Genie-Gedankens in der deutschen
Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945. Darmstadt: WBG.

Schmidt, Julian (1855): Geschichte der deutschen Literatur im neunzehnten
Jahrhundert. Leipzig: Herbig.

Schmidt, Horst-Michael (1982): Sinnlichkeit und Verstand. Zur philosophischen
und poetologischen Begriindung von Erfahrung und Urteil in der deutschen
Aufkldarung (Leibniz, Wolff, Gottsched, Bodmer und Breitinger, Baumgarten).
Miinchen: Fink.

Schmitt, Carl (1996): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der
Souveranitit [1922]. 7. Aufl. Berlin: Duncker & Humblot.

Schmitz, Herrmann (2008): Goethes Altersdenken im problemgeschichtlichen
Zusammenhang. Bonn: Bouvier (Reprint der Erstausgabe 1959).

Schmitz, Rainer (1992): Die &sthetische Prugeley. Streitschriften der antiromanti-
schen Bewegung. Gottingen: Wallstein.

Schneider, Helmut J. (2006): Tragédie und Guillotine. »Danton’s Tod«: Biichners
Schnitt durch den klassischen Biihnenkérper. In: Volker C. Dérr/Ders. (Hg.):
Die deutsche Tragodie. Neue Lektiire einer Gattung im européischen Kontext.
Bielefeld: Aisthesis, S. 127-156.

—/Simon, Ralf/Wirtz Thomas (Hg.; 2001): Bildersturm und Bilderflut um 1800.
Zur schwierigen Anschaulichkeit der Moderne. Bielefeld: Aisthesis.

Schneider, Sabine (2007): Die stumme Sprache der Dinge. Eine andere Moderne
in der Erzéhlliteratur des 19. Jahrhunderts. In: Christian Kiening (Hg.): Mediale
Gegenwirtigkeit. Zurich: Chronos, S. 265-281.

- (2008): Vergessene Dinge. Plunder und Tiédel in der Erzéhlliteratur des Realis-
mus. In: Dies./Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen. Dimen-
sionen des Realistischen in der Erzihlliteratur des 19. Jahrhunderts. Wiirzburg:
Kénigshausen & Neumann, S. 157-174.

- (2009): Kulturerosionen. Stifters prekire geologische Ubertragungen. In: Michael
Gamper/Karl Wagner (Hg.): Figuren der Ubertragung. Adalbert Stifter und das
Wissen seiner Zeit. Ziirich: Chronos, S. 249-269.

- (2010): Adalbert Stifter, die Literatur des 20. Jahrhunderts und die methodi-
schen Paradigmenwechsel der Literaturwissenschaft. In: Boris Previsic (Hg.): Die
Literatur der Literaturtheorie. Bern u.a.: Peter Lang, S. 187-199.

Schneiders, Werner (Hg.; 1983): Christian Wolff 1679-1754. Interpretationen
zu semer Philosophie und deren Wirkung, mit einer Bibliographie der Wolff-
Literatur. Hamburg: Meiner.

— (1986): Deus est philosophus absolute summus. Uber Christian Wolffs Philosophie
und Philosophiebegriff. In: Ders.: Christian Wolff 1679-1754. Interpretationen
zu seiner Philosophie und deren Wirkung. 2. Aufl. Hamburg: Meiner, S. 9-30.

389

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Schnyder, Peter (2009): Schrift — Bild — Sammlung - Karte. Medien geologischen
Wissens in Stifters Nachsommer. In: Michael Gamper/Karl Wagner (Hg.): Figuren
der ﬁbertragung. Adalbert Stifter und das Wissen seiner Zeit. Ziirich: Chronos,
S. 235-248.

Scholl, Rosemary (1976): Die Rhetorik der Vernunft. Gottsched und die Rhetorik im
frithen 18. Jahrhundert. In: Akten des 6. Internationalen Germanistenkongresses
Cambridge 1975. Bd. 3. Bern, Frankfurt a.M., Miinchen, S. 217-221.

SchoBler, Franziska (2008): Rahmen, Hullen, Kleider und das Phantasma der
Durchsichtigkeit. Verschwindende Medien in Stifters Nachsommer. In: Tina-
Karen Pusse (Hg.): Rhetoriken des Verschwindens. Wiirzburg: Kénigshausen &
Neumann, S. 105-119.

Schottelius, Justus Georg (1663): Ausfithrliche Arbeit Von der Teutschen
HaubtSprache. Hg. von Wolfgang Hecht. Tiibingen: Niemeyer 1995.

Schottker, Detlev (1999): Reduktion und Innovation. Die Forderung nach
Einfachheit in édsthetischen Debatten zwischen 1750 und 1995. In: Gerhart von
Graevenitz (Hg.): Konzepte der Moderne. Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 331-
349.

Schuller, Marianne/Schmidt, Gunnar (2003): Von Tropfen und Spiegeln.
Medienlogik und Wissen im 17. und frithen 18.Jahrhundert. In: Dies.:
Mikrologien. Literarische und philosophische Figuren des Kleinen. Bielefeld:
transcript, S. 33-57.

Schuller, Marianne (1978): Das Gewitter findet nicht statt oder die Abdankung
der Kunst. Zu Adalbert Stifters Roman Der Nachsommer. In: Poetica 10, S. 25—
52.

Schulz, Gerhild (2003): Rhetorik im Zeichen sprachlicher Transparenz. Racine -
Lessing. Thelem bei w.e.b.

Schumacher, Eckhard (2000): Die Ironie der Unverstidndlichkeit. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

- (2002): Performativitit und Performance. In: Uwe Wirth (Hg.): Performanz.
Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwissenschaften. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 383-402.

Schiitte, Uwe (2006): Die Poetik des Extremen. Ausschreitungen einer Sprache des
Radikalen. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Schiittpelz, Erhard (1996): Figuren der Rede. Zur Theorie der rhetorischen Figur.
Berlin: Erich Schmidt.

Schwann, Jiirgen (1997): Georg Biichners implizite Asthetik. Tibingen: Narr.

Sebald, W.G. (1985): Die Beschreibung des Ungliicks. Zur 0sterreichischen
Literatur von Stifter bis Handke. Salzburg/Wien: Residenz.

Seeba, Hinrich G. (1976): Die Kinder des Pygmalion. Die Bildlichkeit des Kunst-
begriffs bei Heine. Beobachtungen zur Tendenzwende der Asthetik. In: DVjs 50,
S. 158-202.

Selge, Martin (1976): Adalbert Stifter. Poesie aus dem Geist der Naturwissenschatft.
Stuttgart u.a.: Kohlhammer.

- (1990): Kaltbliitig. Jacques-Louis David aus der Sicht von Biichners Danton. In:
Burghard Dedner/Giinter Oesterle (Hg.): Zweites Internationales Georg Biichner
Symposium 1987. Frankfurt a.M.: Hain, S. 245-264.

390

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Shapin, Steven (1984): Pump and Circonstance: Robert Boyle’s Literary Technology.
In: Social studies of science 14, S. 481-520.

Simonis, Linda (1998): Genetisches Prinzip. Zur Struktur der Kulturgeschichte bei
Jacob Burckhardt, Georg Lukdcs, Ernst Robert Curtius und Walter Benjamin.
Tiibingen: Niemeyer.

Smith, Gary/Krof3, Matthias (Hg.): Die ungewisse Evidenz. Fiir eine Kulturgeschichte
des Beweises. Berlin: Akademie.

Soeffner, Hans Georg/Raab, Jiirgen (2010): Art. »Stil«. In: Asthetische Grundbegriffe.
Hg. von Karlheinz Barck u.a. Stuttgart/Weimar, Bd. 5, S. 641-702.

Solbach, Andreas (1994): Evidentia und Erzéhltheorie: die Rhetorik anschaulichen
Erzihlens in der Frthmoderne und ihre antiken Quellen. Minchen: Fink.

Sonderegger, Ruth (2000): Fiir eine Asthetik des Spiels. Hermeneutik,
Dekonstruktion und der Eigensinn der Kunst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sontag, Susan (2003a): Gegen Interpretation (1964). In: Dies.: Kunst und
Antikunst. 24 literarische Essays. Deutsch von Mark W. Rien. 7. Aufl. Frankfurt
a.M.: S. Fischer, S. 11-22.

- (2003b): Uber den Stil (1965): In: Dies.: Kunst und Antikunst. 24 literarische
Essays. Deutsch von Mark W. Rien. 7. Aufl. Frankfurt a.M.: S. Fischer, S. 23-47.

Spinoza, Benedictus de (2002): Die Ethik. Lateinisch und Deutsch. Revidierte
Ubersetzung von Jakob Stern. Stuttgart: Reclam.

Stanford, William Bedell (1939): Ambiguity in Greek Literature. Oxford: Blackwell.

Starobinski, Jean (2003): Rousseau. Eine Welt von Widerstinden. Aus dem
Franzosischen von Ulrich Raulff. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Stanitzek, Georg (1989): Blodigkeit. Beschreibungen des Individuums im
18. Jahrhundert. Tibingen: Niemeyer.

Steidle, Wolf (1952): Redekunst und Bildung bei Isokrates. In: Hermes 80, S. 257-
296.

Steinmann, Holder/Witthaus, Jan-Henrik (2003): Genauigkeit und Vorstellung.
Mikroskopie, Rhetorik und Imagination im 17. und frithen 18. Jahrhundert. In:
Scientia Poetica 7, S. 40-82.

Stern, Joseph Peter (1968): Adalbert Stifters ontologischer Stil. In: Lothar Stiem
(Hg.): Adalbert Stifter. Studien und Interpretationen. Gedenkschrift zum 100.
Todestage. Heidelberg: Stichm, S. 103-120.

Stieler, Kaspar (1691): Der Teutschen Sprache Stammbaum und Fortwachs oder
Teutscher Sprachschatz. Hg. von Gerhard Ising. Hildesheim: Olms 1968.

Stiening, Gideon (1999): Schonheit und Okonomie-Prinzip. Zum Verhiltnis von
Naturwissenschaft und Philosophiegeschichte bei Georg Biichner. In: Scientia
Poetica 3, S. 95-121.

- (2004): »Der Spinozismus ist der Enthusiasmus der Mathematik«. Anmerkungen
zu Georg Buichners Spinoza-Rezeption. In: Georg Biichner Jahrbuch 10 (2000-
2004), S. 207-239.

- (2005): »Ich werfe mich mit aller Gewalt in die Philosophie«. Die Entstehung der
Philosophiegeschichtschreibung im 19. Jahrhundert als akademische Disziplin
und die Rolle der Schulbildung am Beispiel Georg Biichners. In: Lutz Danneberg
u.a. (Hg.): Stil, Schule, Disziplin. Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang, S. 215-237.

391

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stifter, Adalbert: Sédmmtliche Werke. 25 Bde. Hg. von August Sauer u.a., Prag
19044f, Reichenberg 1927 fI. [zit. als PRA].

- (1987): Die Mappe meines Urgroflvaters. Faksimileausgabe der Dritten Fassung.
Hg. von Karl-Heinz Hahn und Alois Hofmann. Wiesbaden: Reichert.

— Werke und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe. Hg. von Alfred Doppler
und Wolfgang Frithwald, seit 2001 von Alfred Doppler und Hartmut Laufhtitte.
Stuttgart, Berlin, Kéln, Mainz: Kohlhammer 19781F. [zit. als HKG].

Stockinger, Claudia (2000): Das dramatische Werk Friedrich de la Motte Fouqués.
Ein Beitrag zur Geschichte des romantischen Dramas. Tubingen: Niemeyer.

Sulzer, Johann Georg (1773): Anmerkungen tber den gegenseitigen Einflull der
Vernunft in die Sprache und der Sprache in die Vernunft. In: Ders.: Philosophische
Schriften. Leipzig: bei Weidmanns Erben und Reich, S. 166-198.

- (1970): Allgemeine Theorie der schénen Kiinste (1771-1774). Nachdruck der 2.
vermehrten Auflage Leipzig 1792. Hildesheim/New York: Olms.

Swales, Martin (1987): Litanei und Leerstelle. Zur Modernitidt Adalbert Stifters.
In: Vierteljahresschrift Adalbert Stifter-Institut des Landes Oberosterreich 36,
S. 71-82.

Szondi, Peter (1975): Emfithrung in die literarische Hermeneutik. Herausgegeben
von Jean Bollack und Helen Stierlin. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- (1978): Holderlin-Studien. In: Ders.: Schriften. Bd. 1. Hg. von Jean Bollack.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 263-412.

- (1978a): Das Naive ist das Sentimentalische. Zur Begriffsdialektik in Schillers
Abhandlung. In: Ders.: Schriften. Bd. 2. Hg. von Jean Bollack. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 59-105.

Tennemann, Wilhelm Gottlieb (1817): Geschichte der Philosophie. Bd. 10. Leipzig:
Ambrosius Barth.

Teraoka, Takanori (2006): Spuren der Gotterdemokratie. Georg Buchners
Revolutionsdrama Danton’s Tod im Umfeld von Heines Sensualismus. Bielefeld:
aisthesis.

Thoreau, Henry David (1854): Walden: or, Life in the Woods. Boston: Tichnor
and Fields.

Thiring, Hubert (2009): Leben. In: Roland Borgards/Harald Neumeyer (Hg.):
Biichner-Handbuch. Leben - Werk — Wirkung. Stuttgart/Weimar: Metzler,
S. 209-217.

Tschirnhaus, Ehrenfried Walter von (1964): Medicina Mentis et Corporis (1687).
Mit einem Vorwort von Wilhelm Risse. Hildesheim: Olms.

Ueding, Gert/Steinbrink, Bernd (1986): Grundriff der Rhetorik. Geschichte,
"Technik, Methode. Stuttgart: Metzler.

Ueding, Gert (2000): Moderne Rhetorik. Von der Aufklarung bis zur Gegenwart.
Miinchen: Beck.

Ullrich, Wolfgang (1989): Grundrisse einer philosophischen Begriffsgeschichte von
Ambiguitit. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte 32, S. 121-169.

Ungeheuer, Gerold (1986): Sprache und symbolische Erkenntnis bei Wolff. In: Werner
Schneiders (Hg.): Christian Wollf. 1679-1754. Hamburg: Meiner, S. 89-112.

- (1990): Symbolische Erkenntnis und Kommunikation. Aachen: Alano.

Usener, Hermann (1966): Epicurea. Stuttgart: Teubner.

392

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Valéry, Paul (1990): Eupalinos oder der Architekt. In: Ders: Werke. Hg. von Jirgen
Schmidt-Radefeldt. Bd. 2: Dialoge und Theater. Hg. von Karl Alfred Blither.
Frankfurt a.M.: Insel.

Van Dijk, Arjan (1999): Das Damonische als moderne Rezeptionskategorie.
Dargestellt an Goethes Egmont und Torquato Tasso. In: Neophilologus 83, S. 427-
443.

Vietta, Silvio (1979): Selbsterfahrung bei Biichner und Descartes. In: DVjs 53,
S. 417-428.

Vischer, Friedrich Theodor (1996): Aesthetik oder Wissenschaft des Schénen. Hg.
von Robert Vischer. 6 Bde. 2. Aufl. Miinchen 1922-23. Reprint Hildesheim:
Olms.

Vogel, Juliane (2003): Mehlstrome/Mahlstrome. Weilleinbriiche in der Literatur
des 19. Jahrhunderts. In: Wolfgang Ulbrich/Dies. (Hg.): Weif. Frankfurt a.M.:
S. Fischer, S. 167-192.

- (2008): Stifters Gitter. Poetologische Dimensionen einer Grenzfigur. In: Sabine
Schneider/Barbara Hunfeld (Hg.): Die Dinge und die Zeichen. Dimensionen
des Realistischen in der Erzihlliteratur des 19. Jahrhunderts. Wirzburg:
Konigshausen & Neumann, S. 43-58.

Vogl, Joseph (1993): Der Text als Schleier. Zu Stifters Der Nachsommer. In: Jahrbuch
der deutschen Schillergesellschaft 37, S. 298-312.

- (1999) (Hg.): Poetologien des Wissens um 1800. Miinchen: Fink.

- (2001): Medien-Werden: Galileis Fernohr. In: Lorenz Engell/Ders. (Hg.): Mediale
Historiographien. Weimar: Universititsverlag, S. 115-124.

- (2008): Uber das Zaudern. 2. Aufl. Berlin: diaphanes.

Volkmann, Richard (1963): Die Rhetorik der Griechen und Rémer in systemati-
scher Ubersicht. Hildesheim: Olms.

Vollhardt, Friedrich (1991): »Unmittelbare Wahrheit«. Zum literarischen und &sthe-
tischen Kontext von Georg Biichners Descartes-Studien. In: Jahrbuch der deut-
schen Schillergesellschaft 35, S. 196-211.

von Kempen, Antje (2009): Rhetorik und Antirhetorik. In: Roland Borgards/
Harald Neumeyer (Hg.): Buchner-Handbuch. Leben — Werk - Wirkung.
Stuttgart/Weimar: Metzler, S. 288-293.

von der Schulenburg, Sigrid (1973): Leibniz als Sprachforscher. Mit einem Vorwort
herausgegeben von Kurt Miller. Frankfurt a.M.: Klostermann.

Wagner, Richard (1905): Richard Wagners Briefe, nach Zeitfolge und Inhalt.
Breitkopf und Hértel.

- (1983): Dichtungen und Schriften. Hg. von Dieter Borchmeyer. Frankfurt a.M.:
Insel.

Wagner-Egelhaaf, Martina (1997): Gott und die Welt im Perspektiv des Poeten.
Zur Medialitat der literarischen Wahrnehmung am Beispiel Barthold Hinrich
Brockes. In: DVjs 71, S. 183-216.

Walter-Schneider, Margret (1990): Das Unzulidngliche ist das Angemessene.
Uber die Erzihlerfigur in Stifters Machsommer. In: Jahrbuch der deutschen
Schillergesellschaft 34, S. 317-342.

Warning, Rainer (1999): Die Phantasie der Realisten. Minchen: Fink.

393

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Weinrich, Harald (1961): Die darté der franzdsischen Sprache und die Klarheit der
Franzosen. In: Zeitschrift fiir romanische Philologie 77, S. 528-544.

Weiss, Walter (1969): Stifters Reduktion. In: Johannes Erben/Eugen Thurnher
(Hg.): Germanistische Studien. Innsbruck, S. 199-220.

Wellbery, David E. (1984): Lessing’s Laocoon. Semiotics and Aesthetics in the Age
of Reason. Cambridge u.a.: Cambridge University Press.

- (1994): Das Gesetz der Schonheit. Lessings Asthetik der Reprisentation. In:
Christiaan L. Hart Nibbrig (Hg.): Was heifit »Darstellen<? Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 175-204.

Welle, Florian (2009): Der irdische Blick durch das Fernrohr. Literarische
Wahrnehmungsexperimente vom 17 bis zum 20. Jahrhundert. Wiirzburg:
Koénigshausen & Neumann.

Wetterer, Angelika (1981): Publikumsbezug und Wahrheitsanspruch. Der
Widerspruch zwischen rhetorischem Ansatz und philosophischem Anspruch bei
Gottsched und den Schweizern. Tubingen: Niemeyer.

‘White, Hayden (2008): Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahr-
hundert in Europa. Frankfurt a.M.: S. Fischer.

Wiethélter, Waltraud (2001): Urspriinglicher Gedanken Refrain — Wiederholung. Zam
Phinomen frithromantischer Zyklik. In: DV]S 75, S. 587-656.

- (2010): Von Schreib- und Schriftkérpern: Zur Materialitit der Briefschreibszene.
In: Dies./Anne Bohnenkamp (Hg.): Der Brief. Ereignis & Objekt. Frankfurter
Tagung. Basel/Frankfurt a.M.: Stroemfeld, S. 88-129.

Wilamowitz-Méllendorf, Ulrich von (1900): Asianismus und Attizismus. In:
Hermes 35, S. 1-52.

Wilson, Catherine (1995): The Invisible World. Early modern Philosophy and the
Invention of the Microscope. Oxford: Oxford University Press.

Winckelmann, Johann Joachim (1969): Werke in einem Band. Hg. von Helmut
Holtzhauer. Berlin/Weimar: Aufbau.

Wirth, Uwe (Hg.; 2002): Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kultur-
wissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Witthaus, Jan-Henrik (2005): Fernrohr und Rhetorik. Strategien der Evidenz von
Fontenelle bis La Bruyére. Heidelberg: Winter.

Wolf, Norbert Christian (2002): »Die Wesenheit des Objektes bedingt den Stil«.
Zur Modernitit des Erzahlkonzepts in Wilhelm Meisters Wanderjahren. In: Goethe-
Jahrbuch, S. 52-65.

- (2002a): Asthetische Objektivitit. Goethes und Flauberts Konzept des Stils. In:
Poetica 34, H. 1, S. 125-169.

Wolff, Christian (1738): Psychologia Empirica. 2. Aufl. Frankfurt a.M./Leibzig:
Libraria Rengeriana.

- (1965): Vernunftige Gedanken von den Kriften des menschlichen Verstandes
und ihrem richtigen Gebrauche in Erkenntnis der Wahrheit (Deutsche Logik)
[1713]. In: Ders.: Gesammelte Werke. Hg. von Jean Ecole u.a. I Abt. Bd. 1. Hg.
von Hans Werner Arndt. Hildesheim: Olms.

- (1972): Psychologia Rationalis [1728]. In: Ders.: Gesammelte Werke. Hg. von
Jean Ecole u.a. II. Abt. Bd. 6. Hg. von Jean Ecole. Hildesheim: Olms.

394

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- (1983): Verninfftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen,
auch allen Dingen tberhaupt (Deutsche Metaphysik) [1720]. In: Ders.:
Gesammelte Werke. Hg. von Jean Ecole u.a. I. Abt. Bd. 2. Hg. von Charles A.
Corr. Hildesheim: Olms.

Wiilfing, Wulf (1992): »Autopsie«. Bemerkungen zum »Selbst-Schauen« in Texten
Georg Biichners. In: Henri Poschmann (Hg.): Wege zu Georg Buichner. Berlin
u.a.: Lang, S. 45-60.

Zedler, Johann Heinrich (1732/54): Grofies vollstdndiges Universallexicon aller
Wissenschafften und Kiinste. Halle, Leipzig.

Zeuch, Ulrike (1999): Der Zugang zu den Phidnomenen - fiir immer verschlossen?
Zum Wissenschaftsbegriff in Stifters Nachsommer. In: Scientia Poetica 3, S. 72-94.

- (2000): Umkehr der Sinneshierarchie. Herder und die Aufwertung des Tastsinns
seit der frihen Neuzeit. Tiibingen: Niemeyer.

Zimmermann, Anja (2009): Asthetik der Objektivitit. Genese und Funktion eines
wissenschaftlichen Stils im 19. Jahrhundert. Bielefeld: transcript.

Zimmermann, Rolf Christian (2000): Klarheit, Streben, Wiederbringung. Drei
Beitrage zum Verstandnis von Goethes Faust. In: DVjs 73, S. 415-463.

Zumbusch, Cornelia (2007): Der Gang der Geschichte. Historismus und genetisches
Erzdhlen in Stifters Wittko. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 51,
S.227-251.

- (2012): Die Immunitit der Klassik. Berlin: Suhrkamp.

- (2015): Damonische Texturen. Der durchkreuzte Wunsch in Goethes Wanderjakren.
In: Lars Friedrich/Eva Geulen/Kirk Wetters (Hg.): Das Damonische. Schicksal ei-
ner Kategorie der Zweideutigkeit. Miinchen: Fink [im Druck].

395

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Namensregister

Ackermann, Ingeborg 347

Adelung, Johann Christoph 74, 152,
164, 198, 223

Adler, Hans 51, 65, 76

Adorno, Theodor W. 16, 280, 284,
352,358

Agamben, Giorgio 204, 211, 222,
242

Albers, Irene 193

Alkmaios 23

Alloa, Emmanuel 267

Alpers, Svetlana 52, 194, 225

Alt, Peter-André 91

Ammer, Andreas 264, 280, 283

Anaximenes von Lampsakos 24, 30f.

Antiphon 23

Arasse, Daniel 234

Aristoteles  22-24, 28, 31, 33, 39-42,
48, 92, 180, 196, 214f., 217f., 229,
267

Arnauld, Antoine 60, 68

Arndt, Hans Werner 68

Arnim, Achim von 184

Arnold, Heinz Ludwig 227

Asmuth, Bernhard 12, 21, 78, 123

Aspetsberger, Friedbert 282f.

Auerbach, Erich 284

Austin, John Langshaw 244f.

Avenassian, Armen 226

Barthes, Roland 18, 197f.

Bafiler, Moritz 284

Batteux, Charles 296-300

Baudelaire, Charles 15

Bauman, Zygmunt 11

Baumgarten, Alexander Gottlieb 14,
17f., 96, 98-114, 116f.,, 119, 122,
124f., 127-129, 131f., 136f., 199,
211, 223, 268, 351

Baumgartner, Andreas 275f.

Baumhauer, Otto A. 23

Baumler, Alfred 51, 76, 101, 112

Becker, Karl Ferdinand 180

Beckermann, Ansgar 58

Beckett, Samuel 15

Beetz, Manfred 79

Begemann, Christian 178, 193, 259,
265, 271, 273, 275f., 282, 284, 2861,
309, 312, 314, 317, 319, 321, 335,
338-340, 344, 346, 348f., 351, 354

Behrens, Rudolf 297

Beise, Arnd 209

Belaval, Yvon 61

Bender, Wolfgang 92

Benjamin, Walter 290-292

Benveniste, Emile 244

Bernays, Jacob 186

Berndt, Frauke 15, 105f.

Bertram, Ernst  260f., 264, 282

Binczek, Natalie 215

Bissinger, Anton 69f., 72

Blasberg, Cornelia 261, 283f., 310,
312, 317, 321

Blass, Friedrich 23, 27

Blaukopf, Herta 282

Blumenberg, Hans 15, 21, 45, 341

Bockmann, Paul  82f., 284f.

Bode, Christoph 14f.

Bodmer, Johann Jacob 86, 90f.

Bohrer, Karl Heinz 188

Boileau, Nicolas 297, 301

Bolsche, Wilhelm 191-193, 195

Borgards, Roland 143, 160f, 166,
177, 220

Borne, Ludwig 189

Boyle, Robert 168f., 174

Bratranek, Franz Thomas 285

Braun, Stefan 275f.

Brauning-Oktavio, Hermann 163

Bredekamp, Horst 65

Breitinger, Johann Jakob 18, 85f., 89—
95, 98, 136

Brentano, Clemens 184

Brinkmann, Richard 271

Brockes, Johann Hinrich 138, 224

Brunemeier, Bernd 15

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Biichner, Georg 12f., 19, 137-139,
141-179, 195, 201-253, 256, 258,
260, 360

Buggert, Christoph 346

Bulang, Tobias 284

Butler, Judith 247

Cage, John 15

Campe, Rudiger 17, 32f., 42, 45, 47,
64,73, 79, 82, 84, 106, 110, 121, 131,
169, 197, 208, 229-231, 238, 244,
250, 252

Carrad, Benjamin 168

Carus, Carl Gustav 158, 161-163,
165

Cassirer, Ernst 53, 55, 61, 65, 68f.,
76,101

Celan, Paul 246

Chladenius, Johann Martin 14

Christians, Heiko 290

Cicero, Marcus Tullius 24-27, 31-34,
36, 39, 43, 45-48, 295, 297, 301

Condillac, Etienne Bonnot de 76

Couturat, Louis 68

Culler, Jonathan 246

Cuntz, Michael 17

Cuvier, Georges 159, 175, 202

d’Alembert, Jean Baptiste le Rond 76

Dascal, Marcelo 64, 67

Daston, Loraine 163, 172f., 175f.

Dath, Dietmar 12, 18, 179, 195, 198,
247, 249

David, Jacques-Louis 232

Debord, Guy 235

Dedner, Burghard 209, 211

Dehn, Wilhelm 282

Deleuze, Gilles 66, 283

Dembeck, Till 190

Derrida, Jacques 23, 39f, 42, 219,
245, 351

Descartes, René 16, 18, 50f., 53-63,
65, 77f., 95, 104f., 135, 144f., 147-
154, 210, 304

de Vos, Willem 168

Diderot, Denis 76, 203, 219, 300

398

Dietzsch, Steffen 120

Dohner, Otto 159, 166, 169

Doérr, Volker 210

Drigh, Heinz 13, 122, 224, 270,
286f., 3111., 318, 322, 326, 328, 349,
356

Dubos, Jean-Baptiste 87

Duchamp, Marcel 15

Duvernoy, Georges-Louis 142, 159, 202

Eco, Umberto 15, 39, 57

Eichendorft, Joseph von 192

Eichendorff, Louise von 279

Empson, William 15

Enzinger, Moritz 256f., 260, 266, 278,
283, 285, 290

Epikur 33

Euler, Leonhard 76

Fabricius, Johann Andreas 79

Faudemay, Alain 78

Fénélon, Francois 298, 301f.

Feyerabend, Paul 173f.

Fichte, Johann Gottlieb 145f., 156, 214

Fischer-Lichte, Erika 246

Flaubert, Gustave 273

Fleck, Ludwik 171, 176

Fohrmann, Jiirgen 18,28, 79, 137, 189

Foucault, Michel 18, 21, 54, 68, 143,
1671, 172, 195, 204, 2411., 248, 262,
264

Frank, Johann Peter 161

Frank, Manfred 213

Franzos, Karl Emil 142

Freytag, Gustav 193

Friedrich, Hugo 15

Fries, Jakob Friedrich 18, 124

Frisk, Hjalmar 21

Fuhrmann, Manfred 15, 23, 25, 28f.,
36, 40, 44

Fulda, Daniel 284

Gabriel, Gottfried 12, 54
Gaier, Ulrich 64

Galileo, Galilei 176, 341
Galison, Peter 163, 172f., 175f.

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gamper, Michael 166, 275

Garve, Christian 79, 190

Gasché, Rodolphe 131

Gelhard, Andreas 307

Geulen, Eva 224, 285, 287, 291f,
337-339, 341, 345, 347, 350, 355f.

Goethe, Johann Wolfgang 120, 123,
146, 154, 158, 161, 163f., 189, 203,
229, 235, 2551, 258, 261, 265-267,
9271-275, 283, 285, 289, 291, 301,
303-305, 308, 315, 335, 344, 358

Goltschnigg, Dietmar 142

Gorres, Joseph 146

Gottschall, Rudolph 141, 178

Gottsched, Johann Christoph 18, 79-
82, 85-90, 115, 136, 193

Gottert, Karl-Heinz 18, 28, 77, 79, 85

Graevenitz, Gerhart von 18, 342

Graf, Fritz 34

Grimm, Gunter 79

Groddeck, Wolfram 23, 30, 196, 201

Grinbein, Durs 177

Gumbrecht, Hans Ulrich 17

Gump, Margarate 255, 290

Gutzkow, Karl 142-144, 230, 239

Hagner, Michael 13, 174

Hallbauer, Friedrich Andreas

Haller, Albrecht von 120, 138

Hamacher, Werner 224

Hamann, Johann Georg 120, 137

Harrasser, Karin 17

Harsdorffer, Georg Philipp 54

Hart Nibbrig, Christiaan L. 264, 299

Haverkamp, Anselm 17, 107, 109

Hebbel, Friedrich 257

Heckenast, Gustav 255-257, 259-
263, 270, 277-280, 282f., 3091, 312,
335

Hegel, Georg, Wilhelm Friedrich 16,
148,193, 216f., 224f., 287f., 293-295

Heine, Heinrich 146f., 154, 159f,
179, 187-191, 195, 208, 232

Heinemann, Anna-Sophia 18, 124

Heinritz, Reinhard 343

Heinz-Mohr, Gerd 301

79, 81

Hellmann, Winfried 284

Helmstetter, Rudolf 18

Henkel, Arthur 120

Henn, Claudia 295-298, 301

Herbart, Johann Friedrich 147

Herder, Johann Gottfried 68, 751,
113-116, 121, 214-216, 219, 256

Herrmann, Britta 91, 246

Hock, Carl Ferdinand 150

Hoffe, Otfried 124, 146

Hoffmann, Christoph 167-169, 173

Hoffmann, E'T.A. 287

Holub, Robert C. 217, 225f., 229

Homer 284,289

Horn, Eva 241

Horn, Peter 145, 157

Hotho, Heinrich Gustav 148, 224

Humboldt, Alexander von 327f.

Humboldt, Wilhelm von 262f., 265

Huxley, Thomas 163

Ingenhoff, Diana 67

Irmscher, Hans Dietrich 257, 276, 278
Iser, Wolfgang 245

Isokrates 23f., 27, 31

Jacobi, Friedrich Heinrich 120, 146,
149, 266

Jaeger, Stephan 245

Jaeglé, Wilhelmine 206, 233

Jasche, Gottlob 128

Jean Paul 223, 270

Jeitteles, Ignaz 179

Jens, Walter 142

Joyce, James 15

Kammer, Stephan 15

Kant, Immanuel 14, 16-18, 53, 96,
100, 124-138, 146, 149-151, 153,
160, 172f., 201, 268f., 304, 307, 354

Kaulbach, Friedrich 304

Keck, Annette 203

Keller, Gottfried 142

Kemmann, Ansgar 33

Kempen, Antje von 205

Kestenholz, Claudia 271f.

399

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kimpel, Dieter 73

Kinderling, Johann Friedrich August 78

Kinzel, Ulrich 264, 316f., 321, 327,
329

Kittler, Friedrich A. 202

Klassen, Rainer 79

Klein, Wolfgang 193f.

Kleinschmidt, Erich 64

Klopstock, Friedrich Gottlieb 137

Koepke, Wulf 256

Kohns, Oliver 290

Konersman, Ralf 214, 218

Koppenfels, Martin von 273

Korff, Friedrich Wilhelm 348, 350

Koschorke, Albrecht 202, 264, 280,
283, 314, 334, 342f.

Kosenina, Alexander 62

Kotzebue, August von 179f., 184

Krdmer, Sibylle 247

Krause, Peter 196

Kremer, Detlef 182f.

Kuhn, Dorothea 163

Kuhn, Johannes 148f., 153, 155

Kuhnigk, Markus 145

Kurz, Gerhard 15, 236

Lambert, Johann Heinrich 68, 76

Lammert, Eberhard 284

Lamy, Bernard 88

Landau, Paul 142, 230

Latour, Bruno 11, 359

Laufhiitte, Hartmut 258, 277, 313

Lausberg, Heinrich 29, 36, 59, 200

Lauth, Ernst-Alexandre 142f., 169,
202

Lehnert, Georg 169

Leibniz, Gottfried Wilhelm 16, 18,
50f., 53, 60-70, 72, 74, 76-79, 82-84,
95, 98-100, 104f., 112, 126f., 1351,
182, 276, 278, 349, 357

Lenz, Jakob Michael Reinhold 222

Lepenies, Wolf 52, 171

Lessing, Gotthold Ephraim 113, 116,
118, 120-122, 186, 193, 232, 285

Lethen, Helmut 17, 160

Liddell, Henry George 23, 34

400

Linck, Dirk 187

Linn, Marie Luise 106, 109
Locke, John 66f., 75f., 79, 84, 169
Loeb, Louis 56

Lohff, Brigitte 166
Lohmann, Dorothea 340
Lotman, Jury 15

Ludwig, Otto (Linguist) 80
Ludwig, Otto (Literat) 193
Ludwig, Peter 159, 171
Lukécs, Georg 285
Liining, August 170
Luther, Martin 53

Lyon, John B. 246

Lysias 22, 27

Macho, Thomas 193

Maildth, Johann 335

Malebranche, Nicolas 155, 159

Mann, Thomas 194f., 257

Marx, Karl 235

Masereel, Frans 194

Mayer, Hans 209

Mayer, Mathias 218f., 278, 319, 345

Meier, Albert 184

Meier, Georg Friedrich 18, 51-53,
96-98, 109, 111, 114, 119, 122, 124,
128f., 132, 137, 199, 351

Meier-Oeser, Stephan 67

Mendelssohn, Moses 113, 116-121,
126, 296, 298-300

Menke, Bettine 269

Menke, Christoph 208

Menninghaus, Winfried 77, 131, 134,
182, 186, 203, 226

Mersch, Dieter 17

Mette, Alexander 142

Metzger, Rainer 198

Meyer, Thomas Michael 228

Meyfart, Johann Matthdus 78

Michel, Alain 24, 26

Michelet, Jules 242

Mogharrebi, Rehanne 339

Moller, Uwe 92

Montpertuis, Pierre-Louis Moreau de
76

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mora, Terézia 18,249

Moritz, Karl Philipp 123f., 255

Miilder-Bach, Inka 49, 92, 113f., 117,
120, 122, 287, 302

Miiller, Adam 146

Miiller, Gottfried Polycarp 79

Miiller, Harro 239

Miiller, Johannes 158f., 161, 164-
166, 173

Muller, Lothar 216

Miiller-Nielaba, Daniel 205, 210, 232

Muller-Seidel, Walter 142

Miiller-Sievers, Helmut 151, 159f.,
164f., 170, 175, 211, 217, 225, 233,
238, 243, 251-253

Mundt, Theodor 288

Nagel, Thomas 173

Nancy, Jean-Luc 58, 198, 216, 2231.
Naumann, Dietrich 283
Newton, Isaac 275

Niazi, Nadeem 244

Niehaus, Michael 174
Nichaus-Probsting, Heinrich 106
Niehoff, Rainer 235

Nitsche, Barbara 17

Nivelle, Armand 113, 122
Norden, Eduard 27

Novalis 213f.

Nowitzki, Hans-Peter 212

Oberlin, Johann Friedrich 227

Oesterle, Gunter 142, 145, 157

Oken, Lorenz 143, 146, 154, 158-
161, 163

Osawa, Seyji 145

Osdrowski, Beatrice 196

Panizza, Bartolomeo 166
Parker, Patricia 39

Peirce, Charles Sanders 58
Perler, Dominik 55, 57f.
Perrault, Charles 298

Peters, Sibylle 17, 125

Pethes, Nicolas 166, 177, 229f.
Pfotenhauer, Helmut 292

Piechotta, Hans Joachim 259

Piepenhagen, August 289

Pimpinella, Pietro 72,105, 112

Platen, August von 188f.

Platon 22,215, 218, 304

Plumpe, Gerhard 193, 260

Poe, Edgar Allan 19

Pornschlegel, Clemens 231

Poschmann, Henri 156

Poser, Hans 64, 68, 167f.

Preisedanz, Wolfgang 285

Prof}, Wolfgang 143, 154, 158, 161,
169, 171

Pseudo-Demetrios 26f., 34, 41f., 44—
46

Pseudo-Longin 91, 351f.

Quintilianus, Marcus Fabius 21f., 25,
27-40, 42-45, 47f., 82, 92, 107, 109f.,
119, 196f., 200f., 283, 351

Raab, Jirgen 271

Raffael 321

Rapin, René 298

Rauh, Horst Dieter 258
Reddick, John 336

Rehm, Walther 301, 319
Reichmann, Oskar 12
Reinhardt, Stephan 227
Resewitz, Friedrich Gabriel 126
Rey, W.H. 348
Rheinberger, Hans-Jorg 166
Ricken, Ulrich 69

Ricoeur, Paul 40, 42

Riegl, Alois 174

Rimbaud, Arthur 15
Rincon, Carlos 298

Ritzer, Monika 275f.
Rocken, Per 145

Roeder, Werner 75
Rosenkranz, Karl 193
Roth, Udo 142, 159
Rousseau, Jean-Jacques 300, 304
Ruisdael, Isaak van 289
Riisen, Jorn 284
Rutherford, Donald 64

401

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Saussure, Horace-Bénédict de 267

Schifer, Martin Jérg 17, 125

Schiffner, Wolfgang 193

Schaub, Gerhard 205

Scheer, Brigitte 100, 125, 134

Schelling, Friedrich WilhelmJoseph 146,
154, 159, 161

Scherer, Stefan 183

Schiewer, Gesine Lenore 68, 75

Schiffermuller, Isolde 287

Schiller, Friedrich 151, 185, 187, 229,
255, 278, 299, 301, 303-308

Schings, Hans-Jirgen 51, 232

Schlegel, August Wilhelm 184

Schlegel, Friedrich 137, 179-188, 193,
195-202, 208E,, 213, 231, 246£,, 249

Schleiermacher, Friedrich 14

Schmidt, Gunnar 62

Schmidt, Horst-Michael 112

Schmidt, Jochen 313

Schmidt, Julian 141, 193

Schmidt-Hannisa, Hans Walter 174

Schmitt, Carl 242

Schmitz, Herrmann 291

Schmitz, Rainer 180

Schneider, Helmut J. 207, 2341, 239

Schneider, Sabine 278, 280, 326

Schneiders, Werner 70, 76

Schnyder, Peter 326f.

Scholl, Rosemary 79

Schwann, Jirgen 226

Schottelius, Justus Georg 78

Schottker, Detlev 296

Schuller, Marianne 62, 323

Schumacher, Eckhard 15, 18, 82, 120,
137, 180, 246

Schiitte, Uwe 166

Schiittpelz, Erhard 15, 22f.

Scott, Robert 23, 34

Sebald, Winfried Georg 280

Seeba, Hinrich C. 190

Selge, Martin 233, 275f., 285f., 341,
344, 347

Senebier, Jean 168

Shakespeare, William 183, 219, 229,
289

402

Shapin, Steven 168, 174

Simonis, Linda 284

Soeffner, Hans Georg 271

Sonderegger, Ruth 187, 208, 231

Spielhagen, Friedrich 284

Spinoza, Baruch de 144f., 147f., 153-
159, 212, 261, 266, 272

Stanford, William 15

Stannius, Hermann 165

Steidle, Wolf 23

Steinbrink, Bernd 29, 36, 77

Steinmann, Friedrich 188

Steinmann, Holder 52, 62

Stern, Joseph Peter 285

Stieler, Kaspar 78

Stiening, Gideon 145, 147, 155f., 159f.

Stifter, Adalbert 12f., 19, 137-139,
255-292, 307-361

Stifter, Amalia 287

Stober, Adolph 202-204

Stockinger, Claudia 190

Sulzer, Johann Georg 75, 113, 122f,
126, 134, 1991, 211, 223

Swales, Martin  282f.

Szondi, Peter 303-305

Tennemann, Wilhelm Gottlieb 145,
147,150, 153

Teraoka, Takanori 147

Theophrast 25

Thiers, Adolphe Louis 230

Thoreau, Henry David 312f.

Timm, Elisabeth 17

Tschirnhaus, Ehrenfried Walter von 69

Ueding, Gert 29, 36, 77
Ullrich, Wolfgang 15
Ungeheuer, Gerold 67f.

Usener, Hermann 33

Valéry, Paul 11f.

Van Dijk, Arjan 291

Vischer, Friedrich Theodor 274
Vogl, Joseph 13, 237, 323, 332, 342
Vogt, Carl 169

Volkmann, Richard 26

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Vollhardt, Friedrich 149
Volker, Jan 226
von der Schulenburg, Sigrid 64

Wagner, Karl 275

Wagner, Richard 194

Wagner-Egelhaaf, Martina 25, 52, 347

Walter-Schneider, Margret 322f.

Warning, Rainer 18

Weigel, Sigrid 193

Weinrich, Harald 78

Weise, Christian 79

Welle, Florian 342

Weiss, Walter 274

Wellbery, David 52, 71, 74, 104, 106,
117, 199

Wernekinck, Friedrich Christian Gregor
143, 169

‘Werner, Zacharias 190

Wernli, Martina 166

Wetterer, Angelika 85f., 91

White, Hayden 230, 284

Wietholter, Waltraud 182, 205

‘Wilamowitz-Mollendorf, Ulrich von
25,27

Wilbrand, Johann Bernhard 143

Willer, Stefan 245

Wilson, Catherine 62

Winckelmann, Johann Joachim 301-
303, 308, 320

Wirth, Uwe 244f.

Witthaus, Jan-Henrik 52, 62, 347

Wolf, Norbert Christian 272

Wolff, Christian 18, 50f., 53, 67-79,
87-89, 91, 95f., 98f., 104-106, 111f.,
117, 126f., 135f., 167, 182, 276, 278,
357

Wilfing, Wulf 143, 169

Zeuch, Ulrike 215, 326

Zimmer, Jorg 166

Zimmermann, Anja  173f., 176

Zimmermann, Rolf Christian 255

Zola, Emile 142, 193

Zumbusch, Cornelia 185, 261, 267,
272,284,291, 303, 306f.

403

13.01.2026, 14:43:46.


https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968217116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	Einleitung
	Grundlagen einer Ästhetik der Deutlichkeit
	1.  sapheneia und perspicuitas in der antiken Rhetorik
	Ursprung und Systematik der rhetorischen Deutlichkeit
	Zweierlei Deutlichkeiten
	Transparente Erzählung
	Eindeutigkeit der Wörter
	Figurale Techniken der Deutlichkeit
	Kunst der Deutlichkeit

	2.  Deutlichkeit in der deutschen Frühaufklärung
	Deutlichkeit als Leitbegriff der Aufklärung
	»klar und deutlich« (Descartes)
	Grade deutlicher Erkenntnis (Leibniz)
	Semiotik des Deutlichen und Figürliche Erkenntnis (Wolff)
	Stilistik des Denkens nach 1700
	Poetiken des Deutlichen (Gottsched, Breitinger)

	3.  ›Ästhetische Deutlichkeit‹ (1750–1800)
	Logik des Undeutlichen und ›sinnliche Deutlichkeit‹ (Baumgarten)
	›Deutlichkeit‹ versus ›Klarheit‹ in der Kunsttheorie nach Baumgarten (Herder, Mendelssohn, Lessing, Sulzer)
	›Logische‹ versus ›ästhetische Deutlichkeit‹ (Kant)
	Zusammenfassung und Ausblick


	»Sprich deutlicher«. Zum Drama Georg Büchners
	1.  Anatomische Zergliederungen
	»Abgrund zwischen Denken und Erkennen« (Studien zu Descartes)
	Deutlichkeit als Methode (Spinoza-Lektüre)
	Sezieren, Beobachten, Protokollieren (Naturwissenschaftliche Schriften)
	›Objektivität‹ als Stil

	2.  Drastik
	Geburt der Drastik aus dem Geist der Romantik(Friedrich Schlegel)
	Drastischer Realismus (Heine, Bölsche, Thomas Mann, Dietmar Dath)
	Buchstäblichkeit und Nachdruck
	Büchners Drastik: Präliminarien

	3.  »Kaltblütig«
	Vorspiel im Land der »Konfusion«(Leonce und Lena)
	Szenen einer Ästhetik des Fasslichen (Lenz)
	Dokumentieren und Dramatisieren
	Politik der Deutlichkeit (Danton’s Tod)
	Zusammenfassung (Woyzeck)


	»zum Entsetzen deutlich«. Zur Prosa Adalbert Stifters
	1.  Poetik der Entwirrung
	Zu klar
	Verklärung der Affekte
	Durchsichtigkeit der Dinge
	Mimesis, Stil, Objektivität
	Poetik der Transparenz

	2.  Manier der Einfachheit
	Stifters dämonische Einfachheit
	Die heimliche Kunst der Einfachheit
	Erhabenheit des schlichten Stils
	Simplizität als Lebenspraxis
	»Einfachheit Halt und Bedeutung«? (Der Nachsommer)

	3.  Grauenhafte Deutlichkeit
	Desillusionen (Der Hochwald)
	Absolute Deutlichkeit (Die Sonnenfinsterniß am 8. Juli 1842)
	Zusammenfassung


	Literaturverzeichnis
	Namensregister

