1 Einleitung

Louf i am Bundeshus sider verby

Mues i gang dinke, s’steit numen uf Zyt
S’lange fiirs z’sprange paar Seck Dynamit!
- Mani Matter, Dynamit.

Im Chanson ,Dynamit® des Berner Chansoniers Mani Matter begegnet der
Ich-Erzéhler bei seinem abendlichen Spaziergang durch Bern einem Mann,
der das Schweizer Bundeshaus sprengen und damit einer anarchistischen
Ordnung zum Durchbruch verhelfen will.2 Der Erzdhler interveniert und
hélt dem Anarchisten darauf eine glithende Rede iiber die Vorteile, welche
die Schweiz ihren Biirger*innen biete. Das Riitli, die Freiheit und die De-
mokratie beschworend gelingt es dem Erzédhler am Ende, den Anarchisten
umzustimmen und dadurch den Staat zu retten. Als der Erzahler spater im
Bett liegt, begliickwiinscht er sich zunéchst zu seiner Tat und spricht sich
fiir seine Verteidigung der Schweiz einen Orden zu. Und weshalb sollte
er nicht? Staatliche Institutionen sind fiir plurale Gesellschaften essenziell
und sichern unser tégliches Zusammenleben. Die politischen Institutionen
und Instrumente erlauben uns, Konflikte gewaltfrei auszutragen und allge-
mein verbindliche Regelungen zu finden. Wir erhalten Zugang zu Bildung
und die Grundversorgung stellt uns Infrastrukturen und Einrichtungen zur
Verfiigung, die unser tdgliches Leben einfacher gestalten. Der offentliche
Verkehr oder die Verkehrsinfrastruktur fiir den Individualverkehr erlauben
uns, von A nach B zu gelangen. Das Stromnetz versorgt uns mit Elektrizitit,
Wasserleitungen geben uns Zugang zu sauberem Trinkwasser und durch
die Kommunikationsinfrastruktur kdnnen wir nicht nur jederzeit mitein-

1 Hochdeutsch: Gehe ich seitdem am Bundeshaus vorbei, muss ich stets daran denken,
dass dieses nur auf Zeit steht. Zum Sprengen reichen einige Sécke Dynamit.

2 Damit bedient Mani Matter das klassische Vorurteil, Anarchist*innen seien gewalttitig.
Obwohl das Klischee, Anarchismus weise eine enge Verbindung zu Gewalt und Terro-
rismus auf, eine gewisse historische Grundlage hat, haben zu jeder Zeit die meisten
Anarchist*innen Gewalt abgelehnt (vgl. Abschn. 2.3.2).

3 Das Riitli ist ein Wieslandkomplex am Ostabhang des Seelisbergs oberhalb des Ur-
nersees. Der Ort spielt im Griindungsmythos der Schweiz eine wichtige Rolle. Dort
sollen die heimlichen Zusammenkiinfte der Urschweizer Eidgenossen aus Uri, Schwyz
und Unterwalden bei ihrer Verschworung gegen die Landvogte stattgefunden haben
(Stadler 2012).

13

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

ander sprechen, wir kénnen auch jederzeit Informationen abrufen. Der
Abfall wird entsorgt, das Abwasser wird beseitigt und Gesundheitsdienst-
leistungen werden bereitgestellt. Die Demokratien westlicher Pragung ge-
ben uns die Mdglichkeit, politisch zu partizipieren und garantieren uns
einen breiten Katalog an politischen und sozialen Grundrechten. Diese
sichern uns unter anderem, sollten wir mit dem Gesetz in Konflikt kom-
men, ein faires Verfahren zu oder gestehen uns Gedanken-, Gewissens- und
Religionsfreiheit sowie freie Meinungsausserung zu. Werden unsere Rechte
verletzt, haben wir alle zustehende Méoglichkeiten, dagegen vorzugehen.
Durch die Sozialpolitik ist ein minimaler Lebensstandard garantiert, indem
wir Zugang zu finanziellen Mitteln oder zu Dienstleistungen erhalten, Insti-
tutionen der sozialen Sicherheit sichern uns gegen materielle Risiken durch
Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit ab und durch verschiedene
Instrumente ist der Staat vielerorts ein Garant fiir eine (minimale) Chan-
cengleichheit, die in einem gewissen Grad klassen- und statusunabhéngi-
gen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen gibt. Institutionen
wie die Polizei schiitzen unser Leib und Leben, indem sie beispielswei-
se Verbrechen verhindern oder aufkldren und dazu beitragen, Losungen
zu Koordinationsproblemen (z. B. im Strassenverkehr) aufrechtzuerhalten.
Die Liste der Vorteile und Moglichkeiten, die uns moderne Staaten bieten,
liesse sich beliebig erweitern, und ldsst die Verteidigung der Errungenschaf-
ten, die uns eine staatlich verfasste Gesellschaft gebracht hat, als ein Muss
erscheinen.

Daher iiberrascht die zentrale Rolle kaum, die der Staat in der poli-
tischen Philosophie spielt. Ein Beispiel dafiir ist John Rawls’ (1999, 7)
Argumentation, wonach der primdre Gegenstand der Gerechtigkeit die
Grundstruktur der Gesellschaft sei. Eine Gesellschaft versteht Rawls im
Rahmen seiner Argumentation in A Theory of Justice als ein geschlossenes,
von anderen Gesellschaften isoliertes System (7), dessen Grenzen durch die
Vorstellung einer in sich geschlossenen nationalen Gemeinschaft gegeben
sind (401). Viele zeitgendssische Autor*innen folgen diesem Fokus auf den
Staat und sehen in diesem - trotz Uneinigkeit tiber das richtige oder gute
staatliche Handeln - den geeigneten Akteur fiir Gerechtigkeit oder Refor-
men (Morris 2011, 544). Dieses Verstdndnis deckt sich mit unserem Alltags-
verstindnis. Staaten sind vielerorts die Form politischer Organisation und
fir viele Menschen ist das Konzept Politik untrennbar mit Staatlichkeit
verkniipft. Damit stellt dieses Konzept ein epistemisches Regime dar, das
den Diskurs iiber politische Organisationsformen beschrinkt (Kinna und
Prichard 2019, 234-35; Loick 2012, 21). Dies ist, fithren wir uns die geopo-

14

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

litische Realitdt vor Augen, nicht weiter verwunderlich. Mit wenigen Aus-
nahmen (z. B. die Antarktis) ist faktisch die gesamte Landmasse der Erde
(formell) Teil eines staatlichen Territoriums (Loick 2012, 29; Morris 2011,
544). Diese augenscheinliche empirische Evidenz fiir die Performanz von
Staaten in Kombination mit den massiven Vorteilen, die sie uns bringen,
sprechen dafiir, die Existenz von Staaten als gegeben anzusehen. Zudem
haben wir gute moralische Griinde, Staatlichkeit als einzig angemessene
Form politischer Organisation zu akzeptieren. Beispielsweise ist fiir Imma-
nuel Kant (MS, AA VI:264) die Schaffung einer ,biirgerlichen Verfassung*
eine moralische Pflicht. Lediglich eine staatliche Ordnung ist fiir ihn in der
Lage, das Recht durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Biirger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsanspriiche zu sichern.
Das Recht definiert die ,[...] Bedingungen, unter denen die Willkiir des
einen mit der Willkiir des andern nach einem allgemeinen Gesetze der
Freiheit zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Verblei-
ben wir in einem Zustand ohne staatliche Ordnung, wiren unsere indivi-
duellen Freiheiten nicht ausreichend geschiitzt. Wollten die Menschen in
diesem Zustand verbleiben, taten sie unrecht und handelten unmoralisch
(Kant, MS, AA VI:307-8).

All dies lasst einerseits die Handlung des Anarchisten in Mani Matters
Chanson als irrational und unmoralisch erscheinen und spricht anderer-
seits fiir den Orden, den sich der Erzédhler zuspricht. Ist das Gebot der
Stunde nicht, die Errungenschaften der modernen Demokratien westlicher
Pragung gegen radikale Angriffe zu verteidigen? Zumal solche Angriffe
nicht mehr nur hypothetischer Art, sondern tatsichlich im Gange sind,
wie die Situation in Ungarn oder die Ereignisse rund um den Sturm auf
das Kapitol in Washington, D.C. am 6. Januar 2021 bezeugen. Derweil wir
gute Griinde haben, den westlichen Rechtsstaat gegen Angriffe zu verteidi-
gen, die auf Ideologien der Ausgrenzung basieren, diirfen wir dariiber die
Schattenseiten staatlichen Handelns nicht ausblenden. Dies kommt in Mani
Matters Chanson ebenfalls zum Ausdruck. Denn dem Erzahler kommen
am nichsten Tag Zweifel, ob er die Schweiz berechtigterweise gelobt hat.
Dazu gesellt sich die Erkenntnis, dass der politische Status quo - im Chan-
son symbolisiert durch das Bundeshaus - nicht bis in alle Ewigkeit gegeben
ist.

Staatlichkeit bietet uns, in anderen Worten, nicht nur Vorteile, aus ihr
ergeben sich auch massive Nachteile, Probleme und Herausforderungen.
Erstens miissen wir uns fragen, ob die Grauel des 20. Jahrhunderts ohne
staatliche Organisation moglich gewesen wiren. Die Ubel des modernen

15

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Staates sind frappierend und erschreckend (Morris 1998, 14). Dieser ist
Schauplatz, wenn nicht sogar der Verursacher von ausserordentlichen Ver-
brechen. Ein trauriges Bespiel dafiir sind die Internierungs- und Konzen-
trationslager. Deren Zweck und Funktion unterscheidet diese von anderen
Formen und Institutionen des Freiheitsentzugs: Personen werden meistens
nicht aufgrund ihrer Taten, sondern aufgrund personlicher Merkmale wie
Ethnie oder politischer Gesinnung inhaftiert. Die Praxis ist dabei nicht
lediglich ein verabscheuungswiirdiges Kapitel des Zweiten Weltkrieges, fiir
das die Unrechtsregime in Nazideutschland oder im faschistischen Italien
verantwortlich gemacht werden kénnen. Die Konzentrationslager der Nazis
wie Auschwitz oder die Gulags in der UdSSR sind vielmehr Teil einer
globalen Praxis. Diese begann in einem kolonialen Kontext Ende des 19.
Jahrhunderts und breitete sich im Laufe des 20. Jahrhunderts iber den
Globus aus (Miihlhahn 2010; Stone 2017). Internierungs- und Konzentra-
tionslager sind nicht die einzigen Beispiele, die belegen, dass das Instru-
mentarium staatlicher Zwangs- und Gewaltmittel genutzt wurde und wird,
um gegen Andersdenkende, Oppositionelle oder Minderheiten vorzugehen.
Angesichts der Machtfiille moderner Staaten ist der enorme Massstab staat-
lichen Unrechts nicht @iberraschend (Morris 1998, 14). Der Umfang der
Bereiche, in denen Staaten ein Recht zum Regieren in Anspruch nehmen,
ist immens. So beanspruchen Staaten fiir sich, bestimmen zu konnen, wel-
che Lebensweise und -pléne akzeptierbar sind und welche nicht. Beispiele
dafiir sind Assimilationspolitiken wie in Australien (die Gestohlenen Gene-
rationen) oder den USA (Amerikanisierung der amerikanischen Ureinwoh-
ner*innen). Der Umgang mit Homosexualitit ist ein weiteres Beispiel dafiir,
wie staatliche Repressalien genutzt werden, um Menschen bis ins Intimste
hinein vorzugeben, was normales Verhalten ist.

Staaten mogen nicht die einzigen Organisationsformen sein, die fiir sich
beanspruchen, Menschen vorgeben zu diirfen, wie diese zu leben haben.
Was Staaten aber von anderen Organisationen wie der Kirche unterschei-
det, ist der zwangsbewehrte Charakter rechtlicher Normen. Das Recht ist -
folgen wir Joseph Raz (1986, 70) - das Instrument, durch welches Staaten
einen Grossteil ihrer politischen Macht ausiiben. Die darin festgeschriebe-
nen Rechtspflichten sind zwangsbewehrt und kdénnen oder miissen bei
Nichterfiillung durch staatliche Anordnung oder Androhung durchgesetzt
werden (Hoerster 2006, 12; vgl. ebenfalls Benjamin [1921] 2018, 251). Die
Durchsetzung obliegt dabei exklusiv staatlichen Organen, da Staaten fiir
sich reklamieren, das Monopol legitimer Gewalt und Souverénitét zu be-
sitzen (Morris 1998, 15-16). In seiner bekannten Staatsdefinition macht

16

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Max Weber (1919, 5) folglich auch die Fahigkeit, das Monopol legitimer
physischer Gewaltsamkeit erfolgreich zu beanspruchen, zum entscheiden-
den Merkmal des Staates. Dies illustriert, wie eng Staatlichkeit respektive
Souverdnitat mit Gewalt verkniipft ist, und teilt in der politischen Sphire
Gewalt in legitime staatliche und nicht legitime, nicht staatliche Gewalt auf.
Dieser Unterschied ist aber lediglich symbolischer Natur, da im Grunde
genommen - neben der Frage, ob die Zwangsanwendung rechtmdssig ist —
bloss ein Symbol wie eine Polizeimarke dariiber entscheidet, ob Gewalt
legitim oder nicht legitim ist (Loick 2012, 20). Und bleibt Gewalt nicht Ge-
walt, egal ob und wie sie gerechtfertigt wird? Auch wenn wir dies verneinen
und die Méglichkeit legitimer Gewalt akzeptieren, miissen wir den zwangs-
bewehrten Charakter rechtlicher Normen als empirische Tatsache anerken-
nen. Dies erlaubt, Macht iiber die Biirger*innen auszuiiben. Menschen wi-
der ihre Einstellungen, Uberzeugungen und moralischen Uberlegungen zu
zwingen, eine Handlung (nicht) auszufiihren, einen Lebensentwurf (nicht)
zu verfolgen usw. greift aber tief ins Selbst einer Person ein und stellt deren
Autor*innenschaft iiber ihr Leben infrage und schriankt ihre Freiheiten ein.

Neben Souveridnitat — die sich intern in einem Anspruch auf Letztin-
stanzlichkeit und Omnikompetenz (Loick 2012, 41) und extern in einem
Anspruch auf Immunitdt gegen Einmischung von aussen in interne Ange-
legenheiten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41) ausdriickt — erwarten
Staaten von ,ihren“ Biirger*innen Loyalitat (Morris 1998, 45). Dies deckt
sich mit der Vorstellung, Biirger*innen hatten eine Pflicht gegentiber ihrem
Staat. Derweil keine Einigkeit iiber den genauen Umfang besteht, besteht in
der philosophischen Diskussion die Tendenz, eine solche politische Pflicht
mindestens mit einer moralischen Verpflichtung gleichzusetzen, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosiiska 2012,
1; Simmons 1979, 5). Die Autor*innen nehmen in vielen Fallen an, dieses
Sollen sei pro tanto, komme umfassend zur Anwendung, gelte gegeniiber al-
len und sei inhaltsunabhingig (Kramer 2008b, 179). Insbesondere der letzte
Aspekt scheint dabei fiir eine Person problematisch zu sein. Besitzen wir
eine politische Pflicht, dann ist der moralische Grund, eine Rechtsnorm zu
befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz etc., sondern deren Charakter
als eine durch das Rechtssystem definierte Norm. Damit ist nicht deren
Inhalt, sondern deren Natur das Handlungsmotiv (McLaughlin 2007, 56),
was die Handlungen eines Individuums von seinen Uberlegungen abkop-
pelt (Mokrosiniska 2012, 5). Verlangt die politische Pflicht dadurch aber
nicht, die individuelle Kontrolle {iber die eigenen Handlungen aufzugeben?

17

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Ist dies der Fall, dann stellt sich die Frage, wie eine politische Pflicht mit
der Idee des selbststindig handelnden Individuums zusammengehen kann.
Auf dieses wird unter anderem im politischen Diskurs mit dem Schlagwort
Selbstverantwortung referenziert, was — zumindest oberfldchlich - fiir eine
breite Akzeptanz des Konzepts spricht. Wenn Selbstverantwortung eine
grundlegende Handlungsmaxime sein soll, ist dies nicht inkompatibel mit
dem staatlichen Anspruch auf Souverdnitat? Auf der einen Seite steht der
Staat — und mit ihm sein Rechtssystem —, welcher Regeln definiert, wie
wir zusammenzuleben haben, und uns diverse Einschriankungen auferlegt.
Auf der anderen Seite steht die Idee, autonome Personen besassen eine
Verpflichtung gegeniiber sich selbst, Verantwortung fiir ihre Handlungen
zu tibernehmen. Im Einzelfall bedeutet dies unter anderem, herauszufin-
den, was jeweils die richtige moralische Handlung ist. Doch was ist, wenn
moralisch und rechtlich Gesolltes nicht iibereinstimmen oder unsere mora-
lischen Uberlegungen uns zum Schluss fiihren, eine verbotene Handlung
sei angezeigt?

Wie diese Uberlegungen zeigen, ist die Frage nach der Legitimation
staatlichen Handelns weiterhin relevant. In Anbetracht der Machtfiille mo-
derner Staaten und dem sich daraus ergebenden Missbrauchspotenzial tun
wir gut daran, den staatlichen Anspruch, die politische Autoritit eines
Territoriums zu sein, kritisch zu hinterfragen. Staaten schreiben uns nicht
nur vor, welche Handlungen (nicht) auszufithren oder welche Lebensent-
wiirfe (nicht) zu verfolgen sind, sie setzen dies durch verschiedene Zwangs-
mittel durch. Allein dies verlangt nach einer Rechtfertigung. Nehmen wir
dariiber hinaus die Idee der Selbstverantwortung ernst, dann miissen wir
uns fragen, welche Bereiche ein Staat in welchem Umfang regulieren darf.
Zu viel Regulierung liesse uns keinen Raum, um selbstverantwortlich zu
handeln. Zu wenig Regulierung droht uns aber die notige Sicherheit zu
nehmen, die wir benétigen, um unsere Lebensentwiirfe zu verfolgen. Um
darauf Antworten geben zu koénnen, braucht es eine Vorstellung davon,
welchem Zweck staatliches Handeln dienen soll. Sich mit diesen Fragen zu
beschiftigen, ist angesichts des Drucks auf die Institutionen des westlichen
Rechtsstaats liberaldemokratischer Pragung keine akademische Spielerei,
sondern besitzt eine hohe praktische Relevanz. Wie uns nicht nur die
Ereignisse in den USA vor Augen fiihren, ist die Akzeptanz des Status quo
alles andere als gegeben. Viele Biirger*innen scheinen sich in ,ihren® In-
stitutionen nicht mehr wiederzufinden und Politiker*innen unterlaufen de-
mokratische Spielregeln bewusst, indem sie beispielsweise Desinformation
verbreiten (Jaster und Lanius 2019), demonstrativen Bullshit von sich geben

18

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

(Jaster und Lanius 2021) und allgemein postfaktische Politik (MacMullen
2020) betreiben. Dies spricht dafiir, dass sich auch Verteidiger*innen des
politischen Status quo mit der Legitimationsfrage auseinandersetzen.

Zu dieser gesellt sich noch eine weitere, damit verbundene Frage. Da-
raus, einen Staat legitimieren zu konnen, folgt nicht, dessen Uberlegenheit
gegeniiber anderen Formen politischer Organisation zu belegen. Wir miis-
sen ebenfalls die Frage nach Alternativen stellen. Aber weshalb sollten
wir uns mit dieser auseinandersetzen? Hat die Geschichte nicht die Uber-
legenheit von Staatlichkeit gegeniiber anderen Formen politischer Organi-
sation belegt? Zunidchst spricht die Gefahr eines Status-quo-Bias dafiir,
eine staatliche Organisation ohne Argument vorauszusetzen. Einen solchen
Bias konnen wir als eine Form eines Sein-Sollen-Fehlschlusses oder als
eine Verletzung von Humes Gesetz verstehen. Unter diesem metaethischen
Prinzip, das auf eine kritische Bemerkung Humes ([1739] 1888, 469) zu zeit-
genossischen Moralsystemen zuriickgeht, wird tiblicherweise verstanden,
dass man nicht ohne Weiteres von deskriptiven Feststellungen auf eine
normative Aussage schliessen kann (Cohon 2018, Abschn. 5). Dieses Prin-
zip scheinen wir aber zu verletzen, wenn wir aus der Tatsache schliessen,
dass faktisch die gesamte Landmasse Teil eines staatlichen Territoriums ist,
Staatlichkeit sei normativ gesollt. Deshalb diirfen wir Staatlichkeit nicht
als epistemisches Regime akzeptieren, das den Diskurs {iber politische
Organisationsformen einengt. Man muss damit nicht so weit gehen wie
David Mitrany (1976, 98) und den meisten politischen Philosoph*innen der
letzten Generationen vorwerfen, sie litten an einer Staatsfixation, um eine
argumentationslose Annahme zugunsten von Staatlichkeit zuriickzuweisen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der fiir die Frage nach Alternativen
spricht. Staaten im modernen Sinne sind historisch gesehen eine junge
Entwicklung und haben sich erst im 19. Jahrhundert gegen andere Formen
politischer Organisation durchgesetzt (Loick 2012, 21; Mommsen 1990, 210;
Morris 1998, 2-4). Zudem gibt es keinen Grund anzunehmen, diese Ent-
wicklung sei eine historische Notwendigkeit gewesen. Eine solche Position
ist wenig iiberzeugend und zeugt von einem teleologischen Geschichts-
verstandnis, das aber nur schwerlich mit der Zufalligkeit der Geschichte
vereinbart werden kann. Vielversprechender ist zu argumentieren, eine
Gesellschaft staatlich zu organisieren sei die beste Lésung. Will eine solche
Argumentation iiberzeugend sein und nicht dem Status-quo-Bias unterlie-
gen, braucht es folglich eine Beschiftigung mit Alternativen.

Zu den schirfsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zéhlen die Anar-
chist*innen. Anarchismus bezeichnet dabei sowohl eine diverse politische

19

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Bewegung, eine politische Kultur als auch eine politische Philosophie oder
Ideologie (Gordon 2008, 3-4; Loick 2017, 11), die sich mit diversen Briichen
und Neuanfingen seit dem 19. Jahrhundert entwickelt haben. Verstanden
als politische Philosophie handelt es sich beim Anarchismus um eine
Familie von Theorien und nicht um eine geschlossene und einheitliche
Theorie (Jun 2010, 50). Deshalb sollte man sich den Anarchismus als einen
breiten Fluss mit unterschiedlichen Stromungen vorstellen, die je nach his-
torischem, geografischem oder politischem Kontext an Relevanz gewinnen
oder verlieren (Marshall 2010, 6). Obwohl sich anarchistische Gedanken
bis in die Antike zuriickverfolgen lassen, entwickelte sich die anarchistische
Theorienfamilie ab dem 19. Jahrhundert als ein dritter Weg zwischen Libe-
ralismus und Marxismus (Jun 2010, 45). In diesem Sinne ist die verbreitete
Einschdtzung angemessen, Anarchismus sei entweder eine radikale Form
des Liberalismus oder des Sozialismus (Loick 2017, 21). Dies darf aber nicht
dariiber hinwegtduschen, dass anarchistische Konzepte (z.B. Verstandnis
von Freiheit oder das Verstindnis gesellschaftlicher Transformation) sich
dezidiert vom Sozialismus respektive Liberalismus unterscheiden. Trotz
aller Unterschiede sind den verschiedenen Anarchismen einige anarchisti-
sche Kernwerte gemein.

Ein die diversen anarchistischen Stromungen vereinender Wert ist die
Ablehnung oder Kritik von Herrschaft (De George 1978, 92; Gordon 2008,
29-34; Jun 2010, 53; 2016, 556-57; Lazar 2018, 170; May 2007, 21), die
zusammen mit Unterdriickung fiir Anarchist*innen verwerflich ist (Jun
2019, 30-32; McLaughlin 2007, 28). Die Ablehnung von Herrschaft driickt
sich unter anderem in einer ablehnenden Haltung gegeniiber staatlicher
Autoritdt aus (McLaughlin 2007, Abschn. 1.1). Anarchist*innen fokussieren
aber nicht ausschliesslich auf diese. Denn auch wenn Staaten in gewissen
Kontexten durch ihre Machtkonzentration als die Trager von Herrschaft
hervorstechen, sind sie weder die einzige Quelle von Herrschaft noch der
hauptsichliche Grund fiir Unterdriickung (May 2007, 21). Die Ablehnung
von Herrschaft informiert und kontextualisiert damit die anarchistische
Position gegeniiber dem Staat und nicht vice versa (Jun 2019).* Weil gewisse
Formen hierarchischer Institutionen, wie man sie in modernen Staaten
findet, unmoralisch sind (Jun 2016, 556-57), besitzen diese keine legitime
politische Autoritat, weshalb Staaten fiir die meisten Anarchist*innen abzu-

4 In diesem Sinn ldsst sich eine Handlung als ,anarchistisch“ qualifizieren, wenn die
handelnde Akteur*in diese als einen partikularen Ausdruck einer systematischen Op-
position gegen Herrschaft wahrnimmt (Gordon 2008, 33).

20

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

schaffen sind (Shatz 2011, 725). Einige Autor*innen wie A. John Simmons
(1979, 1993) oder Robert Paul Wolff ([1970] 1998), die in der philosophi-
schen Diskussion dem sogenannten philosophischem Anarchismus zuge-
ordnet werden, gehen weniger weit. Wie alle Anarchist*innen sprechen
sie allen existierenden Staaten politische Autoritat ab. Fiir sie gibt es aber
moralische Griinde, gewissen illegitimen Staaten keinen Widerstand zu
leisten (Simmons [1996] 2001, 109) und gewisse staatliche Anweisungen
zu befolgen (Simmons 1979, 193). Dies deckt sich mit dem Pragmatismus,
der sich aus dem Fokus auf die Praxis in der anarchistischen Praxis ergibt
(Graeber 2004, 6). So ist es mit einer anarchistischen Position grundsatz-
lich vereinbar, sich fiir den Moment fiir den Wohlfahrtsstaat oder gegen
Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63).

Indem die verschiedenen anarchistischen Theorien den staatlichen An-
spruch auf legitime politische Autoritdt zuriickweisen, bilden sie die skep-
tische Hintergrundherausforderung, gegen die alle Ansdtze, welche einen
Staat legitimieren mochten, argumentieren miissen (Simmons [1999] 2001,
126). Dies macht die Beschaftigung mit dem Anarchismus relevant, um sich
mit der Legitimationsfrage auseinanderzusetzen. Dariiber hinaus bietet der
Anarchismus im Sinne einer positiven Herausforderung eine interessan-
te alternative Vorstellung davon, wie sich eine Gesellschaft politisch herr-
schaftsfrei organisieren ldsst. Denn entgegen dem marxistischen Vorurteil,
der Anarchismus lehne jegliche Form von Autoritit ab und kénne damit
keine stabile Basis fiir eine Gesellschaft sein (McLaughlin 2007, 11-13),
folgt aus der Kritik an Herrschaft kein zwingender Antiautoritarismus (De
George 1978, 92; Jun 2019, 33; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2). Eine anarchi-
sche Position schliesst damit legitime Autoritat nicht notwendigerweise a
priori aus. Denn contra dem akademischen Vorurteil, dem Anarchismus
fehle es aufgrund seiner vermeintlichen Theoriefeindlichkeit an einem ad-
dquaten theoretischen Unterbau (McLaughlin 2007, 13-14), folgt aus einer
anarchistischen Position keine grundsétzliche Ablehnung jeglicher Form
intellektueller Auseinandersetzungen. Folgen wir beispielsweise David Gra-
ebers (Graeber 2004, 4-8) Argumentation, dann besteht das anarchisti-
sche Projekt darin, innerhalb der bestehenden Ordnung die Institutionen
einer neuen Ordnung zu entwickeln und zu leben, was die existierenden
Herrschaftsstrukturen subversiv unterlduft. Ein solches Unterfangen ist auf
theoretische und analytische Uberlegungen angewiesen, um erfolgreich
zu sein. Da es sich beim Anarchismus um einen ethischen Diskurs {iber
revolutionare Praxis handelt, streben die Anarchist*innen nicht nach einer
allgemeinen anarchistischen Theorie (vgl. dazu ebenfalls Gordon 2008, 34—

21

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

40). Sie suchen eher nach Antworten auf die unmittelbaren praktischen
Fragen, die sich aus dem anarchistischen Transformationsprojekt ergeben.

Die daraus folgende Diversitat hat dem Anarchismus den Vorwurf einge-
bracht, voller Paradoxe und Widerspriiche zu sein (z.B. Ball und Dagger
2014, 15; Miller 1984, 2). Vielmals rithrt diese Einschitzung aber eher von
Missverstdndnissen und Fehlkonzeptionen der Kritiker*innen her und ist
nicht die Schuld der Anarchist*innen (Jun 2018, 56). Die Diversitit der
anarchistischen Theorie ist nicht das Resultat einer theoretischen Unfahig-
keit, sondern ist einerseits tief in der Uberzeugung verankert, die Freiheit
aller Beteiligten zu wahren. Dies dussert sich unter anderem im bewussten
Verzicht, von vornherein zu definieren, wie eine anarchistische Gesellschaft
auszusehen hat (Kithnis 2015, 102; De George 1978, 96). Die Diversitat
zieht sich durch alle Dimensionen des Anarchismus und resultiert in
einer Uniibersichtlichkeit, die eine Auseinandersetzung mit anarchistischen
Theorien erschwert. Daher erstaunt es nicht, wenn in der Literatur die
anarchistische Herausforderung nur sparlich und oftmals oberfldchlich be-
handelt wird (Franks 2010, 1; Leipold 2015, 310; Simmons [1996] 2001, 103).>
Angesichts der eigenstandigen Sicht aufs Politische, die der Anarchismus
bietet, ist dies mehr als bedauerlich. Trotz oder gerade wegen der Diversitit
der anarchistischen Uberlegungen, Konzepte und Ansitze ermdglichen uns
diese, die Grenzen staatlicher Autoritit sowie die Moglichkeiten einer herr-
schaftsfrei(er)en auszuloten.

Das Ziel dieser Arbeit ist damit, eine {iberzeugende negative und positi-
ve anarchistische Herausforderung zu formulieren, an der sich Theorien
legitimer staatlicher Autoritdt zu messen haben. Indem wir uns mit der
Hintergrundherausforderung befassen, konnen wir den Status-quo-Bias
vermeiden, gegebenenfalls relevante Konzepte wie politische und staatliche
Autoritdt besser fassen und Aspekte identifizieren, die nach Verbesserungen
verlangen. In einem ersten Schritt gehe ich im Abschn. 2 auf grundlegende
Konzepte ein. Sind Staaten historisch gesehen eine junge Entwicklung,
dann stellt sich zunédchst die Frage, was moderne Staaten sind und wo-

5 Erfreulicherweise gab es in den letzten Jahren ein gestiegenes Interesse an einer ge-
haltvollen Beschaftigung mit anarchistischen Theorien und Ansitzen. Davon zeugen
beispielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009), der einer der wenigen Personen aus der akademischen Sphare
war, die sich offen zu einer anarchistischen Position bekennen. Weitere Beispiele einer
durchdachten Auseinandersetzung sind die Arbeiten von Magda Egoumenides (2014),
Nathan Jun (z. B. 2012) und Paul McLaughlin (z. B. 2007) sowie diverse Sammelbénde
(z. B. Anarchism: A Conceptual Approach, Franks, Jun, und Williams 2018).

22

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

rin der Unterschied zu fritheren Formen politischer Organisation besteht
(Abschn. 2.1). Dazu gehort ebenfalls zu kldren, welche Rechte mit dem
staatlichen Anspruch auf Souverénitit einhergehen. Damit korreliert die
Frage, ob und welche Pflichten Biirger*innen gegeniiber ihren Staaten be-
sitzen (Abschn. 2.2): Gibt es eine politische Pflicht und wie lasst sich diese
begriinden? Und wie héngt diese mit politischer Autoritit zusammen? Auf
dieser Basis ldsst sich ein Standardverstdndnis politischer Autoritét als ein
komplexes Recht zum Regieren formulieren, das Staaten mit dem Anspruch
kombinieren, ihren Biirger*innen als Einzigen bindende Rechtspflichten
aufzuerlegen. Die Anarchist*innen weisen diese Sicht — wie gesehen -
zuriick und formulieren ausgehend von den Kernwerten der Ablehnung
von Herrschaft, Diversitdt und dem Fokus auf die Praxis eine alternative
Sicht aufs Politische.

Doch was ist Anarchismus? Wie sind die Kernwerte zu interpretieren, die
sich die verschiedenen Anarchismen miteinander teilen? Und was macht
Anarchismus philosophisch? Diesen Fragen gehe ich im Abschn. 2.3 nach.
Analytisch gesehen lassen sich dabei innerhalb des anarchistischen Pro-
jekts zwei Herausforderungen identifizieren. Die negative Herausforderung
stellt in Bezug auf staatliche Autoritdt deren Legitimation infrage. Dieses
Unterfangen negiert jede Annahme zugunsten des Gehorsams gegeniiber
etablierten politischen Institutionen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). David
Miller (1984, 18) bezeichnet dies als die subversive Kampagne des philo-
sophischen Anarchismus. In Anlehnung an John Horton (1992, 124) und
A. John Simmons ([1996] 2001, 105) konnen wir Argumentationslinien
fiir eine solche Kampagne identifizieren. Eine prinzipielle Argumentation
ist die anspruchsvollere und stirkere Position. Eine solche versucht, eine
Erklarung dafiir zu geben, weshalb Staaten moralisch unmdglich sind.
Dies Ablehnung von Staaten bezieht sich mindestens auf alle existieren-
den Staaten, kann aber auch alle méglichen Formen von Staatlichkeit
umfassen. Eine prinzipielle anarcho-philosophische Theorie kann dafiir
argumentieren, legitime staatliche Autoritat sei theoretisch méglich. Die
Voraussetzungen dafiir konnen aber so hoch angesetzt sein, dass kaum je
ein Staat existieren wird, der diese zu erfiillen vermag. Ein*e Vertreter*in
einer prinzipiellen Theorie kann auch argumentieren, legitime staatliche
Autoritét sei theoretisch unmoglich. Fokus prinzipieller Ansétze liegt eher
auf der Frage nach Legitimation. Eine skeptische Argumentation ist dagegen
weniger anspruchsvoll und legt das Augenmerk eher auf die politische
Pflicht. Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine
politische Pflicht durchaus vorstellbar. Bisher waren aber einige der intel-

23

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

ligentesten Theoretiker*innen nicht in der Lage, ein {iberzeugendes Argu-
ment dafiir hervorzubringen. Diese Tatsache ldsst sie an der Moglichkeit
zweifeln, staatliche Autoritit effektiv legitimieren zu kénnen.

Daran anschliessend beschaftige ich mich im Abschn. 3 mit Robert Paul
Wolfts sowie Matthew Noah Smiths Argumentationen, bei denen es sich
um ein Beispiel eines prinzipiellen Ansatzes handelt. Fiir Robert Paul Wolff
besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und Verantwortung fiir
unsere Handlungen und Entscheidungen zu ibernehmen. Die Pflicht lasst
sich aber lediglich im Fall einer auf Einstimmigkeit basierenden Direkt-
demokratie mit politischer Autoritat vereinbaren (Abschn.3.1). Matthew
Noah Smith vertritt die These, existiere eine Verpflichtung zum Rechtsge-
horsam, bedrohe diese den moralischen Status unseres Ichs (Abschn. 3.2).
Derweil beide Autoren zeigen konnen, dass politische Autoritét respektive
eine politische Pflicht das Potenzial haben, unsere Autonomie sowie unser
Selbst zu gefahrden, ist die Position, Staaten seien aufgrund moralischer
Uberlegungen grundsitzlich unméglich, nicht plausibel (Abschn. 3.3).

Die Diskussion von Simmons’ Ansatz im Abschn.4 wird aber zeigen,
dass damit die negative Herausforderung nicht zuriickgewiesen ist. Der
Fokus von Simmons’ skeptischer Argumentation liegt auf den Begriindun-
gen einer politischen Pflicht (Abschn. 4.1). Wie sich zeigen wird, haben die
tblichen Anséitze mit Problemen zu kdmpfen, wenn sie versuchen, eine
umfassend zur Anwendung kommende, gegeniiber allen geltende politische
Pflicht gegeniiber existierenden Staaten zu begriinden. Dariiber hinaus
hat fiir Simmons einzig Zustimmung jemals eine Chance, eine politische
Pflicht zu begriinden. Simmons’ Projekt ist aber nicht ausschliesslich ein
skeptisches. Ausgehend von einer naturrechtlichen, stark von John Lockes
Philosophie gepragten Position entwirf Simmons ein Bild einer hochkom-
plexen Gesellschaft im Naturzustand (Abschn. 4.2) und argumentiert, staat-
liches Handeln sei zwar nicht gerechtfertigt, aber legitimiert (Abschn. 4.3).
Eine kritische Auseinandersetzung mit Simmons’ Ansatz stellt aber erstens
infrage, ob Zustimmung die zentrale Rolle spielen kann, die Simmons ihr
zugedacht hat (Abschn. 4.4). Zweitens stellt sich die Frage, inwiefern die
positiven Aspekte von Simmons Anarchismus lockeanischer Pragung sind.

Akzeptieren wir Simmons Konklusion, miissen wir das konservative
Projekt zuriickweisen, eine politische Pflicht gegeniiber bestehenden Staa-
ten zu begriinden. Damit ist aber noch nicht restlos geklért, ob bestehende
Staaten nicht doch noch legitime Autoritit erlangen kénnen. Liasst sich
Autoritét vielleicht auch ohne politische Pflicht legitimieren? Dem gehe
ich im Abschn. 5 nach und beschiftige mich mit Joseph Raz’ (1986) Dienst-

24

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

leistungskonzeption. Einerseits vertritt Raz (1981, 105) gemiss eigenen Aus-
sagen eine schwache anarchistische Position, da er die Existenz einer politi-
schen Pflicht ablehnt. Andererseits argumentiert er, trotzdem sei legitime
politische Autoritdt im Bereich des Mdglichen (Raz 1986, 2006). Ebenso
wie Wolff ist Raz davon iiberzeugt, dass Autoritdt mit individueller Autono-
mie vereinbar sein muss. Fiir Raz geben wir aber — contra Wolft — unseren
Willen nicht auf, akzeptieren wir eine legitime Autoritit. Gar das Gegen-
teil ist der Fall. Autorititen sind eine Voraussetzung fiir ein autonomes
Leben, was sich mit der Konklusion im Abschn. 3 deckt. Wie die Diskussi-
on verschiedener Kritiken an der Dienstleistungskonzeption zeigen wird,
konnen wir politische Autoritdten als Dienstleister verstehen (Abschn. 5.2).
Dies zu akzeptieren, hat aber weitreichende Konsequenzen fiir die Legiti-
mation von Staatlichkeit. Denn eine radikale Interpretation der Dienstleis-
tungskonzeption schafft nicht nur eine Basis, um staatliches Handeln ohne
politische Pflicht legitimeren zu konnen. Sie gibt den Anarchist*innen eine
solide Grundlage, um den Raum einzufordern, den sie benétigen, damit sie
die Legitimitét ihrer Institutionen beweisen konnen (Abschn. 5.3). Folglich
lasst sich unter Rickgrift auf die Dienstleistungskonzeption die normative
Grundlage fiir eine {iberzeugende positive Herausforderung formulieren
(Abschn. 5.4).

Abschn. 6 geht als Konsequenz davon der Frage nach, wie wir uns
eine Alternative zu Staatlichkeit vorstellen kénnen. Zwar hiiten sich Anar-
chist*innen aus normativen und konzeptionellen Griinden davor, im Hier
und Jetzt zu definieren, wie die anarchistische Gesellschaft auszusehen
hat (Abschn. 6.1). Bedenken wir zudem die Diversitit der anarchistischen
Theorienfamilie, scheint die Vorstellung nicht haltbar, es gebe die eine
anarchistische Gesellschaft. Dies bedeutet aber nicht, man kénne nicht
gewisse Tendenzen identifizieren und ausgehend vom anarchistischen Frei-
heitsbegrift sowie der anarchistischen Praxis Prinzipien und grundlegende
Funktionsweisen anarchistischer Institutionen skizzieren. Diesen ist das
Konzept der Souveranitit ebenso fremd wie jenes eines zwangsbewehrten
Rechts. Dies fithrt unweigerlich zur Frage, ob die Vorstellung einer anar-
chistischen Gesellschaft nicht naiv und utopisch sei (Abschn. 6.2).

Abschn. 7 ist der Frage gewidmet, ob und wie wir Staatlichkeit gegen
eine negative Herausforderung in der Art Simmons’ und gegen eine positive
Herausforderung auf Basis einer radikalen Interpretation von Raz’ Dienst-
leistungskonzeption verteidigen kénnen. Ausgehend vom Konzept der pro-
gressiven Sicherheit argumentiere ich, dass sich eine etwas andere Art des
Minimalstaats legitimieren ldsst. Dieser fokussiert seine Aktivititen auf jene

25

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1 Einleitung

Bereiche und Handlungsfelder, die uns helfen, ein autonomes Leben zu
fithren (Abschn. 7.1, 7.2). Abschn. 8 fithrt die Argumentation dieser Arbeit
in einem Fazit zusammen.

26

hitps:/jdol.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. [



https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

