
1 Einleitung

Louf i am Bundeshus sider verby
Mues i gäng dänke, s’steit numen uf Zyt
S’länge fürs z’spränge paar Seck Dynamit1

– Mani Matter, Dynamit.

Im Chanson „Dynamit“ des Berner Chansoniers Mani Matter begegnet der
Ich-Erzähler bei seinem abendlichen Spaziergang durch Bern einem Mann,
der das Schweizer Bundeshaus sprengen und damit einer anarchistischen
Ordnung zum Durchbruch verhelfen will.2 Der Erzähler interveniert und
hält dem Anarchisten darauf eine glühende Rede über die Vorteile, welche
die Schweiz ihren Bürger*innen biete. Das Rütli3, die Freiheit und die De‐
mokratie beschwörend gelingt es dem Erzähler am Ende, den Anarchisten
umzustimmen und dadurch den Staat zu retten. Als der Erzähler später im
Bett liegt, beglückwünscht er sich zunächst zu seiner Tat und spricht sich
für seine Verteidigung der Schweiz einen Orden zu. Und weshalb sollte
er nicht? Staatliche Institutionen sind für plurale Gesellschaften essenziell
und sichern unser tägliches Zusammenleben. Die politischen Institutionen
und Instrumente erlauben uns, Konflikte gewaltfrei auszutragen und allge‐
mein verbindliche Regelungen zu finden. Wir erhalten Zugang zu Bildung
und die Grundversorgung stellt uns Infrastrukturen und Einrichtungen zur
Verfügung, die unser tägliches Leben einfacher gestalten. Der öffentliche
Verkehr oder die Verkehrsinfrastruktur für den Individualverkehr erlauben
uns, von A nach B zu gelangen. Das Stromnetz versorgt uns mit Elektrizität,
Wasserleitungen geben uns Zugang zu sauberem Trinkwasser und durch
die Kommunikationsinfrastruktur können wir nicht nur jederzeit mitein‐

1 Hochdeutsch: Gehe ich seitdem am Bundeshaus vorbei, muss ich stets daran denken,
dass dieses nur auf Zeit steht. Zum Sprengen reichen einige Säcke Dynamit.

2 Damit bedient Mani Matter das klassische Vorurteil, Anarchist*innen seien gewalttätig.
Obwohl das Klischee, Anarchismus weise eine enge Verbindung zu Gewalt und Terro‐
rismus auf, eine gewisse historische Grundlage hat, haben zu jeder Zeit die meisten
Anarchist*innen Gewalt abgelehnt (vgl. Abschn. 2.3.2).

3 Das Rütli ist ein Wieslandkomplex am Ostabhang des Seelisbergs oberhalb des Ur‐
nersees. Der Ort spielt im Gründungsmythos der Schweiz eine wichtige Rolle. Dort
sollen die heimlichen Zusammenkünfte der Urschweizer Eidgenossen aus Uri, Schwyz
und Unterwalden bei ihrer Verschwörung gegen die Landvögte stattgefunden haben
(Stadler 2012).

13

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ander sprechen, wir können auch jederzeit Informationen abrufen. Der
Abfall wird entsorgt, das Abwasser wird beseitigt und Gesundheitsdienst‐
leistungen werden bereitgestellt. Die Demokratien westlicher Prägung ge‐
ben uns die Möglichkeit, politisch zu partizipieren und garantieren uns
einen breiten Katalog an politischen und sozialen Grundrechten. Diese
sichern uns unter anderem, sollten wir mit dem Gesetz in Konflikt kom‐
men, ein faires Verfahren zu oder gestehen uns Gedanken-, Gewissens- und
Religionsfreiheit sowie freie Meinungsäusserung zu. Werden unsere Rechte
verletzt, haben wir alle zustehende Möglichkeiten, dagegen vorzugehen.
Durch die Sozialpolitik ist ein minimaler Lebensstandard garantiert, indem
wir Zugang zu finanziellen Mitteln oder zu Dienstleistungen erhalten, Insti‐
tutionen der sozialen Sicherheit sichern uns gegen materielle Risiken durch
Unfall, Krankheit, Alter oder Arbeitslosigkeit ab und durch verschiedene
Instrumente ist der Staat vielerorts ein Garant für eine (minimale) Chan‐
cengleichheit, die in einem gewissen Grad klassen- und statusunabhängi‐
gen Zugang zu sozialen und kulturellen Dienstleistungen gibt. Institutionen
wie die Polizei schützen unser Leib und Leben, indem sie beispielswei‐
se Verbrechen verhindern oder aufklären und dazu beitragen, Lösungen
zu Koordinationsproblemen (z. B. im Strassenverkehr) aufrechtzuerhalten.
Die Liste der Vorteile und Möglichkeiten, die uns moderne Staaten bieten,
liesse sich beliebig erweitern, und lässt die Verteidigung der Errungenschaf‐
ten, die uns eine staatlich verfasste Gesellschaft gebracht hat, als ein Muss
erscheinen.

Daher überrascht die zentrale Rolle kaum, die der Staat in der poli‐
tischen Philosophie spielt. Ein Beispiel dafür ist John Rawls’ (1999, 7)
Argumentation, wonach der primäre Gegenstand der Gerechtigkeit die
Grundstruktur der Gesellschaft sei. Eine Gesellschaft versteht Rawls im
Rahmen seiner Argumentation in A Theory of Justice als ein geschlossenes,
von anderen Gesellschaften isoliertes System (7), dessen Grenzen durch die
Vorstellung einer in sich geschlossenen nationalen Gemeinschaft gegeben
sind (401). Viele zeitgenössische Autor*innen folgen diesem Fokus auf den
Staat und sehen in diesem – trotz Uneinigkeit über das richtige oder gute
staatliche Handeln – den geeigneten Akteur für Gerechtigkeit oder Refor‐
men (Morris 2011, 544). Dieses Verständnis deckt sich mit unserem Alltags‐
verständnis. Staaten sind vielerorts die Form politischer Organisation und
für viele Menschen ist das Konzept Politik untrennbar mit Staatlichkeit
verknüpft. Damit stellt dieses Konzept ein epistemisches Regime dar, das
den Diskurs über politische Organisationsformen beschränkt (Kinna und
Prichard 2019, 234–35; Loick 2012, 21). Dies ist, führen wir uns die geopo‐

1 Einleitung

14

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


litische Realität vor Augen, nicht weiter verwunderlich. Mit wenigen Aus‐
nahmen (z. B. die Antarktis) ist faktisch die gesamte Landmasse der Erde
(formell) Teil eines staatlichen Territoriums (Loick 2012, 29; Morris 2011,
544). Diese augenscheinliche empirische Evidenz für die Performanz von
Staaten in Kombination mit den massiven Vorteilen, die sie uns bringen,
sprechen dafür, die Existenz von Staaten als gegeben anzusehen. Zudem
haben wir gute moralische Gründe, Staatlichkeit als einzig angemessene
Form politischer Organisation zu akzeptieren. Beispielsweise ist für Imma‐
nuel Kant (MS, AA VI:264) die Schaffung einer „bürgerlichen Verfassung“
eine moralische Pflicht. Lediglich eine staatliche Ordnung ist für ihn in der
Lage, das Recht durchzusetzen und damit ein geregeltes Nebeneinander der
Bürger*innen zu garantieren sowie deren Eigentumsansprüche zu sichern.
Das Recht definiert die „[…] Bedingungen, unter denen die Willkür des
einen mit der Willkür des andern nach einem allgemeinen Gesetze der
Freiheit zusammen vereinigt werden kann“ (Kant, MS, AA VI:219). Verblei‐
ben wir in einem Zustand ohne staatliche Ordnung, wären unsere indivi‐
duellen Freiheiten nicht ausreichend geschützt. Wollten die Menschen in
diesem Zustand verbleiben, täten sie unrecht und handelten unmoralisch
(Kant, MS, AA VI:307–8).

All dies lässt einerseits die Handlung des Anarchisten in Mani Matters
Chanson als irrational und unmoralisch erscheinen und spricht anderer‐
seits für den Orden, den sich der Erzähler zuspricht. Ist das Gebot der
Stunde nicht, die Errungenschaften der modernen Demokratien westlicher
Prägung gegen radikale Angriffe zu verteidigen? Zumal solche Angriffe
nicht mehr nur hypothetischer Art, sondern tatsächlich im Gange sind,
wie die Situation in Ungarn oder die Ereignisse rund um den Sturm auf
das Kapitol in Washington, D.C. am 6. Januar 2021 bezeugen. Derweil wir
gute Gründe haben, den westlichen Rechtsstaat gegen Angriffe zu verteidi‐
gen, die auf Ideologien der Ausgrenzung basieren, dürfen wir darüber die
Schattenseiten staatlichen Handelns nicht ausblenden. Dies kommt in Mani
Matters Chanson ebenfalls zum Ausdruck. Denn dem Erzähler kommen
am nächsten Tag Zweifel, ob er die Schweiz berechtigterweise gelobt hat.
Dazu gesellt sich die Erkenntnis, dass der politische Status quo – im Chan‐
son symbolisiert durch das Bundeshaus – nicht bis in alle Ewigkeit gegeben
ist.

Staatlichkeit bietet uns, in anderen Worten, nicht nur Vorteile, aus ihr
ergeben sich auch massive Nachteile, Probleme und Herausforderungen.
Erstens müssen wir uns fragen, ob die Gräuel des 20. Jahrhunderts ohne
staatliche Organisation möglich gewesen wären. Die Übel des modernen

1 Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Staates sind frappierend und erschreckend (Morris 1998, 14). Dieser ist
Schauplatz, wenn nicht sogar der Verursacher von ausserordentlichen Ver‐
brechen. Ein trauriges Bespiel dafür sind die Internierungs- und Konzen‐
trationslager. Deren Zweck und Funktion unterscheidet diese von anderen
Formen und Institutionen des Freiheitsentzugs: Personen werden meistens
nicht aufgrund ihrer Taten, sondern aufgrund persönlicher Merkmale wie
Ethnie oder politischer Gesinnung inhaftiert. Die Praxis ist dabei nicht
lediglich ein verabscheuungswürdiges Kapitel des Zweiten Weltkrieges, für
das die Unrechtsregime in Nazideutschland oder im faschistischen Italien
verantwortlich gemacht werden können. Die Konzentrationslager der Nazis
wie Auschwitz oder die Gulags in der UdSSR sind vielmehr Teil einer
globalen Praxis. Diese begann in einem kolonialen Kontext Ende des 19.
Jahrhunderts und breitete sich im Laufe des 20. Jahrhunderts über den
Globus aus (Mühlhahn 2010; Stone 2017). Internierungs- und Konzentra‐
tionslager sind nicht die einzigen Beispiele, die belegen, dass das Instru‐
mentarium staatlicher Zwangs- und Gewaltmittel genutzt wurde und wird,
um gegen Andersdenkende, Oppositionelle oder Minderheiten vorzugehen.
Angesichts der Machtfülle moderner Staaten ist der enorme Massstab staat‐
lichen Unrechts nicht überraschend (Morris 1998, 14). Der Umfang der
Bereiche, in denen Staaten ein Recht zum Regieren in Anspruch nehmen,
ist immens. So beanspruchen Staaten für sich, bestimmen zu können, wel‐
che Lebensweise und -pläne akzeptierbar sind und welche nicht. Beispiele
dafür sind Assimilationspolitiken wie in Australien (die Gestohlenen Gene‐
rationen) oder den USA (Amerikanisierung der amerikanischen Ureinwoh‐
ner*innen). Der Umgang mit Homosexualität ist ein weiteres Beispiel dafür,
wie staatliche Repressalien genutzt werden, um Menschen bis ins Intimste
hinein vorzugeben, was normales Verhalten ist.

Staaten mögen nicht die einzigen Organisationsformen sein, die für sich
beanspruchen, Menschen vorgeben zu dürfen, wie diese zu leben haben.
Was Staaten aber von anderen Organisationen wie der Kirche unterschei‐
det, ist der zwangsbewehrte Charakter rechtlicher Normen. Das Recht ist –
folgen wir Joseph Raz (1986, 70) – das Instrument, durch welches Staaten
einen Grossteil ihrer politischen Macht ausüben. Die darin festgeschriebe‐
nen Rechtspflichten sind zwangsbewehrt und können oder müssen bei
Nichterfüllung durch staatliche Anordnung oder Androhung durchgesetzt
werden (Hoerster 2006, 12; vgl. ebenfalls Benjamin [1921] 2018, 251). Die
Durchsetzung obliegt dabei exklusiv staatlichen Organen, da Staaten für
sich reklamieren, das Monopol legitimer Gewalt und Souveränität zu be‐
sitzen (Morris 1998, 15–16). In seiner bekannten Staatsdefinition macht

1 Einleitung

16

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Weber (1919, 5) folglich auch die Fähigkeit, das Monopol legitimer
physischer Gewaltsamkeit erfolgreich zu beanspruchen, zum entscheiden‐
den Merkmal des Staates. Dies illustriert, wie eng Staatlichkeit respektive
Souveränität mit Gewalt verknüpft ist, und teilt in der politischen Sphäre
Gewalt in legitime staatliche und nicht legitime, nicht staatliche Gewalt auf.
Dieser Unterschied ist aber lediglich symbolischer Natur, da im Grunde
genommen – neben der Frage, ob die Zwangsanwendung rechtmässig ist –
bloss ein Symbol wie eine Polizeimarke darüber entscheidet, ob Gewalt
legitim oder nicht legitim ist (Loick 2012, 20). Und bleibt Gewalt nicht Ge‐
walt, egal ob und wie sie gerechtfertigt wird? Auch wenn wir dies verneinen
und die Möglichkeit legitimer Gewalt akzeptieren, müssen wir den zwangs‐
bewehrten Charakter rechtlicher Normen als empirische Tatsache anerken‐
nen. Dies erlaubt, Macht über die Bürger*innen auszuüben. Menschen wi‐
der ihre Einstellungen, Überzeugungen und moralischen Überlegungen zu
zwingen, eine Handlung (nicht) auszuführen, einen Lebensentwurf (nicht)
zu verfolgen usw. greift aber tief ins Selbst einer Person ein und stellt deren
Autor*innenschaft über ihr Leben infrage und schränkt ihre Freiheiten ein.

Neben Souveränität – die sich intern in einem Anspruch auf Letztin‐
stanzlichkeit und Omnikompetenz (Loick 2012, 41) und extern in einem
Anspruch auf Immunität gegen Einmischung von aussen in interne Ange‐
legenheiten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41) ausdrückt – erwarten
Staaten von „ihren“ Bürger*innen Loyalität (Morris 1998, 45). Dies deckt
sich mit der Vorstellung, Bürger*innen hätten eine Pflicht gegenüber ihrem
Staat. Derweil keine Einigkeit über den genauen Umfang besteht, besteht in
der philosophischen Diskussion die Tendenz, eine solche politische Pflicht
mindestens mit einer moralischen Verpflichtung gleichzusetzen, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosińska 2012,
1; Simmons 1979, 5). Die Autor*innen nehmen in vielen Fällen an, dieses
Sollen sei pro tanto, komme umfassend zur Anwendung, gelte gegenüber al‐
len und sei inhaltsunabhängig (Kramer 2008b, 179). Insbesondere der letzte
Aspekt scheint dabei für eine Person problematisch zu sein. Besitzen wir
eine politische Pflicht, dann ist der moralische Grund, eine Rechtsnorm zu
befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz etc., sondern deren Charakter
als eine durch das Rechtssystem definierte Norm. Damit ist nicht deren
Inhalt, sondern deren Natur das Handlungsmotiv (McLaughlin 2007, 56),
was die Handlungen eines Individuums von seinen Überlegungen abkop‐
pelt (Mokrosińska 2012, 5). Verlangt die politische Pflicht dadurch aber
nicht, die individuelle Kontrolle über die eigenen Handlungen aufzugeben?

1 Einleitung

17

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist dies der Fall, dann stellt sich die Frage, wie eine politische Pflicht mit
der Idee des selbstständig handelnden Individuums zusammengehen kann.
Auf dieses wird unter anderem im politischen Diskurs mit dem Schlagwort
Selbstverantwortung referenziert, was – zumindest oberflächlich – für eine
breite Akzeptanz des Konzepts spricht. Wenn Selbstverantwortung eine
grundlegende Handlungsmaxime sein soll, ist dies nicht inkompatibel mit
dem staatlichen Anspruch auf Souveränität? Auf der einen Seite steht der
Staat – und mit ihm sein Rechtssystem –, welcher Regeln definiert, wie
wir zusammenzuleben haben, und uns diverse Einschränkungen auferlegt.
Auf der anderen Seite steht die Idee, autonome Personen besässen eine
Verpflichtung gegenüber sich selbst, Verantwortung für ihre Handlungen
zu übernehmen. Im Einzelfall bedeutet dies unter anderem, herauszufin‐
den, was jeweils die richtige moralische Handlung ist. Doch was ist, wenn
moralisch und rechtlich Gesolltes nicht übereinstimmen oder unsere mora‐
lischen Überlegungen uns zum Schluss führen, eine verbotene Handlung
sei angezeigt?

Wie diese Überlegungen zeigen, ist die Frage nach der Legitimation
staatlichen Handelns weiterhin relevant. In Anbetracht der Machtfülle mo‐
derner Staaten und dem sich daraus ergebenden Missbrauchspotenzial tun
wir gut daran, den staatlichen Anspruch, die politische Autorität eines
Territoriums zu sein, kritisch zu hinterfragen. Staaten schreiben uns nicht
nur vor, welche Handlungen (nicht) auszuführen oder welche Lebensent‐
würfe (nicht) zu verfolgen sind, sie setzen dies durch verschiedene Zwangs‐
mittel durch. Allein dies verlangt nach einer Rechtfertigung. Nehmen wir
darüber hinaus die Idee der Selbstverantwortung ernst, dann müssen wir
uns fragen, welche Bereiche ein Staat in welchem Umfang regulieren darf.
Zu viel Regulierung liesse uns keinen Raum, um selbstverantwortlich zu
handeln. Zu wenig Regulierung droht uns aber die nötige Sicherheit zu
nehmen, die wir benötigen, um unsere Lebensentwürfe zu verfolgen. Um
darauf Antworten geben zu können, braucht es eine Vorstellung davon,
welchem Zweck staatliches Handeln dienen soll. Sich mit diesen Fragen zu
beschäftigen, ist angesichts des Drucks auf die Institutionen des westlichen
Rechtsstaats liberaldemokratischer Prägung keine akademische Spielerei,
sondern besitzt eine hohe praktische Relevanz. Wie uns nicht nur die
Ereignisse in den USA vor Augen führen, ist die Akzeptanz des Status quo
alles andere als gegeben. Viele Bürger*innen scheinen sich in „ihren“ In‐
stitutionen nicht mehr wiederzufinden und Politiker*innen unterlaufen de‐
mokratische Spielregeln bewusst, indem sie beispielsweise Desinformation
verbreiten (Jaster und Lanius 2019), demonstrativen Bullshit von sich geben

1 Einleitung

18

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Jaster und Lanius 2021) und allgemein postfaktische Politik (MacMullen
2020) betreiben. Dies spricht dafür, dass sich auch Verteidiger*innen des
politischen Status quo mit der Legitimationsfrage auseinandersetzen.

Zu dieser gesellt sich noch eine weitere, damit verbundene Frage. Da‐
raus, einen Staat legitimieren zu können, folgt nicht, dessen Überlegenheit
gegenüber anderen Formen politischer Organisation zu belegen. Wir müs‐
sen ebenfalls die Frage nach Alternativen stellen. Aber weshalb sollten
wir uns mit dieser auseinandersetzen? Hat die Geschichte nicht die Über‐
legenheit von Staatlichkeit gegenüber anderen Formen politischer Organi‐
sation belegt? Zunächst spricht die Gefahr eines Status-quo-Bias dafür,
eine staatliche Organisation ohne Argument vorauszusetzen. Einen solchen
Bias können wir als eine Form eines Sein-Sollen-Fehlschlusses oder als
eine Verletzung von Humes Gesetz verstehen. Unter diesem metaethischen
Prinzip, das auf eine kritische Bemerkung Humes ([1739] 1888, 469) zu zeit‐
genössischen Moralsystemen zurückgeht, wird üblicherweise verstanden,
dass man nicht ohne Weiteres von deskriptiven Feststellungen auf eine
normative Aussage schliessen kann (Cohon 2018, Abschn. 5). Dieses Prin‐
zip scheinen wir aber zu verletzen, wenn wir aus der Tatsache schliessen,
dass faktisch die gesamte Landmasse Teil eines staatlichen Territoriums ist,
Staatlichkeit sei normativ gesollt. Deshalb dürfen wir Staatlichkeit nicht
als epistemisches Regime akzeptieren, das den Diskurs über politische
Organisationsformen einengt. Man muss damit nicht so weit gehen wie
David Mitrany (1976, 98) und den meisten politischen Philosoph*innen der
letzten Generationen vorwerfen, sie litten an einer Staatsfixation, um eine
argumentationslose Annahme zugunsten von Staatlichkeit zurückzuweisen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der für die Frage nach Alternativen
spricht. Staaten im modernen Sinne sind historisch gesehen eine junge
Entwicklung und haben sich erst im 19. Jahrhundert gegen andere Formen
politischer Organisation durchgesetzt (Loick 2012, 21; Mommsen 1990, 210;
Morris 1998, 2–4). Zudem gibt es keinen Grund anzunehmen, diese Ent‐
wicklung sei eine historische Notwendigkeit gewesen. Eine solche Position
ist wenig überzeugend und zeugt von einem teleologischen Geschichts‐
verständnis, das aber nur schwerlich mit der Zufälligkeit der Geschichte
vereinbart werden kann. Vielversprechender ist zu argumentieren, eine
Gesellschaft staatlich zu organisieren sei die beste Lösung. Will eine solche
Argumentation überzeugend sein und nicht dem Status-quo-Bias unterlie‐
gen, braucht es folglich eine Beschäftigung mit Alternativen.

Zu den schärfsten Kritiker*innen von Staatlichkeit zählen die Anar‐
chist*innen. Anarchismus bezeichnet dabei sowohl eine diverse politische

1 Einleitung

19

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewegung, eine politische Kultur als auch eine politische Philosophie oder
Ideologie (Gordon 2008, 3–4; Loick 2017, 11), die sich mit diversen Brüchen
und Neuanfängen seit dem 19. Jahrhundert entwickelt haben. Verstanden
als politische Philosophie handelt es sich beim Anarchismus um eine
Familie von Theorien und nicht um eine geschlossene und einheitliche
Theorie (Jun 2010, 50). Deshalb sollte man sich den Anarchismus als einen
breiten Fluss mit unterschiedlichen Strömungen vorstellen, die je nach his‐
torischem, geografischem oder politischem Kontext an Relevanz gewinnen
oder verlieren (Marshall 2010, 6). Obwohl sich anarchistische Gedanken
bis in die Antike zurückverfolgen lassen, entwickelte sich die anarchistische
Theorienfamilie ab dem 19. Jahrhundert als ein dritter Weg zwischen Libe‐
ralismus und Marxismus (Jun 2010, 45). In diesem Sinne ist die verbreitete
Einschätzung angemessen, Anarchismus sei entweder eine radikale Form
des Liberalismus oder des Sozialismus (Loick 2017, 21). Dies darf aber nicht
darüber hinwegtäuschen, dass anarchistische Konzepte (z.B. Verständnis
von Freiheit oder das Verständnis gesellschaftlicher Transformation) sich
dezidiert vom Sozialismus respektive Liberalismus unterscheiden. Trotz
aller Unterschiede sind den verschiedenen Anarchismen einige anarchisti‐
sche Kernwerte gemein.

Ein die diversen anarchistischen Strömungen vereinender Wert ist die
Ablehnung oder Kritik von Herrschaft (De George 1978, 92; Gordon 2008,
29–34; Jun 2010, 53; 2016, 556–57; Lazar 2018, 170; May 2007, 21), die
zusammen mit Unterdrückung für Anarchist*innen verwerflich ist (Jun
2019, 30–32; McLaughlin 2007, 28). Die Ablehnung von Herrschaft drückt
sich unter anderem in einer ablehnenden Haltung gegenüber staatlicher
Autorität aus (McLaughlin 2007, Abschn. 1.1). Anarchist*innen fokussieren
aber nicht ausschliesslich auf diese. Denn auch wenn Staaten in gewissen
Kontexten durch ihre Machtkonzentration als die Träger von Herrschaft
hervorstechen, sind sie weder die einzige Quelle von Herrschaft noch der
hauptsächliche Grund für Unterdrückung (May 2007, 21). Die Ablehnung
von Herrschaft informiert und kontextualisiert damit die anarchistische
Position gegenüber dem Staat und nicht vice versa (Jun 2019).4 Weil gewisse
Formen hierarchischer Institutionen, wie man sie in modernen Staaten
findet, unmoralisch sind (Jun 2016, 556–57), besitzen diese keine legitime
politische Autorität, weshalb Staaten für die meisten Anarchist*innen abzu‐

4 In diesem Sinn lässt sich eine Handlung als „anarchistisch“ qualifizieren, wenn die
handelnde Akteur*in diese als einen partikularen Ausdruck einer systematischen Op‐
position gegen Herrschaft wahrnimmt (Gordon 2008, 33).

1 Einleitung

20

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaffen sind (Shatz 2011, 725). Einige Autor*innen wie A. John Simmons
(1979, 1993) oder Robert Paul Wolff ([1970] 1998), die in der philosophi‐
schen Diskussion dem sogenannten philosophischem Anarchismus zuge‐
ordnet werden, gehen weniger weit. Wie alle Anarchist*innen sprechen
sie allen existierenden Staaten politische Autorität ab. Für sie gibt es aber
moralische Gründe, gewissen illegitimen Staaten keinen Widerstand zu
leisten (Simmons [1996] 2001, 109) und gewisse staatliche Anweisungen
zu befolgen (Simmons 1979, 193). Dies deckt sich mit dem Pragmatismus,
der sich aus dem Fokus auf die Praxis in der anarchistischen Praxis ergibt
(Graeber 2004, 6). So ist es mit einer anarchistischen Position grundsätz‐
lich vereinbar, sich für den Moment für den Wohlfahrtsstaat oder gegen
Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63).

Indem die verschiedenen anarchistischen Theorien den staatlichen An‐
spruch auf legitime politische Autorität zurückweisen, bilden sie die skep‐
tische Hintergrundherausforderung, gegen die alle Ansätze, welche einen
Staat legitimieren möchten, argumentieren müssen (Simmons [1999] 2001,
126). Dies macht die Beschäftigung mit dem Anarchismus relevant, um sich
mit der Legitimationsfrage auseinanderzusetzen. Darüber hinaus bietet der
Anarchismus im Sinne einer positiven Herausforderung eine interessan‐
te alternative Vorstellung davon, wie sich eine Gesellschaft politisch herr‐
schaftsfrei organisieren lässt. Denn entgegen dem marxistischen Vorurteil,
der Anarchismus lehne jegliche Form von Autorität ab und könne damit
keine stabile Basis für eine Gesellschaft sein (McLaughlin 2007, 11–13),
folgt aus der Kritik an Herrschaft kein zwingender Antiautoritarismus (De
George 1978, 92; Jun 2019, 33; McLaughlin 2007, Abschn. 1.2). Eine anarchi‐
sche Position schliesst damit legitime Autorität nicht notwendigerweise a
priori aus. Denn contra dem akademischen Vorurteil, dem Anarchismus
fehle es aufgrund seiner vermeintlichen Theoriefeindlichkeit an einem ad‐
äquaten theoretischen Unterbau (McLaughlin 2007, 13–14), folgt aus einer
anarchistischen Position keine grundsätzliche Ablehnung jeglicher Form
intellektueller Auseinandersetzungen. Folgen wir beispielsweise David Gra‐
ebers (Graeber 2004, 4–8) Argumentation, dann besteht das anarchisti‐
sche Projekt darin, innerhalb der bestehenden Ordnung die Institutionen
einer neuen Ordnung zu entwickeln und zu leben, was die existierenden
Herrschaftsstrukturen subversiv unterläuft. Ein solches Unterfangen ist auf
theoretische und analytische Überlegungen angewiesen, um erfolgreich
zu sein. Da es sich beim Anarchismus um einen ethischen Diskurs über
revolutionäre Praxis handelt, streben die Anarchist*innen nicht nach einer
allgemeinen anarchistischen Theorie (vgl. dazu ebenfalls Gordon 2008, 34–

1 Einleitung

21

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40). Sie suchen eher nach Antworten auf die unmittelbaren praktischen
Fragen, die sich aus dem anarchistischen Transformationsprojekt ergeben.

Die daraus folgende Diversität hat dem Anarchismus den Vorwurf einge‐
bracht, voller Paradoxe und Widersprüche zu sein (z.B. Ball und Dagger
2014, 15; Miller 1984, 2). Vielmals rührt diese Einschätzung aber eher von
Missverständnissen und Fehlkonzeptionen der Kritiker*innen her und ist
nicht die Schuld der Anarchist*innen (Jun 2018, 56). Die Diversität der
anarchistischen Theorie ist nicht das Resultat einer theoretischen Unfähig‐
keit, sondern ist einerseits tief in der Überzeugung verankert, die Freiheit
aller Beteiligten zu wahren. Dies äussert sich unter anderem im bewussten
Verzicht, von vornherein zu definieren, wie eine anarchistische Gesellschaft
auszusehen hat (Kühnis 2015, 102; De George 1978, 96). Die Diversität
zieht sich durch alle Dimensionen des Anarchismus und resultiert in
einer Unübersichtlichkeit, die eine Auseinandersetzung mit anarchistischen
Theorien erschwert. Daher erstaunt es nicht, wenn in der Literatur die
anarchistische Herausforderung nur spärlich und oftmals oberflächlich be‐
handelt wird (Franks 2010, 1; Leipold 2015, 310; Simmons [1996] 2001, 103).5
Angesichts der eigenständigen Sicht aufs Politische, die der Anarchismus
bietet, ist dies mehr als bedauerlich. Trotz oder gerade wegen der Diversität
der anarchistischen Überlegungen, Konzepte und Ansätze ermöglichen uns
diese, die Grenzen staatlicher Autorität sowie die Möglichkeiten einer herr‐
schaftsfrei(er)en auszuloten.

Das Ziel dieser Arbeit ist damit, eine überzeugende negative und positi‐
ve anarchistische Herausforderung zu formulieren, an der sich Theorien
legitimer staatlicher Autorität zu messen haben. Indem wir uns mit der
Hintergrundherausforderung befassen, können wir den Status-quo-Bias
vermeiden, gegebenenfalls relevante Konzepte wie politische und staatliche
Autorität besser fassen und Aspekte identifizieren, die nach Verbesserungen
verlangen. In einem ersten Schritt gehe ich im Abschn. 2 auf grundlegende
Konzepte ein. Sind Staaten historisch gesehen eine junge Entwicklung,
dann stellt sich zunächst die Frage, was moderne Staaten sind und wo‐

5 Erfreulicherweise gab es in den letzten Jahren ein gestiegenes Interesse an einer ge‐
haltvollen Beschäftigung mit anarchistischen Theorien und Ansätzen. Davon zeugen
beispielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009), der einer der wenigen Personen aus der akademischen Sphäre
war, die sich offen zu einer anarchistischen Position bekennen. Weitere Beispiele einer
durchdachten Auseinandersetzung sind die Arbeiten von Magda Egoumenides (2014),
Nathan Jun (z. B. 2012) und Paul McLaughlin (z. B. 2007) sowie diverse Sammelbände
(z. B. Anarchism: A Conceptual Approach, Franks, Jun, und Williams 2018).

1 Einleitung

22

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rin der Unterschied zu früheren Formen politischer Organisation besteht
(Abschn. 2.1). Dazu gehört ebenfalls zu klären, welche Rechte mit dem
staatlichen Anspruch auf Souveränität einhergehen. Damit korreliert die
Frage, ob und welche Pflichten Bürger*innen gegenüber ihren Staaten be‐
sitzen (Abschn. 2.2): Gibt es eine politische Pflicht und wie lässt sich diese
begründen? Und wie hängt diese mit politischer Autorität zusammen? Auf
dieser Basis lässt sich ein Standardverständnis politischer Autorität als ein
komplexes Recht zum Regieren formulieren, das Staaten mit dem Anspruch
kombinieren, ihren Bürger*innen als Einzigen bindende Rechtspflichten
aufzuerlegen. Die Anarchist*innen weisen diese Sicht – wie gesehen –
zurück und formulieren ausgehend von den Kernwerten der Ablehnung
von Herrschaft, Diversität und dem Fokus auf die Praxis eine alternative
Sicht aufs Politische.

Doch was ist Anarchismus? Wie sind die Kernwerte zu interpretieren, die
sich die verschiedenen Anarchismen miteinander teilen? Und was macht
Anarchismus philosophisch? Diesen Fragen gehe ich im Abschn. 2.3 nach.
Analytisch gesehen lassen sich dabei innerhalb des anarchistischen Pro‐
jekts zwei Herausforderungen identifizieren. Die negative Herausforderung
stellt in Bezug auf staatliche Autorität deren Legitimation infrage. Dieses
Unterfangen negiert jede Annahme zugunsten des Gehorsams gegenüber
etablierten politischen Institutionen (Simmons 1979, 200; 1993, 263). David
Miller (1984, 18) bezeichnet dies als die subversive Kampagne des philo‐
sophischen Anarchismus. In Anlehnung an John Horton (1992, 124) und
A. John Simmons ([1996] 2001, 105) können wir Argumentationslinien
für eine solche Kampagne identifizieren. Eine prinzipielle Argumentation
ist die anspruchsvollere und stärkere Position. Eine solche versucht, eine
Erklärung dafür zu geben, weshalb Staaten moralisch unmöglich sind.
Dies Ablehnung von Staaten bezieht sich mindestens auf alle existieren‐
den Staaten, kann aber auch alle möglichen Formen von Staatlichkeit
umfassen. Eine prinzipielle anarcho-philosophische Theorie kann dafür
argumentieren, legitime staatliche Autorität sei theoretisch möglich. Die
Voraussetzungen dafür können aber so hoch angesetzt sein, dass kaum je
ein Staat existieren wird, der diese zu erfüllen vermag. Ein*e Vertreter*in
einer prinzipiellen Theorie kann auch argumentieren, legitime staatliche
Autorität sei theoretisch unmöglich. Fokus prinzipieller Ansätze liegt eher
auf der Frage nach Legitimation. Eine skeptische Argumentation ist dagegen
weniger anspruchsvoll und legt das Augenmerk eher auf die politische
Pflicht. Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine
politische Pflicht durchaus vorstellbar. Bisher waren aber einige der intel‐

1 Einleitung

23

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ligentesten Theoretiker*innen nicht in der Lage, ein überzeugendes Argu‐
ment dafür hervorzubringen. Diese Tatsache lässt sie an der Möglichkeit
zweifeln, staatliche Autorität effektiv legitimieren zu können.

Daran anschliessend beschäftige ich mich im Abschn. 3 mit Robert Paul
Wolffs sowie Matthew Noah Smiths Argumentationen, bei denen es sich
um ein Beispiel eines prinzipiellen Ansatzes handelt. Für Robert Paul Wolff
besitzen wir eine Pflicht, autonom zu handeln und Verantwortung für
unsere Handlungen und Entscheidungen zu übernehmen. Die Pflicht lässt
sich aber lediglich im Fall einer auf Einstimmigkeit basierenden Direkt‐
demokratie mit politischer Autorität vereinbaren (Abschn. 3.1). Matthew
Noah Smith vertritt die These, existiere eine Verpflichtung zum Rechtsge‐
horsam, bedrohe diese den moralischen Status unseres Ichs (Abschn. 3.2).
Derweil beide Autoren zeigen können, dass politische Autorität respektive
eine politische Pflicht das Potenzial haben, unsere Autonomie sowie unser
Selbst zu gefährden, ist die Position, Staaten seien aufgrund moralischer
Überlegungen grundsätzlich unmöglich, nicht plausibel (Abschn. 3.3).

Die Diskussion von Simmons’ Ansatz im Abschn. 4 wird aber zeigen,
dass damit die negative Herausforderung nicht zurückgewiesen ist. Der
Fokus von Simmons’ skeptischer Argumentation liegt auf den Begründun‐
gen einer politischen Pflicht (Abschn. 4.1). Wie sich zeigen wird, haben die
üblichen Ansätze mit Problemen zu kämpfen, wenn sie versuchen, eine
umfassend zur Anwendung kommende, gegenüber allen geltende politische
Pflicht gegenüber existierenden Staaten zu begründen. Darüber hinaus
hat für Simmons einzig Zustimmung jemals eine Chance, eine politische
Pflicht zu begründen. Simmons’ Projekt ist aber nicht ausschliesslich ein
skeptisches. Ausgehend von einer naturrechtlichen, stark von John Lockes
Philosophie geprägten Position entwirf Simmons ein Bild einer hochkom‐
plexen Gesellschaft im Naturzustand (Abschn. 4.2) und argumentiert, staat‐
liches Handeln sei zwar nicht gerechtfertigt, aber legitimiert (Abschn. 4.3).
Eine kritische Auseinandersetzung mit Simmons’ Ansatz stellt aber erstens
infrage, ob Zustimmung die zentrale Rolle spielen kann, die Simmons ihr
zugedacht hat (Abschn. 4.4). Zweitens stellt sich die Frage, inwiefern die
positiven Aspekte von Simmons Anarchismus lockeanischer Prägung sind.

Akzeptieren wir Simmons’ Konklusion, müssen wir das konservative
Projekt zurückweisen, eine politische Pflicht gegenüber bestehenden Staa‐
ten zu begründen. Damit ist aber noch nicht restlos geklärt, ob bestehende
Staaten nicht doch noch legitime Autorität erlangen können. Lässt sich
Autorität vielleicht auch ohne politische Pflicht legitimieren? Dem gehe
ich im Abschn. 5 nach und beschäftige mich mit Joseph Raz’ (1986) Dienst‐

1 Einleitung

24

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leistungskonzeption. Einerseits vertritt Raz (1981, 105) gemäss eigenen Aus‐
sagen eine schwache anarchistische Position, da er die Existenz einer politi‐
schen Pflicht ablehnt. Andererseits argumentiert er, trotzdem sei legitime
politische Autorität im Bereich des Möglichen (Raz 1986, 2006). Ebenso
wie Wolff ist Raz davon überzeugt, dass Autorität mit individueller Autono‐
mie vereinbar sein muss. Für Raz geben wir aber – contra Wolff – unseren
Willen nicht auf, akzeptieren wir eine legitime Autorität. Gar das Gegen‐
teil ist der Fall. Autoritäten sind eine Voraussetzung für ein autonomes
Leben, was sich mit der Konklusion im Abschn. 3 deckt. Wie die Diskussi‐
on verschiedener Kritiken an der Dienstleistungskonzeption zeigen wird,
können wir politische Autoritäten als Dienstleister verstehen (Abschn. 5.2).
Dies zu akzeptieren, hat aber weitreichende Konsequenzen für die Legiti‐
mation von Staatlichkeit. Denn eine radikale Interpretation der Dienstleis‐
tungskonzeption schafft nicht nur eine Basis, um staatliches Handeln ohne
politische Pflicht legitimeren zu können. Sie gibt den Anarchist*innen eine
solide Grundlage, um den Raum einzufordern, den sie benötigen, damit sie
die Legitimität ihrer Institutionen beweisen können (Abschn. 5.3). Folglich
lässt sich unter Rückgriff auf die Dienstleistungskonzeption die normative
Grundlage für eine überzeugende positive Herausforderung formulieren
(Abschn. 5.4).

Abschn. 6 geht als Konsequenz davon der Frage nach, wie wir uns
eine Alternative zu Staatlichkeit vorstellen können. Zwar hüten sich Anar‐
chist*innen aus normativen und konzeptionellen Gründen davor, im Hier
und Jetzt zu definieren, wie die anarchistische Gesellschaft auszusehen
hat (Abschn. 6.1). Bedenken wir zudem die Diversität der anarchistischen
Theorienfamilie, scheint die Vorstellung nicht haltbar, es gebe die eine
anarchistische Gesellschaft. Dies bedeutet aber nicht, man könne nicht
gewisse Tendenzen identifizieren und ausgehend vom anarchistischen Frei‐
heitsbegriff sowie der anarchistischen Praxis Prinzipien und grundlegende
Funktionsweisen anarchistischer Institutionen skizzieren. Diesen ist das
Konzept der Souveränität ebenso fremd wie jenes eines zwangsbewehrten
Rechts. Dies führt unweigerlich zur Frage, ob die Vorstellung einer anar‐
chistischen Gesellschaft nicht naiv und utopisch sei (Abschn. 6.2).

Abschn. 7 ist der Frage gewidmet, ob und wie wir Staatlichkeit gegen
eine negative Herausforderung in der Art Simmons’ und gegen eine positive
Herausforderung auf Basis einer radikalen Interpretation von Raz’ Dienst‐
leistungskonzeption verteidigen können. Ausgehend vom Konzept der pro‐
gressiven Sicherheit argumentiere ich, dass sich eine etwas andere Art des
Minimalstaats legitimieren lässt. Dieser fokussiert seine Aktivitäten auf jene

1 Einleitung

25

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereiche und Handlungsfelder, die uns helfen, ein autonomes Leben zu
führen (Abschn. 7.1, 7.2). Abschn. 8 führt die Argumentation dieser Arbeit
in einem Fazit zusammen.

1 Einleitung

26

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13 - am 21.01.2026, 18:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

