
https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag
Reihe Literaturwissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Wissenschaftliche Beiträge
aus dem Tectum Verlag

Reihe Literaturwissenschaft
Band 48

Anne Blechinger

Die ethischen Aspekte im Schreiben  
Ödön von Horváths
 

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Anne Blechinger
Die ethischen Aspekte im Schreiben Ödön von Horváths
Wissenschaftliche Beiträge aus dem Tectum Verlag
Reihe: Literaturwissenschaft; Bd. 48

© Tectum Verlag – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 
ePDF: 978-3-8288-6988-2
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4139-0 im 
Tectum Verlag erschienen.)
ISSN: 1867-772X

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung eines Gemäldes 
von Anne Blechinger

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliograf ie; detaillierte bibliograf ische Angaben
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abruf bar.

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die vorliegende Arbeit beruht auf einer Dissertation der Philosophi-
schen Fakultät der Universität Mannheim

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


  
  
  
  
  
  
  

„Auf der Suche nach den Idealen der Menschheit“
(Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“)

VII

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Inhaltsverzeichnis

Einleitung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .I. 1

Die Glückssuche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .II. 9

Das Motiv: „Der Jagd nach dem Glück“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Die materielle Grundlage von Glück und Unglück bei Horváth . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 10

Die Armut als weitreichendes Übel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14

Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des Personenbegriffes . . . . . . . . . . 14

Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

Das Streben nach „Reichtum“ und die Sehnsucht nach einem „goldenen
Zeitalter“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ im Kontext der Frage nach dem höchsten
Gut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks
aus Reichtum. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der
Grundzüge der platonischen Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

III.  
47

Der teleologische Aufbau der Ethik Platons und ihre Konzeption des Guten . . . . . . . . 47

Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens und Platons These von einer
Teilhabe der Tugend am höchsten Gut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die sokratischen
Einwände dagegen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

Zur Ontologie der Tugend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit? . . . . . . . . . . . . . 58

IX

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der
Mensch in ihren Besitz? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 64

Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der
Mythos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71

Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths . . . . . . . .IV.  77

Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horváths . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

Die Frage nach dem guten Leben im Rahmen eines Interessen- und
Wertestreites . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80

Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“ . . . . . . . . . . . . . . 81

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverständnis
des Lehrers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht des
platonischen Diskurses . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

Parallelstrukturen in Horváths „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind unserer Zeit“ . . . . 103

Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines Interessenkonfliktes
in „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind unserer Zeit“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 103

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses. . . . . 111

Erkenntnistheoretische Überlegungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .V.  119

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle
moralischer Vorbilder bei Horváth . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 128

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen
Hauptmann . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 140

Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der
Grundzüge der kantischen Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

VI.  
151

Der deontologische Charakter der kantischen Moral. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151

Die Kennzeichen der Moral. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

Inhaltsverzeichnis

X

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Der menschliche Wille in seinem Verhältnis zum Motiv der Pflicht und zur
Triebfeder der Achtung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom
höchsten Gut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 159

Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung schlechthin, die
Tauglichkeit des Kategorischen Imperatives als Maßstab zur Bewertung von
moralkonformen Handlungen und die kantische Haltung bezüglich der Lüge und
der Aufrichtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der
impliziten Rezeption Horváths . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .

VII.  
173

Die Anthropologie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Das Humanitätsideal im Licht der anthropologischen Grundvoraussetzungen der
Moral . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck sowie der Kontrast
einer Verhaftung des Menschen in seiner bloß tierischen Natur bei Horváth . . . . . . . 177

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem
Spannungsverhältnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188

Die Frage nach der menschlichen Schuld . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

Das Gebot des moralischen Sollens und seine ständige Diskrepanz zur
Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

Die umfassenden Charakteristika moralischer Güte und die Problematik ihrer
genauen Identifikation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 207

Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens: „Das moralische Leben
als das wahrhaft gute bzw. als das zumindest bessere Leben“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213

Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .VIII.  221

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .IX.  223

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .X.  225

Inhaltsverzeichnis

XI

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Einleitung

Das Ziel meiner Dissertation mit dem Titel: „Die ethischen Aspekte im
Schreiben Ödön von Horváths“ besteht vornehmlich darin, den ethi-
schen Standpunkt des Autors Horváth, der zum Großteil implizit in
sein literarisches Werk eingegangen ist, Schritt für Schritt im Zuge
einer textimmanenten Interpretation erklärend darzulegen. Als theore-
tische Grundlage des ethischen Diskurses dienen mir dabei sowohl die
Grundzüge der Ethik Platons als auch die der Moralphilosophie Im-
manuel Kants. Bei Platon konzentriere ich mich primär auf seinen frü-
hen Dialog „Gorgias“, bei Kant gehe ich verstärkt auf die „Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten“ ein. Dies geschieht einerseits in der
Absicht, eine allgemeine philosophische Verortung der zentralsten
ethischen und moralphilosophischen Fragen und Probleme des auch
bei Horváth implizit auftretenden ethischen Diskurses zu erhalten,
und andererseits, um eine Art Hintergrundfolie für meine anschlie-
ßende Horváth-Interpretation zu gewinnen, von der ich glaube, dass
sie im Wesentlichen gut dazu geeignet ist, den individuellen morali-
schen Standpunkt des Autors und sein implizit vorhandenes ethisches
Problembewusstsein zu erhellen; aber auch, um den theoretischen
Hintergrund vieler zentraler Fragen und Probleme dieses ethischen
Diskurses im Vorfeld selbst genauer zu erläutern. Methodisch orientie-
re ich mich deshalb in meiner gesamten Interpretation explizit eher an
den jeweiligen Kernfragen des ethischen bzw. des moralphilosophi-
schen Diskurses, als dass ich dabei auf alle literarischen Besonderhei-
ten in Horváths Gesamtwerk näher eingehen werde.

Bei der zunächst relevant erscheinenden Frage nach der genauen
philosophischen Ausrichtung des Autors Horváth ist auffällig, dass
Horváth zwar von seinen zeitgenössischen Kollegen und Kritikern
schon früh als ausgesprochener „Moralist“1 bezeichnet wurde, wo-

I. 

1 So heißt es von Klaus Mann in seinem Nachruf zu Ödön von Horváth ausdrücklich:
„Denn der Dichter war auch Moralist.“ Ebenso urteilt Mann weiter über Horváth:

1

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


durch man ihm indirekt von Anbeginn ein Interesse an ethischen und
moralischen Fragen unterstellte, er aber gleichwohl in der literarischen
Öffentlichkeit niemals als wirklich stark philosophisch geprägter Autor
in Erscheinung trat. Diese durchaus noch immer aktuelle Einschät-
zung in der Horváth-Forschung beruht im Wesentlichen darauf, dass
Horváth seine z.T. durchaus explizit formulierten ethisch-aufkläreri-
schen Anliegen, die er durch sein Schreiben forcieren wollte, metho-
disch weder in einer sehr stark moralisierenden noch in einer beson-
ders intensiv ausgestalteten argumentativen Form in seinem Werk ver-
arbeitet hat. Stattdessen hat er sich bei der Vermittlung dieser Themen
vermehrt auf eine indirektere und leise Vermittlungsform konzentriert.
Augenscheinlich ist auch die unterschiedliche Gewichtung, die er dem
ethischen Diskurs in seinem sogenannten Früh- und Spätwerk ein-
räumt, genau wie die dabei jeweils stark voneinander abweichenden li-
terarisch-argumentativen Vermittlungskonzepte, die er hier gebraucht.
So beschränkt sich der ethische Diskurs in seinen früheren und mittle-
ren Dramen, den bekannten Volksstücken, die er ab den frühen Zwan-
zigerjahren bis Mitte der Dreißigerjahre hinein verfasste, noch vorran-
gig auf den antiken Topos der Frage nach dem guten Leben, den
Horváth dabei konsequent in den Themenkomplex der sozialen Frage
integriert. Dies aber heißt, dass der ethische Diskurs in dieser früheren
literarischen Phase noch keine Eigenständigkeit im Dramenvollzug
Horváths besitzt. Denn in seinen inhärent kritischen Anliegen und
Fragen fungiert er hier nur als ein indirekt vorliegendes Gegenbild zu
jener fiktiven Realität, die sich in den Dramen in all ihren politischen,
sozialen und wirtschaftlichen Problemen entfaltet, und damit zugleich
als das Modell eines alternativen und besseren Seins. In der Vermitt-
lung seiner Themen aber unterliegt der Diskurs neben der direkten
sprachlichen Aktualisierung innerhalb der Figurenrede des Dialoges
gerade den offenen Brüchen und Ambivalenzen innerhalb der Drama-

„Indessen trennte er sich unbedingt vom Dritten Reich: zunächst wohl einfach aus
Gründen des guten Geschmacks – um seiner Würde als Schriftsteller willen; dann
aber auch aus einem Anstand, der mehr als nur Anständigkeit, nämlich Moral im
ernstesten, tiefsten Sinne des Wortes war.“ Klaus Mann: „Ödön von Horváth“ In:
„Ödön von Horváth Jugend ohne Gott“ Ein Roman, ein Film. Materialien. Zusam-
mengestellt und mit einem Kommentar versehen von Reiner Niehoff. Michael Knof.
Jugend ohne Gott. Nach dem Roman von Ödön von Horváth. Filmedition Suhr-
kamp. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 2008. S. 32-35. Dort: S. 34.

I. Einleitung

2

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


turgie dieser frühen Volksstücke, da sich sein Kontrast- und Konflikt-
potenzial erst indirekt in diesem Rahmen aktualisiert.2 Erst in den spä-
teren Arbeiten Horváths ändert sich dieses Vermittlungskonzept der
Ethik dann grundlegend. Denn nun erhält der ethische Diskurs in all
seinen Facetten, Implikationen und Fragen eine Eigenständigkeit. Dies
liegt sowohl daran, dass er jetzt als jeweiliger Kernkonflikt ins Zen-
trum des späten Roman- und Dramengeschehens rückt, wie auch an
der nun von Horváth geänderten positiven Argumentationsstrategie,
wodurch er den ethischen Diskurs in viel direkterer und unmittelbare-
rer Form an sein Publikum heranträgt. Nicht also die Themen selbst
erfahren in beiden Schreibphasen des Autors einen Wandel, wohl aber
ihre Gewichtung und somit ihre Fokussierung und die dabei jeweils
von Horváth zu ihrer Vermittlung eingesetzten Argumentationskon-
zepte.

In der Hauptsumme ist diese neue Ausrichtung des Autors
Horváth wohl auf die politisch geänderte Situation zurückzuführen,
die seit der Machtübernahme der Nazis 1933 in Deutschland vorlag.
Denn durch diese politische Zäsur wurde es für ihn bald immer
schwieriger noch Bühnen in Deutschland bzw. später auch in Öster-
reich oder in der Schweiz zu finden, die noch dazu bereit waren, seine
Dramen zu spielen. Dies mag ihn dann, wie viele andere dramatische
Autoren seiner Zeit auch, dazu bewogen haben, sich vermehrt der
Epik zuzuwenden, für die es noch eine breitere Verlagslandschaft im

2 So heißt es diesbezüglich in der Untersuchung von Alfred Doppler zur Dramaturgie
der Volksstücke Horváths: „[…], aber das deprimierende Abbild vorhandener sozia-
ler Wirklichkeit wird nur indirekt mit dem Gegenbild eines menschenwürdigen Zu-
sammenlebens konfrontiert. Dieser mehr oder weniger verborgene Antagonismus
von Abbild und Gegenbild macht den eigentlichen dramatischen Prozeß der Volks-
stücke aus; […]“ Alfred Doppler: „Bemerkungen zur dramatischen Form der Volks-
stücke Horváths“ In: „Horváth-Diskussion“. Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur,
Dietmar Goltschnigg. Scriptor-Verlag, Kronberg/Ts. 1976. S. 12. Und doch hebt z.B.
Urs Jenny im Zusammenhang mit Horváths frühen Volksstücken auch die morali-
sche Dimension schon hervor, da er sagt: „[…]- und dennoch sind; selbst in den po-
litischen Volksstücken, die Konflikte nicht mit marxistischen Kategorien faßbar,
sondern nur mit moralischen: Es geht um Unschuld und Schuld um Sühne und Er-
lösungserwartung.“ Siehe hierzu: Urs Jenny: „Ödön von Horváths Größe und Gren-
zen“ In: „Über Ödön von Horváth“. Hrsg. von Dieter Hildebrandt und Traugott
Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1972. S. 71-78. dort S. 73.

I. Einleitung

3

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Ausland gab.3 Dies erklärt auch den Wandel der von ihm jetzt bevor-
zugten Gattungen. Und gerade dieser Gattungswandel mag dann z.T.
zu einer Neuausrichtung seiner altbekannten Themen beigetragen ha-
ben.4 So nämlich erscheint bspw. die spätere Epik schon durch ihre of-
fenere Form, wie auch ihre breiteren Erzählmodelle die per se geeigne-
tere Gattung als das Drama zu sein, um den ethischen Diskurs in all
seinen Fragen und Implikationen detaillierter zu beleuchten. Denn das
Drama ist im Hinblick auf die Vermittlung seiner Inhalte doch stärker
auf den Dialog selbst angewiesen als die Epik und unterliegt auch in
seiner dramaturgischen Gesamtkomposition gewissen Beschränkun-

3 Die zwei letzten Romane Horváths erschienen im niederländischen Exilverlag Allert-
de-Lange.

4 Doch der Gattungswandel allein kann diese Neuausrichtung bzw. diese Neugewich-
tung des Autors in seinen altbekannten Themen nicht vollständig erklären. Denn ei-
nerseits hat Horváth in kontinuierlicher Weise auch in seiner frühen Phase epische
Texte wie z.B. seine Sportmärchen (1924) verfasst und zum anderen liegt mit „Der
jüngste Tag“ (1936) auch ein recht spätes Drama von ihm vor, das einen stark
ethisch-religiösen Charakter aufweist. Für mich steht die Neuausrichtung Horváths
folglich in ähnlicher Weise, wie es auch Alfred Doppler in seiner Analyse betont,
eher mit dem Einfluss seines Freundes Franz-Theodor Csokor zusammen. Dieser
hatte ihm nämlich in einem Gespräch, auf das er später in einem Brief an Horváth
Bezug nimmt, seinerzeit den Vorschlag unterbreitet, die bisher eher latent vorhan-
dene ethische Thematik in seinen Volksstücken doch vermehrt ins Zentrum seines
Schreibens zu rücken. Siehe hierzu: Alfred Doppler: „Die Exilsituation in Horváths
späten Dramen“. In: „Sprachkunst: Beiträge zur Literaturwissenschaft. Jahrgang.
XIX/1988. 1. Halbband. Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften,
Wien 1988. S. 37. Aber auch: Franz-Theodor Csokor: „Auch heute noch nicht an
Land“. Briefe und Gedichte aus dem Exil. Dokumente, Berichte, Analysen. Hrsg. von
Franz-Richard Reiter. Ephelant-Verlag, Wien 1993. S. 145/146. Plausibel ist in die-
sem Kontext aber auch eine irgendwann ganz bewusst und strikt vollzogene literari-
sche Distanzierung des Autors Horváth von den Nazis. So betont Eva Kun in diesem
Zusammenhang: „Nicht Horváth hat sich geändert, sondern seine Position. Er war
kein Beobachter mehr, sondern Beteiligter. Er bezog Stellung gegen etwas: gegen Na-
zi-Deutschland. Anders konnte er nicht handeln, wenn er überleben wollte.“ Eva
Kun: „„Die Komödie des Menschen“ oder Horváth und Ungarn“. In: Sprachkunst:
Beiträge zur Literaturwissenschaft. (1988), S. 17. Und auch Axel Fritz äußert sich in
diesem Zusammenhang ähnlich, wenn er sagt: „Im Spätwerk sah Horváth die Lö-
sung in der moralischen Selbstüberwindung des Individuums, ein Glaube an die hu-
manen Kräfte im Menschen, den man in Anbetracht der damaligen Zeit auch heute
noch mit Respekt begegnen sollte.“ Siehe hierzu: Axel Fritz: „Ödön von Horváth als
Kritiker seiner Zeit“. In: „Über Ödön von Horváth“. Hrsg. von Dieter Hildebrandt
und Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1972. S. 46-58. dort
S. 58.

I. Einleitung

4

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


gen. So kann die Epik neben einer expliziteren Vermittlung der ethi-
schen Themen selbst auch im Zuge ihrer narrativen Konzepte einfa-
cher und vermehrt auf z.B. innere und geistige Prozesse der Figuren
eingehen. So ist es ihr bspw. möglich, Reflexionsprozesse wie die Ur-
teilsfindung- und bildung im Individuum erzählerisch nachzubilden
und sie hierdurch auch dem Adressaten in direkterer Form zugänglich
zu machen. Dies heißt aber, dass die Epik neben dem direkten sprach-
lichen Austausch von Argumenten und Sachthemen, die auch im Dra-
ma jederzeit möglich sind, gerade jenen Prozessen besondere Auf-
merksamkeit verschaffen kann, die im ethischen Diskurs ebenfalls
noch sehr bedeutsam sind, wie z.B. den geistigen Prozessen, der Ur-
teilsbildung oder der Wahrheitsfindung im Individuum, genau wie der
möglichen Identifikation der im Menschen aktuell wirksamen Motive
und Motivationen. Und gerade von dieser breiteren literarischen Ver-
mittlungsform narrativer Konzepte macht Horváth auch in seinen
zwei letzten Romanen ausführlich Gebrauch. Denn durch die jetzt
strikt von ihm verwendete subjektive Erzählweise des Icherzählers gibt
er seinem Publikum tiefe Einblicke in die jeweilige Innenwelt seiner
Protagonisten und beleuchtet so auch die Kernfragen des ethischen
Diskurses im Rahmen ihres individuellen Erlebnis-, Wissens- und Er-
fahrungshorizontes, wobei er diese Inhalte durch perspektivische Bre-
chungen im Dialog z.T. auch wieder bewusst objektiviert. Aus diesen
Gründen, d.h. aus der vornehmlich unterschiedlichen Gewichtung
und detaillierteren Beleuchtung des ethischen Diskurses in der Epik,
wird auch der Schwerpunkt meiner Horváth-Analyse ausdrücklich auf
den späteren Arbeiten des Autors liegen, d.h. auf seinen zwei letzten
Romanen, „Jugend ohne Gott“ und „Ein Kind unserer Zeit“. Vom je-
weiligen darin relevanten Ethikdiskurs und seinen zentralen Fragen
beleuchte ich aber in meiner Analyse auch eine Auswahl aus Horváths
Frühwerk oder aus seinen mittleren Arbeiten. Denn nur so lässt sich
die bei Horváth vorliegende Konstanz in der Ethik zeigen, die folglich
die Kontinuität bestimmter Themen in seiner Literatur über alle Gat-
tungsgrenzen hinweg betont. Denn etliche der ethischen Fragen und
Probleme, die in Horváths Spätwerk besonders relevant werden, haben
ihren Ursprung in seinem Frühwerk, d.h. heißt, dass sie im Spätwerk
vom Autor erst intensiviert werden oder nun unter einem jeweils ver-

I. Einleitung

5

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


änderten Betrachtungswinkel erneut von ihm zur Diskussion gestellt
werden.

Inhaltlich orientiere ich mich dabei zunächst, wie dies auch bei
Horváth selbst geschieht, in meiner Interpretation am zentralen Motiv
der Glückssuche, das ich dabei ähnlich, wie es Horváth selbst tut, als
eine Art motivische Klammer meiner Analyse benutzen werde. Dies
geschieht vor allem deshalb, weil Horváth in diesem zentralen Motiv
der Glückssuche und seinen wesentlichen Kernfragen wie denen, wo-
rin ein glückliches menschliches Leben besteht und welche Lebensfor-
men dieses menschliche Glück am Ehesten abbilden, fast alle übrigen
Fragen des bei ihm sonst noch relevanten ethischen Diskurses disku-
tiert, wie bspw. die Frage, was das Gute überhaupt ist und wie der
Mensch in seinen Besitz gelangt. Oder aber die Frage danach, wie sich
der Mensch seinem Glück als wirklich würdig erweist, genau wie die
damit in Verbindung stehenden Fragen wie die, was die menschliche
Erkenntnis des Guten hemmt oder fördert, oder die Frage danach, wie
der Mensch schließlich das Problem der Willensschwäche überwinden
und tatsächlich Gutes tun kann. Dieses thematische Feld aber umfasst
auch eine Reihe wichtiger anthropologischer Grundfragen wie die, ob
der Mensch von Natur aus gut ist oder schlecht, worin sein Wert als
Mensch besteht und ob er frei und überhaupt zur Moral befähigt ist.
Aber auch Fragen wie die, ab wann er eine Person ist und warum gera-
de diese Frage für die moralische Debatte bei Horváth im Hinblick auf
die Schuldfrage des Menschen besonders wichtig ist, genau wie die
Frage danach, welche umfassenden Kriterien schließlich sein ethisches
Selbstverständnis verbürgen. Bevor es im Anschluss an diese Fragen in
meiner Analyse um moralphilosophische Fragen der engeren Art geht
wie um die, was nach Horváth die Kennzeichen einer genuin morali-
schen Handlung sind und was in seinen Augen die spezifischen Merk-
male tatsächlicher moralischer Motive und Motivationen sind.

Zwangsläufig wird die Interpretation am Ende deshalb auch ein
zumindest rudimentäres Bild jener ethischen und moralphilosophi-
schen Überzeugungen liefern, die Horváth kontinuierlich in sein lite-
rarisches Werk hat einfließen lassen und die ihm daher, wenn auch
nur unter Vorbehalt und bis zu einem gewissen Grad, auch als Privat-
person zu unterstellen sind. Dennoch kann meine Analyse nicht den
Anspruch erheben, eine im Hinblick auf alle Detailfragen stimmige

I. Einleitung

6

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Moralkonzeption Horváths zu erstellen, weil es zu guter Letzt viele
Brüche, Leerstellen, Ambivalenzen und Widersprüche in seinen mora-
lischen und ethischen Vorstellungen gibt, die sich auf der Grundlage
seiner literarischen Texte, wie ich glaube, nicht alle abschließend auflö-
sen oder zumindest plausibel erklären lassen. Des Weiteren möchte ich
noch darauf hinweisen, dass ich die Begriffe „Ethik“ bzw. „ethisch“
und „Moral“ bzw. „moralisch“ in meiner Untersuchung über weite
Strecken synonym benutzen werde. Grundlegend, und dies bitte ich
beim Lesen meiner Untersuchung zu beachten, ist der Begriff der
Ethik, derjenige, der weiter gefasst ist als der der Moral. So ist der Be-
griff der Ethik maßgeblich aus der Tradition und dem antiken Topos
des guten Lebens entlehnt und schließt damit nicht nur ein enges und
vor allem normatives Regelwerk des sozialen Miteinanders des Men-
schen als sittlich gut/geboten oder schlecht/verboten wie jener der Mo-
ral in sich ein, sondern weist auch in einem weiteren Sinne menschli-
che Lebens-, Sozial- und Seinsformen als jeweils gut/erwünscht und
schlecht/unerwünscht aus. Je nach Verwendungsart bitte ich also
darum, diese jeweiligen semantischen Unterschiede einer engeren
oder weiteren Semantik in der verwendeten Begrifflichkeit beim Lesen
meiner Interpretation mit zu berücksichtigen.

I. Einleitung

7

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die Glückssuche

Das Motiv: „Der Jagd nach dem Glück“

Die Glückssuche ist ein konstantes und immer wieder in Erscheinung
tretendes Motiv im literarischen Werk Ödön von Horváths, denn alle
seine Figuren, egal ob aus dem Früh- oder aus dem Spätwerk, streben
nach einem glücklichen, zufriedenen und erfüllten Leben und teilen
die Sehnsucht nach einer menschenwürdigen Existenz. Nur den we-
nigsten von ihnen wird am Ende ihrer Bestrebungen, d.h. in aller Regel
nach diversen Irrtümern und Fehlern, aber tatsächlich eine Form der
inneren Zufriedenheit und des Einverständnisses mit ihrem Lebens-
schicksal zuteil. Für die Mehrheit des Personals endet die Suche nach
Glück und Zufriedenheit hingegen in materiellem Elend, psychischer
Instabilität, sozialer Isolation, Kriminalität oder im Tod. Durch diese
Thematik der Glückssuche, die Horváth in den „Geschichten aus dem
Wiener Wald“ motivisch auch als eine „Jagd nach dem Glück“5 be-
zeichnet, nimmt er also in literarischer Weise konstant zu einem der
zentralsten Diskurse der antiken Ethik Bezug, der die Frage nach dem
guten Leben, d.h. die Frage danach umfasst, wie der Mensch am ehes-
ten glückselig werden kann. Horváth konfrontiert sowohl sein fiktives
Personal als auch seine Leserschaft durchgängig mit diesem antiken
ethischen Topos der Frage nach dem guten Leben, indem er anhand
der Handlungsverläufe seiner Dramen und Romane die verschiedenen
Formen und Inhalte eines guten Lebens, häufig in antithetischer und
sowohl in impliziter wie auch in expliziter Weise diskutiert, wobei dem
Wort „gut“ dabei die unterschiedlichsten semantischen Konnotationen
zufallen. Zunächst soll daher die Komplexität des Glücksbegriffes bei
Horváth veranschaulicht werden, um so zu zeigen, dass das Glück bei
ihm nicht nur eine finanziell-materielle, soziale, wirtschaftliche und

II. 

5 Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001),
S. 181.

9

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


psychologische Komponente, sondern auch eine gewichtige ethisch-
moralische Dimension besitzt. Denn grundlegend gibt es zwei ver-
schiedene Glückskonzeptionen in seinem Werk. Einerseits ist dies eine
Form des äußeren Glücks, nach der das Glück des Menschen durch
einen wirtschaftlich-materiellen wie auch sozial-ideell eingefärbten
„Reichtum“ konstituiert wird. Daneben tritt, was insbesondere für sein
Spätwerk zutrifft, aber auch eine eher stille und unscheinbare Variante
des Glücks hervor, die durch innere Zufriedenheit und Selbstachtung
des Menschen verkörpert wird und das Resultat seiner ethisch fundier-
ten Selbsterkenntnis ist. Ziel der Textanalyse ist es, die verschiedenen
Facetten des Glückbegriffes in Horváths Werk aufzudecken wie auch
im Anschluss daran zu zeigen, dass er die Form des rein äußeren Glü-
ckes zwar als höchst relevant für das menschliche Wohlergehen in der
Summe begreift, ein völlig vorbehaltsloses Streben des Menschen nach
dieser Variante des Glücks aber als eine selbsttrügerische Dummheit
entlarvt. Denn dieses Glück und die gesellschaftlich fundierten Wert-
vorstellungen, an die es gebunden ist, erweisen sich am Ende als hoch-
gradig ambivalent, wodurch ihm schließlich ein defizitärer und illusio-
närer Charakter zukommt.

Die materielle Grundlage von Glück und Unglück bei Horváth

Auf den ersten Blick wirkt das menschliche Wohlergehen bei Horváth
sehr stark materiell konnotiert, denn die Personen, die ein geregeltes
finanzielles Einkommen durch ihre Arbeit oder durch ihre Pension in
seinem Werk beziehen, kommen dem Leser privilegiert vor, da sie
durch ihre konstante finanzielle Absicherung automatisch ein „siche-
res Brot“ haben. Von Armut und sozialem Elend sind sie folglich nicht
unmittelbar bedroht. Gerade diese beiden Elemente müssen aber als
die Hauptquellen für menschliches Unglück in Horváths Werk identi-
fiziert werden, da sie den Menschen entweder ganz unmittelbar in sei-
ner Existenz bedrohen oder aber ihn in selbiger immer schon sehr
stark gefährden. Dies ist auch der Grund, weshalb die Armut von allen
Figuren Horváths als eines der größten Übel gefürchtet wird. Verkör-
pert wird diese existenzielle Angst der Figuren vor der Armut z.B.
schon recht deutlich durch die wütende Reaktion des Lehrers aus „Ju-

II. Die Glückssuche

10

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


gend ohne Gott“. Denn angesichts seiner drohenden Suspendierung
aus dem Schuldienst überkommt ihn geradezu unbändige Wut auf sei-
ne Schüler, die er für diese beängstigende Situation verantwortlich
macht. So droht er ihnen unheilvoll im Stillen: „Aber wartet nur,
Freunde! Ich werde mir wegen euch keine Disziplinarstrafe zuziehen,
geschweige denn mein Brot verlieren – nichts zum Fressen soll ich ha-
ben, was? Keine Kleider, keine Schuhe? Kein Dach? Würd euch so pas-
sen!“6

Diese innere Entrüstung des Lehrers resultiert aus zwei verschie-
denen Faktoren. Einerseits fühlt er sich angesichts der Ungezogenheit
seiner Schüler, die aufgrund der zwischenmenschlichen Spannungen,
die sich zwischen ihnen im Lauf der Zeit immer weiter aufgeschaukelt
haben, weshalb sie beim Direktor des Gymnasiums ungeniert eine
neue Lehrkraft einfordern, in einen Zustand der inneren Ohnmacht
versetzt. Seine Schüler setzen ihn nämlich durch dieses rücksichtslose
Verhalten ihrerseits der Gefahr seiner möglichen Arbeitslosigkeit und
damit dem Risiko seiner Armut aus. Ihnen aber ist durchaus zu unter-
stellen, dass sie, obzwar sie selbst, wie Horváth durch die Prügelszene
im Treppenhaus zeigt,7 in gesicherten und gut situierten Familienver-
hältnissen aufwachsen, also nicht unmittelbar von der Armut bedroht
sind, dennoch ein grundlegendes Wissen darüber haben, dass diese
ein allgemeines Übel ist. Im günstigsten Fall sind sie deshalb nur als
gleichgültig gegenüber seinem Schicksal zu bezeichnen, im schlimms-
ten dagegen als regelrecht bösartig, da ihr Verhalten nicht nur auf eine
Inkaufnahme seiner Gefährdung durch die Armut abzielt, sondern sel-
bige sogar noch mutwillig forciert. Gerade diese deutlich zur Schau ge-
tragene Abneigung und Feindschaft gegenüber seiner Person muss den
Lehrer folglich tief kränken, was sicher eine Erklärung für seinen hier
gezeigten Zorn ist. Der andere Grund für seine Wut wurzelt hingegen
in seiner direkten Sorge vor der Arbeitslosigkeit und damit vor der
drohenden Mittellosigkeit selbst. Die Vorstellung, vielleicht schon bald
tatsächlich brotlos zu sein und dann buchstäblich „nichts mehr zu
fressen zu haben“, wie sie hier schon wörtlich im Zitat anklingt, sym-
bolisiert also seine tief sitzenden Existenzängste. Gerade diese Sorge

6 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 23.
7 Vgl. dazu: Ebd.: S. 15/16.

Die materielle Grundlage von Glück und Unglück bei Horváth

11

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


vor dem Phänomen der absoluten Armut, d.h. der völligen Mittellosig-
keit, die bei Horváth durchaus auch den Hungertod bzw. den Tod
durch Erschöpfung nach sich ziehen kann,8 sowie die hier gezeigte
Angst des Lehrers vor diesem Szenario und vor dem Machtpotenzial,
das seinen Schülern angesichts dieser Situation zukommt, markieren
deshalb schon eindrücklich den mutmaßlich sehr stark ausgeprägten
materiellen und finanziellen Aspekt des menschlichen Wohlergehens
bei Horváth. Doch auch die beiläufige Reaktion des Rittmeisters aus
seinem Drama „Geschichten aus dem Wiener Wald“ bestätigt diesen
ersten Eindruck, wenn er in dem Moment, als er gerade die aktuelle
Ziehungsliste der Lotterie einsieht, auf die neugierige Frage Valeries,
ob er denn das große Los gewonnen habe,9 nur in zynischer Wehmut
antwortet: „Wenn der Krieg nur vierzehn Tage länger gedauert hätt,
dann hätt ich heut meine Majorspension.“10 Diese makabren Worte
des Rittmeisters spiegeln seine tiefe Sehnsucht nach einem geregelten
finanziellen Einkommen wider. Andererseits verweisen sie durch den
zuvor eingeführten semantischen Kontext des Glücksspiels aber auch
auf seine Mutmaßung, dass eine sichere Pension, eben sein großes Los,
d.h. sein großes Glück, sei. Bezöge er nur erst, so denkt er sich, eine
sichere Pension, dann wäre auch sein Leben schlagartig ein glückli-
ches, zufriedenes und sorgenfreies. Auch der Rittmeister vertritt also
den impliziten Glauben, dass der Ursprung des menschlichen Glücks
ein rein materieller bzw. finanzieller sei. Und auch Elisabeth, die
Protagonistin aus Horváths frühem Drama „Glaube Liebe Hoffnung“,
scheint diese Vorstellung mit ihm zu teilen, wenn sie die interessierten

8 Ich denke hier vor allem an das Schicksal Elisabeths, der Protagonistin aus
Horváths Drama „Glaube Liebe Hoffnung“. Elisabeth nämlich stirbt am Ende des
Volksstückes nicht nur alleine an einer Entkräftung, die ihrem missglückten Selbst-
mordversuch geschuldet ist, den sie, wie sie selbst sagt, aufgrund ihrer mittlerweile
unerträglichen Armut verübt habe, sondern auch aufgrund eines allgemeinen
Kreislaufversagens, das dabei auch auf den schlechten Allgemeinzustand ihres
Körpers zurückzuführen ist. Symbolisch hierfür ist auch, dass selbst der karge Bis-
sen Brot, der ihr auf der Polizeiwache noch zur Stärkung angeboten wird, ihren
Tod nicht mehr abwenden kann, da dieser Akt gesellschaftlicher Fürsorge einfach
viel zu spät erfolgt. Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In:
GW. Bd. 6 (2001), S. 66/67.

9 Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001),
S. 112.

10 Ebd.: S. 113.

II. Die Glückssuche

12

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Fragen des Schupos Alfons Klostermeyer bezüglich ihrer derzeitigen
sozialen Lebenslage barsch mit den Worten unterbricht: „Sie haben
leicht reden als Staatsbeamter in gesicherter Position“.11 Diese schroffe
Erwiderung ihrerseits, mit der sie die interessierten Fragen des Schu-
pos unterbricht, zeigt nämlich, dass sie ebenfalls der Ansicht ist, dass
er aufgrund seiner eigenen sicheren Anstellung beim Staat ein wohlha-
bender und damit ein glücklicher Mann sei. Dies aber ist auch der
Grund für ihre Unhöflichkeit. Denn indirekt folgert Elisabeth aus die-
ser Information, dass der Schupo aufgrund seiner eigenen positiven
Alltagserfahrungen ohnehin kein echtes Verständnis für sie, d.h. für
ihre derzeitige so schlechte soziale Lage aufbringen kann. Dies, so ihr
Glaube, mache einen gegenseitigen Erfahrungsaustausch undenkbar.
Folglich hält sie das beteuerte Interesse und die Anteilnahme seiner-
seits an ihrem Schicksal schlichtweg für falsch und geheuchelt. Elisa-
beths Schroffheit symbolisiert also nur ihr gesundes Misstrauen gegen-
über seinem beteuerten Wohlwollen. Durch den weiteren Handlungs-
verlauf von „Glaube Liebe Hoffnung“ zeigt Horváth aber, dass sie da-
mit durchaus richtig liegt, da die Selbstsucht des Schupos gegen Ende
des Dramas immer deutlicher zutage tritt.12

11 Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 40.
12 Wie selbstsüchtig der Schupo in Wahrheit ist, zeigt sich dabei sehr deutlich im

fünften Bild von „Glaube Liebe Hoffnung“, als Passanten die halb tote Elisabeth
nach ihrem missglückten Selbstmordversuch in die Wache bringen, in der der
Schupo mit seinen Kollegen sitzt und Schach spielt. Er nämlich zeigt im Gegensatz
zu den anderen Anwesenden kaum Mitgefühl für die schon völlig entkräftete Eli-
sabeth. Als sie aber kurzzeitig noch einmal aus ihrer Ohnmacht erwacht und ihn
mit seiner Teilschuld an ihrem Schicksal konfrontiert, weil er ihre Verlobung sofort
gelöst hat, als er von ihrer früheren Vorstrafe wegen Betrugs erfuhr, wodurch er sie
erneut ins Elend stieß, bleibt er angesichts dieser Vorwürfe ganz gelassen, da er
kaum Notiz von dem nimmt, was Elisabeth ihm vorwirft. Nur die bevorstehende
Parade, an der er gleich teilnehmen möchte, ist ihm wichtig. Ein Symbol dafür,
dass er seine Mitschuld an ihrem Unglück verdrängt, stellt auch die Tatsache dar,
dass er sich schon während des Gesprächs mit ihr seine weißen Paradehandschuhe
anzieht, womit er seine Hände gleichsam in völlige Unschuld „hüllt“. Ingrid Haag
nennt dies eine Dramaturgie der „Weißwäscherei“, die bei Horváth stets dann auf-
tritt, wenn sich die Figuren weißer Mäntel, Handschuhe, Kittel, Schürzen usw. be-
dienen, um so ihre Schuld zu verleugnen. Siehe hierzu: Ingrid Haag: „Der weiße
Mantel der Unschuld. Dramatische Textur eines Horváthschen Motives“. In: „Ödön
von Horváth. Unendliche Dummheit - dumme Unendlichkeit“. Hrsg. von Klaus
Kastberger. Reihe „Profile“. Magazin des Österreichischen Literaturarchivs. 4. Jg.
Band 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 63-73., dort S. 72. Als Elisa-

Die materielle Grundlage von Glück und Unglück bei Horváth

13

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Sowohl die emotionalen Reaktionen der Figuren als auch ihre ver-
balen Äußerungen legen also zunächst ein bestehendes Implikations-
verhältnis zwischen dem menschlichen Wohlstand und dem Glück in
Horváths Werk nahe, da sich seine Figuren, wie gezeigt, eben dann
glücklich und zufrieden wähnen, wenn sie finanziell, in Form eines ge-
regelten Einkommens, gut abgesichert sind. Wer wohlhabend ist, so
ihr Glaube, sei notgedrungen auch glücklich und zufrieden. Die Ar-
mut hingegen klassifizieren sie als schwerwiegendes Übel, das die
menschliche Existenz in seiner stärksten Ausprägung, durch den Hun-
gertod, bedroht. Dass die Armut bei Horváth allerdings nicht nur in
dieser stärksten Form ein grundlegendes Übel für den Menschen dar-
stellt, sondern auch im Rahmen ihrer übrigen weitreichenden Implika-
tionen eine vielfältige Quelle seines Unglücks ist, soll nun im Nachfol-
genden noch eingehender erläutert werden.

Die Armut als weitreichendes Übel

Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des
Personenbegriffes

Die Armut darf bei Horváth nicht nur in ihrer gravierendsten Form,
der absoluten Armut, als schwerwiegendes Übel begriffen werden,

beth kurze Zeit später an den Folgen ihres Selbstmordversuches stirbt, zeigt der
Schupo zwar zunächst so etwas wie echte Anteilnahme und Trauer angesichts ihres
Todes, denn er streicht ihr noch einmal über das Haar und sagt: „Du armes Men-
schenkind.“ In der Folge aber offenbart sich, dass er nicht Elisabeths Schicksal und
ihren frühen Tod beklagt, sondern mit dieser Geste bloß in Selbstmitleid zerfließt,
da er kurz darauf selbstsüchtig feststellt: „Ich hab kein Glück. Ich hab kein Glück.“
Seine Trauer und sein Mitgefühl gelten deshalb nicht Elisabeth, sondern nur sich
selbst. Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6
(2001), S. 55-69. Dort. S. 68. Auch Peter Baumann bezeichnet dieses Selbstmitleid
des Schupos als Form der inneren Kälte: „Die Pflicht geht ihm über alles, da er
vollständig in ein Normensystem integriert ist, welches für ihn absolute Gültigkeit
hat - “, was Baumann dann zu der rhetorischen Frage veranlasst: „[…] aber wie
wäre es mit der ethischen Pflicht zur Nächstenliebe gewesen?“ Siehe hierzu: Peter
Baumann: „Ödön von Horváth „Jugend ohne Gott - Autor mit Gott?“. Analyse der
Religionsthematik anhand ausgewählter Werke“. Peter-Lang-Verlag, Bern 2003.
S. 329/330.

II. Die Glückssuche

14

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sondern muss auch in schwächerer Ausprägung als weitreichendes
menschliches Unglück aufgefasst werden. Die Personen, die von der
Armut unmittelbar betroffenen sind, leiden nämlich nicht nur unter
ihrer Mittellosigkeit selbst, sondern, wie Horváth explizit in seinem
Werk zeigt, auch unter ihren vielfältigen negativen, sozialen und psy-
chologischen Folgen. Eines ihrer größten Übel ist dabei die grundle-
gende Einschränkung der persönlichen Freiheit des Menschen. Denn
jede Person, die arm, mittellos und bedürftig ist, benötigt, wie Horváth
zeigt, verstärkt fremde Hilfe und Unterstützung, um in einer angemes-
senen Form weiter leben zu können. Diese Hilfe baut in der Folge aber
ein zunächst rein wirtschaftliches, schon bald jedoch immer stärker
auch sozial-psychologisch konnotiertes Abhängigkeitsgefüge auf, das
die individuelle Entscheidungsgewalt der betroffenen Person immer
weiter einschränkt und behindert. Gerade dieses Angewiesen-Sein auf
fremde Hilfe und soziale Unterstützung besitzt aber im Hinblick auf
das persönliche Selbstverständnis des Menschen einen psychisch stark
demoralisierenden Effekt. Denn die Unterstützung durch andere Men-
schen oder durch staatliche oder kirchliche Wohlfahrtseinrichtungen
hinterlässt bei den Betroffenen nicht zwangsläufig ein Gefühl der Er-
leichterung, sondern mündet stattdessen bei etlichen von ihnen in ein
umfangreiches Gefühl der Demütigung und Kränkung, weil sie die ei-
gene Unselbstständigkeit und Hilfsbedürftigkeit als einen zutiefst qual-
vollen Eingriff in ihre persönliche Freiheit empfinden. Dies interpre-
tieren sie dann nicht selten als eine Entmündigung ihrer Person, was
Gefühle des Gekränkt- und Verletzt-Seins in ihnen hervorruft. Diese
speziellen Affekte lassen jedoch gerade auf das Vorhandensein eines
bei diesen Figuren häufig sehr stark ausgeprägten menschlichen
Selbstverständnisses schließen, bei dem sich ihr Selbstwertgefühl als
Mensch weitestgehend auf ihren unangetasteten Personenstatus grün-
det. Eine Person aber konstituiert sich in elementarer Weise über ihre
Fähigkeit zur Autonomie und Selbstbestimmung, die im Kontext der
Armut bei vielen Figuren Horváths stark beeinträchtigt wird.13 Die Re-
aktionen und Äußerungen der von der Armut betroffenen Figuren

13 Eine Person kennzeichnet sich im Allgemeinen durch eine Reihe verschiedener
Merkmale und Fähigkeiten. Sie besitzt neben kognitiven Fähigkeiten, wie Reflexi-
onsvermögen, Bewusstsein und Selbstbewusstsein, immer auch die Fähigkeiten der
Vernunft sowie der Willens- und Handlungsfreiheit, auf die sich ihr Verantwor-

Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des Personenbegriffes

15

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Horváths jedoch zeigen, dass sie häufig ein stark ausgeprägtes Perso-
nen-Bewusstsein besitzen, was zugleich auf ein menschliches Selbst-
verständnis ihrerseits schließen lässt, das sich über ihren grundlegend
unangetasteten Personenstatus definiert.14 Hierfür spricht bspw. schon
das aufbegehrende Verhalten des jungen Soldaten aus Horváths Ro-
man „Ein Kind unserer Zeit“. Dieser nämlich schüttet die Suppe einer
kirchlichen Wohlfahrtseinrichtung trotz seines großen Hungers lieber
in den Dreck, anstatt sie zu verzehren. Gerade diese rebellische Geste
des Suppe- Verschüttens stellt aber bereits einen Widerstand leisten-
den Akt seiner Selbstbehauptung dar, durch den der Soldat den Ver-

tungsvermögen und ihre Urteilskraft gründen. Eine Person ist deshalb nicht nur
zwangsläufig immer ein Gegenstand ethischer Rücksichtnahme, d.h. ein morali-
sches Objekt, das passiver Träger oder Nutznießer ethischer Rechte ist, sondern
zugleich auch Inhaber bzw. Träger ethischer Pflichten. Wichtig ist jedoch, dass
eben nicht alle Menschen zwangsläufig auch Personen sind, da es immer auch
Menschen gibt, wie bspw. geistig Behinderte, Demente, Säuglinge, Kleinkinder
usw., die die gerade genannten Fähigkeiten nicht oder nicht in vollem Umfang be-
sitzen. Allerdings spielt bei der Beantwortung der Frage nach dem Personenstatus
oftmals auch die zeitliche Dimension eine wichtige Rolle, da manche der genann-
ten Fähigkeiten erst im Lauf der menschlichen Entwicklung erworben werden, wo-
bei sie mit der Zeit auch wieder verloren gehen können. Dies veranschaulicht, wie
schwierig und strittig die Beantwortung der Frage, ob jemand eine Person ist oder
nicht, sein kann. So gelten in der ethischen Debatte mitunter auch höher entwi-
ckelte Tiere, die ein Selbstbewusstsein besitzen, als Personen, was nicht ganz un-
problematisch ist, da Tiere nicht Träger von ethischen Pflichten sein können. Des-
halb darf das Phänomen der Armut in diesem personalen Kontext bei Horváth
auch nicht als ein Faktor verstanden werden, der das Personsein eines Menschen
radikal von heute auf morgen aufhebt. Gleichwohl muss die Armut aber als ein
Phänomen verstanden werden, das den autonomen Personenstatus eines Men-
schen und damit sein personales Selbstverständnis sukzessive angreift, da sie den
Personenstatus eines Menschen eben in manchen Lebensbereichen stark behin-
dern und einschränken kann.

14 Meine These lautet hier, dass Horváth sein Personal per se personal konzipiert.
Dies aber heißt nicht, dass alle seine Figuren deshalb schon grundlegend über ein
eigenes Selbstverständnis verfügen würden, das sich primär über ihr Personsein
definiert, noch dass sein Personal in der großen Summe stets faktisch auch immer
„personal“ in seinem Werk agiert. Denn eben dies tun gerade viele seiner frühen
Figuren nicht. Dies aber liegt nicht daran, dass sie keine personalen Fähigkeiten
besitzen würden, sondern eher daran, dass sie ihrerseits diesen Fähigkeiten entwe-
der kein großes Interesse zollen, oder aber daran, was häufiger der Fall ist, dass
ihre personalen Qualitäten gerade durch die aktuell in der Gesellschaft vorherr-
schenden Umstände massiv behindert bzw. eingeschränkt werden, woran sich
dann auch die Sozialkritik Horváths entlädt. Vgl. dazu: S. 189-192 in dieser Arbeit.

II. Die Glückssuche

16

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


such unternimmt, sein personales Selbstverständnis zu bewahren,
wenn es dazu verbittert von ihm heißt:

„Da stand ich in einer langen Schlange und wartete auf einen Teller Sup-
pe. Vor einem Klostertor. […] Ich löffelte die Suppe. […] Viele Ideen ge-
hen durch meinen Kopf, kreuz und quer. Mit jedem Löffel Suppe werden
sie ekelhafter. Plötzlich hör ich auf. Ich stell das Blech auf den steinernen
Boden, es ist noch halb voll und mein Magen knurrt, aber ich mag nicht
mehr. Ich mag nicht mehr! […] Nein, ich mag sie nicht mehr, meine Sup-
pe! Tag für Tag dasselbe Wasser! Mir wirds schon übel, wenn ichs nur seh,
diese Bettelbrüh! Schütt sie aus, deine Suppe! Weg! In den Dreck da-
mit!-“15

Die Textstelle verdeutlicht zunächst, dass der Soldat insbesondere
durch die vermeintliche Geste des Bettelns tief in seinem personalen
Selbstverständnis getroffen wird, denn diese passive und duldsame
Haltung widert ihn regelrecht an und erfüllt ihn mit Abscheu, Ekel
und Übelkeit. In seinen Augen ist sie eine dem Menschen völlig un-
würdige Geste, da sie seinen Personenstatus und damit auch sein auto-
nomes Selbstverständnis untergräbt. Deshalb schüttet er in einem An-
fall von emotionalem Aufbegehren auch nicht nur seine Suppe in den
Dreck, sondern kommt beinahe zeitgleich zu dem zukunftsweisenden
Entschluss: „Lieber stehlen als betteln!“16. Denn obzwar es sich beim
Stehlen, im Gegensatz zum Betteln, um eine unrechtmäßige Tat han-
delt, so liegt in ihr gleichwohl ein Moment aktiver Selbstbestimmung,
da der Stehlende seinen Lebensunterhalt aktiv und eigenständig be-
streitet. Der Bettler hingegen bleibt in passiver Form immer auf die
Hilfe und Mildtätigkeit anderer Menschen bezüglich der Aufrechter-
haltung seines Lebensunterhaltes angewiesen, was zugleich heißt, dass
er nie selbstbestimmt, sondern immer fremdbestimmt ist. Dies ist
auch der Grund, weshalb der Soldat in Zukunft eben lieber stehlen als
betteln will, denn das Stehlen gerät, anders als das Betteln, nicht mit
seinem autonomen Selbstverständnis in Konflikt. Auch Elisabeth
(„Glaube Liebe Hoffnung“) besitzt grundlegend ein solch personales
Selbstverständnis wie der Soldat und teilt die tiefe Sehnsucht nach in-
dividueller Selbstbestimmung mit ihm. Dies offenbaren insbesondere
ihre Worte zu Maria, einer Bekannten, die sie soeben erst vor dem

15 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 12/13.
16 Ebd.: S. 13.

Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des Personenbegriffes

17

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Wohlfahrtsamt kennengelernt hat. Ihr gegenüber gesteht sie nämlich
den heimlichen Wunsch ein: „Ich hab immer selbstständig sein wollen
- - so mein eigener Herr.“17 Zunächst ist die Autonomie, die sich Elisa-
beth an dieser Stelle wünscht, also vorrangig wirtschaftlich konnotiert,
denn auch dem Präparator hatte sie zu Beginn des Dramas schon er-
klärt:

„Sehens, wenn ich jetzt hundertfünfzig Mark hätt, dann könnt ich jetzt
meinen Wandergewerbeschein haben und dann würde sich mir die Welt
wieder öffnen – – weil ich mit einem Wandergewerbeschein schon mor-
gen eine sozusagen fast selbstständige Position bekommen tät in meiner
ursprünglichen Branche, aus der ich herausgerissen worden bin durch die
Zeitumstände.“18

Dennoch geht es ihr hier nicht nur allein um ihre wirtschaftliche Ei-
genständigkeit, sondern sie besitzt, wie der weitere Verlauf der Szene
aufdeckt, auch ein personales Selbstverständnis. Denn als Maria sie
kurz darauf fragt, ob sie nicht gemeinsam im Wohlfahrtsamt nach
einer Person suchen wollten, die dazu bereit sei, ihnen ein Schinken-
brot zu kaufen, erwidert sie auf diese Frage nur entsetzt: „Also nur das
nicht!“19 und fügt auf die irritierte Nachfrage Marias, warum sie dies
denn nicht wolle, lediglich die Worte an: „Nein. Aus Selbsterhaltungs-
prinzip nicht[.]“20 Maria allerdings versteht, wie ihre Irritation am En-
de der Szene zeigt, gar nicht, warum Elisabeth ihren Plan ablehnt, ge-
nauso wenig, wie sie die von Elisabeth angeführte Begründung für ihre
Weigerung versteht.21 Doch gerade in dieser Begründung Elisabeths
verbirgt sich ihr personales Menschenbild und damit die Tatsache,

17 Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 36.
18 Ebd.: S. 20.

Damit ist Elisabeths tiefer Wunsch nach wirtschaftlicher Selbstständigkeit zugleich
die Ursache für die Geldstrafe von hundertfünfzig Mark, die ihr später von der Ge-
werbepolizei auferlegt wird, weil sie ohne den erforderlichen Wandergewerbe-
schein gearbeitet hat. Und auch ihr späterer, vermeintlicher Betrug ist damit auf
diese Altschuldenlast von hundertfünfzig Mark zurückzuführen, die folglich allein
aus ihrem Wunsch nach wirtschaftlicher Eigenständigkeit resultieren.

19 Ebd.: S. 36.
20 Ebd.: S. 36.
21 Die letzten Worte, die Maria zu Elisabeth spricht, offenbaren deutlich ihre Konfu-

sion, da diese nicht mehr wie bisher ihrem eigenen Wortschatz und Sprachgestus
entlehnt sind, sondern stattdessen einer vorgefertigten, sprichwörtlichen Wortfor-
mel entstammen, die sie hier kurzerhand benutzt, um ihre eigene Sprachlosigkeit

II. Die Glückssuche

18

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


dass sie ein ganz anderes, anthropologisches Konzept und folglich eine
andere Auffassung von menschlicher Selbsterhaltung besitzt als Maria.
Diese unterschiedlichen anthropologischen Auffassungen beider sind
in der Folge aber gerade dafür verantwortlich, dass sie sich hier gegen-
seitig überhaupt nicht verstehen. Denn Maria vertritt, wie ihre starke
Sehnsucht nach dem Schinkenbrot zeigt, ein rein auf die biologische
Selbsterhaltung des Menschen ausgerichtetes, also vorrangig funktio-
nal und mechanisch geprägtes Verständnis der menschlichen Existenz.
Das Schinkenbrot, das sowohl Ziel ihres Plans als auch Objekt ihrer
Begierde ist, erfüllt als Nahrungsmittel nur die vorrangige Funktion,
die Vitalität des menschlichen Organismus zu unterstützen bzw. auf
Dauer zu gewährleisten. Damit jedoch ist es auch ein Sinnbild für ihr
gesamtes biologisch-funktional ausgerichtetes anthropologisches Kon-
zept. Sich als Mensch erfolgreich selbst zu erhalten, heißt nach diesem
Verständnis nämlich nichts anderes, als dass ein Wesen, das zur
menschlichen Spezies zählt, durch Nahrungsaufnahme seine Vitalität
erhält. Wenn Maria das Schinkenbrot als dienliches Mittel zu ihrer
menschlichen Selbsterhaltung begreift, symbolisiert dies hier also al-
lein ihre biologisch-funktionale Auffassung der menschlichen Exis-
tenz. Deshalb begreift sie auch nicht, warum Elisabeth ihren Plan und
damit das durch ihn in Aussicht gestellte Schinkenbrot ablehnt. Die
Begründung der „Selbsterhaltung“, die Elisabeth für ihr ablehnendes
Verhalten anführt, muss für Maria vielmehr völlig paradox klingen, wo
sie das Schinkenbrot doch selbst, als höchst dienliches Mittel zu ihrer
Selbsterhaltung begreift. Elisabeth aber hat ein ganz anderes Verständ-
nis der menschlichen Natur. Sie definiert den Menschen nicht in erster
Linie über seine biologische Existenz, als funktionierenden Organis-
mus, sondern über seine Existenz als Person. Die personalen Fähigkei-
ten des Wesens „Mensch“ sind deshalb für sie das eigentliche Charak-
teristikum der menschlichen Natur. Nur durch sie zeichnet sich der
Mensch in ihren Augen erst als „wahrer“ Mensch aus. Also gerade weil
Marias Vorschlag den Menschen auf seine bloß organische Existenz
beschränkt, lehnt Elisabeth ihn ab. So betont sie hier nicht nur ihr ei-

zu überdecken. Betont wird dieser Umstand zusätzlich durch Horváths Regiean-
weisung der „Stille“, da Maria in diese anhaltende Stille schließlich die aus dem bis-
herigen semantischen Kontext abweichenden Worte sagt: „Da staunt der Fach-
mann und der Laie wundert sich - -“. Ebd.: S. 36.

Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des Personenbegriffes

19

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


genes personales Menschenbild, sondern rückt zugleich ihre individu-
elle Entscheidungsgewalt als Person in den Fokus.22 Damit reagiert sie
mit einer ganz ähnlichen, rebellischen Geste der Auflehnung wie zuvor
der Soldat aus „Ein Kind unserer Zeit“. Dies zeigt, dass beide aufgrund
ihres personalen Selbstverständnisses viel größere Probleme als bspw.
Maria damit haben, die persönlichkeitseinschränkenden Folgen der
Armut zu ertragen, was gerade daran liegt, dass sie die menschliche
Existenz nicht bloß, wie Maria es tut, durch den biologischen Tod, son-
dern auch schon durch den Verlust ihres Personenstatus, bedroht se-
hen. Horváth spielt also, im Zuge dieser Thematik schon auf den mo-
ralphilosophischen Topos der Würde durch Immanuel Kant an. Nach
diesem Topos besitzt jeder Mensch eine spezielle Würde, die ihm aber
nicht aufgrund seiner biologischen Existenz, als bloßes menschliches
Tier, sondern aufgrund seiner Existenz als Person zufällt.23 Indirekt
grenzt Horváth damit also schon früh in seinem Werk ein anthropolo-
gisches Konzept, bei dem sich der Mensch vorrangig durch sein Per-
son-Sein definiert, von einem Konzept ab, bei dem seine Existenz vor-
rangig naturalistisch und funktional geprägt wird.

Im Kontext des personalen Selbstverständnisses einer Vielzahl sei-
ner Figuren veranschaulicht er folglich, dass es gerade diese durch die
Armut verursachten Eingriffe in die persönliche Selbstbestimmung
und Freiheit des Menschen sind, die für eine Vielzahl seines Personals
Leid und Unglück bedeuten. Denn etliche seiner Figuren sehnen sich
zutiefst nach Unabhängigkeit und Selbstständigkeit, und zwar sowohl

22 Gerade dieses anthropologische Verständnis von Elisabeth ist jedoch, wie schon
angesprochen nicht unproblematisch, da eben keinesfalls alle Menschen gleichsam
auch Personen sind. Vgl. hierzu Anm. 13 u. 14, S. 15/16.

23 Denn Würde oder aber ein intrinsischer Eigenwert kann nach Kant nur einem We-
sen zugeschrieben werden, das eine Person und damit zugleich ein moralisches
Subjekt ist. Nur vernunftbegabte Wesen, d.h. Wesen die autonom, also Personen
sind, existieren nach Kant als Zweck an sich selbst, weil bloß diesen Wesen, auf-
grund ihrer Befähigung zur Moral bzw. zur Freiheit, eine Würde zukommt. So
stellt Kant fest: „Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, so fern sie derselben fähig
ist, dasjenige, was allein Würde hat.“ Des Weiteren: „Autonomie ist also der Grund
der Würde der menschlichen und jeder vernünftigen Natur.“ Deshalb sind nur Per-
sonen Wesen mit Würde und ein Gegenstand der Achtung. Siehe hierzu: Immanu-
el Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12 Bänden.
Bd. VII. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main
1968. S. 68/69.

II. Die Glückssuche

20

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


im individuellen als auch im wirtschaftlichen Kontext.24 Werden die
personalen Fähigkeiten der Figuren Horváths, die, zumindest bei den
ethisch konnotierten unter ihnen, wie noch zu zeigen sein wird, am
Ende allesamt zugleich auch den Kern ihres menschlichen Selbstver-
ständnisses bilden, durch widrige äußere Lebensumstände, wie z.B.
durch die Armut, eingeschränkt oder behindert, dann bedeutet dies
zwangsläufig großes psychisches und soziales Leid für sie. Demnach
müssen Formen von unfreiwilliger und erzwungener Abhängigkeit
und Bevormundung einer Mehrheit der Figuren Horváths auch als
Formen ihres allgemeinen Unglücks gewertet werden, wohingegen
ihre Selbstständigkeit und Unabhängigkeit prinzipiell als Faktoren
ihres allgemeinen Wohlergehens und Glücks zu definieren sind.25

In der Folge sollen daher zunächst noch weitere durch die Armut
implizierte Übel für den Menschen charakterisiert werden, um danach
durch ihre Umkehrung auf die Inhalte des Glücks bei Horváth zu
schließen wie auch, um im Anschluss daran zu überprüfen, ob der
umfassende Reichtum einer Person diese Inhalte des Glücks tatsäch-
lich in authentischer Form abbildet.

24 Dies trifft z.B. auch für Marianne, die Protagonistin aus Horváths „Geschichten
aus dem Wiener Wald“, zu. So erhebt sie im Streit mit ihrem Vater im Animierlokal
Maxim schwere Vorwürfe gegen ihn, weil er ihr keinerlei Ausbildung ermöglicht
hat und ihr so jede Aussicht auf wirtschaftliche Eigenständigkeit, wie sie meint, ge-
nommen hat. Verbittert klag sie deshalb ihm gegenüber: „Ich verdien hier zwei
Schilling pro Tag. Das ist nicht viel, inklusive dem kleinen Leopold.- Was kann ich
denn aber auch anderes unternehmen? Du hast mich ja nichts lernen lassen, nicht
einmal meine rhythmische Gymnastik, du hast mich ja nur für die Ehe erzogen –“.
Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001),
S. 185.

25 Es spielt hier zunächst keine Rolle, ob und, wenn ja, wo die Freiheit im Werk
Horváths tatsächlich realisiert wird, sondern es geht zunächst nur um die Feststel-
lung, dass die Freiheit prinzipiell als ein Inhalt des Glücks bei Horváth aufzufassen
ist, die Unfreiheit und der Zwang hingegen als Formen des Unglücks. So bemerkt
bspw. auch Karl Müller: „Die Basis von Horváths Arbeit ist und bleibt der Kampf
gegen alle Formen der Unterdrückung, Ausbeutung und Diskriminierung, gegen
Lüge, Heuchelei und Dummheit.“ Karl Müller: „Einheit und Disparität – Ödön
von Horváths »Weg nach innen«“. In: „Horváths Prosa“. Hrsg. von Traugott
Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1989. S. 173/174.

Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des Personenbegriffes

21

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut

Ein weiterer gravierender Faktor des Elends, mit dem Horváth sein
Personal im Zuge der Armut durchgängig konfrontiert, ist die gesell-
schaftliche Ächtung. Die soziale Isolation seiner mittellosen Figuren
resultiert dabei in aller Regel daher, dass sie aufgrund ihrer offenkun-
digen Bedürftigkeit und finanziellen Mittellosigkeit eben keine Reprä-
sentanten eines sichtbaren materiell oder ideell konnotierten „Reich-
tums“ mehr sind. Damit aber besitzen sie augenscheinlich nichts mehr,
was noch von einem gesellschaftlichen Interesse wäre. Denn die Ge-
sellschaft, die Horváth in seinen dramatischen (Volks-) Stücken oder
auch in seinen Romanen vornehmlich porträtiert, besitzt als soge-
nanntes Kleinbürgertum sehr häufig ein stark utilitaristisch geprägtes
Wertekonzept. Nach diesem aber gelten nur die Dinge als jeweils „gut“,
d.h. als wertvoll, die einen unmittelbaren, zumeist recht offenkundigen
Charakter des Nutzens besitzen. Alles Übrige, das keinen sofort er-
kennbaren Nutzen besitzt, wird dagegen rasch als wertlos eingestuft.26

Horváth zeigt nun, was ein Teil seiner umfassenden Gesellschaftskritik
ist, dass die Gesellschaft dieses utilitaristische Wertekonzept nicht nur
vorrangig auf Handlungen, wie im klassischen Utilitarismus üblich,
oder auf Gegenstände anwendet, sondern auch auf Personen. Denn so-
fern an ihnen augenscheinlich nichts mehr Gewinnversprechendes

26 Der klassische Utilitarismus, oder auch Handlungsutilitarismus genannt, gehört zu
den teleologischen Ethiken, bei denen es immer einen höchsten Zweck oder ein
letztes Ziel gibt, welches das oberste Gut ist. Eine Handlung ist stets dann gut,
wenn sie zur Erreichung dieses höchsten Ziels oder letzten Zwecks beiträgt. Im
Umkehrschluss heißt dies, dass sie dann schlecht ist, wenn sie dieses letzte Ziel ver-
fehlt oder vereitelt. Der Wert einer Handlung ergibt sich dadurch in Relation zu
diesem letzten Ziel, das das höchste Gut ist. Im klassischen Utilitarismus ist dieses
letzte Ziel die Maximierung des Nutzens oder auch des Glücks für die größtmögli-
che Anzahl von Individuen (bei anderen Spielarten des Utilitarismus geht es um
eine Maximierung des Wohls, der Lust oder um eine Steigerung der Interessenbe-
friedigung oder Interessenberücksichtigung für eine größtmögliche Anzahl von In-
dividuen). Demnach ist stets die Handlung geboten, also gut, die aller Voraussicht
nach den größten Nutzen für die größte Anzahl der von ihr betroffenen Individu-
en liefert. Jeremy Bentham, der Begründer des Utilitarismus, brachte dies auf die
Formel eines größtmöglichen Glückes für die größtmögliche Zahl von Individuen.
Aus diesem Grund wird der Utilitarismus auch als eine Folgen- bzw. Konsequen-
zen-Ethik bezeichnet, weil die Handlung eben bezüglich ihrer zu erwartenden Fol-
gen und Konsequenzen bewertet wird.

II. Die Glückssuche

22

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


oder Brauchbares festzustellen ist, verkommen sie rasch selbst zu wert-
losen Objekten, was aus ethischer Sicht recht problematisch ist.27 Die-
ses Schicksal ereilt nun in besonderem Maße die von der Armut be-
troffenen Menschen in seinem Werk, weil sie vordergründig nichts
mehr vorzuweisen haben, was für die Gesellschaft noch in besonderer
Weise lukrativ wäre. Denn obzwar objektiv betrachtet nahezu jeder
Mensch selbst bei einer rein instrumentellen Betrachtungsweise noch
jede Menge gesellschaftsrelevante, nützliche und dienliche Eigenschaf-
ten besitzt, wie z.B. seine Arbeitskraft oder vielfältige (innere) Qualitä-
ten und Vorzüge, kann deren Nutzen doch unter bestimmten äußeren,
d.h. politischen, sozialen und wirtschaftlichen Umständen, wie
Horváth sie nun in seinem Werk dokumentiert, verschwindend gering
sein. So kann die Arbeitskraft einer Person z.B. dann vollkommen
nutzlos werden, wenn aufgrund eines Strukturwandels ein Überschuss
an Fachkräften herrscht oder wenn die Arbeitslosigkeit aufgrund einer
aktuell schlechten Wirtschaftslage stark ausgeprägt ist. Beides trifft ex-
akt auf die anfängliche Situation auf dem Arbeitsmarkt in Horváths
Roman „Ein Kind unserer Zeit“ zu. Der junge Soldat hat nämlich zu-
erst den sehnlichen Wunsch, Buchdrucker zu werden, doch aufgrund
der fortschreitenden Technisierung und der damit einhergehenden
steigenden Arbeitslosigkeit hat er partout keine Chance, auf dem Ar-
beitsmarkt für gerade diesen Berufszweig einen Ausbildungsplatz zu
finden. Enttäuscht und in unterschwelliger Wut resümiert er deshalb
düster:

„Nicht einmal zum Lehrling konnte ichs bringen in irgendeiner Vorstadt-
druckerei. Von der inneren Stadt ganz zu schweigen! Die großen Maschi-
nen sagten: »Wir haben eh schon mehr Menschen, als wir brauchen. Lä-
cherlich, schlag dir uns aus dem Kopf!« Und ich verjagte sie aus meinem
Kopf und auch aus meinem Herzen, denn jeder Mensch hat seinen Stolz.
Auch ein arbeitsloser Hund. Raus mit euch, ihr niederträchtigen Räder,

27 Mit seiner offenkundigen Kritik an einer solchen unmoralischen Verfahrensweise
und an einem Gesellschaftssystem, das sich ausschließlich am Nutzen orientiert,
zeigt Horváth eben seine geistige Nähe zu Kant. Denn nach Kant ist es verboten,
den Menschen aufgrund seiner vernünftigen Natur als bloßes Mittel zu gebrau-
chen. Er darf zwar auch als Mittel in instrumenteller Hinsicht gebraucht werden,
aber er muss immer zugleich aufgrund seiner vernünftigen Natur auch als ein
Zweck an sich selbst geachtet werden. Denn die Vernunft verleiht ihm einen Eigen-
wert (eine Würde), wodurch er stets ein Gegenstand der Achtung ist.

Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut

23

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Pressen, Kolben, Transmissionen! Raus! Und ich wurde der Wohltätigkeit
überwiesen, zuerst der staatlichen, dann der privaten- […].“28

Der Mensch also kann, sofern seine Gaben nicht gewinnversprechend
einzusetzen sind, in seinen Qualitäten und Eigenschaften schnell voll-
kommen überflüssig werden, was hier gerade die in den Gedanken des
Soldaten vollzogene Personifizierung der herzlosen Maschinen und
Geräte zeigt, deren Bedarf an Menschenmaterial längst gedeckt ist.
Doch auch hinsichtlich einer Nutzbarmachung seiner eher inneren
Qualitäten und Vorzüge gilt, dass diese sich ja ebenfalls am aktuellen
Bedarf der Gesellschaft und ihres Marktes orientieren müssen und im
Vorfeld zunächst ein mal ganz klar als solche zu identifizieren sind.
Denn erst, wenn ihre Identifikation geschehen ist, lassen sie sich in
einer nach außen hin sichtbaren Art und Weise repräsentieren, indem
sie in Form von Gegenständen, wie bspw. spezieller Kleidung wie Uni-
formen oder durch Abzeichen oder Orden, materialisiert werden. In
der kleinbürgerlichen Gesellschaft Horváths bekommen sie nämlich
erst in dieser materialisierten Form überhaupt ein Gewicht im Nutzen-
kalkül, weil diese Gesellschaft nur jenen Eigenschaften eines Men-
schen Interesse zollt, die ihren Blicken frei und unverstellt zugänglich
sind. Nur das Sichtbare überhaupt spielt in ihrem kleinbürgerlichen
Nutzenkalkül eine Rolle, nicht aber jene Eigenschaften und Fähigkei-
ten eines Menschen, die sich den Blicken (zunächst) entziehen.29 Aus
diesem Grund fallen die armen Figuren Horváths auch gnadenlos aus
dem integrativen Ordnungsgefüge der Gesellschaft heraus, denn ihnen
kommt nur noch ihre Armut als sichtbares Attribut zu und diese gibt
sie eben als wertlos aus. So z.B. macht der arbeitslose Soldat aus „Ein

28 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 12.
29 Damit greift Horváth implizit ein großes Problem in der utilitaristischen Ethik auf,

denn um festzustellen, welche Handlung voraussichtlich den größten Nutzen auf-
weist, bedarf es stets einer genauen Analyse und einer detaillierten Kalkulation der
zu erwartenden Kosten/Nachteile und Nutzen/Vorteile. Eine entscheidende Vor-
aussetzung für jegliche Form der Nutzen-Kalkulation ist aber, dass alle relevanten
Fakten bekannt sind und in diese Rechnung eingehen. Denn gehen bestimmte Fak-
ten nicht ein, entstehen bei der Berechnung automatisch Fehler und Irrtümer. Ge-
rade diese Fehleranfälligkeit von Nutzenerwägungen wird bei Horváth aufs Zy-
nischste entlarvt. Außerdem gilt es zu berücksichtigen, dass die Frage selbst, was
nützlich ist und was nicht, zu gravierenden inhaltlichen Differenzen führen kann,
denn bei der Nutzenfrage handelt es sich bereits um eine Wertfrage.

II. Die Glückssuche

24

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Kind unserer Zeit“ die traurige Erfahrung, dass er von den Leuten auf
der Straße gemieden wird, als er bestürzt feststellt: „Auch ich bin
durchsichtig geworden. Denn mein Rock ist hin und meiner Hose
gings ebenso- Man weicht mir fast schon aus.“30 Seine löchrig und brü-
chig gewordene Kleidung ist folglich schon ein ausreichendes Indiz für
seine Armut und damit Grund genug für andere, ihn auf der Straße zu
meiden und zu verachten. Dies ändert sich erst, als er in die Armee
aufgenommen wird und plötzlich eine schicke Uniform trägt. Denn
nun wird er von einem auf den anderen Tag von seiner Umwelt mit
wachsender Achtung und Ehrfurcht behandelt. Die meisten Leute auf
der Straße freuen sich jetzt über seinen Anblick, und diejenigen, die
immer noch verlegen wegsehen, tun dies nicht mehr aus Verachtung,
sondern vielmehr, wie es der Text nahelegt, aus unterschwelliger
Angst.31 Als der Soldat später mehrere silberne Sterne als Auszeich-
nung für seine Tapferkeit vor dem Feind erhält, die den Kragen seiner
Uniform zieren, behandelt ihn sogar sein Vater, zu dem er zuvor kein
gutes Verhältnis hatte, mit wachsendem Respekt. Denn als sein Blick
auf die silbernen Sterne am Kragen der Uniform seines Sohnes fällt,
fragt er ihn voll unverhohlener Neugier: „»Was? Wir haben schon drei
Sterne? Drei silberne Sterne?! Gratuliere – gratuliere«-“32 Diese verän-
derte Haltung des Vaters resultiert dabei lediglich aus seinem Glauben,
dass sein Sohn durch seine Anstellung beim Militär mittlerweile gut
gesellschaftlich integriert und aufgrund seiner Auszeichnung überaus
geachtet ist. Die Sterne begreift der Vater folglich als untrügliches
Symbol der militärischen Tugenden seines Sohnes, wie seiner Tapfer-
keit, seiner Unerschrockenheit und seines Mutes. Nur die Menschen
sind bei Horváth also gut ins Kleinbürgertum integriert, deren äußere
und innere Qualitäten, Vermögen und Fähigkeiten in sichtbarer Form
vorzeigbar sind, weil nur sie damit überhaupt in ihr aktuelles Nutzen-
kalkül fallen. Besitzt eine Figur hingegen nichts, was für die Gesell-

30 Ebd.: S. 12.
31 Die unterschwellige Angst der Menschen, die wegsehen, bezieht sich dabei nicht

auf die durch die Straßen marschierenden Soldaten selbst als Individuen, sondern
auf die militärische Aufrüstung ihres Staates und auf die aggressive Ideologie, die
sich hinter ihr verbirgt. Die Soldaten werden deshalb als Repräsentanten dieses
Staates und seiner faschistischen Ideologie, nicht aber als Individuen von den
Menschen auf der Straße gefürchtet. Siehe hierzu: Ebd.: S. 16/17.

32 Ebd.: S. 77.

Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut

25

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


schaft momentan von Interesse ist, wird sie als wertlos eingestuft, mit
Verachtung gestraft und aus ihrem sozialen Gefüge gedrängt. Glück-
lich, d.h. integriert und geachtet, ist im gesellschaftlichen Kontext
Horváths also immer nur derjenige, der aufgrund seines äußeren und
inneren „Reichtums“ in offenkundiger Form von der Gesellschaft ge-
braucht wird. Daher ist der Soldat auch in dem Moment glücklich, als
er für den Militärdienst für „tauglich“ befunden wird. Endlich wird er
in seinen Qualitäten von der Gesellschaft „gebraucht“ und so zugleich
gesellschaftlich integriert, wodurch sein gesamtes Leben eine neue Zu-
kunftsperspektive erhält. Aus diesem Grund erachtet er es als großes
Glück, „in Reih und Glied“ zu stehen. Dieses Wortmotiv des „in Reih
und Glied Stehens“, das bei Horváth häufiger auftritt und stets auf eine
(vermeintliche) Ordnung und Wohlstrukturierung hinweist, symboli-
siert deshalb die nun vollzogene gesellschaftliche Integration des Sol-
daten.33 Dieser Zusammenhang erklärt deshalb auch, warum die meis-
ten Figuren Horváths nahezu blindlings nach einem allumfassenden
„Reichtum“ streben, den sie mutmaßlich als die einzige, sichere Quelle
ihres menschlichen Glücks und Wohlergehens identifizieren.

33 Siehe hierzu: Ebd.: S. 11. u. S. 14.
Auch Julian Tietz betont in seiner Analyse die ordnende Struktur des Militärs für
den Soldaten: „Für den Soldaten überwindet sein Soldatensein den Zustand der
Schuld, der Arbeitslosigkeit und der Kälte.“ Die warmen Mäntel, die der Soldat
beim Eintritt ins Militär erhält, symbolisieren damit den neuen Schutz, die Wärme
und die Geborgenheit des Soldaten. Siehe hierzu: Julian Tietz: „Politik und Artifi-
zialität: Die Kältemotivik in Ödön von Horváths: Ein Kind unserer Zeit“. In: Exil
(Forschung, Erkenntnisse, Ergebnisse) 1933-1945. Nr. 1. 2007. 27. Jg. Hrsg. von
Edita Koch u. Frithjof Trapp. Frankfurt am Main, 2007. S. 30-37., dort S. 32.
Dies offenbart zugleich, dass die Verben des „Brauchens“ oder des „Nutzens“
durchaus in unterschiedlicher und ambivalenter Konnotation bei Horváth auftre-
ten. Das „Brauchen“ eines Menschen im Sinne eines „Bedürfens“ oder eines „Nö-
tighabens“ kann bei ihm sehr wohl positiv konnotiert sein, wie hier im Kontext der
beginnenden Militärkarriere des Soldaten, wohingegen ein reines Gebrauchen
oder ein bloßes Benutzen eines Menschen für bestimmte Zwecke in durchgehender
Weise negativ zu deuten sind. So realisiert der Soldat z.B. auch erst später, dass er
unter dem militärischen Deckmantel gleichsam für Verbrechen und Völkermord
instrumentalisiert wurde.

II. Die Glückssuche

26

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Das Streben nach „Reichtum“ und die Sehnsucht nach einem „goldenen
Zeitalter“

Das Streben der Figuren Horváths nach einem allumfassenden „Reich-
tum“ oder aber auch nach einem „goldenen Zeitalter“, ein Begriff, der
mit dem des Reichtums äquivalent ist, fällt folglich in den Kontext
ihrer Glückssuche. Diese im Werk Horváths des Öfteren auftretenden
Begriffe symbolisieren einerseits diese Glückssuche der Figuren selbst,
greifen andererseits über indirekt semantische Konnotationen aber
auch die wesentlichen inhaltlichen Aspekte des menschlichen Glücks
auf. Dies bestätigt auch die semantisch umfängliche Definition des
„Reichtums“, die der Pfarrer aus Horváths Roman „Jugend ohne Gott“
dem Lehrer im vertraulichen Gespräch erteilt:

„[…]›Reichsein‹ ist doch nicht nur identisch mit ›Geld-haben‹ – und
wenn es keine Sägewerksaktionäre mehr geben wird, dann werden eben
andere Reiche regieren, man braucht keine Aktien, um reich zu sein. Es
wird immer Werte geben, von denen einige Leute mehr haben werden als
alle übrigen zusammen. Mehr Sterne am Kragen, mehr Streifen am Är-
mel, mehr Orden auf der Brust, sichtbar oder unsichtbar, denn arm und
reich wird es immer geben, genau wie dumm und gescheit.“ 34

Diese Definition des Reichtums offenbart sehr deutlich, dass „Reich-
sein“ bei Horváth keineswegs nur in einem materiellen Reichtum der
Person gipfelt, sondern auch ideelle Werte und Qualitäten umfasst.
Einem Menschen, der in diesem Sinne „reich“ ist, fallen deshalb auch
die wesentlichen Merkmale des bisher identifizierten Glücks zu. Auf-
grund seines „Reichtums“ besitzt er, weil er gesellschaftlich gebraucht
wird, einen sicheren Broterwerb und ein hohes Maß an wirtschaftli-
cher und individueller Autonomie. Auch genießt er ein gesellschaftli-
ches Ansehen, wobei sich die Achtung, die man seiner Person entge-
genbringt, bis hin zur tiefsten Ehrfurcht oder Angst steigern kann.
Deshalb spricht der Pfarrer hier von einer Herrschaft der „Reichen“
über die Armen. Durch ihre gesellschaftliche Position besitzen diese
Menschen nämlich automatisch ein viel höheres Maß an Macht und
Handlungsfreiraum als die Armen in der Gesellschaft. Weil also gerade
der Reichtum wesentliche Elemente des Glücks abbildet, spiegeln sich

34 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 49.

Das Streben nach „Reichtum“ und die Sehnsucht nach einem „goldenen Zeitalter“

27

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


die inhaltlichen Elemente beider Begriffe in der äquivalenten Rede
vom „goldenen Zeitalter“ bei Horváth wider. So spricht Elisabeth in
„Glaube Liebe Hoffnung“ zum Präparator von ihrer Sehnsucht nach
einer goldenen Zeit, was in diesem Rahmen als tiefe Sehnsucht nach
Glück zu interpretieren ist.35 Und der Soldat resümiert rückblickend
wehmütig, dass seine Zeit beim Militär sein goldenes Zeitalter war,
wenn er anmerkt: „[…] und das Jahr in der Kaserne war mein golde-
nes Zeitalter.36 Diese Rede umspannt durch das Attribut des Goldenen
folglich die verschiedenen semantischen Konnotationen des Reich-
tums, da Gold als ein Edelmetall sowohl auf einen finanziell-materiel-
len Wohlstand seines Trägers hindeutet, da man sich im Tausch mit
ihm fast alles Materielle kaufen kann, als auch, weil es zugleich die
eher ideellen Facetten des Reichtums in sich aufnimmt, indem es ein
Symbol für Ruhm, Ehre, Ansehen, Glanz und Bewunderung ist. Damit
spiegelt es auch das Macht- und Herrschaftspotenzial seines Besitzers
wider, das wiederum als sehr ausgeprägte Form von Autonomie ver-
standen werden kann.37 Es zeigt sich deshalb, dass sowohl der „Reich-
tum“ als auch das „goldene Zeitalter“ bei Horváth Symbole des
menschlichen Glücks sind, da beide auf seine zentralen Inhalte verwei-
sen. Aus diesem Grund besteht auch ein Implikationsverhältnis zwi-
schen den Begriffen des „Reichtums“, des „goldenen Zeitalters“ und
dem Glück in Horváths Werk. Wäre der „Reichtum“ oder das „goldene
Zeitalter“ für eine Person erreicht, dann wäre sie auch glücklich.
„Reichtum“ in diesem Verständnis wäre also die Ursache des menschli-
chen Glücks, wohingegen die Armut Ursache des menschlichen Elends
wäre. Dies leitet zu der Frage über, ob der „Reichtum“ und damit das
Glück, das aus ihm resultiert, überhaupt im Werk Horváths existent
sind oder ob beide am Ende nicht bloß illusionär sind.

35 Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 21.
36 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 83.
37 Auch Janusz Golec betont den Zusammenhang zwischen Reichtum und Macht, in-

dem er von einer Struktur der Geld-Macht-Ideologie im Kontext zu Horváths
Stück „Zur schönen Aussicht“, anmerkt: „Die Macht hat derjenige, der imstande ist,
zu bezahlen.“ Siehe hierzu: Janusz Golec: „Gegen Dummheit und Lüge- Ödön von
Horváths Bewusstseinsdemaskierungen und ihre Wertebasis“. In: „Lügen und ihre
Widersacher. Literarische Ästhetik der Lüge seit dem 18. Jahrhundert.“ Hrsg. von
Hartmut Eggert und Janusz Golec. Königshausen und Neumann-Verlag, Würzburg
2004. S. 162-169, dort S. 163.

II. Die Glückssuche

28

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“

Um die Frage zu beantworten, ob es bei Horváth ein äußeres Glück des
Reichtums gibt, das nicht nur die Ursache des hohen, instrumentalen
Gebrauchswertes einer Person, sondern auch der Ursprung ihres allge-
meinen Wohlergehens ist, möchte ich jetzt exemplarisch auf eine sehr
prägnante Textstelle aus den „Geschichten aus dem Wiener Wald“ ein-
gehen. Sie heißt die „Jagd nach dem Glück“ und ereignet sich im drit-
ten Teil des Dramas vor den Augen Valeries, des Rittmeisters, des Mis-
ters und Mariannes Vater, dem Zauberkönig, im dunklen Zuschauer-
raum des Animierlokals „Maxim“. Aufgrund ihrer starken Bildgewalt
kommt ihr nämlich ein allegorischer, d.h. ein allgemeingültiger Aussa-
gecharakter zu, der nicht nur die Bedeutung des Motives der Glückssu-
che im menschlichen Leben, sondern auch den spezifischen Problem-
gehalt eines Glücks aus Reichtum eingehend dokumentiert, wenn
Horváth seinem Publikum diese „Jagd nach dem Glück“ durch folgen-
des Bild präsentiert:38

[…]
DER CONFERENCIER wieder vor dem Vorhang: Und nun, meine Sehr-
verehrten, das dritte Bild: »Die Jagd nach dem Glück.«
Totenstille.
DER CONFERENCIER Darf ich bitten, Herr Kapellmeister - Die »Träu-
merei« von Schumann erklingt und der Vorhang teilt sich zum dritten Male
- eine Gruppe nackter Mädchen, die sich gegenseitig niedertreten, versucht
einer goldenen Kugel nachzurennen, auf welcher das Glück auf einem Bein
steht - das Glück ist ebenfalls unbekleidet und heißt Marianne.
VALERIE schreit gellend auf im finsteren Zuschauerraum: Marianne! Jesus
Maria Josef! Marianne!!

38 Innerhalb der „Geschichten aus dem Wiener Wald“ erfüllt diese Allegorie zwei un-
terschiedliche Funktionen, die allerdings von Anbeginn von Horváth miteinander
verschränkt werden. Zum einen fungiert sie im direkten Handlungskontext des
Dramas als eine Art Binnengeschichte, die die Gesamthandlung der „Geschichten“,
d.h. Mariannes dortiges Geschick, ihre geistige Entwicklung und ihre Einsichten,
bildlich pointiert wiedergibt- bzw. sie zuallererst vorwegnimmt. Zum anderen er-
hebt sie als klassische Allegorie den Anspruch, in ihren Aussagen über die Wirk-
lichkeit, die sich hier sowohl auf die Glückssuche des Menschen als auch auf den
vermeintlichen Glücksgehalt des Reichtums beziehen, allgemein gültig zu sein. Da-
mit gelten ihre Aussagen nicht nur für den direkten Handlungskontext der „Ge-
schichten“ , sondern auch für Horváths gesamtes Werk.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“

29

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


MARIANNE erschrickt auf ihrer Kugel, zittert, kann das Gleichgewicht
nicht mehr halten, muß herab und starrt, geblendet vom Scheinwerfer, in
den dunklen Zuschauerraum.39

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ im Kontext der Frage nach dem
höchsten Gut

Zuerst vermittelt Horváth durch diese allegorische Darstellung der
Glücksjagd die zentrale Bedeutung, die das Motiv der Glückssuche im
menschlichen Leben einnimmt, denn sie zeigt, dass das ganze Dasein
des Menschen sowohl inhaltlich wie auch strukturell konstant durch
sein Verlangen nach Glück bestimmt wird. So nimmt nicht nur Mari-
anne, die das Glück hier auf einer goldenen Kugel balancierend reprä-
sentiert,40 an ihr teil, sondern es beteiligen sich auch noch andere
Mädchen an ihr. Sie verfolgen Marianne dabei hartnäckig in der Ab-

39 Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001),
S. 181/182.

40 Durch diese Darstellungsweise der Glücksjagd spielt Horváth auf zwei in der Lite-
ratur sehr gängige Allegorien des Glücks an. So tritt Marianne hier, was in Anbe-
tracht ihres unglücklichen Lebensschicksals innerhalb der „Geschichten“ schon
sehr zynisch wirkt, als eine Verkörperung des Glücks bzw. der Glücksgöttin Fortu-
na in Erscheinung. Implizit greift er so den klassischen literarischen Topos auf, die
Glücksgöttin Fortuna, wie in der Literatur üblich, auch in seiner Darstellung durch
eine Frau, nämlich durch Marianne, zu repräsentieren, deren identifizierendes
Glücksattribut der aktuelle Besitz der goldenen Kugel ist. Darüber hinaus nimmt er
mit dieser Darstellung der Glücksjagd, insbesondere durch die Position, die Mari-
anne dabei auf der goldenen Kugel einnimmt, zugleich auf den bekannten Mythos
vom Glücks- oder vom Lebensrad Bezug. Nach diesem Mythos dreht sich das Rad
des Lebens, auf dem jeder Mensch zeit seines Lebens steht, durch die bloße Will-
kür Fortunas in unregelmäßigen Zeitabständen immer wieder fort, was dem Men-
schen, der diesem Akt göttlicher Willkür machtlos ausgeliefert ist, sein Leben lang
eine zyklische Wiederkehr zwischen Phasen des Glücks und denen des Unglücks
beschert. Als Beispiel für diesen literarischen Topos, wenn auch als eines aus der
englischsprachigen Literatur, können in diesem Zusammenhang die Gedanken der
Titelheldin Jane Eyre aus Charlotte Brontës gleichnamigem Roman gelten, die
nachdenklich mutmaßt: „Ich befürchtete, meine Hoffnungen könnten zu vermes-
sen gewesen sein, um Wirklichkeit zu werden, und da ich in letzter Zeit soviel Be-
glückung hatte erfahren dürfen, drängte sich mir die Vorstellung auf, mein persön-
liches Glück habe seinen Zenit überschritten, und das Rad der Fortuna drehe sich
nun abwärts.“ Siehe hierzu: Charlotte Brontë: „Jane Eyre“. Deutscher Taschenbuch-
verlag. Elfte Auflage, München 2012. S. 397. Vgl. hierzu ebenfalls: die allgemeinen

II. Die Glückssuche

30

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sicht, so selbst in den Besitz des Glücks, d.h. der goldenen Kugel, zu
gelangen. Nicht nur Marianne strebt also in ihrem Leben per se nach
Glück und Zufriedenheit und wird in ihrem Handeln von der fortwäh-
renden Sehnsucht nach Glück bestimmt,41 sondern dies trifft auch für
die Mädchen in dieser Allegorie und damit für alle Menschen zu. Sie
alle streben zeit ihres Lebens nach dem Erhalt des Glücks und sind
deshalb, genau wie Marianne, kontinuierliche Teilnehmer an einer
universalen „Jagd nach dem Glück“. Kein anderes Motiv bestimmt und
erfüllt den Menschen in seinem ganzen Sein und Handeln nämlich in
solcher Kontinuität und Intensität, wie es das Motiv der Glückssuche

Erläuterungen zum Begriff der „Allegorie“. In: Metzlers Literaturlexikon. Begriffe
und Definitionen. Hrsg. von Günther und Irmgard Schweikle. Zweite überarbeitete
Auflage. J.B. Metzlerische Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1990. S. 9.
Damit aber weist Horváth das Glück als ein bloßes Produkt göttlicher Willkür aus,
was auch Mariannes Worte im Stephansdom belegen, als sie, nachdem sie von
ihrem Beichtvater kalt und unversöhnlich mit dem Ratschlag fortgeschickt wurde,
sie solle erst einmal mit sich selbst ins Reine kommen, bevor sie erneut bei ihm
beichten wolle, verstört in die Stille des Doms spricht: „Wenn es einen lieben Gott
gibt - was hast du mit mir vor, lieber Gott?- Lieber Gott, ich bin im achten Bezirk
geboren und hab die Bürgerschul besucht, ich bin kein schlechter Mensch - hörst
du mich?- Was hast du mit mir vor, lieber Gott?- Stille“. Siehe hierzu: Ödön von
Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001), S. 169. Auch
an anderer Stelle tritt das Glück in Horváths Werk immer wieder in der Konnotati-
on eines göttlichen Schicksals oder aber eines bloßen Zufalls auf. Dies mündet
dann aber in die bei ihm sehr schwierige und durchaus kontrovers diskutierte
Grundsatzfrage, ob der Mensch im Hinblick auf die Gestaltung seines individuel-
len Lebensvollzugs tatsächlich frei ist oder aber, ob er dabei von diversen Faktoren
determiniert wird. Siehe zu dieser Grundsatzproblematik von Freiheit und Deter-
mination ausführlich das Kapitel: „Die Frage nach der menschlichen Freiheit und
Determination und ihrem Spannungsverhältnis“ (S. 188-196 in dieser Arbeit).

41 Mariannes ganzes Verhalten wird in den „Geschichten“ von ihrem Verlangen nach
einem besseren Leben bestimmt. Zu Beginn des Dramas verharrt sie deshalb, in
Ermangelung einer anderen Handlungsalternative, sowohl in den schwierigen Le-
bensverhältnissen im Haus ihres Vaters, der in ihr kaum etwas anderes als eine
kostengünstige Dienstmagd sieht, als auch in der lieblosen Beziehung zu Oskar.
Mit ihm verlobt sie sich sogar, obwohl sie ihn, wie sie Alfred noch an ihrem Verlo-
bungstag mit Oskar gesteht, überhaupt nicht liebt. Daher muss auch die Affäre mit
Alfred, in die sie sich noch am selben Tag Hals über Kopf stürzt, obwohl er ihr bis
dahin noch kaum bekannt ist, als ein letzter, verzweifelter Versuch ihrerseits aufge-
fasst werden, mit dem sie neben der ersehnten Liebe und Wertschätzung ihrer Per-
son auch endlich einen selbst gewählten Lebensentwurf realisieren will. Siehe hier-
zu: Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001),
S. 113-117, sowie: S. 124 u. S. 135-139.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ im Kontext der Frage nach dem höchsten Gut

31

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


tut. Dies vergegenwärtigt Horváth gerade durch das gierige und hem-
mungslose Verhalten der Mädchen. So zeigt ihr harter und schonungs-
loser Konkurrenzkampf, bei dem sie sich gegenseitig blindwütig nie-
dertreten, um zu verhindern, dass eine von ihnen das Glück tatsäch-
lich fängt, nur, dass keines von ihnen gewillt ist, freiwillig auf das eige-
ne Glück zugunsten des Glücks eines der anderen Mädchen zu ver-
zichten. Vielmehr spricht ihre Brutalität dafür, dass jedes von ihnen
nur darauf aus ist, das Glück ganz für sich allein zu erbeuten. So ver-
fällt auch keines der Mädchen auf die hier zumindest hypothetisch
existierende Möglichkeit, sein potenzielles Glück mit einem der ande-
ren zu teilen. Keines also fasst den Entschluss, sich auf seiner Jagd mit
einem anderen Mädchen zu verbünden in der Absicht, das Glück ge-
meinsam vielleicht leichter zu fangen und es dafür später gerecht zu
teilen. Dies liegt mit Sicherheit daran, dass diese Option des Teilens
schon rein bildlich nicht in dieser Allegorie vorgesehen ist. Die golde-
ne Kugel, deren aktueller Besitz den Besitz des Glücks verkörpert, ist
nämlich kein Gegenstand, der sich so ohne Weiteres teilen ließe. Auf-
grund ihres begrenzten Platzangebotes gestattet sie es immer nur einer
einzelnen Person zeitweise, sich erfolgreich auf ihrem Rund auszuba-
lancieren. Ihre gekrümmte Oberfläche bietet folglich für den Balance-
akt von zwei oder sogar mehreren Personen gleichzeitig einfach nicht
genügend Platz. Dieser Aspekt deckt nun aber auf, dass Horváth hier
einen sehr stark individuell konnotierten Glücksbegriff verficht. Das
Wort „Glück“ bezeichnet dabei das individuelle Lebensglück einer je-
den einzelnen Person, nicht aber das kollektive Glück einer Summe
von Personen, wie bspw. ganzer Gesellschaften oder Staaten. Damit
knüpft er grundlegend an die Tradition der antiken Ethik an, weil auch
sie einen individuell konnotierten Glücksbegriff verficht,42 und distan-
ziert sich zeitgleich von einem utilitaristisch geprägten Begriff, der un-
ter der Bezeichnung „Glück“ stets das größtmögliche Glück für eine
größtmögliche Anzahl von Individuen versteht. Denn obzwar auch der
Utilitarismus in seiner Grundprämisse davon ausgeht, dass jeder
Mensch zeit seines Lebens nach seinem eigenen Glück strebt, so leitet
er aus dieser These doch den keineswegs zwingenden Schluss ab, dass

42 Siehe hierzu ausführlich: „Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik“
S. 47-76.( in dieser Arbeit).

II. Die Glückssuche

32

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


deshalb stets die Handlung ethisch geboten, also gut sei, die das größt-
mögliche Glück all jener erzielt, die aller Voraussicht nach von ihr be-
troffen sein werden. Betont sei jedoch, dass das individuelle Glück des
Einzelnen, zumindest im klassischen Handlungsutilitarismus, bei die-
sem Kalkulationsprozess faktisch nicht zwangsläufig ins Gewicht fallen
muss.43 Die blinde Glücksgier und der ausgeprägte Fanatismus der
Mädchen betonen in diesem Rahmen also gerade das in Horváths Au-
gen so essenzielle, d.h. das als triebhaft und kreatürlich zu bezeichnen-

43 Vgl. hierzu Anm. 26, ( S. 22 in dieser Arbeit).
Dass Horváth einem utilitaristisch geprägten Glücksbegriff eines „größtmöglichen
Wohls für eine größtmögliche Anzahl“ (von Individuen) allgemein eher kritisch
gegenübersteht, zeigt sich auch in „Ein Kind unserer Zeit“. Dort entlarvt er die
propagandistische Rede eines „größtmöglichen Wohls“, bei dem das Wohl eines
Einzelnen keine Rolle mehr spielt, nämlich nicht nur als eine lügenhafte, sondern
in ihren Konsequenzen als eine äußerst zynische Phrase der NS-Propaganda. So
konstatiert der junge Soldat zu Beginn des Romans, einem Zeitpunkt als er mit den
politischen Ansichten seines Vaterlandes noch gänzlich konform ist, sehr unkri-
tisch: „Wenn es dem Vaterland gut geht, geht es jedem seiner Kinder gut. Gehts
ihm schlecht, geht es zwar nicht allen seinen Kindern schlecht, aber auf die paar
Ausnahmen kommts auch nicht an im Angesicht des lebendigen Volkskörpers.“
Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001),
S. 17. Erst, als er später durch einen Kampfeinsatz schwer am Arm verletzt wird
und die Armee verlassen muss, realisiert er schlagartig die Lügenhaftigkeit dieser
Rede. Jetzt nämlich geht es ihm aufgrund seines verletzungsbedingten Ausschlus-
ses aus dem Militär wirtschaftlich schlecht. Sein Vaterland hingegen prosperiert
aufgrund seiner anfänglichen Kriegserfolge im Osten. Dieser nun von ihm erkann-
te bittere Widerspruch in der Argumentation bewirkt, dass er sich mit der Zeit im-
mer mehr von seinem früheren Gedankengut distanziert und erklärt in der Folge
auch seinen späteren Hass auf den Buchhalter. Der rührt daher, dass dieser ihn un-
wissentlich mit den eigenen ehemaligen und nun umso verhassteren politischen
Ansichten konfrontiert. Denn auf die Frage, warum er die schwangere Frau, die
der Soldat in sein Herz geschlossen hat, aus der Firma entlassen hat, antwortet der
Buchhalter unbeteiligt: „»Wir haben für rund 240 Personen zu sorgen, Angestellte,
Artisten und dergleichen - in einem solchen Zusammenhang kann es niemand von
uns verlangen, daß wir uns um jeden einzelnen kümmern«“- Als der Soldat er-
zürnt nachfragt, warum man dies denn nicht verlangen könne, erwidert er kalt,
dass der einzelne [eben] keine Rolle mehr [im Ganzen] spiele. Diese Antwort, ge-
paart mit der Häme und Uneinsichtigkeit des Buchhalters, entfachen den Zorn des
Soldaten so sehr, dass er seine Beherrschung verliert. Angewidert stößt er den
Buchhalter in den winterlichen Kanal, wo er elendig ertrinkt. Am Ende ist es des-
halb der Soldat, der, als er den Ort des Geschehens verlässt, voller Häme denkt:
„Jetzt wird ers ja schon gesehen haben, ob ein einzelner keine Rolle spielt.“ Siehe
hierzu: Ebd.: S. 118 u. S. 121.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ im Kontext der Frage nach dem höchsten Gut

33

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


de Verlangen eines jeden Menschen nach Glück.44 Auch die kreatürli-
che Blöße und die Nacktheit seiner Figuren spielen auf diesen Um-
stand an, weil sie nicht nur die alleinige Funktion haben, das anwesen-
de Publikum sexuell zu animieren, sondern auch das triebhafte und
instinktgesteuerte Verlangen eines jeden Menschen nach seinem eige-
nen Glück symbolisieren. Außerdem verweisen sie auf die schlechter-
dings kreatürlichen Zustände des Menschen, d.h. auf seine Geburt und
seinen Tod, und damit auf die Zeitspanne des Lebens selbst, in dem
sich sein kreatürliches Verlangen nach Glück abspielt. Nicht das reine
Leben oder Überleben des Menschen selbst steht folglich im Zentrum
des menschlichen Interesses, sondern immer schon seine subjektiv
möglichst gute Form. Damit aber verleiht Horváth der menschlichen
Glückseligkeit ausdrücklich den Status eines höchsten Gutes oder letz-
ten Zieles, wodurch er ihr zugleich einen absoluten Stellenwert ein-
räumt.45 Diese Tatsache ist insofern relevant, als sie bereits eine Ant-
wort auf die spätere Motivationsfrage ethischen Handelns bei ihm gibt.
Gerade in seinem Spätwerk wird er nämlich implizit die These vertre-
ten, dass am Ende nur das individuelle Leben wahrhaft gut, d.h. glück-
lich sein kann, das mit einer Wertschätzung und einer Berücksichti-
gung der ethisch-moralischen Normen einhergeht. Im Folgenden gilt
es deshalb, die angekündigte Frage zu klären, ob die Allegorie auch
eine inhaltliche Empfehlung darüber abgibt, was ein per se subjektiv

44 Ich spreche hier ganz bewusst von einem kreatürlichen Verlangen nach Glück, weil
davon auszugehen ist, dass der Mensch diese Sehnsucht nach einem subjektiv gu-
ten Leben auch mit anderen, höher entwickelten Tieren, d.h. mit Wirbeltieren, teilt,
denn auch sie haben ein Bewusstsein ihrer mentalen und körperlichen Zustände.
Mögen auch die Inhalte, worin ein solches subjektiv gutes Leben im Einzelfall be-
steht, individuell wie speziesbedingt stark voneinander abweichen, so lassen sich
doch einige wenige negative Minimalbedingungen anführen, wie bspw. das Frei-
sein von Schmerz, Hunger, Durst o. Ä., die stets erfüllt sein müssen, um überhaupt
in sinnvoller Weise von einem individuell wie auch immer gearteten guten Leben
zu sprechen.

45 Auch durch diesen absoluten Status der menschlichen Glückseligkeit knüpft
Horváth hier dezidiert an die Tradition der antiken Ethik an, denn auch sie be-
greift die Glückseligkeit des Menschen als das höchste Gut oder als das letzte Ziel,
auf das sich alle übrigen menschlichen Handlungen fortwährend beziehen, die
ihren instrumental positiven oder negativen Wert nur im Hinblick auf ihre Relati-
on zu diesem übergeordneten letzten Ziel bzw. höchsten Gut erhalten. Vgl. hierzu
ausführlich: „Die Grundzüge der platonischen Ethik“, S. 47-76 in dieser Arbeit.

II. Die Glückssuche

34

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


gutes menschliches Leben ausmacht bzw. ob ein solches Leben durch
einen semantisch umfassenden Reichtum konstituiert wird.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter
eines Glücks aus Reichtum

Neben dem anthropologischen Umstand, dass jeder Mensch zeit seines
Lebens nach seinem eigenen Glück strebt, vermittelt Horváth im Zuge
der Allegorie auch, dass der Reichtum kein Zustand des wahren
Glücks, sondern bloß eine trügerische Illusion desselben ist. Aufgrund
seiner strukturellen und inhaltlichen Defizite und Ambivalenzen, die
seiner sozialen Realisation geschuldet sind, kann er dem Individuum
nämlich nie das Gefühl eines in sich stabilen wie umfassenden, d.h.
authentischen Glücks vermitteln. Seine strukturelle Instabilität offen-
bart sich deshalb schon im Ausgangsbild der Allegorie, wo Marianne
akrobatisch auf ihrer goldenen Kugel des Glücks balanciert. Denn das
Attribut des Goldenen markiert, dass auch ihr Glück auf dieser
Glücksjagd durch einen semantisch umfassenden Reichtum konnotiert
wird.46 Wie fragil und von äußeren Umständen abhängig es ist, zeigt
nun der Umstand, dass sie es sofort verliert, als Valerie plötzlich laut

46 Vgl. zur Semantik des Reichtums ausführlich S. 27/28 in dieser Arbeit.
Dass Mariannes Glück im Zuge der Allegorie durch einen semantisch umfassen-
den Reichtum konnotiert wird, mag zunächst verwunderlich sein, wo sie im Hand-
lungsverlauf der „Geschichten“ doch selbst alles andere als glücklich wirkt. Den-
noch trifft das Paradigma des Reichtums objektiv auf ihre dortige Ausgangssituati-
on zu. Zu Beginn des Dramas ist sie nämlich noch durch die Arbeit im Geschäft
ihres Vaters materiell abgesichert wie auch durch ihre Verlobung mit Oskar gut so-
zial integriert. Doch anders, als zu erwarten wäre, beschert ihr dies gerade nicht
die ersehnten Inhalte des Glücks, die der Reichtum angeblich konsolidiert, d.h.
eine gesteigerte Freiheit oder eine zweckfreie Achtung bzw. Wertschätzung ihrer
Person, sondern mündet stattdessen nur in eine regelrechte Perversion dieser In-
halte. Denn faktisch erlebt sie nie etwas anderes als eine umfangreiche Bevormun-
dung und eine bloß instrumentalisierende Ausnutzung durch ihr soziales Umfeld.
Gerade dies erklärt allerdings, warum Horváth sie im Zentrum der Allegorie ein
Glück aus Reichtum repräsentieren lässt, denn sie ist damit neben Valerie die ein-
zige Figur der „Geschichten“ überhaupt, die seinen lügenhaften Glücksgehalt, den
die Allegorie entlarven soll, klar durchschaut und sich von seinem Wertekonzept
distanziert. Dieser Emanzipationsprozess gipfelt dann in ihrem Versuch, gemein-
sam mit Alfred ein alternatives Lebens- und Glücksmodell zu realisieren. Und ob-

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

35

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


im vormals noch ruhigen Zuschauerraum aufschreit. Denn dies stört
ihre Konzentration so abrupt, dass sie den Halt auf ihrer goldenen Ku-
gel verliert und zu Boden hinab muss. Dort starrt sie dann, vom hellen
Licht der Scheinwerfer geblendet wie auch apathisch und desorientiert,
wie es auf den Leser wirkt, in den noch dunklen Zuschauerraum. Ge-
rade dieser Vorfall aber betont die strukturelle Abhängigkeit des
Reichtums von äußeren, aktuell vorliegenden Wirklichkeitsverhältnis-
sen, da ein solcher Konzentrationsverlust von Marianne theoretisch
auch schon durch das übrige interne Bühnengeschehen hätte initiiert
werden können. Denkt man bspw. an die wilde Verfolgungsjagd der
glückshungrigen Mädchen, birgt diese ja ebenfalls ein beträchtliches
Ablenkungspotenzial in sich. Warum also, so die Frage, wird ihr Glück
ausschließlich durch den Schrei Valeries, nicht aber durch das potenzi-
ell ebenfalls stark ablenkende Bühnengeschehen zerstört? Es soll hier
nicht in Abrede gestellt werden, dass natürlich gerade ein akustischer
Reiz in besonderem Maß dazu geeignet sein kann, jemanden abrupt zu
erschrecken. Ich möchte lediglich darauf aufmerksam machen, dass es
in dieser Szene noch ein anderes, erhebliches Ablenkungspotenzial im
Zuge des inhärenten Bühnengeschehens gibt, was sicher weniger für
die eher sanfte Musik, dafür aber umso mehr für die turbulent und ag-
gressiv ausgetragene Verfolgungsjagd der glückshungrigen Mädchen
gilt, dem Marianne ebenfalls in stark ablenkender Manier ausgesetzt
ist, ohne dass es sie stört. Eine Erklärung dafür, warum ihr Glück
durch den Schrei, nicht aber durch die anderen Einflüsse des Bühnen-
bildes zerstört wird, könnte deshalb sein, dass es an die im Zusammen-
hang mit dem Schaubild existierenden Wirklichkeitsverhältnisse schon
gänzlich adaptiert bzw. in seiner ganzen Existenz regelrecht von ihrem
aktuellen Status quo abhängig ist. Dies würde erklären, warum Mari-
anne es durch diese dem Schaubild intern zufallenden Realitätseinflüs-
se nicht verliert. Erst der Schrei, der plötzlich aus dem vormals noch
ruhigen Publikum ertönt, zerstört ihr Glück, weil er im szenischen
Kontext der Allegorie das Sinnbild eines sich jäh vollziehenden Wirk-
lichkeitswandels ist. An den aber kann Marianne ihr Glück nicht mehr
rasch genug anpassen, was nötig wäre, um es in seiner Existenz lang-

wohl Marianne damit kläglich scheitert, steht sie dennoch im Zentrum dieser Alle-
gorie, weil folglich nur ihre geistige Entwicklung und Einsicht in einer harmoni-
schen Entsprechung zu ihrem angestrebten Erkenntnisziel stehen.

II. Die Glückssuche

36

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


fristig zu sichern. Der Schrei also trägt damit die Funktion, den mitun-
ter rasant vonstattengehenden Realitätswandel im szenischen Kontext
der Allegorie nachzubilden. Dieser kann im Allgemeinen sowohl dafür
verantwortlich sein, dass eine Person ganz unverhofft reich wird, als
auch dafür, dass ihr der Reichtum, wie in Mariannes Fall, recht abrupt
wieder entzogen wird.

Schon im obigen Kontext von Horváths Roman „Ein Kind unserer
Zeit“ habe ich latent auf diese strukturelle Abhängigkeit des Reichtums
von äußeren, leicht veränderlichen Umweltfaktoren hingewiesen. Die-
se Abhängigkeit muss nun aber als eines seiner stärksten strukturellen
Mankos aufgefasst werden, weil der Einzelne, was auch Mariannes
apathische Hilflosigkeit hier dokumentiert,47 in dem sozialen und poli-
tischen Milieu, das Horváth in seinem Schreiben fortlaufend themati-
siert, kaum je in der Lage ist, in legaler Form48 bestimmend oder korri-
gierend in sie einzugreifen. Denn als gesamtgesellschaftliche Rahmen-
bedingungen unterliegen diese Faktoren von Zeit zu Zeit immer wie-
der einem Realitätswandel. Dem Individuum als isolierter Einzelper-
son ist es bei Horváth aber kaum je möglich, maßgeblichen Einfluss
auf diese äußeren Wirklichkeitseinflüsse, wie bspw. die politische,
wirtschaftliche oder soziale Willensausrichtung seines Staates oder sei-
ner aktuellen Wert- und Nutzenvorstellungen, zu nehmen. Vielmehr
werden diese Umstände allein durch die gerade vorliegenden Mehr-
heitsverhältnisse in der Gesellschaft konstituiert, an denen es wiede-
rum, je nach gegenwärtiger Staatsform, entweder nur in einem recht

47 Marianne starrt am Ende der Allegorie völlig apathisch und desorientiert, vom
hellen Licht der Scheinwerfer geblendet, in den noch dunklen Zuschauerraum.
Insgesamt wirkt sie viel zu schockiert, um nochmals auf die Idee zu kommen,
einen neuen Balanceversuch auf ihrer goldenen Kugel zu wagen, um so die Schau-
bildnummer noch zu retten und ihr einmal verwirktes Glück zurückzugewinnen.

48 Es geht hier nicht um die illegalen Versuche etlicher Figuren Horváths, in einer
rein finanziell-materiellen Ausprägung „reich“ zu werden, indem sie Straftaten ver-
üben und andere Personen ausrauben. So ist bspw. gerade der „Juwelierraub“ ein
bei Horváth mehrmals auftretendes Motiv, das sowohl in dem Stück „Mord in der
Mohrengasse“ als auch in der „Unbekannten aus der Seine“ konfliktbestimmend ist.
Auch Dieter Hildebrandt betont, dass gerade in dem frühen Drama „Mord in der
Mohrengasse“ schon viele der später für Horváth sehr typischen Motive zu finden
seien, wie bspw. die Angst, die Gefahr und das Verbrechen. Vgl. hierzu: „Ödön von
Horváth mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten“. Hrsg. von Dieter Hildebrandt.
Rowohlt-Verlag Hamburg, 1975. 11. Auflage 2008. S. 30/31.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

37

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


geringen oder in gar keinem nennenswerten Umfang beteiligt wird.49

Dies hat zur Folge, dass der Einzelne, sofern er unbeirrt an einem äu-
ßeren Lebensglück aus Reichtum festhält, zumeist gnadenlos durch sie
determiniert wird. Am Ende nämlich steht ihm keine andere Eigenin-
itiative zur Erzielung oder Konsolidierung seines Reichtums und da-
mit seines vermeintlichen Glücks mehr offen als die, sich bestmöglich
an diese äußeren Faktoren anzupassen. Doch Mariannes Scheitern
zeigt, dass dies ebenfalls nur in einem recht bescheidenen und damit
zeitlich begrenzten Rahmen von Erfolg gekrönt sein kann. Zudem
können solche Anpassungsprozesse das Individuum leicht überfor-

49 Hier ist zu beachten, dass Horváths Schreiben sehr stark mit der äußerst bewegten
Zeit der 20er- und 30er- Jahre des 20. Jahrhunderts verhaftet ist, die der Autor da-
bei nicht nur selbst in all ihren politischen, sozialen und wirtschaftlichen Umbrü-
chen hautnah miterlebt, sondern, basierend auf seinen eigenen Alltagserfahrungen
in München, Murnau und Berlin, auch kritisch in seinem literarischen Werk verar-
beitet hat. So werden bspw. die frühen Volksstücke oftmals mit dem ausdrückli-
chen Vermerk des Autors versehen, dass ihr dramatisches Geschehen in dieser Ge-
genwart zu verorten ist. So heißt es z.B. in der Regieanweisung zu den „Geschich-
ten aus dem Wiener Wald“ ausdrücklich: „Das Stück spielt in unseren Tagen, und
zwar in Wien, im Wiener Wald und draußen in der Wachau.“ Siehe hierzu: Ödön
von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001), S. 102.
Zudem lässt sich das dramatische Geschehen der Volksstücke anhand der Figuren-
rede, die stets eine bayrisch-österreichische Färbung aufweist, geografisch entwe-
der im süddeutsch-bayrischen oder aber im österreichischen Sprachraum verorten.
Einige der frühen Volksstücke, wie Horváths „Italienische Nacht“, „Zur schönen
Aussicht“ oder auch die „Bergbahn“, wie auch Teile der frühen Prosa (z.B. die
Sportmärchen) oder aber der späte Roman „Jugend ohne Gott“ nehmen explizit
auf historische und lokale Besonderheiten, Personen, Orte, Landschaften oder
Bauten Bezug, die sich im Markt Murnau und dem gesamten Staffelseeumland, d.i.
dem „Blauen Land“, ausfindig machen lassen. Dort hat Horváth von 1924 bis 1934
mit seiner Familie (den Eltern, dem Bruder, dem Onkel, der Tante und den Groß-
eltern sowie den Haustieren) in einer Villa in der Bahnhofsstraße Nr. 4 gelebt und
gearbeitet. Vgl. hierzu: „Ödön von Horváth“ Hrsg. von Elisabeth Tworek und
Brigitte Salmen. Ein Kulturführer des Schloßmuseums Murnau, Schloßmuseum
des Marktes Murnau 2001. 2. Auflage 2003. Gerade für diese bewegte Zeit (von
ca.1924 bis 1938), die demnach den zeitlichen Rahmen für sein literarisches Schaf-
fen bildet und von den Problemen der Weimarer Republik bis ein Jahr vor dem
Ausbruch des Zweiten Weltkrieges reicht, lässt sich in besonderem Maße sagen,
dass das einzelne Individuum nur dann so etwas wie ein politisches Mitsprache-
und Gestaltungsrecht hatte, wenn es sich vor 1933 stimmlich den jeweiligen politi-
schen Mehrheitsverhältnissen innerhalb der Weimarer Republik angeschlossen hat
oder aber ab 1933 ein aktives Mitglied in der NSDAP war. Mit zeitlicher Verzöge-
rung trifft diese Situation ab 1938 dann genauso auf Österreich zu.

II. Die Glückssuche

38

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


dern, wie Horváth in „Ein Kind unserer Zeit“ sowohl durch die Figur
des Soldaten als auch durch die des Hauptmannes zeigt. Rasch näm-
lich kann es das beklemmende Gefühl erhalten, hinter die sich z.T.
schnell ereignenden Veränderungen seiner Umwelt, trotz aller eigener
Anstrengungen, zurückzufallen. Innerhalb des Romans, dessen Titel
bereits eine Anspielung auf diese Überforderung darstellt, offenbart
sich dieses Problem durch die mehrmals motivisch von Horváth ver-
wendete Figurenrede eines „nicht mehr in die Zeit passenden Indivi-
duums“, dessen ganzes Werte-, Denk- und Lebensmodell schon längst
wieder obsolet geworden ist, bevor ihm dieser Umstand selbst so rich-
tig klar geworden ist. Orientierungslos und verunsichert fragt sich des-
halb z.B. der junge Soldat am Ende des Romans: „Oder: paß ich denn
auch nicht mehr in die Zeit? Unsinn! Ich bin da und kann nirgends he-
raus, ich laß mir da nichts dreinreden! Natürlich paß ich in meine Zeit
[…].“50

Neben diesen strukturellen Problemen deutet Horváth im Rahmen
der Allegorie auf ein weiteres Grundproblem des Reichtums hin, das
die eben geschilderten Anpassungsversuche des Individuums an seine
Umwelt zu guter Letzt als völlig zwecklos ausweist. Der Reichtum

50 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001),
S. 92.
Dieses Überforderungsproblem, mit dem das Individuum bei Horváth immer wie-
der konfrontiert wird, gehört generell zu dem großen Themenkomplex von „Indi-
viduum und Gesellschaft“, der bei ihm zentral ist und den er selbst in der Randbe-
merkung zu „Glaube Liebe Hoffnung“ als einen „gigantischen Kampf zwischen
(dem) Individuum und (der) Gesellschaft“ beschreibt. Dieser stelle ein ewiges
Schlachten dar, bei dem es keinen Frieden gebe, außer in der Form, dass das Indi-
viduum für einen kurzen Moment die Illusion eines Waffenstillstandes genieße.
Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001),
S. 12.
Zu diesem Themenkomplex von Individuum und Gesellschaft gehören aber neben
Fragen, die in erster Linie die Ethik betreffen, wie bspw. die, wann und in welchen
Bereichen eine solche Integration und Anpassung des Individuums an seine Um-
welt überhaupt nötig und wünschenswert und wann sie dagegen vielmehr bedenk-
lich ist, auch Fragen, die in Horváths Schreiben zwar ebenfalls eine zentrale Stel-
lung einnehmen, die allerdings eher in das Feld der Sozialphilosophie führen; bspw.
die, ob gesellschaftliche Umbrüche durch einen Wandel der einzelnen Individuen
verursacht werden, oder aber, ob erst gesellschaftliche Veränderungen einen sol-
chen Wandel der Individuen bewirken, wie auch die nach dem grundlegenden
Verhältnis dieser beiden Größen zueinander.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

39

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nämlich ist schon an und für sich, also rein inhaltlich, nicht dazu in
der Lage, ihm ein in sich vollendetes, d.h. authentisches Glück zu
schenken. Allenthalben gibt er eine trügerische Illusion desselbigen ab,
was daran liegt, dass er seinen Glücksvorstellungen, d.h. seiner Sehn-
sucht nach Wohlstand, nach Freiheit und nach sozialer Achtung, nie
wirklich gerecht wird, weil er sie faktisch weder in einer in sich voll-
endeten noch in einer in sich unbeschädigten Form realisiert.51 Viel-
mehr stiftet er diese Inhalte des Glücks nur in einem entweder höchst
defizitären Ausmaß, das von den Figuren dann als nach wie vor sehr
unbefriedigend empfunden wird, oder, was noch schlimmer ist, in
einer inhaltlich stets durch Ambivalenz verdorbenen Form. Dabei ver-
liert sich ihr an sich guter Charakter entweder fast völlig oder wird in
sein genaues Gegenteil verkehrt. Beide Formen dieser beschädigten
Realisation der Glücksinhalte machen das Individuum aber keines-
wegs wirklich glücklich, sondern münden bei ihm, sofern es diesen
Betrug irgendwann durchschaut, lediglich in höchst bittere Gefühle
der Unzufriedenheit oder Enttäuschung. So verspürt der Lehrer aus
„Jugend ohne Gott“ schon zu Beginn des Romans, am 25. März, dem
Tag seines vierunddreißigsten Geburtstages, ein diffuses Gefühl des
Unmutes in sich aufsteigen. Angesichts seiner positiven, weil materiell
gut gesicherten Lebensumstände, kann er sich dieses Gefühl jedoch
zunächst gar nicht erklären. Beim Lesen seiner Geburtstagspost, ge-
nauer beim Lesen der Geburtstagsglückwünsche seiner Eltern, die

51 Damit stellt sich aber notgedrungen die Frage, ob es ein solches umfassendes und
in sich selbst unbeschädigtes, d.h. vollkommenes und harmonisches Glück in reali-
sierter Form in Horváths Werk überhaupt gibt, was, wie ich hier schon vorwegneh-
men kann, auch beim alternativen Lebens- bzw. Glückskonzept des ethischen Le-
bensvollzuges nicht vollauf zutrifft. Demnach kann dem Attribut des Goldenen,
wie ich glaube, neben dem Reichtum auch plausibel die Konnotation eines jenseiti-
gen Lebens in völliger Glückseligkeit in einem realisierten Reich Gottes unterstellt
werden. Dafür sprechen nicht nur die z.T. sehr starken Jenseitsbezüge der
Horváthschen Texte, die sich bspw. innerhalb von „ Der jüngste Tag“ oder auch in-
nerhalb der „Bergbahn“ finden lassen, sondern auch die nicht zu leugnende Tatsa-
che, die Peter Baumann in seiner religiös motivierten Horváth-Analyse bereits be-
tont hat, dass das moralische Verständnis, das Horváths Texten implizit zugrunde
liegt, schlussendlich auch sehr stark auf eine religiös-christliche Fundierung zu-
rückgeht. Siehe hierzu: Peter Baumann: „Ödön von Horváth: Jugend ohne Gott-
Autor mit Gott?“. Analyse der Religionsthematik anhand ausgewählter Werke. Pe-
ter-Lang-Verlag: Europäischer Verlag der Wissenschaften, Bern 2003.

II. Die Glückssuche

40

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ihrem erwachsenen Sohn nur das Allerbeste, d.h. Glück, Gesundheit
und Zufriedenheit, wünschen, überkommt ihn dennoch plötzlich der
irritierende Gedanke: „Glück kann man immer brauchen, denke ich
mir, und gesund bist du auch, gottlob! Ich klopfe auf Holz. Aber zufrie-
den? Nein, zufrieden bin ich eigentlich nicht. Doch das ist ja schließ-
lich niemand.“52 Schon die kurze Sequenz zeigt, dass der Lehrer an-
fangs von der Unzufriedenheit, die er empfindet, selbst irritiert ist.
Deshalb versucht er auch postwendend, sie gleich wieder im Keim zu
ersticken, wenn er sich einredet, dass es sich bei diesem Gefühl ohne-
hin um eine Art Massenphänomen handelt, unter dem fast die ganze
Menschheit leidet. Dies zeigt, dass er seine eigenen Gefühle anfangs
überhaupt nicht ernst nimmt, da er sie sonst nicht auf diese Weise ba-
gatellisieren würde. Doch diese Strategie der Selbsttäuschung geht
nicht auf, denn schon wenige Sekunden später, nachdem er das Tin-
tenfass, das vor ihm auf dem Tisch steht, entkorkt hat, um endlich mit
der Korrektur eines Schulaufsatzes über die Notwendigkeit von Kolo-
nien zu beginnen, die er schon viel zu lange vor sich hergeschoben hat,
denkt er insgeheim erneut: „Nein, zufrieden bin ich wahrlich nicht.“53

Doch auch diesmal versucht er sogleich, diese unangenehme Einsicht
durch eine vernünftige Argumentation zu entkräften, wenn er sich
streng durch den Gedanken ermahnt:

„Denk nicht so dumm, herrsch ich mich an. Du hast doch eine sichere
Stellung mit Pensionsberechtigung und das ist in der heutigen Zeit, wo
niemand weiß, ob sich morgen die Erde noch drehen wird, allerhand!
Wie viele würden sich sämtliche Finger ablecken, wenn sie an deiner Stel-
le wären?! Wie gering ist doch der Prozentsatz der Lehramtskandidaten,
die wirklich Lehrer werden können! Danke Gott, daß du zum Lehrkörper
eines Städtischen Gymnasiums gehörst und daß du also ohne wirtschaft-
liche Sorgen alt und blöd werden darfst! Du kannst doch auch hundert
Jahre alt werden, vielleicht wirst du sogar mal der älteste Einwohner des
Vaterlandes! Dann kommst du an deinem Geburtstag in die Illustrierte
und darunter wird stehen: »Er ist noch bei regem Geiste«. Und das alles
mit Pension! Bedenk und versündige dich nicht!“54

Doch selbst diese Art der vernünftigen Argumentation kann ihn, wie
der spätere Handlungsverlauf des Romans offenbart, auf Dauer nicht

52 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001) S. 11.
53 Ebd.: S. 11.
54 Ebd.: S. 11/12.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

41

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


über den Tatbestand hinwegtäuschen, dass seine vermeintlich so posi-
tive Ausgangssituation, die man, aufgrund seiner materiellen Absiche-
rung, seiner scheinbaren Integration und Handlungsfreiheit, durchaus
als eine Form des Reichtums bezeichnen kann, keineswegs wirklich
glücksbringend ist. Dieser unterschwellige Sachverhalt wird ihm mit
der Zeit auch selbst immer klarer. Trotz seines materiellen Wohlstands
hat er nämlich weder ein erhöhtes Maß an Handlungsfreiheit noch ist
er wirklich sozial gut in die Gesellschaft integriert. Vielmehr ist der
Lehrer in seinem Schulalltag immer häufiger mit behördlichen Zwän-
gen und mit einer steigenden Bevormundung durch die Schulauf-
sichtsbehörde konfrontiert, die ihm sogar vorschreiben will, was er
über bestimmte (politisch-ethische) Sachverhalte zu denken und wie
er selbige korrekt zu bewerten hat. Seine so gute soziale Integration er-
weist sich also schnell als vordergründig, denn aufgrund seiner von
der Norm abweichenden humanistischen Einstellung bekommt er
nicht nur Ärger mit der Schulaufsichtsbehörde, sondern auch mit sei-
ner Klasse, deren Missgunst sich im Zuge dieses Konfliktes immer
deutlicher zeigt. Doch auch vonseiten des Direktors des Gymnasiums
erfährt er keinerlei Unterstützung bei der Lösung dieses Konfliktes.55

Der einzige Freund, der sich für seine Nöte interessiert, ihm zuhört
und ihn tatkräftig unterstützt, ist Julius Caesar. Der allerdings wurde
aufgrund eines Verhältnisses mit einer seiner ehemaligen Schülerinnen
bereits selbst unehrenhaft aus dem Schuldienst entlassen, was heißt,
dass auch er sozial isoliert und stigmatisiert ist.56

Bei anderen Figuren Horváths, wie beim Soldaten aus „Ein Kind
unserer Zeit“ können sich diese negativen Empfindungen, die das In-
dividuum bei der Einsicht in die Lügenhaftigkeit des Reichtums ver-
spürt, sogar bis hin zu einem regelrechten Selbsthass steigern. So fühlt
der Soldat nach seinem verletzungsbedingten Ausschluss aus dem Mi-
litär ebenfalls starke Zweifel an der Ansicht in sich aufkommen, dass
diese Zeit sein „goldenes Zeitalter“ gewesen sei. Denn am Ende seines
Desillusionierungsprozesses konstatiert er voller Bitterkeit:

„All die hohlen Sprüche und Phrasen, unverschämt und überheblich,
nachgeplappert, nachgebetet - […] Mich ekelts vor meinem Schatten der

55 Vgl. hierzu: Die Kapitel: „Die reichen Plebejer“ und „Das Brot“. Ebd.: S. 16-23.
56 Ebd.: S. 27.

II. Die Glückssuche

42

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Vergangenheit - […] Ich haßte das bequeme Leben und schwärmte für
das unbequeme - […]. Was war doch mein heißgeliebtes unbequemes
Dasein für ein verlogener bequemer Morast!“57

Diese negativen Affekte des Individuums sind aber lediglich das Resul-
tat oder aber, wie beim Lehrer aus „Jugend ohne Gott“, erst der Auslö-
ser für seine schmerzhafte Einsicht, dass es mit seiner Sehnsucht nach
Reichtum einer puren Illusion des Glücks erlegen ist, die sich zu kei-
nem Zeitpunkt jemals mit der Realität gedeckt bzw. mit ihr in harmo-
nischem Einklang befunden hat.58 Auch die Allegorie spiegelt diese
Glückslüge des Reichtums exemplarisch wider, da schon ihre musikali-
sche Untermalung mit Robert Schumanns „Träumerei“ auf diesen illu-
sionären Glücksgehalt des Reichtums aufmerksam macht. Einerseits ist
die Musik dabei eine Art ironisch-zynische Anspielung auf die um-
nachtete Dummheit des literarischen Personals der „Geschichten“
selbst, das mehrheitlich, ungeachtet der Schwächen dieses Glücks, die
ihm im Kontext der Allegorie gerade vor Augen geführt werden, den-
noch verblendet an ihm festhält. Andererseits fungiert sie durch ihren
sprechenden Titel auch als eine Art inhaltliches Programm, das zeigt,
dass das Glück des Reichtums, ähnlich der Realität eines Traumes,
nichts anderes als eine bloße Einbildung ist. Exemplarisch vermittelt
Horváth dies am Inhalt der sozialen Achtung, die sich das Individuum
durch den Reichtum stets erhofft, die es in Wahrheit aber niemals er-
fährt. So wird Marianne bezeichnenderweise, selbst als sie noch im Be-
sitz des Glücks, d.h. der goldenen Kugel, ist, gerade nicht mit dieser er-

57 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001),
S. 118/119.

58 Karl Müller formt in diesem Kontext, der einerseits vergeblichen Glückssuche der
Figuren Horváths, wie andererseits hinsichtlich der Frage, wie man deren oftmals
skandalöses Verhalten erklären könne, den Begriff der „Glückslüge“. Auch ich wer-
de diesen Begriff in der Folge für den Reichtum anwenden, da ich ihn in diesem
Zusammenhang als passend erachte. So bemerkt Müller, dass das von den Figuren
ersehnte und versprochene Glück sich immer als Surrogat erweise, da sich ihre
Hilfestellungen und Liebesangebote als Fallen entpuppen würden, die aus sexueller
Geilheit oder praktischem Eigennutz vielfältiger Art resultieren würden. Siehe
hierzu: Karl Müller: „Wo ganz plötzlich ein Mensch sichtbar wird - Lebens- und
Todeskämpfe“. In: „Ödön von Horváth. Unendliche Dummheit - dumme Unend-
lichkeit“. Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem Dossier „Geborgte Leben.
Horváth und der Film“. Reihe „Profile“: Magazin des Österreichischen Literaturar-
chivs. 4. Jg. Bd. 8. Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 19-34, dort S. 29.

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

43

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


hofften Wertschätzung ihrer Person konfrontiert, sondern allein mit
deren Perversion, d.i. mit der offenen Missgunst und dem Neid ihrer
Mitstreiterinnen.59 Damit aber bleibt das Individuum trotz seines
„Reichtums“ genauso einsam, isoliert und auf sich selbst zurückgewor-
fen wie zuvor, weil der Reichtum die soziale Integration, genau wie die
übrigen Glücksinhalte, die er verspricht, faktisch nie realisieren kann,
sondern lediglich ihre durch Defizite und Ambivalenzen beschädigten
Abbilder. Von den Figuren der „Geschichten“ erkennt dies freilich nur
Marianne, weshalb sie auch als einzige Figur am Ende der Glücksjagd
folgerichtig mit dem grellen und kalten Licht der Erkenntnis, d.h. mit
dem hellen Licht der Scheinwerfer konfrontiert wird, in das sie
schließlich gebannt blickt. Damit ist sie die einzige Figur der „Ge-
schichten“, die je aus der trüben und dunklen Sphäre des Traums der
falschen Vorstellung eines Glücks aus Reichtum erwacht, die Horváth
hier im Gegenzug durch das schwache grünliche Bühnen-Licht sym-
bolisiert, das die „Glücksjagd“ umgibt. Mariannes regungslose Apathie
am Ende der Szene greift darüber hinaus auch auf ihren Zustand am
Ende des Dramas vor, weil sie ihre dortige geistig-seelische Selbstauf-
gabe vorwegnimmt, mit der sie, innerlich erstarrt und abgestorben, auf
den Tod ihres kleinen Sohnes Leopold wie auch auf die durch die tra-
gischen Vorkommnisse erzwungene neuerliche Verbindung mit Oskar
reagiert. Ihre letzten, dumpfen Worte lauten deshalb nur noch matt:
„Ich kann nicht mehr. Jetzt kann ich nicht mehr.“60

59 Das „Missgunstmotiv“, das sich stets durch Schadenfreude äußert, tritt bei
Horváth immer wieder als ambivalente Verkehrung der eigentlich vom Individu-
um ersehnten sozialen Achtung und Wertschätzung hervor; so bspw. auch, als Va-
lerie „mit Schadenfreude“, wie es in der Regieanweisung heißt, den Rittmeister, der
sich gerade nach der Ziehungsliste der Lotterie erkundigt, fragt, ob er denn das
große Los gewonnen habe. Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Geschichten aus
dem Wiener Wald“. In: Ödön von Horváth. GW. Bd. 4 (2001), S. 112.

60 Siehe hierzu: Ebd.: S. 207.
Die Tatsache, dass das übrige Dramenpersonal Horváths die Glückslüge des Reich-
tums, die ihnen im Kontext der Allegorie vermittelt wird, überhaupt nicht durch-
schaut, liegt, vor allem daran, dass sie in der ihnen dargebotenen „Glücksjagd“ le-
diglich eine Parabel auf Mariannes sozialen (Ab-)Fall aus der (guten) Gesellschaft
sehen. Den allerdings hat sich Marianne nach ihrem Verständnis auch ganz zu
Recht aufgrund ihrer Dummheit und Naivität verdient, weil sie ihr sicheres Le-
bensglück, das durch ihre Verlobung mit Oskar vorlag, zugunsten einer bloß eroti-
schen Laune heraus (ihre überstürzte Affäre mit Alfred) leichtfertig selbst aufs
Spiel gesetzt hat. Diese Sicht entspricht aber nicht nur der Sicht des dramatischen

II. Die Glückssuche

44

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Obzwar der Reichtum also als ein weitaus besserer und damit er-
strebenswerterer Zustand als die Armut für die Figuren Horváths zu
klassifizieren ist, ist er dennoch kein wahrhafter Zustand des Glücks,
da er der menschlichen Sehnsucht nach Glück aufgrund seiner struk-
turellen wie inhaltlichen Schwächen, Defizite und Ambivalenzen nie-
mals wirklich gerecht werden kann. Aufgrund seiner höchstens mate-
riell-finanziellen Teilabsicherung, wie seiner nur defizitären oder in
sich beschädigten Teilrealisation der übrigen Glücksinhalte, stiftet er,
wie die Allegorie damit zeigt, allenthalben ein strukturell abhängiges
und inhaltlich ungenügendes, d.h. ein in sich selbst beschädigtes Ab-
bild dieses Glücks.

Personals Horváths, sondern auch weiten Teilen der Sekundärliteratur, die die
grenzenlose Dummheit, die Horváth seinem Dramenpersonal im vorangestellten
Motto der „Geschichten“ durch die Worte: „Nichts gibt so sehr das Gefühl der Un-
endlichkeit als wie die Dummheit“ unterstellt, nur auf die vermeintliche Verblen-
dung und Realitätsferne Mariannes beziehen. Siehe hierzu: Ebd.: S. 101. So be-
merkt z.B. Peter Baumann: „Die Blindheit Mariannes der Realität gegenüber ist die
Dummheit […], die Horváth immer wieder bekämpft […].“ Und auch Herbert
Gamper äußert zu Mariannes Dummheit: „Sie war in der Tat ein „dummes Kalb“
(ein Kalb, das zum Metzger läuft), als sie ihm vertraute und ausgerechnet durch
ihn […] dem Schicksal der Horváthschen Frauen: eheliche oder außereheliche
Prostitution, zu entrinnen meinte.“ Siehe hierzu: Peter Baumann: „Ödön von
Horváth: Jugend ohne Gott-Autor mit Gott? Analyse der Religionsthematik an-
hand ausgewählter Werke“. Peter-Lang-Verlag, Europäischer Verlag der Wissen-
schaften, Bern 2003. S. 488. Und: Herbert Gamper: „Todesbilder in Horváths
Werk“. In: „Horváth –Diskussion“. Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar
Goltschnigg. Scriptor-Verlag, Kronberg 1976. S. 67-81, dort S. 78. Obzwar diese
Sicht unumstritten korrekt ist, weil Marianne in der Tat kaum einen ungeeignete-
ren Partner für ihr alternatives, nämlich ethisches Lebenskonzept als Alfred hätte
finden können, so würde ich sie doch lediglich in diesem einen Punkt, d.h. bezüg-
lich ihrer Partnerwahl, als dumm im Sinne von realitätsfern bezeichnen wollen.
Dass es eher der Aspekt einer erotischen Blindheit ist, der ihre Dummheit skizziert,
zeigt bspw. auch der Umstand der trüben Lichtverhältnisse, die während ihrer Lie-
besszene mit Alfred abends am Ufer der blauen Donau herrschen. So heißt es in
der Regieanweisung: „Nun ist die Sonne untergegangen, es dämmert bereits […].“
Hier wie dort sind diese trüben Lichtverhältnisse zwar das Kennzeichen einer Rea-
litätsverkennung, doch diese bezieht sich nicht nur auf Marianne, sondern auch
auf Alfred, der anfangs wohl noch fälschlicherweise glaubt, dass sie nur auf ein
kurzes erotisches Abenteuer mit ihm aus sei, was daran liegt, dass er ihr überhaupt
nicht richtig zuhört. Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wie-
ner Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001), S. 135. Deshalb erachte ich Marianne nicht im
Hinblick auf ihr generelles Realitätsverständnis als dumm, sprich als realitätsfern,
sondern nur bezüglich ihrer falschen Partnerwahl. Im Gegensatz zu allen anderen

Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

45

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


In der Folge möchte ich nun die Grundzüge der Ethik Platons mit
Schwerpunkt auf seinem frühen Dialog „Gorgias“ skizzieren, wobei ich
je nach Fragestellung auszugsweise auch auf einige andere Dialoge von
Platon zu sprechen kommen werde. Ziel ist es dabei, eine Folie für die
verschiedenen Konnotationen des Guten bei Horváth zu erhalten, die
später im jeweiligen Werteverständnis seiner Figuren eine Rolle spie-
len werden, weil sie ihre unterschiedlichen Entwürfe eines guten Le-
bens und die dazugehörigen Werteverständnisse abbilden. Daneben
aber geht es auch um die jeweiligen Thesen, Antithesen und philoso-
phischen Hintergründe innerhalb dieses im „Gorgias“ geführten ethi-
schen Diskurses und wie Horváth schließlich in indirekter Form auch
in seiner Literatur an ihnen partizipiert. Welche dieser Argumente und
Fragen greift er also schließlich mit welchem Anliegen und in welcher
Form in seinem eigenen Schreiben auf?

Figuren der „Geschichten“ ist sie nämlich als einzige Figur überhaupt dazu in der
Lage, den eigenen Lebensentwurf kritisch zu hinterfragen und diesen trotz der vor-
handenen materiellen Absicherung als unzureichend zu empfinden. Daher möchte
ich mich eher der rhetorischen Frage von Johann Sonnleitner anschließen, der im
Hinblick auf Mariannes vermeintliche Dummheit bemerkt: „[…] es stellt sich aber
die Frage, ob das Motto „Nichts gibt so sehr das Gefühl der Unendlichkeit als wie
die Dummheit“ nur auf Marianne zu beziehen wäre.“ Allerdings stellt er in diesem
Kontext richtig fest, dass Marianne, in dem Moment, als sie Alfred durchschaut,
einen Desillusionierungsprozess durchlebt, weshalb er korrekt schlussfolgert: „Mari-
anne ist von ihrer Dummheit geheilt, die ja nichts anderes war als der jedem
Mensch zustehende Anspruch auf Glück.“ Siehe hierzu: Johann Sonnleitner: „Spra-
che und Ökonomie. Soziolinguistische Aspekte des Bildungsjargons bei Ödön von
Horváth“. In: „Ödön von Horváth. Unendliche Dummheit – dumme Unendlichkeit“.
Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem Dossier „Geborgte Leben. Horváth und der
Film“. Reihe „Profile“: Magazin des Österreichischen Literaturarchivs. 4. Jg. Bd. 8.
Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 52-62. Dort. S. 60/61.

II. Die Glückssuche

46

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die
Skizzierung der Grundzüge der platonischen
Ethik

Der teleologische Aufbau der Ethik Platons und ihre Konzeption des
Guten

Die platonische Ethik gilt als eine teleologische oder konsequenzialisti-
sche Ethik, was heißt, dass sie in sich selbst ziel- und zweckgerichtet
aufgebaut ist. Ihr Bewertungsmaßstab des Guten bzw. des Schlechten
ergibt sich aus der Frage, ob etwas, wie z.B. eine Handlung, ein Gegen-
stand, eine innere Einstellung oder etwas anderes, instrumental nütz-
lich zur Erreichung eines bestimmten, im Vorfeld als gut erkannten
Ziels oder Zwecks ist oder nicht. Handlungen, Intentionen oder Ge-
genstände gelten in der Ethik Platons als „gut“, wenn sie das jeweils an-
gestrebte Ziel als übergeordnetes Gut befördern, und als „schlecht“,
wenn sie dies nicht tun. Dieser zweckrationale Bewertungsmaßstab
zeigt sich auch in der rhetorischen Frage, die Sokrates Polos im „Gor-
gias“ stellt: „Ist es nun nicht ebenso mit allem? Wenn jemand etwas um
eines andern willen tut, so will er nicht das, was er tut, sondern das,
um deswillen er es tut?“61, was ihn, als Polos seiner Aussage zuge-
stimmt hat, zu der Schlussfolgerung führt: „Um des Guten willen also
tut alles dieses, wer es tut.“62 Allein die instrumentelle Tauglichkeit

III. 

61 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“ In: Platon Sämtliche Werke. Band 1. Hrsg. von Ur-
sula Wolf. Rowohlts-Enzyklopädie. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002. S. 370. (467d).

62 Ebd.: S. 371. (468b). Im weiteren Verlauf des Dialoges lässt sich Sokrates diese The-
se auch noch von seinem Gesprächspartner Kallikles bestätigen, den er ebenfalls
fragt: „Denn um des Guten willen müsse man alles tun, glaubten wir beide, wenn
du dich noch erinnerst, ich und Polos. Glaubst du dies etwa mit uns, daß aller
Handlungen Ziel das Gute ist, und daß um seinetwillen alles andre muß getan wer-
den, nicht aber dieses um des andern willen? Willst du auf unsre Seite treten als
der dritte?“. Siehe hierzu: Ebd.: S. 416. (499e und 500a)

47

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


oder Untauglichkeit einer Handlung zur Erreichung eines im Vorfeld
angestrebten Ziels, als des übergeordneten Gutes, entscheidet also bei
Platon über ihre Qualität. Auf diesen zweckrationalen Bewertungs-
maßstab von Handlungen anspielend, fragt Sokrates daher Alkibiades:
„Ist es nun nicht recht, jegliche Handlung so zu bezeichnen, wenn du
sie doch, sofern sie Übles bewirkt, übel nennst, mußt du sie auch, so-
fern sie Gutes bewirkt, gut nennen.“63 Neben diesem Aspekt der
Zweckrationalität spielt diese rhetorische Frage zugleich auf die Ein-
heit, die bei Platon zwischen den Kategorien des Guten und des Nütz-
lichen auf der einen Seite und denen des Übels und des Schädlichen
auf der anderen Seite besteht, an. Denn das Wesen eines jeden Gutes
liegt für Platon in seinem Nutzen, genau wie sich jedes Übel umge-
kehrt durch seinen Schaden definiert. So vertritt Sokrates, auf diese
Konzeption des Guten anspielend, gegenüber Menon die These: „Und
wenn gut, auch nützlich; denn alles Gute ist nützlich.“64 Am Ende jeder
teleologischen Konzeption, so auch bei Platon, muss es aber notwendi-
gerweise so etwas wie ein höchstes Gut als letzten Zweck oder letztes
Ziel geben. Dieses trägt als einziges von allen einen inhärenten Wert.
Allein dieser Wert sorgt dann dafür, dass es um seiner selbst willen er-
strebt wird. Ansonsten nämlich gäbe es niemals einen obersten Bewer-
tungsmaßstab für alle übrigen Güter und Übel, was hieße, dass die te-
leologische Argumentation Platons zirkulär wäre. Alle beliebigen Gü-
ter und Übel gelten daher nur in Bezug und in Relation zu diesem
einen höchsten und intrinsisch wertvollen Gut als instrumental gut
oder schlecht, indem sie zu seiner Erzielung, als Ziele und Zwecke
zweiter Ordnung, beitragen oder nicht. Dieses eine um seiner selbst
willen angestrebte, in sich wertvolle höchste Gut ist für Platon wie für
die gesamte antike Ethik die menschliche Glückseligkeit. So lautet die
zentrale Frage der antiken Ethik, wie es dem Mensch gelingen kann,
gut, d.h. glückselig, zu leben. Diese Frage aber impliziert auch die nach
den Inhalten des guten menschlichen Lebens selbst.65 So äußert Sokra-

63 Siehe hierzu: Platon: „Alkibiades I“ In: Ebd.: S. 147. (115e/116a)
64 Siehe hierzu: Platon: „Menon“. In: Ebd.: S. 483. (87e)
65 Mit dem Begriff des guten bzw. des glückseligen, menschlichen Lebens ist also

nicht das kurzfristige Glück des Augenblicks oder des bloßen Zufalls gemeint, son-
dern dieser Begriff spielt auf ein langfristig gelingendes, aktiv vom Menschen ge-
staltetes, und in seiner großen Summe als positiv empfundenes Leben an.

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

48

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


tes, die Wichtigkeit dieser Frage innerhalb des „Gorgias“ betonend, das
Folgende:

„Ist doch auch das, worüber wir streiten, nichts Kleines, sondern fast
wohl dasjenige, welches zu wissen das Schönste, nicht zu wissen aber das
Unschönste ist. Denn das Wesentliche davon ist doch entweder einsehen
oder nicht einsehen, wer glückselig ist und wer nicht.“66

Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens und Platons These von
einer Teilhabe der Tugend am höchsten Gut

Mit dieser Frage, wie zu leben gut ist, d.h. mit welcher Lebensweise der
Mensch am ehesten die Aussicht auf die Glückseligkeit hat und mit
welcher er dieses Ziel dagegen notwendigerweise verfehlt, befasst sich
Platon neben seinem philosophischen Hauptwerk, der „Politeia“, auch
in einigen seiner frühen Dialoge67. Dort prüft er durch die Gespräche,
die Sokrates mit seinen jeweiligen Dialogpartnern führt, ganz unter-
schiedliche Lebensentwürfe darüber, worin ein gutes menschliches Le-
ben besteht. Dabei untersucht er die verschiedenen Meinungen seiner
Gesprächspartner durch die Gesprächsmethode des „Elenchos“ argu-
mentativ und stellt sie so zur Disposition.68 Bei diesem Prozess vertritt
Sokrates stets die These, dass nur ein tugendhaftes Leben, das sich

66 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 377. (472c)
67 Zu den Frühdialogen zählt man die platonischen Dialoge vor 388 v. Chr. Vgl. hier-

zu: K. Noack: „Platon und der Immoralismus.“ Die Prototypen des extremen Na-
turrechts, Kallikles und Thrasymachos, in der Darstellung Platons. Berner Reihe
philosophischer Studien. Hrsg. von Prof. em. Dr. Andreas Graeser und PD. Dr.
Martin Bondeli. Band 47. Peter-Lang-Verlag, Bern 2012. S. 83.

68 Der „Elenchos“ ist eine spezifische Art der platonischen Gesprächsführung, deren
Ziel es ist, die verschiedenen Ansichten und Meinungen der Unterredungspartner
in den Dialogen auf ihren Wahrheitsgehalt hin zu überprüfen. Nach Platon kann
nur die Ansicht einen berechtigten Anspruch auf Wahrheit haben, die auf Wissen
und damit auf einer vernünftigen Begründung basiert, da die Ontologie des Wah-
ren für ihn in der Unwiderlegbarkeit einer These besteht. Deshalb spricht Sokrates
im „Gorgias“ auch, um die vermeintlich so leichte Widerlegung seiner These wenig
bekümmert, zu Polos: „Das nicht, Polos, sondern unmöglich. Denn das Wahre
kann nie widerlegt werden.“ Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Platon Sämtliche
Werke. Bd. I. (2002), S. 378. (473b)
Hintergrund dieser Äußerung von Sokrates ist das nach Platon kennzeichnende
Wesen des Wahren, immerzu absolute Einigkeit über den zu erörternden Gegen-

Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens

49

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


durch die Einsicht des Menschen in das Gute bzw. das Bessere kenn-
zeichnet, ihn wahrhaftig glückselig machen könne, was sowohl für sein
Leben im Diesseits wie auch im Jenseits zutreffe. Hintergrund für die-
sen moralischen Standpunkt Sokrates, den er entweder im Einklang
mit seinen jeweiligen Gesprächspartnern oder entgegen ihren z.T. sehr
stark davon abweichenden subjektiven Vorstellungen von einem guten
Leben vertritt, ist das platonische Postulat, dass beide Elemente, die
Tugend auf der einen wie die Glückseligkeit auf der anderen Seite, in
einem Implikationsverhältnis zueinander stehen. Die Tugend erweist
sich so, ganz der bisherigen Konzeption des Guten entsprechend, als
ein instrumentelles Gut, das zur Erzielung der Glückseligkeit beiträgt.
Andererseits hat sie aufgrund ihres nicht nur notwendigen, sondern
ihres schon hinreichenden Charakters stets Anteil am höchsten Gut
der Glückseligkeit selbst. Dies bedeutet, dass ihr auch ihr inhärenter
Wert zufällt. Daraus folgt, dass es nach Platon keine Glückseligkeit oh-
ne Tugend und niemals Tugend ohne Glückseligkeit gibt. Denn hat
sich eines von ihnen eingestellt, liegt auch das andere notwendigerwei-
se vor. Bezüglich der Motivationsfrage ethischen Handelns heißt dies,
dass die Motivation des Menschen zu ethisch korrektem Verhalten
zwar durch sein egoistisches Interesse nach Glück und Wohlergehen
bestimmt wird, dass diese Motivation aber selbst durch die Einheit von
Tugend und Glück einen genuin moralischen Charakter trägt. Auf die-
ses Implikationsverhältnis zwischen Tugend und Glück anspielend, be-
hauptet Sokrates deshalb: „Denn wer rechtschaffen und gut ist, der, be-

stand hervorzurufen. Methodisch bedeutet dies, dass in den Dialogen jede Aussa-
ge, bevor sie zur weiteren Argumentation genutzt werden darf, der Zustimmung
des jeweiligen Unterredungspartners bedarf. Verweigern die Partner aber ihre Zu-
stimmung, muss die ursprüngliche Annahme entweder fallen gelassen, vorläufig
offengelassen oder so modifiziert werden, bis sie ihr wieder bereitwillig zustimmen
können. Dass dieses methodische Vorgehen innerhalb der Dialoge auch sehr offen
thematisiert wird, zeigt bspw. die Aussage, die Sokrates gegenüber Kallikles im
„Gorgias“ tätigt: „Daher verhält es sich hiermit jetzt offenbar so: wenn du mit mir
über etwas in unseren Reden übereinkommst, das wird alsdann hinlänglich er-
probt sein durch mich und dich, und es wird nicht nötig sein, es noch auf eine an-
dere Probe zu bringen. Denn du würdest es ja sonst nicht eingeräumt haben, weder
aus Mangel an Weisheit noch aus Überfluß an Scham; noch auch um mich zu be-
trügen, würdest du es einräumen. Denn du bist mir freund, wie du auch selbst
sagst. Gewiß also wird, was ich und du eingestehen, das höchste Ziel der Richtig-
keit haben.“ Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 398. (487e)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

50

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


haupte ich, ist glückselig, sei es Mann oder Frau; wer aber ungerecht
und böse, ist elend.“69

Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die
sokratischen Einwände dagegen

Anders als Sokrates vertreten aber Polos und Kallikles innerhalb des
„Gorgias“ ein tyrannisches Lebensideal. So ist bspw. Polos der festen
Überzeugung,70 dass nur derjenige wahrhaftig glückselig sein kann,
der die uneingeschränkte Macht im Staat hat, beliebig zu tun und zu
lassen, was ihm gerade gut dünkt, und zwar ungeachtet der Tatsache,
ob das, was er tut, rechtmäßig oder unrechtmäßig ist. Deshalb fragt er
Sokrates: „Also du, Sokrates, wünschtest nicht, daß dir freistände zu
tun, was dich gut dünkt in der Stadt, lieber als es nicht zu können, und
bist nicht neidisch, wenn du einen siehst, der ums Leben gebracht hat,
wen es ihm beliebte, oder des Eigentums beraubt oder ins Gefängnis
gesetzt?“71 Sokrates jedoch ist der Überzeugung, dass dieser Herrscher
keineswegs mächtig wäre. Denn laut der platonischen Konzeption des
Guten ist „Macht haben“ etwas Gutes, d.h. etwas Nützliches für denje-
nigen, dem sie zukommt. Der wahrhaft mächtige Herrscher aber wüss-
te durch seine übergeordnete Einsicht in das Gute immerzu, was ihm
wirklich zuträglich wäre und was nicht. Folglich würde er nur dieses
ihm wahrhaft Zuträgliche tun. Dies hieße, dass er stets täte, was er
wollte; das ihm Gute und Nützliche. Denn laut Platon bezieht sich alles
menschliche Wollen und Handeln immer nur auf das Gute. Doch der,
der ohne Einsicht in das Gute einfach bloß tue, was ihm gerade gut
dünkt, so Sokrates weiter, sei keineswegs mächtig. Denn er tue nicht,
was er wirklich wolle, das ihm Zuträgliche, sondern aufgrund seiner
Unwissenheit das, was er nicht wolle, das ihm Schädliche.72 So lautet
seine Schlussfolgerung: „Recht also hatte ich, als ich sagte, es könne

69 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 375. (470e)
70 Vgl. hierzu: Die Unterredung zwischen Sokrates und Polos. In: Platon: „Gorgias“.

In: Ebd.: S. 368-391 (466d-481b)
71 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 372. (468e)
72 Der Wille ist nach Platon immer das, was intendiert und dabei strikt auf das dem

Menschen Nützliche bezogen ist.

Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die sokratischen Einwände dagegen

51

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


gar wohl ein Mensch, der in der Stadt ausrichtet, was ihm bedünkt,
dennoch nicht mächtig sein noch ausrichten, was er will.“73

Interessant ist, dass schon dieses erste Argument, das Sokrates hier
gegen Polos Standpunkt einwendet, ein moralisches ist, weil es aus-
schließlich die Erkenntnis des Guten, und zwar nicht bloß des instru-
mental oder zweckrational Guten, sondern des moralisch, d.h. des an
sich Guten, als Ausdruck von wahrer Macht akzeptiert. Die Tugend, an
die Platon dabei denkt, wie nun das zweite Argument zeigt, das Sokra-
tes gegen Polos vorbringt, ist nämlich nie bloß in rein zweckrationaler
Weise gut, sondern stets auch in intrinsischer. So hat sie nicht nur An-
teil am höchsten Gut der Glückseligkeit, sondern durch Platons meta-
physische Ideenlehre auch an der ewigen und unveränderlichen Idee
des an sich Guten, die jedes Gut wesenhaft bestimmt.74 Daher betont
Sokrates gegenüber Polos, dass für ihn immer der Herrscher der besse-
re und glücklichere sei, der sich rechtmäßig verhalte. Der aber, der Un-
recht tue, sei stets elend, weil Unrechttun das größte und schlimmste
Übel überhaupt sei.75 Doch Polos hält umgekehrt das Unrechtleiden
für ein viel größeres Übel als das Unrechttun. Denn im Gegensatz zum
Unrechttun sei das Unrechtleiden immer mit Unlust durch Schmerz
oder mit Schaden durch körperliche Versehrtheit verbunden. Aller-
dings gesteht er Sokrates zu, dass das Unrechttun in rein moralischer
Hinsicht hässlicher als das Unrechtleiden sei. Doch übel seien am Un-
rechttun bloß die unangenehmen Konsequenzen, die dem Menschen

73 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In. Ebd.: S. 372. (468e)
74 Friedo Ricken allerdings spricht in seiner Platon-Interpretation die Schwierigkeit,

dieses übergeordnete Gut, das jedem Gut wesenhaft zukommt, näher zu bestim-
men, schon an, wenn er feststellt: „Daß die Sache diese Eigenschaft hat, folgt aus
der objektiven Theorie des Guten; die Sache wird geliebt, weil sie gut ist. Daß wir
etwas lieben, liegt an der Sache und nicht an unserem Begehrungsvermögen. Wo-
rin diese Eigenschaft besteht, läßt sich nicht sagen. Sie besteht nicht einfach im Ge-
liebtwerden, denn sie ist der Grund des Geliebtwerdens. […] Die objektive Eigen-
schaft des Gutseins läßt sich nur durch die Wirkungen beschreiben, die sie auf un-
ser Streben oder unsere Liebe hat. Sie ist das, was unsere Liebe bewegt. Eine be-
griffliche Explikation, was das ist, was sie bewegt, ist nicht möglich. Wir können,
und darin liegt die Objektivität des Guten, nur sagen, daß das, was hier geliebt
wird, geliebt zu werden verdient.“ Siehe hierzu: Friedo Ricken: „Gemeinschaft Tu-
gend Glück. Platon und Aristoteles über das gute Leben“. W. Kohlhammer-Verlag,
Stuttgart 2004. S. 17/18.

75 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. I. (2002) S. 373.
(469b)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

52

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


in Form möglicher Strafverfolgung im Nachhinein erwachsen könn-
ten. Ungestraftes Unrechttun hingegen sei gar kein Übel.76 Doch in So-
krates Augen ist der, der ungestraft Unrecht tut, sogar weitaus elender
und bemitleidenswerter als der, der rechtmäßig für sein begangenes
Unrecht bestraft wird. Deshalb provoziert er Polos mit der Aussage:
„Nach meiner Meinung aber, Polos, ist der Unrechttuende und Unge-
rechte auf jeden Fall zwar elend, elender jedoch, wenn ihm nicht sein
Recht widerfährt und er keine Strafe erleidet für sein Unrecht, weniger
elend aber, wenn ihm Recht widerfährt und er Strafe erleidet von Göt-
tern und Menschen.“77 Den Beweis für diese radikale These liefert er in
der Folge durch die Zuhilfenahme der ästhetischen Kategorien des
Schönen und des Hässlichen. Erst nämlich lässt er sich von Polos die
Sätze bestätigen, dass alles Schöne durch Lust bzw. Nutzen schön, alles
Hässliche dagegen durch Unlust oder Schaden, hässlich werde. Dieses
Eingeständnis von Polos bildet in der Folge die Grundlage für seinen
Widerspruch. Denn er hatte Sokrates schon zuvor den Satz bestätigt,
dass Unrechttun generell hässlicher als Unrechtleiden sei. Laut der von
Sokrates gegebenen Definition kann das Unrechttun das Unrechtlei-
den aber nur durch ein Übermaß an Unlust oder durch ein Übermaß
an Schaden an Hässlichkeit übersteigen. So jedoch erweist es sich nicht
bloß als hässlicher, sondern auch als übler als jenes.78 Auf dieser von
Polos im Anschluss mürrisch eingestandenen Feststellung aufbauend,
führt er dann seinen weiteren Beweis. Danach ist derjenige, der unge-
straft Unrecht tut, der Elendste überhaupt, weil er, so die zweckratio-

76 Diese Position von Polos offenbart, dass auch er, wie später Kallikles, ein hedonis-
tisches Konzept des Guten vertritt. Danach ist das Gute mit dem Angenehmen bzw.
mit der Lust identisch.

77 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 377/378. (472e)
78 Obzwar es hier recht offenkundig ist, dass die sokratische Argumentation nicht be-

sonders stark ist, da Polos Widerspruch bloß auf der spezifischen Definition von
Schönheit und Hässlichkeit beruht, die Sokrates absichtlich und im Hinblick auf
seine vorherige Aussage, dass das Unrechttun generell hässlicher als das Unrecht-
leiden sei, trifft, um ihn zu einem Widerspruch zu verleiten, ist es nicht Ziel dieser
Arbeit, auf alle Facetten des Für und Wider der sokratischen Argumentation ein-
zugehen. Vielmehr möchte ich den eigentlichen Kerngehalt der philosophischen
Diskussion vorstellen, wobei ich bewusst Aussparungen vornehme, um anschlie-
ßend die Aspekte der sokratischen Argumentation näher zu prüfen, die entweder
zum Verständnis der ethischen Position Platons oder aber für meine eigene Inter-
pretation der Horváthschen Texte von besonderer Bedeutung sind.

Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die sokratischen Einwände dagegen

53

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nale Argumentation, nie die Chance habe, mittels einer gerechten Stra-
fe in seiner Seele gebessert, d.h. vom Laster des Unrechts befreit zu
werden. Dies heißt, dass ihm jegliche Aussicht auf Tugend und damit
auf sein gegenwärtiges wie künftiges Glück genommen wird. Die ge-
rechte Strafe muss daher trotz der Tatsache, dass sie unangenehm,
schmerzhaft oder im schlimmsten Fall sogar tödlich ist, aufgrund ihres
übergeordneten Nutzens, der für Platon über den Tod hinausreicht, als
ein Gut kategorisiert werden. Denn nur durch sie kann die Tugendhaf-
tigkeit der menschlichen Seele wiederhergestellt werden, d.h. deren
Aussicht auf Glück.79 So lautet die gemeinsame Übereinkunft beider:

Sokrates: „Folgt also, daß Ungerechtigkeit und Unrechttun das größte
Übel ist?“ / Polos: „Offenbar.“ / Sokrates: „Und als eine Entledigung von
diesem Übel zeigte sich doch das Strafe-Leiden.“ / Polos: „So scheint es.“ /
Sokrates: „Das Nicht-Strafe-Leiden aber als ein Dableiben des Übels?“ /
Polos: „Ja.“ / Sokrates: „Das zweite Übel der Größe nach ist also das Un-
rechttun; die Ungestraftheit aber beim Unrechttun ist das erste und größ-
te unter allen Übeln.“ / Polos: „Das scheint so.“80

Doch dieses Eingeständnis von Polos veranlasst Kallikles dazu, sich in
den Dialog einzuschalten.81 Er meint, dass es bei beiden Fragen, der
nach dem größten Übel einerseits wie der nach dem guten Leben an-
dererseits, zwingend notwendig sei, zwei verschiedene Formen des Ge-
setzes voneinander zu unterscheiden. Denn es bestehe naturgemäß ein
großer Unterschied bezüglich dessen, was nach dem zivilen Gesetz
und was nach dem natürlichen Gesetz jeweils das Schlechteste bzw.
das Hässlichste sei. Nach dem zivilen Gesetz liege das Schlechteste da-
rin, so Kallikles, Unrecht zu tun. Nach dem natürlichen Gesetz sei das
Unrechtleiden das Schlechteste und Hässlichste, da es, wie Polos zuvor
schon korrekt festgestellt hat, das von der Natur aus Üblere der beiden
ist. Doch für Kallikles ist das zivile Gesetz lediglich ein Produkt der
schwachen, breiten bürgerlichen Masse. Aufgrund ihrer Schwäche
hielte sie es nämlich für gerecht und setzte es als Recht fest, dass jeder

79 Vgl. zur eigentlichen Begründung dieser sokratischen These den Untersuchungs-
punkt: „Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik. Die Empirie und
der Mythos. S. 71-76 in dieser Arbeit.

80 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 388/389. (479c-479d)
81 Vgl. hierzu: vornehmlich den ersten Teil der Unterredung zwischen Sokrates und

Kallikles. In: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 391-417. (481b-500e)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

54

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nur so viel wie ein anderer haben sollte. Nach dem natürlichen Gesetz
aber sei es gerecht, dass derjenige, der von Natur aus stärker, mächti-
ger, edler und besser als die anderen sei, mit Recht über sie herrsche
und folglich mehr haben dürfe als sie.82 Sokrates verlangt nun eine be-
griffliche Definition der „Stärkeren“. Denn so könne Kallikles darun-
ter, wie er einwendet, nicht verstehen, dass derjenige zu Recht über an-
dere herrsche, der ihnen bloß an Körperkraft überlegen sei. Dies hieße
sonst, dass jeder Sklave das Recht hätte, über seinen körperlich oft
schwächeren Herrn zu herrschen. Auch hätte diese Definition, die das
Herrschaftsrecht an reine Körperkraft bindet, zur Folge, dass die so-
eben erst von ihm selbst getroffene Unterscheidung zwischen dem zi-
vilen Gesetz als dem Gesetz der „Schwachen“ und dem natürlichen als
dem Gesetz der „Starken“ hinfällig würde, da eine größere Menschen-
menge stets stärker als eine einzelne Person sei. Dies hieße aber, dass
jede Gesetzgebung immer schon ein Produkt der jeweils „Stärkeren“
sei.83 Dieser Einwand veranlasst Kallikles deshalb zu einer Präzision
seiner Ausgangsthese. Die „Stärkeren“, so betont er, seien die, die be-

82 K. Noack betont in diesem Zusammenhang, dass man Kallikles hier keinesfalls als
einen ethischen Nihilisten missverstehen dürfe. Vielmehr strebe er mit seiner Posi-
tion des egoistischen Naturalismus eine grundlegende Reform der herkömmlichen
Moral an. Sein Standpunkt also sei kein Standpunkt, einer propagierten Gesetzlo-
sigkeit an sich. Denn Noack bemerkt: „Der Stärkste ist nicht gänzlich unabhängig
von Gesetzen. Er persönlich genießt zwar von allen die größten Freiheiten, doch ist
er daran interessiert, die anderen in gesetzlicher Abhängigkeit zu wissen. Auch ein
Tyrann ist auf Gesetze angewiesen und auf Konventionen, an die man sich zu hal-
ten hat. Diese Gesetze sollen aber offen und ehrlich das Recht des Stärkeren zum
Inhalt haben.“ Vgl. hierzu: K. Noack: „Platon und der Immoralismus“ (2012), S. 28
sowie S. 33/34. hier: S. 33.

83 Sokrates bekämpft mit diesem Argument laut Noack nicht den Totalitarismus, wie
er sich in einer Herrschaft des Stärkeren zeige, sondern ihm missfalle vor allem die
Tatsache, dass dieser Totalitarismus bei Kallikles an den Egoismus gebunden sei,
weshalb er vermerkt: „Sokrates bekämpft nämlich den egoistischen Totalitarismus
des Kallikles, weil im Recht des Stärkeren sich Egoismus zeigt, nicht aber des Tota-
litarismus wegen.“ Somit geht es Sokrates, wie Noack betont, auch nicht um das
implizite Befürworten einer Demokratie, sondern um das Befürworten der Moral
des Volkes, den Altruismus, der sich eben in den ethischen Ansichten des Volkes
widerspiegle: „Der Altruismus, wie er in der Moral der Menge zu finden ist, ist ihm
aus Gründen der Ordnung und der Funktionstüchtigkeit des Ganzen wählenswert,
nicht des Gewaltvermögens dieser Menge wegen.“ Demnach ist dieser Beweis einer
natürlichen Stärke jeder Mehrheit, den Sokrates hier gegen Kallikles gebraucht, al-
lein der argumentativ-taktischen Ausrichtung der sokratischen Gesprächsführung

Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die sokratischen Einwände dagegen

55

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sonders klug in den Angelegenheiten des Staates seien. Sokrates aber
will, auf seine obige Definition von wahrer Macht als Tugend abzielend,
von ihm wissen, ob er sie nicht auch als tugendhaft bezeichnen wolle.
Denn bevor sie mit Recht über andere herrschen könnten, müssten sie
doch dazu fähig sein, zuallererst über sich selbst zu herrschen, d.h.
über ihre Triebe, Neigungen und Begierden. Kallikles widerspricht die-
sem Einwand aber sofort. Denn aufgrund seiner hedonistischen Kon-
zeption des Guten sieht er in einer solchen kontrollierten Lebensweise
gar keine Lebensqualität. Vielmehr sei es, wie er nun erst präzisiert, ja
das von der Natur aus Gute für den Menschen, Lust zu empfinden.
Wohingegen die Empfindungen des Schmerzes und der Unlust das von
der Natur aus Schlechte seien. Das ganze Lebensglück des Tyrannen
bestehe deshalb, wie er meint, darin, dass er all seine Lüste und Begier-
den frei ausleben könnte. Denn die Tugend sei nicht das Vermögen zur
Selbstbeherrschung, wie Sokrates denkt, sondern das Vermögen, den
eigenen Begierden durch Klugheit eine möglichst umfangreiche Be-
friedigung und Betätigung zu verschaffen. Deshalb erklärt er ihm ganz
offen:

„Sondern das ist eben das von Natur Schöne und Rechte, was ich dir nun
ganz freiheraus sage, daß, wer richtig leben will, seine Begierden muß so
groß werden lassen als möglich und sie nicht einzwängen; und diesen, wie
groß sie auch sind, muß er dennoch Genüge zu leisten vermögen durch
Tapferkeit und Einsicht und befriedigen, worauf seine Begierde jedesmal
geht.“84

Doch für Sokrates wäre dies gar keine Macht, sondern lediglich Ohn-
macht, denn ein solcher Herrscher wäre, wie er betont, ein permanen-
ter Sklave seiner eigenen seelischen Begierden, die er niemals in Gänze
stillen könnte. Seine Seele wäre in ihren immer neuen Begierden wie
ein leckes Fass. Kaum sei eine ihrer diversen Begierden gestillt, würde
sie sofort eine neue ersinnen.85 Kallikles aber pariert diese Metapher
umgehend mit einer Gegenmetapher insofern, als sich das menschli-

geschuldet, indem er, wie Noack deutlich macht, lediglich dazu da ist, Kallikles ers-
te Definition des „Stärkeren“ ad absurdum zu führen. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 46 (ers-
tes Zitat aus der Fußnote Nr. 26) sowie S. 47/48 (zweites Zitat)

84 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. I. (2002) S. 404.
(491e-492a)

85 So vermerkt Noack: „Es ist nicht der Machtanspruch des von Natur aus Besseren,
den Sokrates zu widerlegen vorhat, sondern die Gründe, aus welchen heraus ein

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

56

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


che Leben nach dem sokratischen Ideal qualitativ nicht von dem eines
leblosen Steines unterscheiden würde.86 Erst als Sokrates ihm zu be-
denken gibt, dass die Lust nicht das Gute sei, weil sie eine neutrale Na-
turbegebenheit darstelle, die sowohl der guten wie auch der schlechten
Person zukomme, was zeige, dass sie nicht die Qualität sein könne auf-
grund deren man eine gute Person „gut“ nennt, lenkt er ein. Vielmehr
sei die Lust wie auch die Unlust nur hinsichtlich ihres instrumentalen
Wertes und das heißt lediglich im Hinblick auf die Erzielung der
menschlichen Glückseligkeit zu bewerten. So seien nur die Lüste gut
zu nennen, die dem Menschen zur Tugend, d.h. zum Glück, verhelfen
würden. Deshalb will er schließlich von Kallikles wissen: „Sind nun
gut etwa die nützlichen, schlecht aber die schädlichen?“87 Am Ende ge-
steht Kallikles dies ebenso mürrisch ein wie den Tatbestand, dass da-
her stets eine übergeordnete Einsicht des Menschen nötig sei, um zu
wissen, was unter dem diversen Angenehmen wie Unangenehmen gut

solcher „Löwe“ diesen Machtanspruch hegt.“ Das heißt, Sokrates kämpft laut
Noack gegen das egoistische Lustmaximierungsstreben von Kallikles, das sich in
dem Wunsch des Mehr-haben-Wollens offenbare, wobei Kallikles der Überzeu-
gung sei, dass sich dieses Bestreben am besten durch die tyrannische Herrschaft
des Individuums realisieren lasse. Vgl. hierzu: K. Noack: „Platon und der Immora-
lismus“. (2012) S. 55/56.

86 Auch wenn es generell auffällig ist, dass in den Dialogen Platons sehr oft im Span-
nungsfeld extremer Oppositionsstrukturen argumentiert wird, so trifft Kallikles
bildhafter Vergleich an dieser Stelle nicht den Kern der sokratischen Position. So-
krates nämlich hatte diese extrem sinnesfeindliche Haltung, die Kallikles ihm hier,
im Bild des leb-und bedürfnislosen Steines, unterstellt, gar nicht vertreten. Viel-
mehr zeichnet sich die sokratische Position durch eine für die gesamte antike Ethik
typische, im Gegensatz zur europäischen Aufklärung und insbesondere der kanti-
schen Ethik höchst moderate Haltung zur menschlichen Sinneslust aus. Danach ist
die Lust eine an und für sich neutrale Naturbegebenheit, was heißt, dass sie weder
glorifiziert noch dämonisiert wird. Demnach propagiert Sokrates keine generelle
Ablehnung der menschlichen Lust, wie Kallikles hier fälschlicher Weise glaubt, da
dies tatsächlich höchst lebensfeindlich wäre, sondern fordert einen differenzierten
und kritischen Umgang mit ihr ein. So hat sich der Mensch bei der Ausübung sei-
ner Lust stets zu fragen, in welcher Weise und in welchem Umfang er ihr nach-
kommen und welche Grenzen er ihr vernünftigerweise setzen wolle. Er also propa-
giert, anders als Kallikles, einen eher statischen Lustbegriff, wohingegen Kallikles
im Zuge seines Hedonismus und seines Egoismus einen dynamischen Lustbegriff
verficht.

87 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Platon Sämtliche Werke Bd. I. (2002) S. 415.
(499d)

Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die sokratischen Einwände dagegen

57

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


und was schlecht sei. Gerade dieses Wissen basiert laut Sokrates aber
auf einer philosophischen Lebensweise, die deshalb im Fortgang des
Dialoges auch als die beste aller Lebensformen ausgewiesen wird. Nur
sie vermittelt nämlich die Kenntnis darüber, wie der Mensch tugend-
haft bzw. wie er glückselig werden kann.88

Zur Ontologie der Tugend

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

Nach dem Geschilderten stellt sich die Frage, was Platon unter dem in-
haltlich bisher noch recht unbestimmt gebliebenen Begriff der Tugend
versteht. Die Frage lautet also: Was ist das charakteristische Merkmal
der Tugend und durch welche Definition innerhalb des „Gorgias“ und
innerhalb seiner anderen ethischen Dialoge vermittelt er ihr Wesen?
Zunächst ist die Tugend das Kriterium, das Aufschluss über die mora-
lische Qualität des Menschen gibt. So nämlich fragt Sokrates Kallikles
im „Gorgias“ rhetorisch bezüglich einer angemessenen Bewertung von
Gegenständen und Lebewesen: „Gut aber sind wir, und alles andere,
was gut ist, durch irgendeiner Tugend Anwesenheit?“89, genau wie es
im „Menon“ dazu aus seinem Mund heißt: „Alle Menschen also sind
auf einerlei Art gut. Denn indem sie dasselbe an sich haben, werden
sie gut. […] Gewiß aber könnten sie [(die Menschen)], wenn ihre Tu-
gend nicht eine und dieselbe wäre, nicht auf einerlei Art gut sein.“90

Die Tugend ist also das Kriterium, das jeden Menschen, der es erfüllt,
in der gleichen Art und Weise gut werden lässt. Traditionsgemäß wer-
den in der antiken Philosophie die vier Kardinaltugenden, und zwar
die Gerechtigkeit, die Besonnenheit, die Tapferkeit und die Weisheit,
mit der Sittlichkeit des Menschen in Verbindung gebracht. Ihre Gegen-
spieler, die Ungerechtigkeit, die Unbeherrschtheit, die Torheit und die

88 Damit wird hinsichtlich der Gesamtargumentation im „Gorgias“ dem rein politi-
schen Leben eine klare Absage erteilt, da dieses laut Platon immer einer philoso-
phischen Ergänzung bedarf.

89 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 425. (506d)
90 Siehe hierzu: Platon: „Menon“. In: Ebd.: S. 461. (73c)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

58

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Feigheit, korrespondieren dagegen mit seiner Unsittlichkeit.91 Dabei
hat sich gezeigt, dass Platon zwei Tugenden, der Gerechtigkeit und der
Besonnenheit, im „Gorgias“ besondere Aufmerksamkeit schenkt.
Rückwirkend ist dies dadurch zu erklären, dass er dort mit ihrer Hilfe
versucht, eine übergeordnete Definition ihres Wesens zu erstellen.
Laut dieser im „Gorgias“ gegebenen Tugenddefinition basiert sie
schlussendlich auf einer Tugendhaftigkeit der menschlichen Seele, die
für Platon in der (ethischen) Vollkommenheit derselben liegt. Die See-
le ist, wie er im Dialog „Alkibiades I“ betont, das wesentliche und urei-
gene Prinzip des Menschen selbst. Nur mittels einer guten, d.h. einer
tugendhaften Seele kann er Platon zufolge Anteil am Göttlichen, d.i.
an der erkennenden Vernunft, nehmen. So stellt Sokrates in Bezug auf
dieses Wesentliche am menschlichen Selbst auch gegenüber Alkibiades
fest: „Wenn nun weder der Leib noch das Beiderlei der Mensch ist, so
bleibt nur übrig: entweder nichts ist er, oder wenn etwas, so kann
nichts anders der Mensch sein als die Seele.“92 Dass nun allein die Seele

91 Wichtig ist in diesem Kontext zunächst eine Unterscheidung des Tugendbegriffes
bei Platon in seinen verschiedenen ontologischen Ebenen vorzunehmen. So betont
Bernd Manuwald, dass sowohl die Tugend/das Gute an sich wie auch die Einzeltu-
genden bei Platon inhaltlich stets nach Ideen, also nach universalen, unvergängli-
chen, idealen Wesenheiten, entworfen würden, was strikt von ihrer jeweils fakti-
schen Ausbildung im Menschen selbst unterschieden werden müsse. So äußert er
dazu: „Wenn Sokrates in der „Politeia“ ausführt, der wahre Philosoph bilde die
Menschen mit Blick auf das wesenhaft Gerechte, Schöne und Besonnene, ergibt
sich daraus eine Differenzierung zwischen Tugenden an sich und Tugenden im
Menschen […].“ Siehe hierzu: Bernd Manuwald: „Konstanz oder Wandel? Zur Tu-
gend-Diskussion in den Dialogen Platons“. In: „Geist und Sittlichkeit. Ethik-Mo-
delle von Platon bis Levinas“ Hrsg. von Edith und Klaus Düsing sowie Hans-Dieter
Klein. Geist und Seele. Band 7. Königshausen und Neumann-Verlag, Würzburg
2009. S. 34. Auch Klaus Düsing betont den Ideencharakter, den die Tugenden bei
Platon einnehmen und der sie als allgemeine Wesenheit von Vortrefflichkeiten be-
stimme. Gleichwohl sei diese theoretische Ebene der Tugend immer von ihrer
praktischen Ebene zu unterscheiden, da die Tugend in ihrer praktischen Ausprä-
gung immer als geistige Haltung bzw. als Bestimmungsgrund für menschliche Ent-
schlüsse und Handlungen zu begreifen sei. Vgl. hierzu: Klaus Düsing: „Vernunft-
idee und Sittlichkeit bei Kant und Platon“. In: Ebd. S. 138/139 u. S. 148/149.

92 Siehe hierzu: Platon: „Alkibiades I“ In: Platon Sämtliche Werke. Bd. I. (2002)
S. 170. (130c) Zudem heißt es in der Kapitelüberschrift Nr. 28 die platonische Leh-
re sehr trefflich zusammenfassend zugleich: „Wer sich um den Leib besorgt, be-
sorgt sich nur um das Seinige, aber nicht um sich selbst.“ Vgl. hierzu ebenfalls:
Ebd.: S. 168. (129a)

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

59

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


den Menschen angemessen repräsentiert, liegt für Platon daran, dass
sie im antiken Verständnis als eine einfache, d.h. unsterbliche Substanz
gehandelt wird. Der menschliche Leib hingegen vergeht dem antiken
Glauben gemäß nach seinem Tod unweigerlich, was seine untergeord-
nete Rolle nicht nur in der Antike, sondern auch im späteren Christen-
tum erklärt.93 Ist also, so lässt sich festhalten, die Seele des Menschen
gut und tugendhaft, so werden es auch sein persönlicher Charakter
und seine individuellen Handlungsweisen sein. Wie aber bzw. durch
was wird sie nun in sich gut, d.h. tugendhaft? Die Antwort im „Gorgi-
as“ lautet, dass sie sich, sofern sie gut sein will, in einem ausgegliche-

93 Die These, dass die menschliche Seele unsterblich sei, die Platon auch im „Gorgias“
vertritt, stammt ihrem Kontext nach aus dem metaphysischen Gebiet der Seelen-
lehre und bedarf notwendigerweise zweierlei Annahmen. Zum einen, dass es sich
bei ihr um eine Substanz handelt, und zum anderen, dass diese Substanz eine ein-
fache ist. Hintergrund dieser beiden Grundsätze ist wiederum ein materialistisch
bzw. atomistisch geprägtes Weltbild, das sich aus der Vorstellung speist, dass alles,
was in der Welt existiert, notwendigerweise auf einer Verbindung dieser kleinsten,
einfachen Teilchen basiert, die die substanzielle Grundlage der gesamten materiel-
len Welt bilden. Die Mannigfaltigkeit der in der Welt existierenden Dinge wird da-
bei auf zwei verschiedene Arten erklärt. Entweder seien diese kleinsten Teilchen
ontologisch alle völlig gleich, was hieße, dass nur deren variierende Anzahl die ver-
schiedensten Dinge der Welt bilden würden, oder diese Teilchen selbst seien schon
grundlegend voneinander verschieden, indem man sie als Träger bestimmter Ei-
genschaften und Qualitäten sieht. Das hieße, dass die verschiedenen Dinge der
Welt auf ihre jeweils speziellen Verbindungen und Anordnungen zurückzuführen
wären. Unbeantwortet bleibt bei diesem zweiten Erklärungsversuch die Frage, wie
viele Qualitäten genau mit einer einzelnen Substanz verbunden sein können, da,
wenn man sich empirische Stoffe wie den Trägerstoff „Holz“ ansieht, schon an die-
sem vielfältige Qualitäten voneinander zu unterscheiden sind, wie bspw. das Alter,
die Farbe, die Härte oder auch die Art des Holzes (Buche, Erle, Ahorn etc.). Vgl. zu
diesen Grundzügen des Atomismus die Erläuterungen von Prof. Dr. Lothar Krei-
mendahl im Rahmen der Vorlesung zu Kants „Kritik der reinen Vernunft II“, die
sich mit den vier Antinomien aus dem Abschnitt „Transzendentale Dialektik“ be-
schäftigt hat, die im Herbst-, Wintersemester am 1. Oktober 2013 an der Universi-
tät Mannheim stattgefunden hat.
Platons Aussagen zur menschlichen Seele besitzen dabei, wie mir scheint, eher eine
gedankliche Nähe zum zweiten Erklärungsmodell, da er die Seele, wie die sokrati-
schen Ausführungen zum Mythos im „Gorgias“ zeigen, im Gegensatz zum
menschlichen Leib als einen unvergänglichen (Träger-)Stoff beschreibt, der selbst
im Jenseits noch jene ihm zukommenden angeborenen wie auch im Laufe des
menschlichen Lebens erworbenen Eigenschaften und Qualitäten aufweist. Vgl.
hierzu die Ausführungen zum Mythos in Platon: „Gorgias“. In: Ebd. S. 446-449.
(523a-525a) sowie in dieser Arbeit S. 71-76.

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

60

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nen und harmonischen Zustand der inneren Ordnung und des sittli-
chen Anstandes befinden muss. Hintergrund dieser platonischen An-
nahme ist der funktionale Aspekt, der jedem Gut bei Platon unweiger-
lich zufällt. So kennzeichnen sich für ihn alle Güter, so auch die Seele,
dadurch, dass sie das ihrem Wesen zugrunde liegende inhärente Telos,
d.i. ihre ureigene, naturgegebene Funktion, besonders gut erfüllen.
Hinsichtlich der Seele heißt dies, dass nur eine in sich wohlgeordnete
und in ihren einzelnen Teilbereichen harmonisch strukturierte Seele
ihr wesensspezifisches Telos ideal realisieren kann. Dies aber macht sie
nicht nur in rein funktionaler, sondern auch in tugendhaft-inhaltlicher
Form gut. So fragt Sokrates Kallikles im „Gorgias“, auf diesen funktio-
nalen Aspekt des Guten abzielend, bezüglich einer angemessenen Be-
wertung der menschlichen Seele, in Analogie zu allem, was er irgend
„gut“ zu nennen bereit ist: „Wie aber die Seele? Wird die vollkommen
sein, wenn Unordnung in ihr anzutreffen ist, oder auch sie, wenn Ord-
nung und Anstand?“94 Die innere Ordnung und der Anstand einer gu-
ten Seele stellen sich, wie er Kallikles weiter erklärt, aber nicht von un-
gefähr in ihr ein, sondern bedürfen der aktiven Eigeninitiative des In-
dividuums. So führt er aus: „Die Tugend eines jeglichen Dinges aber,
eines Gerätes wie eines Leibes und so auch einer Seele und jegliches
Lebenden, findet sich nicht so von ungefähr aufs schönste herzu, son-
dern durch Ordnung, richtiges Verhalten und durch die Kunst, welche
eben einem jeden angewiesen ist.“95 Das Individuum muss also stets
darum bemüht sein, die Tugend, insbesondere die Gerechtigkeit und
die Besonnenheit, in seiner Seele auszubilden und einzuüben. Nur so
kann der angestrebte Ordnungsprozess in seiner Seele gelingen, d.h.
ihre ethische Qualität nachhaltig verbessert werden. So fährt Sokrates
in seiner Rede fort: „Die Ordnungen aber und Bildungsvorschriften
für die Seele sind Recht und Gesetz, vermittels deren sie rechtlich wer-
den und anständig, und das ist eben Gerechtigkeit und Besonnen-
heit“96; genau wie es im Umkehrschluss an dieser Stelle von ihm heißt:
„Durch Ordnung also wird die Tugend eines jeden festgesetzt und in-
stand gebracht? – Ich würde es bejahen.“97 Doch diese einem Zirkel-

94 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 422. (504b)
95 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 425. (506d)
96 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 422. (504d)
97 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 425. (506e)

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

61

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


schluss nicht unähnliche sokratische Argumentation zeigt, dass bei
Platon der strukturelle und formale Aspekt von „gut“ als das Wohlge-
ordnet-Sein der Seele, das es ihr erlaubt, ihr eigentliches Telos gut zu
erfüllen, bereits mit dem inhaltlichen Aspekt der Tugend verquickt
wird. Beide Elemente, die Ordnung und Struktur der Seele wie auch
ihr ethischer Gehalt, die Tugend, bedingen sich nämlich schon gegen-
seitig.98 So resultiert aus ihrer Ordnung die Tugend des Menschen, wie
umgekehrt gilt, dass sein tugendhaftes Verhalten erst durch ihre innere
Ordnung konzipiert und langfristig instand gehalten wird. Wie aller-
dings die innere Ordnung der Seele bei Platon zu denken ist, bleibt,
zumindest im „Gorgias“, im Dunkeln, da er sich dieser Frage erst wie-
der detailliert im vierten Buch der „Politeia“ zuwendet, wo er ihre in-
nere Ordnung als eine Harmonie der drei verschiedenen Seelenteile
zueinander unter der Leitung ihres vernunftfähigen Teils beschreibt,
der dabei stets auf das ihr Gute und Nützliche bezogen bleibt.99

98 So heißt es von Klaus Düsing in diesem Kontext: „Der charakterisierte ontologi-
sche Sinn von Tugenden impliziert freilich, daß das Sein oder Dasein der durch
Tugendideen bestimmten Seele oder Polis ein wesensmäßig gelingendes, vollkom-
menes, in sein Telos gelangendes Existieren ist.“ Siehe hierzu: Klaus Düsing: „Ver-
nunftidee und Sittlichkeit bei Kant und Platon“. In: Geist und Sittlichkeit. (2009),
S. 139/140.

99 Für Platon nämlich besteht die menschliche Seele in Analogie zum Staat, wie es in
der „Politeia“ heißt, aus drei verschiedenen Teilbereichen. Diese setzen sich aus
einem vernünftigen, einem begehrenden und einem mutigen/eifrigen Seelenteil
zusammen. Die gute, d.h. harmonisch geordnete Seele kennzeichnet sich nun für
ihn dadurch, dass der vernünftige Seelenteil über die zwei anderen, den Mut/Eifer
wie auch über das Begehrungsvermögen, das innerhalb der Seele den größten Teil
einnimmt, bestimmt. Deshalb bemerkt Sokrates im vierten Buch der „Politeia“
hinsichtlich dieser idealen seelischen Ordnung: „Nun gebührt doch dem Vernünf-
tigen zu herrschen, weil es weise ist und für die gesamte Seele Vorsorge hat, dem
Eifrigen aber, diesem folgsam zu sein und verbündet? - Freilich.“ Beide zusammen,
Vernunft und Eifer/Mut, der stets in ihrem Dienst zu stehen hat, sollen also, so
lässt sich festhalten, gemeinsam dafür sorgen, dass das Begehrungsvermögen der
Seele kontrolliert und in geordnete Bahnen gelenkt wird. Funktioniert diese innere
Ordnung der Seele, ist laut Platon tugendhaftes menschliches Verhalten die Folge.
Ist das seelische Gleichgewicht aber durch falsche Herrschaftsverhältnisse dieser
drei Teilbereiche innerhalb der Seele gestört, folgen zwangsläufig menschliche Un-
tugend sowie menschliches Laster. Siehe hierzu: Platons „Politeia“. In: Platon Sämt-
liche Werke. Band II. Hrsg. von Ursula Wolf. Rowohlts-Enzyklopädie. Rowohlt-
Verlag, Hamburg 1994. 34. Auflage 2013. S. 340-348. (439d-445e). Zitat S. 343.
(441d)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

62

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Eine andere Frage zur Tugend, die der Dialog „Gorgias“ berührt,
ist die nach dem genauen Verhältnis der vier Kardinaltugenden zuein-
ander. Was, so lässt sich fragen, ist ihre tugendspezifische Gemeinsam-
keit, d.h. inwiefern implizieren oder unterscheiden sie sich voneinan-
der? Im „Gorgias“ wird diese Frage von Platon zugunsten einer mut-
maßlichen Einheit der Tugend beantwortet. Denn Sokrates schließt
dort aus der Existenz der Gerechtigkeit und der Besonnenheit auf das
Vorhandensein der Frömmigkeit und der Tapferkeit, wenn er dazu an-
merkt:

„Der Besonnene aber tut überall, was sich gebührt, gegen Götter und
Menschen; denn er wäre ja nicht besonnen, wenn er das Ungebührliche
täte?- Das ist notwendig so.- Tut er nun, was sich gebührt gegen Men-
schen, so tut er das Gerechte; und wenn dasselbe gegen die Götter, dann
das Fromme, und wer gerecht und fromm handelt, der ist notwendig
auch gerecht und fromm?- So ist es.- Ja, auch tapfer wohl notwendig;
denn dem Besonnenen ist es nicht eigen, zu suchen oder zu fliehen, was
sich nicht gebührt, sondern diejenigen Ereignisse und Menschen, Lust
und Unlust zu fliehen und zu suchen, welche er soll, und standhaft auszu-
harren, wo er soll. So daß notwendig, o Kallikles, der besonnene Mann,
da er, wie wir gezeigt haben, auch gerecht und tapfer und fromm ist, auch
der vollkommen gute Mann sein wird […].“100

In anderen Dialogen Platons wird diese Frage nach der Einheit oder
nach den spezifischen Unterscheidungsmerkmalen der einzelnen Tu-
genden voneinander sowie ihrem genauen Verhältnis zum übergeord-
neten Gesamtbegriff der Tugend an sich dagegen durchaus kontrovers
diskutiert. So argumentiert Protagoras in Platons gleichnamigem Dia-
log gegen Sokrates Behauptung, wonach die Tugend eine Einheit sei,
dass zwar jede der vier Einzeltugenden, als Teil, am übergeordneten
Ganzen der Tugend teilhabe, dass die einzelnen Tugenden aber Unter-
kategorien dieses Ganzen seien, die sich sowohl in ihrer Funktion wie
auch in ihrer Intensität voneinander unterscheiden könnten. Eine
Analogie dazu seien bspw. die verschiedenen sensorischen Teilbereiche
von Ohren, Mund, Nase und Augen innerhalb des menschlichen Ge-
sichtes, die, obzwar sie verschiedene Aufgaben in unterschiedlicher In-
tensität oder Qualität erfüllen und sich somit ihrem Wesen nach von-

100 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. I. (2002). S. 426.
(507a-507c)

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

63

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


einander unterscheiden, gleichwohl erst in der Summe das menschli-
che Gesicht als Ganzes abbilden würden.101

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie
kommt der Mensch in ihren Besitz?

Eine im Hinblick auf die angewandte Ethik ebenfalls drängende Frage
ist die, wie der Mensch in den Besitz der Tugend gelangen, d.h. wie er
eine tugendhafte, wohlgeordnete und stets auf das Gute bezogene Seele
in sich etablieren kann. Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten,
weil die einzelnen Dialoge Platons schon die Frage danach, ob es sich
bei der Tugend überhaupt um eine klassische Form des Wissens bzw.
um eine spezifische Form der Erkenntnis des Guten handelt oder nicht,
nicht alle positiv beantworten. So wird diese Frage sowohl im
„Protagoras“ als auch im „Menon“ kontrovers diskutiert. Für die These,
dass sie eine Form des Wissens und somit lehrbar sei, spricht z.B. die
ganze gängige Lebenspraxis menschlicher Erziehung. Glaubte man,
wie Protagoras anführt, dass sowohl die Tugend als auch das Laster an-
geborene natürliche Größen seien, für deren Existenz oder Nichtexis-
tenz der Mensch genauso wenig plausibel zur Verantwortung gezogen
werden könne wie bspw. für seine Körpergröße, sein Geschlecht, seine
Schönheit usw., wären alle Formen seiner Erziehung durch Ermah-
nung, Einflussnahme, Belehrung oder Bestrafung völlig absurd, denn
er sagt:

„Nämlich über ein Übel, wovon jeder glaubt, wer es hat, habe es von Na-
tur oder durch ein Unglück, erzürnt sich niemand oder schilt oder belehrt
oder bestraft, die mit dergleichen behaftet sind, damit sie etwa aufhören
möchten so zu sein, sondern man bemitleidet sie; wie die Häßlichen, die
Kleinen, die Schwächlichen, wer wäre wohl so unverständig, gegen solche
etwas dergleichen zu tun? Weil man nämlich weiß, glaube ich, daß in die-
sen Dingen das Gute und das Entgegengesetzte den Menschen von Natur
oder durch Zufall kommt. Von was für Gutem sie aber glauben, daß es
der Mensch durch Fleiß, Übung und Unterricht erlange, wenn jemand
das nicht hat, sondern das entgegengesetzte Böse, darüber entstehen dann
die Erzürnungen und die Bestrafungen und die Ermahnungen.“102

101 Siehe hierzu: Platon: „Protagoras“. In: Ebd.: S. 298. (329d-330a)
102 Siehe hierzu: Ebd.: S. 291-292. (323c-323e)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

64

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Geht man allerdings von einer Lehrbarkeit der Tugend aus, wundert es
auch, warum sie nur in so geringem Ausmaß unter den Menschen ver-
breitet ist. Warum bspw., fragt Sokrates Anytos im „Menon“ ironisch,
hat Themistokles, der selbst überaus tugendhaft, tüchtig und weise
war, seinen Sohn Kleophantos erfolgreich in der Reitkunst geschult,
nicht aber in der Tugend: „Sollen wir also glauben, er habe in jenen
Dingen zwar seinen Sohn unterrichten wollen, in der Weisheit aber,
die er selbst besaß, ihn um nichts besser machen als einen seiner
Nachbarn, wenn doch die Tugend lehrbar wäre?“103

Zudem bleibt, geht man von ihrer Vermittelbarkeit aus, dennoch
unverständlich, wie Sokrates im „Alkibiades I“ zu bedenken gibt,
warum sich die Menschen gerade in Tugendfragen so uneins sind. Wä-
re die Tugend ein klassisches Wissen, müssten sich nach Platons eige-
ner Konsenstheorie des Wahren stets Gründe für die Wahrheit oder
Falschheit bestimmter ethischer Aussagen finden lassen. Doch faktisch
ist dies nicht der Fall.104 Und obwohl Platon diese Probleme im Rah-
men seiner Dialoge thematisiert, muss er am Ende aufgrund seines ei-
genen ethischen Konzeptes von einer Erkenn- und Lehrbarkeit der Tu-
gend ausgehen. Andernfalls müsste er seine zentralste These von
einem dem Menschen aus eigener Kraft erreichbaren guten Leben auf-
geben, was dann einer Aufgabe seiner gesamten Ethik gleichkäme.

Daher wird die Tugend im „Gorgias“ auch als eine Kunst, d.h. als
ein Wissen vom Guten, von Sokrates definiert. Dies heißt, dass sie als
grundsätzlich lehr- und vermittelbar ausgewiesen wird. Anders als bei
einer bloß praktischen Fertigkeit oder Übung, die laut Platon auf Er-
fahrung und Geschicklichkeit beruht, geht jede Kunst, so auch die Tu-
gend, auf ein fundiertes theoretisches Wissen über ihren jeweiligen
Gegenstand zurück. Dies versetzt sie, anders als die praktische Fertig-
keit, die hierüber nur mutmaßen kann, in die Lage, stets die Kriterien,
die ihren Gegenstand gut bzw. die ihn noch besser machen, zu nen-

103 Siehe hierzu: Platon: „Menon“. In: Ebd.: S. 491. (93e)
104 So heißt es in der Unterredung zwischen Sokrates und Alkibiades dazu: Sokrates:

„Und wie denn? Was gerechte Menschen und Handlungen sind, dünken dich da-
rüber die Leute übereinzustimmen, jeder mit sich selbst und alle untereinan-
der?“ / Alkibiades: „Nichts weniger als das, beim Zeus, o Sokrates!“ / Sokrates:
„Sondern wie? Über die Maßen uneinig zu sein hierüber?“ / Alkibiades: „Gar
sehr.“ Siehe hierzu: Platon: „Alkibiades I“. In: Ebd.: S. 139/141. (111a-112d) Zitat:
S. 140. (111e/112a)

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?

65

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nen.105 Das spezifische Wissen der Tugend liegt dabei im Wissen einer
wohlgeordneten Seele. Diese erkennt das sowohl langfristige und
wahrhaftig zweckrational Gute, ebenso wie das an sich Gute, die Tu-
gend. Die Kunst der Tugend kann nun laut Platon durch spezielle Er-
ziehungs- und Sozialisierungsmaßnahmen des Menschen in seiner
Seele bewirkt werden. Dabei denkt er sowohl an die politisch-soziale
Gemeinschaft des Menschen innerhalb der „Polis“ wie auch an die in-
dividuellen, zwischenmenschlichen Beziehungsformen von Liebe und
Freundschaft. Diesen Beziehungsformen kommt nämlich die potenzi-
elle Funktion zu, vorausgesetzt, sie werden in der richtigen Art und
Weise praktiziert, die Erkenntnisfähigkeit der menschlichen Seele hin-
sichtlich des wahrhaftig Guten zu steigern. Denn für Platon beruht
menschliches Fehlverhalten auf einer entweder mangelnden oder fehl-
geleiteten Erkenntnis dessen, was für den Menschen wirklich gut oder
schlecht ist.106 Diejenigen unter den Menschen, die sich schlecht ver-
hielten, täten dies, so sein Glaube, nicht aufgrund ihrer charakterli-
chen Mängel, sondern weil sie nicht dazu fähig seien, das (ihnen)
wahrhaft Gute zu erkennen. Denn kein Mensch würde absichtlich, d.h.
wissentlich, das Schlechte tun, das ihm schadet. Tut ein Mensch dies
aber faktisch, geschieht es für Platon in der fehlgeleiteten Annahme, er
wähle ein Gut. Deshalb sagt Sokrates im „Protagoras“: „[…] denn dies
ist ja das einzige Schlechthandeln, der Erkenntnis beraubt sein […]“107,
genau wie er kurze Zeit später betont: „Ich wenigstens glaube dieses,
daß kein weiser Mann der Meinung ist, irgendein Mensch fehle aus
freier Wahl oder vollbringe irgend etwas Böses und Schlechtes aus frei-
er Wahl, sondern sie wissen wohl, daß alle, welche Böses und Schlech-
tes tun, es unfreiwillig tun.“108

105 Das wesentliche Merkmal jeder Kunst ist nach Platon, wie K. Noack betont, die
Objektbezogenheit. Die Kunst verfügt demnach immer über ein elitäres Wissen
über das ihrem Objekt wahrhaft Zuträgliche und Gute. Siehe hierzu: K. Noack:
„Platon und der Immoralismus“ (2012), S. 134-139.

106 Dieser Aspekt ist hier als der theoretische Hintergrund für das „Macht-Argu-
ment“, das Sokrates zuvor als Einwand gegen Polos tyrannisches Lebensideal im
„Gorgias“ vorgebracht hatte, zu verstehen. Vgl. dazu S. 51/52 in dieser Arbeit.

107 Siehe hierzu: Platon: „Protagoras“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. I. (2002)
S. 316. (345b)

108 Siehe hierzu: Ebd.: S. 316. (345d-e)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

66

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die Schlechtigkeit ist also für Platon nur ein erkenntnistheoreti-
sches Problem, das sich durch die richtige Erziehung des Menschen
zur Tugend leicht aus der Welt schaffen ließe. Eine notwendige Vor-
aussetzung für das Gelingen der menschlichen Erziehung zur Tugend
durch Politik und Freundschaft sei aber, dass zumindest einer der je-
weiligen Parteien und Partner in der Tugend verständig sei. Denn nur
der kann einen anderen, wie Sokrates Alkibiades erklärt, erfolgreich in
einer Sache unterrichten, der in ihr selbst fachkundig ist: „Denn das ist
ein schöner Beweis für die, welche irgend etwas verstehen, daß sie es
verstehen, wenn sie auch einen andern können verständig darin ma-
chen.“109 Das erzielte Ergebnis, d.h. der neu errichtete moralische Sta-
tus quo, ist also der Maßstab dafür, ob die jeweils angestrebte Unter-
weisung zur Tugend eines Menschen oder einer Gesellschaft erfolg-
reich war oder nicht. Ein unparteiischer Beobachter könnte so retro-
spektiv leicht Rückschlüsse auf die vorhandene oder fehlende Kunst-
fertigkeit des Lehrers in Tugendfragen ziehen. Deshalb begreift Sokra-
tes die Rhetorik im „Gorgias“ auch nur als eine Schein- und Schmei-
chelkunst. Denn sie erhebe zwar mit der Rechtspflege den Anspruch,
die Meinungen des Volkes über das jeweils Gerechte wie Ungerechte
auszubilden, doch dies tue sie nicht wie eine echte Kunst durch die
Vermittlung von Wissen über das jeweils Gerechte wie Ungerechte,
sondern sie wolle lediglich Glauben beim Volk hinsichtlich ihrer eige-
nen Urteile finden. Vernichtend führt er deshalb über sie an: „Eine
Kunst aber leugne ich, daß es sei; sondern nur eine Übung, weil sie
keine Einsicht hat von dem, was sie anwendet, was es wohl seiner Na-
tur nach ist, und also den Grund von einem jeden nicht anzugeben
weiß; ich aber kann nichts Kunst nennen, was eine unverständige Sa-
che ist.“110 Dies sei auch der Grund, warum bisher noch kein Politiker,
der sich je ihrer Hilfe bedient hat, den ethischen Anliegen seines poli-
tischen Amtes gerecht werden und sein Volk nachhaltig bessern konn-
te. Denn Sokrates hatte schon zuvor gegenüber Kallikles die morali-
sche Erziehungsaufgabe der Politik betont, wenn er ihn fragt: „Sollen
wir uns also auf diese Weise an die Stadt und die Bürger wagen, daß
wir sie behandeln, um sie, soviel möglich, besser zu machen? Denn

109 Siehe hierzu: Platon: „Alkibiades I“. In: Ebd.: S. 152. (118d)
110 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 366. (465a)

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?

67

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ohne dies, wie wir vorher fanden, ist es unnütz, irgendeine andere
Wohltat zu erweisen […].“111 Doch gerade dieses moralische Ziel hat
die Politik in seinen Augen bisher völlig verfehlt. Vielmehr sei das Volk
durch seine diversen Herrscher in einen Zustand des Lasters versetzt
worden, wie sein drastischer Vergleich des Volkes mit einer verwilder-
ten Tierherde zeigt:

„Wenigstens ein solcher Aufseher über Esel, Pferde und Rinder würde für
schlecht gehalten werden, der sie keineswegs so übernommen, daß sie
schlugen, stießen und bissen, sie aber so hätte verwildern lassen, daß sie
nun dieses alles tun. Oder dünkt dich nicht jeder solcher ein schlechter
Aufseher über jede Art von Lebewesen, der sie zahmer bekommt und sie
wilder macht, als er sie bekommen hat.“112

Angesichts dieser im „Gorgias“ diskutierten negativen Erziehungsbei-
spiele fragt man sich, wie eine gelingende Tugendunterweisung des
Menschen bei Platon auszusehen hat. Im „Symposion“ wie auch im
„Alkibiades I“ zeigt sich, dass Platon die Liebe, Freundschaft und Poli-
tik für geeignet hält, die Erkenntnisleistung des Menschen hinsichtlich
des wahrhaft Guten zu steigern, weil sie potenziell dazu in der Lage
seien, einen Erkenntnisvorgang des Guten in der Seele des Menschen
auszulösen. In ihm wird der Mensch in seiner Erkenntnis des Guten
stufenweise aufwärts geführt, indem er so lange von den spezifischen
Merkmalen des Guten, die ihm mittels sinnlicher Wahrnehmung und
Erfahrung an einem einzelnen und konkreten Gut als unmittelbar gut
vorliegen, abstrahiert, bis er schließlich die Kategorie des allgemein
Guten in seiner Seele ausgebildet hat. Von der abstrahiert er dann in
einem weiteren Schritt nochmals, bis er so zur Vorstellung der Idee des
an sich Guten selbst gelangt, die jedes vergangene wie künftige Gut auf
ewig in seinem Wesen bestimmt. Zu diesem idealtypischen Erkennt-
nisvorgang des Guten im „Symposion“ heißt es daher in Analogie des
Guten mit dem Schönen:

„Wenn also jemand vermittels der echten Knabenliebe von dort an aufge-
stiegen jenes Schöne anfängt zu erblicken, der kann beinahe zur Voll-
endung gelangen. Denn dies ist die rechte Art, sich auf die Liebe zu legen
oder von einem andern dazu angeführt zu werden, daß man von diesem
einzelnen Schönen beginnend jenes einen Schönen wegen immer höher

111 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 434. (513e)
112 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 437. (516a-b)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

68

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


hinaufsteige, gleichsam stufenweise von einem zu zweien, und von zweien
zu allen schönen Gestalten, und von den schönen Gestalten zu den schö-
nen Sitten und Handlungsweisen, und von den schönen Sitten zu den
schönen Kenntnissen, bis man von den Kenntnissen endlich zu jener
Kenntnis gelangt, welche von nichts anderem als eben von jenem Schö-
nen selbst die Kenntnis ist, und man also zuletzt jenes selbst, was schön
ist, erkenne.“113

Doch wie soll der tugendhafte Partner diesen Erkenntnisprozess in der
Seele nun auslösen? Im „Alkibiades I“ zeigt sich, dass Platon der Über-
zeugung ist, dass dieser Vorgang nicht nur durch Abstraktion, sondern
auch durch Projektion vollzogen werden kann. Demjenigen, der in die
Kenntnis des Guten, d.h. der Tugend, gelangen will, muss es laut So-
krates poetischer Schilderung nämlich im Verlauf des sozialen Kontak-
tes mit seinem Partner gelingen, in den Teil seiner Seele zu blicken, in
dem seine Tugend wohnt. Dort soll er die Merkmale dessen, was ihm
unter allen erdenklichen Umständen gut ist, nämlich das universal Gu-
te selbst, schauend erkennen. Die tugendhafte, d.h. wohlgeordnete
Seele des Partners dient ihm dabei als eine Art Spiegel, in dem er den
Merkmalen des Guten gewahr wird, die er dann durch Projektion und
Abstraktion zu einer eigenen seelischen Vorstellung des Guten in sich
verarbeitet. Bei diesem Prozess, so betont Friedo Ricken in seiner In-
terpretation von Platons berühmten Höhlengleichnis in der „Poli-
teia“114 gehe es hinsichtlich dessen, was dort mit dem Begriff der
„Paideia“ gemeint sei, aber gerade darum, durch richtige Erkenntnis,
die ja für Platon als Tugend des Denkens göttlichen Ursprungs sei,
einen richtigen Begriff des Guten in sich auszubilden. Dieser tue sich,
wie Ricken betont, in einer Liebe des Menschen zur Objektivität kund.
Denn, so Ricken, jeder Mensch trage bereits ein Wissen vom Guten in
sich: „Wir haben, so interpretiere ich, diese Aussage, immer schon ein
Wissen vom Guten; wir erstreben und erwählen alles unter der Rück-
sicht des Guten.“115 Die moralische Schlechtigkeit des Menschen sei
demnach lediglich das Resultat eines falsch ausgebildeten Begriffs des
Guten. Nicht die Sehkraft des inneren Auges der Seele dieser als
schlecht bezeichneten Menschen sei schlecht im Sinne von getrübt

113 Siehe hierzu: Platon: „Symposion“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. II. (2013)
S. 86/87. (211b-211c)

114 Vgl. hierzu: Friedo Ricken: „Gemeinschaft, Tugend, Glück“ (2004), S. 19-21.
115 Siehe hierzu: Ebd.: S. 20.

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?

69

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


oder gering ausgebildet, denn sie hätten ja vielmehr gerade ein höchst
ausgeprägtes Gespür und einen scharfen Blick für ihre ureigenen In-
teressen, sondern ihr spezifischer Begriff des Guten sei fehlerhaft bzw.
schlecht, weil er das Gute auf das bloß Zweckrationale verkürze. Der
wahre Begriff des Guten dagegen spiegle sich in der Liebe des Men-
schen zur Objektivität wider, die es deshalb auch mittels einer korrek-
ten moralischen Erziehung des Menschen zu fördern gelte.

„Durch die Liebe zur Objektivität wird der Begriff des Guten geläutert; es
vollzieht sich der Schritt von dem, was für mich gut ist, hin zu dem, was
an sich gut ist. Das für mich Gute gehört zum Bereich des Werdens; es ist
bestimmt durch Bedürfnisse, Begierden, Leidenschaften. Das an sich Gu-
te gehört wie das Wahre dem Bereich des Unveränderlichen an. Nicht die
veränderlichen Begierden, sondern die Liebe zum an sich Richtigen oder
Guten sollen das Handeln bestimmen.“116

Dieser idealtypische Vorgang der Erkenntnis des Guten117 unterliegt je-
doch, wie Sokrates bei seiner Unterredung mit Alkibiades betont, zu-
gleich der elementaren menschlichen Selbsterkenntnis, dass der
Mensch bei diesem Prozess einsehen muss, dass er nur mittels dieses
Guten optimal für sein eigenes Selbst sorgen kann. So heißt es gegen

116 Siehe hierzu: Ebd.: S. 21.
117 Das Sklavenbeispiel in Platons „Menon“, bei dem Sokrates einen Sklaven durch

gezielte Fragen zu mathematisch korrekten Erkenntnissen führt, von denen er zu-
vor noch kein bewusstes Wissen besaß, zeigt in diesem Rahmen zudem, dass, wie
ja auch Ricken hier betont, der Vorgang des Erkennens und des Lernens bei Pla-
ton stets auch an die Vorstellung gebunden wird, dass sich die Seele des Men-
schen beim Lernen eben an jene Einsichten und Erkenntnisse bewusst erinnern
kann, die ihr bereits aus einem ihrer früheren Aufenthalte im Jenseits bekannt
sind. Diese Einsichten hat sie dann, bedingt durch ihren zwischenzeitlich er-
zwungenen irdischen Aufenthalt, wieder vergessen, bis zu dem Moment, in dem
sie sie durch bewusstes Lernen erneut in sich reaktiviert. So heißt es im „Menon“
von Sokrates ganz allgemein zum Prozess des Lernens und des Erkennens des
Menschen: „Weil nun die Seele unsterblich ist und oftmals geboren und, was hier
ist und in der Unterwelt, alles erblickt hat: so ist auch nichts, was sie nicht in Er-
fahrung gebracht hätte, so daß nicht zu verwundern ist, wenn sie auch von der
Tugend und allem andern vermag, sich dessen zu erinnern, was sie ja auch früher
gewußt hat. Denn da die ganze Natur unter sich verwandt ist und die Seele alles
innegehabt hat: so hindert nichts, daß, wer nur an ein einziges erinnert wird, was
bei den Menschen Lernen heißt, alles übrige selbst auffinde, wenn er nur tapfer
ist und nicht ermüdet im Suchen. Denn das Suchen und Lernen ist demnach ganz
und gar Erinnerung.“ Vgl. hierzu: Platon: „Menon“. In: Platon Sämtliche Werke.
Bd. I. S. 472-481. (81c-86c) Zitat: S. 472/473. (81c-81d)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

70

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Ende dieses Dialoges zwischen Sokrates und Alkibiades, die Ergebnis-
se nochmals zusammenfassend:

Sokrates: „Dir selbst also mußt du zuerst dieses anschaffen, Tugend, und
jeder, der nicht nur sich und seine Angelegenheiten besonders regieren
und besorgen will, sondern auch die Stadt und ihre Angelegenheiten.“ /
Alkibiades: „Du hast recht.“ / Sokrates: „Nicht also Macht und Gewalt
mußt du dir zu erwerben suchen, um zu tun, was du etwa willst, auch
nicht der Stadt, sondern Gerechtigkeit und Besonnenheit.“ / Alkibiades:
„So zeigt es sich.“ / Sokrates: „Denn nur gerecht handelnd und besonnen
werdet ihr, du und die Stadt, gottgefällig handeln.“ / Alkibiades: „Wahr-
scheinlich wohl.“ / Sokrates: „Und so werdet ihr, wie wir in dem vorigen
sagten, in das Göttliche und Glänzende schauend handeln.“ / Alkibiades:
„So zeigt es sich.“ / Sokrates: „Und dahin sehend werdet ihr dann euch
selbst und das, was euch gut ist, erblicken und erkennen.“ / Alkibiades:
„Ja.“ / Sokrates: „Und also werdet ihr recht und wohl handeln.“ / Alkibia-
des: „Ja.“ / Sokrates: „Und wenn ihr denn so handelt, will ich euch wohl
Bürgschaft leisten, daß ihr wahr und gewiß glücklich sein werdet.“118

Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und
der Mythos

Doch welche Begründung gibt es am Ende für die zentralste platoni-
sche These von einem glückseligen Leben als einem tugendhaften Le-
ben? Die Einwände, die Sokrates im „Gorgias“ gegen Polos und Kallik-
les tyrannisches Lebensideal erhoben hatte, sind nämlich nur dann
plausibel, wenn man stillschweigend von der Gültigkeit dieser These
einer Einheit von Tugend und Glück ausgeht. Welche Gründe aber
sprechen für ihre Annahme und damit gegen das von Polos und Kal-
likles vertretene Tyrannentum? Im letzten Teil des „Gorgias“ stellt Pla-
ton durch die sokratische Rede zwei unterschiedliche Begründungen
für seine These vor, die zwei verschiedenen Ebenen, der Empirie und
dem Mythos, entstammen. Zunächst führt Sokrates im Rahmen der
misslungenen Beispiele für die moralische Erziehung des athenischen
Volkes durch seine Herrscher empirisch -belegbare Daten an, die die
negativen Folgen einer tyrannischen Lebensweise offenbaren sollen.
Das Volk wird, so die Annahme, sobald es erst die Möglichkeit dazu

118 Siehe hierzu: Platons: „Alkibiades I“. In: Ebd.: S. 177/ 178. (134c-e)

Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

71

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


erhält, versuchen, sich grausam an seinen früheren Herrschern für
sein vormals erlittenes Unrecht durch bspw. Haft, Verbannung, Folter
oder Ermordung zu rächen. So führt Sokrates aus:

„Und haben sie nicht dem Themistokles dasselbe getan und ihn noch
obendrein gänzlich verbannt? Den Miltiades aber, den Sieger bei Mara-
thon, hatten sie schon beschlossen, in der Grube umkommen zu lassen,
und wäre nicht der Prytane gewesen, so würde er auch hineingekommen
sein. Und doch würde diesen, wären sie so vortrefflich gewesen, wie du
behauptest, dergleichen nicht begegnet sein.“119

Das erste Gegenargument, das sich gegen diese nachträgliche juristi-
sche Strafverfolgung oder Vergeltung früheren Unrechts anführen
lässt, ist dasjenige, das auch schon Polos und Kallikles gegen Sokrates
Standpunkt im „Gorgias“ eingewendet hatten. Denn sie hatten darauf
verwiesen, dass all diese schädlichen Konsequenzen ja nur denjenigen
treffen könnten, dessen Unrecht bereits entdeckt wurde, nicht aber
den, dessen Vergehen bisher noch unerkannt geblieben sind. Zudem
sei denkbar, dass sich der Tyrann seiner möglichen Strafe auch durch
seine Flucht entziehe. Was also lässt sich zu dem vermeintlichen Le-
bensglück und Wohlergehen einer solchen Person sagen? Im „Gorgias“
bleibt Platon auf diese Frage weitestgehend eine Antwort schuldig.120

Im neunten Buch der „Politiea“121 aber geht er detailliert auf all die ne-
gativen Konsequenzen ein, die, wie er meint, stets mit einer tyranni-
schen Lebensweise verbunden seien. Gesetzt den Fall, ein Tyrann ver-
löre seine vormalige Macht, sähe er sich mit derselben Angst vor Ver-
geltung konfrontiert wie bspw. ein Herr, der durch geschäftlichen Han-
del gezwungen wäre, mitsamt seinen Sklaven und seiner Familie durch
die Wüste zu ziehen. In beiden Fällen fänden sich diese Personen
plötzlich in einem rechtsfreien Raum wieder, der per se die Möglich-
keit dazu bereithielte, dass man sie für ihre früheren Vergehen zur Re-
chenschaft zöge. Der eine würde den Zorn seines zuvor unterdrückten
Volkes, der andere den seiner zuvor unterdrückten Sklaven fürchten.
Dabei spielt es, wie man im Zuge von Platons empirisch-psychologi-

119 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Ebd.: S. 438. (516d-e)
120 Die von Sokrates vorgebrachten Einwände im „Gorgias“ operieren ja gerade mit

der Gültigkeit dieser These einer Einheit von Tugend und Glück.
121 Vgl. hierzu: Platon: „Politeia“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. II. (2013)

S. 480-491. (571a-580b)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

72

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


schem Hauptargument der „Angst“ und ihren weitreichenden psy-
chisch-traumatischen Begleiterscheinungen anführen kann, keine Rol-
le, ob das verübte Unrecht einer Person bisher entdeckt wurde oder
nicht. Allein die bestehende Möglichkeit einer Vergeltung, wie konkret
oder hypothetisch sie auch sein mag, reicht aus, um die menschliche
Psyche in ihren Grundfesten nachhaltig zu erschüttern. Angst, Un-
wohlsein, innere Anspannung, Unruhe und Nervosität sind für Platon
die unausweichlichen seelischen Folgen eines begangenen Unrechts,
die es einem deshalb nicht ermöglichen, von einem langfristigen Le-
bensglück und Wohlergehen zu sprechen.

Bei der Frage, ob diese empirischen Argumente nun überzeugend
sein mögen oder nicht, geht es vor allem darum, ob sie sich mittels
empirischer Verifikation plausibel begründen lassen. Die historischen
Beispiele, die Platon im „Gorgias“ als Möglichkeit nachträglicher Straf-
verfolgung für begangenes Unrecht im Geschichtsverlauf anführt, sind
daher recht leicht als wahr und somit als plausibel anzuerkennen.
Auch das psychologische Argument, das mit den psychischen Belas-
tungen des Menschen arbeitet, die ihm im Nachhinein aus seinem be-
gangenem Unrecht erwachsen können, ist sicherlich nicht per se als
ungültig von der Hand zu weisen. Allerdings gilt hier die Schwierig-
keit, dass diese Behauptung nur aus der subjektiven Verfasstheit einer
hiervon betroffenen Person selbst, als für sie zutreffend und somit als
für sie wahr, zu verifizieren wäre. Anthropologisch nämlich könnte
hier auch der Einwand erhoben werden, dass sich die psychische
Grundkonstitution und mentale Stärke der Menschen sehr stark von-
einander unterscheiden kann. Ohne großen Fantasieaufwand wären so
auch Menschen vorstellbar, die über eine so robuste psychische
Grundkonstitution und mentale Stärke verfügen würden, dass sie,
trotz des durch sie begangenen Unrechts nicht von den von Platon be-
schriebenen negativen Gefühlen heimgesucht würden; oder aber, dass
sie sich durch sie nicht so gravierend beeinträchtigt fühlen würden,
dass sie dies als eine massive Schädigung ihres subjektiven Wohls er-
achten würden. Auch der psychische Mechanismus der vollständigen
Verdrängung des durch eine Person begangenen Unrechts wäre in die-
sem Zusammenhang als ein möglicher Einwand gegen Platon denk-

Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

73

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


bar.122 Darüber hinaus können diese zwei empirischen Argumente des
entweder körperlich oder seelisch gearteten Schadens der Person nicht
die radikalste ethische These des Sokrates im „Gorgias“ beweisen, nach
der es für den Menschen stets schlechter sei, Unrecht zu tun, als Un-
recht zu leiden. Nach dem bisherigen Stand der Argumentation ließe
sich in der Annahme, dass Platons bisherige Argumente plausibel sind,
nur bestätigend sagen, dass beide Varianten, das Unrechttun wie auch
das Unrechtleiden, mutmaßlich mit körperlichem oder seelischem
Schaden für den Menschen verbunden seien, nicht aber, dass das Un-
rechttun stets noch schlechter und schädlicher für ihn sei als das Un-
rechtleiden. Diese Behauptung kann Platon abschließend nur in Form
einer dogmatisch-metaphysischen Argumentationsweise mithilfe des
Mythos als einer Ebene des höheren Wahrheitsgehaltes beweisen.

Der Mythos nämlich besagt123, wie Sokrates im letzten Teil des
„Gorgias“ erklärt, dass die Seele des Menschen unsterblich sei. Beim
Sterbeprozess löse sie sich vom Leib, der vergehe, um dann in ihrer

122 Interessanterweise wird sich dieses eher schwächer anmutende psychologische
Argument Platons für die spätere Literaturanalyse der Horváthschen Texte noch
als überaus wichtig erweisen, da, wie noch zu zeigen sein wird, auch Horváth die
Gültigkeit dieser These einer möglichen Einheit von Tugend und Glück vor-
nehmlich durch dieses psychologische Argument Platons stützt. So bestätigt
Horváth sowohl durch den Handlungsverlauf einer Vielzahl seiner Dramen und
Romane (zu denken wäre hier bspw. an die Romane „Jugend ohne Gott“ und
„Ein Kind unserer Zeit“ sowie die Dramen „Mord in der Mohrengasse“, „Eine
Unbekannte aus der Seine“, „Saldek“ und „Der jüngste Tag“) wie auch durch die
psychische Verfasstheit seines dortigen Personals die Gültigkeit dieses hier von
Platon behaupteten Zusammenhangs, der zwischen dem verübten Unrecht des
Menschen einerseits und der daraus resultierenden Schädigung seiner Psyche an-
dererseits besteht. Zudem geht Horváth in seiner Darstellung auch implizit auf
die hier von mir ins Spiel gebrachten Einwände einer robusten menschlichen Psy-
che oder aber auf den Schutzmechanismus der psychischen Verdrängung des be-
gangenen Unrechts des Menschen ein, zeigt aber, dass diese Schutzmechanismen
die menschliche Psyche nur kurzfristig zu entlasten vermögen. Langfristig jedoch
greifen sie nicht, da sie, wie der vornehmliche Ausgang der Texte zeigt, nicht dazu
imstande sind, den aus den Fugen geratenen Gefühlshaushalt der Figuren auf
Dauer wieder zu stabilisieren. Vgl. hierzu: S. 218/219 in dieser Arbeit.

123 Vgl. hierzu: Die Schilderung Sokrates zum Mythos im „Gorgias“. Platon: „Gor-
gais“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. I. Ebd.: S. 446-449. (523a-525a) Diese ab-
schließende metaphysische Begründung der Ethik bleibt als doppelte Argumenta-
tionslinie zudem auch in Platons „Politeia“ erhalten. Vgl. hierzu: Platon: „Poli-
teia“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. II. (2013), S. 528-537. (614a-621d)

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

74

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ethischen Beschaffenheit von drei unabhängigen Richtern (Minos,
Rhadamanthys und Aiakos) begutachtet zu werden. Stellen diese nun
mittels ihrer eigenen Seelen, denn es handelt sich auch bei ihnen um
bereits Verstorbene, offenkundige Merkmale des Guten, d.h. der Tu-
gend, an ihr fest, die ihr entweder schon durch Geburt zufallen oder
erst durch konsequente spätere Einübung des Menschen erworben
wurden, schicken sie sie zur Insel der Seligen. Ist sie aber durch began-
genes Unrecht offenkundig missgestaltet, was heißt, dass ihre Untu-
gend niemals durch irdische Strafmaßnahmen korrigiert wurde, muss
sie stattdessen Einzug in den Tartaros, das unterirdische Strafgefängnis
der Griechen, nehmen. Dort muss sie, je nach der Schwere ihrer Ver-
gehen, harte Qualen als Strafmaßnahmen infolge ihrer Schlechtigkeit
erdulden, denn so Sokrates:

„Sichtbar ist alles an der Seele, wenn sie vom Leibe entkleidet ist, sowohl
was ihr von Natur eignete als auch die Veränderungen, welche der
Mensch durch sein Bestreben um dies und jenes in der Seele bewirkt hat.
Kommen sie nun vor den Richter […]: so stellt Rhadamanthys sie vor sich
hin und beschaut eines jeden Seele, ohne zu wissen, wessen sie ist, son-
dern oft, wenn er den Großkönig vor sich hat oder andere Könige oder
Fürsten, findet er nichts Gesundes an der Seele, sondern durchgepeitscht
findet er sie und voller Schwielen von Meineid und Ungerechtigkeit und
wie eben jedem seine Handlungsweise sich in der Seele ausgeprägt hat,
und findet alles verrenkt von Lügen und Hochmut und nichts Gerades
daran, weil sie ohne Wahrheit aufgewachsen ist, sondern von aller Ge-
walttätigkeit und Weichlichkeit, Übermut und Unmäßigkeit im Handeln
zeigt sich auch die Seele voll Mißverhältnis und Hässlichkeit. Hat er nun
eine solche erblickt: so schickt er sie ehrlos gerade ins Gefängnis, wo sie,
was ihr zukommt, erdulden wird.“124

Der Tod ist für Platon also nie das Ende der Gültigkeit der Kategorien
von Wohl und Unwohl, Schaden und Nutzen und damit auch von
Glück und Unglück, weil das menschliche Selbst für ihn in der un-
sterblichen Seele des Menschen liegt. Deshalb kann der Tod auch keine
Tilgung der menschlichen Vergehen, d.h. seiner Schuld, bedeuten, ge-
nauso wenig, wie er umgekehrt die ethische Qualität, die die Seele be-
sitzt, nachträglich beeinträchtigen oder zerstören kann. Der Mythos ist
somit der alleinige Hintergrund für die Wahrheit der sokratischen

124 Siehe hierzu: Platon: „Gorgias“. In: Platon Sämtliche Werke. Bd. I. (2002)
S. 448/449. (524d-525a)

Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

75

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Aussage im „Gorgias“, wonach es für den Menschen stets schlechter sei,
Unrecht zu tun, als Unrecht zu leiden, wie auch für die Steigerung die-
ser These, dass es für den Menschen das denkbar größte Übel darstelle,
ungestraft Unrecht zu tun.

III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik

76

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten
Rezeption Horváths

Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horváths

In der Folge ist es nun mein Anliegen, die im Einzelnen bei Platon dis-
kutierten ethischen Grundsätze samt ihrer Implikationen und Proble-
me auch in ihrer impliziten Relevanz in Horváths Schreiben aufzude-
cken. Dabei interessieren mich sowohl die implizit- inhaltlichen und
argumentativen Übernahmen als auch die Modifikationen, die
Horváth an diesem Gedankengut Platons vornimmt. Bisher hat meine
Interpretation ergeben, dass auch sein Personal in der Summe nach
der Glückseligkeit als höchstem Gut strebt und dass es diese Sehnsucht
zunächst durch einen semantisch umfassenden Reichtum realisieren
will. Doch dieser kann, wie gezeigt wurde, selbst da, wo er schließlich
realisiert wird, die vom Individuum ersehnten reinen Inhalte des
Glücks nicht in wahrhaftiger Form abbilden, sondern bloß ihre rudi-
mentären und in sich durch Ambivalenz beschädigten Abbilder. Dies
ist eine Erkenntnis, die, wie hier aber zu betonen ist, lediglich jenen Fi-
guren Horváths vorbehalten bleibt, die Angelika Steets in ihrer Unter-
suchung als „beweglich“ ausgewiesen hat. Denn ihr Merkmal ist es, im
Gegensatz zu den eher „statischen“ eine umfängliche geistig-morali-
sche Entwicklung zu durchlaufen.125 Dies ist auch der Grund, weshalb

IV. 

125 Angelika Steets betont in ihrer Interpretation in diesem Kontext allerdings, dass
es zwischen den beweglichen und unbeweglichen Figuren Horváths auch Grenz-
gänger gibt, die sie deshalb als halb bewegliche Figuren einstuft. Grundsätzlich
basiert ihre Unterscheidung zwischen beweglichen und unbeweglichen Figuren
darauf, dass sie die ersteren Figuren als Subjekte, d.h. als Handlungsträger, be-
greift, die die Grenzen semantischer Spannungsfelder überschreiten könnten.
Dementgegen seien letztere Figuren ihrer Ansicht nach solche, die in ihrem ange-
stammten Lebensraum verharren und eher automatisiertes und somit leicht pro-
gnostizierbares Verhalten an den Tag legen würden. Vgl. hierzu: das Kapitel:
„Personenstruktur: Die Figur als Handlungsträger“. In: Angelika Steets: „Die Pro-

77

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


diese beweglichen Figuren im Zentrum meiner Untersuchung stehen.
Sie nämlich haben, wie nun gezeigt werden soll, häufig ein ethisches
Selbst- und Problemverständnis, das durch die Anwesenheit basaler
ethischer Einsichten, Grundsätze und Werte gespeist wird wie auch
durch die intensive geistig-reflexive Auseinandersetzung damit. Man-
che von ihnen, auf denen in der Folge der Schwerpunkt meiner Unter-
suchung liegen soll, wie z.B. der Soldat aus „Ein Kind unserer Zeit“
und Thomas Hudetz aus „Der jüngste Tag“, bilden dieses ethische
Selbstverständnis erst innerhalb eines umfassenden psychisch-geisti-
gen Entwicklungsprozesses aus, andere, wie der Lehrer aus „Jugend
ohne Gott“, besitzen es zwar von Anbeginn, konkretisieren es aber im
Laufe der Zeit dahin gehend, dass sie es von Grund auf in sich verfesti-
gen bzw. vollständig erneuern. Allen gemeinsam ist dabei die argu-
mentative Auseinandersetzung und das z.T. intensive Ringen mit die-
sem ethischen Gedankengut, das sie bei diesem Prozess kontinuierlich
gegen andere, oftmals ebenfalls berechtigte Interessen ihrerseits abwä-

sawerke Ödön von Horváths. Versuch einer Deutungsanalyse. Hrsg. von Ulrich-
Müller, Franz-Hundsnurscher und Cornelius Sommer. Akademischer-Verlag-Hans-
Dieter-Heinz. Stuttgart 1975. S. 79-111. Dort: S. 97/98, S. 99/100 u. S. 104.
Obzwar ich diese Unterscheidung prinzipiell teile (da es durchaus beweglichere und
statischere Figuren bei Horváth gibt) und diese Feststellung auch die in der
Horváth-Forschung sehr kontrovers diskutierte Frage berührt, ob seine Figuren tat-
sächlich einen individuellen Subjekt- oder einen eher typenhaften Objektstatus be-
sitzen (vgl. hierzu auch: das Kapitel: „Personenbeziehungen“. Ebd.: S. 112-130.),
möchte ich betonen, dass ich die meisten der Figuren Horváths, d.h. vor allem die
Mehrzahl seiner Protagonisten (egal, ob aus der früheren oder der späteren Schreib-
phase des Autors), für beweglich bzw. für halb beweglich erachte. Für mich sind sie
alle weitestgehend personal konzipierte Subjekte mit allerdings etlichen Abstufun-
gen in dieser Frage. Bei der Frage nach dem Subjekt- oder Objektstatus der Figuren
und folglich auch bei der nach ihrer Beweglichkeit bzw. Unbeweglichkeit, d.h. ihrer
Freiheit oder Determination, darf es nämlich, wie ich glaube, keine Rolle spielen, ob
ihre Individualität voll ausgearbeitet (was nicht dem Horváthschen Schreibstil ent-
spricht) oder lediglich in rudimentären Zügen vom Autor angedeutet wurde; ebenso
wenig wie, ob sie eher als Grundtypen, denn als präzise ausgearbeitete Individuen
von ihm angelegt wurden, ob ihre Namen austauschbar oder ob sie gar namenlos
sind oder aber, ob sich ihr Verhalten leicht oder schwer prognostizieren lässt. Rele-
vant für diese Frage ist allein, ob sie in erkennbarer Weise mit jenen Merkmalen
ausgestattet wurden, die einen Menschen als Person, d.h. als Subjekt, kennzeichnen
oder nicht. Da die große Summe von Horváths Personal aber dazu befähigt wirkt,
rational zu denken und zu entscheiden, sowie in verschiedenem Maße Spontanität
besitzt, genau wie sie dazu in der Lage wirkt, ihr Handeln und Verhalten aufgrund

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

78

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


gen bzw. gegebenenfalls auch verteidigen müssen. Nur so nämlich
kann dieses ethische Gedankengut irgendwann tatsächlich in ihrem
Innern entscheidungs- und handlungsweisend werden. Horváth ver-
schränkt den ethischen Diskurs mit seinen wesentlichsten Fragen, wie
der nach der richtigen Lebensweise, dem Zustandekommen morali-
scher Einsichten, Werte und Urteile im Individuum, der richtigen Be-
grifflichkeit des Guten, der moralischen Erziehbarkeit des Menschen
schlechthin oder nach seiner Freiheit oder Determination, d.h. auch
Schuldfähigkeit oder Unschuld, also durchaus gezielt in das semanti-
sche Spannungsfeld von „Dynamik“ und „Statik“. Die fließenden
Übergänge dieser oppositionellen Größen, die zudem leicht mit ande-
ren Oppositionsstrukturen, die für sein Werk ebenfalls von besonderer
Relevanz sind, wie bspw. die von „Individuum“ und „Gesellschaft“, ver-
bunden werden können, erschließen ihm meines Erachtens erst die
Möglichkeit, die entsprechenden Grauzonen sowie die problemati-

verschiedener Antriebe, Motive, Absichten und Gründe zu vollziehen oder zu unter-
lassen, sowie Selbstbewusstsein im weitesten Sinne besitzt, zukunftsorientiert ist
usw., lässt sie sich folglich nur sehr schwer zu bloßen Objekten, Apparaten oder Pa-
tienten degradieren. Dies bedeutet, dass das Personal Horváths in der Summe per-
sonal von ihm konzipiert wurde und folglich ein subjektiver Handlungsträger des
Geschehens ist. Mag es auch, woran kein Zweifel besteht, was gerade in seinem
Frühwerk unverkennbar ist, dem Rezipienten wenig flexibel, starr, hölzern, unfrei
und regelrecht zu seinen Entscheidungen gezwungen erscheinen, was so weit geht,
dass es selbst in seiner ureigenen sprachlichen Ausdrucksform gehemmt bzw.
sprachlos wirkt, so liegt dies nicht daran, dass es von Horváth grundlegend nicht
per se personal konzipiert worden wäre, sondern daran, was ja zu einem Großteil
die Tragik der Horváthschen Dramatik ausmacht, dass dieses Personal durch die
widrigen sozialen Lebensumstände, denen es stets unterworfen wird, permanent in
seinen personalen Fähigkeiten eingeschränkt und gehemmt wird. Irgendwann sind
davon dann nur noch rudimentäre Bruch- und Versatzstücke in ihm übrig, die sich
lediglich in dunklen Träumen und Sehnsüchten erahnen lassen. Hierin aber liegt
das eigentlich deterministische Element bei Horváth, das zugleich Zielpunkt seiner
(Sozial-)Kritik ist, weil er so zeigt, welche politischen Umstände das menschliche
Person-Sein fast vollständig vernichten und unterwandern können, nicht aber da-
rin, dass er die Mehrzahl seiner Figuren schon vorab als bloße Objekte oder Appara-
te konzipiert hätte, auch wenn es unstrittig ist, dass es sehr statische Figuren in sei-
nem Werk gibt. Demnach greift er mit dieser Thematik also eher das Problem der
z.T. fließenden Übergänge vom Subjekt- zum Objektstatus des Menschen auf und
damit eine zentrale Frage der angewandten Ethik. So nämlich stellt er die Frage, in
welchem Umfang, wann, wann nicht, wann noch nicht und wann nicht mehr jene
Merkmale, die das Person-Sein eines Wesens wie des Menschen konstituieren, vor-
liegen oder nicht. Vgl. hierzu auch: S. 14-21 in dieser Arbeit.

Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horváths

79

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


schen Schnittstellen innerhalb des ethischen Diskurses in seinen Denk-
und Argumentationsprozessen sichtbar zu machen. In der Folge sollen
deshalb die Fragen geklärt werden, wie genau seine Figuren ein ethi-
sches Selbstverständnis ausbilden bzw. es erneuern, aber auch, worin
es inhaltlich konkret besteht und mit welchen Problemen Horváth sein
ethisches Personal dabei konstant konfrontiert. Zuletzt gilt es, die Fra-
ge zu stellen, inwiefern das ethische Selbstverständnis seinen Figuren,
sofern sie es erfolgreich in sich konstituiert haben, dabei helfen kann,
ein alternatives Glückskonzept zum Reichtum auszubilden.

Die Frage nach dem guten Leben im Rahmen eines Interessen- und
Wertestreites

Interessanterweise stoßen die Figuren Horváths, um die es jetzt in
meiner Untersuchung geht, im Rahmen ihrer Aus- bzw. Weiterbildung
eines ethischen Selbstverständnisses, obzwar zu unterschiedlichen
Phasen ihrer Entwicklung, so doch in der Summe exakt auf das identi-
sche Problem eines Interessenstreites bzw. inneren Wertekonfliktes.
Denn bei ihrer Suche nach der bestmöglichen Lebensweise, die ihnen
die Inhalte des Glücks garantieren soll, werden sie konstant mit der
Frage konfrontiert, welche ihrer vielschichtigen Interessen und Werte
ihnen im Rahmen eines subjektiv guten Lebens wichtig, d.h. für sie
selbst unbedingt zu wahren sind. So haben mache dieser Werte eine
hohe funktionale Bedeutung für ihre Persönlichkeit, da sie eine identi-
tätsstiftende Funktion ausüben, wohingegen andere eventuell aus-
tauschbar oder gar verzichtbar für sie sind. Dies heißt aber, dass die Fi-
guren ihre Interessen und Wertvorstellungen bei diesem Prozess im-
mer wieder aufs Neue gegeneinander abwägen müssen, aber auch, dass
sie ihre eigenen Handlungsantriebe, Motive und Wertrelationen, aus
denen diese Werte erst resultieren, in einem inneren Prozess der Ab-
wägung fortwährend überprüfen müssen. Dieser im Grunde alltägli-
che Entscheidungsprozess gestaltet sich aber bei vielen von ihnen
höchst problematisch, da er für sie zu einer Art inneren Krise wird, die
häufig in einem engen Bezug zum dramatischen Hauptkonflikt steht.
Entweder, weil diese Krise den Konflikt maßgeblich einleitet, wie die
Identitätskrise und die daraus resultierende Entfremdung des Lehrers

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

80

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


in „Jugend ohne Gott“ von seinen Schülern, die seine passive Haltung
und so auch Ns Ermordung erst begünstigen, oder aber, indem sie, so-
fern sie sich parallel zum dramatischen Hauptkonflikt entspinnt, ihn
maßgeblich verschärft, wie dies in „Der jüngste Tag“ geschieht. Dort
resultiert die Identitätskrise von Thomas Hudetz zwar aus dem Zug-
unglück, doch sie verschärft in der Folge auch den dramatischen
Grundkonflikt in seiner Frage nach Hudetz Schuld und Unschuld, der
in Annas Ermordung gipfelt, enorm. In „Ein Kind unserer Zeit“ ist die
innere Handlung als innerer Konflikt des Soldaten dagegen vollständig
mit der äußeren Handlung eines immer nur temporären Ein- und
Ausgliederns des Soldaten in die Gesellschaft verwoben, weil sich bei-
des den ganzen Roman hindurch permanent wechselseitig bedingt.
Damit aber bildet der innere Konflikt dieser Figuren Horváths häufig
schon ein wesentliches strukturbildendes Element im dramatischen
Aufbau dieser drei Texte.

Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“

Schon der Beginn des Romans „Jugend ohne Gott“ thematisiert im
ersten Kapitel, „Die Neger“126, noch latent, im Rahmen der nächsten
fünf Kapitel („Es regnet“, „Die reichen Plebejer“, „Das Brot“, „Die
Pest“, „Das Zeitalter der Fische“)127 immer deutlicher die sich anbah-
nende innere Krise des Lehrers. Diese beruht auf einem Widerstreit
zwischen seinem bürgerlichen Selbstverständnis als pflichtgetreuer Be-
amter im Staatsdienst einerseits und seinen persönlichen moralisch-
intellektuellen Ansichten und Grundsätzen andererseits. So läutet
schon die Korrektur des Aufsatzes, den seine Schüler über die Notwen-
digkeit von Kolonien, ein von der Aufsichtsbehörde gestelltes Thema,
verfasst haben, ihren Beginn ein, wenn sich der Lehrer angesichts des
schönen Wetters draußen lustlos denkt: „Draußen scheint noch die
Sonne, fein muß es sein im Park!“128 Schon dieser Gedanke zeigt näm-
lich, dass er enorme Probleme damit hat, sich zur Arbeit zu motivie-

126 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001),
S. 11-14.

127 Siehe hierzu: Ebd.: S. 15-16., S. 16-21., S. 21-23., S. 23-26., S. 26-30.
128 Siehe hierzu: Ebd.: S. 12.

Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“

81

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ren. Doch zunächst eilt ihm noch sein tief verinnerlichtes bürgerliches
Berufsethos zu Hilfe, wenn er sich gedanklich streng durch die Worte
ermahnt: „Doch Beruf ist Pflicht, ich korrigiere die Hefte und schreibe
in mein Büchlein hinein, wer etwas taugt oder nicht.“129 Die spöttische
Ironie aber, mit der er kurz darauf für sich selbst die von der Aufsichts-
behörde gestellte Aufsatzfrage: „›Warum müssen wir Kolonien haben?‹
Ja, warum? Nun, lasset uns hören!“130, wiederholt, vermittelt dem Rezi-
pienten hingegen den Eindruck, als ob selbst dieses mutmaßlich positi-
ve bürgerliche Berufsethos des Lehrers schon eine gravierende Schädi-
gung erlitten habe, wobei ihm die Gründe dafür bisher noch unklar
sind.131 Die befremdlich anmutende Wiederholung der Aufsatzfrage
durch den Lehrer, gepaart mit der spöttischen Ironie, offenbart hier
nämlich nicht nur sein eigenes Befremden, sondern auch schon eine
gewisse Art der Hilflosigkeit, da er so ganz den Eindruck erweckt, als
hätte er selbst gerne eine befriedigende und aufschlussreiche Antwort
auf diese durch den Aufsatz gestellte außenpolitische Frage. Gerade
dieses sonderbare Verhalten des Lehrers spricht dafür, dass er sich in-
nerlich bereits von seinem Beruf und dem dazugehörenden Rollenver-
ständnis, derjenige zu sein, der die richtigen Antworten auf die schuli-
schen Fragen liefert, zu distanzieren begonnen hat. Die Gründe für

129 Ebd.: S. 12.
130 Ebd.: S. 12.
131 Dass der Lehrer seinen Beruf zuvor gerne ausgeübt hat, bestätigt sich erst im Ka-

pitel: „Geh heim!“ Ebd.: S. 45-47, wo er mittlerweile völlig desillusioniert seine
früheren Lebensträume vor seinem inneren Auge Revue passieren lässt, indem er
denkt: „Und es fällt mir die Bank ein, auf der ich saß und überlegte: was willst du
werden? Lehrer oder Arzt? Lieber als Arzt wollte ich Lehrer werden. Lieber als
Kranke heilen, wollte ich Gesunden etwas mitgeben, einen winzigen Stein für den
Bau einer schöneren Zukunft.“ Doch sein Fazit ist ernüchternd, denn er schließt
seine Überlegung mit dem verzweifelten Ratschlag an sich selbst: „Geh heim!
Heim, wo du geboren wurdest. Was suchst du noch auf der Welt? Mein Beruf
freut mich nicht mehr.“ Ebd.: S. 47. Seine hier spürbare Verzweiflung geht auf sei-
ne zu diesem Zeitpunkt schon schmerzlich erlangte Erkenntnis zurück, dass seine
ethisch-humanistischen Ideale, die er neben der reinen Wissensvermittlung als zu
seinem Berufsverständnis dazugehörig begreift, in der Gesellschaft, in der er lebt,
längst obsolet geworden sind, weshalb ihn sein einstmals favorisierter Beruf nicht
mehr erfreut. Am Ende des Romans aber, als der Lehrer nach Afrika aufbricht,
um dort seine neue Stelle als Missionar an einer afrikanischen Schule anzutreten,
wandelt sich die Situation abermals, da es ihm nun wieder möglich erscheint, sei-
ne pädagogischen Ideale in ihrer Gesamtheit anzuwenden und zu leben.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

82

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


diese innere Abkehr von seinem Beruf treten deshalb im Rahmen der
weiteren Aufsatzkorrektur auch immer deutlicher hervor. So stößt er
sich in seinem intellektuellen Anspruch z.B. massiv an der, wie es im
Text heißt, phrasenhaften Wiedergabe „uralte[r] Weisheiten“132, die
ihm seine Schüler als „erstmalig formulierte Schlagworte“133 präsentie-
ren, wobei sie zu seinem großen Bedauern mit „schiefen Vorausset-
zungen“134 „falsche Schlußfolgerungen“135 ziehen, wobei sich „schief “
und „falsch“ 136 leider, wie er sich grimmig denkt, nicht wieder aufhe-
ben. Doch selbst an diese geistige Umnachtung der heranwachsenden
Jugend hat er sich bereits gewöhnt, genau wie an eine öffentliche Welt,
in der längst das Radio als Massenmedium der NS-Propaganda die öf-
fentliche Meinungsbildung bestimmt.137 Denn diesbezüglich denkt er
sich nur düster: „Ich werde mich hüten als städtischer Beamter, an die-
sem lieblichen Gesange auch nur die leiseste Kritik zu üben! Wenns
auch weh tut, was vermag der einzelne gegen alle? Er kann sich nur
heimlich ärgern. Und ich will mich nicht mehr ärgern!“138

Laut dem Zitat hat sich der Lehrer also schon vor geraumer Zeit
vorgenommen, sich nicht mehr länger über Dinge zu ärgern, die seines
Erachtens ohnehin nicht in den Einflussbereich des Einzelnen fallen,
was ebenfalls auf seine bereits beschädigte und nur noch dem forma-
len Anschein nach existierende bürgerliche Identität verweist. Norma-
lerweise wäre es nämlich in einem Staat, der sich nicht gerade zur Dik-
tatur umformiert, wie dies in „Jugend ohne Gott“ geschieht, sowohl
seine Pflicht als Pädagoge wie auch als Person im öffentlichen Dienst,
sich an der Bildung dieser öffentlichen Meinung aktiv zu beteiligen.
Doch er ahnt, dass jedwede kritisch-intellektuelle Einmischung in den
nun angebrochenen gesellschaftlichen Zeiten des allgemeinen politi-
schen Konsenses unliebsame Sanktionen für ihn zur Folge haben wür-
den, die er, wie man seinen Gedanken anlässlich des Lesens seiner Ge-

132 Ebd.: S. 13.
133 Ebd.: S. 13.
134 Ebd.: S. 13.
135 Ebd.: S. 13.
136 Ebd.: S. 13.
137 Vgl. hierzu: „Und während ich weiterlese, höre ich immer das Radio: es lispelt, es

heult, es bellt, es girrt, es droht- und die Zeitungen drucken es nach und die
Kindlein, sie schreiben es ab.“ Ebd.: S. 14.

138 Ebd.: S. 13.

Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“

83

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


burtstagspost entnehmen kann, tunlichst zu vermeiden sucht.139 Sein
ganzes Bestreben richtet sich darauf, ein möglichst ruhiges, friedliches
und bürgerlich-beschauliches Leben zu führen, bei dem ihm als
Pädagoge im Staatsdienst Arbeit und Brot wie auch das Erreichen der
vollen Altersgrenze, d.h. der vollen Pension, sicher sind. Um jeden
Preis will er zu Beginn des Romans also den äußeren Anschein wahren
und gesellschaftlich integriert bleiben. Auch sehnt er sich insgeheim
nach öffentlicher Anerkennung, wie sein heimlicher Wunsch, irgend-
wann einmal in der Illustrierten zu stehen, und sei es nur anlässlich
seines hundertsten Geburtstages, aufzeigt.140 Die Außenwirkung seiner
Person genießt also zu diesem frühen Zeitpunkt im Roman noch
oberste Priorität für ihn, weshalb er, wie das Zitat dokumentiert, kei-
nesfalls mit seinen politischen Ansichten negativ auf-fallen und somit
aus dem gesellschaftlichen Gefüge herausfallen will. Doch im Grunde
weiß der Lehrer selbst zu diesem frühen Zeitpunkt im Roman schon
sehr genau, dass er sich mit dieser inneren Strategie der Anpassung le-
diglich selbst belügt, auch wenn er sich gedanklich beharrlich vom Ge-
genteil zu überzeugen sucht: „Denk nicht so dumm, herrsch ich mich
an[.]“141 oder aber „Bedenk und versündig dich nicht!“142. Seine innere
Unzufriedenheit allerdings kann er selbst durch solche Gedanken
nicht zum Verstummen bringen. Aus Furcht vor Einsamkeit, sozialem
Abstieg und Repression hält er jedoch nicht nur in der Anfangsphase
des Romans, sondern auch noch weit darüber hinaus an dieser Strate-
gie der inneren Verdrängung fest. Daher lautet sein Lebensmotto, sol-
che intellektuellen Ärgernisse, wo sie sich einstellen, so wie hier, bei
der Aufsatzkorrektur, möglichst zu ignorieren. Ein anderes Mittel, das
er sich zur Bewältigung seines immer schwieriger werdenden Alltages
auserkoren hat, ist seine Flucht ins private Freizeitvergnügen. So fällt
ihm in dem Moment der Aufsatzkorrektur rasch die eigentliche Tages-

139 Siehe hierzu: Ebd.: S. 11/12.
140 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 11/12. Diesen heimlichen Wunsch des Lehrers nach öffentli-

cher Anerkennung greift Horváth später in Form des sensationsheischenden Zei-
tungsartikels, der ein lügenhaftes Interview mit dem Lehrer enthält, bei dem er zu
den dramatischen Vorkommnissen im Zeltlager befragt wird und sich unwissend
stellt abermals im Roman auf. Vgl. hierzu. das Kapitel: „Die Mitarbeiter“. Ebd.:
S. 82-87. Dort: S. 83.

141 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 11.
142 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 12.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

84

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


planung seines Geburtstages wieder ein, wenn er sich mit dem Satz:
„Korrigier rasch, du willst noch ins Kino!“143 zur Eile ermahnt.144

Größtmöglicher gedanklicher Optimismus, gepaart mit Ignoranz und

143 Ebd.: S. 13.
144 Es geht hier nicht in erster Linie darum, dass der Lehrer den Tag seines Geburts-

tages mit einem Kinobesuch, auf besondere Art und Weise feiern will, sondern
darum, dass das Kino, der Park, die Bar mit dem Alkoholgenuss, der dort stattfin-
det, wie der Besuch des Fußballspiels im Stadion Fluchtorte für ihn sind, an de-
nen er seinem Alltag kurzfristig entfliehen kann, da er an diesen Orten mit ihren
Veranstaltungen zeitweilig in eine andere, mitunter bessere Welt eintauchen und
alles um sich herum vergessen kann. Dies offenbart eben die selbstvergessene
Schilderung des Fußballspiels im Roman, wenn es hierzu im Text heißt: „Wenn
der Rechtsaußen den linken Half überspielt und zentert, wenn der Mittelstürmer
den Ball in den leeren Raum vorlegt und der Tormann sich wirft, wenn der Halb-
linke seine Verteidigung entlastet und ein Flügelspiel forciert, wenn der Verteidi-
ger auf der Torlinie rettet, wenn einer unfair rempelt oder eine ritterliche Geste
verübt, wenn der Schiedsrichter gut ist oder schwach, parteiisch oder parteilos,
denn existiert für den Zuschauer nichts auf der Welt, außer dem Fußball, ob die
Sonne scheint, obs regnet oder schneit. Dann hat er alles vergessen.“ Siehe hierzu:
Ebd.: S. 14. Das Fußballstadion, aber auch das Kino sind zudem Orte, die sowohl
die positiven wie auch die negativen gesellschaftlichen Zeittendenzen des 20.
Jahrhunderts besonders deutlich sichtbar machen, da sie im Rahmen ihrer Veran-
staltungen einerseits, wie Horváth andeutet, gezielt zur politischen Instrumentali-
sierung der Massen im NS-Staat missbraucht worden sind, wie auch andererseits
(zumindest in der frühen Phase der Machtergreifung der Nazis) noch Zufluchts-
orte waren, die einen gewissen Freiraum boten, da sie (vorerst noch) nach ihren
je eigenen Gesetzen des Sportes oder eben auch der Kunst funktionierten. In die-
sem Sinne erträumt sich der Lehrer, ganz in Analogie zu Horváths Legende vom
Fußballplatz im Kapitel: „Der totale Krieg“ auch ein himmlisch-jenseitiges Fuß-
ballspiel als Trost für seine desolate Seelenlage, bei dem sich menschliche Güte
mit sportlicher Fairness vereint. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 37. Auch die Schilderungen
des Tormanns im Roman, der dem kleinen W den Sterbeprozess erleichtert, in-
dem er ihm von den internationalen Fußball-Partien im Rahmen seiner Karriere
in fremden Ländern mit ihren je eigenen Besonderheiten vorschwärmt, nehmen
indirekt auf diese Sphäre von menschlicher Toleranz, gepaart mit sportlicher Fair-
ness, Bezug, die dem fanatischen Nationalismus im deutschen Bürgertum der
30er-Jahre des 20. Jahrhunderts somit geradewegs entgegensteht. Vgl. hierzu:
Ebd.: S. 33. Auch Alexander Fuhrmann betont die positive Schilderung des Fuß-
balls in Horváths Roman, wenn er das Sterben von W in seinem Aufsatz wie folgt
skizziert: „[…] getröstet von seinen Idealen, von Erzählungen aus einer ihm uner-
reichbar gebliebenen Welt der Freiheit, der des internationalen Fußballs.“ Siehe
hierzu: Alexander Fuhrmann. „Der historische Hintergrund: Schule-Kirche-
Staat“. In: „Horváths Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke. Taschen-
buch-Materialien. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1984. S. 129-146. Dort:
S. 138.

Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“

85

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


einer Ablenkung durch das private Vergnügen, sind also die von ihm
bisher eingesetzten Methoden, um den Problemen seines Alltages zu
entgehen. Und doch tritt im Rahmen dieses ersten Kapitels schon et-
was in seiner Existenz im Lehrer hervor, das seine passive und lethar-
gische Haltung von nun an fortwährend torpediert. Denn als er sich
wieder der Korrektur von Ns Aufsatz zuwendet, stutzt er zunächst
sichtlich überrascht, wobei er sich irritiert fragt: „Was schreibt denn da
der N?“145, um dann fassungslos die schockierende Antwort zu lesen:
„»Alle Neger146 sind hinterlistig, feig und faul.«“147, wobei sich der Leh-
rer augenblicklich denkt: „- Zu dumm! Also das streich ich durch!“148.
Doch zu dieser Tätigkeit kommt es nicht mehr, da seine Gedanken
plötzlich eine ganz andere Wendung nehmen. Denn im Roman heißt
es dazu:

„Und ich will schon mit roter Tinte an den Rand schreiben: »Sinnlose
Verallgemeinerung!« - da stocke ich. Aufgepaßt, habe ich denn diesen
Satz über die Neger in letzter Zeit nicht schon mal gehört? Wo denn nur?
Richtig: er tönte aus dem Lautsprecher im Restaurant und verdarb mir
fast den Appetit. Ich lasse den Satz also stehen, denn was einer im Radio
redet, darf kein Lehrer im Schulheft streichen.“149

Obwohl der Lehrer also seinen ursprünglichen Entschluss, diesen Satz
augenblicklich durchzustreichen, aus Angst vor politischen Sanktio-
nen, wie die Formulierung „was einer im Radio redet, darf kein Lehrer
im Schulheft streichen“ zeigt, sofort wieder aufgibt, offenbart diese
Textpassage doch den Umstand, dass seine spontanen Vorbehalte ge-
gen diese diskriminierende Äußerung Ns nicht nur rein intellektueller
Natur sind, obzwar auch diese Ebene der Kritik, wie der Vermerk

145 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“ In: Ödön von Horváth. GW. Bd. 13.
(2001) S. 13.

146 Der Begriff „Neger“ fungiert, genau wie der Begriff des „Unkrautes“, im Roman
eher als Sammelbegriff der allgemeinen Diskriminierung und Stigmatisierung
andersartiger oder anders seiender Menschen, die dem Weltbild oder dem Ras-
senideal der Nazis aufgrund ihrer vermeintlichen Minderwertigkeit bzw. ihrer
Verschiedenheit widersprechen und daher verjagt, ausgebeutet und schließlich
vernichtet gehören, denn als präzise Bezeichnung für Menschen afrikanischen
Ursprungs, auch wenn dies hier zunächst auf der Textebene in Form des Aufsatz-
themas nahegelegt wird.

147 Ebd.: S. 13.
148 Ebd.: S. 13.
149 Ebd.: S. 13.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

86

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


„sinnlose Verallgemeinerung“ zeigt, in ihm existiert. Daneben aber
tritt hier zum ersten Mal eine moralische Empörung in ihm in Erschei-
nung, die Horváth durch das Ekel-Motiv in den Roman einführt. So
erinnert er sich daran, dass ihm dieser Satz, als er ihn seinerzeit aus
dem Radiolautsprecher im Restaurant gehört hatte, fast den Appetit
verdorben hatte.150 Damit skizziert Horváth aber schon im Rahmen
dieses ersten Kapitels implizit jene zwei Komponenten, die in der Folge
sowohl für die spätere Zivilcourage des Lehrers, d.h. für sein offenes
Wahrheitsbekenntnis vor Gericht, als auch für seine tiefe innere Ab-
neigung gegen die menschenverachtenden Inhalte der NS-Ideologie
selbst verantwortlich sind. Beide Aspekte werden deshalb in der Folge
im Rahmen der moralischen Urteilsbildung im Lehrer, auch zu jegli-
cher Art von Moraltheorie passend, von Horváth folgerichtig aufein-
ander bezogen. Das eine ist die eher intellektuell begründete Kritik des
Lehrers, die diese ideologischen Inhalte als Formen unreflektierter

150 Die bewusste Verweigerung des Essens bzw. der Nahrungsaufnahme in bestimm-
ten Situationen, die in dieser Textpassage ebenfalls angedeutet wird, ist ein sich
häufig wiederholendes, ethisch fundiertes Strukturelement bei Horváth, das seine
Figuren als Akt des Protestes dann zeigen, wenn sie moralische Entrüstung fühlen
oder in ihrem menschlich-personalen Stolz gekränkt sind. Diese Geste ist folglich
ein Ausdrucksmittel dafür, dass sie nicht gewillt sind, sich auf ihre rein biolo-
gisch-materielle Existenz als Mensch reduzieren zu lassen, sondern dass sie als
menschliche Personen und Individuen mit Eigenwert, Stolz und Willen respek-
tiert werden möchten. Vgl. hierzu bereits ausführlich S. 14-21 in dieser Arbeit.
Auch ist das Motiv der entweder ungerührten Essensaufnahme oder aber der ge-
rührten Essensverweigerung ein Zeichen für die entweder vorliegende oder feh-
lende Empathie bestimmter Figuren. So verweigert bspw. das Mädchen in: „Das
Märchen in unserer Zeit“ im Andenken an die Tränen des mittlerweile geschlach-
teten Pferdes, mit dem es zuvor noch Freundschaft geschlossen hat, das sonntäg-
liche Pferdefleisch in seiner Familie. Vgl. hierzu. Ödön von Horváth: „Sportmär-
chen und andere Prosa und Verse“. In: GW. Bd. 11. (2001), S. 172/173. Wohinge-
gen der Buchhalter in „Ein Kind unserer Zeit“ gerade ungerührt einen Hering
verspeist, als ihn der Soldat das zweite Mal aufsucht, um ihn wegen Annas Entlas-
sung zur Rede zu stellen, was dabei Ausdruck seiner emotionalen Kälte ist, da es
hierzu im Roman heißt: „Er verzehrt gerade einen Hering. Wie fein der frißt- […]
Er wußte es natürlich, warum sie ihre Stellung verlor, er wußte es genau- Er hat
doch auch gesagt: »Das Fräulein wurde krank.« Und ich hab gefragt: »Was hat ihr
gefehlt?« Und er hat gesagt: »Nichts besonderes«- Nichts besonderes? Na warte
nur! Er frißt noch immer. […] Und ich muß plötzlich denken, du sollst frieren.
Und du sollst auch keinen Hering fressen-“ Siehe hierzu: Ödön von Horváth:
„Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14. (2001), S. 115.

Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“

87

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


„Dummheit“ zurückweist. Das andere ist seine zunächst rein subjek-
tiv-emotiv begründete innere Ablehnungshaltung gegenüber diesen
Inhalten selbst, die er dabei nicht nur als abstoßend, sondern in ihren
postulierten Werturteilen auch als grundlegend falsch empfindet. Bei-
de Formen des Widerstandes, gepaart mit dem gegen Ende des Ro-
mans immer mehr in Erscheinung tretenden positiven Gottesglauben,
sind daher von nun an auch jene Motoren, die seine sozial-politische
Anpassung und reibungslose Eingliederung in den NS-Staat immer
mehr behindern, bis sie sie schließlich ganz zum Erliegen bringen.
Denn sie sind es, die ihn im weiteren Romanverlauf konsequent dazu
zwingen, sein persönliches Selbst- und Werteverständnis wie auch sei-
ne übrige Interessenlage, in ihren jeweiligen Prioritäten in der Summe
erst wieder ganz neu auszubilden.151

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen
Selbstverständnis des Lehrers

Dass das persönliche Selbstverständnis des Lehrers in seinen Grund-
festen von Anbeginn auf ethischen Überzeugungen und moralischen
Grundsätzen, wie bspw. der Gerechtigkeit und der menschlichen
Gleichheit basiert, vergegenwärtigt aufs Deutlichste die Prügelei, die
sich am darauffolgenden Tag im Kapitel: „Es regnet“152 zwischen sei-
nen Schülern E, G, R, H, T und F im Treppenhaus des Gymnasiums
vollzieht. Durch den Lärm im zweiten Stockwerk alarmiert, eilt der
Lehrer nämlich sofort herbei, um ihren ungleichen Kampf zu unter-
binden, indem er sie streng durch die Worte ermahnt:

„» Was fällt euch denn ein?« schrie ich sie an. »Wenn ihr schon glaubt,
noch raufen zu müssen, wie die Volksschüler, dann rauft doch gefälligst
einer gegen einen, aber fünf gegen einen, also das ist eine Feigheit!« Sie

151 Es geht also nicht darum, dass sich die äußeren wie inneren Interessen des Leh-
rers grundsätzlich verändern würden, sondern nur darum, dass sich ihre Priorität
für ihn selbst im Zuge seiner Entwicklung verschiebt, wobei man die Neuordnung
bzw. Neubewertung oder Neugewichtung von bereits vorhandenem Material
(Themen, Konflikte, Motive) grundlegend als wesentliches Strukturelement im
Horváthschen Schreiben selbst verstehen kann.

152 Ödön von Horváths: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 15-16.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

88

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sahen mich verständnislos an, auch der F, über den die fünf hergefallen
waren.“153

Die Empörung des Lehrers über das sich hier bahnbrechende, brutale
Verhalten seiner Schüler richtet sich, wie die Passage zeigt, nicht bloß
darauf, dass er ihr Betragen für höchst kindisch und unreif hält, da er
sie mit vierzehn Jahren für alt genug hält, um Konflikte friedlich an-
statt mit der Faust zu lösen, sondern bezieht sich vor allem auf die
Form des von ihnen praktizierten Kampfes von fünf gegen einen. Die-
se Form nämlich hält er per se für ungerecht. Denn, so seine Überzeu-
gung, wenn seine Schüler schon das Bedürfnis hätten, (noch) mitein-
ander zu raufen, dann sollten sie wenigstens der Fairness halber auf
ein ausgewogenes Kräfteverhältnis von eins zu eins zwischen sich ach-
ten. In seinen Vorwürfen verbirgt sich demzufolge eine objektive Kon-
zeption der Gerechtigkeit, die inhaltliche Bezüge zur platonischen
Ethik aufweist. Denn mit seinem erhobenen Vorwurf der Unfairness
weist er, genau wie Sokrates im „Gorgias“ gegenüber Kallikles, das Ge-
rechte als das prima facie Gleiche, also in diesem Fall als ein ausgegli-
chenes Kräfteverhältnis im Kampf, aus.154 Auch nimmt er in seiner Ar-
gumentation durch den erhobenen Einwand, dass seine Schüler, wenn
sie sich so unfair verhielten, zugleich feige seien, implizit auf das plato-
nische Postulat einer vermeintlichen Einheit aller Tugend bzw. aller
Laster Bezug, was Platon, wie im Theorieteil dargelegt, u.a. in seinen
Dialogen „Gorgias“ und „Protagoras“ diskutierte. Denn auch der Leh-
rer suggeriert so einen direkten Kausalzusammenhang zwischen die-
sen beiden Lastern bei seinen Schülern.155 Sie aber scheinen, ihren ver-
steinerten und verständnislosen Mienen nach zu urteilen, seine erho-
benen Vorwürfe der Ungleichheit als Ungerechtigkeit und damit der
Feigheit in ihrem ethischen Gehalt dem ersten Eindruck nach gar
nicht zu verstehen. Deshalb bemüht sich der Lehrer nun seinerseits
darum, die Beweggründe für ihr schlechtes Betragen zu erfahren, was
zeigt, dass er zu Beginn ihrer Auseinandersetzung noch gewillt ist,
sollte es eine plausible Begründung für das aggressive Verhalten seiner

153 Ebd.: S. 15.
154 Vgl. hierzu: das Kapitel: „Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyran-

nen und die sokratischen Einwände dagegen.“ S. 51-58 in dieser Arbeit.
155 Vgl. hierzu: das Kapitel: „Zur Ontologie der Tugend Was ist die Tugend und wo-

rin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit.“ S. 58-64 in dieser Arbeit.

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverständnis des Lehrers

89

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Schüler geben, dieses auch zu entschuldigen. Deshalb will er nun von
ihnen wissen:

„»Was hat er euch denn getan?« fragte ich weiter, doch die Helden wollten
nicht recht heraus mit der Sprache und auch der Verprügelte nicht. Erst
allmählich brachte ich es heraus, daß der F den fünfen nichts getan hatte,
sondern im Gegenteil: die fünf hatten ihm seine Buttersemmel gestohlen,
nicht, um sie zu essen, sondern nur, damit er keine hat. Sie haben die
Semmel durch das Fenster auf den Hof geschmissen. Ich schaue hinab.
[…] Und ich denke: vielleicht haben die fünf keine Semmeln und es är-
gert sie, daß der F eine hatte. Doch nein, sie hatten alle ihre Semmeln und
der G sogar zwei. Und ich frage nochmals: »Warum habt ihr das also ge-
tan?« Sie wissen es selber nicht. Sie stehen vor mir und grinsen verle-
gen.“156

Jetzt aber vermag der Lehrer kein besseres Urteil mehr über seine
Schüler zu fällen, als dass er innerlich schockiert und in Anlehnung an
das Alte Testament verächtlich denkt: „»[…] das Trachten des mensch-
lichen Herzens ist böse von Jugend auf.«“157 Obzwar dem Leser dieses
Urteil in seiner Pauschalität vielleicht zunächst zu hart erscheinen
mag, so ist es doch, in Bezug auf die soeben zitierte Textstelle wie auch
im Hinblick auf den bisherigen Erfahrungsschatz des Lehrers,158 das
einzige, was er an dieser Stelle in seiner logischen Konsequenz noch

156 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 15.
157 Ebd.: S. 15.
158 Wichtig ist, in diesem Rahmen zu beachten, dass der Lehrer zu Beginn des Ro-

mans keine besseren Erfahrungen mit seinen Schülern gemacht hat, weshalb sein
Urteil an dieser Stelle quasi notwendiger Weise so hart ausfällt, wie es geschieht,
zumal romanintern, wie das Gespräch zwischen ihm und dem Pfarrer an späterer
Stelle zeigt, die Erfahrung in einer Art Horváthschen Erkenntnistheorie als ein
wesentlicher Bestandteil allen Wissens ausgewiesen wird. So nämlich äußert der
Pfarrer nicht nur rein spaßeshalber zum Lehrer: „Jaja, nur selten wird einer heilig,
der niemals unheilig, nur selten einer weise, der nie dumm gewesen ist!“ Ebd.:
S. 50. Daher kann der Lehrer erst später, als er durch die Ereignisse im Zeltlager
und bei der Gerichtsverhandlung andere Erfahrungen, insbesondere mit den Ju-
gendlichen aus seiner Klasse, gemacht hat, sein zuvor pauschal gefälltes Negativ-
urteil über die Jugend an sich revidieren. Erst jetzt nämlich erkennt er, dass kei-
neswegs alle Jugendlichen gleichermaßen so schlecht, roh, uninteressiert, gefühls-
kalt und kriegsbesessen sind, wie er zuerst noch denkt. Auch ist er, wie hier eben-
falls zu beachten ist, nicht die einzige Figur, die, gerade zu Beginn des Romans,
ein solch negatives Urteil über die Jugendlichen in der Summe fällt. Auch der Di-
rektor und Julius Caesar pflichten seinem Urteil in Gänze bei. So äußert z.B. der
Direktor, als ihn der Lehrer erzürnt um den Erhalt einer anderen Klasse bittet, in

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

90

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


plausibel zu fällen vermag. Denn seine übrigen Erklärungsversuche
scheitern alle, wie die Passage ebenfalls zeigt, kläglich. So kann das
Verhalten seiner Schüler weder durch eine berechtigte Reaktion der
Rache oder der Notwehr für zuvor erlittenes Unrecht durch F erklärt
werden, wie er zuerst noch denkt, noch resultiert es, wie er weiter mut-
maßt, aus ihrer sozialen wie materiellen Benachteiligung, da E, G, R, H
und T alle selbst im Besitz eigener Buttersemmeln sind. Daher greift
auch diese im Horváthschen Wertekontext durchaus akzeptierte Form
sozialer Benachteiligung als mildernder Umstand für menschliches
Fehlverhalten und Kriminalität aller Art hier nicht.159 Das harte Urteil
des Lehrers ist also nur die Folge seiner Erkenntnis, dass seine Schüler
sich wohl einfach vorsätzlich so schlecht verhalten, wie sie es tun. Dem
Kontext nach ist dies darauf zurückzuführen, dass sie den von der NS-
Propaganda über die Medien verbreiteten Vernichtungsgedanken von
vermeintlich „schwachem“ und „minderwertigem“ Leben schon so
stark verinnerlicht haben, dass sie ihn hier, wenn auch nur auf einer
symbolischen Ebene des Textes, so doch ohne größere Vorbehalte be-
reits aktiv gegenüber F anwenden. Die erst noch harmlos anmutende
kindliche Rangelei ums Butterbrot, die E, G, R, H und T, indem sie es F
wegnehmen, praktizieren, kann nämlich auch, wie der Lehrer und mit

spöttischer Ironie: „Meinen Sie, die anderen sind besser?“ Ebd.: S. 22. Und auch
die astronomisch-erotischen Ausführungen, die Julius Caesar zum Zeitalter der
Fische, in das sich die Gesellschaft derzeitig bewegen würde, tätigt, entwerfen in
dieser Hinsicht ein pauschales düsteres Bild der heranwachsenden Generation.
Vgl. hierzu: Ebd.: S. 26-30.

159 Die Jugendlichen kontrastieren deshalb in ihrer bösen Mutwilligkeit die später im
Roman in Erscheinung tretenden unterernährten Heimarbeiterkinder, die sich
z.T. in der Gruppe um Eva gezwungen sehen, aufgrund ihrer Not Lebensmittel
und Kleidung zu stehlen, um so ihrer Armut zu entgehen. Demzufolge lässt
Horváth aber keinen Zweifel daran, dass das Motiv, das einer Tat zugrunde liegt,
mit in ihre Bewertung einzufließen hat. Eine kriminelle Handlung, die aus Armut
resultiert, ist somit anders zu bewerten als eine, die aus Habgier erfolgt. So hat
der Rezipient bspw. mit Marianne, die in den „Geschichten aus dem Wiener
Wald“ einen Gast in dem Animierlokal bestiehlt, in dem sie schließlich gezwun-
gen ist, zu arbeiten, um sich und ihr uneheliches Kind am Leben zu erhalten, Mit-
leid, da er ihre große finanzielle Not kennt. Ebenso sieht er Elisabeth in „Glaube
Liebe Hoffnung“ ihren Betrug nach, den sie nur verübt, um ihr wirtschaftliches
Überleben zu sichern. Albert hingegen, der in „Einer Unbekannten aus der Seine“
eher aus Habgier und krimineller Energie als aus Armut den Raub und so den
Mord am Juwelier begeht, kann dagegen nicht mit seinem Verständnis rechnen.

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverständnis des Lehrers

91

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ihm der Rezipient jetzt erkennt, als bewusst kalkulierter Nahrungsmit-
telentzug von F, d.h. als absichtlicher Entzug seiner Existenzgrundlage,
was einem symbolischen Tötungsakt entspricht, interpretiert werden.
Hierzu passt auch die von den Schülern selbst eingestandene Motivati-
on ihres Tuns, wenn sie, vom Lehrer nach dem Grund ihres Verhaltens
befragt, antworten, dass sie (einfach) nicht wollen, dass F eine Butter-
semmel hat. Denn dies entspricht dem Wunsch, ihm jegliche Existenz-
berechtigung abzusprechen. Sie verstehen also, wie sich damit zeigt,
die oben von ihrem Lehrer geäußerten Einwände mangelnder Gerech-
tigkeit durchaus, lehnen die Gerechtigkeit aber in all ihren ethischen
Implikationen grundlegend ab. Sie wollen sich F gegenüber folglich
nicht fair und gerecht verhalten, weil sie ihn als ihnen gegenüber min-
derwertig ansehen. Deshalb glauben sie auch, dass sie sich ihm gegen-
über gar nicht fair und gerecht zu verhalten brauchen, denn dies tut
man, wie sie meinen, nur unter seinesgleichen. Dies zeigt, dass sie da-
mit die hier implizit durch die Vorwürfe ihres Lehrers transportierte
Forderung nach der grundsätzlichen Egalität aller Menschen, die von
ihrer intrinsischen Gleichheit als basaler Gleichwertigkeit aller Men-
schen untereinander ausgeht, nicht anerkennen. In seiner Mahnung
nach einem ausgeglichenen Kräfteverhältnis im Kampf war nämlich
bereits, zumindest in Ergänzung einer christlich bzw. auch kantisch
motivierten Lesart, die Forderung enthalten, dem Gegner, den man als
Mensch bzw. als Person in seinen Interessen, Pflichten und Rechten als
gleichberechtigt, weil gleichwertig, anerkennt, die gleiche Achtung zu
zollen wie sich selbst. Unter Gleichen gilt also als universales Prinzip
der Moral stets das Gleiche als das prima facie Gerechte.160 Somit hat
der Lehrer am Ende dieser Auseinandersetzung mit seinen Schülern

160 Wichtig ist, an dieser Stelle nochmals zu betonen, dass der Gleichheitsbegriff nie
von einer faktischen Gleichheit aller Menschen ausgeht bzw. ausgehen kann, da es
diese nicht gibt, sondern dass er sich immer auf die intrinsische Gleichheit, d.h.
die Gleichwertigkeit aller Menschen untereinander, bezieht, d.h. auf die gleiche
Rücksichtnahme, die ihren Interessen, Rechten und Pflichten zukommt bzw. zu-
kommen soll. Im Christentum leitet sich die intrinsische Gleichheit aller Men-
schen aus der Gottesebenbildlichkeit des Menschen ab. Bei Kant resultiert sie aus
der Fähigkeit des Menschen zur Vernunft, d. h. zur Moral, und in der antiken wie
auch in der angelsächsischen Tradition der Ethik geht sie aus dem identischen
Streben aller Menschen nach dem Glück hervor, das folglich jeder in der gleichen
Weise zu erzielen berechtigt ist. Auch in der Antike sind somit, obzwar sie die

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

92

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


auch keine andere Wahl mehr, als sie abermals auf dieses universale
moralische Gesetz hinzuweisen:

„Aber ich frage nun nicht mehr, warum sie die Semmel auf den Hof ge-
worfen haben. Ich erkundige mich nur, ob sie es noch nie gehört hätten,
daß sich seit Urzeiten her, seit tausend und tausend Jahren, seit dem Be-
ginn der menschlichen Gesittung, immer stärker und stärker ein unge-
schriebenes Gesetz herausgebildet hat, ein schönes männliches Gesetz:
Wenn ihr schon rauft, dann raufe nur einer gegen einen! Bleibet immer
ritterlich! Und ich wende mich wieder an die fünf und frage: »Schämt ihr
euch denn nicht?« Sie schämen sich nicht. Ich rede eine andere Sprache.
Sie sehen mich groß an […].“161

Diese hier abschließend vom Lehrer getroffene richtige Erkenntnis,
dass er wohl eine andere Sprache als seine Schüler, nämlich die Spra-
che der Moral, spricht, die sie, wie ihr Verhalten offenbart, konsequent
ablehnen,162 ist jedoch auch einem strukturellen Umstand des Romans
geschuldet. Die Schüler nämlich fungieren in seinem ersten Drittel
noch, ganz seinem Titel entsprechend, als anonyme, graue und dem
Lehrer in seinen ethischen Ansichten feindlich gegenüberstehende
Masse,163 deren Hauptaufgabe es ist, seine Ansichten möglichst deut-
lich zu kontrastieren. Damit sind sie zu seinem Beginn lediglich eine

Diktatur als ideale Staatsform ausgibt und folglich keine formale Egalität der
Menschen im Staatsgefüge kennt, durch das Glücksstreben, das allen Mitgliedern
im Staat zugestanden wird, unabhängig von ihrer Rolle und Funktion darin, be-
reits bestimmte Aspekte jener formalen menschlichen Egalität angelegt, wie wir
sie heute politisch kennen.

161 Ebd.: S. 16.
162 Für Anette Sosna stehen die Sprach- und Verständnisschwierigkeiten zwischen

dem Lehrer und seinen Schülern deshalb nicht nur für einen Vertrauensverlust,
sondern auch für die allgemeinen weltanschaulichen Differenzen zwischen ihnen.
Siehe hierzu: Anette Sosna: „Ödön von Horváth Jugend ohne Gott.“ Ein Fach
Deutsch. Unterrichtsmodell. Hrsg. von Johannes Dieckhans. Schöningh-Verlag
Braunschweig, Paderborn, Darmstadt 2012. S. 21.

163 Die faktische Namenlosigkeit der Figuren Horváths (manche von ihnen haben
Namen, doch diese werden kaum erwähnt) markiert zum einen die auf den ers-
ten Blick nur mangelhaft bei ihnen ausgeprägte Individualität und symbolisiert
folglich die Gefahr der Anonymisierung und Kollektivierung des Individuums
durch Diktaturen oder totalitäre Regime. So stellt Alexander Fuhrmann gerade
auch hinsichtlich dieses Punktes sehr treffend zu den Jugendlichen in „Jugend
ohne Gott“ fest, dass sie eine Gruppe seien, die ihre Individualität zurückgelassen
habe, um, ganz dem Mythos der Hitlerjugend entsprechend, für eine Idee zu ster-
ben. Vgl. hierzu: Alexander Fuhrmann: „Der historische Hintergrund: Schule-

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverständnis des Lehrers

93

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Art Sprachrohr für das sich wandelnde Werteverständnis des neuen
Bürgertums unter der NS‑Herrschaft. Ihre Ansichten spiegeln als die
Ansichten der Gesellschaftsgruppe, mit der der Lehrer durch seinen
Beruf bedingt in den engsten Kontakt gerät, die Wertperspektive ihrer
Eltern wie auch die des neuen NS-Regimes wider.164 Diesen Ausgangs-
konflikt im unterschiedlichen Werteverständnis der Figuren greift
Horváth in der Folge auch als Hintergrund für den antiken Ethikdis-
kurs in seiner Frage nach der besten menschlichen Lebensweise auf, da
er in ihn die zwei verschiedenen, sich widerstreitenden Lebensmodelle
einer tyrannisch-amoralischen und einer ethischen Lebensweise inte-
griert und diese dabei im Licht der Reflexionen und Urteile des Leh-
rers als intellektuelle Instanz argumentativ diskutiert.

Staat-Kirche.“ In: „Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke
(1984) S. 129-146. Dort: S. 138. Die Anonymität der Figuren und folglich der ge-
samten Figurenkonstellation ermöglicht es dem Rezipienten jedoch auch, die ge-
sellschaftlich-ethischen Probleme in „Jugend ohne Gott“ (oder auch in „Ein Kind
unserer Zeit“) als ewige, der Zeit enthobene menschliche Probleme zu sehen, was
bspw. Wolf Kaiser in seiner Untersuchung betont. Seiner Ansicht nach hat
Horváth mit „Jugend ohne Gott“ ein Modell faschistischer Diktaturen im Allge-
meinen erstellt, indem er auch wichtige Merkmale der antifaschistischen Literatur
in der Summe aufgegriffen habe, wie z.B. die ideologische und moralische Defor-
mierung der Jugend und die Überwindung opportunistischer Anpassung. Vgl.
hierzu: Wolf Kaiser: „»Jugend ohne Gott« ein antifaschistischer Roman?“ In:
Ebd.: S. 62/63. Auch eröffnen die Abkürzungen der Namen dem Rezipienten neue
Interpretationsspielräume, da sie leicht zu semantisch passenden Wortfeldern er-
gänzt und variiert werden können (z.B. N als der Nazi, T als Todfeind, Täter, Tod
usw.). Zudem greifen sie Aspekte der Kriminalgeschichte bzw. Fallbeispiele aus
der Gerichtssprache wieder auf und charakterisieren im Allgemeinen den skiz-
zenhaften- und fragmentarischen Schreibstil Horváths. Vgl. zu diesem letzten As-
pekt auch Angelika Steets Schilderungen zur Horváthschen Erzählweise in ihrem
Kapitel: „Horváth als Erzähler“. In: Angelika Steets: „Die Prosawerke Ödön von
Horváths“. (1975), S. 22-25.

164 Daher glaube ich nicht, dass der Generationenkonflikt, den Juliane Eckhardt in
ihrer Untersuchung anspricht, die Hauptursache der Diskrepanzen ist, die der
Lehrer mit seinen Schülern hat, sondern dass sie, wie Eckhardt ebenfalls sagt,
eher dem Verlust der traditionellen humanistischen Wertvorstellungen in der Ge-
sellschaft unter dem Einfluss der faschistischen Propaganda geschuldet sind.
Siehe hierzu: Juliane Eckhardt: „»Jugend ohne Gott« im Literaturunterricht“. In:
„Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 198-221.
Dort: S. 200.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

94

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht
des platonischen Diskurses

Der eben angesprochene Grundkonflikt des Lehrers, der darin liegt,
dass er sowohl seine bürgerliche Integration samt materiellen Interes-
sen wie auch seine als richtig erkannten moralischen Grundsätze, ins-
besondere seinen Glauben an die Gerechtigkeit und die menschliche
Gleichheit in sich wahren will, spitzt sich nun, ausgelöst durch die
Rückgabe der Geografie-Aufsätze in seiner Klasse, immer stärker zu
und dient Horváth als Hintergrundfolie für den platonischen Ethikdis-
kurs in seiner Argumentation. Denn als der Lehrer im Kapitel „Die
reichen Plebejer“165 die korrigierten Aufsätze zur kolonialen Frage an
seine Schüler zurückgibt, kann er sich dann doch nicht zurückhalten,
N mündlich dahin gehend zu ermahnen, dass er in seinem Aufsatz
nicht schreiben dürfe, dass es auf die Neger (in der Summe) nicht an-
komme und es folglich auch keine Rolle spiele, ob sie leben könnten
oder nicht. Denn, so betont er in Gegenwart der gesamten Klasse, auch
die Neger seien doch Menschen.166 Diese spontane Äußerung lässt den
Konflikt mit seiner Klasse daraufhin jedoch vollständig eskalieren, da
Ns Vater eine Beschwerde bei der Schulaufsichtsbehörde gegen ihn
einreicht, wodurch er nicht nur zu einem disziplinarischen Gespräch
beim Direktor einbestellt wird, sondern sich seine Klasse in einer Art
offener Brief auch ungeniert für eine neue Lehrkraft ausspricht. All
dies zeigt ihm unmissverständlich, dass seine Schüler offenkundig da-
nach streben, ihn in seiner bürgerlichen Existenz zu vernichten. Zuerst
versucht er im Kapitel „Das Brot“167 noch, sich vor ihnen für seine lau-
teren Absichten zu rechtfertigen, wenn er ihnen offen erklärt: „»Doch
glaubt mir, ich wollte nach bestem Gewissen […]«“168, doch sie quittie-
ren diesen Erklärungsversuch seinerseits lediglich mit Spott, weshalb
sich der Lehrer kurz darauf nur noch denkt: „Grinst nur, ich verachte
euch. Hier hab ich, bei Gott, nichts mehr verloren“169, bis er schließlich

165 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 16-21.
166 Ebd.: S. 17.
167 Siehe hierzu: Ebd.: S. 21-23.
168 Ebd.: S. 22.
169 Ebd.: S. 22.

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

95

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


bloß noch blanken Hass bei ihrem Anblick empfinden kann und sich
voller Rachsucht vorstellt:

„Da sitzen sie nun vor mir. Sie hassen mich. Sie möchten mich ruinieren,
meine Existenz und alles, nur weil sie es nicht vertragen können, daß ein
Neger auch ein Mensch ist. Ihr seid keine Menschen, nein! Aber wartet
nur, Freunde! Ich werde mir wegen euch keine Disziplinarstrafe zuziehen
[…]. Würd euch so passen! Nein, ich werde euch von nun ab nur mehr
erzählen, daß es keine Menschen gibt, außer euch, ich will es euch so lan-
ge erzählen, bis euch die Neger rösten! Ihr wollt es ja nicht anders!“170

Obzwar seine Wut im Kapitel: „Die Pest“171 am Abend wieder ein we-
nig abgeklungen ist, kommt der Lehrer innerlich doch nicht zur Ruhe.
An Schlaf ist angesichts seiner kreisenden Gedanken, die immer wie-
der zu den jüngsten Geschehnissen in seiner Klasse zurückkehren,
nicht zu denken. Diese innere Unruhe und Verstörtheit diagnostiziert
er auch korrekt an sich selbst, wenn er still reflektiert: „Immer sah ich
das Stenogramm vor mir - ja, sie wollen mich vernichten.“172 Doch nur
der Tatsache, dass er innerlich so stark durch die Geschehnisse in sei-
ner Klasse affiziert wird, ist überhaupt seine weitere Bereitschaft ge-
schuldet, neben dem Wunsch, sich so auch der Korrektheit seines eige-
nen Standpunktes zu vergewissern, die geistige Haltung seiner Schüler
abermals dezidiert zu analysieren. Denn der Lehrer weiß, dass er nur
dann zu einem eigenen Urteil, das intellektuell wohlbegründet und so-
mit auch für ihn selbst zufriedenstellend ist, kommen kann, wenn er
ihr Gedankengut genauestens in seinen Ursprüngen identifiziert. An-
ders, so ahnt er, wird er keine Argumente finden können, die seinen
eigenen ethischen Standpunkt als objektiv zutreffend und den seiner
Schüler umgekehrt als „falsch“ ausweisen. Deshalb reflektiert er er-
neut:

„Wenn sie Indianer wären, würden sie mich an den Marterpfahl binden
und skalpieren, und zwar mit dem besten Gewissen. Sie sind überzeugt,
sie hätten recht. […] Daß diese Burschen alles ablehnen, was mir heilig
ist, wär zwar noch nicht so schlimm. Schlimmer ist schon, wie sie es ab-
lehnen, nämlich: ohne es zu kennen. Aber das Schlimmste ist, daß sie es
überhaupt nicht kennenlernen wollen! Alles Denken ist ihnen verhaßt.
[…] Der Name auf einem Kriegerdenkmal ist der Traum ihrer Pubertät.

170 Ebd.: S. 23.
171 Siehe hierzu: Ebd.: S. 23-26.
172 Ebd.: S. 23.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

96

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Doch halt! Ist es nicht eine große Tugend, diese Bereitschaft zum höchs-
ten Opfer? Gewiß, wenn es um eine gerechte Sache geht - Um was geht es
hier? »Recht ist, was der eigenen Sippschaft frommt«, sagt das Radio. Was
uns nicht gut tut, ist Unrecht. Also ist alles erlaubt, Mord, Raub, Brand-
stiftung, Meineid - ja, es ist nicht nur erlaubt, sondern es gibt überhaupt
gar keine Untaten, wenn sie im Interesse der Sippschaft begangen wer-
den! Was ist das? Der Standpunkt des Verbrechers. […] Seit es eine
menschliche Gesellschaft gibt, kann sie aus Selbsterhaltungsgründen auf
das Verbrechen nicht verzichten. Aber die Verbrechen wurden verschwie-
gen, vertuscht, man hat sich ihrer geschämt. Heute ist man stolz auf sie.
Es ist eine Pest.“173

Dieser Gedankengang des Lehrers spricht nun eine Reihe ganz ver-
schiedener Aspekte der antiken Ethik und Moralphilosophie an. Zu-
nächst einmal gibt das Zitat dem Rezipienten eine Deutung aus Sicht
des Lehrers an die Hand, die das Verhalten seiner Schüler retrospektiv
in seinen Ursprüngen plausibel macht. Die Gesellschaft, in der die Ju-
gendlichen aufwachsen, leben und erzogen werden, vollzieht gerade,
so der Lehrer, einen elementaren Wandel. Dieser tangiert aber nicht
nur das politische, anthropologische und pädagogische, sondern auch
das bisherige Rechtssystem mit all seinen tradierten Vorstellungen von
Recht und Unrecht. Gerade dieses Rechtsverständnis wird nun im NS-
Staat mithilfe der Propaganda, die auch die öffentliche Meinung des
Volkes immer stärker kontaminiert, Stück für Stück in eine Art amora-
lisches Naturrecht, ähnlich der Position, die Kallikles im „Gorgias“ ge-
genüber Sokrates vertreten hatte, überführt.174 Dabei werden die bisher
gültigen normativen Kategorien von Recht und Unrecht von den Nazis
durch die Kategorien der Nützlichkeit und des Schadens hinsichtlich
der eigenen Nation und Rasse ersetzt. Ihr Herrschaftsanspruch über
andere Rassen und Nationen ergibt sich aus der naturalistisch begrün-
deten Vorstellung, die von der Natur aus beste und damit auch zur
Herrschaft legitimierte Rasse zu sein. Aus diesem Führungsanspruch
speist sich in der Folge auch der nationalistische Eigendünkel seiner
Schüler und somit auch ihre strikte Ablehnung der menschlichen Ega-
lität. Dies jedoch führt, wie der Lehrer weiter analysiert, eben dazu,

173 Ebd.: S. 23/24.
174 Vgl. hierzu: das Kapitel: „Die These im „Gorgias“ von einem vermeintlichen

Glück des Tyrannen und die sokratischen Einwände dagegen.“ S. 51-58 in dieser
Arbeit.

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

97

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


dass die Kategorie der Nützlichkeit die bisherige Kategorie des Un-
rechts fast vollständig eliminiert. Gerade deshalb haben seine Schüler
auch kein traditionelles Verständnis von Recht und Unrecht bzw. von
Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit mehr, da es in dieser naturalisti-
schen Neuordnung des Gesetzes der vermeintlich von Natur aus besse-
ren Nation und Rasse gar keine Taten mehr gibt, die an und für sich
unrechtmäßig sind, sofern sie durch das Interesse der eigenen Rasse
bzw., wie es im Text heißt, der eigenen Sippschaft legitimiert werden.175

So aber lassen sich selbst im Nachhinein, wie der Lehrer weiter über-
legt, leicht und bequem Untaten aller Art rasch als „legal“ deklarieren.
Für ihn selbst aber ist dies nichts anderes als der Standpunkt eines Ver-
brechers,176 obwohl er sich, wie der Schluss des Zitates zeigt, nicht per
se darüber erzürnt, dass es Verbrechen in der menschlichen Welt gibt,
da diese, wie er glaubt, eine feste anthropologische Begebenheit, d.h.
ein fester Bestandteil des menschlichen Sozialverhaltens seien. Inner-
halb der menschlichen Gemeinschaft könne der Mensch nämlich, so
der Lehrer, aus Selbsterhaltungsgründen niemals vollständig auf sie
verzichten. Vielmehr ärgert ihn, dass sie durch ein derartiges naturalis-
tisch begründetes Rechts- und Gerechtigkeitsverständnis, bei dem al-
les, was der herrschenden Rasse dienlich ist, legalisiert wird, schlicht
und ergreifend in ihrer Existenz geleugnet werden. Dieses falsche
Rechts- und Gerechtigkeitsverständnis des Menschen, genau wie seine
aus nationalistischem Eigendünkel resultierende Überheblichkeit, sich

175 Diese Interessen basieren aber auf einem blinden und unkontrollierten Ausleben
der bestialischen Triebe des Menschen, wie Horváth später insbesondere mit sei-
nem Roman „Ein Kind unserer Zeit“ zeigen wird, womit sie seiner Aggression
und seiner Herrschaftssucht Vorschub leisten und folglich mit dem von Kallikles
im „Gorgias“ vertretenen dynamischen Lustbegriff und seinem Ideal des egoisti-
schen Mehrhaben-Wollens korrespondieren. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 56/57.

176 Bernhard Spies sieht die Schüler demnach als Repräsentanten eines moralischen
Weltzustandes: „In diesem Sittenbild steht einer ausschließlich vom Erzähler ver-
tretenen elementaren Moralität, die noch zwischen Recht und Verbrechen unter-
scheiden kann, ihr nacktes Gegenteil gegenüber: eine militante Amoralität, die im
Mitmachen beim Faschismus eine adäquate Betätigungsform gefunden hat.“
Siehe hierzu: Bernhard Spies: „Der Faschismus als Mordfall. Ödön von Horváths
Jugend ohne Gott“. In: Studien zur Deutschen Literatur des 19. und 20. Jahrhun-
derts. Bd. 21. Experimente mit dem Kriminalroman. Ein Erzählmodell in der
deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Hrsg. von Wolfgang Düsing.
Peter-Lang-Verlag, Frankfurt am Main, Berlin, Bern, New York, Paris, Wien
1993. S. 97-116. Dort: S. 100.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

98

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


aufgrund beliebiger, d.h. moralisch irrelevanter Merkmale für besser
als andere zu halten, die dann in einem solch tyrannischen Lebensideal
münden, begreift er daher auch als eine den Menschen und seine Seele
krankhaft befallende und langfristig zerstörende „Pest“. Das Bild der
Pest, die die Seele des Menschen mit dunklen Beulen der Fäulnis über-
zieht und schwächt, gebraucht er aber interessanterweise im Fortgang
auch für sich selbst. Denn er stellt auch fest, dass selbst seine Seele
schon von der Pest befallen sei. Der Lehrer also ahnt bereits, dass auch
sein eigenes Denken und Fühlen, genau wie das seiner Schüler, schon
von Formen des Eigendünkels und der Überheblichkeit unterwandert
wird.177 Dieser letzte Aspekt der „Pest“ spricht gerade dafür, dass er
schließlich eine übergeordnete Konzeption des Guten für zwingend

177 Dies aber heißt, dass auch in ihm wesentliche Strukturmerkmale von dem vorlie-
gen, was er hier bei seinen Schülern kritisiert, wobei er dies später auch als Teilas-
pekt seiner Schuld identifizieren wird. Zwar resultieren sein Eigendünkel und sei-
ne Überheblichkeit aus anderen Quellen als bei seinen Schülern, nämlich aus in-
tellektuellen Einsichten und ethischen Grundsätzen, doch läuft er damit ebenfalls
Gefahr, andere Menschen aufgrund ihrer Haltung oder Gesinnung als Unmen-
schen abzutun oder ihnen in der aggressiven Steigerung solchen Gedankengutes
sogar ihr Recht auf Leben abzusprechen, was der Text an dieser Stelle auch deut-
lich markiert, wenn der Lehrer selbstkritisch reflektiert: „Auch meine Seele ist
schon schwach. Wenn ich in der Zeitung lese, daß einer von denen umgekommen
ist, denke ich: »Zu wenig! Zu wenig!« Habe ich nicht auch heute gedacht: »Geht
alle drauf?«“ Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd.
13 (2001), S. 25. Und auch im Zeltlager denkt der Lehrer angesichts der marschie-
renden Mädchen und ihrer Lehrerin halb belustigt, halb angewidert: „Ich will
mich mit ihr nicht über den Unwert der verschiedenen Prinzipien auseinander-
setzen, sage nur: »Aha!« und denke mir, neben diesen armen Tieren ist ja selbst
der N noch ein Mensch.“ Siehe hierzu: Ebd.: S. 40. Auch Wolf Kaiser und Franz
Kadrnoska sprechen dieses Problemfeld in ihren Untersuchungen an. So meint
Wolf Kaiser, dass sich der Lehrer mit seinen pauschalen Verurteilungen einer
menschenverachtenden Denkweise annähere, was er zwar durch seine Reflexio-
nen als moralische Gefahr erkenne, doch gleichwohl sei er nicht dagegen gefeit:
„Diese Reflexionen lassen erkennen, daß der Lehrer sich der moralischen Gefah-
ren, denen er ausgesetzt ist, bewußt wird, ohne dadurch schon gegen sie gefeit zu
sein.“ Franz Kadrnoska wiederum stuft eine solche Verurteilung anderer als ein
allgemeines menschliches Defizit ein, wovon kein Mensch frei sei. Vgl. hierzu:
Wolf Kaiser: „»Jugend ohne Gott«-ein antifaschistischer Roman?“ In: „Horváths
Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 48-67. Dort: S. 56. Vgl.
außerdem Franz Kadrnoska: „Sozialkritik und Transparenz faschistischer Ideolo-
geme in »Jugend ohne Gott«“ Ebd.: S. 69-91. Dort S. 78. Damit aber stellt Horváth
hier wie auch in „Ein Kind unserer Zeit“, wo sowohl der Soldat wie auch die Ge-
sellschaft aufgrund ihres übersteigerten Egos immer wieder mit dem Slogan „Je-

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

99

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


notwendig hält.178 Bei Platon lag diese übergeordnete Konzeption des
Guten in der Idee des höchsten Gutes, der menschlichen Glückselig-
keit. Diese wiederum war untrennbar mit der Idee des Guten selbst
verbunden, weil für Platon nur das subjektiv Gute, das auch objektiv
gut ist (die Tugend), am Ende die Glückseligkeit des Menschen beför-
dern kann. Demzufolge aber hält auch der Lehrer, wie seine kritischen
Reflexionen zeigen, an der Vorstellung eines letzten und in sich intrin-
sisch Guten fest, das dann die Güte aller übrigen Güter in objektiv-gül-
tiger Weise bestimmt. Dies offenbart nicht nur sein großes Bedauern
darüber, dass seine Schüler objektiv-gültige und somit universale Maß-
stäbe des Guten, wie die der Gerechtigkeit und der menschlichen
Gleichheit, ablehnen, ohne sie überhaupt zu kennen, sondern dies
zeigt auch sein Glauben an eine Schädigung des Menschen durch ein
naturalistisch fundiertes Tyrannentum in seinen nur subjektiv-egoisti-
schen Wertvorstellungen des Guten. Damit teilt er, in Anlehnung an
die Ethik Platons und ihrer teleologischen Argumentation, die Über-
zeugung, dass nur objektive Kriterien des Guten dem Menschen lang-
fristig in seiner Suche nach Glück und Wohlergehen zuträglich sind.
Dies dokumentiert auch seine zuvor im Zorn getätigte Drohung ge-
genüber seinen Schülern, denen er mit den Worten: „ich werde euch
von nun ab nur mehr erzählen, daß es keine Menschen gibt, außer
euch, ich will es euch so lange erzählen, bis euch die Neger rösten! Ihr

der, der …. sagt (oder nicht sagt), gehört weg“ hantiert, implizit die Frage, ob Ge-
walt ein legitimes Mittel ist bzw. sein kann, wenn man sein Gegenüber mittels Ar-
gumentation nicht mehr erreicht. Aber auch, wann Toleranz erforderlich und
wann deren Grenze eindeutig überschritten ist, was Wolfgang Müller Funk als das
Problem des ethischen Rigorismus bei Horváth bezeichnet. Siehe hierzu: Wolf-
gang Müller Funk: „Faschismus und freier Wille Horváths Roman »Jugend ohne
Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee“. In: Ebd.: S. 157-179. Dort: S. 162.

178 Dieser Gedanke einer notwendigen, übergeordneten Konzeption des Guten, in
deren Dienst die übrigen menschlichen Tugenden dann gehören, um wahrhaft
gut zu sein und nicht für falsche Zwecke instrumentalisiert zu werden, tritt später
nochmals durch die sich mittlerweile überschlagenden und von Ekel und Ab-
scheu getränkten Gedanken des Lehrers im Kapitel: „Der Dreck“ hervor. Dort er-
scheinen ihm nämlich jene u.a. auch antiken Tugenden, die längst für den Dienst
falscher Zwecke instrumentalisiert wurden, Hand in Hand mit den Lastern, als im
Mondlicht tanzende Paare: „Im Mondlicht drehten sich die Paare. Die Feigheit
mit der Tugend, die Lüge mit der Gerechtigkeit, die Erbärmlichkeit mit der Kraft,
die Tücke mit dem Mut.“ Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“.
In: GW. Bd. 13. (2001), S. 58.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

100

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


wollt es ja nicht anders!“179 eine höchst düstere Zukunft prophezeit
hatte, sollten sie unbeirrt an ihrem tyrannischen Lebensideal einer von
Natur aus zur Herrschaft legitimierten Rasse und ihren bloß subjektiv-
egoistisch fundierten Vorstellungen des Guten festhalten.

Horváth greift also damit den platonischen Ethikdiskurs mit seiner
Frage nach der besten menschlichen Lebensweise samt seiner teleolo-
gischen Argumentation im Kontext des Erlebnis- und Reflexionshori-
zontes des Lehrers, wenn auch in eher subtiler und unterschwelliger
Weise, gleich zu Beginn des Romans „Jugend ohne Gott“ auf und
macht ihn damit auch für den Rezipienten gleichermaßen zugänglich.
Beide Instanzen, Lehrer wie Rezipient, werden also, obzwar in unter-
schiedlicher Dringlichkeit, von Anbeginn des Romans mit der Frage
konfrontiert, welche Lebensweise mit welchem Werte- und Normver-
ständnis dem Menschen in seiner Suche nach Glück auf Dauer zuträg-
lich und welche ihm dabei eher abträglich ist. Insbesondere aber wird
diese Frage mit dem Fortschreiten des Romans gerade für den Lehrer
selbst immer drängender, denn irgendwann wird er sich entscheiden
müssen, ob er aus Wahrung seiner existenziellen materiellen Interes-
sen wie auch aus Furcht vor gesellschaftlicher Ächtung den ohnehin
nur noch formal existierenden Anschein weiterhin wahren und pro
forma Teil einer Gesellschaft bleiben will, deren politische, pädagogi-
sche, anthropologische wie auch vermeintlich „ethische“ Vorstellungen
er in Wahrheit allesamt ablehnt, oder ob er sich, dann aber auch die
negativen Konsequenzen dieser Entscheidung tragend, offen und vor-
behaltlos zu den in ihm bereits existierenden Idealen des objektiv Gu-
ten bekennen will, an deren Existenz und Gültigkeit er insgeheim fest
glaubt.

Doch weil ihm diese Entscheidung immense Schwierigkeiten be-
reitet, modifiziert er zunächst nur seine bisherige Strategie der Anpas-
sung dahin gehend um, dass er von nun an bewusst so tut, als sei er ein
gut integrierter Teil dieses NS-Bürgertums. Aus seiner Sicht betreibt er
damit eine Form des inneren Protestes wie auch der Rache, die darin
liegt, dass er jetzt nicht mehr klar und offen kommuniziert, was er in
Wahrheit fühlt und denkt. Der „Feind“, der es vorzieht, in seiner igno-
ranten „Dummheit“ nicht belehrt zu werden, soll nun die unheilvollen

179 Ebd.: S. 23.

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

101

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Konsequenzen seines Denkens und Handelns am eigenen Leib erfah-
ren. Er hingegen ist der festen Überzeugung, alles in seiner Macht Ste-
hende getan zu haben, um die Gesellschaft eindringlich vor den Ge-
fahren ihrer tyrannischen Lebensweise und ihres a-moralischen Ge-
dankengutes gewarnt zu haben, weshalb ihn deren Geschick nun (vor-
erst) nicht mehr interessiert. Sein vorläufiges Bestreben richtet sich
deshalb, bis ihn die verhängnisvollen Ereignisse im Zeltlager wieder
einholen, ganz auf sich selbst. Er will, so viel steht fest, auch in dieser
Gesellschaft überleben, aber er will es nicht allein in Form einer Siche-
rung seiner materiellen bzw. seiner rein biologischen Existenz, son-
dern er will es als komplette Person. Aus diesem Grund beschließt er,
von nun an seine ethischen Ideale als sein Heiligtum fest vor den Au-
gen seiner Feinde zu verbergen, indem er sie tief in seinem Inneren
verschließt180. Diese Vorsichtsmaßnahme aber bezieht sich nicht auf
einen Schutz der ethischen Ideale selbst, da sie, wie er als Intellektuel-
ler sehr wohl weiß, als Ideen des Guten ewig und folglich unsterblich
sind, was heißt, dass sie vor der Zerstörungswut der Nazis ohnehin ge-
schützt sind, sondern er will sie mit dieser Maßnahme lediglich für
sein eigenes Selbst, d.h. zum Schutz seiner personalen Identität, be-
wahren. Im Stillen reflektiert er deshalb zu diesem Vorhaben auf Ws
Beerdigung, wo er sowohl mit Ns hasserfüllten Blicken wie auch mit
der Sphäre des Todes im Allgemeinen konfrontiert wird:

„Er ist dein Todfeind, fühlte ich. Er hält dich für einen Verderber. Wehe,
wenn er älter wird! Dann wird er alles zerstören, selbst die Ruinen deiner
Erinnerung. […] Du darfst es dir nicht anmerken lassen, daß du weißt,
was er denkt, ging es mir plötzlich durch den Sinn. Behalte sie für dich,
deine bescheidenen Ideale, es werden auch nach einem N noch welche
kommen, andere Generationen – glaub nur ja nicht, Freund N, daß du
meine Ideale überleben wirst! Mich vielleicht.“181

180 Das Innere, die Seele, die menschliche Psyche aber auch die menschliche Indivi-
dualität sowie die geistigen Ideale der Menschheit werden auf der Textebene
durch das Kästchenmotiv repräsentiert. Im Kästchen werden alle Geheimnisse
und inneren Kostbarkeiten des Menschen sicher verwahrt, um sie vor äußerer
Gewalteinwirkung durch die Nazis zu schützen. Deshalb hebt auch Z sein Heilig-
tum, das Tagebuch, als Ausdruck der eigenen Individualität, in einem abschließ-
baren Blechkästchen auf.

181 Ebd.: S. 34.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

102

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Parallelstrukturen in Horváths „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind
unserer Zeit“

Wie oben schon erwähnt, konfrontiert Horváth auch seine Protago-
nisten Thomas Hudetz aus „Der jüngste Tag“ und den Soldaten aus
„Ein Kind unserer Zeit“ im Zuge des jeweiligen Handlungskonfliktes
mit der Brüchigkeit ihrer bürgerlichen Identität. Denn auch sie ma-
chen die schmerzhafte Erfahrung, dass ihre sinnstiftende bürgerliche
Identität als pflichtgetreue Beamte im Staat, die sich bisher ganz mit
seinen politischen Zielen wie auch mit seinem Werte- und Normver-
ständnis gedeckt hat, hinfällig wird. Folglich sehen sie sich, genau wie
der Lehrer aus „Jugend ohne Gott“ bald dazu gezwungen, ihr bisheri-
ges Selbstverständnis des Guten samt ihren Interessen und Wertvor-
stellungen im Zuge einer psychischen Entwicklung neu zu ordnen. Bei
diesem Prozess stoßen sie allerdings auf strukturell und inhaltlich ganz
ähnlich gelagerte Fragen und Probleme wie er, da Horváth auch sie bei
diesem Vorgang mit Kernaspekten aus dem platonischen Ethikdiskurs
und seiner Frage nach dem guten Leben wie auch mit Fragen nach
ihrer persönlichen Eigenverantwortung und ihrer Schuld konfrontiert.

Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines
Interessenkonfliktes in „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind unserer Zeit“

Dieser Wandel von einem gesellschaftlich gut integrierten, verlässli-
chen und pflichtbewussten Beamten hin zu einer Person, die vollends
aus dieser Rolle und so aus dem gesellschaftlichen Ordnungsgefüge ge-
fallen ist, in das sie zuvor noch harmonisch integriert war, ereignet
sich in Horváths Drama „Der jüngste Tag“ wie in „Jugend ohne Gott“
sehr rasch. So ist auch Thomas Hudetz bürgerliche Identität bereits
mit dem Ende des ersten Bildes182 durch das durch ihn mit verschulde-
te Zugunglück irreparabel beschädigt. Anfangs wird er mithilfe der
redseligen Frau Leimgruber aber noch als geradezu mustergültiger
Bahnbeamter, der gut in die dörfliche Gemeinschaft integriert wirkt in

182 Vgl. hierzu: Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10 (2001),
S. 11-23.

Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines Interessenkonfliktes

103

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


die Handlung eingeführt, wenn sie sowohl dem Waldarbeiter wie auch
dem Kosmetikvertreter schwärmerisch über seinen Arbeitseifer er-
zählt:

„Zum Glück ist unser Herr Vorstand ein wirklich tüchtiger Mann, ein ge-
bildeter, höflicher, emsiger Charakter, ein selten strammer Mensch! Der
scheut keine Arbeit, er trägt die Koffer, vernagelt die Kisten, stellt die
Weichen, steht am Schalter, telegraphiert und telephoniert - alles in einer
Person!“183

Dieser Beschreibung gemäß ist Hudetz also ein absolut zuverlässiger
Beamter, der all seinen Pflichten mit Eifer gerecht wird, obwohl er
durch die starken Rationalisierungsmaßnahmen der Bahn chronisch
überarbeitet ist und, wie Leimgruber glaubt, auch zu schlecht bezahlt
wird.184 Das tragische Zugunglück aber, das er durch einen kurzen Mo-
ment der Unaufmerksamkeit auslöst, weil er das Signal für einen Eil-
zug verpasst, da Anna, die Wirtshaustochter, ihm just in diesem Mo-
ment einen Kuss aufzwingt, was den Zusammenprall zweier Züge aus-
löst, zerstört dieses Idyll eines allseits beliebten und gut integrierten
Beamten in die dörfliche Gemeinschaft jäh und lässt so die zuvor noch
harmonische Passung von Fremd- und Selbstwahrnehmung abrupt
auseinanderfallen. Schon die trotzige Selbstaussage, die Hudetz gegen-
über Anna vornimmt, wenn er, unter dem Eindruck des Unglücks ste-
hend, beteuert: „Ich war immer ein pflichttreuer Beamter!“185, leitet
daher offen die sich anbahnende Krise ein. Denn diese Worte lassen
schon erkennen, dass er fast das ganze Drama hindurch nicht gewillt
ist, sein positives Image als pflichtbewusster Beamter aufgrund dieses
einen, wenn auch folgenschweren Momentes der Unachtsamkeit, den
er, wie er glaubt, nicht allein verschuldet hat, ohne weiteres aufzuge-
ben. Deshalb beteuert er in der Folge konstant seine vermeintliche Un-
schuld an diesem Unglück und beharrt in der Öffentlichkeit stur auf
seiner makellosen Beamtenidentität, weshalb er Leni, der Kellnerin im
„Wilden Mann“, versichert: „Ich hab das Signal rechtzeitig gestellt. Ich

183 Ebd.: S. 12.
184 Was die schlechte Bezahlung von Thomas Hudetz angeht, so ist der Waldarbeiter

jedoch ganz anderer Ansicht als Frau Leimgruber, da er Hudetz im Gegenzug als
recht wohlhabend einstuft. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 12.

185 Ebd.: S. 23.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

104

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


war immer ein pflichtgetreuer Beamter - […]“186, genau wie es rund
zehn Seiten später noch immer uneinsichtig aus seinem Mund heißt:
„Ich bin unschuldig.“187 Und auch im letzten Bild des Dramas bekun-
det er noch standhaft: „Ja. Ich bin nämlich eigentlich unschuldig –.“188

Diese störrische Haltung seinerseits resultiert, ähnlich wie beim Lehrer
aus „Jugend ohne Gott“, auch bei ihm aus der Angst und dem latenten
Wissen, dass seine gesamte bürgerliche Existenz samt ihrer vielfältigen
materiellen wie sozialen Verdienste hinfällig würde, wenn sein Fehl-
verhalten in der Öffentlichkeit bekannt würde. Aus und vorbei wäre es
dann mit seinem sicheren Gehalt, seinen Pensionsansprüchen, seiner
freien Dienstwohnung und seinem exzellenten gesellschaftlichen Ruf.
Stattdessen sähe er sich, wie die Schicksale von Frau Hudetz und
ihrem Bruder Alfons im Drama zeigen,189 mit gesellschaftlicher Äch-
tung, Armut und einer möglichen Haftstrafe konfrontiert. Darauf deu-
tet auch das Gespräch zwischen dem Heizer und dem Gendarmen im
zweiten Bild hin, in dem es heißt:

Heizer: „Wenn euer Hudetz das Signal nicht rechtzeitig gestellt hat - unter
drei Jahren kommt er nicht davon.“ / Gendarm: „Und die Stellung verliert
er auch.“ / Heizer: „Ohne Pensionsanspruch.“ / Gendarm: „Das ist nur
natürlich.“190

Hudetz aber will, genau wie der Lehrer, solche weitreichenden gesell-
schaftlichen und wirtschaftlichen Konsequenzen keinesfalls tragen.
Deshalb verschließt auch er sich vor der bedrohlichen Realität, d.h. vor
einem Eingeständnis seiner Schuld, frei nach dem Motto „Es ist nicht,
was nicht sein darf “. Ich, so sein Tenor, war immer ein pflichtgetreuer
Beamter, weshalb es ganz unmöglich ist, dass mir ein Fehler unterlau-

186 Ebd.: S. 56.
187 Ebd.: S. 65.
188 Ebd.: S. 74.
189 Beide werden konsequent von der Dorfgemeinschaft gemieden, verunglimpft

bzw. in Alfons Fall sogar mit Handgreiflichkeiten bedroht, weil sie anderer Mei-
nung im Fall „Hudetz“ sind wie der Rest des Dorfes und im Gegensatz zur Dorf-
gemeinschaft an die Wahrheit glauben. Vgl. hierzu: insbesondere das dritte Bild
sowie das sechste Bild. Ebd.: S. 37-74. u. S. 59-68.

190 Ebd.: S. 26.

Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines Interessenkonfliktes

105

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


fen ist und ich Schuld an diesem tragischen Unfall habe.191 Das heißt,
aus einer für die Vergangenheit noch stimmigen Tatsache rekonstru-
iert er sich willentlich eine für die Gegenwart zwar noch plausible,
aber nicht mehr mit der Realität übereinstimmende Wirklichkeit, was
auch seine arrogante Aussage gegenüber Anna im vierten Bild bestä-
tigt, der er erklärt:

„Hörens her: ich war jetzt vier Monate allein, […], nur mit mir selbst per-
sönlich und da hatt ich reichlich Gelegenheit, mich mit meiner inneren
Stimme zu unterhalten, zu jeder Stunde. […] – und das Resultat? »Du bist
ein pflichtgetreuer Beamter«, hat die innere Stimme zu mir gesagt. »Du
hast noch nie ein Signal verpaßt, du bist unschuldig, lieber Thomas« --“192

Seine Intention also richtet sich ebenfalls nur darauf, seine vielfältigen
gesellschaftlichen und materiellen Vorteile auf Dauer zu erhalten, was
nicht nur seine permanenten Lügen, sondern auch sein Mord an Anna
aufs Deutlichste beweisen. Die Verdrängung seiner Schuld aber wird,
wie man ihm zugute-halten muss, auch noch durch andere Faktoren
der Dramenhandlung begünstigt. So wissen lange Zeit nur er, Anna,
seine Frau und der Rezipient um seine tatsächliche Schuld am Zugun-
glück. Auch leistet Anna im zweiten Bild193, wohl um an ihm wieder
gut zu machen, was sie ihm durch ihren Kuss angetan hat, kurzerhand
einen Meineid, indem sie fälschlicherweise aussagt, dass er das Signal
rechtzeitig erteilt habe.194 Und obzwar seine Frau ihn umgekehrt in der
Schuldfrage schwer belastet, da sie den Kriminalbeamten davon er-

191 Vgl. hierzu: Johanna Bossinade: „„Vom Kleinbürger zum Menschen“. Die späten
Dramen Ödön von Horváths“. Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literatur-
wissenschaft. Bd. 364. Bouvier-Verlag, Bonn 1988. S. 93.

192 Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10. (2001), S. 51.
193 Ebd.: S. 24 - 36.
194 Anna hat nämlich mit ihrem Kuss nicht nur Anteil am Zugunglück sowie an der

Zerstörung von Hudetz bürgerlicher Existenz und Integrität, sondern sie trifft
auch eine vorsätzliche Schuld. Diese rührt daher, dass sie ihm mit ihrem Verhal-
ten absichtlich schaden wollte. So ist der Kuss nicht nur das Ergebnis des viel-
leicht noch harmlos anmutenden Wunsches, ihn als einem Mann, den sie und
wohl nicht nur sie allein (Hudetz wird im Text als fesch beschrieben), höchst at-
traktiv findet, körperlich nahe zu sein, wobei sie damit zugleich ihren Verlobten
Ferdinand dreist hintergeht, sondern er resultiert auch aus ihrer Absicht, seine
Ehe zu zerstören, genau wie aus ihrer Freude daran, ihn als „Mann“ bloß-zu-stel-
len. So dient ihr die Mitteilung, dass sich die Leute über ihn erzählen würden, er
sei kein (richtiger) Mann, die sie ihm, kurz bevor sie ihn küsst, gibt, lediglich als

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

106

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


zählt, dass sie vom Fenster aus beobachtet hat, dass Anna ihren Mann
geküsst und er das Signal deshalb verzögert gegeben hat, schenkt man
ihrer Aussage aufgrund ihrer psychischen Verfassung (sehr lange Zeit)
keinen Glauben. Die juristisch-kriminalistische Untersuchung, bei der
Hudetz tatsächlich vier Monate in Untersuchungshaft sitzt, endet des-
halb mit seinem Freispruch.195 Erst Annas späte Bedenken und ihr
hartnäckiges Insistieren, er möge ihrer eigenen Schuldeinsicht Folge
leisten und seine Schuld am Zugunglück bekennen, bringen ihn
schließlich am Ende des Dramas dazu, sich der irdischen Justiz zu stel-
len.

Vorwand für ihren Kuss. Erst nämlich setzt sie so sein männliches Selbstwertge-
fühl gezielt herab, um ihm mit dem Kuss sogleich die Möglichkeit zu bieten, die-
sen Vorwurf, „unmännlich zu sein“, wieder zu entkräften. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 22.
Auch zielt der Kuss auf die Zerstörung seiner ohnehin schon labilen Ehe ab, da er
von Anna absichtlich unter dem Fenster der Dienstwohnung ausgeführt wird, um
sicher-zu-gehen, dass Hudetz Frau, deren krankhafte Eifersucht ihr wie allen üb-
rigen Dorfbewohnern bekannt ist, ihn gut beobachten kann, wenn es dazu unver-
hohlen im Text heißt: Anna: „Sie lächelt boshaft, küßt ihn plötzlich und deutet
nach dem ersten Stock. „Jetzt hat sies gesehen, daß ich Sie geküßt hab, was?“ Sie
lacht. „Jetzt gibts aber dann was?“ Sie lacht. „Jetzt setzt es was ab, wie?“ Sie macht
die Geste des Verprügelns.“ Vgl. hierzu: Ebd.: S. 22/23. Obzwar Anna später gegen-
über Hudetz angeben wird, dass sie ihn niemals geküsst hätte, hätte er seine Frau
wahrhaftig geliebt, kann dies, selbst wenn es stimmt, keine Entschuldigung dafür
sein, dass ihr Verhalten höchst anmaßend ist, weil sie offenbar glaubt, besser als
er darüber Bescheid zu wissen, was in privater Hinsicht gut für ihn ist und was
nicht. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 74. Annas Verhalten bestätigt daher anfangs in recht
unrühmlicher Weise die Charakteristik, die der Waldarbeiter zuvor über sie abge-
geben hatte, wenn er zum Vertreter wie auch zu Frau Leimgruber bezüglich ihres
Charakters im ersten Bild feststellt: Waldarbeiter: „Ich sag nur, die hats faustdick
hinter den Ohren.“/ Frau Leimgruber: überrascht: „Wer?“/ Waldarbeiter: „Na, die
Anna.“ Höhnisch. „Dem Herrn sein halbes Kind!“ Siehe hierzu: Ebd.: S. 14.

195 Die juristische Beweislage ist sehr schlecht, da es keine Indizien am Unglücksort
gibt, welche dazu in der Lage wären, die Schuldfrage eindeutig zu klären. Zwar
steht das Signal beim Eintreffen der Untersuchungskommission, im zweiten Bild,
auf Rot, doch es lässt sich für sie nicht ermitteln, wann, also ob vor der Durch-
fahrt des Eilzuges oder erst danach, es auf Rot gestellt wurde. Demzufolge liegen
den Kriminalbeamten und der Staatsanwaltschaft neben Hudetz eigener Aussage
nur die sich widersprechenden Zeugenaussagen von Anna und Frau Hudetz vor,
da von den Opfern, die das Unglück überlebt haben, niemand detaillierte Anga-
ben zum Unfallhergang machen kann. Die Schuldfrage ist also mit rein juristi-
schen Mitteln nicht zu klären, was schon darauf hindeutet, dass die faktische in-
dividuelle Schuld des Einzelnen bei Horváth oftmals mit einer Urschuld meta-
physischen Ursprungs vermischt wird. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 24-36.

Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines Interessenkonfliktes

107

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


In „Ein Kind unserer Zeit“ hingegen ist der Auslöser für die erneu-
te Ausgliederung des Soldaten aus der bürgerlichen Gesellschaft, d.h.
dem Militär, das seinem Leben einige Monate hinweg die ersehnte Sta-
bilität und Ordnung gab, der gewaltsame Tod seines Hauptmanns.
Beim Versuch, ihn noch vor dem sicheren Tod zu retten, verletzt sich
der Soldat nämlich selbst so schwer am Arm, dass er das Militär in der
Folge verlassen muss.196 Plötzlich beendet ist damit auch für ihn jene
Zeit, die er rückblickend noch lange als sein „goldenes Zeitalter“197 be-
schreibt und von der er anfangs euphorisiert schwärmt:

„Ich bin Soldat. Und ich bin gerne Soldat. […] - immer wieder freut es
mich, in Reih und Glied zu stehen. Jetzt hat mein Dasein plötzlich wieder
Sinn! Ich war ja schon ganz verzweifelt, was ich mit meinem jungen Le-
ben beginnen sollte. Die Welt war so aussichtslos geworden und die Zu-
kunft so tot. Ich hatte sie schon begraben. Aber jetzt hab ich sie wieder,
meine Zukunft, und lasse sie nimmer los […]!“198

Oder:
„Aber heut bin ich wieder froh! Denn heute weiß ichs, wo ich hingehör.
Heut kenn ich keine Angst mehr, ob ich morgen fressen werde. Und wenn
die Stiefel hin sind, werden sie geflickt, und wenn der Anzug hin ist, krieg
ich einen neuen, und wenn der Winter kommt, werden wir Mäntel be-
kommen. Große warme Mäntel. […]! Jetzt ist alles fest. Endlich in Ord-
nung. […]! Jetzt ist immer einer neben dir. Rechts und links, Tag und
Nacht.“199

Diese beiden Zitate offenbaren schon die Schwere des Verlustes, der
den Soldaten nun ereilt. Nicht nur sein sicheres Einkommen hat jetzt
ein jähes Ende gefunden, sondern auch jene ihm bislang so kostbare
Erfahrung, endlich eine Art Ersatzfamilie und einen sicheren Zu-
fluchtsort beim Militär gefunden zu haben, wo er erstmals so etwas
wie Schutz, Wärme und Geborgenheit verspürte, was im Zitat u.a.
durch die wärmende und Schutz versprechende (Winter-)-Kleidung
symbolisiert wird. Noch im Spital denkt er deshalb umso verbitterter:
„Und wo bleiben die Kleider, die Schuhe? Vergangene Zeiten, an die

196 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: Ödön von Horváth.
GW. Band 14 (2001), das Kapitel: „Der Hauptmann“. S. 35- 40.

197 Ebd.: S. 83.
198 Ebd.: S. 11.
199 Ebd.: S. 14.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

108

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ich längst nimmer dachte, tauchen wieder auf- […]. Ich dachte, ich
hätt euch vergessen, ihr Tage meiner aussichtslosen Jugend- […] Es
schneit auf das Grab meiner Zukunft -“200

Die soziale Kälte ist also, als seine bisher prägendste Erfahrung
wieder in sein Leben zurückgekehrt, weshalb der Soldat traurig resü-
miert: „»Es ist kalt«, das bleibt deine erste Erinnerung.“201 Dieses Käl-
teempfinden ist folglich ein Indiz für seine weitreichende Einsamkeits-
erfahrung, die sich auch in seinem Gedanken: „Du stehst jetzt wieder
am Anfang und nicht mehr in Reih und Glied. Heut steht keiner neben
dir, weder rechts noch links. Du bist allein, nur du -“202, dokumentiert.
Kein Kamerad steht also mehr an seiner Seite, und auch jene seinem
Wesen so wohltuende geordnete Alltagsstruktur, die ihm das Militär
bislang geboten hat, ist nun endgültig vorbei. Dieses Gefühl der Ver-
lassenheit wird für ihn jetzt aber noch durch den Tod seines Haupt-
mannes verstärkt, der für ihn nicht nur ein wichtiges menschliches
und militärisches Vorbild, sondern auch eine Art Vaterersatz war,
wenn es dazu an anderer Stelle vom Soldaten heißt:„Wir lieben auch
den Hauptmann. Er ist ein feiner Mann, gerecht und streng, ein idealer
Vater. Langsam schreitet er uns ab, jeden Tag, und schaut nach, ob al-
les stimmt. […] Wie er möchten wir gerne sein. Wir alle.“203

Erneut ist der Soldat an einer Art Scheideweg in seinem Leben an-
gekommen. Denn er weiß nur zu gut, dass seine militärische Laufbahn
aufgrund der Schwere der Verletzung, die er erlitten hat, unweigerlich
beendet ist und er nicht mehr an eine Rückkehr in die Armee zu den-
ken braucht. Da er jedoch, anders als der Lehrer oder Hudetz, bereits
eine Phase der gesellschaftlichen Ächtung, Ausgrenzung und Armut
hinter sich gebracht hat, weiß er aus Erfahrung, dass er in Zukunft we-
der mit einer umfangreichen gesellschaftlichen Unterstützung rechnen
kann, da er sich diesbezüglich bitter denkt: „In den Zeitungen steht
zwar, wir hätten keine Arbeitslosen mehr, doch das ist alles Schwindel.
Denn in den Zeitungen stehen nur die unterstützten Arbeitslosen – da
aber einer nach kurzer Zeit nicht mehr unterstützt wird, kann er also

200 Ebd.: S. 41.
201 Ebd.: S. 43.
202 Ebd.: S. 74.
203 Ebd.: S. 14/15.

Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines Interessenkonfliktes

109

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


auch nicht mehr als Arbeitsloser in den Zeitungen stehen“204, noch,
dass es für ihn angesichts dieser Situation auf dem Arbeitsmarkt eine
berechtigte Hoffnung gibt, rasch wieder im Bürgertum Fuß zu fassen.
Dieser Glaube nämlich wäre, wie er ahnt, höchst naiv. Daher wirkt
auch seine Bewerbung zum staatlichen Hilfsdiener, die er nun auf An-
raten seines Vaters und unter der Protektion der Witwe seines Haupt-
manns betreibt, von Anfang an als sehr halbherzig. Zuerst denkt er
zwar noch:

„Der Dienst wär ausgesprochen leicht. Dreimal täglich muß ich zur Post,
Briefe holen und befördern. Das ist eigentlich alles. Ich wohne nun nicht
mehr bei meinem Vater, sondern bewohne ein eigenes Zimmer, direkt im
Amtsgebäude. Es ist groß und hell und geht auf einen vornehmen Park
hinaus, in dem sich der Efeu um die alten Bäume rankt[.]“205

Aber im Grunde seines Herzens weiß er längst, dass ihm das Glück ei-
nes bürgerlichen Neuanfanges niemals vergönnt sein wird. So heißt es
an späterer Stelle hinsichtlich dieser kurzfristigen beruflichen Ambi-
tionen: „Der Hilfsdiener – der ist vorbei. Der kommt mir ja fast schon
komisch vor. […] - wie lächerlich! […] – nein - nein, ich bin nicht zum
Hilfsdiener geboren! Ich bin etwas anderes geworden.“206 Der Soldat
also weiß, dass er nur zum Soldaten richtig getaugt hat und dass diese
Episode seines Lebens unweigerlich zu Ende ist. Daher richtet sich sein
Bestreben jetzt auch weniger krampfhaft darauf, am bürgerlichen Le-
bensentwurf selbst festzuhalten, wie es der Lehrer und Hudetz tun, als
darauf, sein bisheriges Selbstverständnis, das sich bei ihm, wie bei Hu-
detz, durch seinen Glauben speist, ein stets guter Soldat gewesen zu
sein, der seinem Vaterland immer tapfer und treu in einem, wie er lan-
ge Zeit meint, absolut gerechten Krieg gedient hat, aufrechtzuerhalten.
Diese für ihn selbst so wichtige subjektive Gewissheit ist es deshalb, die
er um jeden Preis verteidigen will und die bei ihm zur Verdrängung
seiner Schuld führt. Am Ende freilich erkennt auch er voller Scham,
dass das von ihm viel zu lange verfochtene Tyrannentum ein in sich
falsches und unmoralisches Lebensmodell gewesen ist. Doch erst die
Ermordung des Buchhalters, der im Roman eine Verkörperung seines

204 Ebd.: S. 82.
205 Ebd.: S. 86.
206 Ebd.: S. 100.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

110

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


alten Selbst samt seiner früheren fanatischen Lebensanschauung ist,
markiert den Schlusspunkt seiner nun einsetzenden langsamen inne-
ren Distanzierung von diesem früheren Gedankengut. Denn kurz be-
vor er diese grausame Tat begeht, stellt er plötzlich schockiert fest:

„Ich starre ihn an. […] Das hab ich doch auch mal einst gesagt - Wie
dumm, wie dumm! […] Dann redet er weiter sein Zeug und ich höre
mich, ich höre mich - All die hohlen Sprüche und Phrasen, unverschämt
und überheblich, nachgeplappert, nachgebetet - Es wird mir übel vor mir
selbst. Mich ekelts vor meinem Schatten der Vergangenheit - […] Wenn
ich mir heute begegnen würde, so wie ich damals gewesen bin, ich glaube,
ich könnte mich selber erschlagen - Und dieses kurzsichtige Luder vor
mir, jetzt sagt er sogar: […] Er kichert und es wird mir rot vor den Augen.
Ich pack ihn an seinem Kragen und schlag ihm die Faust ins Gesicht
[…].“207

Erst die Tötung des Buchhalters ist daher das aktive Bekenntnis des
Soldaten zu anderen Lebensvorstellungen und so das Indiz für seinen
nun vollständig abgeschlossenen inneren Wandel.

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen
Ethikdiskurses

Betrachtet man diesen durchaus extremen inneren Wandel des Solda-
ten genauer, treten auch in „Ein Kind unserer Zeit“ viele Aspekte aus
dem platonischen Ethikdiskurs hervor, die wir schon aus den Reflexio-
nen des Lehrers aus „Jugend ohne Gott“ kennen. Denn auch hier greift
Horváth implizit auf die antiken Extrempositionen in der Frage nach
dem guten Leben zurück, die durch das naturalistisch fundierte Tyran-
nentum in seinem egoistisch-hedonistisch geprägten Werteverständnis
wie durch die gegenläufige Position, dass nur ein ethisches Leben ein
wahrhaft gutes sein könne, repräsentiert werden. So vereint der Soldat
in seinem Selbst beide Extrempositionen zu unterschiedlicher Zeit im
Roman. Denn zu Beginn ist er nicht nur von einer raschen Militärkar-
riere fasziniert, sondern träumt auch vom Ideal einer tyrannischen
Herrschaft, die sein Staat mittels Propaganda ganz im Sinne der Posi-
tion von Kallikles in Platons „Gorgias“ propagiert. So verkündet er an-

207 Ebd.: S. 118-120.

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

111

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


fangs fanatisch: „Die Generation unserer Väter hat blöden Idealen von
Völkerrecht und ewigem Frieden nachgehangen und hat es nicht be-
griffen, daß sogar in der niederen Tierwelt einer den anderen frißt. Es
gibt kein Recht ohne Gewalt.“208 Laut Zitat befürwortet er also einen
naturalistischen Rechtsbegriff, in direkter Analogie zu seiner Verwen-
dung der bereits durch die NS-Propaganda infizierten Gesellschaft in
„Jugend ohne Gott“ oder zur Position von Kallikles innerhalb des
„Gorgias“. Laut seiner Definition basiert das „Recht“ auf einem Ge-
waltrecht des von Natur aus Stärkeren gegenüber dem Schwächeren,
was diesem Stärkeren folglich, ob als Einzelperson oder als Staat, die
volle Befugnis zur Tyrannei erteilt. So wird all das legalisiert, was dem
Tyrannen entweder (in egoistisch-subjektiver Weise) als gut im Sinne
von instrumental nützlich zur Erzielung von etwas anderem erscheint
oder als gut in einer hedonistischen Ausprägung, d.h. als lustvoll. Das
traditionelle Recht hingegen, das allen Gleichen (Einzelpersonen oder
aber Staaten im Völkerrecht) die gleiche Rücksicht auf ihre Interessen
verspricht, was ein harmonisches Miteinander, d.h. auf Dauer Frieden,
garantiert, empfindet der Soldat hingegen als zeitlich überholt „die Ge-
neration unserer Väter“ wie auch als Form von Dummheit „blöd“ bzw.
wie Kallikles als einen Ausdruck der Bequemlichkeit, Schwäche und
Lächerlichkeit.209 Sein Herrschaftsideal wie das seines faschistischen
Staates hingegen stammt aus der niederen Tierwelt, wo jeder in einem
dem Urzustand in Hobbes „Leviathan“ nicht unähnlichen Überlebens-
Kampf mit anderen steht, bei dem er seine bestialischen Triebe frei
auslebt und jeden, der schwächer als er selbst ist, kurzerhand auffrisst,
um zu verhindern, selbst von einem Stärkeren gefressen zu werden.
Dies ist auch der Grund, weshalb der Soldat in der Folge keinerlei
Skrupel besitzt, sich an dem geheimen Militäreinsatz seines Landes zu
beteiligen, den es in einem „kleinen Land“210 im Osten durchführt,
dessen Grenze es kurzer hand bei Nacht still und heimlich und, wie es
im Text heißt, „ohne Kriegserklärung“211 übertritt, um sich an seinen
Bodenschätzen wie dem „Erz“212 zu bereichern; aber auch, wie es eu-

208 Ebd.: S. 19.
209 Ebd.: S. 35.
210 Ebd.: S. 36.
211 Ebd.: S. 36.
212 Ebd.: S. 113.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

112

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


phemistisch von der Staatspropaganda heißt, um es von seiner Zivilbe-
völkerung zu „säubern“213, die laut dieser nur aus „dreckigen“ „Unter-
Menschen“214 bestehe, die mit ihren „räudigen“ und „verlausten Hun-
den“215 in „niedrigen, engen und schmutzigen Häusern“216 leben. Aus
dem Mund des Soldaten klingen die Ereignisse des Einsatzes wie folgt:

„Es gibt ein Land, das werden wir uns hohlen. Ein kleines Land und wir
sind zehnmal so groß - drum immer nur frisch voran! Wer wagt, gewinnt
- besonders mit einer erdrückenden Übermacht. Und besonders, wenn er
überraschend zuschlägt. […] ! Wir säubern, wir säubern - - Heimlich, als
wären wir Diebe, hatten wir die lächerliche Grenze dieses unmöglichen
Staatswesens überschritten. […]. Heut sind wir die Herren! Im Tal bren-
nen die Dörfer. […]. Bravo, Flieger! […]! Nichts ist euch entgangen, auch
wenn sichs noch so sehr den Bodenverhältnissen angepaßt hat. Alles habt
ihr erledigt - bravo, Flieger! Bravo! Schießt das Zeug zusammen, in Schutt
und Asche damit, bis es nichts mehr gibt, nur uns! Denn wir sind wir.“217

Das hier zutage tretende Überlegenheitsgefühl des vermeintlich von
der Natur aus Stärkeren, dem folglich das Recht zusteht, sich alles, was
ihm gerade gefällt oder zum Vorteil gereicht, nach Gutdünken mittels
Gewalt vom vermeintlich Schwächeren anzueignen, das zuvor auch
schon der Lehrer aus „Jugend ohne Gott“ für das rücksichtslose Ver-
halten seiner Schüler verantwortlich gemacht hatte, bildet nun auch
hier die Grundlage für die grausamen Verbrechen, die die Truppe des
Soldaten in jenem „kleinen Land“ an seiner ahnungslosen Zivilbevöl-
kerung verübt.218 Dennoch, und dies ist relevant, weil es allein die
strukturelle Grundlage für den späteren Wandel des Soldaten liefert,
besitzt er, so fanatisiert er in diesem frühen Anfangsstadium seiner
Militärzeit auch ist, eine Art verschütteten, dunklen Restbestand tra-

213 Ebd.: S. 36.
214 Ebd.: S. 77.
215 Ebd.: S. 38.
216 Ebd.: S. 37.
217 Ebd.: S. 36 u. 37.
218 So werden z.B. fünf nur ärmlich mit Messern bewaffnete Zivilisten, von denen

der Jüngste noch nicht volljährig ist, kurzerhand von der Truppe des Soldaten
festgenommen und anschließend ermordet, wobei der Soldat dazu nur lapidar
anzumerken hat: „Vor zwei Stunden nahmen wir fünf Zivilisten fest, die wir mit
langen Messern angetroffen haben. Wir werden sie hängen, die Kugel ist zu schad
für solch hinterlistiges Gelichter.“ Siehe hierzu: Ebd.: S. 37. Vgl. hierzu: Auch die
anderen Kriegsverbrechen an den Zivilisten, insbesondere die Ermordung von
wehrlosen Frauen und Kindern. Ebd.: S. 108/109.

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

113

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


dierter ethischer Moralvorstellungen und Prinzipien in sich. Und diese
lassen ihn, wie verhasst sie ihm auch über weite Strecken des Romans
sein mögen, an dieser Stelle doch noch zu der Formulierung „heimlich
als wären wir Diebe“ greifen. Diese Wortwahl aber verrät, dass er sehr
wohl weiß, dass sein Verhalten, wie auch das seiner Truppe, nach tra-
ditionellen, d.h. objektiv-übergeordneten Moral- und Rechtsvorstel-
lungen unrechtmäßig, d.h. moralisch schlecht, zu nennen ist, was er je-
doch lange Zeit verdrängt.219 Und somit strebt auch er, was vielleicht
zunächst verwunderlich sein mag, genau wie es laut Platon alle Men-
schen tun, im Grunde seines Herzens nach dem Guten im platoni-
schen Sinne, d.h. nach der Glückseligkeit in ihrer inhärenten Verbin-
dung mit dem (instrumental wie intrinsisch) Guten, d.h. nach der Tu-
gend. Interessanterweise tritt diese platonische Lesart in der Anfangs-
phase des Romans sogar an einer einzigen Stelle noch latent hervor,
wenn der Soldat entschuldigend über seine früheren Vergehen an-
führt:

„Lieber stehlen als betteln! Und so dachten auch viele andere von unserer
Schlange, ältere und jüngere – es waren nicht die schlechtesten. Ja, wir ha-
ben viel gestohlen, meist warens dringende Lebensmittel. Aber auch Ta-
bak und Zigaretten, Bier und Wein. […] Aber ich entkam unerkannt. […]
Kein Schatten der Vergangenheit fällt auf meine Dokumente[.]“

Dann aber fährt er überraschend mit dem Zusatz fort:
„Ich bin doch auch ein anständiger Mensch und es war ja nur die Hoff-
nungslosigkeit meiner Lage, daß ich so schwankte wie das Schilf im Win-
de – sechs trübe Jahre lang. Die Ebene wurde immer schiefer und das
Herz immer trauriger. Ja, ich war schon sehr verbittert. “220

Gerade dieser letzte Abschnitt des Zitates zeigt, dass der Soldat bei al-
ler Kriminalität in der Anfangsphase des Romans doch den moralisch

219 Diese Verdrängung des eigentlich im Soldaten vorliegenden tradierten morali-
schen Wissen tritt dabei besonders an späterer Stelle hervor, wo er überrascht
feststellt: „Schau dirs an, dein Vaterland – das ist dein alles. […] Du hast es be-
schützt – jetzt bist du ein Krüppel. Ich stutze. »Beschützt?« Wer hats denn eigent-
lich bedroht? Jenes kleine Land? Lächerlich!“ Diese Aussage des Soldaten zeigt,
dass er eine Zeit lang den Versuch unternommen haben muss, den aggressiven
Eroberungskrieg seines Landes durch traditionelle Rechtsmaßstäbe moralisch zu
begründen, wenn er ihn hier durch das Recht auf Selbstverteidigung seines Staa-
tes legitimiert. Siehe hierzu: Ebd.: S. 84.

220 Ebd.: S. 13/14.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

114

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


konnotierten Selbstanspruch hegt, ein im Grunde anständiger Mensch
zu sein. Denn wäre er in einer besseren materiellen Lage, so glaubt er
fest, würde er auch keine Diebstähle begehen. Beachtet man nun die
Tatsache, dass Armut in der Summe bei Horváth immer ein Katalysa-
tor für Kriminalität und menschliches Fehlverhalten aller Art ist, wirkt
diese Aussage tatsächlich nicht bloß wie eine Schutzbehauptung. Des
Weiteren gesteht er in diesem Textabschnitt offen ein, dass seine frühe-
ren Diebstähle zwar durchaus dazu in der Lage waren, seine soziale
Not zu lindern, nicht aber dazu, sein Glück und seine innere Zufrie-
denheit zu mehren. Stattdessen nahmen diese positiven Gefühle pro-
portional, je stärker er in den Sumpf der Kriminalität geriet, immer
weiter in seinem subjektiven Empfinden ab, was indirekt auf den pla-
tonischen Zusammenhang zwischen der Tugend als dem wahrhaft Gu-
ten und der authentischen menschlichen Empfindung des Glücks ver-
weist.221 Demzufolge kann der Soldat selbst in seiner militanten An-
fangsphase in Analogie zu Polos und Kallikles im „Gorgias“ auch nicht
als Amoralist im engeren Sinne begriffen werden. Denn obzwar er sich
dem traditionellen Recht und der Moral bald vollständig verschließt,
geht es ihm wie seinen beiden antiken Vorgängern nicht per se darum,
das Recht und seine Prinzipien an und für sich abzuschaffen. Vielmehr
will er sie seinen eigenen subjektiven Vorstellungen des Guten anpas-
sen. Seine alternativen Ideale des Guten und der Tugend lauten daher:
Gewaltherrschaft des Stärkeren anstelle menschlicher Egalität und Ge-
rechtigkeit, freies Ausleben von Trieben anstelle ihrer maßvollen Be-
herrschung und größtmöglicher Egoismus anstelle von Altruismus, ge-
genseitigem Respekt und Rücksichtnahme. Erst der Tod des Haupt-
manns, sein zurückgelassener Brief und die plötzlich wieder vollstän-
dig veränderte soziale Lage des Soldaten bewirken, dass er gegen Ende
des Romans die Lebens- und Glückslüge der NS-Propaganda, der er
viel zu lange unkritisch erlegen war, durchschaut. Dabei begreift er

221 Damit aber straft der Soldat seine spätere Aussage: „Das Glück ist eine reine
Geldfrage und sonst nichts“ selbst Lügen. Siehe hierzu: Ebd.: S. 63. Die
Horváthsche Wahrheit bei dieser Frage bedürfte wohl der Ergänzung, dass das
Glück nicht in der materiellen Sorglosigkeit des Individuums allein besteht, son-
dern daneben eines immateriellen Wertegerüstes bedarf, das sich an objektiven
Werten des Guten orientiert, was dem Individuum dann, in der Verbindung mit
Formen eines gemäßigten, äußeren Reichtums, tatsächlich wahre innere Zufrie-
denheit zuführt.

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

115

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


auch den Irrtum in dem, was er lange Zeit für wahrhaft glücksför-
dernd und gut gehalten hat.222 Deshalb bekennt er sich schließlich, in-
nerlich in seinem Begriff des Guten geläutert, am Ende zu jenen ihm
einst so verhassten alten, tradierten Moralvorstellungen des Guten der
Generation seines Vaters. So bekennt er sich z.B. zum Glauben an die
absolute Egalität aller Menschen und Staaten, die ihnen die gleiche Be-
rücksichtigung ihrer Rechte und Interessen gewährt. Oder er glaubt
nun an die Verkörperung der Gerechtigkeit durch die Begriffe der
Gleichheit und Fairness als einer objektiven Konzeption des Guten, die
universal wahr und damit wirklich glücksfördernd ist, was Aussagen
der folgenden Art von ihm bezeugen:

„Das kann kein lieber Gott sein, denn die Verteilung ist zu gemein. Wenn
ich der liebe Gott wär, würd ich alle Menschen gleich machen. Einen wie
den anderen – gleiche Rechte, gleiche Pflichten! Aber so ist die Welt ein
Saustall.“223

Oder: „Einst dachte ich, mit dem Haß werden wir weiterkommen.“224

Oder: „»Deshalb sind Sie auch nicht mehr!«“225

Oder: „Mich ekelts vor meinem Schatten der Vergangenheit – Ja, der
Hauptmann hatte recht! […] Was war ich für ein Lügner! Jawohl, ein fei-
ger Lügner – denn wie bequem ist es doch, seine Untaten mit dem Vater-
land zu verhüllen, als wär das ein weißer Mantel der Unschuld! Als blieb
eine Untat kein Verbrechen, ob im Dienste des Vaterlandes oder irgendei-
ner anderen Firma – Verbrechen bleibt Verbrechen und vor einem ge-
rechten Richter zerfällt jede Firma zu nichts. Für das Gute und für das
Böse, da hat sich nur der einzelne zu verantworten und keinerlei Vater-

222 Gerade der Begriff des „Irrtums“, der in „Ein Kind unserer Zeit“ immer wieder
fällt, unterstreicht, dass der Soldat eben in platonischer Form einer gravierenden
Täuschung dessen unterlag, was er für gut hielt. Dies macht sein Fehlverhalten
aber auch z.T. entschuldbar, worauf z.B. die veränderte Erzählperspektive am En-
de des Romans verweist, wenn es dort im Gestus eines auktorialen Erzählers
heißt: „Bedenk es doch: er wußt sich nicht anders zu helfen, er war eben ein Kind
seiner Zeit.“ Ebd.: S. 127. Demzufolge ist die Erkenntnis dessen, was wahrhaft gut
ist, sowohl für Platon wie für Horváth ein entscheidender, weil notwendiger Fak-
tor auf dem Weg zur Moral. Aber in Abweichung von Platon reicht dieses Wissen
vom wahrhaft Guten bei Horváth nicht schon in hinreichender Weise für morali-
sches oder aber moralkonformes Verhalten des Individuums aus, wie insbesonde-
re der weitere Handlungsverlauf von „Ein Kind unserer Zeit“ in Form der unmo-
ralischen Ermordung des Buchhalters durch den nun eigentlich in seinen Er-
kenntnissen schon geläuterten Soldaten zeigt.

223 Ebd.: S. 83.
224 Ebd.: S. 124.
225 Ebd.: S. 120.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

116

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


land zwischen Himmel und Hölle. Was war doch mein heißgeliebtes un-
bequemes Dasein für ein verlogener bequemer Morast! Ich stand in Reih
und Glied und es kam mir nicht darauf an, ob meine Schwester sitzt oder
nicht. Pfui Teufel, was war ich für ein Vieh! Nein, ich war kein
Mensch!“226

Bisher konnte gezeigt werden, dass die von mir behandelten Protago-
nisten aus Horváths Spätwerk große Probleme dabei haben, ihren aus
unterschiedlichen Gründen zusammengebrochenen bürgerlichen Le-
bensentwurf samt ihrem individuellen Selbstbild wieder so zu kitten,
dass ihre Psyche und damit auch ihr positiver Lebensbezug langfristig
stabil bleibt. In ihren Empfindungen und Interessen sind sie nämlich,
wie gesehen, permanent hin- und hergerissen. Einerseits möchten sie
ihr aktuelles bürgerliches Selbstverständnis wie ihre gesellschaftliche
Integration auch zum Schutz ihrer materiellen Interessen gerne erhal-
ten, andererseits ahnen sie schon, dass sie angesichts der sich verän-
dernden Realität ihr individuelles Selbst wie ihr subjektives Wertekon-
zept einem grundlegendem Wandel unterziehen müssen, wollen sie
ihre Identität und damit ihren positiven Lebensbezug erneut herstellen
und langfristig schützen. Dies aber kann ihnen, wie ihnen bald be-
wusst wird, nicht ohne ein offenes Eingeständnis von Schuld, von per-
sönlichem Versagen und von begangenen Irrtümern gelingen. Horváth
also verquickt so die psychischen und individuellen Lebenskrisen sei-
nes bürgerlichen Personals geschickt mit klassischen ethischen Fragen
wie denen nach der besten Lebensweise, dem richtigen Begriff des Gu-
ten oder der persönlichen Selbstverantwortung und Schuld des Einzel-
nen und flicht diesen ganzen Problemgehalt gekonnt in den politi-
schen, sozialen und wirtschaftlichen Problemhorizont seiner eignen
Zeit und Gesellschaft ein. Die aktuellen Spezifika seiner Zeit dienen
ihm folglich nicht nur als Hintergrundfolie für die immer wieder auch
ethisch konnotierten Fragen im Individuum, sondern dokumentieren
zugleich die wechselseitige Abhängigkeit dieser externen und internen
Faktoren für den ethischen Diskurs im Individuum selbst. Denn dieser
Diskurs wird so nicht nur zum jeweiligen Stand seiner Zeit passend
und mit inhaltlich leichten Modifikationen erst durch diese äußeren
Begebenheiten im Individuum initiiert und aktualisiert, sondern be-
stätigt sich dabei in seinem Anspruch auf Universalität immer wieder

226 Ebd.: S. 119.

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

117

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


neu, da seine Fragen für den Einzelnen in jeder Epoche relevant wer-
den können. Doch wie, so die Frage, kommen die ethisch konnotierten
Figuren Horváths im Zuge ihres psychischen Reifeprozesses zur Er-
kenntnis des Guten, die ihnen nach und nach dabei hilft, ein ethisch
fundiertes Selbst- und Werteverständnis zu etablieren, wie dies beim
Soldaten aus „Ein Kind unserer Zeit“ und bei Thomas Hudetz aus
„Der jüngste Tag“ zutrifft. Oder, so eine weitere Frage, wie wird das
schon in ihnen vorhandene ethische Selbstverständnis, wie es für den
Lehrer aus „Jugend ohne Gott“ gilt, mit der Zeit so verdichtet, dass es
irgendwann tatsächlich vorbehaltslos handlungswirksam werden
kann? Um diese Fragen zu beantworten, sollen im nächsten Untersu-
chungsabschnitt erkenntnistheoretische Fragen im Vordergrund ste-
hen, wie die Frage, welche Faktoren die Ausbildung eines ethisch fun-
dierten Selbstverständnisses der Figuren Horváths und damit ihre Ein-
sicht in das ethisch Gute, Richtige und Gebotene strukturell begünsti-
gen und welche Faktoren diesen Prozess umgekehrt eher behindern;
wie auch, was in einem zweiten Schritt geschehen muss, damit die ein-
mal gewonnenen moralischen Einsichten des Individuums wirklich
handlungsweisend werden können, da, wie oben schon kurz angespro-
chen, in Horváths Schreiben und seinen impliziten ethischen Vorstell-
ungen, anders als bei Platon, die Erkenntnis dessen, was gut ist, zwar
ebenfalls unbedingt notwendig ist für das moralische Verhalten seiner
Figuren, nicht aber schon zwangsläufig dafür hinreichend.

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths

118

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Erkenntnistheoretische Überlegungen

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

Der Dialog spielt bei Horváth eine zentrale Rolle bei der Frage, wie
(moralische) Einsicht im Individuum so gefördert wird, dass sie tat-
sächlich handlungswirksam wird. So kommt ihm schon in den frühe-
ren Arbeiten Horváths, im Zuge der Horváth eigenen Dramaturgie
einer Demaskierung des Bewusstseins, die wichtige Funktion zu, die
tatsächliche Wahrheit als objektive Realität spontan im Gewirr von Lü-
ge und Schein in der Handlung aufzudecken. Sein Aufklärungspoten-
zial richtet sich dabei aber noch stärker auf den Rezipienten als auf das
literarische Personal Horváths.227 In „Jugend ohne Gott“, „Ein Kind
unserer Zeit“ und in „Der jüngste Tag“ hingegen gibt es eine Reihe
zentraler Gespräche innerhalb der Handlung, die sowohl eine ent-
scheidende Rolle bei der Erkenntnisgewinnung der Protagonisten wie
auch ihrer psychisch-geistigen Weiterentwicklung spielen und so auch
Einfluss auf ihre moralischen Einsichten nehmen. Im Roman „Jugend
ohne Gott“, den ich nun als Beispiel zur Schilderung des Verlaufes der
Erkenntnisgenese der späten Protagonisten Horváths heranziehen will,

V. 

227 Die Mehrzahl der frühen Figuren Horváths nämlich erkennt die häufig nur kurz
aufblitzende Wahrheit und Objektivität, die der Dialog, meist im engen Zusam-
menspiel mit der Regieanweisung, aufdeckt, bis auf einige Ausnahmen noch nicht
selbst, weil sie in elementarer Form noch durch die gesellschaftlichen Rahmenbe-
dingungen, in denen sie leben, fremdbestimmt wirken. So ist es nach Gudrun
Kampelmüller und Elisabeth Prantner eines der Hauptmerkmale des Bildungsjar-
gons, den diese Figuren vornehmlich gebrauchen, um sich anderen mitzuteilen,
dass er eine Diskrepanz zwischen der Rede und der vorliegenden Situation er-
zeugt. Vgl. hierzu: Gudrun Kampelmüller und Elisabeth Prantner: „Ödön von
Horváth – „ein treuer Chronist seiner Zeit.“ Politische Ideologien und die daraus
resultierende Sprache in Ödön von Horváths Werken: Saldek oder die schwarze
Armee und Italienische Nacht“. In: „Politische Betrachtungen einer Welt von ges-
tern. Öffentliche Sprache in der Zwischenkriegszeit“. Akademischer-Verlag, Stutt-
gart 1995. S. 13-51. Dort. S. 19.

119

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sind diesbezüglich gerade die Gespräche relevant, die der Lehrer mit
dem Direktor, mit Julius Caesar und mit dem Pfarrer führt. Denn ei-
nerseits besitzen sie stets einen aktuellen Handlungsbezug, anderer-
seits weisen sie z.T. den Charakter eines latenten, übergeordneten,
theoretischen Diskurses auf, da sie um politische, philosophische, so-
ziologische und religiöse Grundfragen der Menschheitsgeschichte
kreisen. Und obzwar es auch in „Ein Kind unserer Zeit“ und in „Der
jüngste Tag“ in ähnlicher Form zentrale Unterredungen gibt, die eine
Schlüsselfunktion innerhalb der Handlung haben, weil auch sie die
moralische Erkenntnis der Protagonisten im Zusammenspiel mit ihren
bisherigen Wirklichkeitserfahrungen enorm befördern, ist ihr
Diskurscharakter doch insgesamt weniger stark ausgeprägt als bei je-
nen in „Jugend ohne Gott“. Sie nämlich haben eher den Charakter kür-
zerer Alltagsgespräche. Zu nennen wären hier die Unterredungen, die
der Soldat in „Ein Kind unserer Zeit“ mit der dicken, freundlichen
Schwester im Spital führt. So zwingt ihn ihr christliches Weltbild der
Vergebung und der brüderlichen Nächstenliebe erst dazu, sich mit die-
sen ihm bis dato ganz unbekannten Werten, die er bislang nur als Cha-
raktermerkmale der Schwäche und Dummheit interpretiert hat, kri-
tisch auseinanderzusetzen.228 In „Der jüngste Tag“ sind hier gerade die
Gespräche relevant, die Hudetz mit Anna führt, aber auch jene, die er
mit dem Apotheker Alfons führt. Denn beide helfen ihm durch ihre ei-
genen ethischen Einsichten und Standpunkte dabei, seinen lügenhaf-
ten Selbstbetrug nach und nach zu durchschauen.229 Skizzenhaft grei-
fen die diskursähnlichen Gespräche in „Jugend ohne Gott“ jedoch im
Gegensatz dazu in theoretischer Manier auch verschiedene Stand-
punkte und Wertrelationen basaler Menschheitsfragen, die z.T. seit der
Antike bekannt sind, inhaltlich explizit wieder auf. Zu nennen wären
hier z.B. Fragen wie die nach der idealen Staatsform einer Gesellschaft
im Kontext der Frage nach dem guten Leben oder religiöse Grundfra-
gen wie die nach der menschlichen Schuld im Rahmen der Erbsünde

228 So bspw. wird der von der Schwester vorgetragene Grundsatz: „»Liebe deine Fein-
de, aber hasse den Irrtum.«“ für das Denken des Soldaten mit der Zeit immer be-
deutender. Siehe hierzu: Ödön von Horváh: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd.
14 (2001), S. 46.

229 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10 (2001), S. 51.
u. S. 52. sowie S. 65.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

120

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


oder die Theodizee-Problematik.230 Denn obzwar auch diese diskurs-
haften Gespräche in „Jugend ohne Gott“ eher oberflächlich und an-
deutungsweise als detailliert und facettenreich im Roman ablaufen, be-
sitzen sie doch eine methodische Nähe zur sokratischen Gesprächs-
führung des „Elenchos“ und so zur sokratischen Dialektik. Deren
Merkmal war es, wie schon anhand der Dialoge Platons gezeigt, durch
ein reflexives Gleichgewicht der Dialogpartner in ihren meist konträ-
ren Positionen einerseits wie auch anderseits durch belehrende und er-
örternde Passagen oder durch gezielte und gelenkte Nachfragen von
Sokrates die größtmögliche Annäherung an den Wahrheits- und Ob-
jektivitätsgehalt in strittigen Fragen zu erzielen.231 Deshalb ist es auch
nicht weiter verwunderlich, dass gerade diese zentralen Gespräche in
„Jugend ohne Gott“ die Erkenntnisleistung und Urteilsbildung des
Lehrers stark forcieren. Einerseits machen sie ihm nämlich oft erst die
praktisch-aktuelle wie auch die historisch-übergeordnete Relevanz be-
stimmter strittiger Sachverhalte und Themen bewusst, was dann ande-
rerseits häufig dazu führt, dass sich seine subjektive Sicht auf die Welt
spürbar objektiviert und ausdifferenziert. Die Gespräche brechen so

230 Am ehesten einem klassischen Diskurs nachempfunden ist dabei das Gespräch,
das der Lehrer mit dem Pfarrer führt und das Horváth wohl auch deshalb ab-
sichtlich genau in die Mitte des Romans platziert. Die zwei anderen zentralen Ge-
spräche, die er jeweils mit Julius Caesar und dem Direktor führt, haben dagegen
eher den Charakter eines Belehrungsgespräches, was in eingeschränkter Form al-
lerdings auch auf das Gespräch mit dem Pfarrer zutrifft. Dennoch greifen sie, in
theoretischer Manier, ebenfalls auf übergeordnete Problemfelder zurück, wie die
Ausführungen Julius Caesars bezüglich der (sexuellen) Entwicklung der jungen
Generation angesichts der aktuellen politischen Veränderungen des Staates im
Roman zeigen oder die diesbezüglich vom Direktor vorgetragenen, historischen
Betrachtungen. Vgl. hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd.
13 (2001), S. 47-51. u. S. 26-30. sowie S. 16-21.

231 Vgl. hierzu: S 49 in dieser Arbeit. Neben den recht offenkundigen Abweichungen
zwischen Platon und Horváth spielt der Dialog zunächst bei beiden eine zentrale
Rolle als literarische Vermittlungsform von Wissen und seiner Problematisierung
oder hilft ganz grundlegend dabei, bereits vorhandenes Wissen im Individuum zu
verdichten bzw. durch gezieltes Fragen erneut in seinem Geist zu aktualisieren.
Folglich wird auch der Lehrer sowohl vom Direktor als auch vom Pfarrer wäh-
rend ihrer Unterredungen an basales geschichtliches oder philosophisch-theolo-
gisches Grundlagenwissen erinnert, was ihm dann im weiteren Fortgang der
Handlung dabei hilft, allgemein gültige Strukturen im geschichtlichen Verlauf be-
stimmter Fragestellungen (wieder) zu erkennen. Vgl. dazu: Ödön von Horváth:
„Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 19-21. und S. 47-53.

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

121

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


seine notwendigerweise vorhandene subjektiv-eindimensionale Reali-
tät ein Stück weit auf und bereichern seinen Erfahrungsschatz. Auch
realisiert er oft erst mit ihrer Hilfe eigene wie fremde Handlungsantrie-
be und Motive in ihren weitreichenden Konsequenzen in umfassender
Form, was dann sein eigenes Urteil und seine Einschätzung der vorlie-
genden Situation nicht selten zu korrigieren oder zumindest zu diffe-
renzieren vermag. Deshalb distanziert er sich auch erstmals spürbar
im Gespräch mit seinem Vorgesetzten von einem Anpassungsverhal-
ten des Individuums, das nur seiner Sorge vor materiellen Nachteilen
geschuldet ist. Denn so denkt er sich angesichts des offenen Einge-
ständnisses des Direktors:

„»Ich könnte ja dem Zeitgeist widersprechen und mich von einem Herrn
Bäckermeister einsperren lassen, ich könnte ja hier gehen, aber ich will
nicht gehen, jawohl, ich will nicht! Denn ich möchte die Altersgrenze er-
reichen, um die volle Pension beziehen zu können«“232

mehr in spöttischer Ironie als in wirklichem Verständnis: „Das ist ja
recht fein, dachte ich[.]“233, was als erstes Indiz für seine nun plötzlich
erwachende Skepsis angesichts dieser rein opportunistischen Haltung
seines Vorgesetzten zu sehen ist. Das Gespräch, so lässt sich mutma-
ßen, macht ihm also unterschwellig klar, dass eine solche rein materi-
ellen Interessen geschuldete Haltung, die er ja bis dato noch selbst
praktiziert, allenthalben eine subjektiv gute, nicht aber eine objektiv
gute und damit uneingeschränkt förderliche Haltung ist, was im Nach-
hinein auch seine ironische Reaktion, die hier mehr Spott als Zustim-
mung signalisiert, erklärt. Der Dialog, dies lässt sich z.T. auch für die
Dialoge in „Ein Kind unserer Zeit“ feststellen, hat bei Horváth dem-
nach recht häufig die Funktion eines Spiegels. Dieser soll dem Indivi-
duum, im Kontext der damit von Horváth vollzogenen Entlarvungs-
und Demaskierungsdramaturgie, das eigene Ich in all seiner Subjekti-
vität schonungslos vor Augen führen. Denn seine subjektiven Sicht-
weisen, Fehler, Irrtümer, Vorbehalte und Antriebe erweisen sich nicht
selten samt der ihnen zugrunde liegenden Motivationen auch im je-

232 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 20.
233 Ebd. S. 20.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

122

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


weiligen Gegenüber als wirksam.234 Mithilfe des Gesprächspartners als
Gegenüber bzw. mithilfe des dabei z.T. offen zutage tretenden Paralle-
lismus der geistigen Inhalte kann es also oft erst im Dialog die eigenen
dunklen Antriebe erkennen. Doch dies ist natürlich nur eingeschränkt
möglich, da der Gesprächspartner nie gänzlich mit dem eigenen Ich
identisch ist, und kann ihm immer punktuell, im Moment des Gesprä-
ches, gelingen.235 Freilich kann diese Identifizierung der im Individu-
um vorliegenden oder wirksamen Inhalte umgekehrt auch durch deren
Kontrastierung im Gespräch erfolgen. Der Dialog vergegenwärtigt den
Personen bei Horváth also häufig theoretische und psychisch wirksa-
me Inhalte aller Art, da er sie so für sie in ihrem mutmaßlich gültigen
oder ungültigen Wahrheitsgehalt hervorhebt, was dann erst die not-
wendige Voraussetzung für jede eigene Urteilsbildung des Individu-
ums bei allerlei Wert- und Sachfragen ist.

Dieses Erkenntnis stiftende bzw. -fördernde Verfahren, das die
Dialoge bei Horváth grundlegend und insbesondere die in „Jugend oh-
ne Gott“ in ihrem teils dialogisch-argumentativen Rahmen besitzen,
bettet der Autor in einem zweiten Schritt häufig auch in die Erzählwei-
se seines Romans ein. Denn die vorangegangenen Inhalte, Standpunk-
te und Werturteile der zentralen romaninternen Dialoge werden durch
die monologisierenden Selbstreflexionen des Lehrers als Erzähler häu-
fig mehrfach thematisiert, was heißt, dass sie oft erst in der Rückschau

234 So erkennt der Soldat bspw. sein altes Selbst samt seinen früheren Überzeugun-
gen im Buchhalter wieder, und sein Hauptmann unterlag offenbar einem ähnli-
chen Irrtum wie er selbst, wenn auch er eine Zeit lang glaubte, an einem gerech-
ten Krieg teilzunehmen, wie sein zurückgelassener Brief später zeigt. Siehe hierzu:
Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 118. u.
S. 58/59.

235 Dass gerade die Selbsterkenntnis etwas ist, was Horváth mit seiner gesamten Dra-
maturgie zeitlebens zu fördern angestrebt hat, zeigt schon die „Glaube Liebe
Hoffnung“ vorangestellte Randbemerkung, wo er angibt, mit seinem Schreiben
nicht nur radikal gegen Lüge und Dummheit vorgehen zu wollen, sondern auch
die Selbsterkenntnis des Menschen, soweit dies möglich ist, mit seiner Literatur
befördern zu wollen, denn so will er: „[…] nur deshalb [zu] schreiben, damit die
Leut sich selbst erkennen. Erkenne dich bitte selbst! Auf daß du dir jene Heiter-
keit erwirbst, die dir deinen Lebens- und Todeskampf erleichtert, indem dich
nämlich die liebe Ehrlichkeit gewiß nicht über dich (denn das wäre Einbildung),
doch neben und unter dich stellt, so daß du dich immerhin nicht von droben,
aber von vorne, hinten, seitwärts und von drunten betrachten kannst!- -“. Siehe
hierzu: Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 13.

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

123

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


zu weitreichenden Erkenntnisschüben in seinem Geist verarbeitet wer-
den. Damit aber lässt Horváth, wie Franz Kadrnoska es nennt, die Ge-
nese von Erkenntnis selbst erzählerisch wirksam werden, wobei er
auch den Rezipienten aktiv in diesen Prozess integriert.236 Denn auch
seine Meinungs- und Urteilsbildung entfaltet sich erst (gänzlich) paral-
lel zu der des Lehrers, durch die sie den ganzen Roman hindurch im-
mer wieder ergänzt, erhellt und geleitet wird. Diese den Erkenntnis-
prozess selbst nachbildende Erzählstruktur existiert in etwas schwä-
cherer Form auch in „Ein Kind unserer Zeit“. Dadurch allerdings, dass
der Soldat keine so stark intellektuell gezeichnete Figur ist wie der Leh-
rer aus „Jugend ohne Gott“ und er außerdem eine in seinen Ansichten
sehr radikale Person ist, nimmt man als Rezipient zwar ebenfalls em-
pathisch an seiner Erkenntnisgenese teil, ist davon aber hinsichtlich
der eigenen Erkenntnisleistung weit weniger stark tangiert als beim
Lehrer. In vielen kleinen Schritten verdichten sich so für beide Instan-
zen, Lehrer wie Rezipient, die zuvor diskutierten Inhalte der Gespräche
in „Jugend ohne Gott“ also oft erst retrospektiv, d.h. im Kontext ihres
aktuellen Wissens- und Erfahrungsstandes, zu einer weitreichenden
Erkenntnis bzw. zur subjektiven Gewissheit dessen, was bezüglich be-
stimmter Umstände, Werte und Sachfragen jeweils wahr, richtig und
angemessen ist. Diese subjektive Gewissheit wiederum entsteht dann,
wenn die Inhalte vom Lehrer, als der wissensvermittelnden Instanz, als
weitestgehend deckungsgleich mit der ihn umgebenden romaninter-
nen Wirklichkeit und seinem derzeitigen Wissensstand eingestuft wer-
den. Die Standpunkte und Wertrelationen der vorangegangenen Ge-
spräche werden also so lange im Lichte seiner bisherigen Erfahrungen
und seines aktuellen Wissensstandes von ihm analysiert, differenziert,
relativiert oder korrigiert, bis sie sich schließlich weitestgehend damit
decken. So offenbart das Gespräch, das er mit dem Pfarrer führt z.B.
zunächst nur, dass er nicht an die Erbsünde glaubt, da er gegenüber
den theologischen Erläuterungen des Pfarrers lapidar anmerkt: „»Ach,

236 Dieser spricht nämlich in seinem Aufsatz davon, dass Horváth in „Jugend ohne
Gott“ vor allem dadurch eine Analyse der Erkenntnisprozesse vornehme, indem
er diese fiktiv gestalte. Siehe hierzu: Franz Kadrnoska: „Sozialkritik und Transpa-
renz faschistischer Ideologeme in »Jugend ohne Gott« In: „Horváths Jugend ohne
Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke. (1984), S. 82.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

124

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Sie meinen die Erbsünde!«“ / „»Ja«.“ / „»Ich glaube nicht daran«.“237

Diese Einstellung des Lehrers verändert sich erst, als sich auch seine
eigenen Wirklichkeitserfahrungen im Roman immer mehr mit der
Vorstellung einer universal in der Welt existierenden Urschuld des
Menschen zu decken beginnen. Denn erst dieser Umstand führt dazu,
dass er die Gültigkeit dieser These sowohl für sich selbst wie auch für
seine Umwelt allmählich akzeptiert.238 Die These bedarf also, um zu
einer eigenen Überzeugung und Erkenntnis in seinem Geist zu reifen,
dazu passender und übereinstimmender Wirklichkeitserfahrungen
seinerseits.239 Umgekehrt lässt sich sicher auch mit Recht behaupten,
dass erst das Gespräch mit dem Pfarrer und seine anschließend einset-
zende geistige Beschäftigung mit dieser These der Erbsünde seine
Wirklichkeitswahrnehmung im Zuge des nun einsetzenden Romange-
schehens so verändern, dass er plötzlich überall die mutmaßlich vor-
handene metaphysische Urschuld des Menschen in der Welt wahrzu-
nehmen beginnt. Erkenntnis und Wahrheit stehen damit bei Horváth
häufig in einem engen Zusammenhang sowohl mit Theorie und Wis-
sen als auch mit der individuellen Erfahrung des Einzelnen. Dies legt
auch ein anderes Beispiel im Roman nahe. So greift der Lehrer bei sei-

237 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 52.
238 So realisiert der Lehrer mit der Zeit, dass auch er durch sein Verhalten, wie z B.

das unerlaubte Tagebuchlesen von Z oder seine nächtlichen Spionagestreifzüge in
Verbindung mit seinem hartnäckigen Schweigen, eine Mitschuld an Ns Ermor-
dung trägt. Von den schrecklichen Ereignissen im Zeltlager überrollt, resümiert
er daher bald im Stillen bei sich: „Richtig, auch ich bin schuld.“ Oder: „Mein
Rock hat zwar keinen Riß und meine Hände sind ohne Kratzer, aber trotzdem
bin auch ich daran schuld!-“ Ebd.: S. 78. u. S. 81.

239 Dieser Mechanismus ist auch in „Ein Kind unserer Zeit“ zu beobachten, da das
neue kritisch-ethische Gedankengut im Soldaten erst in dem Moment langsam
Fuß in seinem Geist fassen kann, als seine düsteren Wirklichkeitserfahrungen die
Versprechungen der Propaganda als bloße Lügen entlarven, indem er bspw. auf
einmal verbittert registriert: „Die Rüstungsindustrie ist verstaatlicht, sagt mein
Vater. Also verdient der Staat. Und der Staat ist das Volk. Warum verdien ich also
nichts? Gehör ich denn nicht zu meinem Volk?“ Ödön von Horváth. „Ein Kind
unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 85. Und auch Helmut Bartenstein be-
schreibt diesen Sachverhalt, wenn er feststellt, dass der Soldat nur über die per-
sönliche Betroffenheit dazu komme, bestimmte Begriffe zu überdenken. Siehe
hierzu: „„Hier gehts um mehr. Um das Vaterland.“ Ödön von Horváths Ein Kind
unserer Zeit“. In: „Politische Betrachtungen einer Welt von gestern. Öffentliche
Sprache in der Zwischenkriegszeit“. (1995), S. 93-122. Dort. S. 117.

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

125

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nem ersten Zusammentreffen mit der Mädchenklasse im Zeltlager
noch unkritisch und vorbehaltlos auf das rein sexuell konnotierte
Frauenbild seines Freundes Julius Caesars zurück, da er sich beim An-
blick der marschierenden, dreckigen, verschwitzten und ungepflegten
Mädchen samt ihrer Lehrerin angewidert denkt:

„[…] alles was recht ist, einladend sehen diese Geschöpfe nicht aus! Ver-
schwitzt, verschmutzt, und ungepflegt, bieten sie dem Betrachter keinen
erfreulichen Anblick.“240

Innerlich fügt er zudem noch bösartig an:
„[…] neben diesen armen Tieren ist ja selbst der N noch ein Mensch. […]
Lauter mißleitete Töchter der Eva! Julius Caesar fällt mir ein. Er kann sich
für keine rucksacktragende Venus begeistern. Ich auch nicht.-“241

Erst das Gespräch zwischen zwei Mädchen, das er kurze Zeit später,
versteckt im Unterholz, belauscht, das dabei symbolisch für eine zwei-
te, tiefere und zunächst verborgene Ebene der Wahrheit steht, macht
ihm sein gravierendes Fehlurteil bewusst.242 Die Mädchen nämlich
sehnen sich, wie ihr Wunsch nach einem Bad und ihre gegenseitige
Haarpflege zeigen,243 ebenfalls nach weiblicher Schönheit und Körper-
pflege im herkömmlichen Sinne. Dies aber heißt, dass sie das heroi-
sche Frauenbild der Nazis, das im Roman durch das Bild der „mar-
schierenden Venus“ verkörpert wird, genauso ablehnen und verab-
scheuen wie der Lehrer selbst oder Julius Caesar. Doch gerade die stille
Befürwortung dieses Ideals hatte der Lehrer ihnen zuvor, nur aufgrund
ihres strammen Erscheinungsbildes, kurzerhand unterstellt. Auch gibt
das stark ausgeprägte altruistische Verhalten der Mädchen in diesem
Moment unverkennbar preis,244 dass sie gerade jene moralisch konno-
tierten Wesensmerkmale in sich vereinen, die den Menschen gemein-
hin, im Verbund mit anderen Merkmalen freilich, als „besonderes
Tier“ ausweisen und die es daher verbieten, ihn zum bloßen Objekt zu
degradieren, was der Lehrer zuvor, indem er sie aufgrund ihres unäs-

240 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 40.
241 Ebd.: S. 40.
242 Ebd.: S. 44.
243 Ebd.: S. 44.
244 Indiz dafür sind die tröstenden Worte Annies im Kontext mit ihrem fürsorglich-

liebevollen Verhalten, insbesondere der Kuss, den sie ihrer Freundin zum Trost
auf die Stirn gibt. Vgl. dazu: Ebd.: S. 44.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

126

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


thetischen Erscheinungsbildes mit armen Tieren245 verglich, ebenfalls
indirekt getan hatte.246 Nun aber wird ihm schlagartig klar, dass auch
diese Mädchen menschliche Subjekte und weder bloße Lustobjekte sei-
ner sexuellen Begierde noch arme Tiere sind, da ihre Schönheit und
Anmut als solche nie nur äußerer, sondern, je nach Lesart stets auch
innerer Natur sind. Nach platonischer Lesart kommt ihnen durch Tu-
gend nämlich eine schöne Seele zu, nach Kant wiederum verleiht ih-
nen ihre Vernunftbefähigung inhärente Würde, die im Christentum
zuletzt durch die Gottesebenbildlichkeit des Menschen verbürgt wird.
Dieser hier hervortretende Bezug zur Moral basiert deshalb auch auf
dem begrifflichen Wandel, der sich, durch diese Beobachtung ausge-
löst, nun im Geist des Lehrers, weg von einem diskriminierenden, hin
zu einem egalitären Geschlechterverständnis, das beiden Geschlech-
tern die gleiche Wertigkeit als menschliche Subjekte zugesteht, voll-
zieht.247

245 Das Tiermotiv ist ein bei Horváth häufig auftretendes Motiv. Die Abwertung ent-
steht hier dadurch, dass die Mädchen dem Lehrer als bloße/arme Tiere erschei-
nen, was heißt, dass sie mutmaßlich ihre spezifisch menschlichen Eigenschaften,
wie bspw. Denkvermögen, Vernunft, Altruismus und Empathie, hinter sich gelas-
sen haben, indem sie in seinen Augen nur noch als „vertierte“, durch die militäri-
sche Ausbildung dressierte Menschen in Erscheinung treten.

246 Ebd.: S. 40.
247 Dieser Wandel wird auch durch die veränderte innere Einstellung des Lehrers ge-

genüber Eva im Roman symbolisiert, die für ihn zunächst nur ein Objekt seiner
sexuellen Begierde ist, was zuerst Aussagen der folgenden Art von ihm offenba-
ren, wenn er über Sie urteilt: „Das Mädel ist nackt.“ „Sie ist sehr weiß.“ „Sie gefällt
mir immer mehr.“ Mit der Zeit aber gelangt er ihr gegenüber zu echter menschli-
cher Wertschätzung und Zuneigung, was sich vor allem in seinem Bestreben
zeigt, sie sowohl vor einer ungerechten Verurteilung wie auch vor sozialem Un-
heil bewahren zu wollen. Denn so denkt er sich schließlich in Bezug auf ihre pre-
käre Situation: „Was soll man nur tun, damit sie nicht verurteilt wird? Immer
denke ich an sie – […] Ich weiß nur, daß ich ihr helfen möchte – […] Ich möchte
ihr helfen, damit sie nicht friert. Ich möchte ihr einen Mantel kaufen, Schuhe und
Wäsche. Sie braucht es nicht vor mir auszuziehen -“ Ebd.: S. 74. u. S. 123/124. Mit
diesem Wandel ist aber auch ein Paradigmenwechsel in seinem Denken vom
menschlichen Objekt hin zum menschlichen Subjekt verbunden. Diesen Wandel
spricht auch Ulf Birbaumer an, der dabei betont, dass der Lehrer gegenüber Eva
allmählich von einer Haltung der erotischen Anziehung zu einer Haltung der so-
zialen Liebe, die von Mitleid geprägt sei, gelange. Siehe hierzu: Ulf Birbaumer:
„Trotz alledem: die Liebe höret nimmer auf. Motivparallelen in Horváths »Der
Lenz ist da!« und »Jugend ohne Gott«.“ In: „Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg.
von Traugott Krischke. (1984), S. 116-128. Dort: S. 124. Und auch der Soldat aus

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

127

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Damit aber beruht diese moralisch konnotierte Einsicht des Leh-
rers wie auch die Mehrheit seiner übrigen ethischen Erkenntnisse des-
sen, was im Roman objektiv gut, geboten, wahr und richtig ist, oft
nicht allein auf rein theoretischen Einsichten, sondern bedarf, um zu
tieferer Erkenntnis und Wahrheit in seinem Geist zu reifen, in der Re-
gel dazu passender oder unpassender Wirklichkeitserfahrungen sei-
nerseits. Dies zeigt, dass Horváth damit indirekt an einem Wahrheits-
begriff in „Jugend ohne Gott“ partizipiert, der sich an einer Überein-
stimmung zwischen Theorie und Empirie orientiert.

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die
ambivalente Rolle moralischer Vorbilder bei Horváth

Diesen Ansatz, wonach Theorie, will sie als gültig und wahr oder als
ungültig und unwahr ausgewiesen werden, dazu passender, (positiver)
oder unpassender, (negativer) Erfahrungen des Individuums bedarf,
greift Horváth auch mittels der gerade in seinem Spätwerk ausgepräg-
ten und dort zumeist positiv besetzten moralischen Vorbild-Thematik
nochmals in seinem Schreiben auf.248 Denn gerade seine späten Prota-
gonisten, wie der Soldat aus „Ein Kind unserer Zeit“ oder Thomas Hu-
detz aus „Der jüngste Tag“, finden, sofern sie nicht selbst wie der Leh-
rer aus „Jugend ohne Gott“ für andere zum moralischen Vorbild wer-
den, innerhalb der Figurenkonstellation häufig Personen, die ihnen so-
wohl bei der Erkenntnis des Guten wie auch bei der Ausbildung eines
ethisch fundierten Selbstverständnisses helfen. So zeigen ihnen diese

„Ein Kind unserer Zeit“ durchläuft in seiner (imaginären) Beziehung zu Anna
einen Wandel in seinem Geschlechterverständnis. Denn auch er hat zu Beginn
des Romans eine abwertende Meinung von Frauen, wenn er über das weibliche
Geschlecht resümiert: „Mein Kamerad sagt grad, daß […] ein großer Philosoph
gefragt hätt, ob die Weiber überhaupt Menschen sind? Man könnts schon bezwei-
feln, das glaub ich gern.“ Zu Anna aber erhält er schließlich einen anderen, von
stiller Zuneigung geprägten Zugang, wenn er sich heimlich in Gedanken den In-
halt des Briefes, den er ihr schreiben will, ausmalt, in dem es heißen soll: „»Wer-
tes Fräulein«, wollte ich schreiben, »[…]. Wann ich wiederkommen werd, das
weiß ich noch nicht, aber Sie werden immer meine Linie bleiben« –“ Ödön von
Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 24. u. S. 88.

248 Was die moralische Erziehungs- bzw. Vorbildthematik in seinen früheren Arbei-
ten angeht, vgl. das Nachfolgende.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

128

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


moralisch vorbildhaften Personen, ob nun bewusst oder unbewusst,
durch ihren eigenen, von moralischen Grundsätzen und Werten ge-
prägten Lebensvollzug in häufig eher praktischer als theoretischer Ma-
nier, durch positive Anschauung, die universale Gültigkeit ethischer
Prinzipien, was dann oft erst ihre eigene Wertschätzung für die Moral
initiieren und sie so dazu motivieren kann, selbst ein moralisches Le-
ben zu führen oder punktuell Handlungen zu tätigen, die entweder aus
ethischen Einsichten resultieren oder selbst einen genuin moralischen
Charakter tragen. Inhaltlich setzten sich diese moralischen Vorbilder
vor allem für die Respektierung ethischer Prinzipien und Grundsätze,
wie der Wahrheit und der Gerechtigkeit, als übergeordneter Güter im
Leben des Menschen ein. Implizit sind sie nämlich der platonischen
Überzeugung, dass der Mensch nur durch ihre Befolgung sein Seelen-
heil und sein Glück langfristig befördern kann.249 Zudem treten sie tat-
kräftig gegen jede Art der Lüge, des Selbstbetruges, der Heuchelei und
der Ungerechtigkeit ein, genau wie für die intrinsische Gleichwertig-
keit aller Menschen als Personen. Menschliche Unterdrückung und
Ausbeutung aller Art lehnen sie hingegen ab und befürworten statt-
dessen eine Konzeption ausgleichender Gerechtigkeit, die, inhaltlich
ebenfalls an Platon angelehnt, ein konsequentes Einräumen von per-
sönlicher Schuld und begangenen Irrtümern des Individuums wie
auch seine Akzeptanz einer möglichen Strafe dafür vorsieht, soll seine
Schuld jemals getilgt oder von einer höheren Macht vergeben werden.
In „Ein Kind unserer Zeit“ treten sowohl die dicke, freundliche Spitals-
schwester als auch der Hauptmann des Soldaten als Repräsentanten
dieser moralischen Integrität hervor. So erläutert die Spitalsschwester
dem Soldaten z.B. geduldig den Grundsatz menschlicher Egalität,
wenn sie ihm versichert: „»Ich bete immer für alle meine Kranken«
[…] »Auch Sie laß ich nicht aus[.]«“250, was offenbart, dass sie all ihre
Patienten, in ihrem Interesse nach Genesung und seelischem Beistand,
gleichermaßen respektiert. Auch lässt der von ihr ihm gegenüber geäu-
ßerte Satz: „»Liebe deine Feinde, aber hasse den Irrtum[.]«“251 ihre
Wertschätzung der Wahrheit wie auch der christlichen Nächstenliebe
erkennen, und das Gebet, bei dem sie Gott in seinem Beisein um

249 Vgl. hierzu: S 49-50 in dieser Arbeit.
250 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 45.
251 Ebd.: S. 46.

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

129

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Nachsicht für die diversen Verfehlungen ihrer Patienten mit den Wor-
ten: »Bitte, sei ihm gnädig«-252 anfleht, zeigt ihren existierenden Glau-
ben an eine durch Gott verkörperte Konzeption ausgleichender Ge-
rechtigkeit. Doch auch der Hauptmann ist für den Soldaten und seine
Kameraden kein rein militärisches, sondern auch ein moralisches Vor-
bild. Dies verbürgt insbesondere die Aussage des Soldaten, er würde
beim Appell nicht nur auf den ordnungsgemäßen Zustand ihrer Mili-
tärkleidung achten, sondern könnte dabei auch durch die Kleidung
hindurch den Zustand ihrer Seelen begutachten.253 Der Hauptmann
respektiert also nicht nur alle Mitglieder seiner Kompanie gleicherma-
ßen, sondern er ist auch an der moralischen Integrität eines jeden von
ihnen interessiert. Daher ist der Wunsch des gesamten Regiments, so
sein zu wollen wie er,254 auch nicht nur seiner beruflichen, sondern
ebenfalls seiner moralischen Integrität geschuldet. Als diese Integrität
des Hauptmanns aber im Zuge des geheimen Militäreinsatzes seines
Landes unwiederbringlich zerstört wird, weil in ihm keine Art des
Kriegsrechts mehr praktiziert wird, setzt er seinem Leben aus Ver-
zweiflung über die Kriegsverbrechen und über die Schande, die er so
auf sich geladen hat, ein gewaltsames Ende.255 Seine wachsenden Skru-
pel zeichnen sich dabei bereits zu dem Zeitpunkt ab, als er mit seiner
Truppe die Grenze jenes kleinen Landes übertritt, das sein Staat er-
obern will. Denn der Soldat bemerkt schon zu diesem Zeitpunkt eine
gravierende Veränderung an ihm:

„Überhaupt ist der Hauptmann ein anderer Mensch geworden, seit wir
die Grenze überschritten. Er war wie ausgewechselt. […] Wir fragten uns
bereits, ob er nicht krank ist, ob ihn nicht ein Leiden bedrückt, das er
heimlich verschleiert. Immer grauer wurd sein Gesicht, als schmerzte ihn
jeder Schritt.“256

Später bestätigt der zurückgelassene Brief des Hauptmannes all seine
Skrupel, weil es in ihm u.a. heißt:

„»Wir sind keine Soldaten mehr, sondern elende Räuber, feige Mörder.
Wir kämpfen nicht ehrlich gegen einen Feind, sondern tückisch und nie-

252 Ebd.: S. 45.
253 Ebd.: S. 15.
254 Ebd.: S. 15.
255 Ebd.: S. 39/40.
256 Ebd.: S. 38.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

130

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


derträchtig gegen Kinder, Weiber und Verwundete«- […] »Es ist eine
Schande«, […] »Gebe Gott mir die Kraft, daß ich ein Ende machen kann,
denn ich will nicht als Verbrecher weiterleben, mich ekelt vor meinem
Vaterlande«-“257

Sein Freitod kann deshalb als eine Art Opfer-, Helden- und Sühne-Tod
interpretiert werden, durch den er nicht nur versucht, als eine Art letz-
tes Statement seinen moralischen Vorstellungen von Recht und Ge-
rechtigkeit den nötigen Nachdruck zu geben,258 sondern auch seine
Seele durch das Hingeben des eigenen Lebens als Buße von der aufge-
ladenen Schuld zu befreien.

Dass nun gerade dieses ethisch-christlich fundierte Gedankengut
beider, der Schwester wie des Hauptmannes, mit der Zeit tiefe Spuren
im Geist des Soldaten hinterlässt, offenbart nicht nur seine bald geän-
derte geistige Haltung, da er dem Hauptmann jetzt recht in seiner Auf-
fassung gibt,259 dass der Kriegseinsatz seines Landes ungerecht wie in
seiner Ausführung barbarisch gewesen sei,260 sondern auch sein späte-
res imaginäres Verhältnis zu Anna, seiner neuen „Schwester“261. Denn
in diesem fiktiven Bruder-Schwester-Verhältnis zeigt sich nun die neu
errungene Fähigkeit des Soldaten, am Schicksal anderer Menschen

257 Ebd.: S. 58. sowie S. 109.
258 Siehe hierzu bereits die wütende Reaktion, mit der er auf das sogenannte „be-

schleunigte Verfahren“ seiner Truppe reagiert, bei dem sie kurzerhand eine Grup-
pe Gefangener ohne Formalitäten brutal hinrichtet, was in seinen Augen ein völ-
lig „frontunwürdiges“ Verhalten ist, weshalb er dem Initiator dieser Handlungs-
weise zornig den silbernen Stern vom Kragen abreißt. In der Folge aber bringt
ihm dieses Verhalten nur einen strengen Verweis ein. Ebd.: S. 59. Und auch sein
Versuch, die Plünderungen seiner Truppe zu stoppen, indem er sie wütend mit
den Worten: „[…] ein ehrlicher Soldat plündert nicht!“ anschreit, bleibt erfolglos,
weil diese Plünderungen, wie er später erfährt, eben gerade von oberster Stelle
anbefohlen wurden. Ebd.: S. 87.

259 So beantwortet der Soldat die zuerst nur still an sich selbst gerichtete Frage: „Hat-
te er recht, frage ich mich, daß er sich vor seinem Vaterlande ekelte? Ja oder
nein?“, schon bald entschlossen mit den Worten: „Ja, der Hauptmann hatte recht!
Jetzt ekelts auch mich vor meinem Vaterland.- -“ Ebd.: S. 87. u. S. 98. sowie S. 119.

260 Dies zeigen insbesondere die Gedanken, die ihn während seiner Auseinander-
setzung mit dem Buchhalter überfallen, da es in ihnen nun auch vom Soldaten
nur noch angewidert heißt: „Pfui Teufel, was war ich für ein Vieh! Nein, ich war
kein Mensch!“ Ebd.: S. 119.

261 Um im Wohnhaus von Anna an weitere Informationen über sie zu kommen, gibt
sich der Soldat kurzerhand bei ihrer ehemaligen Mitbewohnerin als ihr Bruder
aus, indem er spontan erklärt: „Ich bin ihr Bruder.“ Ebd.: S. 108.

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

131

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


empathisch Anteil zu nehmen. Denn Anna gegenüber gelangt er, ob-
zwar nur ansatzweise, so doch zu echter menschlicher Wertschätzung,
Sorge und Anteilnahme. Dies aber heißt, dass er seinen tyrannischen
Egoismus zumindest graduell überwinden und sich stattdessen rudi-
mentäre Züge jenes ethisch-christlich fundierten Gedankengutes der
Spitalsschwester wie auch seines Hauptmanns aneignen kann. Dies ist
auch der Grund, weshalb er sowohl das an ihr wie auch das in seinen
Augen an sich selbst verübte Unrecht der Gesellschaft aktiv ausglei-
chen bzw. tilgen will. So fasst er bald den Entschluss, die Firmenleitung
des „verwunschenen Schlosses“ wegen Annas unrühmlicher Entlas-
sung zur Rede zu stellen.262 Die sich daran anschließende Tötung des
Buchhalters ist folglich nicht nur ein persönlicher Racheakt des Solda-
ten, mit dem er sich spontan an einem Sympathisanten des Staates für
seine körperliche Versehrtheit rächen will, sondern sie weist auch eine
höhere Dimension ausgleichender Gerechtigkeit auf. Denn mit dieser
Tat will er auch eine direkte Tilgung des Unrechts an Anna erzielen,
weil der Buchhalter ja zu jenem Unternehmen gehört, das sie aufgrund
ihrer Schwangerschaft als wirtschaftlich unrentabel, d.h. als wertlos,
entlassen hatte.263 Auch besitzt dieses Tötungsdelikt, abgesehen davon,
dass sich der Soldat damit nachdrücklich von seinem früheren Selbst,
das der Buchhalter aktuell in seiner Ideologie noch immer verkörpert,
distanziert, in seiner ganzen Motivlage starke Parallelen zu jenen Mo-
tiven, die auch seinen Hauptmann zuvor in den Selbstmord getrieben
haben. Beide nämlich wählen, in Ermangelung anderer Mittel, die Ge-
walt als letzte Option zur Durchsetzung ihrer inneren, moralischen
Überzeugungen; der Hauptmann, indem er sich ohne Gegenwehr in

262 Ebd.: S. 113.
263 Der unterschwellige Wunsch des Soldaten, die Ungerechtigkeit der Firma Anna

gegenüber gewaltsam zu vergelten, offenbart sich dabei schon latent in dem Ge-
spräch, das er mit ihrer ehemaligen Mitbewohnerin führt, da er sich, nachdem er
alles über ihr Schicksal erfahren hat, lediglich düster in Bezug auf den Liliputa-
ner-Direktor der Firma denkt: „Er baut ab. Rücksichtslos. Man müßt ihm eins auf
den Schädel geben- Einem Zwerg? Willst du einen Krüppel schlagen? Warum
nicht?“ Ebd.: S. 111. Auch der Brief, den er schließlich doch an Anna sendet, als
er den Buchalter bereits getötet hat, weist in diese Richtung, da es in ihm u.a.
heißt: „»Heute kenne ich Ihr trauriges Unglück und vertrauen Sie mir, daß ich Sie
nicht vergessen werde und Ihnen immer nach besten Kräften helfen will, denn
ich liebe die Gerechtigkeit« -“ Ebd.: S. 123.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

132

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


den sicheren Tod stürzt in der Hoffnung, andere würden diese Tat als
moralisches Bekenntnis seiner nicht mehr auszuhaltenden Schuld ver-
stehen; der Soldat, indem er versucht, dem Buchhalter, was dann zum
Totschlag an ihm führt, die Gültigkeit ethischer Prinzipien, wie etwa
das, der menschlichen Egalität, durch rohe Gewalt zu vermitteln. Denn
obzwar der Soldat den Tod des Buchhalters im Vorfeld nicht geplant
hatte, kam ihm die Anwendung von Gewalt zur Durchsetzung seiner
persönlichen Interessen doch schon in den Sinn. Denn auch gegen-
über dem Liliputaner-Direktor hatte er schon Gewaltfantasien ent-
wickelt.264 Und auch während er noch ungeduldig auf den Buchhalter
wartet, denkt er sich bereits zu ihrer bevorstehenden Unterredung:
„[Denn] ich will dich nun unter vier Augen fragen, […], denn es be-
steht die Möglichkeit, daß ich dir eine herunterhau.“265 Deshalb lauten
seine letzten sarkastisch-rohen Worte, nachdem er ihn schließlich in
den winterlichen Kanal gestoßen hat, auch bloß noch triumphierend:
„Jetzt wird ers ja schon gesehen haben, ob ein einzelner keine Rolle
spielt.“266 Der spätere Erfrierungstod des Soldaten selbst aber, das lang-
same Einschneien seines Körpers auf der Parkbank,267 von dem er be-
reits im Vorfeld eine dunkle Ahnung besitzt, da er auf die zuvor geäu-
ßerte Bitte des Buchhalters, er solle doch morgen wieder in sein Büro
kommen, nur spöttisch sagt: „Wer weiß, ob ich morgen noch leb!“268,
kann in diesem Motivzusammenhang ebenfalls als eine Art Sühne-Tod
interpretiert werden. Denn obzwar er so vordergründig und folgerich-
tig an der Macht der Kälte, die bisher sein ganzes Leben bestimmt hat,
zugrunde geht, bleibt in diesem Vorgang doch die Möglichkeit einer
Rettung seiner Seele bestehen. Sie nämlich kann durch das weiße, rei-
ne Element des Schnees von allen ihren Missetaten und Verfehlungen,
als Akt ausgleichender Gerechtigkeit, symbolisch rein gewaschen wer-
den.269 Demnach gelingt die moralische Läuterung des Soldaten, wenn
man so will, nur bruchstückhaft im Roman, da er durch sie zwar zur

264 Ebd.: S. 111.
265 Ebd.: S. 116.
266 Ebd.: S. 121.
267 Ebd.: S. 126.
268 Ebd.: S. 117.
269 Ich stütze mich hier auch auf die Untersuchungen von Julian Tietz und Ingrid

Haag. Siehe hierzu: Julian Tietz: „Politik und Artifizialität: Die Kältemotivik in
Ödön von Horváths Ein Kind unserer Zeit“. In: Exil. Hrsg. von Edita Koch. Frank-

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

133

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Einsicht in die Gültigkeit ethischer Grundsätze und Prinzipien geführt
wird und dabei auch ein rudimentäres ethisches Selbstverständnis in
sich ausbildet, dieses Selbstverständnis aber dann doch mit unmorali-
schen bzw. mit moralisch recht fraglichen Mitteln270, und dazu noch in
höchst inkonsequenter Form praktiziert.271 Am Ende nämlich verübt

furt am Main (2007), S. 30-37. und Ingrid Haag: „Der weiße Mantel der Un-
schuld. Dramatische Textur eines Horváthschen Motives“. In: „Ödön von Horváth
Unendliche Dummheit - dumme Unendlichkeit“. Hrsg. von Klaus Kastberger
(2001), S. 63-73.

270 So scheint die abschließende Bewertung Horváths bezüglich der Gewalt als letztes,
eventuell doch legitimes Mittel zur Durchsetzung eines guten, höheren Zwecks
wie der Wahrheit grundlegend ambivalent zu sein. Auch der Lehrer in „Jugend
ohne Gott“ fragt sich nämlich plötzlich kritisch bezüglich seiner eigenen Empfin-
dungen: „Und während ich so rede, fühle ich mich plötzlich wunderbar leicht,
weil es keinen T mehr gibt. Einen weniger! Freue ich mich denn? Ja! Ja, ich freue
mich! Denn trotz aller eigenen Schuld an dem Bösen ist es herrlich und wunder-
schön, wenn ein Böser vernichtet wird!“ Diesem Zitat steht jedoch seine pazifisti-
sche Grundhaltung eigentlich konträr entgegen, die sich u.a. in seinen Worten
kundtut: „[…] man müßte eine Waffe erfinden, mit der man jede Waffe um ihren
Effekt bringen könnte, gewissermaßen also: das Gegenteil einer Waffe - ach, wenn
ich nur ein Erfinder wäre, was würd ich nicht alles erfinden! Wie glücklich wär
die Welt!“ Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 146.
u. S. 26.

271 Gerade die Bettlerepisode im Roman dokumentiert die Inkonsequenz der ethi-
schen Einsichten des Soldaten, wobei das Bettlermotiv dabei in erster Linie die
Nichtexistenz einer positiven Beziehung zwischen ihm und Gott zum Ausdruck
bringt. In großer Not nämlich schlägt der Soldat Gott ein Tauschgeschäft vor, bei
dem er ihm verspricht, sofern er seinen Arm wieder vollständig verheilen ließe,
würde er dem nächsten Bettler, der ihm begegnet, fünf Taler schenken. Doch als
dieser Fall eintritt, fühlt der Soldat nur dumpfes Misstrauen in sich aufkeimen,
womöglich vom Bettler um sein eigenes, spärliches Geld betrogen zu werden,
weshalb er sein Versprechen trotz einer bereits spürbaren Besserung seines Armes
bricht und es retrospektiv als Ausgeburt einer situativen Schwäche während sei-
ner Krankheit interpretiert. Später freilich, nachdem er den Buchhalter erschla-
gen hat, kann er weit und breit keinen Bettler mehr finden und bedauert, jedoch
nur kurz, weil er dies fast umgehend wieder negiert, dass er jenem Bettler seiner-
zeit nicht die versprochenen fünf Taler gegeben hat. Siehe hierzu: Ödön von
Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 47. u. S. 49/50. sowie
S. 83. Gerade dieses Verhalten des Soldaten aber zeigt, dass er mit Ausnahme von
Anna nicht ernsthaft dazu in der Lage ist, an den Interessen und Bedürfnissen
anderer Menschen, trotz bester Absichten, in tieferer Weise Anteil zu nehmen
oder auf sie in seinem Handeln einzugehen. Dies aber heißt, dass er seine neuen
geistigen Grundsätze in all ihren weitreichenden Implikationen nicht wirklich
praktisch anzuwenden weiß.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

134

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


er durch die Tötung des Buchhalters eine Tat, die zwar aus moralischen
Einsichten und aus einer ethischen Gesinnung heraus resultiert; er will
ihm ja so die Gültigkeit moralischer Grundsätze und Prinzipien, expli-
zit die menschliche Egalität, vermitteln, genau wie er die Gerechtigkeit
wiederherstellen will, gebraucht aber dabei, durch den Totschlag, per
se unmoralische Mittel. Obzwar die Tat also, analog zum Hauptmann,
als äußeres Bekenntnis des Soldaten zur Moral gehandelt werden kann,
mit der er sich nach außen hin sichtbar zu seinen neuen, nun mora-
lisch fundierten Grundsatzüberzeugungen bekennt, verstößt er damit
paradoxerweise doch eklatant gegen jene ethischen Prinzipien, wie z.B.
das Prinzip, alle Menschen, d.h. auch den Buchhalter, in ihren Interes-
sen gleich zu achten, für deren universale Gültigkeit er eigentlich im
Moment dieser Tat gerade eintreten will.

In „Der jüngste Tag“ hingegen ist Hudetz Schuldeingeständnis und
damit auch seine freiwillige Überstellung an die irdische Justiz vor al-
lem der moralischen Einflussnahme von Alfons und Anna geschuldet.
Doch diese erzielen seine innere Wendung nicht bloß durch ihre er-
mahnenden Worte, sondern in Annas Fall auch durch die Tatsache,
dass sie ihn, indem sie ihn gezielt zu ihrer eigenen Ermordung ver-
führt, absichtlich fast aller anderen sich seiner Schuld weiterhin entzie-
henden Handlungsoptionen beraubt. Und auch seiner Flucht und sei-
nem Selbstmord, die damit als letzte Auswege für ihn übrig bleiben,
wirken Anna und Alfons so lange gekonnt entgegen, bis er sich Hudetz
schließlich freiwillig, weil er es schließlich als das Richtige begreift, sei-
ner Schuld stellt und sich so auch zu übergeordneten Werten wie der
Gerechtigkeit und der Wahrheit im Drama bekennt.272

In „Jugend ohne Gott“ steht das Wahrheitsbekenntnis des Lehrers,
dass er es war, der das Kästchen von Z unerlaubterweise geöffnet hat
und so erst die verhängnisvollen Verkettungen, die zu Ns Ermordung
geführt haben, begünstigt hat,273 wiederum in einem direkten Zusam-
menhang mit den positiven Erfahrungen, die er im Tabakladen des al-
ten Ehepaars macht. Denn dort erfährt er durch ihren offen praktizier-

272 So gesteht Hudetz am Ende bei seiner Verhaftung gegenüber Alfons ein: „Ich hab
mirs nämlich überlegt- […] Die Hauptsach ist, daß man sich nicht selber verur-
teilt oder freispricht- -“ Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In:
GW. Bd. 10 (2001), S. 76.

273 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 100/101.

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

135

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ten gottgefälligen und harmonischen Lebensvollzug schlagartig, dass
ein solches Leben weder lachhaft noch dumm ist, sondern dass es im-
stande sein kann, die innere Zufriedenheit und Harmonie derer zu
mehren, die es in dieser Form (vor)leben.274 Dies bewirkt, dass er end-
lich auf die innere Stimme als die Stimme Gottes wie auch seines Ge-
wissens hört, die ihn schon längere Zeit dazu ermahnt hat, die Wahr-
heit über die Geschehnisse im Zeltlager in der Öffentlichkeit auszusa-
gen.275 Daneben ist aber auch der Lehrer selbst im Roman, was gerade
seinem Engagement für moralische Grundsätze und Werte, wie denen
der Gerechtigkeit und der intrinsischen Gleichheit aller Menschen, ge-
schuldet ist,276 ein wichtiges moralisches Vorbild für andere. So räumt
Eva auf die Nachfrage des Gerichtes offen ein, dass sie nur deshalb die
Wahrheit im Prozess ausgesagt hat, weil der Lehrer dies zuvor durch
sein eigenes Geständnis auch getan hat.277 Und auch B wendet sich
schließlich in seinem heimlichen Tatverdacht gegen T nur deshalb ver-
trauensvoll an ihn, weil er, wie er ihm in ihrer privaten Unterredung
gesteht, der einzige Erwachsene sei, von dem er und der Klub mit Si-
cherheit wüssten, dass er die Wahrheit liebe.278 Und selbst die Grün-
dung des Klubs wie auch am Ende des Romans das Wahrheitsgeständ-
nis von Ts Mutter279 können damit indirekt mit dem vorbildhaften
Verhalten des Lehrers in Verbindung gebracht werden. So vertraut B
ihm in ihrem vertraulichen Gespräch über die internen Abläufe des
Klubs an: „»[…] wir kommen zusammen und besprechen dann alles,
was wir gelesen haben. […] Und dann reden wir halt, wie es sein sollte
auf der Welt[.]«“280, was, wie der Lehrer sofort realisiert, einen direkten
Zusammenhang zu den Worten Zs herstellt, der zuvor vor Gericht aus-

274 Ebd.: S. 94/95.
275 Ebd.: S. 95/96.
276 Vgl. hierzu: bereits ausführlich S. 88-94 in dieser Arbeit.
277 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 104.
278 Ebd.: S. 118.
279 Die Erwähnung des Lehrers der armen Arbeiterkinder in den Fenstern des stillge-

legten Sägewerkes gibt letztlich den Anstoß dafür, dass Ts Mutter den Kriminal-
beamten den Zettel mit dem Geständnis ihres Sohnes zeigt und schließlich offen
eingesteht: „»Ich wollte mir die Schande ersparen«, […] »aber wie der Lehrer zu-
vor die Kinder in den Fenstern erwähnte, dachte ich schon: ja, es hat keinen
Sinn.«“ Ebd.: S. 147. Zitat: S. 148.

280 Ebd.: S. 117.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

136

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


gesagt hatte, dass der Lehrer vor der Klasse immerzu nur dafür plä-
diert hätte, wie es auf der Welt sein sollte, jedoch nie, was er ihm stets
innerlich angelastet habe, wie es dort wirklich sei.281 Der Klub also hat
damit die idealistische Grundhaltung des Lehrers nicht nur bereits in
seine eigenen inneren Satzungen übernommen, was sein Motto: „»Für
Wahrheit und Gerechtigkeit!«“282 beweist, sondern setzt sich auch
schon aktiv für ihre praktische Umsetzung in der Welt ein. So will er
Eva unbedingt vor einer ungerechten Verurteilung wegen Mordes be-
wahren und den Lehrer darin unterstützen, den wahren Mörder Ns zu
fangen. Deshalb erklärt B ihm ganz enthusiastisch: „»Ich werde im
Klub einen Beschluß durchdrücken, daß der Klub dem Mädel helfen
soll! Nach Paragraph sieben sind wir ja nicht nur dazu da, um Bücher
zu lesen, sondern auch, um danach zu leben.«“283

Gerade diese Beispiele zeigen, dass das moralische Verhalten der
späten Protagonisten Horváths aus „Jugend ohne Gott“ wie auch eini-
ger Nebenfiguren also durch die ethische Lebenshaltung bestimmter
Vorbildfiguren positiv beeinflusst werden kann. Diese Vorbilder näm-
lich vermitteln ihnen durch Anschauung die universale Gültigkeit
ethischer Prinzipien und Werte, was dann erst ihre eigene Wertschät-
zung der Moral initiieren und sie folglich dazu motivieren kann, selbst
ein ethisches Leben zu bestreiten. Dies heißt, Handlungen zu vollzie-
hen, die entweder einen inhärent moralischen Charakter haben oder
zumindest aus ethischen Einsichten resultieren. Damit greift Horváth
indirekt die platonische Frage in seinem Werk auf, ob die Tugend nicht
als eine Art Wissen vom Guten von einem kompetenten Lehrer, der je-
weils wüsste, worin sie bestünde, an andere, in einem Lehrer-Schüler
oder Freunde- bzw. Liebespartner-Verhältnis erfolgreich zu vermitteln
sei?284 Obzwar Horváth, wie die geschilderten Beispiele hier zeigen,
dieser Frage gerade in seinem Spätwerk recht aufgeschlossen gegen-
übersteht, da er der Möglichkeit einer moralischen Läuterung seines
Personals, die durch ethische Vorbilder initiiert wird, dort eine positive
Existenz einräumt, scheint er sich in dieser Frage doch stets einen Rest
Skepsis und Ambivalenz zu bewahren. Dies liegt einerseits daran, dass

281 Ebd.: S. 90.
282 Ebd.: S. 120
283 Ebd.: S. 120.
284 Vgl. hierzu: „Die Skizzierung der platonischen Ethik“. S. 47-76 in dieser Arbeit.

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

137

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


das bloße Wissen über das moralisch Gute allein, selbst wenn es im In-
dividuum existiert, noch keine ausreichende Motivation darstellen
muss, auch moralische Taten zu vollziehen, was Horváth, in diesem
Punkt stark von Platon abweichend, u.a. auch durch das Problem der
Willensschwäche in seinem Werk dokumentiert.285 Zum anderen ga-
rantiert dieses moralische Wissen auch nicht, wie das Verhalten des
Soldaten belegt, dass aus ihm immer schon genuin moralische Hand-
lungen des Individuums hervorgehen. Vielmehr scheint es, neben dem
Wissen über das moralisch Gute und Gebotene, das notwendigerweise
im Individuum existieren muss, auch erforderlich, dass sich mit der
Zeit ein umfassendes moralisch konnotiertes Selbstverständnis in ihm
ausbildet, das in den Kontext einer speziellen ethischen Anthropologie
gehört, worauf ich im Zuge der kantischen Ethik noch näher eingehen
werde. Denn nur so wird es jemals wahrhaftig moralische Handlungen
tätigen, die dann nicht nur aus ethischen Einsichten resultieren, son-
dern auch selbst einen inhärent-moralischen Charakter tragen. Diese
wahrhaft moralischen Handlungen, die es in der Folge noch explizit zu
bestimmen gilt, sind in Horváths Gesamtwerk aber zugegebenerma-
ßen eher in der Unterzahl. Dies liegt daran, dass er bezüglich des mo-
ralischen Selbstverständnisses seines Personals, gerade hinsichtlich sei-
ner Ausprägung und Bewusstwerdung im Individuum, etliche Abstu-
fungen in seinen Texten skizziert. Dies kann dann, neben der fehlen-
den oder fehlgeleiteten Erkenntnis des Guten oder negativen äußeren
Faktoren, die das moralische Bemühen seiner Figuren ebenfalls stets
noch hemmen können, gleichsam dazu beitragen, dass dieses morali-
sche Selbstverständnis, wo es überhaupt im Individuum existiert, ober-
flächlich, defizitär und inkonsequent bleibt oder schließlich unter Zu-
hilfenahme moralisch fraglicher Mittel (wie beim Soldaten) praktiziert
wird. So zeigen gerade zwei von Horváths früheren Arbeiten die deut-
liche Skepsis des Autors angesichts einer moralischen Erziehbarkeit
des Menschen, weil sie im Gegensatz zum Spätwerk ein offenkundiges
Scheitern jeglicher moralischer Läuterung des dortigen Personals the-
matisieren. Strukturell lehnt Horváth sich dabei abermals an Platon,
nämlich an die Eros-Thematik aus seinem „Symposion“, an. So kann
Marianne in den „Geschichten aus dem Wiener Wald“ ihr offen erklär-

285 Vgl. hierzu: S. 140-150 in dieser Arbeit

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

138

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


tes Ziel, aus Alfred einen, wie es im Text heißt, „[wahren] Menschen
zu machen“ oder, wie dieser es selbst nennt, ihn (in seelischer Hin-
sicht) zu „erhöhen“286, d.h. ihm innerhalb der Handlung zu einem ge-
ordneten bürgerlichen Leben als Kosmetikvertreter zu verhelfen,287

nicht in die Tat umsetzen. Dies liegt u.a. daran, dass Alfred zu keiner
Zeit der Handlung je zu so etwas, wie einer moralischen Einsicht oder
irgendeiner Art von moralischem Interesse gelangt. Stattdessen ist es
in zynischer Weise gerade er, der Marianne immer weiter in ihren mo-
ralischen Ambitionen destabilisiert. Denn neben ihrer prekären fami-
liären Situation ist es gerade auch seinem Wunsch geschuldet,288 dass
sie schließlich im Animierlokal „Maxim“ arbeiten muss, wo sie später,
im Zuge wachsender Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit, so krimi-
nalisiert wird, dass sie einen Gast bestiehlt.289 Auch in der „Unbekann-
ten aus der Seine“ gebraucht Horváth den platonischen Eros-Topos
nicht in seiner klassischen positiv besetzten Art und Weise. Als mythi-
sche Undine-Figur besitzt die Unbekannte nämlich keinerlei morali-
sche Disposition,290 weshalb sie Albert auch nicht in seinem ursprüng-
lichen Gedanken bestärken kann, seine Mitschuld am Einbruch und
damit am Totschlag des Uhrmachers bei den Behörden einzugestehen.
Diese Überlegung überfällt ihn nämlich kurz nach der Tat, obwohl er
zu diesem Zeitpunkt noch nicht weiß, dass der Uhrmacher mittlerwei-
le seinen Verletzungen erlegen ist, was sowohl ein Indiz für seine laten-
ten moralischen Skrupel wie auch für sein Wissen darüber ist, was in
seiner Situation eigentlich moralisch geboten wäre.291 Stattdessen zielt
der aus Liebe zu Albert vollzogene Opfertod der Unbekannten schließ-

286 Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001),
S. 139. u. S. 146.

287 Ebd.: S. 144.
288 Er bedankt sich zumindest überschwänglich bei seinem Freund, dem Hierlinger

Ferdinand, mit den Worten: „Ich wär dir ja ewig dankbar-“ dafür, dass er Marian-
ne bei der Tanzgruppe der Baronin, die ihm noch eine Gefälligkeit schuldet, un-
terbringen und sie so auch Alfred endlich in wirtschaftlicher wie emotionaler
Weise endgültig vom Hals schaffen will. Ebd.: S. 150.

289 Ebd.: S. 187.
290 Ödön von Horváth: Eine Unbekannte aus der Seine“. In: GW. Bd. 7. (2001) Siehe

hierzu: insbesondere die 4. u. die 6. Szene des Dramas. S. 50-54. u. S. 55- 59. so-
wie S. 60.

291 So gesteht Albert der Unbekannten in diesem Zusammenhang zumindest an
einer Stelle des Dramas ein: „[…] Sehen Sie den Koffer! Zuerst wollt ich fort mit

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

139

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


lich nur darauf ab, die tragischen Vorkommnisse und Alberts un-
rühmliche Verstrickungen in sie zu vertuschen.292 Damit kann sie als
eine direkte frühere weibliche Gegenfigur zu Anna aus „Der jüngste
Tag“ erachtet werden, die zwar ebenfalls ihren eigenen Tod aus Liebe
zu Hudetz in Kauf nimmt, dadurch aber gerade erreichen will, dass er
sich seiner eigenen Schuld am Zugunglück stellt.

Bei der Frage, was zu wahrhaft moralischen Handlungen des Indi-
viduums in Horváths inhärenter Ethik führt und worin sie, was inhalt-
lich im Fortgang dieser Untersuchung noch detailliert zu bestimmen
ist, bestehen, ist bisher lediglich bekannt, dass es nicht das bloße Wis-
sen über das in einer Situation jeweils moralisch Gebotene allein ist,
was dies bewerkstelligen kann. Dieses Wissen, das sich, wie zuvor ge-
zeigt, nicht nur aus theoretischer Einsicht, sondern auch aus den damit
übereinstimmenden oder abweichenden Erfahrungswerten des Indivi-
duums speist, ist zwar für solche genuin moralischen Handlungen not-
wendig, doch mit der Zeit bedarf es auch der Ausbildung eines mora-
lisch fundierten Selbstverständnisses im Individuum, das ein recht ho-
hes Stadium erreichen und ihm auch selbst in affirmativer Weise be-
wusst werden muss, sollen jemals wahrhaft moralische Handlungen
von ihm vollzogen werden. Andere Personen können ihm, wie gesehen,
durch Wort und Tat, bei seiner Suche nach dem moralisch Gebotenen
zur Seite stehen, was erst seine Wertschätzung der Moral wie auch sei-
ne praktische Bereitschaft dafür, seine moralischen Überzeugungen
tatsächlich zu leben, begünstigen kann. Sie können ihm aber nicht die
willentliche Entscheidung zur Moral selbst und damit eine Inkaufnah-
me ihrer womöglich auch unangenehmen Konsequenzen abnehmen.

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom
römischen Hauptmann

Dass die Moral einer Person für Horváth nicht nur auf ihrem existie-
renden Wissen über das moralisch Gute und damit Gebotene allein

den anderen, aber ich steh für meine Tat ein, man wird ja eh immer gefaßt und
erwischt haben wir auch nichts, […]!“ Ebd.: S. 50.

292 Ebd.: S. 66. u. S. 67.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

140

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


basiert, wie Platon sicher zu glauben meinte, vermittelt Horváth indi-
rekt auch durch seine intensive, wenngleich implizite literarische Ge-
staltung des Problems der Willensschwäche293 in „Jugend ohne Gott“.
In parabolischem Rahmen greift er diese Problematik der Willens-
schwäche nämlich schon im Bild des römischen Hauptmannes auf.
Dieses Bild stellt die Kreuzigung Jesu Christi dar und hängt sowohl im
ehemaligen Elternhaus des Lehrers294 als auch im „schönsten Zim-
mer“295 des Pfarrhauses, wo es der Lehrer nach langer Zeit erstmals,
seit seiner Jugend wieder ausgiebig betrachtet. In seinem Zentrum ist
ein römischer Krieger in Helm und Panzer abgebildet, der rechts im
Vordergrund unter dem Kreuz verharrt296 und der in der Folge eine
seltsame Faszination auf die Gedanken des Lehrers ausübt:

293 Eine Erklärung dafür, warum Horváth diesem Problem gerade in „Jugend ohne
Gott“ eine so große Bedeutung beimisst, könnte neben seinem vorliegenden mo-
ralischen Interesse gerade auch seinen eigenen Erfahrungen mit dieser Thematik
geschuldet sein. So hat er im Nachhinein sehr darunter gelitten, dass er sowohl
aus materiellem Interesse wie auch in der Hoffnung, das Aufführungsverbot sei-
ner früheren Stücke wieder zu lockeren, eine Zeit lang erfolglos versucht hat, sich
rein äußerlich opportunistisch gegenüber den Nazis zu geben, indem er von 1934
bis 1937 offiziell Mitglied im Reichsverband deutscher Schriftsteller war. Siehe
hierzu: Elisabeth Tworek und Birgitte Salmen: „Ödön von Horváth. Ein Kultur-
führer des Schloßmuseums Murnau“. 2. Auflage 2003. S. 75./76. Später freilich
hat er sich dann davon wie auch von schriftstellerischen Arbeiten, die er nur des
Geldes wegen angenommen hatte, strikt distanziert, indem er sich u.a. selbstkri-
tisch als „schreibende Hur“ bezeichnet hat. So schreibt Alexander Fuhrmann in
diesem Kontext, dass Horváth später erkannt habe, dass nur das eigene Gewissen
eine wahrhafte Zensur sein könne. Vgl. dazu: Alexander Fuhrmann: „Der histo-
rische Hintergrund: Schule-Kirche-Staat“. In: „Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg.
von Traugott Krischke. (1984), S. 129-146. Dort S. 129. Gerade dieser Umstand
stützt folglich auch all die Interpretationen, die die starken autobiografischen Par-
allelen zwischen Horváth und der Figur des Lehrers bzw. des Erzählers selbst her-
vorheben. So ist auch Fuhrmann der festen Überzeugung: „Die Haltung des Er-
zählers und seine Skrupel zeigen selbstreflektorische Züge des Autors.“ Ebd.:
S. 131. Und auch Wolfgang Heinz Schober stellt dazu fest: „In „Jugend ohne Gott“
gehört Horváths eigene Meinung dem Lehrer, der als Vertreter des Autors in
mancher Hinsicht gelten kann.“ Vgl. dazu: Wolfgang Heinz Schober: „Die Ju-
gendproblematik in Horváths Romanen“. In: Horváth Diskussion. Hrsg. Kurt
Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg. Scriptor-Verlag. Kronberg /Ts. (1976),
S. 124-137. Dort: S. 130.

294 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 46.
295 Ebd.: S. 46.
296 Ebd.: S. 47.

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen Hauptmann

141

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


„Warum fiel mir nur jenes Bild wieder ein? Wegen des Gekreuzigten?
Nein. Wegen seiner Mutter – nein. Plötzlich wirds mir klar: wegen des
Kriegers in Helm und Panzer, wegen des römischen Hauptmanns. Was ist
denn nur mit dem? Er leitete die Hinrichtung eines Juden. Und als der Ju-
de starb, sagte er: »Wahrlich, so stirbt kein Mensch !« Er hat also Gott er-
kannt. Aber was tat er? Was zog er für Konsequenzen? Er blieb ruhig un-
ter dem Kreuze stehen. Ein Blitz durchzuckte die Nacht, der Vorhang im
Tempel riß, die Erde bebte – er blieb stehen. Er erkannte den neuen Gott,
als der am Kreuze starb, und wußte nun, daß seine Welt zum Tode verur-
teilt war. Und? […] Und der römische Hauptmann wußte es, die Barba-
ren werden alles zertrümmern. Aber es rührte ihn nicht. Für ihn war be-
reits alles zertrümmert. Er lebte still als Pensionist, er hatte es durch-
schaut. Das große römische Reich.“297

Diese spezifische Bildinterpretation des Lehrers markiert nun, wenn
auch lediglich in latenter Form, jenes ethische Problem der Willens-
schwäche, das sich folglich indirekt in dieser Bildkomposition verbirgt
und wofür der Lehrer nach dem Zerwürfnis mit seiner Klasse und sei-
ner drohenden Entlassung aus dem Schuldienst besonders empfäng-
lich ist. Denn in seiner jetzigen Situation betrifft ihn dieses Problem
selbst ganz akut, was auch erklärt, warum ihn das Bild so sehr faszi-
niert. Der römische Hauptmann im Bild stellt nämlich in gewisser
Weise ein antikes Spiegelbild seines eigenen derzeitigen Ich dar,298 was
heißt, dass dieses Kunstwerk sein aktuell subjektives Problem als ein
ewig-menschliches und damit als ein aller Zeit enthobenes ausweist.
Dieses Problem besteht darin, dass eine Person, obwohl sie über ein
Wissen über das jeweils Wahre, Gute und damit des ethisch Gebote-
nen verfügt, aufgrund anderer ebenfalls noch in ihr vorliegender Moti-
ve, die äußeren wie auch inneren Ursprungs sein können, dennoch in
passiver Untätigkeit und innerer Indifferenz verharrt. Denn auch der
Lehrer hat, genau wie der römische Hauptmann im Bild, längst die
(göttliche) Wahrheit erkannt, denn „Gott“, zu dem er allmählich in

297 Ebd.: S. 55./ 56.
298 Auch Bernhard Spies betont, dass der römische Hauptmann eine die Lehrerhal-

tung spiegelnde Parallelfigur sei. Vgl. dazu: Bernhard Spies: „Der Faschismus als
Mordfall. Ödön von Horváths „Jugend ohne Gott““. In: Studien zur deutschen Li-
teratur des 19. und 20. Jahrhunderts. Bd. 21. Hrsg. von Wolfgang Düsing. Experi-
mente mit dem Kriminalroman. Ein Erzählmodell in der deutschsprachigen Lite-
ratur des 20. Jahrhunderts. Peter-Lang-Verlag, Frankfurt am Main, Berlin, Bern,
New York, Paris und Wien 1993. S. 97-116. Dort: S. 103.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

142

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


eine immer vertrauensvollere Beziehung tritt, „ist“, wie es nun im wei-
teren Romanverlauf mehrfach heißt, „die Wahrheit“299. Folglich weiß
auch er wie sein antikes Gegenüber, dass seine Welt, in dem Fall die
humane, vor ihrem baldigen Untergang steht, was Horváth in der An-
fangsphase des Romans bereits durch die markante Ruinen- und Bar-
baren-Motivik in den Vordergrund gerückt hatte.300 Doch trotz dieses
Wissens um die göttliche Wahrheit verharrt er aus Furcht vor den ihm
sonst drohenden negativen gesellschaftlichen Konsequenzen, genau
wie der römische Krieger im Bild, in stummer Lethargie. Denn mag
auch die Passivität des römischen Hauptmannes, wie Wolfgang
Müller-Funk betont, gerade dem Umstand geschuldet sein, dass er es
aufgrund seiner neuen Gotteseinsicht begrüßt, dass seine alte antike
Welt zugrunde geht,301 so wartet man doch auch bei ihm vergeblich auf
ein signifikantes aktives Zeichen seiner neuen inneren Überzeugungen
des Guten. Weder tritt er nämlich für den Erhalt seiner alten Welt ein
noch kämpft er aktiv für ihre Überwindung und seinen neuen Glau-
ben. Denn in beiden Fällen würde er all seine Annehmlichkeiten ver-
lieren, weshalb er lieber indifferent bleibt und ein angenehmes Leben
als „stiller Pensionist“ führt, wie es in der Textstelle heißt. Und dies ist
eben der Kernpunkt jener ethischen Kritik, dass sein Wissen vom Gu-
ten quasi genauso ungehört in ihm verhallt, wie wenn er es gar nicht
erst besäße. Nicht vornehmlich seiner Erkenntnis des Guten scheint al-
so sein Entschluss zur Passivität geschuldet, sondern lediglich seiner
inneren Ohnmacht, seinem Opportunismus und damit im
Horváthschen Werteverständnis zuletzt seiner Feigheit, die stets ein
Kernaspekt der menschlichen Schuld ist.302 Möge, so lautet also das
Credo beider, des Lehrers wie des antiken Hauptmannes, in Zukunft
auch geschehen, was nur wolle, es kümmert uns nicht (mehr). Der
Einzelne nämlich ist in ihren Augen, selbst wenn er im Besitz des gött-
lichen Wissens über das jeweils Gute und Wahre ist, dennoch, wie es
scheint, machtlos gegen die Zeit, in der er lebt und ihre Veränderun-

299 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 148.
300 Siehe hierzu: Ebd.: S. 34.
301 Siehe hierzu: Wolfgang Müller-Funk: „Faschismus und freier Wille. Horváths Ro-

man »Jugend ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee“. In: „Horváths Ju-
gend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 157-179. Dort: S. 173.

302 Siehe hierzu: S. 202 in dieser Arbeit.

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen Hauptmann

143

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


gen, weshalb er, will er nicht durch sie vernichtet werden, trotz dieses
besseren Wissens vom Guten, lieber in stiller Untätigkeit gegenüber
seinem Schicksal verharrt oder sich eben opportunistisch gegenüber
den bestehenden Mehrheitsverhältnissen in der Gesellschaft gibt. An
diese hier implizit durch das Bild angesprochene These einer mutmaß-
lich vor allem durch die äußeren gesellschaftlichen Lebensumstände
des Individuums bedingten Determination glaubt auch der Direktor
im Roman. Obzwar er nämlich, wie er dem Lehrer während ihrer pri-
vaten Unterredung eingesteht,303 grundsätzlich vom Postulat der Wil-
lensfreiheit ausgeht, würde sie faktisch durch die speziellen zeitlichen
und gesellschaftlichen Begleitumstände, in denen der Mensch stets le-
be, insbesondere durch seine Wünsche nach Selbsterhaltung und Lust,
häufig so stark eingeschränkt, dass sich daraus eine Art indirekte De-
termination dieses freien menschlichen Willens ergäbe. Diese Deter-
mination des Menschen könne sich dann jedoch gerade in einer vom
Individuum irgendwann bewusst vollzogenen Resignation zeigen, die
auch das Bild, in Form der Passivität des römischen Hauptmannes, als
eine mögliche Folgereaktion ausweist. Denn, so gesteht der Direktor
dem Lehrer weiter offen ein, auch er würde bloß noch danach trach-
ten, unbeschadet die volle Altersgrenze für seine Pensionsansprüche
zu erreichen, wobei er ihm, sich so rechtfertigend, den Zusammen-
hang nochmals durch die Worte erklärt: „»Sie halten mich für einen
Zyniker«, […] »Oh, nein! Wir alle, die wir zu höheren Ufern der
Menschheit strebten, haben eines vergessen: die Zeit! Die Zeit, in der
wir leben. Lieber Kollege, wer so viel gesehen hat wie ich, der erfaßt
allmählich das Wesen der Dinge.«“304

Und auch in „Ein Kind unserer Zeit“ greift Horváth diese These
einer mutmaßlich durch die „Zeit“ bedingten Determination des Men-
schen mehrfach wieder auf, was zeigt, dass er ihrem Aussagegehalt
durchaus eine gewisse Berechtigung zugesteht.305 Gerade die Beson-
derheiten der jeweiligen „Zeit“ also, in der der Mensch lebt, so die im-

303 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 20.
304 Ebd.: S. 20.
305 Am deutlichsten zeigt sich dies (neben dem Titel des Romans selbst) an seinem

Ende. Die abschließende Wertung des Erzählers, die aus der Perspektive des mitt-
lerweile toten Soldaten vorgenommen wird und die Merkmale eines Appells trägt,
richtet sich nämlich absichtlich an das unbekannte Kind, das den eingeschneiten

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

144

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


plizite These, können folglich auch sein (göttliches) Wissen vom ei-
gentlich Wahren, Guten und damit Gebotenen derartig blockieren,
dass es vollkommen wirkungslos in ihm bleibt, was erneut die Proble-
matik der Willensschwäche skizziert, weil es abermals zeigt, dass das
bloße Wissen vom Guten nach Horváths impliziter Einschätzung, eben
keine hinreichende Handlungsmotivation für das moralisch Gebotene
im Menschen sein muss.306 Am Ende also muss es, geht man in diesem
Rahmen lediglich von einer indirekten und nicht von einer absoluten
Determination des menschlichen Willens aus, also noch eine andere
Motivationsquelle für die Moral im Menschen geben. Diese aber müss-
te dann per se, d.h. der reinen Möglichkeit nach, dazu fähig sein, sol-
che äußeren Hemmnisse der „Zeit“ einerseits wie auch andererseits in-
nere Hemmnisse der eigenen menschlich-tierischen „Natur“, die in
diesem Problembereich auch noch eine Rolle spielen, zu überwin-
den.307 Doch gerade diese Problematik einer mangelnden moralischen

Soldaten schließlich tot auf der Parkbank sitzend vorfindet, weil es eine neutrale,
unvoreingenommene Wertinstanz ist. Die Worte: „Bedenk es doch: er wußt sich
nicht anders zu helfen, er war eben ein Kind seiner Zeit[.]“ sollen demnach so-
wohl sein kritisches Verständnis für die zeitlichen Zusammenhänge wie auch sei-
ne empathische Anteilnahme für das, was der Soldat einst, zu „seiner Zeit“, auf-
grund welcher vorliegenden historischen Besonderheiten getan hat, evozieren.
Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 127.

306 Für Wolfgang Müller-Funk resultiert der Konformismus des Lehrers, d.h. seine
Tendenz zur Handlungsunfähigkeit, ebenfalls aus einer Krise des Handelns als
moralischer Krise, die die Frage beinhalte, wie sich der Einzelne verhalten solle,
der zwar ein Wissen vom Guten habe, aber dennoch beständig Zeuge des Bösen
in der Welt werde, doch er verknüpft diese Problematik im Zuge dieser Frage
stark mit der Theodizee-Problematik im Roman. So resultiert die tendenzielle
Handlungsunfähigkeit des Menschen bzw. des Lehrers in seinen Augen gerade
aus einer radikalen Ablehnung der Welt, die der Mensch aufgrund des Bösen, das
er dort permanent vorfände, zwangsläufig irgendwann vornähme. Siehe dazu:
Wolfgang Müller-Funk: „Faschismus und freier Wille. Horváths Roman »Jugend
ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee“. In: „Horváths Jugend ohne
Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 157-179. Dort: S. 165.

307 Mein Standpunkt orientiert sich hier, wie ich an dieser Stelle nur kurz vorweg-
nehmen möchte, inhaltlich an dem des Direktors, denn auch ich gehe von einer
grundlegenden anthropologisch fundierten, per se vorliegenden Möglichkeit zur
Freiheit des Menschen bei Horváth aus. Diese aber ist, genau wie die faktisch in
seinem Werk ebenfalls vorhandene Determination des Menschen, die auf äußere
wie innere Hemmnisse des Individuums im Kontext seiner Anthropologie wie
auch im Zusammenhang mit der jeweiligen „Zeit“, in der es lebt, zurückgeht, kei-
ne absolute Größe. Deshalb ist es am Ende eine ganz andere Frage, wann, für wie

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen Hauptmann

145

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Motivation durch das bloße Wissen vom Guten zieht sich nun wie ein
roter Faden, den Horváth immer wieder aufgreift, in höchst auffälliger
Form durch den Roman „Jugend ohne Gott“.308 So wird dem Lehrer
schon kurz nach seiner Ankunft im Zeltlager klar, dass er sich mit sei-
ner selbst gewählten Strategie der Untätigkeit, mit der er allen Ereig-
nissen, die sich jetzt direkt vor seinen Augen abspielen, begegnet, un-
weigerlich in eine tiefe Mitschuld an ihnen verstrickt. Durch seine zu-
fälligen Beobachtungen309 einerseits wie auch durch seine heimlichen
nächtlichen Spionagestreifzüge310 und sein unerlaubtes Tagebuchlesen
von Z311 andererseits weiß er nämlich fast umgehend über die Dieb-
stähle,312 die Evas Bande im Lager und in der Umgebung verüben, und
über Zs Mitwisserschaft daran Bescheid. Auch weiß er rasch, dass er N
durch sein beharrliches Schweigen in einen falschen Tatverdacht be-
züglich des Tagebuches bringt, weil er sich dazu bereits selbst an einer
Stelle schuldbewusst denkt: „Ich weiß, ich habe den N verurteilt.“313

Natürlich kann er im weiteren Fortgang der Handlung nicht ahnen,
dass all dies später auch begünstigend zu jenen Ereignissen beiträgt,
die zu Ns Ermordung führen. Denn obzwar T am Ende ein ganz ande-
res Tatmotiv für seinen Totschlag besitzt, legen die offenkundigen Ver-
strickungen der Handlungen über den Roman hinweg doch die Ver-
mutung nahe, dass vielleicht alles eine ganz andere Entwicklung ge-
nommen hätte, hätte der Lehrer sein Geständnis schon viel früher ab-
gelegt. Denn dieser weiß, dass es eigentlich schon kurz nach seiner An-
kunft im Zeltlager längst für ihn geboten wäre, die Wahrheit und so
sein eigenes Fehlverhalten mit dem Tagebuch, ungeachtet aller ihm

lange und vor allem in welcher Intensität sich entweder das eine oder das andere
in ihm durchsetzen kann. Vgl. hierzu ausführlich S. 188-196 in dieser Arbeit.

308 Neben dem Direktor spricht bspw. auch B dieses Problemfeld offen im Roman an,
da er dem Lehrer im Nachhinein kritisch eingesteht: „»Erinnern Sie sich, Herr
Lehrer, wie Sie damals die Sache über die Neger gesagt haben, noch im Frühjahr
vor unserem Zeltlager? Damals haben wir doch alle unterschrieben, daß wir Sie
nicht mehr haben wollen – aber ich tats nur unter Druck, denn Sie haben natür-
lich sehr recht gehabt mit den Negern.«“ Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“.
In: GW. Bd. 13 (2001), S. 116.

309 Siehe hierzu: Ebd.: S. 41/42.
310 Siehe hierzu: Ebd.: S. 58/59.
311 Siehe hierzu: Ebd.: S. 63-69.
312 Siehe hierzu: Ebd.: S. 54.
313 Ebd.: S. 70. Zitat S. 71.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

146

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


dann auch immer drohenden negativen Konsequenzen, einzugestehen.
Daher fragt er sich auch in zunehmender Verzweiflung immer ratlo-
ser: „Warum sag ichs nur nicht, daß ich es bin, der das Tagebuch
las?“314 Doch neben seiner Scham („Nein, nicht jetzt! Nicht hier vor al-
len! […] Nur nicht vor allen, ich schäme mich!“315) schweigt er auch
deshalb konsequent, weil er glaubt, seine Schüler wie darüber hinaus
noch Eva durch sein Schweigen vor einer juristischen Sanktion bewah-
ren zu können, die, wie er sich sicher ist, ihre Zukunft unweigerlich
zerstören würde.316 Dies nämlich will er unter keinen Umständen zu-
lassen, weshalb er sich fest vornimmt: „Aber ich werde den N freispre-
chen. Er hat ja auch nichts getan. Und ich werde den Z begnadigen.
Und auch das Mädel. […] Ich werde uns alle retten.“317 Doch selbst für
diese Hilfsabsicht bedürfte es, wie er weiß, eines zumindest intern vor-
gebrachten Wahrheitsgeständnisses seinerseits gegenüber Z und N,
weshalb sich der Lehrer nun doch zu dem inneren Entschluss durch-
ringt: „Aber ich werde es sagen.“318 Doch selbst dieser nun so wichtige
willentliche Entschluss zur Wahrheit entpuppt sich im weiteren Fort-
gang der Handlung lange Zeit als eine bloße Farce. Denn auch in jener
Nacht, als er Eva und Z abermals heimlich im Dickicht auflauert319,
um ihnen nun endlich die Wahrheit zu gestehen, da er sich bei ihrem
Erscheinen fest vornimmt: „Jetzt werde ich hingehen und mit den bei-
den sprechen[.]“320, dieser Vorsatz, trotz bester Absicht, unerfüllt
bleibt. Vielmehr verstreicht in der Folge Minute um Minute, ohne dass
er sein Geständnis wirklich, wie geplant, ablegen würde, da er es ein-
fach nicht schafft, den, wie er glaubt, einen, genau richtigen Moment
für die Wahrheit abzupassen, wenn er sich denkt: „Wie der Mond wie-
der scheint, gehe ich hin. Jetzt scheint er wieder, der Mond. […] Ich
warte. […] Geh hin! Sag, daß du das Kästchen erbrochen hast! Du,
nicht der N! Geh hin, geh!“321 „[…] Geh hin! / Ja, sofort -“322. Der Im-

314 Ebd.: S. 71.
315 Ebd.: S. 71.
316 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 70.
317 Ebd.: S. 71/72.
318 Ebd.: S. 71.
319 Ebd.: S. 72.
320 Ebd.: S. 73.
321 Ebd.: S. 74.
322 Ebd.: S. 74.

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen Hauptmann

147

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


perativ des moralisch Gebotenen, der hier auch erzählerisch schön von
Horváth aufgenommen wird, verpufft also vollkommen wirkungslos in
ihm, was erneut das Problem der Willensschwäche dokumentiert, weil
es zeigt, dass der Lehrer es nicht schafft, seine Konzentration, die im-
mer wieder durch Evas erotische Ausstrahlung gestört wird, einzig und
allein auf sein Wahrheitsgeständnis zu fokussieren. Stattdessen über-
kommen ihn angesichts ihrer optische Reize immer wieder Gedanken
der folgenden Art: „Sie muß einen schönen Rücken haben.“323 „Sie ge-
fällt mir immer mehr.“324 „Sie hat herrliche Beine.“325 Und obwohl er
diesen Störfaktor der Sinnlichkeit selbst durchschaut,326 ist er doch
machtlos gegen ihn. So schiebt er sein Geständnis so lange vor sich
her, bis die Gelegenheit für die Wahrheit endgültig verstrichen ist, oh-
ne dass er sie tatsächlich, wie geplant, vorgebracht hätte. Und auch sein
neuerlicher Vorsatz: „Ich werd es ihm morgen sagen, diesem Z, mor-
gen in aller Frühe, daß ich es war, der sein Kästchen erbrach. Morgen
laß ich mich durch nichts mehr hindern!“327, verpufft ohne jede Wir-
kung, da es der Lehrer auch am darauffolgenden Tag, als N bereits ver-
misst wird, nicht schafft, Z gegenüber sein Geständnis abzulegen. Tags
darauf findet man N dann jedoch tragischer weise erschlagen im Wald,
was den latenten Eindruck, dass sich die Schuld des Lehrers binnen
kürzester Zeit aufgrund seiner Untätigkeit noch um ein Vielfaches er-
höht hat, nun noch verstärkt. Auch er selbst hat tags zuvor schon
Überlegungen in diese Richtung angestellt, wenn er sich, immer ver-
zweifelter und mit wachsendem Selbsthass fragt: „Aber warum ver-
schlief ich nur heute früh?! Richtig, ich saß ja in der Nacht im Wald
und machte das Maul nicht auf! Und jetzt, jetzt dürfte es wenig nützen,
wenn ich es aufmachen würde. Es ist zu spät. Richtig, auch ich bin
schuld.“328 Bis zu seinem endgültigen Wahrheitsgeständnis vor Gericht
vergehen dann nochmals sechs Kapitel „Der letzte Tag“, „Die Mitarbei-
ter“, „Mordprozeß Z oder N“, „Schleier“, „In der Wohnung“, „Der
Kompaß“, und selbst nachdem er die Wahrheit im Prozess ausgesagt

323 Ebd.: S. 73.
324 Ebd.: S. 74.
325 Ebd.: S. 74.
326 Vgl. dazu: Ebd.: S. 75.
327 Ebd.: S. 74.
328 Ebd.: S. 78.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

148

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


hat329, erleidet er einen letzten spektakulären Rückfall in altes selbst-
verleumderisches und opportunistisches Verhalten. So denkt er sich
im Kapitel „Die Fahnen“ angesichts der bevorstehenden Militärparade
zu Ehren des Geburtstages des Oberplebejers urplötzlich:

„Die Stadt hing voller Fahnen und Transparente. Durch die Straßen mar-
schierten die Mädchen, die den verschollenen Flieger suchen, die Jungen,
die alle Neger sterben lassen, und die Eltern, die die Lügen glauben, die
auf den Transparenten stehen. Und die sie nicht glauben, marschieren
ebenfalls mit. Divisionen der Charakterlosen unter dem Kommando von
Idioten. Im gleichen Schritt und Tritt. […]. So preisen die Schwachsinni-
gen und Lügner den Tag, an dem der Oberplebejer geboren ward. Und
wie ich so denke, konstatierte ich mit einer gewissen Befriedigung, daß
auch aus meinem Fenster ein Fähnchen flattert. Ich hab es bereits gestern
abend hinausgehängt. Wer mit Verbrechern und Narren zu tun hat, muß
verbrecherisch und närrisch handeln, sonst hört er auf. Mit Haut und
Haar. Er muß sein Heim beflaggen, auch wenn er kein Heim mehr hat.
Wenn kein Charakter mehr geduldet wird, sondern nur der Gehorsam,
geht die Wahrheit, und die Lüge kommt. Die Lüge, die Mutter aller Sün-
den. Fahnen heraus! Lieber Brot, als tot!-“330

Doch schließlich hält er doch erschrocken inne und besinnt sich wie-
der:

„[…]: was denkst du da? Hast du es denn vergessen, daß du vom Lehramt
suspendiert bist? Du hast doch keinen Meineid geschworen und hast es
gesagt, daß du das Kästchen erbrochen hast. Häng nur deine Fahne hi-
naus, huldige dem Oberplebejer, krieche im Staub vor dem Dreck und lü-
ge, was du kannst - es bleibt dabei! Du hast dein Brot verloren!“331

Die längst durch seinen eigenen Mut geschaffenen Tatsachen holen
den Lehrer also am Ende wieder in die Realität zurück. Er hat es also
zu guter Letzt doch noch geschafft, sein Wissen vom Guten tatsäch-
lich, in Form seines Wahrheitsgeständnisses vor Gericht, handlungs-
wirksam werden zu lassen, wobei die Frage, welcher Motivationsquelle
er dies am Ende des Romans zu verdanken hat, bisher noch offen ist.
Tatsache ist, dass diese Motivation letztlich doch stark genug dazu ge-
wesen sein muss, seine bisher vorliegenden äußeren Ängste und Sor-
gen, wie die der Erwerbslosigkeit und die des Verlustes seines gesell-

329 Siehe hierzu: Ebd.: S. 100.
330 Ebd.: S. 112/113.
331 Ebd.: S. 113.

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen Hauptmann

149

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


schaftlichen Ansehens, wie auch seine inneren Bedenken, wie bspw.
seine Scham, zu überwinden. Denn als diese von ihm zuvor so ge-
fürchteten äußeren Konsequenzen, wie sein Arbeitsplatzverlust, tat-
sächlich eingetreten sind, ängstigen sie ihn weitaus weniger als noch
zuvor.332

Um diese nun im Roman noch nicht identifizierte moralische Mo-
tivation im Fortgang der Untersuchung bestimmen zu können, bedarf
es jedoch, genau wie für die Beantwortung der anderen, bisher noch
offenen Fragen, wie bspw. der nach den Merkmalen und Inhalten des
ethischen Selbstverständnisses des moralischen Personals Horváths
oder der nach den Charakteristika einer genuin moralischen Tat, einer
kurzen Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik. Diese will ich
im Anschluss anhand der „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“
sowie des Aufsatzes „Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie
richtig sein taugt aber nicht für die Praxis. Von dem Verhältnis der
Theorie zur Praxis in der Moral überhaupt“ vornehmen. Die kantische
Moraltheorie nämlich ist für Horváths Menschenbild von zentraler Be-
deutung, das wiederum, neben anderen Aspekten der Moraltheorie
Kants, eine wesentliche Basis zur Beantwortung der bisher noch offe-
nen Fragen bildet. Und auch eine abschließende Betrachtung der In-
halte eines alternativen ethischen Glücksmodells scheint mir ohne eine
erweiternde Betrachtung der platonischen Ethik durch die kantische
Moraltheorie nicht wirklich sinnvoll.

332 So denkt sich der Lehrer bspw. auf die besorgte Reaktion seiner Eltern, die sie in
ihrem Brief an ihn zum Ausdruck bringen: „Beruhigt euch nur, wir werden schon
nicht verhungern!“ Ebd.: S. 121.

V. Erkenntnistheoretische Überlegungen

150

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die
Skizzierung der Grundzüge der kantischen
Ethik

Der deontologische Charakter der kantischen Moral

Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens

Der gute Wille ist nach Kant das Einzige in der Welt, was ohne jede
Einschränkung für gut zu erachten ist. Dies heißt, dass der moralische
Wert von etwas, wie einer Handlung, einer Handlungsabsicht oder
einer Person, für ihn lediglich auf der guten Gesinnung des Willens ei-
nes handelnden Wesens basiert. So urteilt er zu Beginn der „Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten“ auch unmissverständlich: „Es ist
überall nichts in der Welt, ja überhaupt auch außer derselben zu den-
ken möglich, was ohne Einschränkung für gut könnte gehalten wer-
den, als allein ein guter Wille.“333 Die Talente des Geistes, Tugenden
oder bestimmte Glücksgaben des Menschen, wie z.B. sein Reichtum,
seine Gesundheit oder seine innere Zufriedenheit, sind laut Kant zwar
durchaus wünschenswerte Gaben, können aber doch nie den absolu-
ten Wert eines wirklich guten (menschlichen) Willens einnehmen.
Vielmehr bedürfen diese Güter, um als zumindest eingeschränkt gut
zu gelten, immer schon eines vorliegenden guten Willens, da er erst,
wie Kant es nennt, das Prinzip zu handeln grundlegend „berichtige
und allgemein-zweckmäßig“334 mache. Der gute Wille ist für Kant zu-
dem allein durch die spezifische Form seines Wollens gut, nicht aber
durch das, was durch ihn womöglich erst bewirkt werden soll:

VI. 

333 Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. VII. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt
am Main 1968. S. 18.

334 Ebd.: S. 18.

151

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


„Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt, oder ausrichtet, nicht
durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zwe-
ckes, sondern allein durch das Wollen, d.i. an sich, gut, und, für sich selbst
betrachtet, ohne Vergleich weit höher zu schätzen, als alles, was durch ihn
zu Gunsten irgend einer Neigung, ja, wenn man will, der Summe aller
Neigungen, nur immer zu Stande gebracht werden könnte.“335

Die möglichen Folgen und Konsequenzen oder die vorab willentlich
beabsichtigten Zwecke einer Tat haben also nach Kant keinerlei Ein-
fluss auf ihre moralische Bewertung, sondern allein die Güte des Wil-
lens selbst zählt. Was aber, so fragt man sich, ist nun das Kennzeichen
eines solchen guten Willens bzw. durch welches Merkmal erhält dieser
gute Wille seine übergeordnete Güte, sprich das, was ihn nach Kant so
schätzenswert macht? Die Antwort liegt für Kant allein in der Ver-
nunft begründet. Ein guter Wille nämlich ist in seinen Augen per se
durch die Vernunft bestimmt, wodurch er zugleich zur praktischen
Vernunft selbst wird. Dieser Wille wäre, wie Kant meint, ein durch
und durch moralischer und so ein wirklich wertvoller Wille. Denn für
ihn ist moralisches Handeln identisch mit vernünftigem Handeln, das
allein einen intrinsischen Wert besitzt. Vernünftiges Handeln wiede-
rum kennzeichnet sich durch ein striktes Handeln nach Grundsätzen
oder nach Gesetzen, wozu Kants Ansicht nach nur vernunftbegabte
Wesen überhaupt fähig sind. Denn er führt hierzu aus: „Nur ein ver-
nünftiges Wesen hat das Vermögen, nach der Vorstellung der Gesetze,
d.i. nach Prinzipien, zu handeln, oder einen Willen. Da zur Ableitung
der Handlungen von Gesetzen Vernunft erfordert wird, so ist der Wille
nichts anders, als praktische Vernunft.“336

Nur vernunftbegabte Wesen verfügen also laut Kant über die Fä-
higkeit, nach Grundsätzen zu handeln, d.h., sie sind dazu in der Lage,
sich vorzunehmen, in einer bestimmten Situation grundlegend in
einer bestimmten Art und Weise zu verfahren. Die Vernunft wiederum
gebiete es zudem, dass moralische Handlungen stets eine universale
Gültigkeit besitzen bzw. als solche besitzen sollen, da sie für alle ver-
nunftbegabten Wesen überhaupt zutreffend und damit gültig sein
müssen. Dies jedoch garantiert nur die Form der allgemeinen Gesetz-
mäßigkeit einer Handlung selbst. Das heißt, dass jede subjektive

335 Ebd.: S. 19.
336 Ebd.: S. 41.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

152

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Handlungsabsicht, d.i. nach Kant jede Handlungs-Maxime eines Indi-
viduums, sofern sie moralisch und damit uneingeschränkt gut sein
soll, streng verallgemeinerbar und so universal gültig sein können
muss. Denn nur dieser formale Aspekt ihrer Tauglichkeit zu einem all-
gemeinen Gesetz oder, wie er es an anderer Stelle auch nennt, zur
Tauglichkeit eines Naturgesetzes, garantiert,337 dass ihr auch alle ande-
ren vernünftigen Wesen zustimmen können. Dafür muss aber sowohl
gewährleistet sein, dass sich ihre Handlungs-Maxime nicht selbst wi-
derspricht, weil sie in diesem Fall niemals die Form der allgemeinen
Gesetzmäßigkeit erfüllen könnte, wie auch, dass ihr auch alle anderen
vernunftbegabten Wesen jederzeit zustimmen können müssen, sie also
auch von ihnen stets gewollt werden kann. So betont Kant dazu:

„Man muss wollen können, daß eine Maxime unserer Handlung ein allge-
meines Gesetz werde: dies ist der Kanon der moralischen Beurteilung
derselben überhaupt. Einige Handlungen sind so beschaffen, daß ihre
Maxime ohne Widerspruch nicht einmal als allgemeines Naturgesetz ge-
dacht werden kann; weit gefehlt, daß man noch wollen könne, es sollte
ein solches werden. Bei andern ist zwar jene innere Unmöglichkeit nicht
anzutreffen, aber es ist doch unmöglich, zu wollen, daß ihre Maxime zur
Allgemeinheit eines Naturgesetzes erhoben werde, weil ein solcher Wille
sich selbst widersprechen würde.“338

Ein guter Wille wäre also einer, der durchgängig von der reinen Ver-
nunft bestimmt würde. Dies hätte zur Folge, dass sein subjektives Wol-
len immer schon im Einklang mit dem stünde, was die Vernunft ihm
als objektiv notwendig, weil vernünftig und so für alle vernunftfähigen
Wesen überhaupt gültig, vorgibt. Dies hieße, dass ein solcher Wille
stets die Form der allgemeinen Gesetzmäßigkeit einer Handlung schon
aus sich selbst heraus wollen und befolgen würde, was ihn durchgän-
gig moralisch und so absolut gut bzw. nach Kant auch „heilig“ werden
ließe. Dieser Wille aber kommt laut Kant nur einem rein vernünftigen,
d.h. göttlichen Wesen zu. Der menschliche Wille ist aber in seinen Au-
gen nicht durchgängig von der Vernunft bestimmt. Vielmehr unter-
liegt er in seinem subjektiven Wollen naturbedingt immer auch sinn-
lich-empirischen Antrieben, wie z.B. bestimmten Neigungen oder
Ängsten, die ihn dann als empirische Triebfedern bestimmen können.

337 Ebd.: S. 51.
338 Ebd.: S. 54/55.

Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens

153

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Hierdurch hat er zwangsläufig an zwei unterschiedlichen Welten An-
teil. Einmal an der transzendentalen Welt der reinen Vernunft und das
andere Mal an der empirischen Welt der Sinnlichkeit.339 Damit ist der
Mensch für Kant zwar ein vernunftbegabtes, aber eben kein rein ver-
nünftiges Wesen, was auch der Grund für den Antagonismus in sei-
nem Willen bildet. Beide Triebfedern seines Willens, die sinnlich-em-
pirischen wie die vernünftigen Antriebe, können sich nämlich gravie-
rend widersprechen. Deshalb verfährt der Mensch in seinem Wollen
und Handeln auch nicht vollkommen moralisch und vernünftig. Sein
Wille nämlich kann aufgrund seiner doppelten Natur situationsbe-
dingt ganz andere Neigungen und Interessen haben, als notwendiger-
weise immer schon genau das zu wollen oder zu tun, was ihm seine
Vernunft in einer Situation als objektiv gut vorschreibt. Kant be-
schreibt dieses Problem wie folgt: „Bestimmt aber die Vernunft für
sich allein den Willen nicht hinlänglich, ist dieser noch subjektiven Be-
dingungen (gewissen Triebfedern) unterworfen, die nicht immer mit
den objektiven übereinstimmen; […].“340 Dies ist auch der Grund,
weshalb dem Menschen das moralisch Gebotene stets als ein Gebot
der Vernunft, sprich als ein Imperativ, der als ein solcher stets die
Form eines „Sollens“ trägt, erscheint. Alle Imperative kennzeichnen
sich als ein Gebot der Vernunft, da sie dem Willen eines nicht völlig
vernünftigen Wesens vorschreiben, was laut der Vernunft objektiv gut
oder schlecht in einer Situation zu tun oder zu unterlassen sei.341 Und
doch leistet der Wille diesem Gebot der Vernunft deshalb nicht blind-
lings Folge, denn Kant führt dazu weiter aus:

„Alle Imperative werden durch ein Sollen ausgedrückt, und zeigen da-
durch das Verhältnis eines objektiven Gesetzes der Vernunft zu einem
Willen an, der seiner subjektiven Beschaffenheit nach dadurch nicht not-
wendig bestimmt wird (eine Nötigung). Sie sagen, daß etwas zu tun oder
zu unterlassen gut sein würde, allein sie sagen es einem Willen, der nicht
immer darum etwas tut, weil ihm vorgestellt wird, daß es zu tun gut
sei.“342

339 Vgl. hierzu das Kapitel: „Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die
kantische Vorstellung vom höchsten Gut“ in dieser Arbeit. S. 159-164.

340 Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. VII (1968), S. 41.

341 Ebd.: S. 42.
342 Ebd.: S. 42.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

154

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Für Kant gibt es zudem verschiedene Imperative der Vernunft, da er
die hypothetischen Imperative als Gebote der Klugheit und der Ge-
schicklichkeit vom kategorischen Imperativ, der allein das Sittengesetz
betrifft, trennt.343 Die hypothetischen Imperative stellen dem mensch-
lichen Willen eine Handlung als in praktisch-notwendiger Weise gebo-
ten vor, da sie ihm diese Handlung als ein geeignetes oder als ein not-
wendiges Mittel zur Erreichung eines anderen, bereits im Vorfeld von
ihm ins Auge gefassten oder doch möglicherweise in Zukunft ge-
wünschten Zwecks vorstellen. Damit gebieten sie ihm eine bestimmte
Handlung als instrumentell dienlich zur Erreichung eines von ihm be-
reits gewünschten Zwecks, indem sie diese Handlung als dafür prak-
tisch gut oder notwendig ausweisen.344 So erläutert Kant dazu: „Jene
stellen die praktische Notwendigkeit einer möglichen Handlung als
Mittel, zu etwas anderem, was man will (oder doch möglich ist, daß
man es wolle), zu gelangen, vor.“345 Doch die hypothetischen Imperati-
ve unterscheiden sich für ihn ganz wesentlich vom kategorischen Im-
perativ, der bloß der Sittlichkeit allein vorbehalten ist. Er nämlich be-
ansprucht eine absolute oder, wie Kant es auch nennt, eine unbedingte
Notwendigkeit, da er eine Handlung als an und für sich gut zu tun
oder zu unterlassen gebietet. Deshalb stellt Kant zu diesem eklatanten
Unterschied auch fest: „Der kategorische Imperativ würde der sein,
welcher eine Handlung als für sich selbst, ohne Beziehung auf einen
andern Zweck, als objektiv notwendig vorstellte.“346 Die Handlung
wird also bei ihm selbst in objektiv-notwendiger Form als eine, die an
sich gut oder schlecht zu tun oder zu unterlassen sei, geboten, ohne
Bezug zu irgendeinem anderen beliebigen Zweck, weil sie für alle ver-
nunftfähigen Wesen gleichermaßen objektiv gut und so absolut gebo-
ten ist. Daher gebietet dieser Imperativ, der in einer seiner bekanntes-
ten Formulierungen: „handle nur nach derjenigen Maxime, durch die
du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde[.]“347

lautet, in seinem von der Vernunft postulierten „Sollen“ auch absolut.

343 Siehe hierzu: Ebd.: S. 43. u. S. 45.
344 Siehe hierzu: Ebd.: S. 45/46.
345 Ebd.: S. 43.
346 Ebd.: S. 43.
347 Ebd.: S. 51. Andere Formulierungen verweisen ebenfalls immer wieder auf diesen

zentralen Grundaspekt der allgemeinen Gesetzmäßigkeit einer moralischen

Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens

155

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Durch ihn nämlich lassen sich alle Handlungs-Maximen leicht auf den
von der Vernunft absolut-notwendig geforderten formalen Gehalt
ihrer Tauglichkeit zur allgemeinen Gesetzgebung hin überprüfen, den
eine Handlung, die moralkonform sein will, damit stets erfüllen muss.

Folglich sind Imperative für Kant Formeln, die das Verhältnis ob-
jektiver Gesetze des Wollens zur subjektiven Unvollkommenheit des
Willens dieses oder jenes vernünftigen Wesens, z.B. des menschlichen
Willens, ausdrücken sollen.348 Nur weil der menschliche Wille also
nicht gänzlich vernünftig ist, gebietet ihm die Vernunft ihre Forderun-
gen durch ein Gebot, das Zwang in Form eines moralischen Sollens auf
ihn ausübt. Ansonsten nämlich würde er das, was ihm die Vernunft als
objektiv gut vorgibt, immer schon subjektiv von sich aus wollen, wie es
bei einem heiligen Willen der Fall wäre. Dieser braucht aus diesem
Grund auch keinerlei Imperative, weil sein Wollen notgedrungen im-
mer schon mit dem Gesetz der Vernunft in harmonischer Überein-
stimmung steht.349

Die Kennzeichen der Moral

Der menschliche Wille in seinem Verhältnis zum Motiv der Pflicht und
zur Triebfeder der Achtung

Das Motiv und die Motivation, die jedem Handeln und Wollen zu-
grunde liegen, gelten bei Kant als alleinige Indikatoren für das Vorlie-
gen von Moral und damit für das Vorhandensein von moralischer Gü-
te überhaupt. Das moralische Motiv schlechthin ist für ihn die Pflicht.
Aus diesem Grund wird die kantische Ethik auch als eine Gesinnungs-
bzw. als eine Pflichtenethik bezeichnet. So handelt ein guter Wille al-
lein aus dem Motiv der Pflicht, was im Umkehrschluss heißt, dass jede
Handlung, die aus Pflicht geschieht, stets auch eine moralische Hand-
lung ist. Lediglich das Vorliegen dieses einen Motives, das der Pflicht,

Handlung, die strikte Notwendigkeit beansprucht, wie bspw. die Formulierung
zeigt: „handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum
allgemeinen Naturgesetze werden sollte“, zeigt. Ebd.: S. 51.

348 Ebd.: S. 43.
349 Vgl. dazu. Ebd.: S. 43.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

156

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


entscheidet bei Kant darüber, ob eine Handlung, eine Handlungsab-
sicht oder eine Person einen moralischen Wert besitzt oder nicht. Nie-
mals aber spielen, wie zuvor schon erwähnt, bei dieser Bewertung von
moralischer Güte Dinge in der kantischen Moralphilosophie eine Rolle
wie der mögliche oder der tatsächliche Erfolg oder Misserfolg einer ge-
planten oder realisierten Handlung, ihre spezifischen Inhalte oder ihre
tatsächlichen oder aber im Vorfeld gemutmaßten Folgen. So erklärt
Kant zum Motiv der Pflicht:

„[…] eine Handlung aus Pflicht hat ihren moralischen Wert nicht in
der Absicht, welche dadurch erreicht werden soll, sondern in der Maxime
[d.i. das subjektive Handlungsprinzip], nach der sie beschlossen wird,
hängt also nicht von der Wirklichkeit des Gegenstandes der Handlung ab,
sondern bloß von dem Prinzip des Wollens, nach welchem die Handlung,
unangesehen aller Gegenstände des Begehrungsvermögens, geschehen
ist.“350

Aus Pflicht zu handeln heißt also, eine Handlung deshalb und nur des-
halb zu wollen, weil sie zu einem allgemeinen Gesetz tauglich ist und
so mit dem Kategorischen Imperativ als Sittengesetzt übereinstimmt.
Dies fasst Kant nochmals in dem prägnanten Grundsatz zusammen:
„Pflicht ist die Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung fürs Ge-
setz.“351 Nur derjenige also, der subjektiv etwas will, weil es eine objek-
tive Gültigkeit besitzt, also verallgemeinert werden kann und somit die
Form der Tauglichkeit zur allgemeinen Gesetzmäßigkeit erfüllt, han-
delt nach Kant moralisch und folglich gut. Ein moralischer Hand-
lungsgrundsatz darf also niemals nur eine subjektive, sondern er muss
stets auch eine objektive Gültigkeit besitzen, was ja gerade der formale
Aspekt der allgemeinen Gesetzmäßigkeit einer Handlung selbst garan-
tieren soll, der beim Handeln aus Pflicht dem Willen als alleiniges
Prinzip seines subjektiven Wollens dienen soll. Nicht also im Wollen
spezifischer Inhalte oder Wirkungen der Handlung selbst liegt nach
Kant die Moral, sondern nur in der Vorstellung des Gesetzes an sich
selbst, dem Prinzip der allgemeinen Gesetzmäßigkeit einer Handlung,
dem eine Person allein aus Pflicht Folge leisten soll.352 Diesem morali-
schen Handeln aus Pflicht jedoch stehen nach Kants Auffassung strikt

350 Ebd.: S. 26. (Anmerkung in der Klammer stammt vom Verfasser dieser Arbeit)
351 Ebd.: S. 26.
352 Ebd.: S. 27.

Der menschliche Wille in seinem Verhältnis zum Motiv der Pflicht und zur Triebfeder der Achtung

157

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Handlungen entgegen, die (lediglich) aus Neigungen bzw. aus dem
menschlichen Streben nach Glückseligkeit resultieren, denn sie besit-
zen für ihn keinen moralischen Wert. Auch wenn es sich bei ihnen um
Handlungen handeln sollte, die man gemeinhin als moralisch wün-
schenswert einstuft, haben sie für Kant keinen genuin moralischen
Charakter, sofern sie aus einem anderen Motiv als aus dem der Pflicht
erfolgt sind. Denn ihren Maximen fehlt, wie er es nennt, der sittliche
Gehalt, solche Handlungen nicht aus Neigung, sondern aus Pflicht zu
tun.353 Diese Aussage Kants zeigt, dass Handlungen, die aus anderen
Motiven als aus dem der Pflicht erfolgen, in seinen Augen einen bloß
subjektiven und damit auch einen durch und durch zufälligen Charak-
ter haben. Damit aber widersprechen sie jener durch die Vernunft im
Menschen erhobenen absoluten Notwendigkeit und objektiven Gültig-
keit, mit der sie moralische Handlungen aus Pflicht, d.h. unter Um-
ständen gerade gegen jedwede vorliegende subjektive Neigung des
Menschen, als schlechterdings notwendig gebietet. Um diesen wesent-
lichen Charakterunterschied zwischen Handlungen aus Neigung und
Handlungen aus Pflicht zu verdeutlichen, greift Kant auf das Beispiel
der christlichen Nächsten- oder Feindesliebe zurück. Sehe man sich
nämlich, so Kant, nun dieses biblische Gebot genauer an, zeige sich in
ihm schon sehr deutlich jener eklatante Unterschied, der zwischen
einem grundsätzlichen Wohltun aus Pflicht und einem Handeln aus
spontan-zufälliger Neigung bestehe. Denn für ihn kann eine solche
moralische Forderung einzig und allein mit einem grundsätzlichen
moralischen Wohltun aus Pflicht in Verbindung gebracht werden, kei-
neswegs aber mit einem nur subjektiv-zufälligen Wohltun aus Nei-
gung:

„So sind ohne Zweifel auch die Schriftstellen zu verstehen, darin geboten
wird, seinen Nächsten, selbst unsern Feind, zu lieben. Denn Liebe als Nei-
gung kann nicht geboten werden, aber Wohltun aus Pflicht, selbst, wenn
dazu gleich gar keine Neigung treibt, ja gar natürliche und unbezwingli-
che Abneigung widersteht, ist praktische und nicht pathologische Liebe,
die im Willen liegt und nicht im Hange der Empfindung, in Grundsätzen
der Handlung und nicht schmelzender Teilnehmung; jene aber allein
kann geboten werden.“354

353 Ebd.: S. 24.
354 Ebd.: Fußnote: S. 25./ 26.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

158

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Doch was, so fragt man sich, dient nun dem Willen als moralische Mo-
tivation oder als Triebfeder, um die Gebote der Vernunft allein aus
Pflicht zu befolgen? Für Kant kommt hier nur das Gefühl der in seinen
Augen rein vernunfterzeugten Achtung für das moralische Gesetz, also
für die Form der allgemeinen Gesetzmäßigkeit einer Handlung selbst,
in frage, über die der Wille eines jeden vernunftbegabten Wesens im-
mer schon notgedrungen verfüge. Als ein solcher besitze der Wille
nämlich stets eine inhärente Achtung für die Idee der Sittlichkeit selbst.
Achtung ist daher für Kant kein gewöhnliches empirisches Gefühl, das
der menschliche Wille wie bei anderen Gefühlen üblich von außen
empfange, wie es z.B. bei der Furcht der Fall sei, sondern die Achtung
sei ein rein apriorisches Gefühl, das folglich, in der reinen Vernunft
selbst wurzle. Damit aber handle es sich bei ihr lediglich um eine Art
Folgeerscheinung oder um einen Indikator dafür, dass sich der
menschliche Wille freiwillig unter das moralische Gesetz, das ihm die
Vernunft unablässig vorschreibt, stellt. So führt Kant zur Achtung aus:

„[…] Allein wenn Achtung gleich ein Gefühl ist, so ist es doch kein durch
Einfluß empfangenes, sondern durch einen Vernunftbegriff selbstgewirk-
tes Gefühl und daher von allen Gefühlen der ersteren Art, die sich auf
Neigung oder Furcht bringen lassen, spezifisch unterschieden. Was ich
unmittelbar als Gesetz für mich erkenne, erkenne ich mit Achtung, wel-
che bloß das Bewußtsein der Unterordnung meines Willens unter einem
Gesetze, ohne Vermittelung anderer Einflüsse auf meinen Sinn, bedeutet.
Die unmittelbare Bestimmung des Willens durchs Gesetz und das Be-
wußtsein derselben heißt Achtung, so daß diese als Wirkung des Gesetzes
aufs Subjekt und nicht als Ursache desselben angesehen wird.“355

Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische
Vorstellung vom höchsten Gut

Kant hegt die grundlegende Überzeugung, dass die gesamte Natur in
sich einen teleologischen Aufbau besitzt, da jeder Vorgang und jedes
Dasein in ihr einem bestimmten Zweck dient. Der Mensch zeichnet
sich in dieser zweckmäßigen natürlichen Ordnung nun in besonderer
Weise durch den Besitz seiner Vernunft und seines Willens aus. Diese

355 Ebd.: S. 27/ 28.

Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom höchsten Gut

159

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


beiden Vermögen des Menschen sind für Kant der eigentliche mensch-
liche Zweck. Dieser Zweck liege jedoch nicht, wie er betont, darin, dass
der Mensch mit ihrer Hilfe bloß seinen natürlichen Zweck der Glück-
seligkeit realisiere, die Kant als menschliche Selbsterhaltung und
menschliches Wohlbefinden definiert, da für dieses Ziel der Instinkt
des Menschen weitaus besser als seine Vernunft geeignet sei:

„In den Naturanlagen eines organisierten, d.i. zweckmäßig zum Leben
eingerichteten Wesens nehmen wir es als Grundsatz an, daß kein Werk-
zeug zu irgend einem Zwecke in demselben angetroffen werde, als was
auch zu demselben das schicklichste und ihm am meisten angemessen ist.
Wäre nun an einem Wesen, das Vernunft und einen Willen hat, seine Er-
haltung, sein Wohlergehen, mit einem Worte seine Glückseligkeit, der ei-
gentliche Zweck der Natur, so hätte sie ihre Veranstaltung dazu sehr
schlecht getroffen, […]. Denn alle Handlungen, die es in dieser Absicht
auszuüben hat, […] würden […] weit genauer durch Instinkt vorgezeich-
net, […] als es jemals durch Vernunft geschehen kann, […].“356

Die Aufgabe der Vernunft ist nach Kant daher eine ganz andere. Sie
liegt einzig und allein darin, einen, wie oben schon erklärt, an sich gu-
ten Willen im Menschen hervorzubringen. Dazu muss sie aber in
praktischer Hinsicht so auf den Willen einwirken, dass er an sich gut
wird, denn so Kant: „ […], gleichwohl aber uns Vernunft als prakti-
sches Vermögen, d.i. als ein solches, das Einfluß auf den Willen haben
soll, dennoch zugeteilt ist: so muß die wahre Bestimmung derselben
sein, einen, nicht etwa in anderer Absicht als Mittel, sondern an sich
selbst guten Willen hervorzubringen, […].“357

Erst der Mensch, der einen guten Willen besitzt, hat für ihn auch
die Bedingung dafür geschaffen, sich seiner Glückseligkeit wirklich
würdig zu erweisen. Diese menschliche Würdigkeit zur Glückseligkeit
stellt seiner Ansicht nach das höchste Gut überhaupt dar, wenn er sagt:
„ […] und so der gute Wille die unerlaßliche Bedingung selbst der
Würdigkeit, glücklich zu sein, auszumachen scheint.“358 Ohne morali-
sche Qualität und Güte kann es für den Menschen also nach Kant kein
wahres Anrecht auf Glückseligkeit geben, deren Privileg ihm eben erst

356 Ebd.: S. 20.
357 Ebd.: S. 21/22.
358 Ebd.: S. 18.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

160

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


aufgrund seiner moralischen Qualität wahrhaft zusteht.359 Die Ver-
nunft als die Befähigung zur Moral ist also jene Fähigkeit allein, die
den Menschen für Kant erst in besonderer Weise auszeichnet, denn er
sagt: „Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, so fern sie derselben fä-
hig ist, dasjenige, was allein Würde hat.“360 Der absolute Wert des
Menschen, den Kant hier als „Würde“ bezeichnet, basiert folglich le-
diglich auf der menschlichen Befähigung zur Vernunft und weist ihn
wie alle Vernunftwesen überhaupt damit als einen „Zweck an sich
selbst“ aus. Durch diese inhärente Selbstzweckhaftigkeit unterscheiden
sich nun für Kant alle Vernunftwesen überhaupt strikt von allen ande-
ren vernunftlosen Dingen und Wesen, die deshalb immer nur einen
relativen Wert als „Preis“ besitzen. Dieser relative Wert speist sich da-
bei immer, wie er meint, aus einem bereits vorhandenen subjektiven
Begehrungsvermögen, denn er erklärt: „Alle Gegenstände der Neigung
haben nur einen bedingten Wert; denn, wenn die Neigungen und da-
rauf gegründete Bedürfnisse nicht wären, so würde ihr Gegenstand
ohne Wert sein.“361 Lediglich die vernünftige Natur existiert seiner An-
sicht nach als ein „Zweck an sich selbst“. Dies ist auch der Grund, wes-
halb sie niemals nur als ein bloßes Mittel zu gebrauchen ist, sondern
stets zugleich als ein „Zweck an sich selbst“ zu achten ist.

„Nun sage ich: der Mensch, und überhaupt jedes vernünftige Wesen, exis-
tiert als Zweck an sich selbst, nicht bloß als Mittel zum beliebigen Ge-
brauche für diesen oder jenen Willen, sondern muß in allen seinen, so-
wohl auf sich selbst, als auch auf andere vernünftige Wesen gerichteten
Handlungen jederzeit zugleich als Zweck betrachtet werden.“362

359 Sehr deutlich tritt dieser Aspekt auch nochmals in Kants Aufsatz: „Über den Ge-
meinspruch, das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis.
In der Moral überhaupt.“ hervor, da er dort die Frage, was Moral überhaupt sei,
mit der Frage, wie wir der Glückseligkeit allererst würdig werden können ver-
knüpft, was für ihn ganz grundlegend von der Frage zu trennen ist, wie wir glück-
selig werden. Vgl. dazu: Immanuel Kant: „Über den Gemeinspruch das mag in
der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis. In der Moral überhaupt.“
In: Werkausgabe in 12 Bänden. Bd. XI (1968), S. 131/132. (Anmerkungen)

360 Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. VII (1968), S. 68.

361 Ebd.: S. 60.
362 Ebd.: S. 59/60.

Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom höchsten Gut

161

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Der Wert des Menschen und damit die Achtung, die ihm gebührt,
speisen sich folglich allein aus seiner Vernunft und damit aus dem
Vermögen, willentlich nach den Gesetzen zu verfahren, die die Ver-
nunft seinem Willen a priori als absolut notwendig vorgibt, weil sie zu
einer allgemeinen Gesetzgebung für alle vernunftbegabten Wesen
überhaupt tauglich sind. Wir achten in unserem menschlichen Gegen-
über also, sofern wir es achten, stets seinen vernünftigen Willen, weil
er jederzeit als ein allgemein-gesetzgebender Wille, der auch für alle
anderen vernunftfähigen Wesen Gültigkeit beansprucht, zu begreifen
ist. Gerade aufgrund dieser Annahme hat der Mensch laut Kant auch
Anteil an einem möglichen transzendentalen Reich der Zwecke, bei
dem sein Wille in einer engen Verbindung mit dem Willen aller ande-
ren vernunftfähigen Wesen steht. Zum einen, so Kant, stünde er dabei
als Glied unter dem vernünftigen Wollen aller anderen Vernunftwesen
in diesem Reich, zum anderen wäre er immer auch schon ein allge-
mein-gesetzgebender Wille, der für jeden anderen vernünftigen Willen
objektive Gültigkeit besäße. Die Vorstellung dieses intelligiblen Rei-
ches der Zwecke, wie Kant es sich denkt, wo lediglich Vernunft und
Moral herrschen, bedarf jedoch ganz notgedrungen der Idee der Frei-
heit. So nämlich muss jeder vernünftige Wille in transzendentaler Wei-
se als frei gedacht werden, was wiederum für den menschlichen Willen
heißt, dass er nicht nur der herkömmlichen Naturkausalität von Ursa-
che und Wirkung innerhalb der Empirie unterworfen ist, sondern
durch seinen Anteil an jenem intelligiblen Reich der Zwecke auch dazu
fähig ist, aus eigenem Antrieb und somit willentlich Naturkausalität in
Gang zu setzen. Denn der menschliche Wille könne ebenjene Prinzipi-
en der reinen Vernunft aus sich selbst heraus befolgen, die er sich im
Vorfeld erst mit ihrer Hilfe nach apriorischen Gesetzen, die nichts mit
Erfahrung und Naturkausalität zu tun haben, selbst zu wollen auferlegt
hat. Diesen Vorgang beschreibt Kant wie folgt:

Daher kommt es, daß der Mensch sich eines Willens anmaßt, der nichts
auf seine Rechnung kommen läßt, was bloß zu seinen Begierden und Nei-
gungen gehört, und dagegen Handlungen durch sich als möglich, ja gar
als notwendig, denkt, die nur mit Hintansetzung aller Begierden und
sinnlichen Anreizungen geschehen können. Die Kausalität derselben liegt
in ihm als Intelligenz und in den Gesetzen der Wirkungen und Handlun-
gen nach Prinzipien einer intelligibelen Welt, von der er wohl nichts wei-

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

162

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ter weiß, als daß darin lediglich die Vernunft, und zwar reine, von Sinn-
lichkeit unabhängige Vernunft, das Gesetz gebe, […].“363

Autonomes, rein vernünftiges Handeln muss also notgedrungen als
Idee angenommen werden, um zu erklären, wie die Existenz der Moral
in der Welt überhaupt vorstellbar wird. Doch diese transzendentale
Freiheit des Willens wie auch die mögliche Existenz der Moral in der
Welt lassen sich, wie Kant sowohl in diesem Zitat, wie auch im letzten
Abschnitt der „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“ nicht müde
wird zu betonen, nie durch empirische Methoden beweisen. Dies liegt
daran, dass es sich bei diesen Begriffen eben um rein apriorische Ver-
standesbegriffe handelt, die folglich in ihrem Wirken nicht den Geset-
zen der Naturkausalität, also Ursache und Wirkung, unterworfen sei-
en, auf die sich das menschliche Wissen als Gegenstand der Erfahrung
gründe. So nämlich räumt Kant zu diesem Problemfeld ein: „Daher ist
Freiheit nur eine Idee der Vernunft, deren objektive Realität an sich
zweifelhaft ist, […]“364. Ebenso spricht er in diesem Kontext nochmals
die Warnung aus:

„Denn wir können nichts erklären, als was wir auf Gesetze zurückführen
können, deren Gegenstand in irgend einer möglichen Erfahrung gegeben
werden kann. Freiheit aber ist eine bloße Idee, deren objektive Realität auf
keine Weise nach Naturgesetzen, mithin auch nicht in irgend einer mögli-
chen Erfahrung, dargetan werden kann, die also darum, weil ihr selbst
niemals nach irgend einer Analogie ein Beispiel unterlegt werden mag,
niemals begriffen, oder auch nur eingesehen werden kann.“365

Die transzendentale Freiheit des menschlichen Willens wird also in
diesem Sinne gerade als eine Art der Kausalität von ihm gedacht, die
aus sich selbst heraus unabhängig von fremden, sie bestimmenden Ur-
sachen wirken kann, was dann, sofern dies geschieht, zwangsläufig zur
Moral des Menschen führt, weil beides, Freiheit wie Moral, untrennbar
miteinander verbunden sind. So betont Kant dazu abermals: „[…] also
ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Gesetzen einerlei.“366

Der eigentliche Zweck des Menschen also liegt für ihn lediglich in sei-
ner Befähigung zur Vernunft und damit zur Moral begründet. Ihm

363 Ebd.: S. 94/95.
364 Ebd.: S. 92.
365 Ebd.: S. 96.
366 Ebd.: S. 82.

Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom höchsten Gut

163

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


kann der Mensch aber nach Kant nur dann gerecht werden, wenn er
sich um beide Vermögen wahrhaftig in seinem Tun bemüht, denn so
Kant: „Daß der Mensch sich bewußt ist, er könne dieses, weil er es soll:
das eröffnet in ihm eine Tiefe göttlicher Anlagen, die ihm gleichsam
einen heiligen Schauer über die Größe und Erhabenheit seiner wahren
Bestimmung fühlen läßt.“367

Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung schlechthin,
die Tauglichkeit des Kategorischen Imperatives als Maßstab zur
Bewertung von moralkonformen Handlungen und die kantische
Haltung bezüglich der Lüge und der Aufrichtigkeit

Das bisher Geschilderte lässt nun schon die z.T. problematischen Im-
plikationen, die es in der Praxis bei manchen Anwendungsfragen in
der Moraltheorie Kants geben kann, erahnen. So ist es z. B. unmöglich,
klare Aussagen über die Existenz oder Nichtexistenz der Moral in der
Welt zu treffen oder genaue Urteile über die exakte Qualität von
Handlungen und Personen zu fällen. Dies räumt Kant aber selbst in
der „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“ wie auch in seiner kur-
zen Schrift „Über den Gemeinspruch, das mag in der Theorie richtig
sein, taugt aber nicht für die Praxis. In der Moral überhaupt“ offen ge-
genüber seinen Kritikern ein. Solche praktischen moralischen Forde-
rungen nämlich seien, wie er sagt, schon deshalb undenkbar, weil es
sich ja bei den Begriffen der Moral, wie gerade gezeigt, entweder um
reine Vernunftbegriffe handle oder wie bei der Pflicht um solche, die
auf selbige in ihrem Ursprung zurückgingen. Gerade solche Begriffe
aber ließen sich, so Kant, niemals durch empirische Methoden bestim-
men. So verweist er innerhalb der „Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten“ selbst auf die Problematik, dass deshalb alle empirischen Bei-
spiele, die in der Absicht dazu erteilt würden, den Begriff der Moral zu
erhellen, hierzu völlig ungeeignet seien. Um nämlich im Vorfeld als
taugliches Muster für etwas anderes, in diesem Fall für die Moral, die-

367 Immanuel Kant: „Über den Gemeinspruch, das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht für die Praxis. In der Moral überhaupt“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. XI (1968), S. 142.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

164

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nen zu können, müssten sie ja selbst erst bezüglich ihrer Tauglichkeit
als allgemeines Muster nach moralischen Prinzipien bewertet werden.
Dies aber hieße, dass man bei ihnen bereits im Vorfeld dazu gezwun-
gen wäre, vom Begriff der Moral zu abstrahieren, weshalb diese Bei-
spiele später unmöglich den Begriff der Moral selbst an die Hand ge-
ben könnten.368 Kant jedoch gesteht durchaus ein, dass moralische Bei-
spiele dahin gehend relevant sind, um z.B. moralische Forderungen für
den Menschen erst richtig eingängig zu machen.369 Aber auch der si-
chere Nachweis von Moral in der Welt bzw. in einem konkreten Ein-
zelfall, den man womöglich untersuchen will, kann für ihn nie mit ab-
soluter Sicherheit geführt werden, da man dafür das Motiv der Pflicht
ganz zweifelsfrei durch empirische Methoden in seiner Existenz oder
Nichtexistenz im Menschen oder in der Welt verorten können müsste,
was seiner Meinung nach völlig undenkbar ist. Weder könne man aus
der äußeren Betrachtungsperspektive eines unparteiischen Beobach-
ters heraus noch aus der inneren Perspektive des Handelnden selbst,
so Kant, jemals ganz zweifelsfrei auf das tatsächliche Vorhandensein
dieses Motives der Pflicht im Menschen schließen. Denn, so erklärt er
zu diesem Umstand: „[…]: so kann man doch in keinem Beispiel mit
Gewißheit dartun, daß der Wille hier ohne andere Triebfeder, bloß
durchs Gesetz, bestimmt werde, ob es gleich so scheint; denn es ist im-
mer möglich, daß ingeheim Furcht für Beschämung, vielleicht auch
dunkle Besorgnis anderer Gefahren, Einfluß auf den Willen haben
möge.“370

Und auch an anderer Stelle führt er zu diesem Problem nochmals
aus:

„In der Tat ist es schlechterdings unmöglich, durch Erfahrung einen ein-
zigen Fall mit völliger Gewißheit auszumachen, da die Maxime einer
sonst pflichtmäßigen Handlung lediglich auf moralischen Gründen und
auf der Vorstellung seiner Pflicht beruhet habe. Denn es ist zwar biswei-
len der Fall, daß wir bei der schärfsten Selbstprüfung gar nichts antreffen,
was außer dem moralischen Grunde der Pflicht mächtig genug hätte sein
können, uns zu dieser oder jener guten Handlung und so großer Aufopfe-
rung zu bewegen; es kann aber daraus gar nicht mit Sicherheit geschlos-

368 Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. VII (1968), S. 36.

369 Ebd.: S. 36.
370 Ebd.: S. 49. (Hervorhebung dort)

Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

165

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sen werden, daß wirklich gar kein geheimer Antrieb der Selbstliebe, unter
der bloßen Vorspiegelung jener Idee, die eigentliche bestimmende Ursa-
che des Willens gewesen sei, dafür wir denn gerne uns mit einem uns
fälschlich angemaßten edlern Bewegungsgrunde schmeicheln, in der Tat
aber selbst durch die angestrengteste Prüfung hinter die geheimen Trieb-
federn niemals völlig kommen können, weil, wenn vom moralischen
Werte die Rede ist, es nicht auf die Handlungen ankommt, die man sieht,
sondern auf jene innere Prinzipien derselben, die man nicht sieht.“371

Auch der Handelnde selbst kann sich laut Kant also nie absolut sicher
sein, egal wie streng er auch mit sich selbst bezüglich seiner hand-
lungsrelevanten Motive ins Gericht geht, lediglich aus Pflicht gehan-
delt zu haben. Faktisch nämlich bleibt es doch stets möglich, dass er
sich hinsichtlich seiner handlungsbestimmenden Motive getäuscht hat.
Denn nach Kant bedürfte es für eine solche eindeutige Identifikation
der Pflicht im Menschen des Vermögens einer reinen menschlichen
Selbsterkenntnis, die aber in seinen Augen bloß einem göttlichen,
nicht aber einem menschlichen Wesen in seiner Erkenntnisleistung
vorbehalten ist. Dennoch betont er in diesem Rahmen, insbesondere
durch die Einwände, die er in seinem Aufsatz: „Über den Gemein-
spruch, das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die
Praxis. In der Moral überhaupt“ gegenüber Prof. Garve erhebt, dass es
trotz dieser mangelnden Erkenntnisleistung des Menschen doch für
ihn geboten bleibe, seine handlungsrelevanten Motive mit der größt-
möglichen Sorgfalt und Aufrichtigkeit zu prüfen. Denn Garve hatte
zuvor den Einwand erhoben, dass es durch diesen Umstand der man-
gelnden Selbsterkenntnis des Menschen doch völlig ungewiss sei, ob
die Welt jemals eine wahrhaft moralische Tat aus Pflicht erlebt habe
bzw. dass es dann, sofern der Mensch seine handlungsrelevanten Moti-
ve gar nicht zweifelsfrei in sich identifizieren könne, ohnehin egal sei,
von welchen Motiven er sich in seinem Verhalten konkret leiten lasse.
Doch für Kant spielt die Frage, ob es auf der Welt wirklich schon je-
mals eine wahrhaft moralische Tat gegeben hat oder nicht, eine eher
untergeordnete Rolle. Denn selbst, wenn dieser von Garve erwogene
Umstand stimmen sollte, ändert dies für ihn nichts an der Forderung,
mit der die Vernunft dem Menschen das moralisch Gebotene vor-
schreibt. Und gerade dieser Aspekt zeuge, wie er meint, eben von der

371 Ebd.: S. 34. (Hervorhebung dort)

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

166

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Idee einer reinen Sittlichkeit in uns, die, von faktischen Dingen auf der
Welt unberührt, sehr wohl im Menschen wie auch in der Welt existie-
re. Die Tatsache eines möglichen Irrtums des Menschen in seinen Mo-
tiven bedeutet also nicht, dass es für ihn folglich im moralischen Kon-
text gleichgültig sei, nach welchen Motiven er willentlich verfahre, da
dies andernfalls, wie Kant betont, „der Tod aller Moralität“372 wäre.
Vielmehr gelte bei moralisch-relevanten Handlungen immerzu der
Anspruch und die Forderung an den Menschen, seine Motive so auf-
richtig wie möglich zu prüfen und lediglich aus dem Motiv der Pflicht
zu handeln, d.h. im Bereich der Moral von seinem natürlichen Verlan-
gen nach Glückseligkeit abzusehen. Diese Selbstaufrichtigkeit allein, so
Kant, sei das Einzige, was strikt von ihm eingefordert werden könne
und müsse, da sie in jedem Menschen selbst als ein Gebot der Ver-
nunft existiere, die das moralische Sollen unabhängig von dem, was
aktuell in der Welt geschieht, als unbedingt notwendig zu tun vor-
schreibt. Folglich führt Kant gegen Garves Einwand an:

„Daß aber der Mensch seine Pflicht ganz uneigennützig ausüben solle,
und sein Verlangen nach Glückseligkeit völlig vom Pflichtbegriff abson-
dern müsse, um ihn ganz rein zu haben: dessen ist er sich mit der größten
Klarheit bewußt; […]. Vielleicht mag nie ein Mensch seine erkannte und
von ihm auch verehrte Pflicht ganz uneigennützig (ohne Beimischung an-
derer Triebfedern) ausgeübt haben; vielleicht wird auch nie einer bei der
größten Bestrebung so weit gelangen. Aber, so viel er bei der sorgfältigs-
ten Selbstprüfung in sich wahrnehmen kann, nicht allein keiner solchen
mitwirkenden Motive, sondern vielmehr der Selbstverleugnung in Anse-
hung vieler der Idee der Pflicht entgegenstehenden, mithin der Maxime,
zu jener Reinigkeit hinzustreben, sich bewußt zu werden: das vermag er;
und das ist auch für seine Pflichtbeobachtung genug.“373

Ob es also jemals wahrhaftig auf der Welt schon Handlungen „aus
Pflicht“ gegeben hat oder nicht, oder ob diese jemals geschehen wer-
den, ist also bezüglich der Existenz der Idee von reiner Sittlichkeit
selbst, so Kant, völlig irrelevant, weshalb er dazu nochmals ausführt:

„[…], daß, wenn es auch niemals Handlungen gegeben habe, die aus sol-
chen reinen Quellen entsprungen wären, dennoch hier auch davon gar

372 Immanuel Kant: „Über den Gemeinspruch das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht für die Praxis. In der Moral überhaupt“. Werkausgabe in 12 Bän-
den. Bd. XI (1968), S. 139.

373 Ebd.: S. 138./139.

Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

167

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nicht die Rede sei, ob dies oder jenes geschehe, sondern die Vernunft für
sich selbst und unabhängig von allen Erscheinungen gebiete, was gesche-
hen soll, mithin Handlungen, von denen die Welt vielleicht bisher noch
gar kein Beispiel gegeben hat, an deren Tunlichkeit sogar der, so alles auf
Erfahrung gründet, sehr zweifeln möchte, dennoch durch Vernunft un-
nachlaßlich geboten sei, […]“374

Um dieses moralische Gebot der Vernunft, das unabhängig von seiner
Realisation in uns existiert, nochmals zu veranschaulichen, führt er
nun ein Beispiel an. Selbst nämlich, so stellt er fest, wenn es so etwas
wie „reine Redlichkeit in der Freundschaft“ bisher noch nie in der
Welt gegeben hätte, weil es bisher noch keinen einzigen redlichen
Freund in ihr gab, könne diese Form der Freundschaft doch von jedem
Menschen eingefordert werden. Denn die Pflicht dazu existiere, als
moralische Pflicht überhaupt, vor aller Erfahrung im Menschen durch
die Idee einer den Willen durch Gründe a priori bestimmenden Ver-
nunft.375 Dies ist auch der Grund, weshalb er sich in „Über den Ge-
meinspruch, das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für
die Praxis. In der Moral überhaupt“ vehement gegen Garves weitere
Behauptung wehrt, dass der Mensch am Ende einer Handlung oft die
Motive, die Begriffe oder die Ideen, aus denen sie resultiert, gar nicht
mehr klar identifizieren könne. Denn diese Motive, so Garves Ansicht,
würden sich beim Handeln so stark miteinander vermischen, dass sie
für den Menschen gar nicht mehr klar zu erkennen und folglich auch
nicht mehr klar voneinander zu trennen seien.376 Doch so weit, so darf
man Kants Einwand an dieser Stelle verstehen, reicht die menschliche
Selbsterkenntnis dann doch aus, dass der Mensch ein Handeln aus
Pflicht von einem Handeln aus Neigung, d.h. von seinem Verlangen
nach Glückseligkeit, als von der Motivationsart her grundverschieden
identifizieren und folglich auch wissen könne, was zu tun nach dem
einen und was zu tun nach dem anderen in einer Situation gut oder
schlecht sei. Zudem glaubt Kant, dass der Mensch oftmals sogar ge-
nauer wisse, was in einer moralisch-relevanten Situation zu tun seine

374 Immanuel Kant:„Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. VII (1968), S. 35.

375 Ebd.: S. 35
376 Immanuel Kant: „Über den Gemeinspruch das mag in der Theorie richtig sein,

taugt aber nicht für die Praxis. In der Moral überhaupt“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. XI (1968), S. 127-143. Dort: S. 139/140.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

168

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Pflicht sei, als was er umgekehrt genau in ihr zu tun habe, wenn es ihm
nur auf die Steigerung seiner Glückseligkeit oder seines Wohlergehens
ankomme.377 Als Beispiel dafür nennt er den konkreten Fall, dass es
immer die moralische Pflicht für ihn sei, fremdes Eigentum, das er
zeitweise in Obhut genommen habe, sofern es die Umstände erfor-
dern, wieder an die rechtmäßigen Eigentümer zurückzugeben.378 Denn
diese Handlung sei, was schon ein Kind begreifen könne, das in die-
sem Fall Gerechte. Den fremden Besitz hingegen einfach aufgrund ei-
gener finanzieller Not zu unterschlagen, sei dagegen klarerweise un-
recht. Auf die Frage nämlich, ob dieses Verhalten nicht unter bestimm-
ten Umständen gerecht sein könne, führt er aus: „Ohne Zweifel wird
der Befragte antworten: Nein! und statt aller Gründe nur bloß sagen
können: es ist unrecht, d.i. es widerstreitet der Pflicht. Nichts ist klärer
als dieses.“379 Auch womöglich vorliegende widrige Umstände könnten
an diesem Umstand laut Kant nichts ändern. So wäre es z.B. denkbar,
dass die rechtmäßigen Besitzer des Eigentums es gar nicht so dringend
wie der in Geldnot steckende Verwalter brauchen würden, weil sie be-
reits ohne das Hinzutun des zusätzlichen Besitzes von Haus aus ver-
mögend genug seien; oder aber, dass sie diesen Zuwachs an Besitz gar
nicht verdient hätten, da sie vielleicht einen ausschweifenden und ver-
schwenderischen Lebensstil praktizieren würden, was hieße, dass der
Besitz binnen kürzester Zeit von ihnen vernichtet wäre. Doch selbst
diese Faktoren können für Kant nichts an der Tatsache ändern, dass es
unrecht sei, den fremden Besitz zu behalten.380 Ziele die Handlung da-
gegen wissentlich darauf ab, die eigene Glückseligkeit zu mehren, wäre
es für ihn allerdings sehr viel schwieriger, genau zu sagen, wie man
nun verfahren sollte. Würde man den fremden Besitz einfach unter-
schlagen und freimütig für seine eigene finanzielle Misere verwenden,
würde die Umwelt dies womöglich rasch bemerken und sich fragen,
woher der plötzliche Reichtum wohl stamme. Würde man hingegen
vom fremden Besitz nur langsam Gebrauch machen, um keinen Ver-
dacht auf sich zu ziehen, würde dies die eigene finanzielle Not nicht
lindern, was hieße, dass damit nichts gewonnen wäre. Auch die Vor-

377 Ebd.: S. 140.
378 Ebd.: S. 140.
379 Ebd.: S. 140/141.
380 Ebd.: S. 140.

Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

169

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


stellung, den Besitz den rechtmäßigen Eigentümern zurückzugeben in
der Hoffnung, für diese Tat reich von ihnen entlohnt zu werden oder
sich auf diesem Wege einen so guten Ruf anzueignen, dass einem dies
zu einem wirtschaftlichen Neuanfang verhelfen könne, seien, wie Kant
meint, keine sicheren Erfolgsgaranten für die Mehrung des eigenen
Glückes.381

Nach dem bisher Geschilderten ist also klar, dass es in der kanti-
schen Moralphilosophie nie zweifelsfrei möglich ist, eine Handlung als
eindeutig moralisch zu identifizieren, weil sich das Motiv der Pflicht
einer solch klaren Identifikation entzieht. Dennoch ist Kant der festen
Überzeugung, dass der Mensch seine Pflicht per se erkennen und folg-
lich Handlungen aus Pflicht klar von Handlungen aus Neigung oder
aus Selbstinteresse unterscheiden kann. Auch meint er, dass es möglich
sei, Handlungen dank dem Prinzip ihrer Tauglichkeit zur allgemeinen
Gesetzgebung mithilfe des kategorischen Imperatives auf ihre Moral-
konformität hin zu überprüfen, was er innerhalb der „Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten“ auch beispielhaft praktiziert. Eine Hand-
lung nämlich, die zwar zur allgemeinen Gesetzgebung tauglich ist, je-
doch aus anderen Motiven als aus dem der Pflicht geschieht, nennt er
„pflichtgemäß“. Dies heißt, dass sie oder ihre Maxime rein formal völ-
lig moralkonform ist (sie widerstreitet also dem Motiv der Pflicht
nicht), selbst wenn sie aus einem anderen (bewussten oder unbewuss-
ten) Motiv als aus dem der Pflicht geschieht oder gewollt wird.382

Handlungen, die ihrer Form nach, wie oben gezeigt, aber gar nicht
streng verallgemeinerbar sind oder von denen man eine strikte Verall-
gemeinerung nicht konsequent wollen kann, sind für ihn schlichtweg
böse. Was die Unaufrichtigkeit und die Lüge angeht, verabscheut er
beide als moralische Laster. So kategorisiert er die Lüge als eine böse
Tat schlechthin, da man ihre strikte Verallgemeinerung gar nicht wirk-
lich, sofern man sie anwende, wollen könne. Dies erläutert er abermals
an einem Beispiel.383 Der Mensch, der sich, wie er meint, der Lüge
durch ein „lügenhaftes Versprechen“ bediene, indem er z.B. beteuert,

381 Ebd.: S. 141.
382 Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12

Bänden. Bd. VII (1968), S. 23.
383 Zu den kantischen Beispielen lässt sich an dieser Stelle in der Summe anführen,

dass sie in der Forschung oftmals sehr kritisch beurteilt werden, da sie laut Kants

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

170

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


dass er das Geld, das er sich aktuell geborgt habe, um sich aus einer
misslichen finanziellen Lage zu befreien, aus der er sich nicht anders
zu befreien weiß, zurückzahlen werde, obwohl er bereits im Vorfeld
weiß, dass dies niemals geschehen wird, will seiner Ansicht nach näm-
lich keineswegs, dass seine subjektive Maxime des lügenhaften Ver-
sprechens in Not zu einem allgemeinen Gesetz werde, nach der dann
ein jeder in seiner Lage verfahren sollte. Vielmehr wolle diese Person
lediglich den kurzfristigen Vorteil in Form einer spontanen Ausnahme
von einer ansonsten allgemein gültigen Regel des Einhaltens gegebener
Versprechen für sich in Anspruch nehmen. Denn andernfalls würde,
so Kant, sehr bald der Fall eintreten, dass es gar keine Versprechen
mehr in der Welt gäbe, was der Betroffene, wie er glaubt, überhaupt
nicht wollen könne, da er sonst nicht den Vorteil für sich in Anspruch
nehmen könne, der nur bestehen bleibe, wenn es weiterhin Verspre-
chen in der Welt gebe.384 Schon das Wollen dieser kurzfristigen Aus-
nahme zeigt also nach Kant, dass die Verallgemeinerung dieser Hand-
lung gar nicht gewollt werden kann, was heißt, dass die Handlungs-
Maxime als unmoralisch einzustufen ist, weil sie nur den Ausnahme-
fall, nicht aber die strikte Verallgemeinerung dieser Handlung will,
weshalb sie sich selbst widerstreitet. So vermerkt Kant hierzu abermals:

„So werde ich bald inne, daß ich zwar die Lüge, aber ein allgemeines Ge-
setz zu lügen gar nicht wollen könne; denn nach einem solchen würde es
eigentlich gar kein Versprechen geben, […] mithin meine Maxime, so
bald sie zum allgemeinen Gesetze gemacht würde, sich selbst zerstören
müsse.“385

Bei anderen Handlungs-Maximen, die man auf ihren moralkonformen
Charakter hin überprüfen will, kann es wiederum der Fall sein, dass
sie sich zwar als allgemeines Gesetz für alle vernünftigen Wesen vor-
stellen ließen, ohne sich selbst zu widerstreiten, dass sie jedoch nicht
konsequent gewollt werden könnten. Dies erläutert Kant nochmals am

eigener Lehre im Grunde ja untauglich sind, um nähere Angaben über die Moral
zu machen. Auch wird Kant häufig vorgeworfen, dass manche Beispiele, gerade
mit Kategorien, wie bspw. mit den Folgen und Konsequenzen von Taten argu-
mentieren, die in einer moralischen Bewertung nach seinen eigenen Maßstäben
gar nicht angeführt werden dürften.

384 Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12
Bänden. Bd. VII (1968), S. 29/30. u. S. 52/53.

385 Ebd.: S. 30.

Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

171

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Beispiel der Pflicht, „anderen in Not teilnehmend und mit aktiver Hil-
fe zur Seite zu stehen“. Seine These läuft jetzt darauf hinaus, dass man
sich selbst nie absolut sicher sein kann, je aktive Hilfe von anderen in
Anspruch zu nehmen, auch wenn man dies bisher noch strikt für sich
selbst ausschließt. So wäre es bspw. denkbar, dass sich die äußeren
Rahmenbedingungen so verändern würden, dass man auf einmal doch
auf die Hilfeleistung anderer Menschen angewiesen und folglich froh
sei, dass man nun doch auf sie zurückgreifen könne. Demnach ist die
strikte Ablehnung einer aktiven Hilfeleistung als allgemeine Gesetzge-
bung zwar denkbar, kann aber für Kant trotzdem nicht konsequent
oder universal von einer Person gewollt werden.386

Auch bei der Frage, ob es nicht in einer bestimmten Situation ge-
boten sein kann, aus Menschenliebe zu lügen,387 bleibt Kant in seiner
grundlegenden Ablehnung der Lüge konsequent. Denn bei der Frage,
ob man nicht wissentlich lügen solle, um einen Freund in Notlage vor
Schaden zu schützen, verneint er dies strikt. Dafür führt er hauptsäch-
lich die Begründung an, dass die Wahrhaftigkeit eine unbedingte
Pflicht sei, die gegenüber jedem Menschen, d.h. auch gegenüber sich
selbst, ungeachtet eines Nachteils, der sich daraus womöglich entwi-
ckeln könne, gelte.388 Auch macht er geltend, dass sich die wirklichen
Konsequenzen des Handelns im Vorfeld gar nicht immer mit hundert-
prozentiger Sicherheit abschätzen ließen, weil sie z.T. dem Zufall un-
terliegen könnten.389 Die Gefahr, jemandem zufällig zu schaden, sei
das eine, die Tatsache, mit seiner Lüge willentlich Unrecht zu tun, aber
sei das andere, da die Lüge schon ihrer Form nach unmoralisch und
damit verwerflich sei.390

386 Vgl. dazu: Ebd.: S. 54.
387 Vgl. dazu: Immanuel Kant: „Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lü-

gen“. In: Werkausgabe in 12 Bänden. Bd. VIII (1968), S. 637- 643.
388 Ebd.: S. 638.
389 Ebd.: S. 641.
390 Ebd.: S. 642.

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik

172

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die zentralsten Aspekte der kantischen
Moralphilosophie in der impliziten Rezeption
Horváths

Die Anthropologie

In den nachfolgenden Kapiteln geht es nun um die implizite Aufnah-
me kantischen Gedankengutes und seiner moralphilosophischen
Überzeugungen in Horváths eigenes Denken und Schreiben sowie um
die Abweichungen, die Horváth an diesen moralischen Vorstellungen
Kants vornimmt. Im Zentrum steht hier der Bereich der Anthropolo-
gie, da dort die größte indirekte semantische Übereinstimmung zwi-
schen Kant und Horváth besteht. So begründen beide die Vormacht-
stellung des Menschen in der Natur, die für Horváth aber nur eine gra-
duelle ist, maßgeblich durch die Befähigung des Menschen zur Moral.
Diese Fähigkeit nämlich impliziert auch bei Horváth sowohl das Pos-
tulat einer per se vorliegenden Willensfreiheit des Menschen wie auch
seiner Fähigkeit zur Schuld. Denn sie bündelt auch für ihn erst die in-
tellektuell-personalen wie, in Abweichung von Kant, die sozial-emoti-
ven Qualitäten des Menschen in idealer Weise zu echter Humanität,
wodurch der Mensch dann einen intrinsischen Eigenwert erhält, der
mit dem Wert der kantischen „Würde“ oder mit dem eines „Zwecks an
sich selbst“ vergleichbar wird.

Das Humanitätsideal im Licht der anthropologischen
Grundvoraussetzungen der Moral

Dass die Moral für Horváth die Fähigkeit ist, die dem Menschen, so-
fern er sie aktiv praktiziert, erst zu seiner wahren Humanität und so zu
seiner natürlichen wie göttlichen Bestimmung verhilft, liegt, wie er in

VII. 

173

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


seinen Texten durch ausgeprägte sprachliche Motiv- und Assoziations-
ketten aufzeigt,391 gerade daran, dass sie das Vermögen ist, das auf all
jene spezifischen Eigenschaften Bezug nimmt, die seine Spezies in der
Summe und in der besonderen Ausprägung, in der sie dort im Regel-
fall vorliegen, erst als solche definieren. Denn kein anderes Vermögen
beruht für Horváth in seiner theoretischen wie praktischen Ausübung
so sehr wie die Moral auf den geistig-personalen wie auch auf den so-
zial-emotiven Qualitäten, die den Menschen in der Summe und Spezi-
fität, in der sie dort auftreten, erst als eigene Art gegenüber anderen
Tierarten deklarieren. Doch um sich dem Ideal der reinen Humanität
anzunähern, muss der Mensch dazu bereit sein, diese ihn in typischer
Weise als Menschen definierenden Eigenschaften durch eine überge-
ordnete, objektive Konzeption des Guten zu wahrer Humanität in sich
auszubilden. Denn tut er dies nicht, bleibt er in seinem Denken, Wol-
len, Empfinden und Handeln in seiner vornehmlich tierischen Natur
gefangen.392 Damit beruht die Moral als Vermögen für Horváth also
nicht nur auf den typischen Qualitäten und Eigenschaften des Men-
schen, die seine Spezies summarisch definieren, sondern bewirkt
durch ihre theoretische wie praktische Ausübung zugleich, dass er die-
se Fähigkeiten mithilfe einer objektiven Konzeption des Guten wahr-
haft in sich „humanisiert“. Symbolisch zeigt sich dieser Vorgang im
Kapitel „Das denkende Tier“ in „Ein Kind unserer Zeit“.393 Dort näm-
lich erfasst der Soldat aufgrund seiner zu diesem Zeitpunkt schon ra-
dikal geänderten Wirklichkeitserfahrungen nicht nur mithilfe seines
Intellekts die inneren Widersprüche der NS-Propaganda, sondern ak-
zeptiert als Konsequenz dieses Vorganges die übergeordnete Gültigkeit
moralischer Prinzipien, Werte und Grundsätze. Denn obzwar er erst
noch schockiert feststellt: „Wie kalt das Licht wird, wenn man
denkt-“394, oder verstört sinniert: „Ich hab nämlich keine Angst mehr
vor dem Denken, seit mir nichts anderes übrigbleibt. Und ich freu
mich über meine Gedanken, selbst wenn sie Wüsten entdecken. Denn
ich bleib durch das Denken nicht mehr allein, weil ich mehr zu mir

391 Vgl. dazu: S. 177-180 in dieser Arbeit.
392 Vgl. dazu: S. 177-188 in dieser Arbeit.
393 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 81-88.
394 Ebd.: S. 85.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

174

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


selber komm. Dabei find ich meistens nur Dreck[.]“395, bildet diese
Form kritischer Reflexion doch die Grundlage seiner geistigen Revisi-
on. Damit knüpft Horváth indirekt abermals an die zuvor vom Pfarrer
aus „Jugend ohne Gott“ vertretene Auffassung an, wonach es das Prin-
zip der Moral sei, richtig zu denken.396 Dennoch beruht die Moral für
ihn, anders als für Kant, weder als menschliches Grundvermögen noch
bezüglich ihrer späteren Schulung der menschlichen Qualitäten im
Rahmen ihrer objektiven Konzeption des Guten ausschließlich auf den
intellektuellen oder personalen Fähigkeiten des Menschen, wie seinem
Verstand, seiner Vernunft oder seinem freien Willen. Denn obzwar
auch Horváth diesen intellektuellen Fähigkeiten des Menschen in die-
sem Humanisierungsprozess eine gewisse Priorität unterstellen mag,
bezieht dieser Prozess genau wie das menschliche Vermögen zur Moral
stets schon die gesamte Psyche und die affektive Innenwelt des Men-
schen mit in diesen Vorgang ein. Dies vergegenwärtigt auch die weite-
re psychische Entwicklung des Soldaten in „Ein Kind unserer Zeit“,
weil sein Denken und Fühlen mit der Zeit immer differenzierter und
moralisch konnotierter sowie in der Summe immer empathischer
wird.397 Für Horváth fußen moralische Einsichten und moralisches
Verhalten des Individuums also, anders als für Kant, wie schon im Ka-
pitel zur Erkenntnis des Guten gezeigt, nicht ausschließlich auf reinen,
von empirischen Ursachen losgelösten Verstandes- oder Vernunftpro-
zessen, sondern umfassen, was auch sein kurzer Text „„Der Gedanke“
Ein Märchen““ zeigt, stets die gesamte soziale, psychologische und af-
fektive Natur des Menschen. Deshalb heißt es in diesem Märchen
auch:

395 Ebd.: S. 83.
396 Vgl. dazu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 51.
397 Deshalb stellt er am Ende des Romans auch erschüttert und traurig angesichts des

Schicksals von Anna fest: „Was war doch mein heißgeliebtes unbequemes Dasein
für ein verlogener bequemer Morast! Ich stand in Reih und Glied und es kam mir
nicht darauf an, ob meine Schwester sitzt oder nicht.“ Zu Beginn des Romans
denkt er sich hingegen noch verächtlich über das gern im Umgang mit Frauen
von ihnen eingeforderte Einfühlungsvermögen: „Und obendrein sollst du noch
auf ihr Inneres eingehen – Denn das verlangen sie. Aber das ist keine Betätigung
für einen richtigen Mann. Jaja, die Herren Weiber sind ein Kapitel für sich!“
Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 119. u.
S. 24/25.

Das Humanitätsideal im Licht der anthropologischen Grundvoraussetzungen der Moral

175

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


„Und dann kam ein Gedanke, es war ein sehr gescheiter belesener Gedan-
ke, der sagte: Hör mal, ich glaub, das war gar kein Gedanke, mir scheint,
das war eher ein Gefühl - - Ein Gefühl? Daß ich nicht lache! Lacht nicht!
Man kann das oft nicht so genau unterscheiden - - es gibt Grenzen, man
meint man hat ein Gefühl und derweil denkt man nur, und einen Gedan-
ken und derweil ist das alles nur Gefühl! Ich verbitte mir das! Ich werde
wohl noch einen Gedanken von einem Gefühl unterscheiden können!
Abwarten! […] Es gibt keinen ganz reinen Gedanken, immer ist auch ir-
gendwo versteckt ein paar Prozent Gefühl und umgekehrt!“398

Für Horváth also existiert keinerlei Form der apriorischen Erkenntnis
in der Welt, da alle Gewissheit des Menschen für ihn aus dem Verbund
intellektueller und empirischer Quellen resultiert. Bezüglich der Moral
heißt dies, dass ihre Einsichten und Wertvorstellungen des Guten wie
des Schlechten stets mit moralisch konnotierten positiven, aber auch
negativen Affekten und Intuitionen des Individuums verbunden sind,
wie z.B. solchen des Stolzes, des Ekels, der Scham, des Mitleids, der
Liebe, des Hasses, der Rache o.ä. So können diese moralisch konno-
tierten Affekte bei Horváth häufig als psychische Indikatoren dafür
herangezogen werden, ob eine Person ein moralisches Selbstverständ-
nis, d.h. eine genuin moralische Gesinnung in all den dabei möglichen
Abstufungen und Schattierungen, besitzt oder nicht oder ob sie mögli-
cherweise gerade dabei ist, eine solche Gesinnung in sich auszubil-
den.399 Die Affekte spiegeln folglich die geistigen Einsichten und Posi-

398 Ödön von Horváth: „Sportmärchen und andere Prosa und Verse“. In: GW. Bd. 11
(2001), S. 174-176. Dort. S. 175.

399 So weisen alle moralisch konnotierten Figuren bei Horváth im Zuge ihrer morali-
schen Entwicklung schließlich auch dazu passende moralische Affekte als emoti-
ve Ausdrucksform ihrer vorhandenen moralischen Gesinnung auf. Sowohl der
Lehrer als auch B fühlen daher in „Jugend ohne Gott“ genau wie später der Soldat
aus „Ein Kind unserer Zeit“ in positiver Weise Mitleid mit dem Schicksal anderer.
So erklärt B dem Lehrer z.B. zu Evas bevorstehender Verurteilung: „Das Mädel
tut mir leid“, und er antwortet ihm daraufhin: „Mir auch.“ Vgl. dazu: Ödön von
Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 119. Und auch der Soldat
nimmt am Ende von „Ein Kind unserer Zeit“ als Indiz für seinen inneren Wandel
Anteil am Schicksal von Anna. Siehe dazu: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer
Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 119. Auch Schuld-, Reue- und Schamgefühle kön-
nen wie solche des Hasses, der Wut, der Aggression, des Ekels und des Argwohns
in negativer Form die ethischen Einsichten und Überzeugungen der Figuren
transportieren. So vergeht dem Lehrer zu Beginn von „Jugend ohne Gott“ z.B. der
Appetit bei der rassistischen Radiodurchsage, und am Ende graut es auch den
Soldaten in „Ein Kind unserer Zeit“ vor den Kriegsverbrechen seines Staates. Vgl.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

176

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


tionen der Personen in ihrer Gesamtheit und Differenziertheit häufig
eins zu eins wider. Dies ist auch der Grund, warum sie in Horváths ei-
gener inhärenter Moralkonzeption schließlich recht bedeutsam wer-
den. Hier nämlich erweisen sie sich oftmals nicht nur als Ausdruck der
ethischen Gesinnung oder der Absicht einer Person, sondern z.T. auch
als empirische Triebfedern echter subjektiver Betroffenheit. Dies wie-
derum kann sie dann dazu in die Lage versetzen, jene bisher noch of-
fene Lücke zwischen der moralischen Einsicht einer Person und dem
tatsächlichen Ausführen der (moralischen) Tat zu schließen.

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck sowie der
Kontrast einer Verhaftung des Menschen in seiner bloß tierischen Natur
bei Horváth

Horváth begreift den Menschen grundlegend, wie nochmals zu beto-
nen ist, als ein in seinen Grundbedürfnissen, Instinkten und Lebens-
trieben ganz normales Tier. Und als ein solches unterscheidet er sich in
diesen Bedürfnissen nicht elementar von anderen Tieren. Seine Beson-
derheit besteht lediglich darin, dass er in der Summe und in der Spezi-
fität besondere, die menschliche Spezies gerade definierende Eigen-
schaften besitzt, wie z.B. seine Verstandes- und Urteilskraft, seine Ver-

dazu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 13. so-
wie: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 109. u.
S. 119.
Die unmoralischen Figuren wie T in „Jugend ohne Gott“ oder der Buchhalter in
„Ein Kind unserer Zeit“ besitzen hingegen als Zeichen ihrer sozialen Kälte, d.h.
als Sinnbild ihres Desinteresses am moralisch Guten oder Schlechten überhaupt,
entweder gar keine nennenswerten Empfindungen, da es ja von T im Roman aus-
drücklich heißt, dass er immer nur wissen wolle, wie es auf der Welt wirklich sei,
um dieses Wissen danach verhöhnen zu können, oder sie täuschen, wie es auf
den Buchalter zutrifft, diese Empfindungen nur in heuchlerisch-verlogener Form
vor. So nämlich beteuert er gegenüber dem Soldaten: „Das tut mir leid“, doch der
Soldat denkt sich im selben Atemzug nur wütend: „Leid? Er sagt es, aber es
scheint ihm doch Spaß zu machen, daß sie leiden muß, denn er schaut gar so zu-
frieden und gesichert drein – als hätt er mich ganz vergessen.“ Siehe dazu: Ödön
von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 115. u. S. 117/118.
Und: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001),
S. 119/120.

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck

177

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


nunft, seinen freien Willen und seine vielfältigen, differenzierten emo-
tiv-sozialen Qualitäten, die ihn im großen Verbund gegenüber anderen
Tieren als humanes Tier unter ihnen, das (in der Regel) zur Moral be-
fähigt ist, ausweisen.400 Nur diese Fähigkeit zur Moral, die all die intel-
lektuellen, personalen und emotiven Qualitäten des Menschen in posi-
tiver Weise, d.h. unter der Herrschaft einer objektiven Konzeption des
Guten, in sich vereint, sorgt folglich dafür, dass er als ein graduell hö-
her „entwickeltes“ Tier zu begreifen ist. Und allein als ein solches „hu-
manes Tier“ besitzt der Mensch einen inhärenten Wert oder eine Wür-
de. Diese inhärente Würde weist ihn in kantischer Tradition und daher
auch in Horváths Augen erst als etwas im Gegensatz zu anderen Lebe-
wesen, beliebigen Dingen, Werten und Zwecken an sich Wertvolles
aus. Dies ist der Grund, weshalb er niemals als ein bloßes Mittel für et-
was anderes zu (miss)brauchen ist. Doch an dieser Stelle muss sowohl
bei Horváth als auch bei Kant sehr strikt zwischen einem positiv-in-
strumentalen und einem negativ-instrumentalen Gebrauch des Men-
schen unterschieden werden. Beim Ersteren wird der Mensch nämlich
noch als ein Subjekt geachtet, weshalb sich viele Figuren Horváths ge-
rade nach dieser Gebrauchsform explizit als Ausdruck ihrer sozialen
Wertschätzung sehnen. Anders verhält es sich hingegen mit einem rein
instrumentellen Gebrauch, bei dem er zu einem bloßen Objekt ohne
Würde verkommt.401 Auch sind die Befähigung zur Moral und die per-
sonalen Qualitäten, auf denen dieses Vermögen basiert, in kantischer
wie in christlicher Tradition die alleinige Grundlage dafür, dass alle

400 Tiere gelten folglich, genau wie Menschen, die keine Personen sind, in diesem
Rahmen lediglich als Schutzbefohlene, moralische Objekte oder Patienten, da sie
aufgrund ihrer mangelnden oder nicht voll ausgebildeten personalen Fähigkeiten
gerade nicht als moralische Agenten oder Subjekte, die demnach vollumfassend
verantwortlich für ihre Taten sind, erachtet werden können. So haben sie in der
Regel kein Verständnis von gegenseitigen Rechten und Pflichten und auch viele
andere personale Qualitäten besitzen sie nicht oder, was in diesem Bereich noch
häufiger der Fall ist, nicht in der dafür notwendigen, stark ausgebildeten Form. So
sind sie z.B. nicht dazu in der Lage, komplexe und abstrakte Reflexions-, Urteils-
und Vernunftprozesse zu vollziehen oder intendiert im Zuge eines Abschätzens
bzw. Abwägens ihres Tuns in den dabei zu erwartenden Konsequenzen in Raum
und Zeit zu handeln, genau wie ihnen ein Verständnis für fremde Interessen, Nei-
gungen, Wünsche fehlt oder eine entsprechende Impulskontrolle etc. Vgl. dazu
auch schon S. 15/16 in dieser Arbeit.

401 Vgl. dazu: auch schon S. 22-26 in dieser Arbeit.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

178

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Menschen als per se gleich(wertig) zu verstehen sind. Dies heißt, dass
ihren Willensäußerungen, Interessen, Empfindungen und Handlungs-
absichten stets die gleiche Relevanz zuzubilligen ist. Denn sie alle gel-
ten somit als (zumindest potenzielle) Personen oder aber im Christen-
tum als Menschen, die eine Gottesebenbildlichkeit besitzen. Dadurch
aber sind sie auch Wesen, die einen inhärenten Wert tragen eine Hal-
tung, die in Horváths Werk, wie schon des Öfteren erwähnt, sehr prä-
sent ist. Man denke hier nur an die Auffassung des Lehrers, dass auch
die Neger Menschen seien, oder an die Überlegung des Soldaten, dass
er, wäre er der liebe Gott, alle Menschen gleich machen würde.402 Doch
dieses von Horváth in seinem Schreiben implizit ausgewiesene Ideal
der reinen Humanität kann der Mensch nur dann ansatzweise in sich
verwirklichen, was ihm, aufgrund anthropologischer Komponenten
nie gänzlich gelingt, sofern er im Rahmen seiner Erkenntnis des Gu-
ten, durch die er sowohl ein ethisch konnotiertes Selbstverständnis wie
auch einen (indirekten) Einblick in diesen anthropologischen Zusam-
menhang erhält,403 dazu bereit ist, seine Gaben mittels der Moral aktiv
zu humanisieren. Denn selbst wenn ihm dieser Vorgang nur in einge-
schränktem Ausmaß gelingt, verkommt er doch im anderen Fall,
sprich ohne jedes moralische Interesse seinerseits, an dieser humanen
Vervollkommnung zu einem bloßen Tier, das keine Humanität mehr
kennt. Ein Umstand, den Horváth durch die wenig schmeichelhaften
Bezeichnungen des Menschen als „wildes Tier“, „Vieh“ oder „Kreatur“
in seinem Werk dokumentiert. Denn orientiert sich der Mensch in sei-
nem Wollen, Denken, Empfinden und Handeln tatsächlich nur noch
an seinen niedersten und elementarsten, d.h. an seinen tierischsten,
egoistischsten und unmoralischsten Bedürfnissen, Trieben und Begier-
den, verkommt er so schnell zu einem wilden Tier. Und als solches
schert er sich in seinem permanenten Kampf ums Überleben dann nur

402 Vgl. dazu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 17.
u. S. 19. Sowie: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. 14 (2001),
S. 83. Auch die Kritik des Soldaten am Buchhalter, gegenüber dem er den Vor-
wurf erhebt, sich über andere zu erheben, obwohl er ja auch nicht mehr (wert) sei
(als diese), fällt in diesen Bereich. Siehe hierzu: Ebd.: S. 120.

403 Alle Figuren, die bei Horváth moralisch konzipiert sind, und sei es nur latent, er-
halten demnach in irgendeiner Form, und sei es nur wie bspw. bei Elisabeth und
Marianne in einer dunklen und intuitiven, Einblick in diesen anthropologischen
Zusammenhang. Vgl. dazu bereits: S. 14-21 in dieser Arbeit.

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck

179

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


noch um subjektive und kurzfristige Varianten des Guten, wie z.B. um
das ihm Angenehme oder Lustvolle.404

Aus diesem Grund beschimpft der Soldat den Buchhalter, nach-
dem er zuvor schon über sein eigenes, früheres Selbst das vernichtende
Urteil gefällt hat: „Pfui Teufel, was war ich für ein Vieh! Nein, ich war
kein Mensch!“405, kurzerhand auch als einen blöden Hund, der nicht
denkt406. Genau wie er vor der Ermordung des Buchhalters verächtlich
über ihn urteilt: „[…] du bist eine Kreatur, eine verlogene Kreatur-“407.
Und auch Elisabeth stellt in „Glaube Liebe Hoffnung“ traurig über die
menschliche Verfassung fest: „Das seh ich schon ein, daß es ungerecht
zugehen muß, weil halt die Menschen wilde Tiere sind - - aber es
könnt doch auch ein bißchen weniger ungerecht zugehen.“408

In diesem tierischen Stadium lebt der Mensch also nur noch blind,
unkritisch und vorbehaltlos all seine niedersten, egoistischsten und
unmoralischsten Bedürfnisse, Triebe und Gelüste aus. Denn nun prüft
er sie und die aus ihnen ebenfalls noch rasant resultierenden übrigen
Neigungen und Interessen nicht mehr auf ihre Notwendigkeit oder
Sinnhaftigkeit, geschweige denn auf ihren übergeordneten, d.h. nicht
nur subjektiven, sondern auch objektiven Charakter des Guten. Doch
indem er sich so verhält, lässt er all seine übrigen Gaben intellektueller,
personaler und emotiver Natur, die seine Humanität in ihrer Summe
und Komplexität erst verbürgen, kurzerhand außer Acht. Entweder
verachtet er sie so nämlich durch ihren Nichtgebrauch oder er ver-
höhnt sie so dadurch, dass er sie nur noch zur Verwirklichung seiner

404 Auf diese „Vertierung“ des Menschen macht auch Karl Müller in seiner Untersu-
chung aufmerksam, der das Asoziale in diesem Rahmen als eine Grundbefind-
lichkeit des Menschen bei Horváth ausweist und betont, dass es bei Horváth in
diesem Kontext immer um die Frage gehe, welches Tier der Mensch im Themen-
komplex eines Kampfes von Individuum und Gesellschaft bzw. eines Kampfes
zwischen dem Individuum und anderen sei. Siehe hierzu: Karl Müller: „„Mein
Leben beginnt mit der Kriegserklärung“ Krieg und Kriegsfolgen im Werk Ödön
von Horváths“. In: „Geboren in Fiume. Ödön von Horváth 1901-1938 Lebensbil-
der eines Humanisten. Ein Ödön von Horváth-Buch mit komplettem Werkver-
zeichnis im Anhang.“ Hrsg. von Ute Karlavaris-Bremer, Karl Müller, Ulrich N.
Schulenburg. Löcker-Verlag/Thomas Sessler-Verlag Wien 2001. S. 46/47.

405 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 119.
406 Ebd.: S. 120.
407 Ebd.: S. 120.
408 Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 121.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

180

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


niedersten Gelüste und Instinkte instrumentalisiert. Dass ihm ein sol-
ches Verhalten aber in Anbetracht seiner vielfältigen Gaben, weder
nach platonischer noch nach kantischer oder nach christlicher Lesart
gerecht wird, betont Horváth nun dadurch, dass er die Tiermetaphorik
in einem zweiten Schritt noch durch den Motivkomplex „des Drecks“
und „des Schlammes“ und der damit in Verbindung stehenden Moti-
vik „der Exkremente“, „des Gestanks“ und „des Ekels“ ergänzt.409 So
kann der Lehrer in „Jugend ohne Gott“ im Kapitel „Der Dreck“ nur
noch Abscheu und Selbstekel angesichts der menschenverachtenden
Politik seines Staates empfinden. Und auch sein eigenes passives Ver-
halten, das er aus Furcht vor Armut und gesellschaftlicher Ausgren-
zung an den Tag legt, widert ihn bald immer mehr an. Ein Umstand,
der sich bildlich auch in seinen sich rasch überschlagenden und wild
kreisenden Gedanken dokumentiert. In ihnen nämlich vollzieht sich
jetzt ein taumelnder und ihn in Übelkeit versetzender Tanz, bei dem
sich kurzerhand „die Feigheit mit der Tugend“, „die Lüge mit der Ge-
rechtigkeit“, „die Erbärmlichkeit mit der Kraft“ und „die Tücke mit
dem Mut“ im Menschen verbrüdert hat, was daran liegt, dass sie sich
zuvor alle, wie es im Text heißt, mit Gefühl kostümiert haben. Allein
die Vernunft (als moralische wie auch als kritische Urteilsinstanz im
Menschen) tanzt nicht mit. Sie hat sich stattdessen betrunken, macht
sich Selbstvorwürfe und speit alles voll.410 Und auch der Soldat wirft

409 Folglich tritt dabei in Negativform abermals das antike Lebensmodell des Tyran-
nen hervor, das von Kallikles und Polos im „Gorgias“ vertreten wurde, da diese
das Gute ja anfangs nicht wie Sokrates in der Tugendhaftigkeit und Wohlstruktu-
riertheit der menschlichen Seele, sondern nur in der Lust und im freien Ausleben
ihrer Begierden verkörpert sahen. Vgl. dazu bereits S 51-58 in dieser Arbeit. Aber
auch Kant lehnt ein solches Verhalten des Menschen, das ihn seiner Glückselig-
keit in seinen Augen gar nicht erst würdig werden lässt, wie schon gezeigt, eben-
falls strikt ab. Vgl. dazu: S 159-161 in dieser Arbeit. Und auch das Christentum
missbilligt dieses Verhalten, was Horváth gerade in „Jugend ohne Gott“ sprach-
lich durch den religiösen Motivkomplex der „Sündflut“, des „Wassers“, des „Re-
gens“ oder des „dichten Nebels“ markiert, als Formen der menschlichen Sünde
und Schuld, die eine „schlecht“ zu nennende Entfernung des Menschen von sei-
nem „höheren“, nämlich in diesem Fall von seinem göttlichen Ursprung darstel-
len. Siehe dazu: bspw. in „Jugend ohne Gott“ insbesondere die Kapitel: „Es reg-
net“, „Der Mann im Mond“ oder „Der vorletzte Tag“. Ödön von Horváth „Jugend
ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001) Dort insbesondere: S. 15. u. S. 16. sowie: S. 75,
S. 76. u. S. 79.

410 Ebd.: S. 57/58.

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck

181

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


dem Buchhalter in „Ein Kind unserer Zeit“ angesichts dessen kalten
Zynismus, dessen Menschenverachtung und dessen bloß eingebildeter
Überlegenheit bei ihrer abschließenden Konfrontation, nachdem er
ihn zuvor schon in den Kanal gestoßen hat, noch seine Brille mit dem
zynischen Gedanken hinterher, damit er auch den Schlamm, wie es im
Text heißt, besser sehe.411

Horváth aber scheint es in diesem anthropologischen Kontext
nicht in erster Linie darum zu gehen, den tierischen Ursprung des
Menschen selbst zu geißeln oder per se in Misskredit zu bringen, da er
ja immer wieder das enorme Leid des Menschen als geschundene
Kreatur, der die elementarsten Lebensbedürfnisse in Form einer gesi-
cherten Existenz und eines grundlegenden leiblichen Wohlergehens
vorenthalten werden, ins Zentrum seines literarischen Werks rückt.412

Vielmehr übt er durch diesen Motivkomplex eine indirekte Form der
Sozialkritik genau wie eine Form der menschlichen Selbstkritik. Denn
dieser Motivkomplex markiert latent gerade jene negativen äußeren
Zeitumstände, wie z.B. die Armut, die soziale Ausbeutung des Men-
schen oder die Diktatur, unter deren prekären Lebensverhältnissen der
Mensch tatsächlich schnell zu einem nur noch unzivilisierten und un-

411 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 121.
412 So erwägt bspw. Elisabeth in „Glaube Liebe Hoffnung“ aufgrund ihrer Armut

schon zu Beginn des Dramas, ihren Leichnam, weil sie den Erlös benötigt, zu
Lebzeiten zu veräußern, wenn sie zum Präparator sagt: „Man hat mich nämlich
extra darauf aufmerksam gemacht, daß man hier seinen Körper verkaufen kann -
- das heißt: wenn ich einmal gestorben sein werde, daß dann die Herren da drin-
nen mit meiner Leiche im Dienste der Wissenschaft machen können, was die
Herren nur wollen - - daß ich aber dabei das Honorar gleich ausbezahlt bekomme.
Schon jetzt[.]“. Und auch das Schicksal des Soldaten ist zu Beginn von „Ein Kind
unserer Zeit“ von Armut, Kriminalität und Arbeitslosigkeit geprägt. Vgl. dazu:
Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 16. und
Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 11-13. In
„Jugend ohne Gott“ hingegen verkörpern gerade die armen Heimarbeiterkinder
das Schicksal von existenzieller Armut, wenn der Lehrer über sie traurig reflek-
tiert: „Die Kinder sehen mich groß an, seltsam starr. Nein, das sind keine Fische,
das ist kein Hohn, das ist Haß. Und hinter dem Haß sitzt die Trauer in den finste-
ren Zimmern. Sie sparen das Licht, denn sie haben kein Licht.“ Genau wie er dem
Pfarrer später ungehalten bezüglich ihres Schicksals vorwirft: „»Sie sind doch ein
gescheiter Mensch, Sie müssen es doch wissen, daß jene Kinder nicht verhetzt
sind, sondern daß sie nichts zum Fressen haben!«“ Ödön von Horváth: „Jugend
ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 46. u. S. 51.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

182

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


moralischen Tier verkommen kann. Und als ein solches „verwildertes
Wesen“ bedient er sich dann in seinem Wunsch zu überleben oftmals
unkritisch nur noch unlauterer Mittel wie z.B. denen der rohen Ge-
walt, des Egoismus oder der Kriminalität. Denn als Tier kennt er keine
moralischen Maßstäbe mehr und ist auch nicht dazu in der Lage, über
sie zu reflektieren. Auch können ihn diese schwierigen Lebensumstän-
de leicht so sehr in seinen humanen Gaben zermürben, dass er irgend-
wann nur noch wie ein willenloses und in seinen Gefühlen abge-
stumpftes Geschöpf am Rande seiner Existenz vor sich hinvegetiert.
Oder es kann passieren, dass sich der Mensch in diesem Rahmen von
anderen im Zuge falscher sozialer Versprechungen so in seinen tieri-
schen Bedürfnissen manipulieren lässt, dass er sich von ihnen unkri-
tisch für ihre eigenen Zwecke instrumentalisieren lässt. Doch gerade
diese Form der Sozialkritik Horváths beinhaltet stets auch eine scharfe
Form der menschlichen Selbstkritik, da es bei all diesen Problemen zu-
gleich um die Frage geht, wie denn eigentlich ein angemessener Eigen-
bzw. Fremdumgang mit der tierischen Natur des Menschen im Ideal-
fall bei Horváth aussehen sollte. Bemängelt also wird von Horváth in
platonisch-sokratischer Tradition nicht die Tatsache der tierischen Na-
tur des Menschen selbst mit ihren z.T. elementaren und zum Überle-
ben notwendigen Instinkten, Neigungen und Bedürfnissen, da er in
diesem semantischen Kontext bspw. auch mehrfach den prägnanten,
hier sehr passenden Satz in seinem Werk gebraucht, dass der Mensch
(eben) kein Heiliger sei413, sondern kritisiert wird so allein der häufig
schmachvolle, weil höchst unkritische und unreflektierte Umgang des
Menschen mit seiner tierischen Natur. Ohne einen sinnvollen durch
die Vernunft und die menschliche Erfahrung kritisch geleiteten und
begleiteten Umgang mit dieser tierischen Natur, der nach ihrer Not-
wendigkeit, Sinnhaftigkeit, wie auch nach der Form und dem Ausmaß
ihres Auslebens und den dabei zu erwartenden Konsequenzen fragt,
erniedrigt sich der Mensch, ausgelöst durch sein natürliches Streben
nach Glück oder durch die schwierigen Umstände „der Zeit“, in der er
lebt, nämlich entweder in fahrlässiger Manier selbst auf das nur noch

413 Ebd.: S. 43.

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck

183

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


lustorientierte Tier in sich,414 oder er lässt es aus ähnlichen Gründen
oder aus purer Bequemlichkeit und Verblendung seinerseits gesche-
hen, dass andere in dieser erniedrigenden Art mit ihm verfahren. Die-
se nämlich erheben sich, sofern sie nur erst die Gelegenheit dazu ha-
ben, nur allzu gern als Herrscher oder Anführer über ihn, indem sie
seine tierischen Neigungen geschickt für ihre eigenen Zwecke manipu-
lieren oder indem sie sie so domestizieren, dass er im Zuge falscher so-
zialer Verheißungen zu einem ihnen blind gehorchenden und gefügig
agierenden Tier bzw. in der Steigerung dieses Vorganges zu einer gar
willenlosen- und gefühlsverrohten Maschine verkommt. Und als ein
solches Tier oder Objekt weiß und reflektiert der Mensch nicht mehr,
was wirklich gut oder schlecht für ihn ist. Und gerade dieses Vorgehen
steht seiner humanen Natur in ihren bei Horváth immer auch perso-
nalen Qualitäten konträr entgegen. Dies signalisiert daher auch die
harsche Kritik des Lehrers aus „Jugend ohne Gott“, der zu Beginn des
Romans nur noch entsetzt über seine Schüler, die, wie es scheint, be-
reits in diesem erniedrigenden Stadium des Mensch-seins angelangt
sind, urteilen kann: „Alles Denken ist ihnen verhaßt. Sie pfeifen auf
den Menschen! Sie wollen Maschinen sein, Schrauben, Räder, Kolben,
Riemen – doch noch lieber als Maschinen wären sie Munition: Bom-
ben, Schrapnells, Granaten. Wie gerne würden sie krepieren auf ir-
gendeinem Feld!“415

Ist der Mensch also erst einmal zu seiner bloß tierischen Existenz
herabgesunken, wofür in „Jugend ohne Gott“ auch die Motivik „der
Kälte“ in Verbindung mit dem Sinnbild des „Zeitalters der Fische“416

steht, ist es bis zu seinem rein mechanisch und fast leblos anmutenden
Dasein, wie es scheint, nicht mehr weit. Seine Fähigkeiten als humanes
Subjekt, d.h. seine Willensfreiheit, sein Intellekt, seine Vernunft und
seine differenzierten Emotionen, wirken in diesem Stadium nämlich
schon so enorm reduziert, was Horváth auch durch das in diesem

414 Im „Gorgias“ wurde hier von Platon das Bild eines lecken, mit der Seele in ihren
immer neuen Begierden korrespondierenden Fasses gebraucht, das demnach nie-
mals aufzufüllen bzw. gänzlich zufriedenzustellen ist. Vgl. dazu: S. 56 in dieser
Arbeit.

415 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 24.
416 So heißt es dort: „»Es kommen kalte Zeiten, das Zeitalter der Fische.« […]. »Da

wird die Seele des Menschen unbeweglich wie das Antlitz eines Fisches.«“-- Ebd.:
S. 30.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

184

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Kontext mehrfach von ihm verwendete Bild der erstarrten menschli-
chen Seele, die bereits dunkle Flecken der Fäulnis aufweist, vermit-
telt,417 als sei er nur noch ein dressiertes, in seinem eigenen Willen ge-
brochenes Tier. Als ein solches aber lässt er sich dann nur allzu gern in
den (vermeintlichen) sozialen Halt und den Schutz einer Gruppe im
Sinne einer Tierherde oder eines Schwarmes überführen, wo er nur
noch in stumpfsinniger, mechanischer und unreflektierter Manier das
denkt, fühlt und sagt, was ihm seine dortigen „Führer“ oder die dort
herrschende Mehrheit als das vermeintlich Gute oder Schlechte vorge-
ben.418 Doch erst einmal in diese geistige Abhängigkeit gebracht, ver-
schwimmt dann auf erschreckende Weise sogar noch jener im Grunde
so eklatante Unterschied, der naturgemäß zwischen einem jeden be-
wussten, mit vielfältigen Interessen und Neigungen ausgestatteten akti-
ven Lebewesen, zu dem ein jedes Wirbeltier zählt, und einer nur noch
mechanisch in ihren Abläufen arbeitenden und von außen gesteuerten
Maschine besteht. Diese Versachlichung des Menschen kann so weit
gehen, dass sich eine Person, wie der Soldat aus „Ein Kind unserer
Zeit“, von anderen sogar seine elementarsten Neigungen, Instinkte und
Eigeninteressen absprechen lässt. Zu Beginn des Romans opfert er
nämlich sein privates Glück nur allzu gern für das vermeintliche
Wohlergehen seines Vaterlandes und kommentiert diesen Vorgang
bloß durch die ihm vorgegebene politische Rechtfertigung: „Egal! Vor-
wärts! Das Vaterland ruft und nimmt auf das Privatleben seiner Kin-
der mit Recht keine Rücksicht.“419 Auch wundert er sich, zu diesem
Zeitpunkt ideologisch noch völlig indoktriniert und wie ein armseliges
Tier dressiert, über die zwar schmutzigen und räudigen, im Gegensatz
zu ihm selbst aber selbstbestimmt lebenden Hunde seiner Feinde.

417 Ebd.: S. 30. u. S. 24/25.
418 Auch das Bild der dümmlich und unästhetisch wirkenden Kuhherde, das dem

Lehrer schlagartig in den Sinn kommt, als er das erste Mal auf die marschierende
Mädchenklasse samt ihrer Lehrerin im Zeltlager trifft, soll diesen Vorgang der
Vermassung des Menschen vergegenwärtigen. So nämlich heißt es dort vom Leh-
rer: „ […], die Mädchen starren mich an, wie Kühe auf der Weide. Nein, […] ein-
ladend sehen diese Geschöpfe nicht aus!“ Und die Lehrerin beschreibt den Such-
mechanismus, mit dem die Mädchen im Falle des Absturzes eines Fliegers nach
ihm suchen sollen, wie folgt: „ […], die Mädchen schwärmen in Schwarmlinie
durch das Unterholz […].“ Siehe dazu: Ebd.: S. 39/40. u. S. 40.

419 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 36.

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck

185

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Denn diese streunen, wie es im Text heißt, undomestiziert durch die
Ruinen, weshalb sich der Soldat über sie argwöhnisch denkt: „Selbst
ihre Hunde taugen einen Dreck. Räudig und verlaust streunen sie
durch die Ruinen. Keiner kann die Pfote geben.“420 Wie enorm der
Zugzwang und die Beeinflussung durch eine Gruppe für den Einzel-
nen werden kann, zeigen auch Bs Worte in „Jugend ohne Gott“. Denn
in seiner privaten Unterredung mit dem Lehrer gesteht er offen ein,
dass er seinerzeit nur auf Druck der restlichen Klasse hin das Gesuch
für seine Entlassung unterschrieben habe, wenn er ihm anvertraut:
„»Erinnern Sie sich, Herr Lehrer, wie Sie damals die Sache über die
Neger gesagt haben, […]? Damals haben wir doch alle unterschrieben,
daß wir Sie nicht mehr haben wollen – aber ich tats nur unter Druck,
denn Sie haben natürlich sehr recht gehabt mit den Negern.«“421

Auch der Soldat erhebt später, nun freilich in größter innerer Wut
gegen seine früheren, vermeintlich mit Spezialbegabungen ausgestatte-
ten Anführer, über die er im Vorfeld, in diesem semantischen Kontext
passend, bereits desillusioniert geurteilt hatte: „Der Mensch ist eben
nur ein Tier und auch die Führer sind nur Tiere, wenn auch welche
mit Spezialbegabungen[.]“422, den erbitterten Vorwurf: „Ihr redet im-
mer von einer welthistorischen Sendung - Ihr habt keine welthistori-
sche Sendung zu haben! Macht uns nicht blöd, wenn ihr stehlen wollt!
-“423 Dabei transportiert diese Aussage seinerseits nicht nur seine bitte-
re Enttäuschung darüber, so lange Zeit über die wahren politischen
Sachverhalte und so über das vermeintlich „Gute“ und „Richtige“ hin-
weggetäuscht worden zu sein, sondern auch seinen Selbsthass, der da-
her rührt, dass er erst jetzt richtig begreift, dass er bei diesem Prozess
lange Zeit auch als reales Subjekt vollkommen versagt hat. So hat er
sich ohne Gegenwehr und unter Rückbesinnung auf seinen eigenen
kritischen Verstand von seinen Führern auf ein bloßes Objekt oder auf
ein nur noch bereitwillig gehorchendes Tier degradieren und in die-
sem Zuge auch für ganz falsche Zwecke von ihnen missbrauchen las-
sen. Doch gerade aufgrund dieser Erfahrung begegnet er am Ende des
Romans jeder Form der Bevormundung mit dem allergrößten Arg-

420 Ebd.: S. 38.
421 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 116.
422 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 82.
423 Ebd.: S. 113.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

186

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


wohn. So denkt er sich z.B. misstrauisch über das neue, vermeintlich
so harmlose Amüsement der Autohalle auf der Vergnügungsmeile:

„Diese blöde Autohalle, wo ein jeder wie der andere für sich allein her-
umfährt und sich einbilden darf, daß er in seinem eigenen Auto fahren
kann, wohin er will – Derweil gehts immer im Kreis. Es ist zu dumm!
[…] Natürlich paß ich in meine Zeit, nur in diese jämmerlichen Autos
paß ich nicht hinein! Ich mag nicht immer im Kreis herumfahren, ich bin
ja nicht blöd!“424

Und auch B lehnt später konsequent jede Form der Bevormundung
und Fremdbestimmung für sich ab, da er dem Lehrer in ihrem Ge-
spräch ebenfalls eingesteht: „»Ich mag nicht mehr marschieren und
das Herumkommandiertwerden kann ich auch nicht mehr ausstehen,
da schreit dich ein jeder an, nur weil er zwei Jahre älter ist! Und dann
die faden Ansprachen, immer dasselbe, lauter Blödsinn!«“425

Die moralisch konnotierten Figuren Horváths gelangen mit der
Zeit, initiiert durch ihre ethischen Einsichten, also allesamt neben
einer Form von wiedererlangter Eigenverantwortlichkeit und Selbst-
kritik zu einem anthropologischen Selbstverständnis, das ethisch kon-
notiert ist. Und dieses lässt sie erkennen, dass ihre Würde und damit
ihr eigentlicher Wert als Mensch nur ihrer Humanität und damit ihrer
Befähigung zur Moral geschuldet sind. Denn nur die Moral als huma-
ne Fähigkeit schlechthin kann die menschlichen Gaben im Zuge ihrer
objektiven Konzeption des Guten zu wahrer Humanität im Menschen
ausbilden, wodurch dieser sie am Ende weder verleugnet noch für fal-
sche Zwecke instrumentalisiert. Demnach kann das Ideal der reinen
Humanität, für das ja auch der Lehrer schon seit Beginn von „Jugend
ohne Gott“ einsteht,426 als eine Art letzter Zweck des Menschen bei
Horváth, der folglich im Hintergrund einer Vielzahl seiner Texte im-
plizit verankert ist, identifiziert werden. Denn obzwar es so ist, dass
dieses Ideal selbst von den moralisch konnotierten Figuren nie ganz zu
realisieren ist, oder gar für alle von ihnen stets in seinem gesamten

424 Ebd.: S. 92/93.
425 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 116.
426 Vgl. dazu die Auseinandersetzung des Lehrers mit Ns Vater, der ihm wutent-

brannt vorwirft: „»Das ist Sabotage am Vaterland! Oh, mir machen Sie nichts vor!
Ich weiß es nur zu gut, auf welch heimlichen Wegen und mit welch perfiden
Schlichen das Gift ihrer Humanitätsduselei unschuldige Kinderseelen zu unter-
höhlen trachtet!«“ Ebd.: S. 19.

Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck

187

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Umfang klar zu erfassen ist, scheint schließlich nur derjenige, der sich
aktiv um die Annäherung an diesen höchsten menschlichen Zweck be-
müht, bei Horváth, ähnlich wie bei Kant, überhaupt dem höchsten Gut
der Glückseligkeit würdig werden zu können oder diese Glückseligkeit
in einer platonischen Lesart so jemals für sich selbst erzielen zu kön-
nen.

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem
Spannungsverhältnis

Wie allerdings können sich, so stellt sich nun die Frage, die moralisch
konnotierten Figuren Horváths diesem indirekt schon häufig von ihm
in seinen Texten ausgewiesenen Ideal der reinen Humanität im Rah-
men ihrer ethischen Einsichten und ihres personalen Selbstverständ-
nisses zumindest annähern? Die hier auf der Hand liegende Antwort
lautet, indem sie sich willentlich von ihren ethischen Einsichten und
den damit in Verbindung stehenden Grundsätzen, Prinzipien und
Werten des objektiv Guten leiten lassen. Denn dazu, und dies ist hier
relevant, sind sie auch nach Horváths Sicht, aus einer rein anthropolo-
gischen Perspektive betrachtet, durchaus in der Lage. Denn auch er be-
greift den menschlichen Willen, in potenzieller Nähe zu Kant, im Rah-
men seiner konstant personalen Figurenkonzeption als ein per se neu-
trales und grundlegend freies Entscheidungsvermögen des Menschen.
Darauf verweisen schon sehr markante Selbstaussagen seiner späteren
Figuren wie z.B. die des Lehrers aus „Jugend ohne Gott“. Im Hinblick
auf seinen freien Willen denkt er sich nämlich: „Ich lasse mich nicht
unschuldig verurteilen! […] ich will [ihm] einen Strich durch die
Rechnung machen. Mit meinem freien Willen. Einen dicken Strich.“427

Und auch die Ausbruchs- und Rebellionstendenzen einer Vielzahl sei-
ner Figuren,428 die z.T. auch schon für frühere von ihnen, wie z.B. für
Marianne aus den „Geschichten aus dem Wiener Wald“, zutreffend

427 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 71/72.
428 Vgl. dazu bereits: S. 14-21 in dieser Arbeit.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

188

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sind, 429 sprechen genau wie die in den Hauptdialogen in „Jugend ohne
Gott“ postulierte These der Willensfreiheit430 oder die in Horváths
Spätwerk relevante Schuld- und Läuterungsthematik431 für die Annah-
me einer prinzipiell vorliegenden Willens- und Entscheidungsfreiheit
des Menschen bei Horváth. Diese These impliziert aber auch eine un-
eingeschränkt vorliegende Selbstverantwortung des Menschen bezüg-
lich seiner eigenen moralischen Qualität und Güte, da es von ihm als
Person jederzeit zu erwarten ist, dass er sich mithilfe seines Intellekts,
seiner Erfahrung und seiner Vernunft selbstkritisch mit der Frage aus-
einandersetzt, in welchen Lebensbereichen und Situationen es absolut
notwendig für ihn ist, dass sein Wollen und Handeln ausschließlich
bzw. vorrangig von rein moralischen Motiven, Motivationen und
Triebfedern des objektiv Guten geleitet wird, und in welchen nicht.
Dieser basalen Eigenverantwortung kann sich der Mensch bei Horváth
deshalb auch niemals erfolgreich entziehen, selbst wenn gerade dies
zeitweise sein sehnlichster Wunsch ist.432 Die bereits angesprochenen
Bereiche der Willensschwäche, des Interessen- und Wertestreites sowie
des Problems seiner doppelten Natur haben im Vorfeld aber schon die
Problematik hervorgehoben, dass er weder seine personalen Gaben
noch seine inneren Überzeugungen des Guten stets ungehindert oder
konfliktfrei anwenden kann.433 Dies liegt vor allem daran, dass er bei
Horváth durchgängig mit zwei verschiedenen, tendenziell konstanten
Grundelementen, die beide dem Kausalprinzip von Ursache und Wir-
kung unterliegen, in seiner Existenz unterworfen ist. Und diesen kon-
stanten Größen kann er sich durch die zeitlebens mit ihnen gemachten
Erfahrungen und Prägungen niemals vollständig entziehen, sondern

429 So entrüstet sich Marianne nach dem Eklat, den ihr Liebesgeständnis an Alfred
im Zuge ihrer Verlobungsfeier mit Oskar am Donauufer unter den anwesenden
Gästen ausgelöst hat, in sehr emotionaler Weise, durch die Worte: „Ich laß mich
von euch nicht mehr tyrannisieren. Jetzt bricht der Sklave seine Fessel – da! Sie
wirft Oskar den Verlobungsring ins Gesicht. Ich laß mir mein Leben nicht verhun-
zen, das ist mein Leben!“ Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener
Wald“. In: GW. Bd. 4 (2001), S. 138.

430 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001),
S. 19-21. Dort insbesondere: S. 20. Sowie: S. 47-53. Dort insbesondere: S. 52.

431 Vgl. dazu: S 197-204 in dieser Arbeit.
432 Vgl. dazu: S. 197/198 in dieser Arbeit.
433 Vgl. dazu: S. 140-150; S. 80; 177-188 in dieser Arbeit.

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhältnis

189

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


zu ihnen kann er sich nur mithilfe seiner personalen Gaben speziell
verhalten. Diese Elemente, das der „Zeit“ wie auch das seiner eigenen
doppelten Natur, besitzen bei Horváth nun im Zuge ihrer Kausalität
also ein für den Menschen faktisch sehr hohes wie auch unleugbares
Maß an Determinationspotenzial.434 So zeigt das statische Element der
„Zeit“, das Horváth gerade in seinem Spätwerk mehrfach motivisch
aufgreift,435 dass jede individuelle menschliche Existenz zwangsläufig
in eine bestimmte Zeitspanne fällt, die stets besondere politische, so-
ziale, kulturelle und ökonomische Lebensumstände für sie bereithält.
Und gerade diesen deterministischen Faktoren aber kann sich der
Mensch, weil er sie weder eigenständig ändern noch von Grund auf
abschaffen kann, nie gänzlich entziehen. Dies ist auch der Grund, war-
um der Direktor in „Jugend ohne Gott“ die schwierigen politischen
Zeitumstände des aufkeimenden Faschismus für das Erliegen seines
früheren Idealismus verantwortlich macht, denn er klagt gegenüber
dem Lehrer: „»Sie halten mich für einen Zyniker, […]. Oh, nein! Wir
alle, die wir zu höheren Ufern der Menschheit strebten, haben eines
vergessen: die Zeit! Die Zeit, in der wir leben.«“436 Die spezifischen Be-
gebenheiten der Zeit, mit denen jedes Individuum im Zuge seiner

434 So weist auch Johanna Bossinade mit Verweis auf Marin Walder auf diesen Um-
stand der menschlichen Determination bei Horváth hin. Laut Walder nämlich sei
diese bei Horváth primär in einer Art „Apparatur“ verankert, die die Erkenntnis-
fähigkeit und Willensfreiheit des Menschen stark einschränke bzw. kaum zulasse.
Für Bossinade aber resultiert der Zuwachs an Freiheit in Horváths Spätwerk da-
bei auf einer nun erhöhten Kommunikations- und handlungsorientierten Kom-
petenz seiner Figuren, die sie dabei befähige sich aus dieser Determinierung
durch die „Apparatur“ herauszulösen. Siehe hierzu: Johanna Bossinade: „„Vom
Kleinbürger zum Menschen“ Die späten Dramen Ödön von Horváths“. Abhand-
lungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft, Band 364. Bouvier-Verlag,
Bonn 1988. S. 123/124.

435 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001),
S. 58. S. 72. S. 92. u. S. 127. Sowie: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In:
GW. Bd. 13 (2001), S. 20. u. S. 50.

436 Ebd.: S. 20. Und auch der Pfarrer aus „Jugend ohne Gott“ betont während seiner
Unterhaltung mit dem Lehrer, dass selbst die Kirche als Institution nicht die
Macht dazu besitzt, zu bestimmen, wie ein Staat regiert werden sollte, denn er
sagt: „»Und der Kirche, Herr Lehrer, ist leider nicht die Macht gegeben, zu be-
stimmen, wie ein Staat regiert werden soll[.]«“, denn nur der Staat selbst, führt er
weiter aus, wäre gottgewollt, weil er naturnotwendig sei, nicht aber dessen jeweils
spezifische Ordnung. Ebd.: S. 49. u. S. 50.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

190

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Existenz also unweigerlich bei Horváth konfrontiert wird, können sich
selbst, wie schon an anderer Stelle gezeigt,437 in ihrer eigenen internen
Binnenstruktur aber auch rasch verändern. Dies erschwert dann die
menschliche Adaption an sie, weil der Mensch bei diesem Prozess
kontinuierlich auf neue Hemmnisse äußerer wie innerer Art stößt. Die
kausalen Wechselwirkungen der Natur betreffen damit also stets seine
eigenen Haltungen und Entscheidungen bis zu einem gewissen, z.T.
recht beträchtlichen Ausmaß immer schon mit, weil diese Entschei-
dungen des Menschen von solchen äußeren Faktoren schon summa-
risch eingeschränkt oder abhängig sein können. Dies ist ein Umstand,
den auch die Berufswahl des Soldaten aus „Ein Kind unserer Zeit“,
überhaupt Soldat werden zu wollen, dokumentiert. Denn zu Beginn
des Romans will er noch eine Ausbildung zum Buchdrucker absolvie-
ren, doch aufgrund der aktuellen Situation auf dem Arbeitsmarkt kann
er keine Stelle in diesem Berufszweig finden.438 Solche kausalen Ab-
hängigkeiten und Wechselwirkungen können das Individuum zudem,
wie schon an anderer Stelle gezeigt, rasch überfordern. Denn unwei-
gerlich gewinnt es so den Eindruck, womöglich gar keine richtige Ent-
scheidungsfreiheit zu haben oder die mit seiner Wahl verbundenen
Konsequenzen am Ende nicht richtig zu überblicken. Dieses Gefühl
der Ohnmacht kann seine Ambitionen dann so lähmen, dass es sich ir-
gendwann nur noch resigniert in sein vermeintliches Schicksal, das
folglich nichts anderes als die Auswirkungen dieser Naturkausalität ist,
ergibt. So besitzt Marianne am Ende der „Geschichten aus dem Wie-
ner Wald“ weder die nötige Kraft noch eine sichtbare weitere Hand-
lungsoption, um nochmals einen Ausbruch aus ihrem angestammten
sozialen Umfeld zu wagen, in das sie am Ende des Dramas abermals
brutal von Oskar überführt wird.439 Folglich determiniert und prägt
die Naturkausalität die menschliche Existenz immer schon bis zu
einem gewissen, z.T. beträchtlichen Ausmaß, da alles Handeln und
Wollen des Individuums stets maßgeblich durch diese Kausalität mit-
bestimmt wird. Daher ist jeder Mensch bei Horváth, in direkter Ana-
logie zum Soldaten aus „Ein Kind unserer Zeit“, immer schon ein spe-

437 Vgl. dazu: S. 35-46 in dieser Arbeit.
438 Vgl. dazu: S. 23/24 in dieser Arbeit.
439 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. In: GW.

Bd. 4 (2001), S. 207.

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhältnis

191

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


zifisches Kind seiner Zeit wie auch seiner eigenen antagonistischen
Natur. Ein Umstand, den auch die bedrückte Einsicht des Soldaten wi-
derspiegelt: „Aber es gibt eben in unserem Leben unerforschte Zusam-
menhänge, die keinen Witz verstehen – das wird mir allmählich den-
noch immer klarer[.]“440. Und doch bleibt, und dies ist nun entschei-
dend, neben dieser Form der unleugbaren Determination auch die
Möglichkeit der Freiheit für den Menschen bei Horváth erhalten, was
vor allem sein Spätwerk dokumentiert. Beide Elemente, das der Deter-
mination wie auch das der Freiheit sind nämlich bei ihm, wie ich glau-
be, keine absoluten, sondern eher relative Größen. Für diese Sichtweise
sprechen z.B. die fließenden Übergänge, die es zwischen beiden Berei-
chen in seinem Werk geben kann, genauso wie die z.T. vorliegende
zeitliche Beschränkung zwischen den Phasen von Freiheit und denen
von Determination. Denn als Person kann sich der Mensch stets in
und zu der Wirklichkeit, in der er jeweils lebt, durch bewusste und re-
flektierte Willensakte und Entscheidungen positionieren.441 Ein Um-
stand, den auch die auf den ersten Blick zynischen Worte des Direktors
aus „Jugend ohne Gott“ signalisieren, der dem Lehrer erklärt: „»Junger
Mann«, sagte er ernst, »merken Sie sich eines: es gibt keinen Zwang.
Ich könnte ja dem Zeitgeist widersprechen und mich von einem Herrn
Bäckermeister einsperren lassen, ich könnte ja hier gehen, aber ich will
nicht gehen, […]«“ 442

Der Mensch also kann sich, selbst wenn dies unangenehme Konse-
quenzen für ihn zur Folge hat, stets gegen die politischen oder wirt-
schaftlichen Zwänge seiner Zeit positionieren, die es, so viel ist sicher,
in jeder x-beliebigen Zeit aufs Neue für ihn geben wird. So kann er z.B.
selbst darüber entscheiden, von welchen Werten er sich in seinem Le-
ben zu welchem Moment leiten lässt, wie er zu den aktuellen Werten
seiner Zeit steht, was er für das objektiv Gute hält oder welchen Moti-
ven er willentlich in einer bestimmten Situation in sich den Vorrang

440 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 71.
441 Deshalb stellt auch Alfred Doppler in seiner Horváth-Untersuchung fest, dass die

Entscheidungsfreiheit seiner frühen Figuren zwar weitestgehend eingeschränkt,
aber eben nicht vollkommen aufgehoben sei. Siehe hierzu: Alfred Doppler: „Be-
merkung zur dramatischen Form der Volksstücke Horváths“. In: „Horváth-Dis-
kussion“. Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg. (1976), Dort.
S. 18.

442 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 20.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

192

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


lässt.443 Ohne dieses personale Grundvermögen im Sinne Kants, das
Horváth folglich einer Vielzahl seiner Figuren, z.T. auch den früheren
schon latent als eine Art Grundkonzeption unterstellt, besäße er näm-
lich keine Möglichkeit dazu, was für die große Summe des ethischen
Hauptpersonals Horváths allerdings zutrifft, überhaupt innere Lern-
und Läuterungs- sowie Emanzipationsprozesse zu durchlaufen, d.h.
angestammte Haltungen ebenso wie Denk- und Gefühlsinhalte be-
wusst und willentlich zu modifizieren.444 Auch könnte man ihm an-
sonsten niemals so etwas wie Eigenverantwortung oder gar eine Fähig-
keit zur Schuld unterstellen. Daher muss der menschliche Wille auch
bei Horváth, in ähnlicher Hinsicht wie bei Kant, als ein per se anthro-
pologisches Grundvermögen zur Spontaneität aufgefasst werden oder
als eine zumindest vorliegende Möglichkeit dazu. Denn dieser trägt ge-
rade in seinem Spätwerk durchaus jenes autonome Potenzial in sich,
eigene Kausalität, die dann als realitätsbildende und sinnstiftende
Kraft in die Zeit fällt, (aus sich selbst heraus) in Gang zu setzen. Dies

443 So rechtfertigt der Tatbestand, Soldat geworden zu sein, am Ende weder in den
Augen des Hauptmannes noch in denen des Soldaten in „Ein Kind unserer Zeit“
die Kriegsverbrechen, die beide im Zuge der Invasion ihres Vaterlandes in jenem
kleinen, fremden Land verübt haben. Im Brief des Hauptmannes heißt es diesbe-
züglich nämlich später schockiert: „»Wir sind keine Soldaten mehr, sondern elen-
de Räuber, feige Mörder. Wir kämpfen nicht ehrlich gegen einen Feind, sondern
tückisch und niederträchtig gegen Kinder, Weiber und Verwundete-«“. Und auch
der Soldat stellt am Ende des Romans bestürzt fest: „[…]- denn wie bequem ist es
doch, seine Untaten mit dem Vaterland zu verhüllen, als wär das ein weißer Man-
tel der Unschuld! Als blieb eine Untat kein Verbrechen, ob im Dienste des Vater-
landes oder irgendeiner anderen Firma-“ Und auch der Pfarrer betont in „Jugend
ohne Gott“ gegenüber dem Lehrer, dass nicht die Missionarsarbeit an einer afri-
kanischen Schule am Ende ein per se schmutziges Geschäft darstellen müsse, son-
dern dass es dabei allein an ihm selbst liege, wie er den Afrikanern das Christen-
tum vermitteln wolle. Zuvor nämlich hatte der Lehrer ihm gegenüber noch die
Befürchtung geäußert: „Ich überlege. Heute glaube ich an Gott, aber ich glaube
nicht daran, daß die Weißen die Neger beglücken, denn sie bringen ihnen Gott
als schmutziges Geschäft. Und ich sage es ihm.“ Ödön von Horváth: „Ein Kind
unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 58. u. S. 119. Und: Ödön von Horváth:
„Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 126.

444 Vgl. dazu: sowohl S. 119-140 in dieser Arbeit, wie auch die dazu passende für
Horváth programmatische Aussage des Pfarrers aus „Jugend ohne Gott“: „»Jaja,
nur selten wird einer heilig, der niemals unheilig, nur selten einer weise, der nie
dumm gewesen ist! […]«“. Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd.
13 (2001), S. 50.

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhältnis

193

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


aber impliziert auch die reale Möglichkeit für das handelnde Individu-
um, der gegebenen Realität bis zu einem gewissen Maß willentlich
neue Impulse, d.h. neue Kausalität, zu verleihen. Allerdings darf es da-
bei weder um Fragen des Erfolges oder Misserfolges noch um eine
hundertprozentige Kalkulation der zu erwartenden Folgen für das In-
dividuum gehen. So bezeugt gerade auch das späte Wahrheitsbekennt-
nis des Lehrers in „Jugend ohne Gott“ vor Gericht445 diese realitätsge-
staltende Kraft des menschlichen Willens. Denn auf das Wahrheitsbe-
kenntnis des Lehrers folgen rasch etliche weitere Wahrheitsbekennt-
nisse anderer Figuren im Roman, wie z.B. das von B446, von Eva447, von
Z448 und schließlich auch das von Ts Mutter449. Und sie alle stehen da-
bei, wie es den Anschein hat, in einem sowohl engen zeitlichen wie
auch semantischen Bezug zu seiner zuvor getätigten Aussage. Deshalb
stellt auch der Lehrer selbst überrascht fest: „Es fällt mir auf, daß ich
anders denke als früher. Ich erwarte überall Zusammenhänge. […] Ich
fühle ein unbegreifliches Gesetz.-“450 Dass diese Flut an Wahrheitsbe-
kenntnissen im Roman nun tatsächlich in einem ursächlichen Zusam-
menhang mit der Aussage des Lehrers steht, beweist dabei vor allem
Evas Geständnis. Denn vom Gerichtspräsidenten nach dem Motiv für
ihr überraschendes Wahrheitsgeständnis gefragt, führt sie als Begrün-
dung an, dass sie damit gerne dem guten Beispiel des Lehrers Folge
leisten wollte. Gegen seine vorgetragenen Einwände wendet sie näm-
lich sogleich energisch ein: „»Ich schwindle nicht. Ich möchte jetzt ge-
nauso die Wahrheit sagen wie der Herr Lehrer«.“451 Auf die spätere
Nachfrage des Präsidenten, was sie getan hätte, hätte der Lehrer zuvor
nicht die Wahrheit gesprochen, gesteht sie hingegen offen ein: „»Dann
hätte auch ich geschwiegen«.“452 Das willentliche Bekenntnis des Leh-
rers zur Wahrheit hat also als Ursache erst die Möglichkeit zu dieser
Wahrheit in der fiktiven Realität des Romans entstehen lassen. Denn
ohne sein vorbildhaftes Verhalten hätte sich die Wahrheit als Option,

445 Ebd.: S. 100.
446 Ebd.: S. 114.
447 Ebd.: S. 102-105.
448 Ebd.: S. 103.
449 Ebd.: S. 148.
450 Ebd.: S. 119.
451 Ebd.: S. 102.
452 Ebd.: S. 104.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

194

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


wie man vermuten darf, wohl nicht so ohne Weiteres in seiner Hand-
lung durchgesetzt. Nicht also der Mensch in seiner anthropologischen
Grundkonzeption ist bei Horváth per se unfrei, statisch und determi-
niert, sondern er wird es vornehmlich durch die vorliegenden biologi-
schen, politischen und sozialen Begleitumstände seiner Existenz. Denn
diese beeinflussen stets das faktische Ausleben seiner personalen Qua-
litäten. Durch seine per se personalen Gaben hat er aber dennoch im-
mer die Option, sich durch bewusste Willensakte in der Realität, in der
er lebt, zu positionieren, was auch die Möglichkeit impliziert, dieser
Realität willentlich bis zu einem gewissen Maß neue kausale Impulse
zu verleihen.

Folglich geht es bei Horváth, wie diese zwei kontroversen Elemen-
te, die menschliche Freiheit und die menschliche Determination zei-
gen also nicht um deren absolute Ausprägung in seinem Werk, son-
dern eher um die Frage, wie das eine im Rahmen des anderen, insbe-
sondere in seinem Spätwerk, als Möglichkeit und in welchem konkre-
ten und praktikablen Ausmaß für den Menschen erhalten bleibt. Aber
auch um die Frage, in welchem wechselseitigen Spannungsverhältnis
diese beiden konträren Größen in seinem Gesamtwerk mit ihrer je-
weils anderen Gewichtung im Früh- und Spätwerk genau zueinander
stehen. Und diese auffällig andere Gewichtung von faktischer Freiheit
oder Determination zwischen Früh- und Spätwerk, die hier erkennbar
wird, basiert meines Erachtens stark auf einer vom Autor irgendwann
bewusst vollzogenen Änderung in seiner Argumentationsstrategie.453

So wandelt sich diese Argumentationsstrategie bei Horváth von einer
eher negativen Argumentationsform in seinem Frühwerk zu einer po-
sitiveren in seinem Spätwerk. Denn in seinen früheren bis mittleren
Arbeiten setzt er noch auf eine vornehmlich negative Argumentations-
weise zur Vermittlung seiner dabei konstant bleibenden, politischen,
sozialen und ethischen Themen, da er die erwünschte erkenntnistheo-

453 Auch Johanna Bossinade verweist in ihrer Untersuchung auf diese Differenzen
zwischen dem Früh- und Spätwerk Horváths, wenn sie diesen Wandel des Autors
als einen Übergang von einer Sprach-, hin zu einer Figurendramaturgie be-
schreibt, wobei auch sie in diesem Rahmen den gezielten Ansatz einer Re-Huma-
nisierung des Menschen in Horváths Spätwerk sieht. Siehe hierzu: Johanna Bossi-
nade: „„Vom Kleinbürger zum Menschen“. Die späten Dramen Ödön von
Horváths“ (1988), S. 10. u. S. 13.

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhältnis

195

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


retische wie moralische Läuterung seines Publikums hier noch durch
eine bewusste Distanzierung dieses Publikums von der ihm dargebote-
nen und stets realistisch anmutenden fiktiven Wirklichkeit in ihrem
immer unzulänglichen Sein anstrebt. Das ethische Sollen wird bei die-
sem Ansatz also eher indirekt vermittelt, im Kontrast zum derzeitigen
Sein,454 weshalb die in den Dramen in aller Regel allein integeren
Hauptfiguren, man denke hier bspw. an die Fräuleinfiguren, mit denen
sich das Publikum am leichtesten ob ihrer Sorgen, Nöte und Ängste
identifizieren kann, noch allesamt, weil dies dem Kalkül dieser negati-
ven Argumentationsstrategie geschuldet ist, in höchst unversöhnlicher
oder erniedrigender Weise zugrunde gehen.455 In den späteren Arbei-
ten hingegen versucht Horváth, ein anderes bzw. ein erweitertes Ver-
mittlungskonzept für seine gleichbleibenden inhaltlichen Anliegen
und Themen zu finden. Denn nun soll sein Publikum nicht mehr nur
durch eine bloße Distanzierung von der ihm dargebotenen, real anmu-
tenden, fiktiven Wirklichkeit in ihrem verdorbenen Status quo zur kri-
tischen Reflexion angeregt werden, obwohl er diesen Ansatz nie ganz
aus den Augen verliert, sondern auch durch das nun ebenfalls in der
Summe stark geläuterte Hauptpersonal eine zusätzliche, d.h. wirklich
positive Identifikationsoption vorfinden, die ihm das ethische Sollen
im Zuge eines nachdrücklichen Appelles in direkterer und emphati-
scherer Weise ans Herz legt.456

454 Dieser Umstand entspricht dabei auch dem von Kurt Bartsch erkannten, für
Horváth typischen demonstrativen Aufstellen eines Gegeneinander von An-
spruch und Realität oder aber der Methodik, dem Rezipienten durch ironische Si-
gnale zu eigener Erkenntnis zu verhelfen. Und auch Franz Kadrnoska erklärt zur
frühen Dramatik Horváths, dass das Publikum dort mithilfe der Literatur das so-
ziale Bezugssystem erleben sollte, in dem es gefangen sei. Siehe hierzu: Kurt
Bartsch: „Zur Erprobung des „bösen Blicks“. Zu Ödön von Horváths Kurzprosa
vor 1933“. In: „Geboren in Fiume. Ödön von Horváth. Lebensbilder eines Huma-
nisten“ (2001), S. 62-75. Dort S. 65. Und: Franz Kadrnoska: „Sozialkritik und
Transparenz faschistischer Ideologeme in »Jugend ohne Gott«“. In: „Horváths Ju-
gend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 69-91. Dort S. 74.

455 Nicht die Tatsache des wie auch immer gearteten Untergehens oder Scheiterns
der Figuren selbst ist demnach das in Horváths Dramaturgie relevante Kriterium,
sondern die anderen Untertöne, die bei diesem Vorgang in seinem Früh- und
Spätwerk zutage treten, sind dabei von wesentlicher Relevanz.

456 Siehe hierzu: auch die Untersuchung von Klaus Siebenhaar, der diesen argumen-
tativen Wandel Horváths wie folgt beschreibt: „Horváths Röntgenblick und seine
Impassibilité gegenüber seinen Figuren weicht einer allmählichen Anverwand-

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

196

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Die Frage nach der menschlichen Schuld

Auch die Schuld ist bei Horváth eine per se anthropologische Kompo-
nente, die untrennbar zum Menschsein gehört, weil sie eine direkte
Implikation des freien menschlichen Willens ist. Kein Mensch nämlich
existiert laut Horváth je ganz ohne Schuld auf der Welt, weil das irdi-
sche Dasein des Menschen diese Schuld im Zuge seiner Freiheit
zwangsläufig schon mit sich führt. Dieser anthropologische Umstand
tritt deshalb auch schon durch die wütende Reaktion des Lehrers in
„Jugend ohne Gott“ hervor, der alkoholisiert das vernichtende Urteil
über die Menschheit spricht: „Man kann nicht genug Schuldgeständ-
nisse erpressen, denn der Mensch ist schlecht!“457 Obzwar nämlich die
hier vom Lehrer beschworene Schuld des Menschen, anders als er es in
diesem Zusammenhang behauptet, bei Horváth nicht in erster Linie
auf der moralischen oder charakterlichen Verwerflichkeit des Men-
schen selbst beruht, so ist diese Schlechtigkeit des Menschen doch das
Resultat seiner allgemeinen Unvollkommenheit.458 Denn der Mensch
ist, daran lässt Horváth keinerlei Zweifel aufkommen, ein durch und
durch unvollkommenes und mit Mängeln behaftetes Wesen, das des-
halb früher oder später Fehler und Irrtümer in seinem irdischen Da-
sein begehen und so auch Schuld auf sich laden wird. Denn seine Ta-
ten fallen, wie eben gezeigt, als Ausprägung der Kausalität in die Zeit,

lung des Autors mit seinem Werk, wo Kritik in Klage, teilnahmslose Aufklärung
in werbendes Verständnis, sezierende Gesellschaftsanalyse in humanistische Ver-
söhnungsgesten umschlagen.“ Klaus Siebenhaar: „Eiszeit oder Die Vertreibung
aus dem Paradies. Verlusterfahrung, Einsamkeit, Isolation im Spätwerk Ödön von
Horváths“. In: Zwischenwelt 6 Literatur der „Inneren Emigration“ aus Österreich.
Wien 2002. S. 258. Und auch Milka Car betont zu diesem Horváthschen Wandel:
„In der zweiten Phase gewinnen allgemein märchenhafte und moralisierende Ele-
mente die Oberhand und zeigen sich als Tendenz auch in den beiden letzten zwei
Romanen.“ Siehe hierzu: Milka Car: „Horváths Prosa zwischen Kritik und Empa-
thie“. In: „Geboren in Fiume. Ödön von Horváth. Lebensbilder eines Humanisten
(2001), S. 76-86. Dort: S. 78.

457 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 26.
458 Diesen Aspekt der menschlichen Unvollkommenheit betont auch der mehrfach

auftretende Gedanke des Lehrers: „Ich hatte viele Weiber, denn ich bin kein Heili-
ger und die Weiber sind auch keine Heiligen[.]“, genau wie seine eitlen Gedanken:
„Du bist auch nur ein Mensch, der möchte, daß seine Krawatte richtig sitzt.“
Ebd.: S. 123. u. S. 113.

Die Frage nach der menschlichen Schuld

197

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


was notgedrungen die Schuld als Implikation seiner Freiheit verbürgt.
Diesen Umstand betont deshalb auch der Apotheker Alfons in „Der
jüngste Tag“, wenn er seiner Schwester, Frau Hudetz, zu den kausalen
Verflechtungen menschlicher Handlungen erklärt: „Das hängt alles zu-
sammen.“459 Alfons Überzeugung lautet also, dass es niemals ein
menschliches Handeln ohne alle Schuld auf der Welt geben könne,
weil dieses Handeln im Zuge der Kausalität immer auch unvorhergese-
hene, irrtümliche und unbeabsichtigte Implikationen haben wird, die
so im Vorfeld nicht vom Menschen bedacht, beabsichtigt oder einkal-
kuliert wurden. Gerade diese anthropologische Begebenheit hebt
Horváth deshalb auch immer wieder durch sehr einprägsame Motive
in seinem Werk hervor, wie z.B. jene, die er in „Jugend ohne Gott“ ge-
braucht. Dort symbolisiert er die Schuld z.B. als ein ewiges Meer, in
das der Mensch handelnd eintaucht, oder als ein verzweigtes Laby-
rinth, in das er durch seine Handlungen eintritt und sich so unweiger-
lich in dessen schuldhaften Geflecht verstrickt; oder durch die Meta-
pher der Schuld als Raubvogel, der unaufhörlich am Himmel kreist
und schließlich jeden mit seinen scharfen Krallen packt.460 Auch der
Pfarrer in „Jugend ohne Gott“ sieht in der menschlichen Unvollkom-
menheit deshalb die Hauptquelle allen menschlichen Übels in der
Welt. Denn dem Lehrer gegenüber klagt er, dabei Worte Blaise Pascals
benutzend, über die Fehler der Menschheit: „»Das behaupte ich kei-
neswegs, denn die ganze menschliche Gesellschaft ist aufgebaut auf Ei-
genliebe, Heuchelei und roher Gewalt. Wie sagt Pascal? ›Wir begehren
die Wahrheit und finden in uns nur Ungewißheit. Wir suchen das
Glück und finden nur Elend und Tod.‹«“461

Im Diesseits kann es für den Menschen als Konsequenz seiner na-
türlichen Unvollkommenheit deshalb keinerlei kindliche Unschuld bei
Horváth geben, obwohl sich viele seiner Figuren gerade nach dieser
paradiesischen Unschuld des Menschen explizit in ihrem Dasein seh-
nen. Doch sie ist nichts anderes als eine trügerische Illusion.462 Be-
gründet wird dieser anthropologische Aspekt der Schuld bei Horváth

459 Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10 (2001), S. 64.
460 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 78. u. S. 71.
461 Ebd.: S. 49.
462 Bezeugt wird diese Sehnsucht der Figuren Horváths nach einer Art kindlichen

Unschuld oder nach einem Paradies, in dem der Mensch noch frei von jeder Sün-

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

198

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


grundlegend durch zwei verschiedene Konzepte, die im Zuge ihrer
Kausalität aber zumeist sehr eng miteinander verwoben sind. Die eine
Begründung beruht dabei auf der Vorstellung einer christlich oder me-
taphysisch fundierten Urschuld des Menschen im Universum. Inner-
halb des Christentums wird diese Urschuld durch die Erbsünde, d.h.
durch den Sündenfall des Menschen und seine Vertreibung aus dem
Paradies, repräsentiert. Hierdurch erweist sich die Schuld des Men-
schen auch als Konsequenz seines freien Willens.463 Deshalb führt der
Pfarrer aus „Jugend ohne Gott“ die Strafe Gottes, mit der er den Men-
schen in seiner irdischen Existenz fortwährend belege, obwohl der
Mensch bei diesem Vorgang gar nicht immer verstehe, warum und
wofür er eigentlich bestraft werde, explizit auf die Erbsünde zurück,
wenn er den Lehrer, der zuvor an dieser göttlichen Strafe des Men-
schen harsche Kritik geübt hatte, streng durch die Worte ermahnt:
„»Man darf Gott nicht vergessen, […], auch wenn wir es nicht wissen,

de ist, z.B. durch die wiederkehrenden Motive der Kindheit, der Heimat, des Zu-
hauses oder des Vaterhauses, die dabei häufig mit Wärme, Geborgenheit, Ruhe,
Frieden, Reinheit und kindlicher Verantwortungslosigkeit konnotiert sind. So
denkt sich der Lehrer in „Jugend ohne Gott“ z.B. traurig an einer Stelle: „Geh
heim! Heim, wo du geboren wurdest. Was suchst du noch auf der Welt? […] Geh
heim!“ oder er sehnt sich wehmütig nach den stillen Seen in den Wäldern seiner
Heimat. Ebd.: S. 47. u. S. 119. Und auch Klaus Siebenhaar hält zu dieser Sehn-
sucht der Figuren Horváths nach einem paradiesischen Urzustand fest: „Ihre Welt
ist voller Kälte, ihr Begleitsymbol der Schneemann; ihr Sehnsuchtsort das verlore-
ne Paradies.“ Klaus Siebenhaar: „Eiszeit oder Die Vertreibung aus dem Paradies.
Verlusterfahrung, Einsamkeit, Isolation im Spätwerk Ödön von Horváths“. In:
Zwischenwelt 6. Literatur der „Inneren Emigration“ aus Österreich. Wien 2002.
S. 263. Zudem betont Julian Tietz in seiner Untersuchung, die sich eingehend mit
dem Motiv der Kälte befasst, dass gerade diese Kälteerfahrung des Menschen mit
seiner Urschuld und seiner Vertreibung aus dem Paradies, das dabei für die Sehn-
sucht des Menschen nach Unschuld und Wärme steht, korrespondiert. Vgl. dazu:
Julian Tietz: „Politik und Artifizialität: Die Kältemotivik in Ödön von Horváths
Ein Kind unserer Zeit“. In: Exil (Forschung, Erkenntnisse, Ergebnisse) 1933-1945.
Nr. 1. 2007. 27. Jahrgang. Frankfurt am Main. 2007. S. 33/34.

463 So nämlich ist das Böse laut Wolfgang Müller-Funk in der jesuitischen Tradition
der Ausdruck des freien menschlichen Willens, wodurch sich der Mensch notge-
drungen in Schuld verstrickt und deshalb zwangsläufig mit der Strafe Gottes
rechnen muss. Siehe hierzu: Wolfgang Müller-Funk: „Faschismus und freier Wille
Horváths Roman »Jugend ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee.“ In:
„Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke. Frankfurt am Main
1984. S. 167/168.

Die Frage nach der menschlichen Schuld

199

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


wofür er uns straft. Wenn wir nur niemals einen freien Willen gehabt
hätten!«“464 Daneben führt er gegenüber dem Lehrer als eine weitere
Begründung für die Existenz menschlicher Schuld und göttlicher Stra-
fe in der Welt aber auch den antiken Lehrsatz des Griechen Anaxi-
manders mit den Worten an: „»Woraus die Dinge entstanden sind,
darein müssen sie auch wieder vergehen nach dem Schicksal; denn sie
müssen Buße und Strafe zahlen für die Schuld ihres Daseins nach der
Ordnung der Zeit.«“465

Diese beiden metaphysischen Begründungsebenen einer wie auch
immer gearteten und aus der Freiheit des Menschen resultierenden
Urschuld stellen bei Horváth aber auch die Grundlage für die zweite
Begründung der menschlichen Schuld im Universum dar. Dabei be-
ruht sie auf den jeweils konkreten einzelnen Verfehlungen des Indivi-
duums in der Welt. So antwortet Alfons auf die zuvor von seiner
Schwester in „Der jüngste Tag“ geäußerte Frage, für welche Verbre-
chen sie eigentlich büßen müssten, lediglich lapidar, dass er der Über-
zeugung sei, dass ein jeder nur für seine ureigenen Verbrechen zur Re-
chenschaft gezogen werden würde. Sofern sie also nicht mehr wisse,
wofür sie bestraft werde, müsse sie ihre Vergehen wohl einfach verges-
sen haben.466 Doch zumeist ist diese konkrete Schuld des Einzelnen bei
Horváth bei genauerer Betrachtung nur die praktische Erscheinung je-
ner metaphysischen Urschuld in der Welt, die so als reale Schuld in ihr
weithin sichtbar wird.467 Doch viele Figuren Horváths, unter ihnen
auch der Lehrer aus „Jugend ohne Gott“, sträuben sich, wie schon ge-

464 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 52.
465 Ebd.: S. 53.
466 Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10. (2001), S. 63.
467 Deshalb sind auch die konkreten Vergehen der Figuren Horváths oftmals mit der

religiösen Deutung der Erbsünde konnotiert, d.h. entweder mit der Vertreibung
des Menschen aus dem Paradies, mit den über die Zeit nicht versiegenden Wun-
den Jesu Christi am Kreuz oder mit dem alttestamentarischen Brudermord Kains
an Abel im Zuge der expliziten Todesart des „Erschlagens“. Denn von Thomas
Hudetz heißt es in „Der jüngste Tag“, er habe Anna in jener Nach beim Viadukt
erschlagen, wobei dieses konkrete Verbrechen, in Anspielung auf die menschliche
Vertreibung aus dem Paradies, als stets wiederkehrende Tat, die nicht zum letzten
Mal zwischen zwei Liebenden geschieht oder geschehen ist, innerhalb des Dra-
mas interpretiert wird. Zudem zieren Annas Sterbebildchen, was ebenfalls auf die
fortwährende Erbsünde des Menschen innerhalb der Zeit verweist, die Zeilen:
„Halte still, Du Wandersmann / Und sieh Dir meine Wunden an / Die Stunden

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

200

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


zeigt, zunächst dagegen, diese Existenz einer allgemeinen Urschuld des
Menschen in der Welt zu akzeptieren. Denn um diese These für sich in
ihrer übergeordneten Gültigkeit anzunehmen, müssen sie sie erst an-
hand ihres eigenen Erfahrungshorizontes verifizieren.468 Dieser er-
kenntnistheoretische Schritt ist aber im Hinblick auf ihre eigene ethi-
sche Entwicklung und Läuterung ein unverzichtbarer Schritt. Denn
nur durch die Akzeptanz ihrer eigenen Schuld sind sie schließlich auch
dazu bereit, sich selbst aufrichtig mit ihr zu befassen. Und nur dieser
Schritt wiederum impliziert ihre eigene Bereitschaft dafür, ihre Schuld
durch eine Strafe oder Buße, die dabei allein als ein Akt der ausglei-
chenden Gerechtigkeit im Zuge der Wiederherstellung ihres Seelen-
heils zu begreifen ist, zu sühnen. Daher ist die Anstiftung Annas Hu-
detz zu ihrer eigenen Ermordung in „Der jüngste Tag“ keine schlecht-
hin perverse Tat, sondern bloß ihr verzweifelter Versuch, die bisher
verdeckte Schuld ihres Geliebten endlich aufzudecken. Dies bezeugen
auch ihre Worte Hudetz gegenüber, wenn sie ihm sagt: „Dann werdens
vielleicht noch etwas Größeres anstellen müssen, damit Sie bestraft

gehn / Die Wunden stehn / Nimm Dich in acht und hüte Dich / Was ich am
jüngsten Tag über Dich / Für ein Urteil sprich- - -“ Und auch in „Jugend ohne
Gott“ heißt es von T im Mordprozess, dass er N hinterrücks mit einem Stein er-
schlagen habe. Und der Buchhalter wiederum schreit den Soldaten am Ende von
„Ein Kind unserer Zeit“ erschüttert an, als er ihm gegenüber handgreiflich wird,
ob ihm nicht klar sei, dass er einen alten Mann schlage. Auch überkommen den
Soldaten kurz vor seinem Tod, in Gedenken an Anna, Vorahnungen an jene Zeit,
die er mit ihr einst im Paradies verbracht hat, genau wie ihn im Roman immer
wieder latent Bilder und Erinnerungsfetzen an den Cherub einholen. Vgl. dazu:
Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10. (2001), S. 71. u. S. 75. So-
wie: S. 67/68. Und: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13.
(2001), S. 103. u. S. 147. Und: Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In:
GW. Bd. 14. (2001), S. 120. Sowie: S. 102. u. S. 47. Vgl. hierzu zudem: Die Unter-
suchung von Angelika-Ditha Mildenberger, die zur Erbsündenthematik innerhalb
des „Jüngsten Tages“ betont, dass Anna und Hudetz bzw. Adam und Eva dem-
nach in jedem Menschen stecken würden und dass die Vertreibung aus dem Para-
dies nicht nur ein einzelnes Paar betreffe, sondern dass dieser Fluch folglich über
der gesamten Menschheit liege, da es seit dem Sündenfall zwar noch Liebe zwi-
schen Mann und Frau gäbe, es aber, da beide sündig seien, für sie in der Folge
unmöglich sei, bis zum jüngsten Tag irdisches Glück zu finden. Angelika-Ditha
Mildenberger: „Motivkreise in Ödön von Horváths dramatischem Werk“. Zürich
1988. S. 45.

468 Vgl. dazu: S. 119-128 in dieser Arbeit.

Die Frage nach der menschlichen Schuld

201

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


werden können - - “469. Denn Anna weiß, dass nur Hudetz später, weil
er für die Nacht ihrer Ermordung als einziger kein Alibi, dafür aber ein
Motiv haben wird, von den Behörden mit dieser Tat in Verbindung ge-
bracht werden wird, wodurch er im Rahmen der Strafverfolgung auch
für seine früheren Vergehen zur Rechenschaft gezogen werden kann.
Dies aber ist kein Akt des Hasses oder der Vergeltung ihm gegenüber,
sondern allein ein Akt der Liebe, weil es ohne Sühne keinerlei Chance
einer Rettung für seine Seele und ihren inneren Frieden geben kann.
Denn ohne Sühnung ihrer Vergehen gibt es für die Figuren Horváths
generell keinerlei Aussicht auf ein wie auch immer geartetes Seelen-
heil. Eine denkbare Vergebung ihrer irdischen Fehler und Vergehen ist
nämlich nur durch ein höheres Wesen im Jenseits vorstellbar. Allein
dieser Zusammenhang macht deshalb den zunächst zynisch wirken-
den Ratschlag Alfons in „Der jüngste Tag“ plausibel, der Frau Leim-
gruber kurzerhand rät: „Reue hat noch keiner bereut.“470 Denn nicht
die abstrakte oder konkrete Schuld des einzelnen Individuums im
Diesseits, also die im Laufe des Lebens zwangsläufig auf sich gelade-
nen großen und kleinen, bewussten und unbewussten Irrtümer und
Vergehen des Menschen, sein Tod oder seine Unlust sind für Horváth
das innerhalb seiner Texte inhärent ausgewiesene, denkbar größte
Übel. Vielmehr liegt dieses Übel für ihn in dem immer wieder zutage
tretenden beschämenden Selbstbetrug des Menschen im Umgang mit
seiner eigenen unvollkommenen Natur. So geißelt er bspw. die kalte
Ignoranz und passive Indifferenz seiner Figuren und damit auch die
Willensschwäche als eine ihrer Ausprägungen, die sie häufig gerade
nicht aus Mangel an besserem Wissen, sondern eher aus der Furcht
vor negativen Konsequenzen, Unlust, dem Tod oder ihrem Schuldig-
werden an den Tag legen, je nach Kontext als Laster der Feigheit, der
gefühlskalten Unmenschlichkeit, der Indifferenz und der Lethargie.471

Und diese menschlichen Laster wiegen in seinen Augen z.T. sogar
noch weitaus schwerer bzw. mindestens genauso schwer wie all jene
Fehler und Grausamkeiten, die der Mensch, obzwar aus falscher, so
aber doch wenigstens aus tiefster innerer Überzeugung begeht, wie

469 Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10 (2001), S. 52.
470 Ebd.: S. 60.
471 Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001),

S. 44. u. S. 56.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

202

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


hier das Schicksal des Soldaten aus „Ein Kind unserer Zeit“ symboli-
sieren mag.472 Aber auch den Irrglauben, wie ihn der Lehrer aus „Ju-
gend ohne Gott“ verkörpert, als Einziger ohne alle Schuld zu sein,
wenn er sich störrisch denkt: „Ich lasse mich nicht unschuldig verur-
teilen!“473, oder die Uneinsichtigkeit von Thomas Hudetz, mit der er
die eigene Schuld permanent durch die Worte: „»[…], du bist unschul-
dig, lieber Thomas« - -“474, verdrängt, lehnt Horváth ab. Und auch die
Vermessenheit des Lehrers, in einem Anflug von Allmacht zu glauben,
über die Verfehlungen anderer Menschen in Form von gerechter Strafe
oder Gnade, wie es Gott allein zusteht, richten zu können, wie seine
anmaßenden Worte: „Ich werde uns alle retten[.]“475, beweisen, ver-
achtet er als Formen menschlicher Eitelkeit, die dem Menschen ange-
sichts seiner natürlichen Unvollkommenheit nicht gut zu Gesicht ste-
hen. Denn obwohl Opfer und Täter zu guter Letzt zu einer Art Einheit
in seinem Werk werden, weil der Mensch aufgrund seiner Unvollkom-
menheit stets beides, Opfer wie auch Täter, ist, heißt dies nicht, dass
Horváth für eine Form der ethischen Indifferenz in seinem Schreiben
oder in seiner Figurenzeichnung eintreten würde. Denn bei allem Ver-
ständnis für die menschliche Unvollkommenheit seinerseits, was nicht
nur das Schicksal des Soldaten aus im Zuge der am Ende eindeutig
nachsichtigen Wertung des Erzählkommentars in „Ein Kind unserer

472 So nämlich impliziert die spezifische Todesform des Soldaten, sein Einschneien
und Erfrieren auf der Parkbank, nicht nur allein sein grausames Zugrundegehen
an seinem inneren Hauptlaster, der Kälte, die dabei auch Ursache seiner anderen
Laster ist, sondern weist, als Buße in Form des reinigenden Schnees und der para-
doxen Wärmeempfindung, die beim Erfrieren eintritt, auch auf die mögliche Ver-
gebung all seiner Vergehen im Jenseits hin. Vgl. dazu: Ödön von Horváth: „Ein
Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 126. Und auch Holger Rudloff be-
tont diese Aussicht des Soldaten auf seine Erlösung im Kältetod, wenn er dazu
sagt: „Für Horváths Helden ist der Tod kein Ende, sondern ein Neuansatz. Der
Soldat, so könnte man auch hier sagen, ist nicht gerichtet – er ist gerettet. Denn
entgegen allen Gesetzen der Wahrscheinlichkeit erzählt der Soldat über seinen
Tod hinweg. Dann schwenkt die Ich-Perspektive des Erzählers subtil in die Er-
Perspektive über: […]“ Holger Rodloff: „Kafka-Bezüge in Horváths: „Ein Kind
unserer Zeit““. In: „Horváths Prosa“. Hrsg. von Traugott Krischke (1989),
S. 133-155. Dort: S. 144.

473 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 71.
474 Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10 (2001), S. 51.
475 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 72.

Die Frage nach der menschlichen Schuld

203

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Zeit“476, sondern auch die stumme Auseinandersetzung, die der Lehrer
in „Jugend ohne Gott“ mit dem mittlerweile toten N im Kapitel Das
Gespenst führt, zeigt, wo es von N ermahnend heißt: „»Sie vergessen
den Henker, Herr Lehrer - den Henker, der den Mörder um Verzei-
hung bittet. In jener geheimnisvollen Stunde, da eine Schuld durch
eine andere Schuld getilgt wird, verschmilzt der Henker mit dem Mör-
der zu einem Wesen, der Mörder geht gewissermaßen im Henker auf –
begreifen Sie mich, Herr Lehrer?«“477, transportiert Horváth mittels
des direkten oder indirekten Appells immer auch das ethische Sollen
als ein universal gültiges Gebot in seinem Werk.

Das Gebot des moralischen Sollens und seine ständige Diskrepanz zur
Wirklichkeit

Meines Erachtens setzt sich Horváth vor allem in seinem Spätwerk
recht nachdrücklich für die These der Existenz letzter und universaler
Werte des Guten ein, die überall, wo sie tatsächlich aktiv, wenn auch
nicht fehlerfrei vom Menschen gelebt und angewendet werden, ihre
universale Gültigkeit unter Beweis stellen. Daneben ist es aber auch
sein persönliches Anliegen, auf die im ethischen Diskurs allgegenwär-
tige Spannung zwischen dem aktuellen moralischen Ist-Zustand des
Menschen bzw. seiner Welt und dem Anspruch des moralischen Sol-
lens, der meist hinter dem erstgenannten zurückbleibt, hinzuweisen. In
der ihm typischen Ambivalenz, die seinem Anspruch, die Wirklichkeit
möglichst detailgetreu ab- und nachzubilden, entspringt, verleiht er
nämlich auch all jenen kritischen Stimmen in seinem Werk Gehör, die
die Existenz letzter und damit aller Zeit enthobener Werte des Guten
leugnen oder in kritischer Weise bezweifeln. Denn gerade in Form der
radikalisierten Jugend wie auch in der Figur des T in „Jugend ohne
Gott“ oder in der des frühen, noch gänzlich durch die Staatspropagan-
da indoktrinierten Soldaten in „Ein Kind unserer Zeit“ geht er auch
der Frage nach, ob sich die gängigen Wertmaßstäbe des Guten bzw.
des Schlechten nicht besser am aktuellen Ist-Zustand des Menschen

476 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 127.
477 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 140/141.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

204

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


und seiner „Zeit“ orientieren sollten. Im Zuge des frühen Kapitalismus
und des aufkommenden Faschismus hieße dies dieser Perspektive ge-
mäß, dass nun ganz andere und mutmaßlich neue Werte, wie die des
Egoismus oder des Rechts des Stärkeren, zur positiven Wirklichkeits-
bewältigung des Individuums als das neue, dem Zeitgeist entsprechend
angepasste Gute gefragt seien. Dies erklärt auch die strikte Ablehnung
der Figuren, die diese Position vertreten, gegenüber allen bisherigen
klassisch-tradierten Werten des Guten, wie z.B. jenen der Humanität,
der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der Achtung oder der Fairness. Diese
Werte nämlich entsprächen, wie diese Figuren glauben, nicht mehr
den aktuellen politischen und wirtschaftlichen Lebensverhältnissen
ihrer Zeit. Denn zu ihnen stehen sie ja häufig in offener Diskrepanz,
was in ihren Augen dafür spricht, dass sie nur noch die übrig gebliebe-
nen Relikte und Versatzstücke einer anderen, längst vergangenen Zeit
seien. Und eben dieser Umstand mache sie im Hier und Jetzt vollkom-
men obsolet. In den Romanen „Jugend ohne Gott“ und „Ein Kind un-
serer Zeit“ offenbart sich diese Perspektive deshalb immer wieder
durch die Begriffe „des Rittertums“ oder „der Ritterlichkeit“478, die da-
bei die Synonyme vergangener Epochen samt ihrer Wertkonzeptionen
sind, oder aber durch den Ausdruck des „nicht mehr in die Zeit pas-
senden Individuums und seiner Wertvorstellungen“479. Gerade also
weil für die vornehmlich, jedoch nicht ausschließlich junge Generati-
on480 in Horváths Werk bzw. in seinen Romanen der klassische, bisher
tradierte Wertekodex ihrer Väter nicht mehr in die Gegenwart des 20.

478 Ebd.: S. 16. Und Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14
(2001), S. 72.

479 Ebd.: S. 72. u. S. 92.
480 Der Generationenkonflikt spielt bezüglich der Positionierung bei dieser Werte-

frage der Figuren eine wichtige Rolle, aber er ist nicht das einzige Feld, in dem
sich dieser Wertekonflikt entfaltet, sondern dieser entzündet sich auch im Rah-
men der Oppositionen von mutmaßlich kindlicher Naivität und Realitätsverken-
nung einerseits wie auch andererseits einem erwachsenden Realismus, bei dem
man den äußeren Verhältnissen unerschrocken, wie man meint, ins Auge blickt,
was somit auch generationsübergreifend bei Horváth funktionieren kann. So
bspw. bemerkt Z im Zuge seiner Gerichtsaussage zum Präsidenten, dass ihm die
Ansichten des Herrn Lehrers häufig viel zu jung gewesen seien, d.h. auch zu naiv,
denn der Lehrer hätte ihnen immer nur erklärt, wie es auf der Welt sein solle,
aber nie, wie es dort wirklich sei, so sein Vorwurf. Vgl. dazu: Ödön von Horváth:
„Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 90.

Das Gebot des moralischen Sollens und seine ständige Diskrepanz zur Wirklichkeit

205

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Jahrhunderts zu passen scheint, begegnet sie ihm nur noch mit Desin-
teresse, Argwohn und Unverständnis oder, in der Steigerung dieser
Haltung, mit Hohn, Spott und Verachtung. Aus diesem Grund denkt
sich der Soldat aus „Ein Kind unserer Zeit“ zu Beginn des Romans nur
noch grimmig in seiner Vorfreude auf den Krieg:

„Und der Krieg, der morgen kommen wird, wird ganz anders werden als
dieser sogenannte Weltkrieg! Viel größer, gewaltiger, brutaler – ein Ver-
nichtungskrieg, so oder so! Ich oder du! Wir schauen der Wirklichkeit ins
Auge. Wir weichen ihr nicht aus, wir machen uns nichts vor – “ […]:481

„Mit der Liebe kommt man in den Himmel, mit dem Haß werden wir
weiterkommen - - Denn wir brauchen keine himmlische Ewigkeit mehr,
seit wirs wissen, daß der einzelne nichts zählt – er wird erst etwas in Reih
und Glied. Für uns gibts nur eine Ewigkeit: das Leben unseres Volkes.
Und nur eine himmlische Pflicht: für das Leben unseres Volkes zu ster-
ben. Alles andere ist überlebt.“482

Und auch Julius Caesar bemängelt in seiner Unterredung mit dem
Lehrer in „Jugend ohne Gott“ die alles Bisherige verneinende und ab-
lehnende Haltung der Jugend. Diese nämlich verachte die tradierten
Werte ihrer Väter, obwohl sie weder ihren Ursprung richtig kenne
noch ihre vorhandene oder eben mutmaßlich nicht vorhandene Taug-
lichkeit zum Lebensvollzug schon durch eigene Erfahrungen erprobt
habe. Deshalb klagt er dem Lehrer wehmütig: „»Die Buben lesen alles.
Aber sie lesen nur, um spötteln zu können. Sie leben in einem Paradies
der Dummheit, und ihr Ideal ist der Hohn. Es kommen kalte Zeiten,
das Zeitalter der Fische.«“483 Doch nicht alle Figuren Horváths orien-
tieren sich in dieser Form an einem rein subjektiven und naturalistisch
geprägten Zweckrationalismus in der Moral. Vielmehr erkennen einige
von ihnen, wie z.B. der Soldat aus „Ein Kind unserer Zeit“ , dass es ne-
ben solchen egoistisch-tyrannisch fundierten Wertvorstellungen auch
noch eine andere Begrifflichkeit des Guten gibt, deren Überdenken
sich gerade deshalb lohnen könnte, weil sie aufgrund ihres übergeord-
neten Charakters den Anspruch erhebt, in jeder x-beliebigen Zeit gut
und somit objektiv gültig zu sein. Deshalb gibt es bei Horváth immer
auch jene moralisch konnotierten Figuren, die eben nicht, wie es in

481 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 20.
482 Ebd.: S. 23.
483 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 29/30.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

206

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


„Jugend ohne Gott“ in der inneren Befürchtung des Lehrers vor Ge-
richt heißt, „vor der Brutalität der Realität im Staube liegen“, wenn er
sich ängstlich zur Reaktion des Gerichtspräsidenten bezüglich Zs Aus-
sage fragt: „Fühlt er, daß nun ein Gebiet betreten wurde, wo das Radio
regiert? Wo die Sehnsucht nach der Moral zum alten Eisen geworfen
wird, während man vor der Brutalität der Wirklichkeit im Staube
liegt?“484, sondern die sich stattdessen aktiv am übergeordneten Guten
oder, wie es im Roman auch heißt, an „den Idealen der Menschheit“485

in ihrem Tun und Sagen orientieren. Dies trifft schließlich in „Jugend
ohne Gott“ nicht nur auf den Lehrer selbst zu, der im Verlauf des Ro-
mans, dem Kompass-Motiv486 im Geschehen gleich, indem er sich zur
Wahrheit bekennt, auch seinen eigenen inneren Kompass wieder neu
aktiviert, sondern auch für den Klub. Denn auch er orientiert sich in
seinem Handeln, wie sein Leitsatz: „Für Wahrheit und Gerechtig-
keit!“487, zeigt, bald aktiv am objektiv Guten, womit auch er sich für das
höhere menschliche Sollen anstelle des Seins engagiert.488 Und damit
laut Kant zugleich an jenem Gebot der reinen Sittlichkeit und Ver-
nunft im Menschen, für das der Mensch aufgrund seiner Vernunft
stets eine innere Achtung verspürt.

Die umfassenden Charakteristika moralischer Güte und die Problematik
ihrer genauen Identifikation

Doch welche Charakteristika kennzeichnen nun laut Horváth eine ge-
nuin moralische Handlung? Und woran erkennt man die moralische
Qualität und Güte einer Person? Zunächst einmal scheint sich eine ge-
nuin moralische Tat für ihn nach dem Bisherigen gerade dadurch aus-
zuzeichnen, dass sie sich, ähnlich wie bei Kant, an einem übergeordne-
ten, d.h. nicht nur an einem subjektiven, sondern auch an einem ob-
jektiven und damit universal gültigen Maßstab des Guten orientiert.
Denn nur dieser Maßstab erhebt den Anspruch, für jeden Menschen

484 Ebd.: S. 90.
485 Vgl. dazu: Ebd.: S. 47.
486 Ebd.: S. 91/ 92. u. S. 96/ 97. u. S. 102. u. S. 114/ 115. Sowie: S. 118. u. S. 120.
487 Ebd.: S. 120.
488 Ebd.: S. 117.

Die umfassenden Charakteristika moralischer Güte und die Problematik ihrer genauen Identifikation

207

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


und zu jeder x-beliebigen Zeit wahrhaft gültig bzw. wirklich gut zu
sein. Und dieser objektive Maßstab des Guten wird bei Horváth nun,
wie schon gesehen, durch letzte intrinsische Werte des Guten verbürgt.
Zu ihnen zählen neben der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der
Gleichheit (des Menschen bzw. unter den Menschen) auch der Wert
der Humanität, ohne den der Mensch das höchste Gut der Glückselig-
keit niemals wirklich für sich realisiert oder sich ihm, in kantischer
Lesart, als wahrhaft würdig erweist. Und diese letzten Werte des Guten
sind bei Horváth wie bei Kant einerseits deshalb gut, weil sie in ihrer
eigenen Ontologie, d.h. in ihrer Materie wie auch in ihrem formalen
Charakter, gut sind, da sie sich strikt verallgemeinern lassen. Zum an-
deren sind sie, in Analogie zu Platon, bei Horváth auch deshalb gut,
weil er sie als das am Ende allein hinreichende Mittel zur Realisierung
der menschlichen Glückseligkeit begreift.489 Ein Umstand, den er dabei
vor allem durch den Kontrast zwischen seinen späten Arbeiten wie
„Jugend ohne Gott“, „Ein Kind unserer Zeit“ und „Der jüngste Tag“
und seiner früheren Dramatik aufzeigt. Moralische Taten also sind für
ihn am Ende solche, die sich in ihrer ganzen Summe, d.h. in ihrem
Motiv, in ihrer human-moralischen Triebfeder wie auch in ihrem inhä-
rent und formal guten Charakter, aber auch hinsichtlich des Ge-
brauchs ihrer Mittel und, in diesem Punkt stark von Kant abweichend,
ihren zu erwartenden Folgen, in idealer Weise an den Werten des
übergeordnet Guten orientieren. Doch gerade diese umfassenden Be-
wertungskriterien des objektiv Guten erschweren, wie hier offen zuzu-
geben ist, eine stets einwandfreie moralische Beurteilung von Hand-
lungen oder Personen in seinem Werk. Horváth nämlich verbindet so-
mit in seiner werkimmanenten Moraltheorie deontologische Vorstell-
ungen des Guten mit ontologischen, ohne dass er zuvor eine genaue
Klassifikation oder eine immer eindeutige und stringente Prioritäten-
setzung des bei ihm jeweils höchsten oder des schlechterdings Guten
erstellt hätte. Dies aber führt dann unweigerlich zu Problemen, Unge-
nauigkeiten und Leerstellen im Bewertungsmaßstab des bei ihm ob-
jektiv Guten. So vertritt er einerseits den rigiden moralischen Stand-
punkt, dass lediglich der formal gute oder schlechte Charakter be-
stimmter Handlungen sie als Güter oder als Übel, d.h. als Recht oder

489 Vgl. dazu: S 213-220 in dieser Arbeit.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

208

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


als Unrecht per se, ausweisen, wie es bspw. für die Lüge oder für die
Gewalt in seinem Werk zutrifft. Denn so klagt z.B. der geläuterte Sol-
dat in „Ein Kind unserer Zeit“ wütend über sein eigenes, früheres
Fehlverhalten:

„Was war ich für ein Lügner! Jawohl, ein feiger Lügner – denn wie be-
quem ist es doch, seine Untaten mit dem Vaterland zu verhüllen, als wär
das ein weißer Mantel der Unschuld! Als blieb eine Untat kein Verbre-
chen, ob im Dienste des Vaterlandes oder irgendeiner anderen Firma –
Verbrechen bleibt Verbrechen und vor einem gerechten Richter zerfällt je-
de Firma zu nichts.“490

Nach diesem Bewertungsmaßstab des Guten also ist das schlechter-
dings Gute oder Schlechte absolut bzw. ontologisch gut oder
schlecht.491 Andererseits aber werden solche hier noch als per se
schlechten Taten, wie die Lüge oder die Gewalt, gerade im Zuge der
Handlungsverläufe seiner letzten zwei Romane, wenn auch wohl-ge-
merkt nur als allerletztes Mittel zur Durchsetzung des übergeordnet
Guten, doch wieder ohne allzu große Empörung des Autors Horváth
von seinem Personal gebraucht. Aus moralischer Sicht aber ist dies,
wenn nicht inkonsequent, so doch zumindest recht indifferent. So be-
dient sich der Lehrer in „Jugend ohne Gott“ ohne größere Skrupel
schließlich doch der Lüge, die zuvor noch als die Mutter aller Sünden
im Roman gebrandmarkt wurde, um T als den wahren Mörder Ns zu
überführen. Bezüglich ihres Gebrauches denkt er sich nämlich nur:
„Ich wage es und lüge.“492 T aber wird durch dieses Vorgehen des Leh-
rers so in die Enge getrieben, dass er sich bald darauf das Leben
nimmt.493 Im Zuge seines Selbstmordes aber hinterlässt er einen Brief,
in dem er nicht nur die Beweggründe für seinen Freitod erklärt, son-
dern auch den Mord an N gesteht. Denn so heißt es in diesem Brief
ausdrücklich von ihm: „»Denn der Lehrer weiß es, daß ich den N er-

490 Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. 14 (2001), S. 119.
491 So betont bspw. auch Wolfgang Müller-Funk in seiner Untersuchung, dass dem

z.T. extremen Fatalismus bei Horváth umgekehrt häufig genauso konsequent ein
radikaler ethischer Rigorismus gegenüberstehe. Siehe hierzu: Wolfgang Müller-
Funk: „Faschismus und freier Wille »Jugend ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und
Theodizee“. In: „Horváths Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke
(1984), 157-179. S. 172.

492 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 109.
493 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 144.

Die umfassenden Charakteristika moralischer Güte und die Problematik ihrer genauen Identifikation

209

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


schlagen habe. Mit einem Stein-«“494 Der Wahrheit und der Gerechtig-
keit sind also im Roman, wenn man so will, nicht nur durch das Wahr-
heitsgeständnis des Lehrers vor Gericht zum Sieg verholfen worden,
sondern auch durch die Lüge als einem von ihm bewusst angewandten
Mittel zur Erwirkung eines Geständnisses von N.495

Doch trotz dieser z.T. offenkundigen Spannungen im Bewertungs-
maßstab des Guten resultiert diese ethische Indifferenz bei Horváth,
wie ich glaube, nicht ursächlich aus einem halbherzigen oder undurch-
sichtigen moralischen Standpunkt des Autors. Denn Horváth leugnet,
bei aller Enthaltung eines allerletzten moralischen Urteils über den
Gebrauch solcher unrechten Mittel, wie der Lüge und der Gewalt in
seinem Werk, doch niemals offenkundig deren an sich schlechten
Charakter. Auch verkehrt er ihn nicht, wie es bspw. bei einem reinen
Zweckrationalismus in der Moral, wie z.B. beim Utilitarismus, der Fall
wäre, kurzerhand, sofern diese per se schlechten Taten nachweislich
dem übergeordnet Guten dienen, einfach in ihr Gegenteil. Vielmehr
übt er gerade an dieser zweckrationalen Position, wie auch das Zitat
des Soldaten in diesem Kontext abermals zeigt, konstante Kritik. Folg-
lich resultiert diese ethisch unstimmige Haltung Horváths für mich am
Ende eher aus pragmatischen Überlegungen der letzten Art. Denn die-
se Indifferenz im Maßstab des Guten scheint dabei vor allem seinem
Wunsch geschuldet zu sein, die Handlungsfähigkeit des Individuums
um jeden Preis bis zuletzt aufrechtzuerhalten.496 Die an sich schlechten
Handlungsakte von Lüge und Gewalt wären demnach für Horváth

494 Ebd.: S. 147.
495 Da es sich bei „Jugend ohne Gott“ jedoch auch um einen Kriminalroman handelt,

ist diese Vorgehensweise Horváths bzw. des Lehrers aus dessen Handlungstheorie
heraus natürlich zu verstehen. Doch dies ändert eben nichts an der moralischen
Indifferenz, in deren Gefahr sich Horváth so, im Zuge solcher Ungenauigkeiten,
zumindest begibt. Vgl. hierzu auch: Bernhard Spies: „Der Faschismus als Mord-
fall. Ödön von Horváths Jugend ohne Gott. In: Studien zur Deutschen Literatur
des 19. und 20. Jahrhunderts. Experimente mit dem Kriminalroman. Hrsg. von
Wolfgang Düsing (1993), S. 97-116.

496 Horváth scheint in diesem Bereich an seine eigenen inneren Grenzen zu stoßen,
weil er sich, wohl auch angesichts der politischen Veränderungen seiner eigenen
Zeit, insgeheim zunehmend die Frage stellt, inwiefern selbst in der Moral am En-
de reiner Pragmatismus benötigt wird, um die (moralische) Handlungsfähigkeit
des Menschen überhaupt aufrecht zu halten, wobei es dann auch nicht seiner Art
entspricht dieses, an sich schlechte Vorgehen des Menschen in irgendeiner Form

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

210

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


bloß die letzten, höchst unrühmlichen Mittel der Menschheit, was
auch die Überlegungen des Lehrers in „Jugend ohne Gott“ in diesem
Kontext nahelegen,497 um das Gute in Form von Gerechtigkeit, Recht,
Wahrheit oder Humanität in der Welt zu wahren oder wieder instand
zu setzen. Dies aber macht solche an sich unrechten Taten für ihn
noch lange nicht besser, als sie von Natur aus sind, noch verkehrt es
ihren schlechten Charakter kurzerhand ins Gegenteil. Denn ein sol-
ches Vorgehen wäre für ihn andernfalls wohl nichts anderes als ein
massiver menschlicher Selbstbetrug, den er bekanntlich ablehnt. So
bleibt eine genuin schlechte Tat für Horváth, in Analogie zu Kant, un-
umstößlich eine genuin schlechte Tat auch wenn der Mensch sich die-
ser Tat schließlich ganz bewusst und willentlich als letztes ihm noch
verbleibendes Mittel zur Durchsetzung des Guten bedient.

Horváths moralisches Ideal, so ließe sich also trotz aller Schwierig-
keiten im exakten Bewertungsmaßstab des Guten sagen, wäre mut-
maßlich das, dass eine Person, wie z.B. der Lehrer aus „Jugend ohne
Gott“, eine an sich gute Tat, wie die Wahrheit allein aus dem Motiv he-
raus, begeht, dass er ihren inhärent und formal guten Charakter wert-
schätzt. Denn dieser Umstand würde die genuin moralische Gesin-
nung der Person, in diesem Fall die des Lehrers, und damit seinen gu-
ten Charakter verbürgen. Und dieser Aspekt scheint für Horváth, in
Analogie zu Kant und dessen Rede von einem an sich guten menschli-
chen Willen, ebenfalls essenziell wichtig für die positive moralische
Bewertung von Personen und Handlungen zu sein. Folglich kann es
aber auch bei ihm niemals eine hundertprozentige Sicherheit in mora-
lischen Urteilen geben, da auch er wie Kant nicht an eine absolute

zu beschönigen. Folglich gebe ich in diesem Zusammenhang Hartmut Müller
Recht, der die Lüge obzwar in einem anderen inhaltlichen Zusammenhang und
in Bezug auf „Der jüngste Tag“ als ein häufiges Instrument der Lebensbewälti-
gung der Figuren Horváths definiert. Siehe hierzu: Hartmut Müller: „Ödön von
Horváth Der jüngste Tag“. Klett-Lektürehilfe. Ernst-Klett-Verlag für Wissen und
Bildung, Stuttgart, Dresden, 1995. S. 39.

497 So werden selbst in den Gedanken des Lehrers Verbrechen aus Gründen der
menschlichen Selbsterhaltung als notweniges Übel innerhalb der Handlungstheo-
rie erachtet, denen man sich, sofern man eine moralische Gesinnung besitzt, zwar
schämt, weil man um ihren per se schlechten Charakter weiß, sie aber als letztes
Mittel doch willentlich anwendet. Vgl. dazu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne
Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 24.

Die umfassenden Charakteristika moralischer Güte und die Problematik ihrer genauen Identifikation

211

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Selbsterkenntnis des Menschen glaubt.498 Aus diesem Grund ist auch
ein einwandfreies empirisches Ausweisen der im Individuum tatsäch-
lich handlungswirksamen Motive und Motivationen schlechterdings
unmöglich, weil somit auch bei Horváth Fehlinterpretationen und Irr-
tümer bei diesem Prozess niemals völlig auszuschließen sind. Gerade
deshalb sind viele der zunächst moralisch anmutenden Handlungen
bei seinem Personal am Ende keine genuin moralischen Taten. Denn
nicht nur der formal gute Charakter einer Handlung spielt bezüglich
ihrer moralischen Güte eine Rolle, sondern auch das ihr jeweils zu-
grunde liegende Motiv und die Motivation im Individuum. So bspw.
wird die zunächst noch selbstlos anmutende Rettung Elisabeths durch
Joachim in „Glaube Liebe Hoffnung“ schon bald als eine in Wahrheit
nur sensationsheischende und selbstsüchtige Tat ausgewiesen. Denn
sie beruht eben nicht wirklich auf Menschliebe und Solidarität, son-
dern auf der Geltungssucht Joachims und seinem Wunsch nach Ruhm,
Ehre und gesellschaftlichem Ansehen.499 Aber auch solche Taten sind
bei Horváth niemals gut zu nennen, die in der Absicht vollzogen wer-
den, die Wahrheit zu verdunkeln oder die ausgleichende Gerechtigkeit
im Zuge eines gerechten Strafvollzuges zur Läuterung einer Person zu
umgehen, auch wenn sie dabei durch das vermeintliche Wohlergehen
anderer Personen begründet sind und so aus einer von ihm geschätz-
ten humanen Triebfeder wie der des Mitleids oder der Anteilnahme re-
sultieren.500 In dieses Feld würde auch das anfängliche Schweigen des
Lehrers in „Jugend ohne Gott“ zugunsten Evas und seiner Schüler fal-
len, die er, indem er sein Wissen verleugnet, vor einer überzogenen
Strafe für ihre Vergehen bzw. vor dem Schaden einer für sie ansonsten
verbauten Zukunft bewahren will.501 Oder auch Annas Meineid in
„Der jüngste Tag“, den sie in der Absicht begeht, Hudetz Wohlergehen
und Ansehen durch ihre Lüge langfristig zu erhalten.502 Genau wie der
Selbstmord der Unbekannten in „Eine Unbekannte aus der Seine“, mit
dem sie Albert nach seinem Raub und Totschlag am Juwelier einen

498 Vgl. dazu: S. 165-166 in dieser Arbeit.
499 Vgl. dazu: Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. In: GW. Bd. 6 (2001),

S. 59/60.
500 Vgl. dazu: S. 176/177 in dieser Arbeit.
501 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 70/71.
502 Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. In: GW. Bd. 10 (2001), S. 31/32.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

212

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


bürgerlichen Neustart mit Irene ermöglichen will.503 Denn all diese Ta-
ten widersprechen trotz ihrer humanen Triebfedern, wie denen des
Mitleids und der Anteilnahme, die folglich nicht allein eine Aussage-
kraft bei der Frage nach der moralischen Güte von Personen und Sach-
verhalten haben können, sondern nur im Verbund mit anderen Fakto-
ren den Bewertungsmaßstab des Guten bei Horváth skizzieren, der
Moral. Entweder weil sie dem objektiv Guten selbst inhärent und for-
mal widersprechen oder weil ihre Motive im Zuge des Wunsches, die
Wahrheit und die Gerechtigkeit zu verdunkeln, dies tun. Damit aber
stehen sie nach Horváth gerade dem eigentlichen Wohl anderer Men-
schen, das sie ja nicht selten befördern wollten, in Wahrheit entgegen.
In seinen Augen nämlich befördern, der Vorstellung Platons gemäß,
allein inhärent moralische Akte die wahre Glückseligkeit des Men-
schen. Denn nur ihre übergeordneten Werte des objektiv Guten bilden
die Teilaspekte des höchsten Gutes, der Glückseligkeit, selbst ab oder
lassen den Menschen nach Kant dieser Glückseligkeit erst wahrhaft
würdig werden. Denn nur, um beim Beispiel des Lehrers aus „Jugend
ohne Gott“ zu bleiben, derjenige, der die Wahrheit schließlich allein
deshalb sagt, weil er ihren übergeordneten Charakter des Guten wert-
schätzt und so eine moralisch gute Tat aufgrund seiner genuin morali-
schen Gesinnung verübt, kann, so die implizite These Horváths, auch
mit moralisch guten (d.h. objektiv wie subjektiv guten) Folgen für sich
und sein näheres von der Handlung ebenfalls betroffenes Lebensum-
feld rechnen.

Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens: „Das
moralische Leben als das wahrhaft gute bzw. als das zumindest bessere
Leben“

Doch welche Argumente, so kann man sich an dieser Stelle berechtig-
terweise fragen, sprechen am Ende für die inhärente These Horváths
einer platonischen Einheit von Ethik und Glück, da man doch mit gu-
tem Recht auch das glatte Gegenteil davon behaupten könnte? Einen

503 Ödön von Horváth: „Eine Unbekannte aus der Seine“. In: GW. Bd. 7 (2001),
S. 67/68.

Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens

213

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sicheren Beweis für die übergeordnete Gültigkeit oder für die zumin-
dest vorliegende Plausibilität dieser platonischen These kann Horváth
durch sein Schreiben nicht in strenger empirischer Form erbringen.
Aber er kann, worum er sich im Rahmen gerade seiner späten Texte
auch spürbar bemüht, in exemplarisch-demonstrativer wie auch in ap-
pellartiger Weise doch für ihre Plausibilität werben. Strukturell ge-
schieht dies dadurch, dass er am Ende vornehmlich jenen Figuren sei-
nes Spätwerkes ein bescheidenes und, wie in den Eingangskapiteln die-
ser Untersuchung beschrieben, ein inneres Glück in Form von Ruhe,
Ausgeglichenheit, Selbstachtung, Autonomie und konstanter sozialer
Beziehungen gewährt, die mit der Zeit sowohl ein stabiles ethisches
Selbstverständnis als auch eine Einsicht in das objektiv Gute ausbilden.
Denn hierdurch erhalten sie ein Verständnis dafür, dass ihr Wert als
Mensch lediglich durch ihre verwirklichte Humanität begründet wird.
Damit aber weist Horváth die ethische Lebensweise indirekt auch als
die zumindest bessere Lebensform gegenüber einem egoistisch fun-
dierten Glück des Reichtums aus, da dieses Glück, wie schon zu Be-
ginn dieser Untersuchung gezeigt, stets ein in sich defizitäres und illu-
sionäres bleibt, das zudem auf eine falsche, nämlich rein subjektive Be-
grifflichkeit des Guten setzt, die dem Menschen schließlich in seinem
Verlagen nach Glück eher schadet, als dass sie ihm nützt. Gerade der
Roman „Jugend ohne Gott“ kann deshalb durch die in ihm schicksal-
haft vollzogene Wendung im Leben des Lehrers, die dabei in einem
engen kausalen Zusammenhang zu seinem Wahrheitsgeständnis vor
Gericht steht, als das deutlichste Bekenntnis Horváths für diese am
Ende vorliegende Gültigkeit einer Einheit von Ethik und menschli-
chem Wohlergehen gelesen werden. So zahlt sich der mutige Kampf
des Lehrers für die Wahrheit und die Gerechtigkeit zu guter Letzt nicht
nur für ihn selbst, sondern auch für weite Teile seines befreundeten so-
zialen Umfeldes in positiver Form aus. Denn kaum hat er seine Mit-
schuld an den Vorkommnissen im Zeltlager eingeräumt, fällt urplötz-
lich, noch im Gerichtssaal, jedwede innere Unruhe, Anspannung, Ner-
vosität und Furcht von ihm ab. Auf einmal fühlt er sich im Gegensatz
zu der Unruhe, die sein Geständnis im Gerichtssaal auslöst, innerlich
ganz leicht und befreit. Die Intensität dieser neuartigen Gefühle aber
überrascht ihn selbst, wenn er auf die verdutze Nachfrage des Ge-
richtspräsidenten, ob seine Aussage so tatsächlich korrekt sei, ihm ant-

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

214

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


wortend zugleich still für sich resümiert: „»Ja«, sage ich und wundere
mich über meine Ruhe. Ich fühle mich wunderbar leicht.“504 Die inne-
re Gelöstheit des Lehrers aber, die sich mit der Zeit auch dauerhaft in
seinem Gemüt etabliert, ist psychologisch darauf zurückzuführen, dass
er im Zuge seines Geständnisses nun endlich den offenen Bruch mit
dem NS-Staat und seiner Gesellschaft wagt, in die er ja längst nur noch
dem Anschein nach richtig integriert war. Andererseits ist sie auch das
Resultat davon, dass er bei seinem Geständnis seinen eigenen inneren
Überzeugungen des Guten, d.h. seinem Gewissen bzw. der inneren
Stimme Gottes in sich, Folge geleistet hat. Und dies „befreit“ ihn dann
auch in kantischem Sinne, weil er in diesem Augenblick für sich selbst
gesetzgebend gewesen ist. Seine neuartigen Gefühle der inneren Aus-
geglichenheit und der Zuversicht können deshalb als Facetten seiner so
neu gestifteten ethischen Selbstachtung identifiziert werden. Dieser
seelische Wandel des Lehrers aber bleibt auch seinem sozialen Umfeld
nicht lange verborgen. Denn bei ihrem nächsten Gespräch konfron-
tiert der Pfarrer ihn spontan mit dem Eindruck, dass er wohl in jüngs-
ter Zeit, wie er meint, eine umfassende positive Veränderung durch-
laufen habe. Denn er stellt erfreut fest:„»Sie haben sich stark verändert,
ich weiß nicht wieso, aber irgendwas ist anders geworden. Richtig, Sie
sehen viel heiterer aus!«“505 Dieses gestiegene Selbstwertgefühl des
Lehrers aber basiert zu großen Teilen auch darauf, dass er, was ihn in
diesem Ausmaß auch selbst überrascht, im Rahmen seiner Aussage ein
recht hohes Maß an Solidarität durch seine Umwelt erfährt. So bspw.
zollt ihm nicht nur Julius Caesar durch die Worte: „»Es war anständig
von Ihnen, das mit dem Kästchen zu sagen, hochanständig! Ich hätts
nicht gesagt! Respekt, Respekt!«“506 seine offene Hochachtung, son-
dern auch der Pfarrer äußert in ihrem Gespräch anerkennend zu ihm:
„»Ich habe Ihre tapfere Aussage in den Zeitungen gelesen […].«“507

Der Lehrer also bleibt als typische späte Figur Horváths, anders als die
moralischen Ausnahmefiguren in seinem Frühwerk, was gerade ein
Garant seines Erfolges zu sein scheint, in seiner Wertschätzung für die
Moral nicht allein, sondern findet im Gegensatz zu diesen Figuren di-

504 Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 101.
505 Ebd.: S. 125.
506 Ebd.: S. 122.
507 Ebd.: S. 124.

Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens

215

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


verse Unterstützer und Befürworter seines Tuns.508 So bietet ihm der
Pfarrer nach seiner Suspendierung aus dem Schuldienst spontan eine
neue Arbeitsstelle in einer Missionarsschule in Afrika an,509 genau wie
ihm Julius Caesar510, der Klub511 und die Prostituierte Nelly512 schließ-
lich tatkräftig bei der Überführung Ts als des wahren Mörders Ns hel-
fen. Julius Caesar ist nämlich, sobald er vom Verdacht des Lehrers ge-
gen T hört, sofort dazu bereit, ihn aktiv bei seinem Vorhaben, T zu fas-
sen, zu unterstützen. Denn er erklärt spontan: „»Natürlich ist der Fisch
derjenige«,[…] »Wenn ich Ihnen behilflich sein kann, ihn zu fangen,
stehe ich Ihnen gerne zur Verfügung, denn auch ich habe meine Ver-
bindungen-«“513. Folglich gelingt es ihnen kurz darauf nicht nur, ge-
meinsam T als den wahren Mörder Ns zu überführen, sondern in die-
sem Zusammenhang auch, Eva und Z vor einer ungerechten Verurtei-
lung wegen Mordes zu bewahren, was auch ihnen schließlich die
Chance auf einen umfassenden Lebenswandel in Aussicht stellt. Denn
am Ende des Romans heißt es diesbezüglich erleichtert aus der Per-
spektive des Lehrers: „Gestern hab ich Eva besucht. Sie ist glücklich,
daß der Fisch gefangen wurde. Der Pfarrer hat es mir versprochen, daß
er sich um sie kümmern wird, wenn sie das Gefängnis verläßt. […]
Die Staatsanwaltschaft hat das Verfahren gegen mich niedergeschla-
gen, und der Z ist schon frei.“514 Alles also hat sich damit am Ende des
Romans, wie es scheint, zum Guten für den Lehrer und sein befreun-
detes Umfeld gefügt, wodurch seinem Neuanfang in Afrika nichts
mehr im Weg steht. „Der Neger fährt zu den Negern[.]“515, lautet daher
der letzte, durchaus optimistische Satz des Romans, der auch die Re-
integration des Lehrers ins Sozialgefüge seiner neuen afrikanischen

508 Auch Wolf Kaiser betont, dass die Isolation des Lehrers zum Ende des Romans
durch seine sozialen Kontakte überbrückt werde. Vgl. dazu: Wolf Kaiser: „»Ju-
gend ohne Gott«-ein antifaschistischer Roman? In: „Horváths Jugend ohne Gott“.
Hrsg. von Traugott Krischke (1984). S. 48-50. Dort: S. 59

509 Vgl. hierzu: Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), Ebd.:
S. 125/126.

510 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 122.
511 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 120. u. S. 131.
512 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 133-138.
513 Ebd.: S. 122.
514 Ebd.: S. 148/149.
515 Ebd.: 149.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

216

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Heimat in Aussicht stellt.516 Doch diese positive Wendung im Leben
des Lehrers ist letztlich nur auf sein aktives Bekenntnis zur Moral zu-
rückzuführen. Denn lediglich die objektiven Werte der Moral, wie die
der Wahrheit und der Gerechtigkeit, haben sein Leben wieder mit Sinn
und Struktur erfüllt und ihm dabei geholfen, es in sein altes Lot zu-
rückzusetzen. Nicht aber, wie hier zu betonen ist, womöglich schon im
Vorfeld von ihm angestellte eigennützige Überlegungen seinerseits, da
er ja gerade von den positiven Folgen seines Tuns selbst weitestgehend
überrascht wurde, was daran liegt, dass diese anders als die negati-
ven517 so gerade nicht im Vorfeld für ihn absehbar waren. Doch diese
Wertschätzung der Moral, durch die der Lehrer schließlich nicht nur
seine Handlungsfähigkeit, innere Ausgeglichenheit und soziale Inte-
gration zurückgewinnt, sondern auch die wahre Tragkraft seiner neu-
en Gottesehrfurcht und die Kraft menschlicher Solidarität erfährt, ba-
siert lediglich auf seinem ethisch-personalen Selbstverständnis. Denn
dieses hat er im Zuge der Handlung Stück für Stück wieder für sich
selbst restauriert. Und allein aus ihm stammt schließlich seine anthro-
pozentrische Erkenntnis, dass jede Form menschlicher Würde allein
auf der Befähigung des Menschen zur Moral basiert, weil nur sie seine
wahrhaft humane Bestimmung ist. Ohne diese spezifische Einsicht des
Lehrers, die dabei auch den anderen moralischen Figuren aus
Horváths Spätwerk zuteilwird, wäre seine plötzlich gezeigte Bereit-
schaft, im Rahmen seiner Aussage all die negativen Folgen seiner Aus-

516 Es soll hier nicht verschwiegen werden, dass das Ende des Romans in seiner Be-
wertung durchaus geteilte Meinungen hervorruft. So spricht Juliane Eckhardt in
ihrer Untersuchung bspw. von einer Flucht des Lehrers, die für sie dem Akt eines
Aussteigers gleichkomme, der keine realen Möglichkeiten zu einer Veränderung
erkennen lasse. Wohingegen z.B. Bernhard Spies die Auswanderung des Lehrers
nach Afrika als Abschluss einer gelungenen Behauptung des Lehrers gegen das
„Reich“ des Bösen sieht. Vgl. dazu: Juliane Eckhardt: „»Jugend ohne Gott« im Li-
teraturunterricht“. In: „Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke
(1984), S. 198-221. Dort S. 206. Und: Bernhard Spies: „Der Faschismus als Mord-
fall. Ödön von Horváths Jugend ohne Gott“. In: Experimente mit dem Kriminal-
roman. Hrsg. von Wolfgang Düsing, (1993) S. 79-116. Dort: S. 106.

517 Denn dem Pfarrer gegenüber erwidert der Lehrer, als ihm dieser mahnend sagt:
„»Sie sind sich wohl im klaren darüber, daß Sie, selbst wenn die Staatsanwalt-
schaft das Verfahren gegen Sie niederschlagen sollte, nie wieder an irgendeiner
Schule dieses Landes unterrichten werden?«“, nur lapidar: „»Ja, darüber war ich
mir schon im klaren, bevor ich die Aussage machte.«“ Ödön von Horváth: „Ju-
gend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001). S. 125.

Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens

217

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


sage zu ertragen, wie z.B. seine zwischenzeitliche Arbeitslosigkeit und
die damit verbundene Ungewissheit um seine materielle Zukunft,518

kaum vorstellbar. Genau wie das Aushalten der Verachtung all jener
Personen, die er mit seiner Aussage brüskiert, die der Roman ja als Im-
plikationen seines Geständnisses ebenfalls offen thematisiert. Diese
negativen Konsequenzen begreift er nämlich schließlich, wie hier sein
Zwiegespräch mit Gott bzw. mit der inneren Stimme seines Gewissens
im Kapitel „In der Wohnung“519 dokumentiert, ganz im Sinne Platons
als zwar unliebsame und ängstigende, weil unangenehme Formen der
Unlust, keineswegs aber als das denkbar größte Übel für den Men-
schen. Ebenso wenig wie seinen Tod oder das Begehen von Irrtümern,
Sünden oder Verfehlungen. Denn da die menschliche Aussicht auf
Glück schließlich nur mit der weitestgehend verwirklichten morali-
schen Qualität, Güte und Humanität des Menschen korrespondiert,
wie auch Horváth in seiner empirischen wie metaphysischen Argu-
mentation zeigt,520 geht es für ihn bloß darum, diese ethische Qualität
in seinem Leben zu verwirklichen oder erneut in sich zu restaurieren.
Denn das Argument dahinter lautet, wie das Schicksal des Lehrers hier
exemplarisch zeigt, dass das menschliche Lebensglück am ehesten
durch die objektiv gültigen Maßstäbe des Guten bzw. der Moral für ihn
im Zuge ihrer Kausalität zu verwirklichen ist, weil nur diese morali-
schen Maßstäbe seine Lebensverhältnisse langfristig so ordnen und
strukturieren können, dass ihm dies auf Dauer tatsächlich zu seinem
Wohl und seiner inneren Zufriedenheit verhilft. Denn nur objektive
Maßstäbe des Guten schaffen schließlich soziale, gerechte, wahre und
freie Lebensumstände für ihn und verhelfen ihm damit auch zu stabi-
len sozialen Beziehungen wie zu Formen von innerer Ruhe, Selbstach-
tung und Ausgeglichenheit. Ohne das Streben des Menschen nach sei-
ner moralischen Vervollkommnung jedoch, so das Gegenargument,
kann es für ihn auch bei Horváth keine berechtigte Aussicht auf sein
Glück geben. Denn derjenige, der Unrecht tut, weil er nur subjektiv-
egoistische Formen des Guten kennt, wird sich schließlich mit hoher

518 Ebd.: S. 108.
519 Ebd.: S. 96.
520 Die metaphysische Argumentation offenbart sich dabei vor allem durch die Jen-

seitskonzeption in „Der jüngste Tag“. Siehe hierzu: Ödön von Horváth: „Der
jüngste Tag“. In: GW. Bd. 11 (2001). S. 71-76.

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

218

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Wahrscheinlichkeit gerade in jenen elenden gesellschaftlichen Lebens-
verhältnissen wiederfinden und verstricken, von denen Horváths gan-
zes Frühwerk eingehend erzählt. Denn eine solche Person wird durch
ihr unmoralisch-egoistisches Tun zwangsläufig in einem sozialen Um-
feld der Kälte, Unwahrheit, Ungerechtigkeit und der Angst leben, in
das sie sich durch ihre eigene Lasterhaftigkeit permanent noch weiter
vertieft und verstrickt. Langfristig wird diese Person aber, wie Horváth
zeigt, durch ein derartiges Leben immer innerlich bedrückt und zer-
mürbt werden, weil sie so stets die Vergeltung oder die Entdeckung
ihrer Vergehen durch ihr soziales Umfeld zu befürchten hat, genau wie
sie in einem solchen Gesellschaftsgefüge ständig von den Intrigen,
dem Neid, dem Hass, der Missgunst und der Ausbeutung ihrer Mit-
menschen bedroht sein wird. Die Folgen dieser unmoralischen Um-
stände sind nicht ihre innere Zufriedenheit, Ausgeglichenheit, soziale
Integration und Selbstachtung, sondern ihre fortwährende Erniedri-
gung, Entwürdigung, Angst, Ausbeutung und Unfreiheit, genau wie
die zunehmende Entfesselung ihres Egoismus, ihrer Triebhaftigkeit
und ihrer kriminellen Energie.521 Das denkbar größte Übel also wäre
in Horváths Augen, in Anlehnung an Platon, den Menschen einfach

521 So wird der Soldat z.B. in „Ein Kind unserer Zeit“ auch nach dem von ihm verüb-
ten Totschlag am Buchhalter von diffusen Angst- und Unruhezuständen heimge-
sucht, die sich durch seine bange Sorge offenbaren, dass seine Tat, wie er instän-
dig hofft, nicht aufkommen möge, wenn es verstört von ihm heißt: „Gestern und
vorgestern war ich nämlich schon sehr unruhig vor lauter Unsicherheit, ob es
nämlich aufkommt oder nicht, daß ich es gewesen bin.“ Ödön von Horváth: „Ein
Kind unserer Zeit“. In: Ödön von Horváth. GW. Bd. 14 (2001), S. 121. Und auch
der kleine Albert scheint in „Eine Unbekannte aus der Seine“ stellvertretend für
die Verbrechen seines Vaters in ständiger Angst leben zu müssen, wenn Angelika-
Ditha Mildenberger in ihrer Untersuchung von regelrechten Abgründen spricht,
die sich dabei hinter der auf den ersten Blick noch (bürgerlich) idyllischen Fassa-
de am Ende des Dramas auftun. Denn so Mildenberger dazu: „ […] aber nur der
Zuschauer/Leser und Albert wissen, welche Abgründe hinter dieser Idylle verbor-
gen sind, so dass die Heiterkeit in ein bitterböses Licht gerückt wird.“ Vgl. dazu:
Angelika-Ditha Mildenberger: „Motivkreise in Ödön von Horváths dramati-
schem Werk“ (1988 ), S. 107. Damit aber wird in diesem Kontext auch klar, dass
Horváth somit an der Formel Platons festhält, wonach die Tugend mit dem Nut-
zen, das Laster aber mit dem Schaden des Menschen korrespondiert denn so sei-
ne implizite These, Laster lassen sich niemals erfolgreich vom Menschen verdrän-
gen. Irgendwann brechen sie, häufig in anderer psychologischer Form, doch wie-
der in ihm selbst oder in seinem sozialen Umfeld, als dunkle Angst- und Unruhe-
zustände hervor.

Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens

219

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


ohne jede Aussicht auf seine innere Läuterung durch gerechte Straf-
maßnahmen oder eine Aufklärung seiner begangenen Fehler und Irr-
tümer in seinem unmoralischen und lasterhaften Zustand zu belassen.
Daher lässt sich zum Ende meiner Untersuchung auch für Horváth
passend mit den Worten aus Platons Apologie das abschließende Fazit
für den Menschen ziehen: „[…], daß nicht aus dem Reichtum die Tu-
gend entsteht, sondern aus der Tugend der Reichtum und alle andern
menschlichen Güter insgesamt, eigentümliche und gemeinschaftli-
che“522.

522 Platon: „Die Apologie des Sokrates“. In: „Platon gesammelte Werke“. Bd. 1. Ro-
wohlts-Enzyklopädie (2002), S. 28/29. (30b).

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths

220

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Fazit

Meine Untersuchung hat demnach ergeben, dass Horváth als zentrals-
te Frage die antike Frage nach dem guten Leben in seinem Werk auf-
greift. Diese behandelt er dabei allerdings im Licht noch anderer für
sein Werk ebenfalls bedeutender Themen, wie der sozialen Frage oder
der Frage nach dem Verhältnis von menschlicher Freiheit und Deter-
mination im Spannungsfeld der Kategorien von Individuum und Ge-
sellschaft. Hierbei konnte gezeigt werden, dass das Individuum nur
wahrhaftig „glückselig“ werden wird, sofern es sich von den determi-
nistischen Faktoren seiner Umwelt, wie „der Zeit“, und seiner eigenen
antagonistischen Natur emanzipiert, wozu es als Person per se in der
Lage ist, und sich aktiv zu einem ethischen Lebensvollzug bekennt, der
sich an objektiven Werten des Guten orientiert. Denn erst durch ein
ethisches Leben erweist sich der Mensch seines Glückes bei Horváth,
in Parallelität zu Kant, wahrhaft würdig, nicht aber durch blindes ego-
istisches Streben nach Reichtum oder nach tyrannischer Macht im Zu-
ge rein subjektiver Vorstellungen des Guten, weil das vermeintliche
„Glück“, das er so für sich erwirkt, stets ein defizitäres und illusionäres
bleibt, das ihn am Ende ins Elend stürzt. Auch konnte in meiner Ana-
lyse gezeigt werden, dass Horváth in den erkenntnistheoretischen Fra-
gen, wie der Frage nach der Möglichkeit der menschlichen Erkenntnis
des Guten oder in der Frage nach der Möglichkeit einer moralischen
Erziehung oder Läuterung des Menschen, dem sozialen und kommu-
nikativen Austausch des Menschen mit anderen große Bedeutung bei-
misst. Denn Erkenntnis, Wahrheit und Wissen gründen sich bei ihm,
wie gezeigt werden konnte, in empirischer Form auf die Übereinstim-
mung von Wissen und Erfahrung im Individuum. Nur durch diese
Methode kann der Mensch schließlich seine eigene Begrifflichkeit des
Guten in sich erhellen, was ihm dann zu einem neuen Wertkonzept
des objektiv Guten wie auch zu einem ethisch-personalen Selbstver-
ständnis in sich verhelfen kann. So aber erhält er auch Einsicht in den
Ursprung seiner menschlichen Würde. Als humanes Wesen nämlich

VIII. 

221

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


verdankt er bei Horváth nur seiner Fähigkeit zur Moral seinen beson-
deren Wert in der Schöpfung, da nur die Moral die menschlichen Ga-
ben im Zuge ihrer objektiven Konzeption des Guten richtig humani-
siert. Daneben aber hat die Untersuchung auch einen Einblick in die in
Horváths Werk inhärent vorliegende moralische Handlungstheorie ge-
geben. Danach ist eine genuin moralische Tat für ihn eine Handlung,
die sowohl ein moralisches Motiv als auch eine moralische Triebfeder
besitzt und sich inhaltlich wie formal und in ihren zu erwartenden
Folgen am universal Guten orientiert. Doch im Zuge der Handlungs-
theorie duldet Horváth zur Aufrechterhaltung der menschlichen
Handlungsfähigkeit, weil er Lethargie und Untätigkeit als Formen von
menschlicher Schuld definiert, als letztes, pragmatisches Mittel auch
ontologisch schlechte Taten, wie die Lüge oder die Gewalt. Denn die-
ses Aufrechterhalten der Handlungsfähigkeit des Individuums ist ihm
neben dem Wunsch, die menschliche Selbsterkenntnis und die
menschliche Einsicht in die eigene Unvollkommenheit zu befördern,
was auch die Akzeptanz der Schuld durch den Menschen und deren
Sühne als Wiederherstellung seiner moralischen Qualität impliziert,
ein persönliches Anliegen. Genau wie das Vermitteln des ethisch Ge-
botenen, das er dabei entweder im offenen Kontrast zur literarisch von
ihm gestalteten Wirklichkeit als Gegenmodell zu einer moralisch bes-
seren Welt in seinem Werk skizziert oder durch einen direkten Appell
als ethisches Sollen in empathischer Weise an seine Leser überträgt.

VIII. Fazit

222

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Danksagung

Mein herzlichster Dank gilt all jenen die, in unterschiedlicher Weise
am Entstehen und Gelingen dieser Arbeit beteiligt waren. An erster
Stelle betrifft dies natürlich meinen Doktorvater und Betreuer Prof. Dr.
Justus Fetscher, der mich immer mit einem offenen Ohr und großer
Fachkompetenz unterstützt hat und mir auch in schwierigen Phasen
meiner Promotion sein Vertrauen geschenkt hat. Auch meinem Zweit-
gutachter Prof. Dr. Christoph Weiß möchte ich dafür danken, dass er
mich zu Beginn meiner Arbeit bei der Themenfindung unterstützt hat
und später das Zweitgutachten für sie angefertigt hat. Auch gilt mein
Dank unserer privaten Doktorandengruppe um Sebastian Zilles, Han-
nah Dingeldein, Jens Ostheimer, Gabriele Dinkhauser sowie meinen
zwei besonderen Freundinnen, Kerstin Koblitz und Anika Skotak.
Kerstin danke ich zudem für ihre immerwährende Unterstützung und
enge Freundschaft über all die vielen Studien- und Promotionsjahre, in
denen sie mich stets mit Rat und Tat sowie viel menschlicher Wärme
unterstützt hat. Doch ohne die konstante Unterstützung meiner Fami-
lie, meiner Eltern, meines Bruders und meiner Schwägerin, so viel
steht fest, würde dieses Buch nicht in der gegenwärtigen Fassung exis-
tieren. Deshalb soll es auch ihnen allen sowie meinen Freunden und
Tieren in Liebe gewidmet sein.

IX. 

223

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Literaturverzeichnis

Ödön von Horváth / Primärliteratur

Ödön von Horváth: „Geschichten aus dem Wiener Wald“. Band. 4. In: „Ödön von
Horváth Gesammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbänden.
Hrsg. von Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke.
Erste Auflage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Ödön von Horváth: „Glaube Liebe Hoffnung“. Band. 6. In: „Ödön von Horváth
Gesammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbänden. Hrsg. von
Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auf-
lage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Ödön von Horváth: „Eine Unbekannte aus der Seine“. Band. 7. In: „Ödön von
Horváth Gesammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbänden.
Hrsg. von Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke.
Erste Auflage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Ödön von Horváth: „Der jüngste Tag“. Band. 10. In: „Ödön von Horváth Gesam-
melte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbänden. Hrsg. von Trau-
gott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auflage.
Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Ödön von Horváth: „Sportmärchen und andere Prosa und Verse“. Band.11. In:
„Ödön von Horváth Gesammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Ein-
zelbänden. Hrsg. von Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-
Krischke. Erste Auflage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main
2001.

Ödön von Horváth: „Jugend ohne Gott“. Band. 13. In: „Ödön von Horváth Gesam-
melte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbänden. Hrsg. von Trau-
gott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auflage.
Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Ödön von Horváth: „Ein Kind unserer Zeit“. Band. 14. In: „Ödön von Horváth Ge-
sammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbänden. Hrsg. von
Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auf-
lage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

X. 

225

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Sekundärliteratur zum Autor Ödön von Horváth und seinem Werk

A

B

Baumann, Peter: „Ödön von Horváth: Jugend ohne Gott – Autor mit Gott? Analy-
se der Religionsthematik anhand ausgewählter Werke“. Peter-Lang-Verlag, Eu-
ropäischer-Verlag der Wissenschaften, Bern 2003.

Bartenstein, Helmut: „‚Hier gehts um mehr. Um das Vaterland‘. Ödön von
Horváths Ein Kind unserer Zeit“. In: Politische Betrachtungen einer Welt von
gestern. Öffentliche Sprache in der Zwischenkriegszeit. Hans-Dieter-Heinz
Akademischer-Verlag, Stuttgart 1995. S. 93-122.

Bartsch, Kurt: „Die Erprobung des ‚bösen Blicks‘ zu Ödön von Horváths Kurzpro-
sa vor 1933“. In: „Geboren in Fiume Ödön von Horváth (1901-1938) Lebensbil-
der eines Humanisten“ mit kompletten Werkverzeichnis im Anhang. Hrsg. von
Ute Karlavaris-Bremer, Karl Müller und Ulrich N. Schulenburg. Löcker-Verlag,
Sessler-Verlag, Wien 2001. S. 62-75.

Birbaumer, Ulf: Trotz alledem: die Liebe höret nimmer auf. Motivparallelen in
Horváths »Der Lenz ist da!« und »Jugend ohne Gott«. In: „Horváths Jugend oh-
ne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag. Taschenbuch-Mate-
rialien. Frankfurt am Main 1984. S. 116-128.

Bossinade, Johanna: „‚Vom Kleinbürger zum Menschen‘. Die späten Dramen Ödön
von Horváths“. Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft.
Band. 364. Bouvier-Verlag, Bonn 1988.

C

Car, Milka: „Horváths Prosa zwischen Kritik und Empathie“. In: „Geboren in
Fiume Ödön von Horváth (1901-1938) Lebensbilder eines Humanisten“ mit
kompletten Werkverzeichnis im Anhang. Hrsg. von Ute Karlavaris-Bremer,
Karl Müller und Ulrich N. Schulenburg. Löcker-Verlag, Sessler-Verlag, Wien
2001. S. 76-86.

D

Doppler, Alfred: „Die Exilsituation in Horváths späten Dramen“. In: „Sprachkunst:
Beiträge zur Literaturwissenschaft.“ Jahrgang XIX/1988. 1. Halbband. Verlag
der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien 1988. S. 33-42.

Doppler, Alfred: „Bemerkung zur dramatischen Form der Volksstücke Horváths“.
In: „Horváth-Diskussion“ Hrsg. von Kurt Bartsch. Uwe Baur. Dietmar Gotsch-
nigg. Scrptor-Verlag, Kronberg/Ts. 1976. S. 11-21.

X. Literaturverzeichnis

226

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


E

Eckhardt, Juliane: „»Jugend ohne Gott« im Literaturunterricht“. In: „Horváths Ju-
gend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag Taschenbuch-
materialien, Frankfurt am Main 1984. S. 198-221.

F

Fritz, Axel: Ödön von Horváth als Kritiker seiner Zeit“. In: „Über Ödön von
Horváth“ Hrsg. von Dieter Hildebrandt und Traugott Krischke. Suhrkamp-Ver-
lag, Frankfurt am Main 1972. S. 46-58.

Fuhrmann, Alexander: „Der historische Hintergrund: Schule-Kirche-Staat.“ In:
„Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke. Taschenbuch-Ma-
terialien. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1984. S. 129-146.

G

Gamper, Herbert: „Todesbilder in Horváths Werk“. In: Horváth-Diskussion. Hrsg.
von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg. Scriptor-Verlag, Kronberg
1976.

Golec, Janusz: „Gegen Dummheit und Lüge – Ödön von Horváths Bewusstseins-
demaskierungen und ihre Wertebasis“. In: „Lügen und ihre Widersacher. Lite-
rarische Ästhetik der Lüge seit dem 18. Jahrhundert.“ Hrsg. von Hartmann Eg-
gert und Janusz Golec. Königshausen und Neumann-Verlag, Würzburg 2004.
S. 162-169.

H

Hildebrandt, Dieter: „Ödön von Horváth mit Selbstzeugnissen und Bilddokumen-
ten“. Hrsg. von Dieter Hildebrandt. Rowohlt-Verlag, Hamburg 1975. 11. Aufla-
ge 2008.

Haag, Ingrid: „Der weiße Mantel der Unschuld. Dramatische Textur eines
Horváthschen Motives.“ In: „Ödön von Horváth. Unendliche Dummheit-dum-
me Unendlichkeit“. Hrsg. von Klaus Kastberger. Reihe „Profile“. Magazin des
Österreichischen Literaturarchivs. 4. Jg. Band 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Verlag,
Wien 2001. S. 63-73.

I

J

Jenny, Urs: „Ödön von Horváths Größe und Grenzen“. In: „Über Ödön von
Horváth“. Hrsg. von Dieter Hildebrandt und Traugott Krischke. Suhrkamp-Ver-
lag, Frankfurt am Main 1972. S. 71-78.

Sekundärliteratur zum Autor Ödön von Horváth und seinem Werk

227

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


K

Kun, Eva: „‚Die Komödie des Menschen‘ oder Horváth und Ungarn“. In: „Sprach-
kunst: Beiträge zur Literaturwissenschaft“. Jahrgang XIX/1988. 1. Halbband.
Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien 1988. S. 1-22.

Kadrnoska, Franz: „Sozialkritik und Transparenz faschistischer Ideologeme in »Ju-
gend ohne Gott«“ In: „Horváths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krisch-
ke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1984. S. 69-91.

Kaiser, Wolf: „»Jugend ohne Gott« – ein antifaschistischer Roman?“ In: „Horváths
Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag. Taschen-
buch-Materialien, Frankfurt am Main 1984. S. 48-68.

Kampelmüller, Gudrun; Prantner, Elisabeth: „Ödön von Horváth – ‚ein treuer
Chronist seiner Zeit.‘ – Politische Ideologien und die daraus resultierende Spra-
che in Ödön von Horváths Werken: Saldek oder die schwarze Armee und Italie-
nische Nacht“. In: Politische Betrachtungen einer Welt von gestern. Öffentliche
Sprache in der Zwischenkriegszeit. Hans-Dieter-Heinz Akademischer-Verlag,
Stuttgart 1995. S. 13-51.

L

M

Mann, Klaus: „Ödön von Horváth“. In: „Ödön von Horváth Jugend ohne Gott“. Ein
Roman, ein Film. Materialien. Zusammengestellt und mit einem Kommentar
versehen von Reiner Niehoff. Michael Knof: „Jugend ohne Gott“ nach dem Ro-
man von Ödön von Horváth. Filmedition Suhrkamp. Suhrkamp-Verlag, Frank-
furt am Main 2008. S. 32-35.

Mildenberger, Angelika-Ditha: „Motivkreise in Ödön von Horváths dramatischem
Werk“ LEU-Verlag für zeitgenössische Literatur und Gegenwartskunst, Zürich
1988.

Müller, Hartmut: „Ödön von Horváth Der jüngste Tag“ Lektürehilfen. Erst-Klett-
Verlag für Wissen und Bildung, Stuttgart, Dresden 1995.

Müller, Karl: „Wo ganz plötzlich ein Mensch sichtbar wird- Lebens- und Todes-
kämpfe“. In: „Ödön von Horváth. Undendliche Dummheit-dumme Unendlich-
keit“. Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem Dossier „Geborgte Leben. Horváth
und der Film“. Reihe „Profile“: Magazin des Österreichischen Literaturarchivs.
4. Jg. Band 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 19-34.

Müller, Karl: „‚Mein Leben beginnt mit der Kriegserklärung‘. Krieg und Kriegsfol-
gen im Werk Ödön von Horváths“. In: „Geboren in Fiume Ödön von Horváth
(1901-1938) Lebensbilder eines Humanisten“ mit komplettem Werkverzeichnis
im Anhang. Hrsg. von Ute Karlavaris-Bremer, Karl Müller und Ulrich N. Schu-
lenburg. Löcker-Verlag, Sessler-Verlag, Wien 2001. S. 43-61.

X. Literaturverzeichnis

228

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Müller, Karl: „Einheit und Disparität – Ödön von Horváths »Weg nach innen«“.
In: „Horváths Prosa“. Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frank-
furt am Main 1989. S. 156-177.

Müller-Funk, Wolfgang: „Faschismus und freier Wille Horváths Roman »Jugend
ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee“. In: „Horváths Jugend ohne
Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag. Taschenbuch-Materiali-
en, Frankfurt am Main 1984. S. 157-179.

N

O

P

Q

R

Rudloff, Holger: „Kafka-Bezüge in Horváths: „Ein Kind unserer Zeit““. In:
Horváths Prosa. Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Taschenbuchmateria-
lien. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1989. S. 133-155.

S

Schober, Wolfgang-Heinz: „Die Jugendproblematik in Horváths Romanen“. In:
Horváth – Diskussion. Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg.
Scriptor-Verlag, Kornberg/Ts. 1976. S. 124-137.

Siebenhaar, Klaus: „Eiszeit oder Die Vertreibung aus dem Paradies. Verlusterfah-
rung, Einsamkeit, Isolation im Spätwerk Ödön von Horváths“. Zwischenwelt 6.
Literatur der „Inneren Emigration“ aus Österreich. Theodor-Kramer-Gesell-
schaft. Hrsg. von Johann Holzner und Karl Müller. Verlag-Döcker, Wien 2002.
S. 251-265.

Steets, Angelika: „Die Prosawerke Ödön von Horváths. Versuch einer Deutungs-
analyse“. Hrsg. von Ulrich-Müller, Franz-Hundsnurscher und Cornelius Som-
mer. Akademischer-Verlag-Hans-Dieter-Heinz, Stuttgart 1975. S. 79-111.

Spies, Bernhard: „Der Faschismus als Mordfall. Ödön von Horváths Jugend ohne
Gott“ In: Studien zur Deutschen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts. Band.
21. Experimente mit dem Kriminalroman. Ein Erzählmodell in der deutsch-
sprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Hrsg. von Wolfgang Düsing. Peter-
Lang-Verlag, Frankfurt am Main, Berlin, Bern, New York, Paris, Wien 1993.
S. 97-116.

Sekundärliteratur zum Autor Ödön von Horváth und seinem Werk

229

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Sonnleitner, Johann: „Sprache und Ökonomie. Soziolinguistische Aspekte des Bil-
dungsjargons bei Ödön von Horváth.“ In: „Ödön von Horváth. Unendliche
Dummheit-dumme Unendlichkeit“. Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem
Dossier „Geborgte Leben. Horváth und der Film“. Reihe „Profile“: Magazin des
Österreichischen Literaturarchivs. 4. Jg. Band. 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Ver-
lag, Wien 2001. S. 52-62.

Sosna, Anette: „Ödön von Horváth Jugend ohne Gott“. Ein Fach Deutsch. Unter-
richtsmodell. Hrsg. von Johannes Diekhans. Schöningh-Verlag, Paderborn,
Braunschweig, Darmstadt 2012.

T

Tworek, Elisabeth; Salmen, Brigitte: „Ödön von Horváth. Ein Kulturführer des
Schloßmuseums Murnau“. 2. Auflage 2003.

Tietz, Julian: „Politik und Artifizialität: Die Kältemotivik in Ödön von Horváths
Ein Kind unserer Zeit“. Exil (Forschung, Erkenntnisse, Ergebnisse) 1933-1945.
Nr. 1. 2007. 27. Jahrgang. Hrsg. von Edita Koch und Frithjof Trapp, Frankfurt
am Main 2007. S. 30-37.

U

V

W

X

Y

Z

Philosophische Primär- und Sekundärliteratur

Platon

Platon: „Ggorgias“. In: Platon Sämtliche Werke. Band I. Hrsg. von Ursula Wolf. Ro-
wohlts-Enzyklopädie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002. S. 343-452.

Platon: „Menon“. In: Platon Sämtliche Werke. Band I. Hrsg. von Ursula Wolf. Ro-
wohlts-Enzyklopädie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002. S. 457-500.

Platon: „Alkibiades I“. In: Platon Sämtliche Werke. Band I. Hrsg. von Ursula Wolf.
Rowohlts-Enzyklopädie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002.
S. 127-179.

X. Literaturverzeichnis

230

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Platon: „Protagoras“. In: Platon Sämtliche Werke. Band I. Hrsg. von Ursula Wolf.
Rowohlts-Enzyklopädie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002.
S. 275-335.

Platon: „Die Apologie des Sokrates“. In: Platon Sämtliche Werke. Band I. Hrsg. von
Ursula Wolf. Rowohlts-Enzyklopädie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg
2002. S. 13-43.

Platon: „Politeia“. In: Platon Sämtliche Werke. Band II. Hrsg. von Ursula Wolf. Ro-
wohlts-Enzyklopädie. 34. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2013. S. 211-537.

Platon: „Symposion“. In: Platon Sämtliche Werke. Band II. Hrsg. von Ursula Wolf.
Rowohlts-Enzyklopädie. 34. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2013.
S. 41-101.

Ricken, Friedo: „‚Gemeinschaft Tugend Glück‘. Platon und Aristoteles über das gu-
te Leben“ W. Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 2004.

Noak, N.: „Platon und der Immoralismus. Die Prototypen des extremen Natur-
rechts, Kallikles und Thrasymachos in der Darstellung Platons“ Hrsg. von Prof.
em. Dr. Andreas Graeser und PD Dr. Martin Bondeli, Universität Bern. Peter-
Lang-Verlag, Bern, Berlin, Brüssel, Frankfurt am Main, New York, Oxford,
Wien 2012.

Manuwald, Bernd: „Konstanz oder Wandel? Zur Tugend-Diskussion in den Dialo-
gen Platons“ In: „Geist und Sittlichkeit. Ethik-Modelle von Platon bis Levinas“.
Hrsg. von Edith und Klaus Düsing und Hans-Dieter Klein. Königshausen und
Neumann-Verlag, Würzburg 2009. S. 27-47.

Kant

Immanuel Kant: „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. Band VII. „Kritik der
praktischen Vernunft“ und „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. In: Werk-
ausgabe in 12 Bänden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt am Main 1968. S. 11-102.

Immanuel Kant: „Über den Gemeinspruch das mag in der Theorie richtig sein
taugt aber nicht für die Praxis in der Moral überhaupt“. Band XI. „Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Pädagogik 1“. In: Werkaus-
gabe in 12 Bänden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frank-
furt am Main 1968. S. 127-143.

Immanuel Kant: „Über ein vermeintliches Recht aus Menschenliebe zu lügen“.
Band VIII. „Die Metaphysik der Sitten“. In: Werkausgabe in 12 Bänden. Hrsg.
von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1968.
S. 637-643.

Philosophische Primär- und Sekundärliteratur

231

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882


Lexika und andere Nachschlagewerke

Metzler „Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze-Personen-Grundbegriffe.“
Hrsg. von Ansgar Nünning. Dritte, aktualisierte und erweiterte Auflage. Verlag
J. B. Metzler, Stuttgart, Weimar 2004.

Weitere Literatur

Charlotte Brontë: „Jane Eyre“. Deutscher-Taschebuch-Verlag 11. Auflage, Mün-
chen 2012.

Franz-Theodor Csokor: „Auch heute noch nicht an Land“. Briefe und Gedichte
aus dem Exil. Dokumente. Berichte. Analysen. Hrsg. von Franz Richard Reiter.
Ephelant-Verlag, Wien 1993.

X. Literaturverzeichnis

232

https://doi.org/10.5771/9783828869882 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828869882

	I. Einleitung
	II. Die Glückssuche
	Das Motiv: „Der Jagd nach dem Glück“
	Die materielle Grundlage von Glück und Unglück bei Horváth
	Die Armut als weitreichendes Übel
	Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des Personenbegriffes
	Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut
	Das Streben nach „Reichtum“ und die Sehnsucht nach einem „goldenen Zeitalter“
	Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“
	Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ im Kontext der Frage nach dem höchsten Gut
	Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

	III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik
	Der teleologische Aufbau der Ethik Platons und ihre Konzeption des Guten
	Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens und Platons These von einer Teilhabe der Tugend am höchsten Gut
	Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die sokratischen Einwände dagegen
	Zur Ontologie der Tugend
	Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?
	Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?
	Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

	IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths
	Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horváths
	Die Frage nach dem guten Leben im Rahmen eines Interessen- und Wertestreites
	Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“
	Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverständnis des Lehrers
	Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses
	Parallelstrukturen in Horváths „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind unserer Zeit“
	Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines Interessenkonfliktes in „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind unserer Zeit“
	Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

	V. Erkenntnistheoretische Überlegungen
	Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese
	Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder bei Horváth
	Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen Hauptmann

	VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik
	Der deontologische Charakter der kantischen Moral
	Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens
	Die Kennzeichen der Moral
	Der menschliche Wille in seinem Verhältnis zum Motiv der Pflicht und zur Triebfeder der Achtung
	Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom höchsten Gut
	Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung schlechthin, die Tauglichkeit des Kategorischen Imperatives als Maßstab zur Bewertung von moralkonformen Handlungen und die kantische Haltung bezüglich der Lüge und der Aufrichtigkeit

	VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths
	Die Anthropologie
	Das Humanitätsideal im Licht der anthropologischen Grundvoraussetzungen der Moral
	Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck sowie der Kontrast einer Verhaftung des Menschen in seiner bloß tierischen Natur bei Horváth
	Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhältnis
	Die Frage nach der menschlichen Schuld
	Das Gebot des moralischen Sollens und seine ständige Diskrepanz zur Wirklichkeit
	Die umfassenden Charakteristika moralischer Güte und die Problematik ihrer genauen Identifikation
	Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens: „Das moralische Leben als das wahrhaft gute bzw. als das zumindest bessere Leben“

	VIII. Fazit
	IX. Danksagung
	X. Literaturverzeichnis
	Ödön von Horváth / Primärliteratur
	Sekundärliteratur zum Autor Ödön von Horváth und seinem Werk
	A
	B
	C
	D
	E
	F
	G
	H
	I
	J
	K
	L
	M
	N
	O
	P
	Q
	R
	S
	T
	U
	V
	W
	X
	Y
	Z

	Philosophische Primär- und Sekundärliteratur
	Platon
	Kant

	Lexika und andere Nachschlagewerke
	Weitere Literatur


