Wissenschaftliche Beitrige Literaturwissenschaft | 48
Anne Blechinger

Die ethischen Aspekte im
Schreiben Odon von Horvaths

a N , %
T YR
a@’ b =



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Wissenschaftliche Beitrage
aus dem Tectum Verlag

Reihe Literaturwissenschaft



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhak.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20: °
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Wissenschaftliche Beitrage
aus dem Tectum Verlag

Reihe Literaturwissenschaft
Band 48

Anne Blechinger

Die ethischen Aspekte im Schreiben
Odan von Horvaths

Tectum Verlag



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Anne Blechinger

Die ethischen Aspekte im Schreiben Odoén von Horvéths
Wissenschaftliche Beitrage aus dem Tectum Verlag
Reihe: Literaturwissenschaft; Bd. 48

© Tectum Verlag - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018
ePDF: 978-3-8288-6988-2

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 978-3-8288-4139-0 im
Tectum Verlag erschienen.)

ISSN: 1867-772X

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung eines Gemildes
von Anne Blechinger

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliograe; detaillierte bibliogralsche Angaben
sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrubbar.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die vorliegende Arbeit beruht auf einer Dissertation der Philosophi-
schen Fakultdt der Universitit Mannheim

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhak.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20: °
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

,,Auf.fier Suche nach den Idealen der Menschheit“
(Od6n von Horvath: ,,Jugend ohne Gott“)

Vil

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhak.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20: °
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhaltsverzeichnis

Einleitung.............coooiiii 1
Die GIUCKSSUChE ..........oouniiiiii i 9
Das Motiv: ,Der Jagd nach dem Gliick” ..............coveeiiiiiiiiiiineieeenn, 9
Die materielle Grundlage von Gliick und Ungliick bei Horvath ...................... 10
Die Armut als weitreichendes Ubel ...............cccooviiviiiiiiiiiiiieeni, 14
Abhéngigkeit als psychische Krankung im Kontext des Personenbegriffes........... 14
Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut ...........coooeviiiiinnennnnn, 22
Das Streben nach ,Reichtum” und die Sehnsucht nach einem ,goldenen

LA T e 27
Die Allegorie der ,Jagd nach dem Glick” ..............cooeviiiiiiiiiinin, 29

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” im Kontext der Frage nach dem hdchsten

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitdre Charakter eines Gliicks
AUS REICNTUM . ... 35

Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der

Grundziige der platonischen Ethik .................................o 47
Der teleologische Aufbau der Ethik Platons und ihre Konzeption des Guten ........ 47
Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens und Platons These von einer

Teilhabe der Tugend am hdchsten GUE..............oeevviiiiieiiieeie e, 49
Die These von einem vermeintlichen Gliick des Tyrannen und die sokratischen

Einwadnde dagegen........covviiiniiiiin e 51
Zur Ontologie der TUGENd ........cevvneiiineeiie e e 58
Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?............. 58

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhaltsverzeichnis

VI.

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der

Menschinihren Besitz? ...........oviiuiiiiiiiiie 64
Die zwei Begriindungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der

MYEROS .. 71
Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths........ 77
Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horvdths.....................ccoeueneee. 77
Die Frage nach dem guten Leben im Rahmen eines Interessen- und

WErteSTIRITES ... e 80
Biirgerliche Identitdt vs. moralische Integritdt in ,Jugend ohne Gott” .............. 81

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverstandnis
AeS LENMEIS .o 88

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Biirgertum vs. Moral im Licht des
platonischen DisKUISES.........ovvueiiineiiie e 95

Parallelstrukturen in Horvaths , Der jiingste Tag” und in ,Ein Kind unserer Zeit”.... 103

Die Briichigkeit der biirgerlichen Identitdt im Rahmen eines Interessenkonfliktes
in ,Der jiingste Tag” und in ,Ein Kind unserer Zeit”................ccooveeiinennnnne. 103

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses..... 111

Erkenntnistheoretische Uberlegungen......................ccc.ocoviiei.n. 119

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese..................oveerevennnn.. 119

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle
moralischer Vorbilder bei Horvath ................ccoooeiiiiiiiiiii s 128

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom rémischen
HaUPIMANN ... 140

Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der

Grundziige der kantischen Ethik ..........................c..coooiiii 151
Der deontologische Charakter der kantischen Moral.................cooeevininnnn. 151
Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens.................... 151
Die Kennzeichen der Moral.............ovviiiiiiiiiiiiiic e 156

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhaltsverzeichnis

Vil

Vil

Der menschliche Wille in seinem Verhaltnis zum Motiv der Pflicht und zur
Triebfeder der AChTUNG. .....covvvvneeiiiie e 156

Die Wiirde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom
ROCHSTEN GUE ..o 159

Die Unmdglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung schlechthin, die
Tauglichkeit des Kategorischen Imperatives als Mal3stab zur Bewertung von
moralkonformen Handlungen und die kantische Haltung beziiglich der Liige und

der AUFChIGKEIt .....eeeveee e 164

Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der

impliziten RezeptionHorvaths ................................ 173
Die ANthropologie. ........evveeeiiie e 173
Das Humanitatsideal im Licht der anthropologischen Grundvoraussetzungen der

MOTAl .. 173
Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck sowie der Kontrast

einer Verhaftung des Menschen in seiner blof8 tierischen Natur bei Horvéth ....... 177
Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem
Spannungsverhaltnis. .........c...veeuiiiiii e 188
Die Frage nach der menschlichen Schuld .................coooeiiiiiiin i, 197
Das Gebot des moralischen Sollens und seine standige Diskrepanz zur

WIrklichKeit .........ooveie e 204
Die umfassenden Charakteristika moralischer Giite und die Problematik ihrer

genauen Identifikation.............couvveiiiiiiiin e 207
Horvéths doppelte Begriindung des moralischen Lebens: ,Das moralische Leben

als das wahrhaft gute bzw. als das zumindest bessere Leben” ...................... 213
FAZit ..o 221
DanKSAgUNG ........c..uiiiiiiieii et 223
Literaturverzeichnis.....................cooooiiiiiiii 225

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

X


https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhak.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20: °
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

l. Einleitung

Das Ziel meiner Dissertation mit dem Titel: ,, Die ethischen Aspekte im
Schreiben Odén von Horvaths“ besteht vornehmlich darin, den ethi-
schen Standpunkt des Autors Horvath, der zum Grof3teil implizit in
sein literarisches Werk eingegangen ist, Schritt fiir Schritt im Zuge
einer textimmanenten Interpretation erklirend darzulegen. Als theore-
tische Grundlage des ethischen Diskurses dienen mir dabei sowohl die
Grundziige der Ethik Platons als auch die der Moralphilosophie Im-
manuel Kants. Bei Platon konzentriere ich mich primér auf seinen fri-
hen Dialog ,Gorgias® bei Kant gehe ich verstirkt auf die ,Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten® ein. Dies geschieht einerseits in der
Absicht, eine allgemeine philosophische Verortung der zentralsten
ethischen und moralphilosophischen Fragen und Probleme des auch
bei Horvath implizit auftretenden ethischen Diskurses zu erhalten,
und andererseits, um eine Art Hintergrundfolie fiir meine anschlie-
Blende Horvath-Interpretation zu gewinnen, von der ich glaube, dass
sie im Wesentlichen gut dazu geeignet ist, den individuellen morali-
schen Standpunkt des Autors und sein implizit vorhandenes ethisches
Problembewusstsein zu erhellen; aber auch, um den theoretischen
Hintergrund vieler zentraler Fragen und Probleme dieses ethischen
Diskurses im Vorfeld selbst genauer zu erldutern. Methodisch orientie-
re ich mich deshalb in meiner gesamten Interpretation explizit eher an
den jeweiligen Kernfragen des ethischen bzw. des moralphilosophi-
schen Diskurses, als dass ich dabei auf alle literarischen Besonderhei-
ten in Horvéaths Gesamtwerk naher eingehen werde.

Bei der zunichst relevant erscheinenden Frage nach der genauen
philosophischen Ausrichtung des Autors Horvath ist auffillig, dass
Horvath zwar von seinen zeitgendssischen Kollegen und Kritikern
schon frith als ausgesprochener ,Moralist“ bezeichnet wurde, wo-

1 So heif3t es von Klaus Mann in seinem Nachruf zu Odoén von Horvath ausdriicklich:
,Denn der Dichter war auch Moralist.“ Ebenso urteilt Mann weiter iiber Horvéth:

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

|. Einleitung

durch man ihm indirekt von Anbeginn ein Interesse an ethischen und
moralischen Fragen unterstellte, er aber gleichwohl in der literarischen
Offentlichkeit niemals als wirklich stark philosophisch geprigter Autor
in Erscheinung trat. Diese durchaus noch immer aktuelle Einschat-
zung in der Horvath-Forschung beruht im Wesentlichen darauf, dass
Horvéath seine z.T. durchaus explizit formulierten ethisch-aufklareri-
schen Anliegen, die er durch sein Schreiben forcieren wollte, metho-
disch weder in einer sehr stark moralisierenden noch in einer beson-
ders intensiv ausgestalteten argumentativen Form in seinem Werk ver-
arbeitet hat. Stattdessen hat er sich bei der Vermittlung dieser Themen
vermehrt auf eine indirektere und leise Vermittlungsform konzentriert.
Augenscheinlich ist auch die unterschiedliche Gewichtung, die er dem
ethischen Diskurs in seinem sogenannten Frith- und Spatwerk ein-
rdumt, genau wie die dabei jeweils stark voneinander abweichenden li-
terarisch-argumentativen Vermittlungskonzepte, die er hier gebraucht.
So beschrinkt sich der ethische Diskurs in seinen fritheren und mittle-
ren Dramen, den bekannten Volksstiicken, die er ab den frithen Zwan-
zigerjahren bis Mitte der Dreif$igerjahre hinein verfasste, noch vorran-
gig auf den antiken Topos der Frage nach dem guten Leben, den
Horvath dabei konsequent in den Themenkomplex der sozialen Frage
integriert. Dies aber heif3t, dass der ethische Diskurs in dieser fritheren
literarischen Phase noch keine Eigenstindigkeit im Dramenvollzug
Horvaths besitzt. Denn in seinen inhdrent kritischen Anliegen und
Fragen fungiert er hier nur als ein indirekt vorliegendes Gegenbild zu
jener fiktiven Realitét, die sich in den Dramen in all ihren politischen,
sozialen und wirtschaftlichen Problemen entfaltet, und damit zugleich
als das Modell eines alternativen und besseren Seins. In der Vermitt-
lung seiner Themen aber unterliegt der Diskurs neben der direkten
sprachlichen Aktualisierung innerhalb der Figurenrede des Dialoges
gerade den offenen Briichen und Ambivalenzen innerhalb der Drama-

»Indessen trennte er sich unbedingt vom Dritten Reich: zunichst wohl einfach aus
Griinden des guten Geschmacks — um seiner Wiirde als Schriftsteller willen; dann
aber auch aus einem Anstand, der mehr als nur Anstindigkeit, namlich Moral im
ernstesten, tiefsten Sinne des Wortes war.“ Klaus Mann: ,,0dén von Horvath In:
,Odoén von Horvath Jugend ohne Gott“ Ein Roman, ein Film. Materialien. Zusam-
mengestellt und mit einem Kommentar versehen von Reiner Niehoff. Michael Knof.
Jugend ohne Gott. Nach dem Roman von Odén von Horvéth. Filmedition Suhr-
kamp. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 2008. S. 32-35. Dort: S. 34.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

|. Einleitung

turgie dieser frithen Volksstiicke, da sich sein Kontrast- und Konflikt-
potenzial erst indirekt in diesem Rahmen aktualisiert.> Erst in den spa-
teren Arbeiten Horvéths dndert sich dieses Vermittlungskonzept der
Ethik dann grundlegend. Denn nun erhilt der ethische Diskurs in all
seinen Facetten, Implikationen und Fragen eine Eigenstandigkeit. Dies
liegt sowohl daran, dass er jetzt als jeweiliger Kernkonflikt ins Zen-
trum des spiaten Roman- und Dramengeschehens riickt, wie auch an
der nun von Horvath gednderten positiven Argumentationsstrategie,
wodurch er den ethischen Diskurs in viel direkterer und unmittelbare-
rer Form an sein Publikum herantragt. Nicht also die Themen selbst
erfahren in beiden Schreibphasen des Autors einen Wandel, wohl aber
ihre Gewichtung und somit ihre Fokussierung und die dabei jeweils
von Horvath zu ihrer Vermittlung eingesetzten Argumentationskon-
zepte.

In der Hauptsumme ist diese neue Ausrichtung des Autors
Horvath wohl auf die politisch gednderte Situation zuriickzufiihren,
die seit der Machtiibernahme der Nazis 1933 in Deutschland vorlag.
Denn durch diese politische Zasur wurde es fiir ihn bald immer
schwieriger noch Bithnen in Deutschland bzw. spiter auch in Oster-
reich oder in der Schweiz zu finden, die noch dazu bereit waren, seine
Dramen zu spielen. Dies mag ihn dann, wie viele andere dramatische
Autoren seiner Zeit auch, dazu bewogen haben, sich vermehrt der
Epik zuzuwenden, fiir die es noch eine breitere Verlagslandschaft im

2 So heifit es diesbeziiglich in der Untersuchung von Alfred Doppler zur Dramaturgie
der Volksstiicke Horvaths: ,,[...], aber das deprimierende Abbild vorhandener sozia-
ler Wirklichkeit wird nur indirekt mit dem Gegenbild eines menschenwiirdigen Zu-
sammenlebens konfrontiert. Dieser mehr oder weniger verborgene Antagonismus
von Abbild und Gegenbild macht den eigentlichen dramatischen Prozef3 der Volks-
stiicke aus; [...]“ Alfred Doppler: ,Bemerkungen zur dramatischen Form der Volks-
stiicke Horvaths“ In: ,Horvath-Diskussion Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur,
Dietmar Goltschnigg. Scriptor-Verlag, Kronberg/Ts. 1976. S. 12. Und doch hebt z.B.
Urs Jenny im Zusammenhang mit Horvaths frithen Volksstiicken auch die morali-
sche Dimension schon hervor, da er sagt: ,,[...]- und dennoch sind; selbst in den po-
litischen Volksstiicken, die Konflikte nicht mit marxistischen Kategorien fafibar,
sondern nur mit moralischen: Es geht um Unschuld und Schuld um Sithne und Er-
16sungserwartung. Siehe hierzu: Urs Jenny: ,,0dén von Horvaths Grofle und Gren-
zen In: ,;Uber Odén von Horvath® Hrsg. von Dieter Hildebrandt und Traugott
Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1972. S. 71-78. dort S. 73.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

|. Einleitung

Ausland gab.’ Dies erklart auch den Wandel der von ihm jetzt bevor-
zugten Gattungen. Und gerade dieser Gattungswandel mag dann z.T.
zu einer Neuausrichtung seiner altbekannten Themen beigetragen ha-
ben.+ So ndmlich erscheint bspw. die spatere Epik schon durch ihre of-
fenere Form, wie auch ihre breiteren Erzdhlmodelle die per se geeigne-
tere Gattung als das Drama zu sein, um den ethischen Diskurs in all
seinen Fragen und Implikationen detaillierter zu beleuchten. Denn das
Drama ist im Hinblick auf die Vermittlung seiner Inhalte doch stdrker
auf den Dialog selbst angewiesen als die Epik und unterliegt auch in
seiner dramaturgischen Gesamtkomposition gewissen Beschriankun-

3 Die zwei letzten Romane Horvaths erschienen im niederldndischen Exilverlag Allert-
de-Lange.

4 Doch der Gattungswandel allein kann diese Neuausrichtung bzw. diese Neugewich-
tung des Autors in seinen altbekannten Themen nicht vollstindig erkliren. Denn ei-
nerseits hat Horvath in kontinuierlicher Weise auch in seiner frithen Phase epische
Texte wie z.B. seine Sportmirchen (1924) verfasst und zum anderen liegt mit ,,Der
jungste Tag“ (1936) auch ein recht spites Drama von ihm vor, das einen stark
ethisch-religiésen Charakter aufweist. Fiir mich steht die Neuausrichtung Horvaths
folglich in dhnlicher Weise, wie es auch Alfred Doppler in seiner Analyse betont,
eher mit dem Einfluss seines Freundes Franz-Theodor Csokor zusammen. Dieser
hatte ihm namlich in einem Gesprich, auf das er spiter in einem Brief an Horvath
Bezug nimmt, seinerzeit den Vorschlag unterbreitet, die bisher eher latent vorhan-
dene ethische Thematik in seinen Volksstiicken doch vermehrt ins Zentrum seines
Schreibens zu riicken. Siehe hierzu: Alfred Doppler: ,,Die Exilsituation in Horvaths
spiten Dramen® In: ,Sprachkunst: Beitrige zur Literaturwissenschaft. Jahrgang.
XIX/1988. 1. Halbband. Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften,
Wien 1988. S. 37. Aber auch: Franz-Theodor Csokor: ,,Auch heute noch nicht an
Land"® Briefe und Gedichte aus dem Exil. Dokumente, Berichte, Analysen. Hrsg. von
Franz-Richard Reiter. Ephelant-Verlag, Wien 1993. S. 145/146. Plausibel ist in die-
sem Kontext aber auch eine irgendwann ganz bewusst und strikt vollzogene literari-
sche Distanzierung des Autors Horvath von den Nazis. So betont Eva Kun in diesem
Zusammenhang: ,,Nicht Horvéth hat sich gedndert, sondern seine Position. Er war
kein Beobachter mehr, sondern Beteiligter. Er bezog Stellung gegen etwas: gegen Na-
zi-Deutschland. Anders konnte er nicht handeln, wenn er iiberleben wollte.“ Eva
Kun: ,,,Die Komddie des Menschen® oder Horvath und Ungarn® In: Sprachkunst:
Beitrage zur Literaturwissenschaft. (1988), S. 17. Und auch Axel Fritz duf8ert sich in
diesem Zusammenhang dhnlich, wenn er sagt: ,Im Spatwerk sah Horvath die Lo-
sung in der moralischen Selbstiiberwindung des Individuums, ein Glaube an die hu-
manen Kréfte im Menschen, den man in Anbetracht der damaligen Zeit auch heute
noch mit Respekt begegnen sollte.“ Siehe hierzu: Axel Fritz: ,0dén von Horvéth als
Kritiker seiner Zeit®. In: ,Uber Odén von Horvath“ Hrsg. von Dieter Hildebrandt
und Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1972. S. 46-58. dort
S. 58.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

|. Einleitung

gen. So kann die Epik neben einer expliziteren Vermittlung der ethi-
schen Themen selbst auch im Zuge ihrer narrativen Konzepte einfa-
cher und vermehrt auf z.B. innere und geistige Prozesse der Figuren
eingehen. So ist es ihr bspw. moglich, Reflexionsprozesse wie die Ur-
teilsfindung- und bildung im Individuum erzéhlerisch nachzubilden
und sie hierdurch auch dem Adressaten in direkterer Form zugénglich
zu machen. Dies heifit aber, dass die Epik neben dem direkten sprach-
lichen Austausch von Argumenten und Sachthemen, die auch im Dra-
ma jederzeit moglich sind, gerade jenen Prozessen besondere Auf-
merksamkeit verschaffen kann, die im ethischen Diskurs ebenfalls
noch sehr bedeutsam sind, wie z.B. den geistigen Prozessen, der Ur-
teilsbildung oder der Wahrheitsfindung im Individuum, genau wie der
moglichen Identifikation der im Menschen aktuell wirksamen Motive
und Motivationen. Und gerade von dieser breiteren literarischen Ver-
mittlungsform narrativer Konzepte macht Horvath auch in seinen
zwei letzten Romanen ausfithrlich Gebrauch. Denn durch die jetzt
strikt von ihm verwendete subjektive Erzahlweise des Icherzdhlers gibt
er seinem Publikum tiefe Einblicke in die jeweilige Innenwelt seiner
Protagonisten und beleuchtet so auch die Kernfragen des ethischen
Diskurses im Rahmen ihres individuellen Erlebnis-, Wissens- und Er-
fahrungshorizontes, wobei er diese Inhalte durch perspektivische Bre-
chungen im Dialog z.T. auch wieder bewusst objektiviert. Aus diesen
Griinden, d.h. aus der vornehmlich unterschiedlichen Gewichtung
und detaillierteren Beleuchtung des ethischen Diskurses in der Epik,
wird auch der Schwerpunkt meiner Horvath-Analyse ausdriicklich auf
den spdteren Arbeiten des Autors liegen, d.h. auf seinen zwei letzten
Romanen, ,,Jugend ohne Gott“ und ,Ein Kind unserer Zeit“. Vom je-
weiligen darin relevanten Ethikdiskurs und seinen zentralen Fragen
beleuchte ich aber in meiner Analyse auch eine Auswahl aus Horvaths
Frithwerk oder aus seinen mittleren Arbeiten. Denn nur so ldsst sich
die bei Horvath vorliegende Konstanz in der Ethik zeigen, die folglich
die Kontinuitdt bestimmter Themen in seiner Literatur iiber alle Gat-
tungsgrenzen hinweg betont. Denn etliche der ethischen Fragen und
Probleme, die in Horvaths Spatwerk besonders relevant werden, haben
ihren Ursprung in seinem Frithwerk, d.h. heifit, dass sie im Spatwerk
vom Autor erst intensiviert werden oder nun unter einem jeweils ver-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

|. Einleitung

anderten Betrachtungswinkel erneut von ihm zur Diskussion gestellt
werden.

Inhaltlich orientiere ich mich dabei zunichst, wie dies auch bei
Horvath selbst geschieht, in meiner Interpretation am zentralen Motiv
der Gliickssuche, das ich dabei dhnlich, wie es Horvéth selbst tut, als
eine Art motivische Klammer meiner Analyse benutzen werde. Dies
geschieht vor allem deshalb, weil Horvath in diesem zentralen Motiv
der Gliickssuche und seinen wesentlichen Kernfragen wie denen, wo-
rin ein gliickliches menschliches Leben besteht und welche Lebensfor-
men dieses menschliche Gliick am Ehesten abbilden, fast alle iibrigen
Fragen des bei ihm sonst noch relevanten ethischen Diskurses disku-
tiert, wie bspw. die Frage, was das Gute tiberhaupt ist und wie der
Mensch in seinen Besitz gelangt. Oder aber die Frage danach, wie sich
der Mensch seinem Gliick als wirklich wiirdig erweist, genau wie die
damit in Verbindung stehenden Fragen wie die, was die menschliche
Erkenntnis des Guten hemmt oder fordert, oder die Frage danach, wie
der Mensch schliefllich das Problem der Willensschwiéche iiberwinden
und tatsidchlich Gutes tun kann. Dieses thematische Feld aber umfasst
auch eine Reihe wichtiger anthropologischer Grundfragen wie die, ob
der Mensch von Natur aus gut ist oder schlecht, worin sein Wert als
Mensch besteht und ob er frei und tiberhaupt zur Moral befahigt ist.
Aber auch Fragen wie die, ab wann er eine Person ist und warum gera-
de diese Frage fiir die moralische Debatte bei Horvath im Hinblick auf
die Schuldfrage des Menschen besonders wichtig ist, genau wie die
Frage danach, welche umfassenden Kriterien schlief3lich sein ethisches
Selbstverstdndnis verbiirgen. Bevor es im Anschluss an diese Fragen in
meiner Analyse um moralphilosophische Fragen der engeren Art geht
wie um die, was nach Horvath die Kennzeichen einer genuin morali-
schen Handlung sind und was in seinen Augen die spezifischen Merk-
male tatsdchlicher moralischer Motive und Motivationen sind.

Zwangsldufig wird die Interpretation am Ende deshalb auch ein
zumindest rudimentdres Bild jener ethischen und moralphilosophi-
schen Uberzeugungen liefern, die Horvéth kontinuierlich in sein lite-
rarisches Werk hat einflieffen lassen und die ihm daher, wenn auch
nur unter Vorbehalt und bis zu einem gewissen Grad, auch als Privat-
person zu unterstellen sind. Dennoch kann meine Analyse nicht den
Anspruch erheben, eine im Hinblick auf alle Detailfragen stimmige

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

|. Einleitung

Moralkonzeption Horvaths zu erstellen, weil es zu guter Letzt viele
Briiche, Leerstellen, Ambivalenzen und Widerspriiche in seinen mora-
lischen und ethischen Vorstellungen gibt, die sich auf der Grundlage
seiner literarischen Texte, wie ich glaube, nicht alle abschlieflend aufl6-
sen oder zumindest plausibel erklaren lassen. Des Weiteren mochte ich
noch darauf hinweisen, dass ich die Begriffe ,Ethik® bzw. ,ethisch®
und ,Moral“ bzw. ,moralisch® in meiner Untersuchung tiber weite
Strecken synonym benutzen werde. Grundlegend, und dies bitte ich
beim Lesen meiner Untersuchung zu beachten, ist der Begriff der
Ethik, derjenige, der weiter gefasst ist als der der Moral. So ist der Be-
griff der Ethik maf3geblich aus der Tradition und dem antiken Topos
des guten Lebens entlehnt und schliefit damit nicht nur ein enges und
vor allem normatives Regelwerk des sozialen Miteinanders des Men-
schen als sittlich gut/geboten oder schlecht/verboten wie jener der Mo-
ral in sich ein, sondern weist auch in einem weiteren Sinne menschli-
che Lebens-, Sozial- und Seinsformen als jeweils gut/erwiinscht und
schlecht/unerwiinscht aus. Je nach Verwendungsart bitte ich also
darum, diese jeweiligen semantischen Unterschiede einer engeren
oder weiteren Semantik in der verwendeten Begrifflichkeit beim Lesen
meiner Interpretation mit zu beriicksichtigen.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhak.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20: °
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I. Die Gliickssuche

Das Motiv: ,Der Jagd nach dem Gliick”

Die Gliickssuche ist ein konstantes und immer wieder in Erscheinung
tretendes Motiv im literarischen Werk Odon von Horvaths, denn alle
seine Figuren, egal ob aus dem Frith- oder aus dem Spatwerk, streben
nach einem gliicklichen, zufriedenen und erfiillten Leben und teilen
die Sehnsucht nach einer menschenwiirdigen Existenz. Nur den we-
nigsten von ihnen wird am Ende ihrer Bestrebungen, d.h. in aller Regel
nach diversen Irrtiimern und Fehlern, aber tatsichlich eine Form der
inneren Zufriedenheit und des Einverstindnisses mit ihrem Lebens-
schicksal zuteil. Fiir die Mehrheit des Personals endet die Suche nach
Gliick und Zufriedenheit hingegen in materiellem Elend, psychischer
Instabilitat, sozialer Isolation, Kriminalitit oder im Tod. Durch diese
Thematik der Gliickssuche, die Horvath in den ,,Geschichten aus dem
Wiener Wald“ motivisch auch als eine ,Jagd nach dem Gliick*s be-
zeichnet, nimmt er also in literarischer Weise konstant zu einem der
zentralsten Diskurse der antiken Ethik Bezug, der die Frage nach dem
guten Leben, d.h. die Frage danach umfasst, wie der Mensch am ehes-
ten gliickselig werden kann. Horvéath konfrontiert sowohl sein fiktives
Personal als auch seine Leserschaft durchgingig mit diesem antiken
ethischen Topos der Frage nach dem guten Leben, indem er anhand
der Handlungsverldufe seiner Dramen und Romane die verschiedenen
Formen und Inhalte eines guten Lebens, haufig in antithetischer und
sowohl in impliziter wie auch in expliziter Weise diskutiert, wobei dem
Wort ,,gut” dabei die unterschiedlichsten semantischen Konnotationen
zufallen. Zunéchst soll daher die Komplexitat des Gliicksbegriffes bei
Horvath veranschaulicht werden, um so zu zeigen, dass das Gliick bei
ihm nicht nur eine finanziell-materielle, soziale, wirtschaftliche und

5 Odén von Horvith: ,Geschichten aus dem Wiener Wald*. In: GW. Bd. 4 (2001),
S.181.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

psychologische Komponente, sondern auch eine gewichtige ethisch-
moralische Dimension besitzt. Denn grundlegend gibt es zwei ver-
schiedene Gliickskonzeptionen in seinem Werk. Einerseits ist dies eine
Form des dufleren Gliicks, nach der das Gliick des Menschen durch
einen wirtschaftlich-materiellen wie auch sozial-ideell eingefirbten
»Reichtum® konstituiert wird. Daneben tritt, was insbesondere fiir sein
Spatwerk zutrifft, aber auch eine eher stille und unscheinbare Variante
des Gliicks hervor, die durch innere Zufriedenheit und Selbstachtung
des Menschen verkorpert wird und das Resultat seiner ethisch fundier-
ten Selbsterkenntnis ist. Ziel der Textanalyse ist es, die verschiedenen
Facetten des Gliickbegriffes in Horvaths Werk aufzudecken wie auch
im Anschluss daran zu zeigen, dass er die Form des rein dufleren Glii-
ckes zwar als hochst relevant fiir das menschliche Wohlergehen in der
Summe begreift, ein vollig vorbehaltsloses Streben des Menschen nach
dieser Variante des Gliicks aber als eine selbsttriigerische Dummbheit
entlarvt. Denn dieses Gliick und die gesellschaftlich fundierten Wert-
vorstellungen, an die es gebunden ist, erweisen sich am Ende als hoch-
gradig ambivalent, wodurch ihm schliefSlich ein defizitdrer und illusio-
nérer Charakter zukommt.

Die materielle Grundlage von Gliick und Ungliick bei Horvath

Auf den ersten Blick wirkt das menschliche Wohlergehen bei Horvath
sehr stark materiell konnotiert, denn die Personen, die ein geregeltes
finanzielles Einkommen durch ihre Arbeit oder durch ihre Pension in
seinem Werk beziehen, kommen dem Leser privilegiert vor, da sie
durch ihre konstante finanzielle Absicherung automatisch ein ,siche-
res Brot“ haben. Von Armut und sozialem Elend sind sie folglich nicht
unmittelbar bedroht. Gerade diese beiden Elemente miissen aber als
die Hauptquellen fiir menschliches Ungliick in Horvaths Werk identi-
fiziert werden, da sie den Menschen entweder ganz unmittelbar in sei-
ner Existenz bedrohen oder aber ihn in selbiger immer schon sehr
stark gefahrden. Dies ist auch der Grund, weshalb die Armut von allen
Figuren Horvéths als eines der grofiten Ubel gefiirchtet wird. Verkor-
pert wird diese existenzielle Angst der Figuren vor der Armut z.B.
schon recht deutlich durch die wiitende Reaktion des Lehrers aus ,,Ju-

10

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die materielle Grundlage von Gliick und Ungliick bei Horvath

gend ohne Gott“. Denn angesichts seiner drohenden Suspendierung
aus dem Schuldienst iberkommt ihn geradezu unbdndige Wut auf sei-
ne Schiiler, die er fiir diese bedngstigende Situation verantwortlich
macht. So droht er ihnen unheilvoll im Stillen: ,,Aber wartet nur,
Freunde! Ich werde mir wegen euch keine Disziplinarstrafe zuziehen,
geschweige denn mein Brot verlieren — nichts zum Fressen soll ich ha-
ben, was? Keine Kleider, keine Schuhe? Kein Dach? Wiird euch so pas-
sen!“

Diese innere Entriistung des Lehrers resultiert aus zwei verschie-
denen Faktoren. Einerseits fithlt er sich angesichts der Ungezogenheit
seiner Schiiler, die aufgrund der zwischenmenschlichen Spannungen,
die sich zwischen ihnen im Lauf der Zeit immer weiter aufgeschaukelt
haben, weshalb sie beim Direktor des Gymnasiums ungeniert eine
neue Lehrkraft einfordern, in einen Zustand der inneren Ohnmacht
versetzt. Seine Schiiler setzen ihn namlich durch dieses riicksichtslose
Verhalten ihrerseits der Gefahr seiner moglichen Arbeitslosigkeit und
damit dem Risiko seiner Armut aus. Thnen aber ist durchaus zu unter-
stellen, dass sie, obzwar sie selbst, wie Horvath durch die Priigelszene
im Treppenhaus zeigt,” in gesicherten und gut situierten Familienver-
héltnissen aufwachsen, also nicht unmittelbar von der Armut bedroht
sind, dennoch ein grundlegendes Wissen dariiber haben, dass diese
ein allgemeines Ubel ist. Im giinstigsten Fall sind sie deshalb nur als
gleichgiiltig gegeniiber seinem Schicksal zu bezeichnen, im schlimms-
ten dagegen als regelrecht bosartig, da ihr Verhalten nicht nur auf eine
Inkaufnahme seiner Gefahrdung durch die Armut abzielt, sondern sel-
bige sogar noch mutwillig forciert. Gerade diese deutlich zur Schau ge-
tragene Abneigung und Feindschaft gegeniiber seiner Person muss den
Lehrer folglich tief kranken, was sicher eine Erklarung fiir seinen hier
gezeigten Zorn ist. Der andere Grund fiir seine Wut wurzelt hingegen
in seiner direkten Sorge vor der Arbeitslosigkeit und damit vor der
drohenden Mittellosigkeit selbst. Die Vorstellung, vielleicht schon bald
tatsdchlich brotlos zu sein und dann buchstédblich ,nichts mehr zu
fressen zu haben®, wie sie hier schon wortlich im Zitat anklingt, sym-
bolisiert also seine tief sitzenden Existenzangste. Gerade diese Sorge

6 Odon von Horviath: ,,Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 23.
7 Vgl dazu: Ebd.: S. 15/16.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

11


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

12

vor dem Phdnomen der absoluten Armut, d.h. der volligen Mittellosig-
keit, die bei Horvath durchaus auch den Hungertod bzw. den Tod
durch Erschépfung nach sich ziehen kann,® sowie die hier gezeigte
Angst des Lehrers vor diesem Szenario und vor dem Machtpotenzial,
das seinen Schiilern angesichts dieser Situation zukommt, markieren
deshalb schon eindriicklich den mutmafilich sehr stark ausgeprigten
materiellen und finanziellen Aspekt des menschlichen Wohlergehens
bei Horvath. Doch auch die beildufige Reaktion des Rittmeisters aus
seinem Drama ,Geschichten aus dem Wiener Wald® bestitigt diesen
ersten Eindruck, wenn er in dem Moment, als er gerade die aktuelle
Ziehungsliste der Lotterie einsieht, auf die neugierige Frage Valeries,
ob er denn das grofle Los gewonnen habe,® nur in zynischer Wehmut
antwortet: ,Wenn der Krieg nur vierzehn Tage linger gedauert hitt,
dann hitt ich heut meine Majorspension.“> Diese makabren Worte
des Rittmeisters spiegeln seine tiefe Sehnsucht nach einem geregelten
finanziellen Einkommen wider. Andererseits verweisen sie durch den
zuvor eingefiihrten semantischen Kontext des Gliicksspiels aber auch
auf seine Mutmafung, dass eine sichere Pension, eben sein grof3es Los,
d.h. sein grofles Gliick, sei. Bezoge er nur erst, so denkt er sich, eine
sichere Pension, dann wire auch sein Leben schlagartig ein gliickli-
ches, zufriedenes und sorgenfreies. Auch der Rittmeister vertritt also
den impliziten Glauben, dass der Ursprung des menschlichen Gliicks
ein rein materieller bzw. finanzieller sei. Und auch Elisabeth, die
Protagonistin aus Horvaths frithem Drama ,Glaube Liebe Hoffnung®,
scheint diese Vorstellung mit ihm zu teilen, wenn sie die interessierten

8 Ich denke hier vor allem an das Schicksal Elisabeths, der Protagonistin aus
Horvéths Drama ,,Glaube Liebe Hoffnung" Elisabeth ndmlich stirbt am Ende des
Volksstiickes nicht nur alleine an einer Entkréftung, die ihrem missgliickten Selbst-
mordversuch geschuldet ist, den sie, wie sie selbst sagt, aufgrund ihrer mittlerweile
unertraglichen Armut veriibt habe, sondern auch aufgrund eines allgemeinen
Kreislaufversagens, das dabei auch auf den schlechten Allgemeinzustand ihres
Korpers zuriickzufiithren ist. Symbolisch hierfiir ist auch, dass selbst der karge Bis-
sen Brot, der ihr auf der Polizeiwache noch zur Stirkung angeboten wird, ihren
Tod nicht mehr abwenden kann, da dieser Akt gesellschaftlicher Firsorge einfach
viel zu spit erfolgt. Siehe hierzu: Odén von Horvéth: ,Glaube Liebe Hoffnung®. In:
GW. Bd. 6 (2001), S. 66/67.

9 Odon von Horvéth: ,Geschichten aus dem Wiener Wald®, In: GW. Bd. 4 (2001),
S.112.

10 Ebd.:S.113.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die materielle Grundlage von Gliick und Ungliick bei Horvéath

Fragen des Schupos Alfons Klostermeyer beziiglich ihrer derzeitigen
sozialen Lebenslage barsch mit den Worten unterbricht: ,,Sie haben
leicht reden als Staatsbeamter in gesicherter Position“** Diese schroffe
Erwiderung ihrerseits, mit der sie die interessierten Fragen des Schu-
pos unterbricht, zeigt ndmlich, dass sie ebenfalls der Ansicht ist, dass
er aufgrund seiner eigenen sicheren Anstellung beim Staat ein wohlha-
bender und damit ein gliicklicher Mann sei. Dies aber ist auch der
Grund fiir ihre Unhéflichkeit. Denn indirekt folgert Elisabeth aus die-
ser Information, dass der Schupo aufgrund seiner eigenen positiven
Alltagserfahrungen ohnehin kein echtes Verstdndnis fiir sie, d.h. fiir
ihre derzeitige so schlechte soziale Lage aufbringen kann. Dies, so ihr
Glaube, mache einen gegenseitigen Erfahrungsaustausch undenkbar.
Folglich hilt sie das beteuerte Interesse und die Anteilnahme seiner-
seits an ihrem Schicksal schlichtweg fiir falsch und geheuchelt. Elisa-
beths Schroftheit symbolisiert also nur ihr gesundes Misstrauen gegen-
iber seinem beteuerten Wohlwollen. Durch den weiteren Handlungs-
verlauf von ,Glaube Liebe Hoffnung“ zeigt Horvath aber, dass sie da-
mit durchaus richtig liegt, da die Selbstsucht des Schupos gegen Ende
des Dramas immer deutlicher zutage tritt.">

11 Odén von Horvéth: ,Glaube Liebe Hoffnung®. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 40.

12 Wie selbstsiichtig der Schupo in Wahrheit ist, zeigt sich dabei sehr deutlich im
fiinften Bild von ,Glaube Liebe Hoffnung® als Passanten die halb tote Elisabeth
nach ihrem missgliickten Selbstmordversuch in die Wache bringen, in der der
Schupo mit seinen Kollegen sitzt und Schach spielt. Er ndmlich zeigt im Gegensatz
zu den anderen Anwesenden kaum Mitgefiihl fiir die schon vollig entkraftete Eli-
sabeth. Als sie aber kurzzeitig noch einmal aus ihrer Ohnmacht erwacht und ihn
mit seiner Teilschuld an ihrem Schicksal konfrontiert, weil er ihre Verlobung sofort
gelost hat, als er von ihrer fritheren Vorstrafe wegen Betrugs erfuhr, wodurch er sie
erneut ins Elend stief3, bleibt er angesichts dieser Vorwiirfe ganz gelassen, da er
kaum Notiz von dem nimmt, was Elisabeth ihm vorwirft. Nur die bevorstehende
Parade, an der er gleich teilnehmen mochte, ist ihm wichtig. Ein Symbol dafiir,
dass er seine Mitschuld an ihrem Ungliick verdringt, stellt auch die Tatsache dar,
dass er sich schon wahrend des Gespréchs mit ihr seine weiflen Paradehandschuhe
anzieht, womit er seine Hinde gleichsam in vollige Unschuld ,hiillt. Ingrid Haag
nennt dies eine Dramaturgie der ,Weiflwischerei, die bei Horvéth stets dann auf-
tritt, wenn sich die Figuren weifler Mantel, Handschuhe, Kittel, Schiirzen usw. be-
dienen, um so ihre Schuld zu verleugnen. Siehe hierzu: Ingrid Haag: ,,Der weifle
Mantel der Unschuld. Dramatische Textur eines Horvathschen Motives® In: ,Odén
von Horvath. Unendliche Dummheit - dumme Unendlichkeit®. Hrsg. von Klaus
Kastberger. Reihe ,Profile. Magazin des Osterreichischen Literaturarchivs. 4. Jg.
Band 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 63-73., dort S. 72. Als Elisa-

13

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

14

Sowohl die emotionalen Reaktionen der Figuren als auch ihre ver-
balen Auferungen legen also zunichst ein bestehendes Implikations-
verhiltnis zwischen dem menschlichen Wohlstand und dem Gliick in
Horvaths Werk nahe, da sich seine Figuren, wie gezeigt, eben dann
gliicklich und zufrieden wiahnen, wenn sie finanziell, in Form eines ge-
regelten Einkommens, gut abgesichert sind. Wer wohlhabend ist, so
ihr Glaube, sei notgedrungen auch gliicklich und zufrieden. Die Ar-
mut hingegen klassifizieren sie als schwerwiegendes Ubel, das die
menschliche Existenz in seiner stirksten Auspragung, durch den Hun-
gertod, bedroht. Dass die Armut bei Horvath allerdings nicht nur in
dieser stirksten Form ein grundlegendes Ubel fiir den Menschen dar-
stellt, sondern auch im Rahmen ihrer {ibrigen weitreichenden Implika-
tionen eine vielfiltige Quelle seines Ungliicks ist, soll nun im Nachfol-
genden noch eingehender erldutert werden.

Die Armut als weitreichendes Ubel

Abhangigkeit als psychische Krankung im Kontext des
Personenbegriffes

Die Armut darf bei Horvath nicht nur in ihrer gravierendsten Form,
der absoluten Armut, als schwerwiegendes Ubel begriffen werden,

beth kurze Zeit spater an den Folgen ihres Selbstmordversuches stirbt, zeigt der
Schupo zwar zunichst so etwas wie echte Anteilnahme und Trauer angesichts ihres
Todes, denn er streicht ihr noch einmal iiber das Haar und sagt: ,Du armes Men-
schenkind. In der Folge aber offenbart sich, dass er nicht Elisabeths Schicksal und
ihren frithen Tod beklagt, sondern mit dieser Geste blof3 in Selbstmitleid zerflief3t,
da er kurz darauf selbstsiichtig feststellt: ,Ich hab kein Gliick. Ich hab kein Gliick.“
Seine Trauer und sein Mitgefiihl gelten deshalb nicht Elisabeth, sondern nur sich
selbst. Siehe hierzu: Odén von Horvath: ,Glaube Liebe Hoffnung® In: GW. Bd. 6
(2001), S. 55-69. Dort. S. 68. Auch Peter Baumann bezeichnet dieses Selbstmitleid
des Schupos als Form der inneren Kilte: ,,Die Pflicht geht ihm tber alles, da er
vollstindig in ein Normensystem integriert ist, welches fiir ihn absolute Giiltigkeit
hat -  was Baumann dann zu der rhetorischen Frage veranlasst: ,[...] aber wie
wire es mit der ethischen Pflicht zur Néchstenliebe gewesen?“ Siehe hierzu: Peter
Baumann: ,,0dén von Horvéth ,,Jugend ohne Gott - Autor mit Gott?“. Analyse der
Religionsthematik anhand ausgewéhlter Werke® Peter-Lang-Verlag, Bern 2003.
S.329/330.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Abh@ngigkeit als psychische Krankung im Kontext des Personenbegriffes

sondern muss auch in schwicherer Auspragung als weitreichendes
menschliches Ungliick aufgefasst werden. Die Personen, die von der
Armut unmittelbar betroffenen sind, leiden namlich nicht nur unter
ihrer Mittellosigkeit selbst, sondern, wie Horvath explizit in seinem
Werk zeigt, auch unter ihren vielfiltigen negativen, sozialen und psy-
chologischen Folgen. Eines ihrer grofiten Ubel ist dabei die grundle-
gende Einschrinkung der personlichen Freiheit des Menschen. Denn
jede Person, die arm, mittellos und bediirftig ist, benotigt, wie Horvath
zeigt, verstirkt fremde Hilfe und Unterstiitzung, um in einer angemes-
senen Form weiter leben zu konnen. Diese Hilfe baut in der Folge aber
ein zundchst rein wirtschaftliches, schon bald jedoch immer stirker
auch sozial-psychologisch konnotiertes Abhingigkeitsgefiige auf, das
die individuelle Entscheidungsgewalt der betroffenen Person immer
weiter einschrinkt und behindert. Gerade dieses Angewiesen-Sein auf
fremde Hilfe und soziale Unterstiitzung besitzt aber im Hinblick auf
das personliche Selbstverstindnis des Menschen einen psychisch stark
demoralisierenden Effekt. Denn die Unterstiitzung durch andere Men-
schen oder durch staatliche oder kirchliche Wohlfahrtseinrichtungen
hinterldsst bei den Betroffenen nicht zwangslaufig ein Gefiihl der Er-
leichterung, sondern miindet stattdessen bei etlichen von ihnen in ein
umfangreiches Gefiihl der Demiitigung und Krankung, weil sie die ei-
gene Unselbststandigkeit und Hilfsbediirftigkeit als einen zutiefst qual-
vollen Eingriff in ihre personliche Freiheit empfinden. Dies interpre-
tieren sie dann nicht selten als eine Entmiindigung ihrer Person, was
Gefiihle des Gekrankt- und Verletzt-Seins in ihnen hervorruft. Diese
speziellen Affekte lassen jedoch gerade auf das Vorhandensein eines
bei diesen Figuren hdufig sehr stark ausgeprigten menschlichen
Selbstverstandnisses schlieflen, bei dem sich ihr Selbstwertgefiihl als
Mensch weitestgehend auf ihren unangetasteten Personenstatus griin-
det. Eine Person aber konstituiert sich in elementarer Weise iiber ihre
Fahigkeit zur Autonomie und Selbstbestimmung, die im Kontext der
Armut bei vielen Figuren Horvaths stark beeintrichtigt wird.'s Die Re-
aktionen und Auflerungen der von der Armut betroffenen Figuren

13 Eine Person kennzeichnet sich im Allgemeinen durch eine Reihe verschiedener
Merkmale und Fahigkeiten. Sie besitzt neben kognitiven Fihigkeiten, wie Reflexi-
onsvermogen, Bewusstsein und Selbstbewusstsein, immer auch die Féhigkeiten der
Vernunft sowie der Willens- und Handlungsfreiheit, auf die sich ihr Verantwor-

15

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

Horvaths jedoch zeigen, dass sie hédufig ein stark ausgeprigtes Perso-
nen-Bewusstsein besitzen, was zugleich auf ein menschliches Selbst-
verstandnis ihrerseits schlieflen ldsst, das sich tiber ihren grundlegend
unangetasteten Personenstatus definiert.+ Hierfiir spricht bspw. schon
das aufbegehrende Verhalten des jungen Soldaten aus Horvéaths Ro-
man ,,Ein Kind unserer Zeit® Dieser namlich schiittet die Suppe einer
kirchlichen Wohlfahrtseinrichtung trotz seines grofSen Hungers lieber
in den Dreck, anstatt sie zu verzehren. Gerade diese rebellische Geste
des Suppe- Verschiittens stellt aber bereits einen Widerstand leisten-
den Akt seiner Selbstbehauptung dar, durch den der Soldat den Ver-

tungsvermdgen und ihre Urteilskraft griinden. Eine Person ist deshalb nicht nur
zwangsldufig immer ein Gegenstand ethischer Riicksichtnahme, d.h. ein morali-
sches Objekt, das passiver Triger oder NutzniefSer ethischer Rechte ist, sondern
zugleich auch Inhaber bzw. Triger ethischer Pflichten. Wichtig ist jedoch, dass
eben nicht alle Menschen zwangsldufig auch Personen sind, da es immer auch
Menschen gibt, wie bspw. geistig Behinderte, Demente, Sauglinge, Kleinkinder
usw., die die gerade genannten Fihigkeiten nicht oder nicht in vollem Umfang be-
sitzen. Allerdings spielt bei der Beantwortung der Frage nach dem Personenstatus
oftmals auch die zeitliche Dimension eine wichtige Rolle, da manche der genann-
ten Fahigkeiten erst im Lauf der menschlichen Entwicklung erworben werden, wo-
bei sie mit der Zeit auch wieder verloren gehen konnen. Dies veranschaulicht, wie
schwierig und strittig die Beantwortung der Frage, ob jemand eine Person ist oder
nicht, sein kann. So gelten in der ethischen Debatte mitunter auch hoher entwi-
ckelte Tiere, die ein Selbstbewusstsein besitzen, als Personen, was nicht ganz un-
problematisch ist, da Tiere nicht Trager von ethischen Pflichten sein konnen. Des-
halb darf das Phdnomen der Armut in diesem personalen Kontext bei Horvath
auch nicht als ein Faktor verstanden werden, der das Personsein eines Menschen
radikal von heute auf morgen aufhebt. Gleichwohl muss die Armut aber als ein
Phinomen verstanden werden, das den autonomen Personenstatus eines Men-
schen und damit sein personales Selbstverstandnis sukzessive angreift, da sie den
Personenstatus eines Menschen eben in manchen Lebensbereichen stark behin-
dern und einschrinken kann.

14 Meine These lautet hier, dass Horvath sein Personal per se personal konzipiert.
Dies aber heif3t nicht, dass alle seine Figuren deshalb schon grundlegend tiber ein
eigenes Selbstverstindnis verfiigen wiirden, das sich primér iiber ihr Personsein
definiert, noch dass sein Personal in der grofien Summe stets faktisch auch immer
»personal” in seinem Werk agiert. Denn eben dies tun gerade viele seiner frithen
Figuren nicht. Dies aber liegt nicht daran, dass sie keine personalen Fihigkeiten
besitzen wiirden, sondern eher daran, dass sie ihrerseits diesen Fahigkeiten entwe-
der kein grofies Interesse zollen, oder aber daran, was haufiger der Fall ist, dass
ihre personalen Qualititen gerade durch die aktuell in der Gesellschaft vorherr-
schenden Umstdnde massiv behindert bzw. eingeschrinkt werden, woran sich
dann auch die Sozialkritik Horvéths entladt. Vgl. dazu: S. 189-192 in dieser Arbeit.

16

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Abh@ngigkeit als psychische Krankung im Kontext des Personenbegriffes

such unternimmt, sein personales Selbstverstindnis zu bewahren,
wenn es dazu verbittert von ihm heifSt:

»Da stand ich in einer langen Schlange und wartete auf einen Teller Sup-
pe. Vor einem Klostertor. [...] Ich loffelte die Suppe. [...] Viele Ideen ge-
hen durch meinen Kopf, kreuz und quer. Mit jedem Loffel Suppe werden
sie ekelhafter. Plotzlich hor ich auf. Ich stell das Blech auf den steinernen
Boden, es ist noch halb voll und mein Magen knurrt, aber ich mag nicht
mehr. Ich mag nicht mehr! [...] Nein, ich mag sie nicht mehr, meine Sup-
pe! Tag fiir Tag dasselbe Wasser! Mir wirds schon tibel, wenn ichs nur seh,
diese Bettelbrith! Schiitt sie aus, deine Suppe! Weg! In den Dreck da-
mit!-“15

Die Textstelle verdeutlicht zunichst, dass der Soldat insbesondere
durch die vermeintliche Geste des Bettelns tief in seinem personalen
Selbstverstdndnis getroffen wird, denn diese passive und duldsame
Haltung widert ihn regelrecht an und erfiillt ihn mit Abscheu, Ekel
und Ubelkeit. In seinen Augen ist sie eine dem Menschen vollig un-
wiirdige Geste, da sie seinen Personenstatus und damit auch sein auto-
nomes Selbstverstindnis untergriabt. Deshalb schiittet er in einem An-
fall von emotionalem Aufbegehren auch nicht nur seine Suppe in den
Dreck, sondern kommt beinahe zeitgleich zu dem zukunftsweisenden
Entschluss: ,Lieber stehlen als betteln!“:S. Denn obzwar es sich beim
Stehlen, im Gegensatz zum Betteln, um eine unrechtmafliige Tat han-
delt, so liegt in ihr gleichwohl ein Moment aktiver Selbstbestimmung,
da der Stehlende seinen Lebensunterhalt aktiv und eigenstindig be-
streitet. Der Bettler hingegen bleibt in passiver Form immer auf die
Hilfe und Mildtatigkeit anderer Menschen beziiglich der Aufrechter-
haltung seines Lebensunterhaltes angewiesen, was zugleich heifst, dass
er nie selbstbestimmt, sondern immer fremdbestimmt ist. Dies ist
auch der Grund, weshalb der Soldat in Zukunft eben lieber stehlen als
betteln will, denn das Stehlen gerit, anders als das Betteln, nicht mit
seinem autonomen Selbstverstindnis in Konflikt. Auch Elisabeth
(,Glaube Liebe Hoffnung®) besitzt grundlegend ein solch personales
Selbstverstindnis wie der Soldat und teilt die tiefe Sehnsucht nach in-
dividueller Selbstbestimmung mit ihm. Dies offenbaren insbesondere
ihre Worte zu Maria, einer Bekannten, die sie soeben erst vor dem

15 Odon von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001), S. 12/13.
16 Ebd.:S.13.

17

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

Wohlfahrtsamt kennengelernt hat. Thr gegeniiber gesteht sie namlich
den heimlichen Wunsch ein: ,, Ich hab immer selbststandig sein wollen
- - so mein eigener Herr.“7 Zuniachst ist die Autonomie, die sich Elisa-
beth an dieser Stelle wiinscht, also vorrangig wirtschaftlich konnotiert,
denn auch dem Préparator hatte sie zu Beginn des Dramas schon er-
klart:

»Sehens, wenn ich jetzt hundertfiinfzig Mark hitt, dann konnt ich jetzt
meinen Wandergewerbeschein haben und dann wiirde sich mir die Welt
wieder 6ffnen - - weil ich mit einem Wandergewerbeschein schon mor-
gen eine sozusagen fast selbststdndige Position bekommen tit in meiner
urspriinglichen Branche, aus der ich herausgerissen worden bin durch die
Zeitumstdnde.“*®

Dennoch geht es ihr hier nicht nur allein um ihre wirtschaftliche Ei-
genstidndigkeit, sondern sie besitzt, wie der weitere Verlauf der Szene
aufdeckt, auch ein personales Selbstverstindnis. Denn als Maria sie
kurz darauf fragt, ob sie nicht gemeinsam im Wohlfahrtsamt nach
einer Person suchen wollten, die dazu bereit sei, ihnen ein Schinken-
brot zu kaufen, erwidert sie auf diese Frage nur entsetzt: ,,Also nur das
nicht!“** und fiigt auf die irritierte Nachfrage Marias, warum sie dies
denn nicht wolle, lediglich die Worte an: ,,Nein. Aus Selbsterhaltungs-
prinzip nicht[.]“>° Maria allerdings versteht, wie ihre Irritation am En-
de der Szene zeigt, gar nicht, warum Elisabeth ihren Plan ablehnt, ge-
nauso wenig, wie sie die von Elisabeth angefiihrte Begriindung fiir ihre
Weigerung versteht.>* Doch gerade in dieser Begriindung Elisabeths
verbirgt sich ihr personales Menschenbild und damit die Tatsache,

17 Odén von Horviath: ,Glaube Liebe Hoffnung®. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 36.

18 Ebd.:S. 20.

Damit ist Elisabeths tiefer Wunsch nach wirtschaftlicher Selbststindigkeit zugleich

die Ursache fiir die Geldstrafe von hundertfiinfzig Mark, die ihr spéter von der Ge-
werbepolizei auferlegt wird, weil sie ohne den erforderlichen Wandergewerbe-
schein gearbeitet hat. Und auch ihr spaterer, vermeintlicher Betrug ist damit auf
diese Altschuldenlast von hundertfiinfzig Mark zuriickzufiihren, die folglich allein

aus ihrem Wunsch nach wirtschaftlicher Eigenstidndigkeit resultieren.

19 Ebd.:S.36.

20 Ebd.:S. 36.

21 Die letzten Worte, die Maria zu Elisabeth spricht, offenbaren deutlich ihre Konfu-
sion, da diese nicht mehr wie bisher ihrem eigenen Wortschatz und Sprachgestus
entlehnt sind, sondern stattdessen einer vorgefertigten, sprichwortlichen Wortfor-
mel entstammen, die sie hier kurzerhand benutzt, um ihre eigene Sprachlosigkeit

18

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Abh@ngigkeit als psychische Krankung im Kontext des Personenbegriffes

dass sie ein ganz anderes, anthropologisches Konzept und folglich eine
andere Auffassung von menschlicher Selbsterhaltung besitzt als Maria.
Diese unterschiedlichen anthropologischen Auffassungen beider sind
in der Folge aber gerade dafiir verantwortlich, dass sie sich hier gegen-
seitig tiberhaupt nicht verstehen. Denn Maria vertritt, wie ihre starke
Sehnsucht nach dem Schinkenbrot zeigt, ein rein auf die biologische
Selbsterhaltung des Menschen ausgerichtetes, also vorrangig funktio-
nal und mechanisch geprigtes Verstindnis der menschlichen Existenz.
Das Schinkenbrot, das sowohl Ziel ihres Plans als auch Objekt ihrer
Begierde ist, erfiillt als Nahrungsmittel nur die vorrangige Funktion,
die Vitalitit des menschlichen Organismus zu unterstiitzen bzw. auf
Dauer zu gewihrleisten. Damit jedoch ist es auch ein Sinnbild fur ihr
gesamtes biologisch-funktional ausgerichtetes anthropologisches Kon-
zept. Sich als Mensch erfolgreich selbst zu erhalten, heif3t nach diesem
Verstandnis namlich nichts anderes, als dass ein Wesen, das zur
menschlichen Spezies zéhlt, durch Nahrungsaufnahme seine Vitalitit
erhilt. Wenn Maria das Schinkenbrot als dienliches Mittel zu ihrer
menschlichen Selbsterhaltung begreift, symbolisiert dies hier also al-
lein ihre biologisch-funktionale Auffassung der menschlichen Exis-
tenz. Deshalb begreift sie auch nicht, warum Elisabeth ihren Plan und
damit das durch ihn in Aussicht gestellte Schinkenbrot ablehnt. Die
Begriindung der ,Selbsterhaltung®, die Elisabeth fiir ihr ablehnendes
Verhalten anfiihrt, muss fiir Maria vielmehr vollig paradox klingen, wo
sie das Schinkenbrot doch selbst, als hochst dienliches Mittel zu ihrer
Selbsterhaltung begreift. Elisabeth aber hat ein ganz anderes Verstind-
nis der menschlichen Natur. Sie definiert den Menschen nicht in erster
Linie tiber seine biologische Existenz, als funktionierenden Organis-
mus, sondern {iber seine Existenz als Person. Die personalen Fihigkei-
ten des Wesens ,,Mensch® sind deshalb fiir sie das eigentliche Charak-
teristikum der menschlichen Natur. Nur durch sie zeichnet sich der
Mensch in ihren Augen erst als ,wahrer Mensch aus. Also gerade weil
Marias Vorschlag den Menschen auf seine blofy organische Existenz
beschrankt, lehnt Elisabeth ihn ab. So betont sie hier nicht nur ihr ei-

zu {iberdecken. Betont wird dieser Umstand zusdtzlich durch Horvaths Regiean-
weisung der ,,Stille, da Maria in diese anhaltende Stille schliefllich die aus dem bis-
herigen semantischen Kontext abweichenden Worte sagt: ,Da staunt der Fach-
mann und der Laie wundert sich - - Ebd.: S. 36.

19

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

20

genes personales Menschenbild, sondern riickt zugleich ihre individu-
elle Entscheidungsgewalt als Person in den Fokus.>* Damit reagiert sie
mit einer ganz dhnlichen, rebellischen Geste der Auflehnung wie zuvor
der Soldat aus ,,Ein Kind unserer Zeit“ Dies zeigt, dass beide aufgrund
ihres personalen Selbstverstindnisses viel grofiere Probleme als bspw.
Maria damit haben, die personlichkeitseinschrinkenden Folgen der
Armut zu ertragen, was gerade daran liegt, dass sie die menschliche
Existenz nicht blof$, wie Maria es tut, durch den biologischen Tod, son-
dern auch schon durch den Verlust ihres Personenstatus, bedroht se-
hen. Horvéth spielt also, im Zuge dieser Thematik schon auf den mo-
ralphilosophischen Topos der Wiirde durch Immanuel Kant an. Nach
diesem Topos besitzt jeder Mensch eine spezielle Wiirde, die ihm aber
nicht aufgrund seiner biologischen Existenz, als blofies menschliches
Tier, sondern aufgrund seiner Existenz als Person zufillt.>* Indirekt
grenzt Horvath damit also schon frith in seinem Werk ein anthropolo-
gisches Konzept, bei dem sich der Mensch vorrangig durch sein Per-
son-Sein definiert, von einem Konzept ab, bei dem seine Existenz vor-
rangig naturalistisch und funktional gepragt wird.

Im Kontext des personalen Selbstverstindnisses einer Vielzahl sei-
ner Figuren veranschaulicht er folglich, dass es gerade diese durch die
Armut verursachten Eingriffe in die personliche Selbstbestimmung
und Freiheit des Menschen sind, die fiir eine Vielzahl seines Personals
Leid und Ungliick bedeuten. Denn etliche seiner Figuren sehnen sich
zutiefst nach Unabhingigkeit und Selbststdndigkeit, und zwar sowohl

22 Gerade dieses anthropologische Verstindnis von Elisabeth ist jedoch, wie schon
angesprochen nicht unproblematisch, da eben keinesfalls alle Menschen gleichsam
auch Personen sind. Vgl. hierzu Anm. 13 u. 14, S. 15/16.

23 Denn Wiirde oder aber ein intrinsischer Eigenwert kann nach Kant nur einem We-
sen zugeschrieben werden, das eine Person und damit zugleich ein moralisches
Subjekt ist. Nur vernunftbegabte Wesen, d.h. Wesen die autonom, also Personen
sind, existieren nach Kant als Zweck an sich selbst, weil blof3 diesen Wesen, auf-
grund ihrer Befihigung zur Moral bzw. zur Freiheit, eine Wiirde zukommt. So
stellt Kant fest: ,,Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, so fern sie derselben fihig
ist, dasjenige, was allein Wiirde hat.“ Des Weiteren: ,, Autonomie ist also der Grund
der Wiirde der menschlichen und jeder verniinftigen Natur.“ Deshalb sind nur Per-
sonen Wesen mit Wiirde und ein Gegenstand der Achtung. Siehe hierzu: Immanu-
el Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Werkausgabe in 12 Bénden.
Bd. VIL Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main
1968. S. 68/69.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Abhangigkeit als psychische Krankung im Kontext des Personenbegriffes

im individuellen als auch im wirtschaftlichen Kontext.# Werden die
personalen Fihigkeiten der Figuren Horvéths, die, zumindest bei den
ethisch konnotierten unter ihnen, wie noch zu zeigen sein wird, am
Ende allesamt zugleich auch den Kern ihres menschlichen Selbstver-
stindnisses bilden, durch widrige duflere Lebensumstinde, wie z.B.
durch die Armut, eingeschrinkt oder behindert, dann bedeutet dies
zwangsldufig grofles psychisches und soziales Leid fiir sie. Demnach
miissen Formen von unfreiwilliger und erzwungener Abhingigkeit
und Bevormundung einer Mehrheit der Figuren Horvaths auch als
Formen ihres allgemeinen Ungliicks gewertet werden, wohingegen
ihre Selbststindigkeit und Unabhangigkeit prinzipiell als Faktoren
ihres allgemeinen Wohlergehens und Gliicks zu definieren sind.>s

In der Folge sollen daher zundchst noch weitere durch die Armut
implizierte Ubel fiir den Menschen charakterisiert werden, um danach
durch ihre Umkehrung auf die Inhalte des Gliicks bei Horvath zu
schlieflen wie auch, um im Anschluss daran zu tGberpriifen, ob der
umfassende Reichtum einer Person diese Inhalte des Gliicks tatsach-
lich in authentischer Form abbildet.

24 Dies trifft z.B. auch fiir Marianne, die Protagonistin aus Horvaths ,Geschichten
aus dem Wiener Wald, zu. So erhebt sie im Streit mit ihrem Vater im Animierlokal
Maxim schwere Vorwiirfe gegen ihn, weil er ihr keinerlei Ausbildung ermdglicht
hat und ihr so jede Aussicht auf wirtschaftliche Eigenstindigkeit, wie sie meint, ge-
nommen hat. Verbittert klag sie deshalb ihm gegeniiber: ,Ich verdien hier zwei
Schilling pro Tag. Das ist nicht viel, inklusive dem kleinen Leopold.- Was kann ich
denn aber auch anderes unternehmen? Du hast mich ja nichts lernen lassen, nicht
einmal meine rhythmische Gymnastik, du hast mich ja nur fiir die Ehe erzogen -
Odon von Horvath: ,,Geschichten aus dem Wiener Wald“ In: GW. Bd. 4 (2001),
S. 185.

25 Es spielt hier zunichst keine Rolle, ob und, wenn ja, wo die Freiheit im Werk
Horvaths tatsachlich realisiert wird, sondern es geht zundchst nur um die Feststel-
lung, dass die Freiheit prinzipiell als ein Inhalt des Gliicks bei Horvath aufzufassen
ist, die Unfreiheit und der Zwang hingegen als Formen des Ungliicks. So bemerkt
bspw. auch Karl Miiller: ,,Die Basis von Horvaths Arbeit ist und bleibt der Kampf
gegen alle Formen der Unterdriickung, Ausbeutung und Diskriminierung, gegen
Liige, Heuchelei und Dummbeit.“ Karl Miiller: ,Einheit und Disparitit -~ Odon
von Horvaths »Weg nach innen«® In: ,Horvaths Prosa“ Hrsg. von Traugott
Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1989. S. 173/174.

21

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut

Ein weiterer gravierender Faktor des Elends, mit dem Horvath sein
Personal im Zuge der Armut durchgingig konfrontiert, ist die gesell-
schaftliche Achtung. Die soziale Isolation seiner mittellosen Figuren
resultiert dabei in aller Regel daher, dass sie aufgrund ihrer offenkun-
digen Bediirftigkeit und finanziellen Mittellosigkeit eben keine Repra-
sentanten eines sichtbaren materiell oder ideell konnotierten ,,Reich-
tums“ mehr sind. Damit aber besitzen sie augenscheinlich nichts mehr,
was noch von einem gesellschaftlichen Interesse wére. Denn die Ge-
sellschaft, die Horvath in seinen dramatischen (Volks-) Stiicken oder
auch in seinen Romanen vornehmlich portrétiert, besitzt als soge-
nanntes Kleinbiirgertum sehr hiufig ein stark utilitaristisch gepragtes
Wertekonzept. Nach diesem aber gelten nur die Dinge als jeweils ,,gut*,
d.h. als wertvoll, die einen unmittelbaren, zumeist recht offenkundigen
Charakter des Nutzens besitzen. Alles Ubrige, das keinen sofort er-
kennbaren Nutzen besitzt, wird dagegen rasch als wertlos eingestuft.>
Horvath zeigt nun, was ein Teil seiner umfassenden Gesellschaftskritik
ist, dass die Gesellschaft dieses utilitaristische Wertekonzept nicht nur
vorrangig auf Handlungen, wie im klassischen Utilitarismus iiblich,
oder auf Gegenstinde anwendet, sondern auch auf Personen. Denn so-
fern an ihnen augenscheinlich nichts mehr Gewinnversprechendes

26 Der klassische Utilitarismus, oder auch Handlungsutilitarismus genannt, gehort zu
den teleologischen Ethiken, bei denen es immer einen héchsten Zweck oder ein
letztes Ziel gibt, welches das oberste Gut ist. Eine Handlung ist stets dann gut,
wenn sie zur Erreichung dieses hochsten Ziels oder letzten Zwecks beitrdgt. Im
Umbkehrschluss heif3t dies, dass sie dann schlecht ist, wenn sie dieses letzte Ziel ver-
fehlt oder vereitelt. Der Wert einer Handlung ergibt sich dadurch in Relation zu
diesem letzten Ziel, das das hochste Gut ist. Im klassischen Utilitarismus ist dieses
letzte Ziel die Maximierung des Nutzens oder auch des Gliicks fiir die grofitmogli-
che Anzahl von Individuen (bei anderen Spielarten des Utilitarismus geht es um
eine Maximierung des Wohls, der Lust oder um eine Steigerung der Interessenbe-
friedigung oder Interessenberticksichtigung fiir eine grofitmogliche Anzahl von In-
dividuen). Demnach ist stets die Handlung geboten, also gut, die aller Voraussicht
nach den grofiten Nutzen fiir die grofite Anzahl der von ihr betroffenen Individu-
en liefert. Jeremy Bentham, der Begriinder des Utilitarismus, brachte dies auf die
Formel eines grofitmoglichen Gliickes fiir die grofitmégliche Zahl von Individuen.
Aus diesem Grund wird der Utilitarismus auch als eine Folgen- bzw. Konsequen-
zen-Ethik bezeichnet, weil die Handlung eben beziiglich ihrer zu erwartenden Fol-
gen und Konsequenzen bewertet wird.

22

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut

oder Brauchbares festzustellen ist, verkommen sie rasch selbst zu wert-
losen Objekten, was aus ethischer Sicht recht problematisch ist.” Die-
ses Schicksal ereilt nun in besonderem Mafle die von der Armut be-
troffenen Menschen in seinem Werk, weil sie vordergriindig nichts
mehr vorzuweisen haben, was fiir die Gesellschaft noch in besonderer
Weise lukrativ wére. Denn obzwar objektiv betrachtet nahezu jeder
Mensch selbst bei einer rein instrumentellen Betrachtungsweise noch
jede Menge gesellschaftsrelevante, niitzliche und dienliche Eigenschaf-
ten besitzt, wie z.B. seine Arbeitskraft oder vielfiltige (innere) Qualita-
ten und Vorziige, kann deren Nutzen doch unter bestimmten dufleren,
d.h. politischen, sozialen und wirtschaftlichen Umstinden, wie
Horvath sie nun in seinem Werk dokumentiert, verschwindend gering
sein. So kann die Arbeitskraft einer Person z.B. dann vollkommen
nutzlos werden, wenn aufgrund eines Strukturwandels ein Uberschuss
an Fachkriften herrscht oder wenn die Arbeitslosigkeit aufgrund einer
aktuell schlechten Wirtschaftslage stark ausgeprégt ist. Beides trifft ex-
akt auf die anfingliche Situation auf dem Arbeitsmarkt in Horvaths
Roman ,,Ein Kind unserer Zeit“ zu. Der junge Soldat hat ndmlich zu-
erst den sehnlichen Wunsch, Buchdrucker zu werden, doch aufgrund
der fortschreitenden Technisierung und der damit einhergehenden
steigenden Arbeitslosigkeit hat er partout keine Chance, auf dem Ar-
beitsmarkt fiir gerade diesen Berufszweig einen Ausbildungsplatz zu
finden. Enttduscht und in unterschwelliger Wut restimiert er deshalb
diister:

»Nicht einmal zum Lehrling konnte ichs bringen in irgendeiner Vorstadt-
druckerei. Von der inneren Stadt ganz zu schweigen! Die grofien Maschi-
nen sagten: »Wir haben eh schon mehr Menschen, als wir brauchen. La-
cherlich, schlag dir uns aus dem Kopfl« Und ich verjagte sie aus meinem
Kopf und auch aus meinem Herzen, denn jeder Mensch hat seinen Stolz.
Auch ein arbeitsloser Hund. Raus mit euch, ihr niedertrichtigen Réder,

27 Mit seiner offenkundigen Kritik an einer solchen unmoralischen Verfahrensweise
und an einem Gesellschaftssystem, das sich ausschliefllich am Nutzen orientiert,
zeigt Horvéth eben seine geistige Niahe zu Kant. Denn nach Kant ist es verboten,
den Menschen aufgrund seiner verniinftigen Natur als bloles Mittel zu gebrau-
chen. Er darf zwar auch als Mittel in instrumenteller Hinsicht gebraucht werden,
aber er muss immer zugleich aufgrund seiner verniinftigen Natur auch als ein
Zweck an sich selbst geachtet werden. Denn die Vernunft verleiht ihm einen Eigen-
wert (eine Wiirde), wodurch er stets ein Gegenstand der Achtung ist.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

23


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

24

Pressen, Kolben, Transmissionen! Raus! Und ich wurde der Wohltatigkeit
iiberwiesen, zuerst der staatlichen, dann der privaten- [...].“*

Der Mensch also kann, sofern seine Gaben nicht gewinnversprechend
einzusetzen sind, in seinen Qualitdten und Eigenschaften schnell voll-
kommen {iiberfliissig werden, was hier gerade die in den Gedanken des
Soldaten vollzogene Personifizierung der herzlosen Maschinen und
Gerite zeigt, deren Bedarf an Menschenmaterial langst gedeckt ist.
Doch auch hinsichtlich einer Nutzbarmachung seiner eher inneren
Qualititen und Vorziige gilt, dass diese sich ja ebenfalls am aktuellen
Bedarf der Gesellschaft und ihres Marktes orientieren miissen und im
Vorfeld zundchst ein mal ganz klar als solche zu identifizieren sind.
Denn erst, wenn ihre Identifikation geschehen ist, lassen sie sich in
einer nach auf8en hin sichtbaren Art und Weise reprisentieren, indem
sie in Form von Gegenstidnden, wie bspw. spezieller Kleidung wie Uni-
formen oder durch Abzeichen oder Orden, materialisiert werden. In
der kleinbiirgerlichen Gesellschaft Horvaths bekommen sie ndmlich
erst in dieser materialisierten Form iiberhaupt ein Gewicht im Nutzen-
kalkiil, weil diese Gesellschaft nur jenen Eigenschaften eines Men-
schen Interesse zollt, die ihren Blicken frei und unverstellt zugénglich
sind. Nur das Sichtbare tiberhaupt spielt in ihrem kleinbiirgerlichen
Nutzenkalkiil eine Rolle, nicht aber jene Eigenschaften und Fahigkei-
ten eines Menschen, die sich den Blicken (zunichst) entziehen.® Aus
diesem Grund fallen die armen Figuren Horvaths auch gnadenlos aus
dem integrativen Ordnungsgefiige der Gesellschaft heraus, denn ihnen
kommt nur noch ihre Armut als sichtbares Attribut zu und diese gibt
sie eben als wertlos aus. So z.B. macht der arbeitslose Soldat aus ,,Ein

28 (dén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit*, In: GW. Bd. 14 (2001), S. 12.

29 Damit greift Horvath implizit ein grofles Problem in der utilitaristischen Ethik auf,
denn um festzustellen, welche Handlung voraussichtlich den gréfiten Nutzen auf-
weist, bedarf es stets einer genauen Analyse und einer detaillierten Kalkulation der
zu erwartenden Kosten/Nachteile und Nutzen/Vorteile. Eine entscheidende Vor-
aussetzung fiir jegliche Form der Nutzen-Kalkulation ist aber, dass alle relevanten
Fakten bekannt sind und in diese Rechnung eingehen. Denn gehen bestimmte Fak-
ten nicht ein, entstehen bei der Berechnung automatisch Fehler und Irrtiimer. Ge-
rade diese Fehleranfilligkeit von Nutzenerwigungen wird bei Horvath aufs Zy-
nischste entlarvt. Aulerdem gilt es zu berticksichtigen, dass die Frage selbst, was
niitzlich ist und was nicht, zu gravierenden inhaltlichen Differenzen fithren kann,
denn bei der Nutzenfrage handelt es sich bereits um eine Wertfrage.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut

Kind unserer Zeit“ die traurige Erfahrung, dass er von den Leuten auf
der Strafle gemieden wird, als er bestiirzt feststellt: ,,Auch ich bin
durchsichtig geworden. Denn mein Rock ist hin und meiner Hose
gings ebenso- Man weicht mir fast schon aus.“s° Seine l6chrig und brii-
chig gewordene Kleidung ist folglich schon ein ausreichendes Indiz fiir
seine Armut und damit Grund genug fiir andere, ihn auf der Strafe zu
meiden und zu verachten. Dies andert sich erst, als er in die Armee
aufgenommen wird und plétzlich eine schicke Uniform trigt. Denn
nun wird er von einem auf den anderen Tag von seiner Umwelt mit
wachsender Achtung und Ehrfurcht behandelt. Die meisten Leute auf
der Strafe freuen sich jetzt tiber seinen Anblick, und diejenigen, die
immer noch verlegen wegsehen, tun dies nicht mehr aus Verachtung,
sondern vielmehr, wie es der Text nahelegt, aus unterschwelliger
Angst.3' Als der Soldat spiter mehrere silberne Sterne als Auszeich-
nung fiir seine Tapferkeit vor dem Feind erhilt, die den Kragen seiner
Uniform zieren, behandelt ihn sogar sein Vater, zu dem er zuvor kein
gutes Verhiltnis hatte, mit wachsendem Respekt. Denn als sein Blick
auf die silbernen Sterne am Kragen der Uniform seines Sohnes fillt,
fragt er ihn voll unverhohlener Neugier: ,,»Was? Wir haben schon drei
Sterne? Drei silberne Sterne?! Gratuliere — gratuliere«-“3*> Diese verdn-
derte Haltung des Vaters resultiert dabei lediglich aus seinem Glauben,
dass sein Sohn durch seine Anstellung beim Militdr mittlerweile gut
gesellschaftlich integriert und aufgrund seiner Auszeichnung iiberaus
geachtet ist. Die Sterne begreift der Vater folglich als untriigliches
Symbol der militdrischen Tugenden seines Sohnes, wie seiner Tapfer-
keit, seiner Unerschrockenheit und seines Mutes. Nur die Menschen
sind bei Horvéth also gut ins Kleinbiirgertum integriert, deren duflere
und innere Qualitdten, Vermogen und Fahigkeiten in sichtbarer Form
vorzeigbar sind, weil nur sie damit tiberhaupt in ihr aktuelles Nutzen-
kalkil fallen. Besitzt eine Figur hingegen nichts, was fiir die Gesell-

30 Ebd.:S.12.

31 Die unterschwellige Angst der Menschen, die wegsehen, bezieht sich dabei nicht
auf die durch die Straflen marschierenden Soldaten selbst als Individuen, sondern
auf die militirische Aufriistung ihres Staates und auf die aggressive Ideologie, die
sich hinter ihr verbirgt. Die Soldaten werden deshalb als Reprisentanten dieses
Staates und seiner faschistischen Ideologie, nicht aber als Individuen von den
Menschen auf der Strafle gefiirchtet. Siehe hierzu: Ebd.: S. 16/17.

32 Ebd.:S.77.

25

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

schaft momentan von Interesse ist, wird sie als wertlos eingestuft, mit
Verachtung gestraft und aus ihrem sozialen Gefiige gedringt. Gliick-
lich, d.h. integriert und geachtet, ist im gesellschaftlichen Kontext
Horvaths also immer nur derjenige, der aufgrund seines dufSeren und
inneren ,,Reichtums® in offenkundiger Form von der Gesellschaft ge-
braucht wird. Daher ist der Soldat auch in dem Moment gliicklich, als
er fiir den Militardienst fiir ,tauglich® befunden wird. Endlich wird er
in seinen Qualitdten von der Gesellschaft ,,gebraucht“ und so zugleich
gesellschaftlich integriert, wodurch sein gesamtes Leben eine neue Zu-
kunftsperspektive erhélt. Aus diesem Grund erachtet er es als grofles
Gliick, ,in Reih und Glied® zu stehen. Dieses Wortmotiv des ,,in Reih
und Glied Stehens®, das bei Horvath hiufiger auftritt und stets auf eine
(vermeintliche) Ordnung und Wohlstrukturierung hinweist, symboli-
siert deshalb die nun vollzogene gesellschaftliche Integration des Sol-
daten.3s Dieser Zusammenhang erklart deshalb auch, warum die meis-
ten Figuren Horvaths nahezu blindlings nach einem allumfassenden
»Reichtum® streben, den sie mutmafilich als die einzige, sichere Quelle
ihres menschlichen Gliicks und Wohlergehens identifizieren.

33 Siehe hierzu: Ebd.: S. 11. u. S. 14.

Auch Julian Tietz betont in seiner Analyse die ordnende Struktur des Militdrs fir
den Soldaten: ,Fiir den Soldaten iiberwindet sein Soldatensein den Zustand der
Schuld, der Arbeitslosigkeit und der Kélte.“ Die warmen Mantel, die der Soldat
beim Eintritt ins Militar erhdlt, symbolisieren damit den neuen Schutz, die Warme
und die Geborgenheit des Soldaten. Siehe hierzu: Julian Tietz: ,,Politik und Artifi-
zialitdt: Die Kaltemotivik in Odén von Horvéths: Ein Kind unserer Zeit In: Exil
(Forschung, Erkenntnisse, Ergebnisse) 1933-1945. Nr. 1. 2007. 27. Jg. Hrsg. von
Edita Koch u. Frithjof Trapp. Frankfurt am Main, 2007. S. 30-37., dort S. 32.

Dies offenbart zugleich, dass die Verben des ,Brauchens oder des ,Nutzens®
durchaus in unterschiedlicher und ambivalenter Konnotation bei Horvath auftre-
ten. Das ,,Brauchen” eines Menschen im Sinne eines ,,Bediirfens“ oder eines ,,No-
tighabens® kann bei ihm sehr wohl positiv konnotiert sein, wie hier im Kontext der
beginnenden Militdrkarriere des Soldaten, wohingegen ein reines Gebrauchen
oder ein blof8es Benutzen eines Menschen fiir bestimmte Zwecke in durchgehender
Weise negativ zu deuten sind. So realisiert der Soldat z.B. auch erst spater, dass er
unter dem militdrischen Deckmantel gleichsam fiir Verbrechen und Vélkermord
instrumentalisiert wurde.

26

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das Streben nach ,Reichtum” und die Sehnsucht nach einem ,goldenen Zeitalter”

Das Streben nach ,Reichtum” und die Sehnsucht nach einem ,goldenen
Zeitalter”

Das Streben der Figuren Horvaths nach einem allumfassenden ,,Reich-
tum” oder aber auch nach einem ,,goldenen Zeitalter®, ein Begriff, der
mit dem des Reichtums dquivalent ist, fillt folglich in den Kontext
ihrer Gliickssuche. Diese im Werk Horvaths des Ofteren auftretenden
Begriffe symbolisieren einerseits diese Gliickssuche der Figuren selbst,
greifen andererseits itiber indirekt semantische Konnotationen aber
auch die wesentlichen inhaltlichen Aspekte des menschlichen Gliicks
auf. Dies bestitigt auch die semantisch umfingliche Definition des
»Reichtums®, die der Pfarrer aus Horvaths Roman ,,Jugend ohne Gott*
dem Lehrer im vertraulichen Gesprich erteilt:

»|...pReichsein¢< ist doch nicht nur identisch mit »Geld-haben< - und
wenn es keine Sagewerksaktiondre mehr geben wird, dann werden eben
andere Reiche regieren, man braucht keine Aktien, um reich zu sein. Es
wird immer Werte geben, von denen einige Leute mehr haben werden als
alle iibrigen zusammen. Mehr Sterne am Kragen, mehr Streifen am Ar-
mel, mehr Orden auf der Brust, sichtbar oder unsichtbar, denn arm und
reich wird es immer geben, genau wie dumm und gescheit.“ 34

Diese Definition des Reichtums offenbart sehr deutlich, dass ,,Reich-
sein® bei Horvath keineswegs nur in einem materiellen Reichtum der
Person gipfelt, sondern auch ideelle Werte und Qualitidten umfasst.
Einem Menschen, der in diesem Sinne ,reich® ist, fallen deshalb auch
die wesentlichen Merkmale des bisher identifizierten Gliicks zu. Auf-
grund seines ,Reichtums® besitzt er, weil er gesellschaftlich gebraucht
wird, einen sicheren Broterwerb und ein hohes Mafl an wirtschaftli-
cher und individueller Autonomie. Auch geniefit er ein gesellschaftli-
ches Ansehen, wobei sich die Achtung, die man seiner Person entge-
genbringt, bis hin zur tiefsten Ehrfurcht oder Angst steigern kann.
Deshalb spricht der Pfarrer hier von einer Herrschaft der ,Reichen®
tiber die Armen. Durch ihre gesellschaftliche Position besitzen diese
Menschen nédmlich automatisch ein viel héheres Mafl an Macht und
Handlungsfreiraum als die Armen in der Gesellschaft. Weil also gerade
der Reichtum wesentliche Elemente des Gliicks abbildet, spiegeln sich

34 Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13 (2001), S. 49.

27

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

28

die inhaltlichen Elemente beider Begriffe in der dquivalenten Rede
vom ,goldenen Zeitalter” bei Horvath wider. So spricht Elisabeth in
,Glaube Liebe Hoffnung® zum Préparator von ihrer Sehnsucht nach
einer goldenen Zeit, was in diesem Rahmen als tiefe Sehnsucht nach
Glick zu interpretieren ist.3s Und der Soldat restimiert riickblickend
wehmiitig, dass seine Zeit beim Militir sein goldenes Zeitalter war,
wenn er anmerkt: ,,[...] und das Jahr in der Kaserne war mein golde-
nes Zeitalter.?s Diese Rede umspannt durch das Attribut des Goldenen
folglich die verschiedenen semantischen Konnotationen des Reich-
tums, da Gold als ein Edelmetall sowohl auf einen finanziell-materiel-
len Wohlstand seines Tragers hindeutet, da man sich im Tausch mit
ihm fast alles Materielle kaufen kann, als auch, weil es zugleich die
eher ideellen Facetten des Reichtums in sich aufnimmt, indem es ein
Symbol fiir Ruhm, Ehre, Ansehen, Glanz und Bewunderung ist. Damit
spiegelt es auch das Macht- und Herrschaftspotenzial seines Besitzers
wider, das wiederum als sehr ausgepriagte Form von Autonomie ver-
standen werden kann.’” Es zeigt sich deshalb, dass sowohl der ,Reich-
tum® als auch das ,goldene Zeitalter* bei Horvdth Symbole des
menschlichen Gliicks sind, da beide auf seine zentralen Inhalte verwei-
sen. Aus diesem Grund besteht auch ein Implikationsverhaltnis zwi-
schen den Begriffen des ,Reichtums®, des ,goldenen Zeitalters” und
dem Gliick in Horvaths Werk. Wire der ,,Reichtum® oder das ,,goldene
Zeitalter® firr eine Person erreicht, dann wire sie auch gliicklich.
»Reichtum® in diesem Verstindnis wire also die Ursache des menschli-
chen Gliicks, wohingegen die Armut Ursache des menschlichen Elends
wire. Dies leitet zu der Frage iiber, ob der ,Reichtum® und damit das
Gliick, das aus ihm resultiert, iberhaupt im Werk Horvaths existent
sind oder ob beide am Ende nicht blof3 illusiondr sind.

35 Odén von Horvath: ,Glaube Liebe Hoffnung* In: GW. Bd. 6 (2001), S. 21.

36 Odon von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit In: GW. Bd. 14 (2001), S. 83.

37 Auch Janusz Golec betont den Zusammenhang zwischen Reichtum und Macht, in-
dem er von einer Struktur der Geld-Macht-Ideologie im Kontext zu Horvaths
Stiick ,,Zur schonen Aussicht®, anmerkt: ,Die Macht hat derjenige, der imstande ist,
zu bezahlen.“ Siehe hierzu: Janusz Golec: ,,Gegen Dummbheit und Liige- Odén von
Horvéths Bewusstseinsdemaskierungen und ihre Wertebasis® In: ,,Liigen und ihre
Widersacher. Literarische Asthetik der Liige seit dem 18. Jahrhundert.“ Hrsg. von
Hartmut Eggert und Janusz Golec. Kénigshausen und Neumann-Verlag, Wiirzburg
2004. S. 162-169, dort S. 163.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick”

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick”

Um die Frage zu beantworten, ob es bei Horvéth ein duf3eres Gliick des
Reichtums gibt, das nicht nur die Ursache des hohen, instrumentalen
Gebrauchswertes einer Person, sondern auch der Ursprung ihres allge-
meinen Wohlergehens ist, mochte ich jetzt exemplarisch auf eine sehr
pragnante Textstelle aus den ,Geschichten aus dem Wiener Wald“ ein-
gehen. Sie heifdt die ,,Jagd nach dem Gliick® und ereignet sich im drit-
ten Teil des Dramas vor den Augen Valeries, des Rittmeisters, des Mis-
ters und Mariannes Vater, dem Zauberkonig, im dunklen Zuschauer-
raum des Animierlokals ,Maxim“ Aufgrund ihrer starken Bildgewalt
kommt ihr ndamlich ein allegorischer, d.h. ein allgemeingiiltiger Aussa-
gecharakter zu, der nicht nur die Bedeutung des Motives der Gliickssu-
che im menschlichen Leben, sondern auch den spezifischen Problem-
gehalt eines Gliicks aus Reichtum eingehend dokumentiert, wenn
Horvath seinem Publikum diese ,,Jagd nach dem Gliick® durch folgen-
des Bild prasentiert:3®

[...
DER CONFERENCIER wieder vor dem Vorhang: Und nun, meine Sehr-
verehrten, das dritte Bild: »Die Jagd nach dem Gliick.«

Totenstille.

DER CONFERENCIER Darf ich bitten, Herr Kapellmeister - Die »Triu-
merei« von Schumann erklingt und der Vorhang teilt sich zum dritten Male
- eine Gruppe nackter Mdidchen, die sich gegenseitig niedertreten, versucht
einer goldenen Kugel nachzurennen, auf welcher das Gliick auf einem Bein
steht - das Gliick ist ebenfalls unbekleidet und heifSt Marianne.

VALERIE schreit gellend auf im finsteren Zuschauerraum: Marianne! Jesus
Maria Josef! Marianne!!

38 Innerhalb der ,Geschichten aus dem Wiener Wald® erfiillt diese Allegorie zwei un-
terschiedliche Funktionen, die allerdings von Anbeginn von Horvath miteinander
verschrinkt werden. Zum einen fungiert sie im direkten Handlungskontext des
Dramas als eine Art Binnengeschichte, die die Gesamthandlung der ,,Geschichten’,
d.h. Mariannes dortiges Geschick, ihre geistige Entwicklung und ihre Einsichten,
bildlich pointiert wiedergibt- bzw. sie zuallererst vorwegnimmt. Zum anderen er-
hebt sie als klassische Allegorie den Anspruch, in ihren Aussagen iiber die Wirk-
lichkeit, die sich hier sowohl auf die Gliickssuche des Menschen als auch auf den
vermeintlichen Gliicksgehalt des Reichtums beziehen, allgemein giiltig zu sein. Da-
mit gelten ihre Aussagen nicht nur fiir den direkten Handlungskontext der ,Ge-
schichten®, sondern auch fiir Horvaths gesamtes Werk.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

29


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

MARIANNE erschrickt auf ihrer Kugel, zittert, kann das Gleichgewicht
nicht mehr halten, muf§ herab und starrt, geblendet vom Scheinwerfer, in
den dunklen Zuschauerraum.?

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” im Kontext der Frage nach dem
hdchsten Gut

Zuerst vermittelt Horvath durch diese allegorische Darstellung der
Gliicksjagd die zentrale Bedeutung, die das Motiv der Gliickssuche im
menschlichen Leben einnimmt, denn sie zeigt, dass das ganze Dasein
des Menschen sowohl inhaltlich wie auch strukturell konstant durch
sein Verlangen nach Gliick bestimmt wird. So nimmt nicht nur Mari-
anne, die das Gliick hier auf einer goldenen Kugel balancierend repra-
sentiert,* an ihr teil, sondern es beteiligen sich auch noch andere
Midchen an ihr. Sie verfolgen Marianne dabei hartnickig in der Ab-

39 Odén von Horvath: ,Geschichten aus dem Wiener Wald In: GW. Bd. 4 (2001),
S.181/182.

40 Durch diese Darstellungsweise der Gliicksjagd spielt Horvath auf zwei in der Lite-
ratur sehr gingige Allegorien des Gliicks an. So tritt Marianne hier, was in Anbe-
tracht ihres ungliicklichen Lebensschicksals innerhalb der ,Geschichten® schon
sehr zynisch wirkt, als eine Verkérperung des Gliicks bzw. der Gliicksgéttin Fortu-
na in Erscheinung. Implizit greift er so den klassischen literarischen Topos auf, die
Gliicksgottin Fortuna, wie in der Literatur {iblich, auch in seiner Darstellung durch
eine Frau, namlich durch Marianne, zu reprasentieren, deren identifizierendes
Gliicksattribut der aktuelle Besitz der goldenen Kugel ist. Dariiber hinaus nimmt er
mit dieser Darstellung der Glicksjagd, insbesondere durch die Position, die Mari-
anne dabei auf der goldenen Kugel einnimmt, zugleich auf den bekannten Mythos
vom Gliicks- oder vom Lebensrad Bezug. Nach diesem Mythos dreht sich das Rad
des Lebens, auf dem jeder Mensch zeit seines Lebens steht, durch die blofle Will-
kiir Fortunas in unregelméfligen Zeitabstinden immer wieder fort, was dem Men-
schen, der diesem Akt géttlicher Willkiir machtlos ausgeliefert ist, sein Leben lang
eine zyklische Wiederkehr zwischen Phasen des Gliicks und denen des Ungliicks
beschert. Als Beispiel fiir diesen literarischen Topos, wenn auch als eines aus der
englischsprachigen Literatur, konnen in diesem Zusammenhang die Gedanken der
Titelheldin Jane Eyre aus Charlotte Brontés gleichnamigem Roman gelten, die
nachdenklich mutmafit: ,,Ich befiirchtete, meine Hoffnungen konnten zu vermes-
sen gewesen sein, um Wirklichkeit zu werden, und da ich in letzter Zeit soviel Be-
gliickung hatte erfahren diirfen, dringte sich mir die Vorstellung auf, mein persén-
liches Gliick habe seinen Zenit tiberschritten, und das Rad der Fortuna drehe sich
nun abwirts.“ Siehe hierzu: Charlotte Bronté: ,,Jane Eyre®. Deutscher Taschenbuch-
verlag. Elfte Auflage, Miinchen 2012. S. 397. Vgl. hierzu ebenfalls: die allgemeinen

30

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” im Kontext der Frage nach dem hdchsten Gut

sicht, so selbst in den Besitz des Gliicks, d.h. der goldenen Kugel, zu
gelangen. Nicht nur Marianne strebt also in ihrem Leben per se nach
Gliick und Zufriedenheit und wird in ihrem Handeln von der fortwéh-
renden Sehnsucht nach Gliick bestimmt,* sondern dies trifft auch fiir
die Mddchen in dieser Allegorie und damit fiir alle Menschen zu. Sie
alle streben zeit ihres Lebens nach dem Erhalt des Gliicks und sind
deshalb, genau wie Marianne, kontinuierliche Teilnehmer an einer
universalen ,,Jagd nach dem Gliick®. Kein anderes Motiv bestimmt und
erfiillt den Menschen in seinem ganzen Sein und Handeln némlich in
solcher Kontinuitat und Intensitit, wie es das Motiv der Gliickssuche

Erlduterungen zum Begriff der ,,Allegorie® In: Metzlers Literaturlexikon. Begriffe
und Definitionen. Hrsg. von Giinther und Irmgard Schweikle. Zweite {iberarbeitete
Auflage. ].B. Metzlerische Verlagsbuchhandlung, Stuttgart 1990. S. 9.

Damit aber weist Horvath das Gliick als ein blofles Produkt géttlicher Willkiir aus,
was auch Mariannes Worte im Stephansdom belegen, als sie, nachdem sie von
ihrem Beichtvater kalt und unversohnlich mit dem Ratschlag fortgeschickt wurde,
sie solle erst einmal mit sich selbst ins Reine kommen, bevor sie erneut bei ihm
beichten wolle, verstort in die Stille des Doms spricht: ,Wenn es einen lieben Gott
gibt - was hast du mit mir vor, lieber Gott?- Lieber Gott, ich bin im achten Bezirk
geboren und hab die Biirgerschul besucht, ich bin kein schlechter Mensch - horst
du mich?- Was hast du mit mir vor, lieber Gott?- Stille“ Siehe hierzu: Odén von
Horvath: ,Geschichten aus dem Wiener Wald®. In: GW. Bd. 4 (2001), S. 169. Auch
an anderer Stelle tritt das Gliick in Horvaths Werk immer wieder in der Konnotati-
on eines gottlichen Schicksals oder aber eines bloflen Zufalls auf. Dies miindet
dann aber in die bei ihm sehr schwierige und durchaus kontrovers diskutierte
Grundsatzfrage, ob der Mensch im Hinblick auf die Gestaltung seines individuel-
len Lebensvollzugs tatsidchlich frei ist oder aber, ob er dabei von diversen Faktoren
determiniert wird. Siehe zu dieser Grundsatzproblematik von Freiheit und Deter-
mination ausfiihrlich das Kapitel: ,,Die Frage nach der menschlichen Freiheit und
Determination und ihrem Spannungsverhéltnis® (S. 188-196 in dieser Arbeit).

41 Mariannes ganzes Verhalten wird in den ,Geschichten von ihrem Verlangen nach
einem besseren Leben bestimmt. Zu Beginn des Dramas verharrt sie deshalb, in
Ermangelung einer anderen Handlungsalternative, sowohl in den schwierigen Le-
bensverhiltnissen im Haus ihres Vaters, der in ihr kaum etwas anderes als eine
kostengtinstige Dienstmagd sieht, als auch in der lieblosen Beziehung zu Oskar.
Mit ihm verlobt sie sich sogar, obwohl sie ihn, wie sie Alfred noch an ihrem Verlo-
bungstag mit Oskar gesteht, iiberhaupt nicht liebt. Daher muss auch die Affire mit
Alfred, in die sie sich noch am selben Tag Hals tiber Kopf stiirzt, obwohl er ihr bis
dahin noch kaum bekannt ist, als ein letzter, verzweifelter Versuch ihrerseits aufge-
fasst werden, mit dem sie neben der ersehnten Liebe und Wertschitzung ihrer Per-
son auch endlich einen selbst gewdhlten Lebensentwurf realisieren will. Siehe hier-
zu: Odon von Horvath: ,,Geschichten aus dem Wiener Wald“ In: GW. Bd. 4 (2001),
S.113-117, sowie: S. 124 u. S. 135-139.

31

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

32

tut. Dies vergegenwirtigt Horvath gerade durch das gierige und hem-
mungslose Verhalten der Maddchen. So zeigt ihr harter und schonungs-
loser Konkurrenzkampf, bei dem sie sich gegenseitig blindwiitig nie-
dertreten, um zu verhindern, dass eine von ihnen das Gliick tatsédch-
lich fingt, nur, dass keines von ihnen gewillt ist, freiwillig auf das eige-
ne Gliick zugunsten des Gliicks eines der anderen Midchen zu ver-
zichten. Vielmehr spricht ihre Brutalitit dafiir, dass jedes von ihnen
nur darauf aus ist, das Gliick ganz fiir sich allein zu erbeuten. So ver-
fallt auch keines der Médchen auf die hier zumindest hypothetisch
existierende Moglichkeit, sein potenzielles Gliick mit einem der ande-
ren zu teilen. Keines also fasst den Entschluss, sich auf seiner Jagd mit
einem anderen Méidchen zu verbiinden in der Absicht, das Gliick ge-
meinsam vielleicht leichter zu fangen und es dafiir spiter gerecht zu
teilen. Dies liegt mit Sicherheit daran, dass diese Option des Teilens
schon rein bildlich nicht in dieser Allegorie vorgesehen ist. Die golde-
ne Kugel, deren aktueller Besitz den Besitz des Gliicks verkorpert, ist
nidmlich kein Gegenstand, der sich so ohne Weiteres teilen liefle. Auf-
grund ihres begrenzten Platzangebotes gestattet sie es immer nur einer
einzelnen Person zeitweise, sich erfolgreich auf ihrem Rund auszuba-
lancieren. Thre gekriimmte Oberfldche bietet folglich fiir den Balance-
akt von zwei oder sogar mehreren Personen gleichzeitig einfach nicht
geniigend Platz. Dieser Aspekt deckt nun aber auf, dass Horvath hier
einen sehr stark individuell konnotierten Gliicksbegrift verficht. Das
Wort ,,Gliick® bezeichnet dabei das individuelle Lebensgliick einer je-
den einzelnen Person, nicht aber das kollektive Gliick einer Summe
von Personen, wie bspw. ganzer Gesellschaften oder Staaten. Damit
kniipft er grundlegend an die Tradition der antiken Ethik an, weil auch
sie einen individuell konnotierten Gliicksbegriff verficht,#* und distan-
ziert sich zeitgleich von einem utilitaristisch gepragten Begriff, der un-
ter der Bezeichnung ,Gliick® stets das grofitmogliche Gliick fiir eine
grofitmogliche Anzahl von Individuen versteht. Denn obzwar auch der
Utilitarismus in seiner Grundprdmisse davon ausgeht, dass jeder
Mensch zeit seines Lebens nach seinem eigenen Gliick strebt, so leitet
er aus dieser These doch den keineswegs zwingenden Schluss ab, dass

42 Siehe hierzu ausfiihrlich: ,Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik®
S. 47-76.(in dieser Arbeit).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” im Kontext der Frage nach dem hdchsten Gut

deshalb stets die Handlung ethisch geboten, also gut sei, die das grofit-
mogliche Gliick all jener erzielt, die aller Voraussicht nach von ihr be-
troffen sein werden. Betont sei jedoch, dass das individuelle Gliick des
Einzelnen, zumindest im klassischen Handlungsutilitarismus, bei die-
sem Kalkulationsprozess faktisch nicht zwangsldufig ins Gewicht fallen
muss.#> Die blinde Gliicksgier und der ausgepragte Fanatismus der
Midchen betonen in diesem Rahmen also gerade das in Horvaths Au-
gen so essenzielle, d.h. das als triebhaft und kreatiirlich zu bezeichnen-

43 Vgl hierzu Anm. 26, ( S. 22 in dieser Arbeit).

Dass Horvath einem utilitaristisch geprigten Gliicksbegriff eines ,,grofitmoglichen
Wohls fiir eine grofitmogliche Anzahl“ (von Individuen) allgemein eher kritisch
gegeniibersteht, zeigt sich auch in ,,Ein Kind unserer Zeit“ Dort entlarvt er die
propagandistische Rede eines ,grofitmoglichen Wohls®, bei dem das Wohl eines
Einzelnen keine Rolle mehr spielt, ndmlich nicht nur als eine liigenhafte, sondern
in ihren Konsequenzen als eine duflerst zynische Phrase der NS-Propaganda. So
konstatiert der junge Soldat zu Beginn des Romans, einem Zeitpunkt als er mit den
politischen Ansichten seines Vaterlandes noch ginzlich konform ist, sehr unkri-
tisch: ,Wenn es dem Vaterland gut geht, geht es jedem seiner Kinder gut. Gehts
ihm schlecht, geht es zwar nicht allen seinen Kindern schlecht, aber auf die paar
Ausnahmen kommts auch nicht an im Angesicht des lebendigen Volkskorpers.*
Siehe hierzu: Odén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001),
S.17. Erst, als er spiter durch einen Kampfeinsatz schwer am Arm verletzt wird
und die Armee verlassen muss, realisiert er schlagartig die Liigenhaftigkeit dieser
Rede. Jetzt ndmlich geht es ihm aufgrund seines verletzungsbedingten Ausschlus-
ses aus dem Militar wirtschaftlich schlecht. Sein Vaterland hingegen prosperiert
aufgrund seiner anfinglichen Kriegserfolge im Osten. Dieser nun von ihm erkann-
te bittere Widerspruch in der Argumentation bewirkt, dass er sich mit der Zeit im-
mer mehr von seinem fritheren Gedankengut distanziert und erklért in der Folge
auch seinen spateren Hass auf den Buchhalter. Der rithrt daher, dass dieser ihn un-
wissentlich mit den eigenen ehemaligen und nun umso verhassteren politischen
Ansichten konfrontiert. Denn auf die Frage, warum er die schwangere Frau, die
der Soldat in sein Herz geschlossen hat, aus der Firma entlassen hat, antwortet der
Buchhalter unbeteiligt: ,,»Wir haben fiir rund 240 Personen zu sorgen, Angestellte,
Artisten und dergleichen - in einem solchen Zusammenhang kann es niemand von
uns verlangen, dafy wir uns um jeden einzelnen kiimmern«“- Als der Soldat er-
ziirnt nachfragt, warum man dies denn nicht verlangen konne, erwidert er kalt,
dass der einzelne [eben] keine Rolle mehr [im Ganzen] spiele. Diese Antwort, ge-
paart mit der Hime und Uneinsichtigkeit des Buchhalters, entfachen den Zorn des
Soldaten so sehr, dass er seine Beherrschung verliert. Angewidert stof3t er den
Buchhalter in den winterlichen Kanal, wo er elendig ertrinkt. Am Ende ist es des-
halb der Soldat, der, als er den Ort des Geschehens verlésst, voller Hime denkt:
»Jetzt wird ers ja schon gesehen haben, ob ein einzelner keine Rolle spielt.“ Siche
hierzu: Ebd.: S. 118 u. S. 121.

33

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

de Verlangen eines jeden Menschen nach Gliick.# Auch die kreatiirli-
che Blole und die Nacktheit seiner Figuren spielen auf diesen Um-
stand an, weil sie nicht nur die alleinige Funktion haben, das anwesen-
de Publikum sexuell zu animieren, sondern auch das triebhafte und
instinktgesteuerte Verlangen eines jeden Menschen nach seinem eige-
nen Gliick symbolisieren. Auflerdem verweisen sie auf die schlechter-
dings kreatiirlichen Zustdnde des Menschen, d.h. auf seine Geburt und
seinen Tod, und damit auf die Zeitspanne des Lebens selbst, in dem
sich sein kreatiirliches Verlangen nach Gliick abspielt. Nicht das reine
Leben oder Uberleben des Menschen selbst steht folglich im Zentrum
des menschlichen Interesses, sondern immer schon seine subjektiv
moglichst gute Form. Damit aber verleiht Horvath der menschlichen
Gliickseligkeit ausdriicklich den Status eines hochsten Gutes oder letz-
ten Zieles, wodurch er ihr zugleich einen absoluten Stellenwert ein-
raumt.4s Diese Tatsache ist insofern relevant, als sie bereits eine Ant-
wort auf die spatere Motivationsfrage ethischen Handelns bei ihm gibt.
Gerade in seinem Spatwerk wird er ndmlich implizit die These vertre-
ten, dass am Ende nur das individuelle Leben wahrhaft gut, d.h. gliick-
lich sein kann, das mit einer Wertschiatzung und einer Beriicksichti-
gung der ethisch-moralischen Normen einhergeht. Im Folgenden gilt
es deshalb, die angekiindigte Frage zu kldren, ob die Allegorie auch
eine inhaltliche Empfehlung dariiber abgibt, was ein per se subjektiv

44 Ich spreche hier ganz bewusst von einem kreatiirlichen Verlangen nach Gliick, weil
davon auszugehen ist, dass der Mensch diese Sehnsucht nach einem subjektiv gu-
ten Leben auch mit anderen, hher entwickelten Tieren, d.h. mit Wirbeltieren, teilt,
denn auch sie haben ein Bewusstsein ihrer mentalen und korperlichen Zustande.
Mogen auch die Inhalte, worin ein solches subjektiv gutes Leben im Einzelfall be-
steht, individuell wie speziesbedingt stark voneinander abweichen, so lassen sich
doch einige wenige negative Minimalbedingungen anfithren, wie bspw. das Frei-
sein von Schmerz, Hunger, Durst o. A., die stets erfiillt sein miissen, um iiberhaupt
in sinnvoller Weise von einem individuell wie auch immer gearteten guten Leben
zu sprechen.

45 Auch durch diesen absoluten Status der menschlichen Gliickseligkeit kniipft
Horvéth hier dezidiert an die Tradition der antiken Ethik an, denn auch sie be-
greift die Gliickseligkeit des Menschen als das hochste Gut oder als das letzte Ziel,
auf das sich alle iibrigen menschlichen Handlungen fortwéihrend beziehen, die
ihren instrumental positiven oder negativen Wert nur im Hinblick auf ihre Relati-
on zu diesem iibergeordneten letzten Ziel bzw. hochsten Gut erhalten. Vgl. hierzu
ausfiihrlich: ,Die Grundziige der platonischen Ethik®, S. 47-76 in dieser Arbeit.

34

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitare Charakter eines Gliicks aus Reichtum

gutes menschliches Leben ausmacht bzw. ob ein solches Leben durch
einen semantisch umfassenden Reichtum konstituiert wird.

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitare Charakter
eines Gliicks aus Reichtum

Neben dem anthropologischen Umstand, dass jeder Mensch zeit seines
Lebens nach seinem eigenen Gliick strebt, vermittelt Horvath im Zuge
der Allegorie auch, dass der Reichtum kein Zustand des wahren
Gliicks, sondern blof3 eine triigerische Illusion desselben ist. Aufgrund
seiner strukturellen und inhaltlichen Defizite und Ambivalenzen, die
seiner sozialen Realisation geschuldet sind, kann er dem Individuum
nidmlich nie das Gefiihl eines in sich stabilen wie umfassenden, d.h.
authentischen Gliicks vermitteln. Seine strukturelle Instabilitit offen-
bart sich deshalb schon im Ausgangsbild der Allegorie, wo Marianne
akrobatisch auf ihrer goldenen Kugel des Gliicks balanciert. Denn das
Attribut des Goldenen markiert, dass auch ihr Glick auf dieser
Gliicksjagd durch einen semantisch umfassenden Reichtum konnotiert
wird.#* Wie fragil und von dufleren Umstidnden abhingig es ist, zeigt
nun der Umstand, dass sie es sofort verliert, als Valerie plotzlich laut

46 Vgl. zur Semantik des Reichtums ausfiihrlich S. 27/28 in dieser Arbeit.
Dass Mariannes Gliick im Zuge der Allegorie durch einen semantisch umfassen-
den Reichtum konnotiert wird, mag zunichst verwunderlich sein, wo sie im Hand-
lungsverlauf der ,Geschichten” doch selbst alles andere als gliicklich wirkt. Den-
noch trifft das Paradigma des Reichtums objektiv auf ihre dortige Ausgangssituati-
on zu. Zu Beginn des Dramas ist sie namlich noch durch die Arbeit im Geschift
ihres Vaters materiell abgesichert wie auch durch ihre Verlobung mit Oskar gut so-
zial integriert. Doch anders, als zu erwarten wire, beschert ihr dies gerade nicht
die ersehnten Inhalte des Gliicks, die der Reichtum angeblich konsolidiert, d.h.
eine gesteigerte Freiheit oder eine zweckfreie Achtung bzw. Wertschitzung ihrer
Person, sondern miindet stattdessen nur in eine regelrechte Perversion dieser In-
halte. Denn faktisch erlebt sie nie etwas anderes als eine umfangreiche Bevormun-
dung und eine blof3 instrumentalisierende Ausnutzung durch ihr soziales Umfeld.
Gerade dies erklart allerdings, warum Horvath sie im Zentrum der Allegorie ein
Gliick aus Reichtum représentieren lisst, denn sie ist damit neben Valerie die ein-
zige Figur der ,Geschichten iiberhaupt, die seinen liigenhaften Gliicksgehalt, den
die Allegorie entlarven soll, klar durchschaut und sich von seinem Wertekonzept
distanziert. Dieser Emanzipationsprozess gipfelt dann in ihrem Versuch, gemein-
sam mit Alfred ein alternatives Lebens- und Gliicksmodell zu realisieren. Und ob-

35

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

im vormals noch ruhigen Zuschauerraum aufschreit. Denn dies stort
ihre Konzentration so abrupt, dass sie den Halt auf ihrer goldenen Ku-
gel verliert und zu Boden hinab muss. Dort starrt sie dann, vom hellen
Licht der Scheinwerfer geblendet wie auch apathisch und desorientiert,
wie es auf den Leser wirkt, in den noch dunklen Zuschauerraum. Ge-
rade dieser Vorfall aber betont die strukturelle Abhéngigkeit des
Reichtums von dufleren, aktuell vorliegenden Wirklichkeitsverhaltnis-
sen, da ein solcher Konzentrationsverlust von Marianne theoretisch
auch schon durch das iibrige interne Bithnengeschehen hitte initiiert
werden konnen. Denkt man bspw. an die wilde Verfolgungsjagd der
gliickshungrigen Médchen, birgt diese ja ebenfalls ein betrachtliches
Ablenkungspotenzial in sich. Warum also, so die Frage, wird ihr Gliick
ausschliefllich durch den Schrei Valeries, nicht aber durch das potenzi-
ell ebenfalls stark ablenkende Bithnengeschehen zerstort? Es soll hier
nicht in Abrede gestellt werden, dass natiirlich gerade ein akustischer
Reiz in besonderem Maf$ dazu geeignet sein kann, jemanden abrupt zu
erschrecken. Ich mochte lediglich darauf aufmerksam machen, dass es
in dieser Szene noch ein anderes, erhebliches Ablenkungspotenzial im
Zuge des inhidrenten Biithnengeschehens gibt, was sicher weniger fiir
die eher sanfte Musik, dafiir aber umso mehr fiir die turbulent und ag-
gressiv ausgetragene Verfolgungsjagd der gliickshungrigen Madchen
gilt, dem Marianne ebenfalls in stark ablenkender Manier ausgesetzt
ist, ohne dass es sie stort. Eine Erkldrung daftir, warum ihr Glick
durch den Schrei, nicht aber durch die anderen Einfliisse des Bithnen-
bildes zerstort wird, konnte deshalb sein, dass es an die im Zusammen-
hang mit dem Schaubild existierenden Wirklichkeitsverhiltnisse schon
ginzlich adaptiert bzw. in seiner ganzen Existenz regelrecht von ihrem
aktuellen Status quo abhéngig ist. Dies wiirde erkldren, warum Mari-
anne es durch diese dem Schaubild intern zufallenden Realitétseinfliis-
se nicht verliert. Erst der Schrei, der plotzlich aus dem vormals noch
ruhigen Publikum ertont, zerstort ihr Gliick, weil er im szenischen
Kontext der Allegorie das Sinnbild eines sich jah vollziehenden Wirk-
lichkeitswandels ist. An den aber kann Marianne ihr Gliick nicht mehr
rasch genug anpassen, was notig wire, um es in seiner Existenz lang-

wohl Marianne damit klaglich scheitert, steht sie dennoch im Zentrum dieser Alle-
gorie, weil folglich nur ihre geistige Entwicklung und Einsicht in einer harmoni-
schen Entsprechung zu ihrem angestrebten Erkenntnisziel stehen.

36

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitare Charakter eines Gliicks aus Reichtum

fristig zu sichern. Der Schrei also trdgt damit die Funktion, den mitun-
ter rasant vonstattengehenden Realititswandel im szenischen Kontext
der Allegorie nachzubilden. Dieser kann im Allgemeinen sowohl dafiir
verantwortlich sein, dass eine Person ganz unverhofft reich wird, als
auch dafiir, dass ihr der Reichtum, wie in Mariannes Fall, recht abrupt
wieder entzogen wird.

Schon im obigen Kontext von Horvaths Roman ,,Ein Kind unserer
Zeit* habe ich latent auf diese strukturelle Abhéngigkeit des Reichtums
von dufleren, leicht verdnderlichen Umweltfaktoren hingewiesen. Die-
se Abhédngigkeit muss nun aber als eines seiner stirksten strukturellen
Mankos aufgefasst werden, weil der Einzelne, was auch Mariannes
apathische Hilflosigkeit hier dokumentiert,# in dem sozialen und poli-
tischen Milieu, das Horvath in seinem Schreiben fortlaufend themati-
siert, kaum je in der Lage ist, in legaler Form+® bestimmend oder korri-
gierend in sie einzugreifen. Denn als gesamtgesellschaftliche Rahmen-
bedingungen unterliegen diese Faktoren von Zeit zu Zeit immer wie-
der einem Realititswandel. Dem Individuum als isolierter Einzelper-
son ist es bei Horvath aber kaum je moglich, mafigeblichen Einfluss
auf diese dufleren Wirklichkeitseinfliisse, wie bspw. die politische,
wirtschaftliche oder soziale Willensausrichtung seines Staates oder sei-
ner aktuellen Wert- und Nutzenvorstellungen, zu nehmen. Vielmehr
werden diese Umstidnde allein durch die gerade vorliegenden Mehr-
heitsverhiltnisse in der Gesellschaft konstituiert, an denen es wiede-
rum, je nach gegenwdrtiger Staatsform, entweder nur in einem recht

47 Marianne starrt am Ende der Allegorie vollig apathisch und desorientiert, vom
hellen Licht der Scheinwerfer geblendet, in den noch dunklen Zuschauerraum.
Insgesamt wirkt sie viel zu schockiert, um nochmals auf die Idee zu kommen,
einen neuen Balanceversuch auf ihrer goldenen Kugel zu wagen, um so die Schau-
bildnummer noch zu retten und ihr einmal verwirktes Gliick zuriickzugewinnen.

48 Es geht hier nicht um die illegalen Versuche etlicher Figuren Horvaths, in einer
rein finanziell-materiellen Auspragung ,reich® zu werden, indem sie Straftaten ver-
iiben und andere Personen ausrauben. So ist bspw. gerade der ,Juwelierraub® ein
bei Horvath mehrmals auftretendes Motiv, das sowohl in dem Stiick ,,Mord in der
Mohrengasse® als auch in der ,Unbekannten aus der Seine“ konfliktbestimmend ist.
Auch Dieter Hildebrandt betont, dass gerade in dem frithen Drama ,,Mord in der
Mohrengasse” schon viele der spiter fiir Horvéth sehr typischen Motive zu finden
seien, wie bspw. die Angst, die Gefahr und das Verbrechen. Vgl. hierzu: ,0dén von
Horvéth mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten®. Hrsg. von Dieter Hildebrandt.
Rowohlt-Verlag Hamburg, 1975. 11. Auflage 2008. S. 30/31.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

37


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

38

geringen oder in gar keinem nennenswerten Umfang beteiligt wird.+
Dies hat zur Folge, dass der Einzelne, sofern er unbeirrt an einem &u-
eren Lebensgliick aus Reichtum festhalt, zumeist gnadenlos durch sie
determiniert wird. Am Ende ndmlich steht ihm keine andere Eigenin-
itiative zur Erzielung oder Konsolidierung seines Reichtums und da-
mit seines vermeintlichen Gliicks mehr offen als die, sich bestmoglich
an diese dufleren Faktoren anzupassen. Doch Mariannes Scheitern
zeigt, dass dies ebenfalls nur in einem recht bescheidenen und damit
zeitlich begrenzten Rahmen von Erfolg gekront sein kann. Zudem
konnen solche Anpassungsprozesse das Individuum leicht tiberfor-

49 Hier ist zu beachten, dass Horvéths Schreiben sehr stark mit der dufSerst bewegten
Zeit der 20er- und 30er- Jahre des 20. Jahrhunderts verhaftet ist, die der Autor da-
bei nicht nur selbst in all ihren politischen, sozialen und wirtschaftlichen Umbrii-
chen hautnah miterlebt, sondern, basierend auf seinen eigenen Alltagserfahrungen
in Miinchen, Murnau und Berlin, auch kritisch in seinem literarischen Werk verar-
beitet hat. So werden bspw. die frithen Volksstiicke oftmals mit dem ausdriickli-
chen Vermerk des Autors versehen, dass ihr dramatisches Geschehen in dieser Ge-
genwart zu verorten ist. So heifdt es z.B. in der Regieanweisung zu den ,Geschich-
ten aus dem Wiener Wald“ ausdriicklich: ,Das Stiick spielt in unseren Tagen, und
zwar in Wien, im Wiener Wald und drauflen in der Wachau.“ Siehe hierzu: Odon
von Horviéth: ,Geschichten aus dem Wiener Wald. In: GW. Bd. 4 (2001), S. 102.
Zudem lisst sich das dramatische Geschehen der Volksstiicke anhand der Figuren-
rede, die stets eine bayrisch-Gsterreichische Farbung aufweist, geografisch entwe-
der im stiddeutsch-bayrischen oder aber im dsterreichischen Sprachraum verorten.
Einige der frithen Volksstiicke, wie Horvaths ,Italienische Nacht®, ,Zur schénen
Aussicht oder auch die ,Bergbahn’, wie auch Teile der frithen Prosa (z.B. die
Sportmirchen) oder aber der spite Roman ,,Jugend ohne Gott“ nehmen explizit
auf historische und lokale Besonderheiten, Personen, Orte, Landschaften oder
Bauten Bezug, die sich im Markt Murnau und dem gesamten Staffelseeumland, d.i.
dem ,,Blauen Land", ausfindig machen lassen. Dort hat Horvath von 1924 bis 1934
mit seiner Familie (den Eltern, dem Bruder, dem Onkel, der Tante und den Grof3-
eltern sowie den Haustieren) in einer Villa in der Bahnhofsstrafle Nr. 4 gelebt und
gearbeitet. Vgl. hierzu: ,Odoén von Horvath® Hrsg. von Elisabeth Tworek und
Brigitte Salmen. Ein Kulturfithrer des SchloSmuseums Murnau, Schloffmuseum
des Marktes Murnau 2001. 2. Auflage 2003. Gerade fiir diese bewegte Zeit (von
ca.1924 bis 1938), die demnach den zeitlichen Rahmen fiir sein literarisches Schaf-
fen bildet und von den Problemen der Weimarer Republik bis ein Jahr vor dem
Ausbruch des Zweiten Weltkrieges reicht, ldsst sich in besonderem Mafle sagen,
dass das einzelne Individuum nur dann so etwas wie ein politisches Mitsprache-
und Gestaltungsrecht hatte, wenn es sich vor 1933 stimmlich den jeweiligen politi-
schen Mehrheitsverhiltnissen innerhalb der Weimarer Republik angeschlossen hat
oder aber ab 1933 ein aktives Mitglied in der NSDAP war. Mit zeitlicher Verzoge-
rung trifft diese Situation ab 1938 dann genauso auf Osterreich zu.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitare Charakter eines Gliicks aus Reichtum

dern, wie Horvath in ,,Ein Kind unserer Zeit“ sowohl durch die Figur
des Soldaten als auch durch die des Hauptmannes zeigt. Rasch ndm-
lich kann es das beklemmende Gefiihl erhalten, hinter die sich z.T.
schnell ereignenden Verdnderungen seiner Umwelt, trotz aller eigener
Anstrengungen, zuriickzufallen. Innerhalb des Romans, dessen Titel
bereits eine Anspielung auf diese Uberforderung darstellt, offenbart
sich dieses Problem durch die mehrmals motivisch von Horvath ver-
wendete Figurenrede eines ,nicht mehr in die Zeit passenden Indivi-
duums", dessen ganzes Werte-, Denk- und Lebensmodell schon ldngst
wieder obsolet geworden ist, bevor ihm dieser Umstand selbst so rich-
tig klar geworden ist. Orientierungslos und verunsichert fragt sich des-
halb z.B. der junge Soldat am Ende des Romans: ,,Oder: paf} ich denn
auch nicht mehr in die Zeit? Unsinn! Ich bin da und kann nirgends he-
raus, ich laf$ mir da nichts dreinreden! Natiirlich paf ich in meine Zeit

[...].55°

Neben diesen strukturellen Problemen deutet Horvath im Rahmen
der Allegorie auf ein weiteres Grundproblem des Reichtums hin, das
die eben geschilderten Anpassungsversuche des Individuums an seine
Umwelt zu guter Letzt als vollig zwecklos ausweist. Der Reichtum

5o Siehe hierzu: Odén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit In: GW. Bd. 14 (2001),
S.92.
Dieses Uberforderungsproblem, mit dem das Individuum bei Horvath immer wie-
der konfrontiert wird, gehort generell zu dem grofien Themenkomplex von ,,Indi-
viduum und Gesellschaft, der bei ihm zentral ist und den er selbst in der Randbe-
merkung zu ,Glaube Liebe Hoffnung® als einen ,gigantischen Kampf zwischen
(dem) Individuum und (der) Gesellschaft® beschreibt. Dieser stelle ein ewiges
Schlachten dar, bei dem es keinen Frieden gebe, aufler in der Form, dass das Indi-
viduum fiir einen kurzen Moment die Illusion eines Waffenstillstandes genief3e.
Siehe hierzu: Odén von Horvéth: ,Glaube Liebe Hoffnung® In: GW. Bd. 6 (2001),
S.12.
Zu diesem Themenkomplex von Individuum und Gesellschaft gehoren aber neben
Fragen, die in erster Linie die Ethik betreffen, wie bspw. die, wann und in welchen
Bereichen eine solche Integration und Anpassung des Individuums an seine Um-
welt tiberhaupt nétig und wiinschenswert und wann sie dagegen vielmehr bedenk-
lich ist, auch Fragen, die in Horvaths Schreiben zwar ebenfalls eine zentrale Stel-
lung einnehmen, die allerdings eher in das Feld der Sozialphilosophie fithren; bspw.
die, ob gesellschaftliche Umbriiche durch einen Wandel der einzelnen Individuen
verursacht werden, oder aber, ob erst gesellschaftliche Verdnderungen einen sol-
chen Wandel der Individuen bewirken, wie auch die nach dem grundlegenden
Verhiltnis dieser beiden Groflen zueinander.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

39


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

namlich ist schon an und fir sich, also rein inhaltlich, nicht dazu in
der Lage, ihm ein in sich vollendetes, d.h. authentisches Glick zu
schenken. Allenthalben gibt er eine triigerische Illusion desselbigen ab,
was daran liegt, dass er seinen Gliicksvorstellungen, d.h. seiner Sehn-
sucht nach Wohlstand, nach Freiheit und nach sozialer Achtung, nie
wirklich gerecht wird, weil er sie faktisch weder in einer in sich voll-
endeten noch in einer in sich unbeschidigten Form realisiert.s* Viel-
mehr stiftet er diese Inhalte des Gliicks nur in einem entweder hochst
defizitdren Ausmaf3, das von den Figuren dann als nach wie vor sehr
unbefriedigend empfunden wird, oder, was noch schlimmer ist, in
einer inhaltlich stets durch Ambivalenz verdorbenen Form. Dabei ver-
liert sich ihr an sich guter Charakter entweder fast vollig oder wird in
sein genaues Gegenteil verkehrt. Beide Formen dieser beschiadigten
Realisation der Gliicksinhalte machen das Individuum aber keines-
wegs wirklich gliicklich, sondern miinden bei ihm, sofern es diesen
Betrug irgendwann durchschaut, lediglich in hochst bittere Gefiihle
der Unzufriedenheit oder Enttduschung. So verspiirt der Lehrer aus
»Jugend ohne Gott“ schon zu Beginn des Romans, am 25. Mirz, dem
Tag seines vierunddreifligsten Geburtstages, ein diffuses Gefiihl des
Unmutes in sich aufsteigen. Angesichts seiner positiven, weil materiell
gut gesicherten Lebensumstdnde, kann er sich dieses Gefiihl jedoch
zundchst gar nicht erklaren. Beim Lesen seiner Geburtstagspost, ge-
nauer beim Lesen der Geburtstagsgliickwiinsche seiner Eltern, die

51 Damit stellt sich aber notgedrungen die Frage, ob es ein solches umfassendes und
in sich selbst unbeschidigtes, d.h. vollkommenes und harmonisches Gliick in reali-
sierter Form in Horvaths Werk tiberhaupt gibt, was, wie ich hier schon vorwegneh-
men kann, auch beim alternativen Lebens- bzw. Gliickskonzept des ethischen Le-
bensvollzuges nicht vollauf zutrifft. Demnach kann dem Attribut des Goldenen,
wie ich glaube, neben dem Reichtum auch plausibel die Konnotation eines jenseiti-
gen Lebens in volliger Gliickseligkeit in einem realisierten Reich Gottes unterstellt
werden. Dafiir sprechen nicht nur die z.T. sehr starken Jenseitsbeziige der
Horvathschen Texte, die sich bspw. innerhalb von ,, Der jiingste Tag“ oder auch in-
nerhalb der ,Bergbahn® finden lassen, sondern auch die nicht zu leugnende Tatsa-
che, die Peter Baumann in seiner religiés motivierten Horvath-Analyse bereits be-
tont hat, dass das moralische Verstindnis, das Horvaths Texten implizit zugrunde
liegt, schlussendlich auch sehr stark auf eine religios-christliche Fundierung zu-
riickgeht. Siehe hierzu: Peter Baumann: ,,0dén von Horvath: Jugend ohne Gott-
Autor mit Gott?“. Analyse der Religionsthematik anhand ausgewéhlter Werke. Pe-
ter-Lang-Verlag: Européischer Verlag der Wissenschaften, Bern 2003.

40

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitare Charakter eines Gliicks aus Reichtum

ihrem erwachsenen Sohn nur das Allerbeste, d.h. Gliick, Gesundheit
und Zufriedenheit, wiinschen, iberkommt ihn dennoch plétzlich der
irritierende Gedanke: ,Gliick kann man immer brauchen, denke ich
mir, und gesund bist du auch, gottlob! Ich klopfe auf Holz. Aber zufrie-
den? Nein, zufrieden bin ich eigentlich nicht. Doch das ist ja schliefi-
lich niemand.“s> Schon die kurze Sequenz zeigt, dass der Lehrer an-
fangs von der Unzufriedenheit, die er empfindet, selbst irritiert ist.
Deshalb versucht er auch postwendend, sie gleich wieder im Keim zu
ersticken, wenn er sich einredet, dass es sich bei diesem Gefiihl ohne-
hin um eine Art Massenphdnomen handelt, unter dem fast die ganze
Menschheit leidet. Dies zeigt, dass er seine eigenen Gefiihle anfangs
tiberhaupt nicht ernst nimmt, da er sie sonst nicht auf diese Weise ba-
gatellisieren wiirde. Doch diese Strategie der Selbsttiuschung geht
nicht auf, denn schon wenige Sekunden spiter, nachdem er das Tin-
tenfass, das vor ihm auf dem Tisch steht, entkorkt hat, um endlich mit
der Korrektur eines Schulaufsatzes tiber die Notwendigkeit von Kolo-
nien zu beginnen, die er schon viel zu lange vor sich hergeschoben hat,
denkt er insgeheim erneut: ,,Nein, zufrieden bin ich wahrlich nicht.“s3
Doch auch diesmal versucht er sogleich, diese unangenehme Einsicht
durch eine verniinftige Argumentation zu entkriften, wenn er sich
streng durch den Gedanken ermahnt:

»Denk nicht so dumm, herrsch ich mich an. Du hast doch eine sichere
Stellung mit Pensionsberechtigung und das ist in der heutigen Zeit, wo
niemand weif3, ob sich morgen die Erde noch drehen wird, allerhand!
Wie viele wiirden sich samtliche Finger ablecken, wenn sie an deiner Stel-
le waren?! Wie gering ist doch der Prozentsatz der Lehramtskandidaten,
die wirklich Lehrer werden konnen! Danke Gott, dafy du zum Lehrkorper
eines Stadtischen Gymnasiums gehorst und daf$ du also ohne wirtschaft-
liche Sorgen alt und bléd werden darfst! Du kannst doch auch hundert
Jahre alt werden, vielleicht wirst du sogar mal der élteste Einwohner des
Vaterlandes! Dann kommst du an deinem Geburtstag in die Illustrierte
und darunter wird stehen: »Er ist noch bei regem Geiste«. Und das alles
mit Pension! Bedenk und versiindige dich nicht!“s+

Doch selbst diese Art der verniinftigen Argumentation kann ihn, wie
der spitere Handlungsverlauf des Romans offenbart, auf Dauer nicht

52 Siehe hierzu: Odén von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott*. In: GW. Bd. 13 (2001) S. 11.
53 Ebd.:S.11.
54 Ebd.:S.11/12.

4

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

tiber den Tatbestand hinwegtduschen, dass seine vermeintlich so posi-
tive Ausgangssituation, die man, aufgrund seiner materiellen Absiche-
rung, seiner scheinbaren Integration und Handlungsfreiheit, durchaus
als eine Form des Reichtums bezeichnen kann, keineswegs wirklich
gliicksbringend ist. Dieser unterschwellige Sachverhalt wird ihm mit
der Zeit auch selbst immer klarer. Trotz seines materiellen Wohlstands
hat er ndmlich weder ein erhohtes Mafl an Handlungsfreiheit noch ist
er wirklich sozial gut in die Gesellschaft integriert. Vielmehr ist der
Lehrer in seinem Schulalltag immer hiufiger mit behérdlichen Zwén-
gen und mit einer steigenden Bevormundung durch die Schulauf-
sichtsbehorde konfrontiert, die ihm sogar vorschreiben will, was er
tiber bestimmte (politisch-ethische) Sachverhalte zu denken und wie
er selbige korrekt zu bewerten hat. Seine so gute soziale Integration er-
weist sich also schnell als vordergriindig, denn aufgrund seiner von
der Norm abweichenden humanistischen Einstellung bekommt er
nicht nur Arger mit der Schulaufsichtsbehorde, sondern auch mit sei-
ner Klasse, deren Missgunst sich im Zuge dieses Konfliktes immer
deutlicher zeigt. Doch auch vonseiten des Direktors des Gymnasiums
erfahrt er keinerlei Unterstiitzung bei der Losung dieses Konfliktes.ss
Der einzige Freund, der sich fiir seine Note interessiert, ihm zuhort
und ihn tatkraftig unterstiitzt, ist Julius Caesar. Der allerdings wurde
aufgrund eines Verhéltnisses mit einer seiner ehemaligen Schiilerinnen
bereits selbst unehrenhaft aus dem Schuldienst entlassen, was heifit,
dass auch er sozial isoliert und stigmatisiert ist.5¢

Bei anderen Figuren Horvaths, wie beim Soldaten aus ,,Ein Kind
unserer Zeit“ konnen sich diese negativen Empfindungen, die das In-
dividuum bei der Einsicht in die Liigenhaftigkeit des Reichtums ver-
spiirt, sogar bis hin zu einem regelrechten Selbsthass steigern. So fiihlt
der Soldat nach seinem verletzungsbedingten Ausschluss aus dem Mi-
litar ebenfalls starke Zweifel an der Ansicht in sich aufkommen, dass
diese Zeit sein ,,goldenes Zeitalter gewesen sei. Denn am Ende seines
Desillusionierungsprozesses konstatiert er voller Bitterkeit:

»All die hohlen Spriiche und Phrasen, unverschdmt und iiberheblich,
nachgeplappert, nachgebetet - [...] Mich ekelts vor meinem Schatten der

55 Vgl hierzu: Die Kapitel: ,, Die reichen Plebejer” und ,,Das Brot® Ebd.: S. 16-23.
56 Ebd.:S.27.

Ib)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitare Charakter eines Gliicks aus Reichtum

Vergangenheit - [...] Ich hafite das bequeme Leben und schwéirmte fiir
das unbequeme - [...]. Was war doch mein heif3geliebtes unbequemes
Dasein fiir ein verlogener bequemer Morast!“s7

Diese negativen Affekte des Individuums sind aber lediglich das Resul-
tat oder aber, wie beim Lehrer aus ,,Jugend ohne Gott", erst der Auslo-
ser fiir seine schmerzhafte Einsicht, dass es mit seiner Sehnsucht nach
Reichtum einer puren Illusion des Gliicks erlegen ist, die sich zu kei-
nem Zeitpunkt jemals mit der Realitdt gedeckt bzw. mit ihr in harmo-
nischem Einklang befunden hat.s® Auch die Allegorie spiegelt diese
Gliicksliige des Reichtums exemplarisch wider, da schon ihre musikali-
sche Untermalung mit Robert Schumanns , Traumerei“ auf diesen illu-
siondren Gliicksgehalt des Reichtums aufmerksam macht. Einerseits ist
die Musik dabei eine Art ironisch-zynische Anspielung auf die um-
nachtete Dummbheit des literarischen Personals der ,Geschichten®
selbst, das mehrheitlich, ungeachtet der Schwichen dieses Gliicks, die
ihm im Kontext der Allegorie gerade vor Augen gefithrt werden, den-
noch verblendet an ihm festhilt. Andererseits fungiert sie durch ihren
sprechenden Titel auch als eine Art inhaltliches Programm, das zeigt,
dass das Gliick des Reichtums, dhnlich der Realitdt eines Traumes,
nichts anderes als eine blofle Einbildung ist. Exemplarisch vermittelt
Horvéth dies am Inhalt der sozialen Achtung, die sich das Individuum
durch den Reichtum stets erhofft, die es in Wahrheit aber niemals er-
fahrt. So wird Marianne bezeichnenderweise, selbst als sie noch im Be-
sitz des Gliicks, d.h. der goldenen Kugel, ist, gerade nicht mit dieser er-

57 Siehe hierzu: Odén von Horvath: ,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001),
S.118/119.

58 Karl Miiller formt in diesem Kontext, der einerseits vergeblichen Glickssuche der
Figuren Horvaths, wie andererseits hinsichtlich der Frage, wie man deren oftmals
skandaloses Verhalten erklidren konne, den Begriff der ,,Gliicksliige“. Auch ich wer-
de diesen Begriff in der Folge fiir den Reichtum anwenden, da ich ihn in diesem
Zusammenhang als passend erachte. So bemerkt Miiller, dass das von den Figuren
ersehnte und versprochene Gliick sich immer als Surrogat erweise, da sich ihre
Hilfestellungen und Liebesangebote als Fallen entpuppen wiirden, die aus sexueller
Geilheit oder praktischem Eigennutz vielfiltiger Art resultieren wiirden. Siehe
hierzu: Karl Miiller: ,Wo ganz plétzlich ein Mensch sichtbar wird - Lebens- und
Todeskidmpfe®. In: ,0doén von Horvath. Unendliche Dummbheit - dumme Unend-
lichkeit. Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem Dossier ,Geborgte Leben.
Horvath und der Film® Reihe ,Profile“: Magazin des Osterreichischen Literaturar-
chivs. 4. Jg. Bd. 8. Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 19-34, dort S. 29.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

43


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

44

hofften Wertschétzung ihrer Person konfrontiert, sondern allein mit
deren Perversion, d.i. mit der offenen Missgunst und dem Neid ihrer
Mitstreiterinnen.>* Damit aber bleibt das Individuum trotz seines
»Reichtums® genauso einsam, isoliert und auf sich selbst zuriickgewor-
fen wie zuvor, weil der Reichtum die soziale Integration, genau wie die
tibrigen Gliicksinhalte, die er verspricht, faktisch nie realisieren kann,
sondern lediglich ihre durch Defizite und Ambivalenzen beschadigten
Abbilder. Von den Figuren der ,,Geschichten erkennt dies freilich nur
Marianne, weshalb sie auch als einzige Figur am Ende der Gliicksjagd
folgerichtig mit dem grellen und kalten Licht der Erkenntnis, d.h. mit
dem hellen Licht der Scheinwerfer konfrontiert wird, in das sie
schliefllich gebannt blickt. Damit ist sie die einzige Figur der ,Ge-
schichten®, die je aus der triiben und dunklen Sphére des Traums der
falschen Vorstellung eines Gliicks aus Reichtum erwacht, die Horvath
hier im Gegenzug durch das schwache griinliche Biithnen-Licht sym-
bolisiert, das die ,,Gliicksjagd® umgibt. Mariannes regungslose Apathie
am Ende der Szene greift dariiber hinaus auch auf ihren Zustand am
Ende des Dramas vor, weil sie ihre dortige geistig-seelische Selbstauf-
gabe vorwegnimmt, mit der sie, innerlich erstarrt und abgestorben, auf
den Tod ihres kleinen Sohnes Leopold wie auch auf die durch die tra-
gischen Vorkommnisse erzwungene neuerliche Verbindung mit Oskar
reagiert. Thre letzten, dumpfen Worte lauten deshalb nur noch matt:
»Ich kann nicht mehr. Jetzt kann ich nicht mehr.“6

59 Das ,Missgunstmotiv®, das sich stets durch Schadenfreude &uflert, tritt bei
Horvéath immer wieder als ambivalente Verkehrung der eigentlich vom Individu-
um ersehnten sozialen Achtung und Wertschitzung hervor; so bspw. auch, als Va-
lerie ,mit Schadenfreude®, wie es in der Regieanweisung heif3t, den Rittmeister, der
sich gerade nach der Ziehungsliste der Lotterie erkundigt, fragt, ob er denn das
grofle Los gewonnen habe. Siehe hierzu: Odoén von Horvath: ,Geschichten aus
dem Wiener Wald® In: Odén von Horvath. GW. Bd. 4 (2001), S. 112.

60 Siehe hierzu: Ebd.: S. 207.

Die Tatsache, dass das tibrige Dramenpersonal Horvaths die Gliicksliige des Reich-
tums, die ihnen im Kontext der Allegorie vermittelt wird, tiberhaupt nicht durch-
schaut, liegt, vor allem daran, dass sie in der ihnen dargebotenen ,Gliicksjagd” le-
diglich eine Parabel auf Mariannes sozialen (Ab-)Fall aus der (guten) Gesellschaft
sehen. Den allerdings hat sich Marianne nach ihrem Verstindnis auch ganz zu
Recht aufgrund ihrer Dummbheit und Naivitit verdient, weil sie ihr sicheres Le-
bensgliick, das durch ihre Verlobung mit Oskar vorlag, zugunsten einer blof3 eroti-
schen Laune heraus (ihre iiberstiirzte Affire mit Alfred) leichtfertig selbst aufs
Spiel gesetzt hat. Diese Sicht entspricht aber nicht nur der Sicht des dramatischen

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Allegorie der ,Jagd nach dem Gliick” und der defizitare Charakter eines Gliicks aus Reichtum

Obzwar der Reichtum also als ein weitaus besserer und damit er-
strebenswerterer Zustand als die Armut fiir die Figuren Horvaths zu
klassifizieren ist, ist er dennoch kein wahrhafter Zustand des Gliicks,
da er der menschlichen Sehnsucht nach Gliick aufgrund seiner struk-
turellen wie inhaltlichen Schwichen, Defizite und Ambivalenzen nie-
mals wirklich gerecht werden kann. Aufgrund seiner hochstens mate-
riell-finanziellen Teilabsicherung, wie seiner nur defizitidren oder in
sich beschédigten Teilrealisation der iibrigen Gliicksinhalte, stiftet er,
wie die Allegorie damit zeigt, allenthalben ein strukturell abhéngiges
und inhaltlich ungeniigendes, d.h. ein in sich selbst beschadigtes Ab-
bild dieses Gliicks.

Personals Horvaths, sondern auch weiten Teilen der Sekundirliteratur, die die
grenzenlose Dummbeit, die Horvath seinem Dramenpersonal im vorangestellten
Motto der ,Geschichten durch die Worte: ,Nichts gibt so sehr das Gefiihl der Un-
endlichkeit als wie die Dummbheit® unterstellt, nur auf die vermeintliche Verblen-
dung und Realititsferne Mariannes beziehen. Siehe hierzu: Ebd.: S.101. So be-
merkt z.B. Peter Baumann: ,,Die Blindheit Mariannes der Realitit gegeniiber ist die
Dummbeit [...], die Horvath immer wieder bekdmpft [...].“ Und auch Herbert
Gamper auflert zu Mariannes Dummbeit: ,,Sie war in der Tat ein ,dummes Kalb“
(ein Kalb, das zum Metzger lduft), als sie ihm vertraute und ausgerechnet durch
ihn [...] dem Schicksal der Horvathschen Frauen: eheliche oder auflereheliche
Prostitution, zu entrinnen meinte.“ Siehe hierzu: Peter Baumann: ,Odén von
Horvath: Jugend ohne Gott-Autor mit Gott? Analyse der Religionsthematik an-
hand ausgewdhlter Werke®. Peter-Lang-Verlag, Europiischer Verlag der Wissen-
schaften, Bern 2003. S.488. Und: Herbert Gamper: ,Todesbilder in Horvaths
Werk®. In: ,Horvath -Diskussion Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar
Goltschnigg. Scriptor-Verlag, Kronberg 1976. S.67-81, dort S.78. Obzwar diese
Sicht unumstritten korrekt ist, weil Marianne in der Tat kaum einen ungeeignete-
ren Partner fiir ihr alternatives, namlich ethisches Lebenskonzept als Alfred hitte
finden konnen, so wiirde ich sie doch lediglich in diesem einen Punkt, d.h. beziig-
lich ihrer Partnerwahl, als dumm im Sinne von realititsfern bezeichnen wollen.
Dass es eher der Aspekt einer erotischen Blindheit ist, der ihre Dummbheit skizziert,
zeigt bspw. auch der Umstand der triiben Lichtverhiltnisse, die wahrend ihrer Lie-
besszene mit Alfred abends am Ufer der blauen Donau herrschen. So heifdt es in
der Regieanweisung: ,Nun ist die Sonne untergegangen, es ddmmert bereits [...].“
Hier wie dort sind diese triiben Lichtverhiltnisse zwar das Kennzeichen einer Rea-
litatsverkennung, doch diese bezieht sich nicht nur auf Marianne, sondern auch
auf Alfred, der anfangs wohl noch félschlicherweise glaubt, dass sie nur auf ein
kurzes erotisches Abenteuer mit ihm aus sei, was daran liegt, dass er ihr iiberhaupt
nicht richtig zuhért. Siehe hierzu: Odén von Horvéth: ,Geschichten aus dem Wie-
ner Wald®. In: GW. Bd. 4 (2001), S. 135. Deshalb erachte ich Marianne nicht im
Hinblick auf ihr generelles Realitdtsverstdndnis als dumm, sprich als realititsfern,
sondern nur beziglich ihrer falschen Partnerwahl. Im Gegensatz zu allen anderen

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

45


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die Gliickssuche

In der Folge mochte ich nun die Grundziige der Ethik Platons mit
Schwerpunkt auf seinem frithen Dialog ,,Gorgias“ skizzieren, wobei ich
je nach Fragestellung auszugsweise auch auf einige andere Dialoge von
Platon zu sprechen kommen werde. Ziel ist es dabei, eine Folie fiir die
verschiedenen Konnotationen des Guten bei Horvath zu erhalten, die
spater im jeweiligen Werteverstindnis seiner Figuren eine Rolle spie-
len werden, weil sie ihre unterschiedlichen Entwiirfe eines guten Le-
bens und die dazugehorigen Werteverstindnisse abbilden. Daneben
aber geht es auch um die jeweiligen Thesen, Antithesen und philoso-
phischen Hintergriinde innerhalb dieses im ,Gorgias“ gefiihrten ethi-
schen Diskurses und wie Horvath schliefSlich in indirekter Form auch
in seiner Literatur an ihnen partizipiert. Welche dieser Argumente und
Fragen greift er also schlieSlich mit welchem Anliegen und in welcher
Form in seinem eigenen Schreiben auf?

Figuren der ,Geschichten® ist sie namlich als einzige Figur tiberhaupt dazu in der
Lage, den eigenen Lebensentwurf kritisch zu hinterfragen und diesen trotz der vor-
handenen materiellen Absicherung als unzureichend zu empfinden. Daher méchte
ich mich eher der rhetorischen Frage von Johann Sonnleitner anschlieflen, der im
Hinblick auf Mariannes vermeintliche Dummbheit bemerkt: ,,[...] es stellt sich aber
die Frage, ob das Motto ,Nichts gibt so sehr das Gefiihl der Unendlichkeit als wie
die Dummbheit“ nur auf Marianne zu beziehen wire.“ Allerdings stellt er in diesem
Kontext richtig fest, dass Marianne, in dem Moment, als sie Alfred durchschaut,
einen Desillusionierungsprozess durchlebt, weshalb er korrekt schlussfolgert: ,,Mari-
anne ist von ihrer Dummbheit geheilt, die ja nichts anderes war als der jedem
Mensch zustehende Anspruch auf Gliick.“ Siehe hierzu: Johann Sonnleitner: ,,Spra-
che und Okonomie. Soziolinguistische Aspekte des Bildungsjargons bei Odén von
Horvath® In: ,0dén von Horvéth. Unendliche Dummbheit - dumme Unendlichkeit*
Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem Dossier ,,Geborgte Leben. Horvath und der
Film® Reihe ,,Profile“: Magazin des Osterreichischen Literaturarchivs. 4. Jg. Bd. 8.
Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 52-62. Dort. S. 60/61.

46

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

l1l. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die
Skizzierung der Grundziige der platonischen
Ethik

Der teleologische Aufbau der Ethik Platons und ihre Konzeption des
Guten

Die platonische Ethik gilt als eine teleologische oder konsequenzialisti-
sche Ethik, was heif3t, dass sie in sich selbst ziel- und zweckgerichtet
aufgebaut ist. Thr Bewertungsmafistab des Guten bzw. des Schlechten
ergibt sich aus der Frage, ob etwas, wie z.B. eine Handlung, ein Gegen-
stand, eine innere Einstellung oder etwas anderes, instrumental niitz-
lich zur Erreichung eines bestimmten, im Vorfeld als gut erkannten
Ziels oder Zwecks ist oder nicht. Handlungen, Intentionen oder Ge-
genstande gelten in der Ethik Platons als ,,gut®, wenn sie das jeweils an-
gestrebte Ziel als iibergeordnetes Gut befordern, und als ,,schlecht®,
wenn sie dies nicht tun. Dieser zweckrationale Bewertungsmafistab
zeigt sich auch in der rhetorischen Frage, die Sokrates Polos im ,,Gor-
gias® stellt: ,Ist es nun nicht ebenso mit allem? Wenn jemand etwas um
eines andern willen tut, so will er nicht das, was er tut, sondern das,
um deswillen er es tut?“s’, was ihn, als Polos seiner Aussage zuge-
stimmt hat, zu der Schlussfolgerung fithrt: ,Um des Guten willen also
tut alles dieses, wer es tut.“> Allein die instrumentelle Tauglichkeit

61 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias“ In: Platon Simtliche Werke. Band 1. Hrsg. von Ur-
sula Wolf. Rowohlts-Enzyklopéddie. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002. S. 370. (467d).

62 Ebd.:S. 371. (468b). Im weiteren Verlauf des Dialoges lisst sich Sokrates diese The-
se auch noch von seinem Gespréchspartner Kallikles bestétigen, den er ebenfalls
fragt: ,Denn um des Guten willen miisse man alles tun, glaubten wir beide, wenn
du dich noch erinnerst, ich und Polos. Glaubst du dies etwa mit uns, daf aller
Handlungen Ziel das Gute ist, und daf$ um seinetwillen alles andre muf3 getan wer-
den, nicht aber dieses um des andern willen? Willst du auf unsre Seite treten als
der dritte?“. Siehe hierzu: Ebd.: S. 416. (499¢ und 500a)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

47


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

oder Untauglichkeit einer Handlung zur Erreichung eines im Vorfeld
angestrebten Ziels, als des iibergeordneten Gutes, entscheidet also bei
Platon iber ihre Qualitit. Auf diesen zweckrationalen Bewertungs-
maf3stab von Handlungen anspielend, fragt Sokrates daher Alkibiades:
»Ist es nun nicht recht, jegliche Handlung so zu bezeichnen, wenn du
sie doch, sofern sie Ubles bewirkt, iibel nennst, mufit du sie auch, so-
fern sie Gutes bewirkt, gut nennen.“> Neben diesem Aspekt der
Zweckrationalitdt spielt diese rhetorische Frage zugleich auf die Ein-
heit, die bei Platon zwischen den Kategorien des Guten und des Niitz-
lichen auf der einen Seite und denen des Ubels und des Schidlichen
auf der anderen Seite besteht, an. Denn das Wesen eines jeden Gutes
liegt fiir Platon in seinem Nutzen, genau wie sich jedes Ubel umge-
kehrt durch seinen Schaden definiert. So vertritt Sokrates, auf diese
Konzeption des Guten anspielend, gegeniiber Menon die These: ,Und
wenn gut, auch niitzlich; denn alles Gute ist niitzlich.“ Am Ende jeder
teleologischen Konzeption, so auch bei Platon, muss es aber notwendi-
gerweise so etwas wie ein hochstes Gut als letzten Zweck oder letztes
Ziel geben. Dieses tragt als einziges von allen einen inhédrenten Wert.
Allein dieser Wert sorgt dann dafiir, dass es um seiner selbst willen er-
strebt wird. Ansonsten ndmlich gibe es niemals einen obersten Bewer-
tungsmafistab fiir alle iibrigen Giiter und Ubel, was hiefle, dass die te-
leologische Argumentation Platons zirkuldr wire. Alle beliebigen Gii-
ter und Ubel gelten daher nur in Bezug und in Relation zu diesem
einen hochsten und intrinsisch wertvollen Gut als instrumental gut
oder schlecht, indem sie zu seiner Erzielung, als Ziele und Zwecke
zweiter Ordnung, beitragen oder nicht. Dieses eine um seiner selbst
willen angestrebte, in sich wertvolle hochste Gut ist fiir Platon wie fiir
die gesamte antike Ethik die menschliche Gliickseligkeit. So lautet die
zentrale Frage der antiken Ethik, wie es dem Mensch gelingen kann,
gut, d.h. gliickselig, zu leben. Diese Frage aber impliziert auch die nach
den Inhalten des guten menschlichen Lebens selbst.®s So duflert Sokra-

63 Siehe hierzu: Platon: ,,Alkibiades I In: Ebd.: S. 147. (115¢/116a)

64 Siehe hierzu: Platon: ,,Menon® In: Ebd.: S. 483. (87¢)

65 Mit dem Begriff des guten bzw. des gliickseligen, menschlichen Lebens ist also
nicht das kurzfristige Gliick des Augenblicks oder des bloflen Zufalls gemeint, son-
dern dieser Begriff spielt auf ein langfristig gelingendes, aktiv vom Menschen ge-
staltetes, und in seiner groflen Summe als positiv empfundenes Leben an.

48

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens

tes, die Wichtigkeit dieser Frage innerhalb des ,,Gorgias“ betonend, das
Folgende:

»Ist doch auch das, worliber wir streiten, nichts Kleines, sondern fast
wohl dasjenige, welches zu wissen das Schonste, nicht zu wissen aber das
Unschonste ist. Denn das Wesentliche davon ist doch entweder einsehen
oder nicht einsehen, wer gliickselig ist und wer nicht.“s

Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens und Platons These von
einer Teilhabe der Tugend am hochsten Gut

Mit dieser Frage, wie zu leben gut ist, d.h. mit welcher Lebensweise der
Mensch am ehesten die Aussicht auf die Gliickseligkeit hat und mit
welcher er dieses Ziel dagegen notwendigerweise verfehlt, befasst sich
Platon neben seinem philosophischen Hauptwerk, der ,,Politeia®, auch
in einigen seiner frithen Dialoge®. Dort priift er durch die Gespriche,
die Sokrates mit seinen jeweiligen Dialogpartnern fiihrt, ganz unter-
schiedliche Lebensentwiirfe dariiber, worin ein gutes menschliches Le-
ben besteht. Dabei untersucht er die verschiedenen Meinungen seiner
Gesprichspartner durch die Gesprachsmethode des ,Elenchos argu-
mentativ und stellt sie so zur Disposition.’® Bei diesem Prozess vertritt
Sokrates stets die These, dass nur ein tugendhaftes Leben, das sich

66 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 377. (472¢)

67 Zu den Frithdialogen zahlt man die platonischen Dialoge vor 388 v. Chr. Vgl. hier-
zu: K. Noack: ,,Platon und der Immoralismus.“ Die Prototypen des extremen Na-
turrechts, Kallikles und Thrasymachos, in der Darstellung Platons. Berner Reihe
philosophischer Studien. Hrsg. von Prof. em. Dr. Andreas Graeser und PD. Dr.
Martin Bondeli. Band 47. Peter-Lang-Verlag, Bern 2012. S. 83.

68 Der ,Elenchos® ist eine spezifische Art der platonischen Gesprichsfithrung, deren
Ziel es ist, die verschiedenen Ansichten und Meinungen der Unterredungspartner
in den Dialogen auf ihren Wahrheitsgehalt hin zu tberpriifen. Nach Platon kann
nur die Ansicht einen berechtigten Anspruch auf Wahrheit haben, die auf Wissen
und damit auf einer verniinftigen Begriindung basiert, da die Ontologie des Wah-
ren fiir ihn in der Unwiderlegbarkeit einer These besteht. Deshalb spricht Sokrates
im ,,Gorgias“ auch, um die vermeintlich so leichte Widerlegung seiner These wenig
bekiimmert, zu Polos: ,Das nicht, Polos, sondern unmdéglich. Denn das Wahre
kann nie widerlegt werden.“ Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Platon Simtliche
Werke. Bd. I. (2002), S. 378. (473b)

Hintergrund dieser Auflerung von Sokrates ist das nach Platon kennzeichnende
Wesen des Wahren, immerzu absolute Einigkeit {iber den zu erorternden Gegen-

49

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I11. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

50

durch die Einsicht des Menschen in das Gute bzw. das Bessere kenn-
zeichnet, ihn wahrhaftig gliickselig machen konne, was sowohl fiir sein
Leben im Diesseits wie auch im Jenseits zutreffe. Hintergrund fiir die-
sen moralischen Standpunkt Sokrates, den er entweder im Einklang
mit seinen jeweiligen Gesprichspartnern oder entgegen ihren z.T. sehr
stark davon abweichenden subjektiven Vorstellungen von einem guten
Leben vertritt, ist das platonische Postulat, dass beide Elemente, die
Tugend auf der einen wie die Gliickseligkeit auf der anderen Seite, in
einem Implikationsverhiltnis zueinander stehen. Die Tugend erweist
sich so, ganz der bisherigen Konzeption des Guten entsprechend, als
ein instrumentelles Gut, das zur Erzielung der Gliickseligkeit beitragt.
Andererseits hat sie aufgrund ihres nicht nur notwendigen, sondern
ihres schon hinreichenden Charakters stets Anteil am hochsten Gut
der Gliickseligkeit selbst. Dies bedeutet, dass ihr auch ihr inhérenter
Wert zufillt. Daraus folgt, dass es nach Platon keine Gliickseligkeit oh-
ne Tugend und niemals Tugend ohne Gliickseligkeit gibt. Denn hat
sich eines von ihnen eingestellt, liegt auch das andere notwendigerwei-
se vor. Beziiglich der Motivationsfrage ethischen Handelns heif3t dies,
dass die Motivation des Menschen zu ethisch korrektem Verhalten
zwar durch sein egoistisches Interesse nach Gliick und Wohlergehen
bestimmt wird, dass diese Motivation aber selbst durch die Einheit von
Tugend und Gliick einen genuin moralischen Charakter tragt. Auf die-
ses Implikationsverhaltnis zwischen Tugend und Gliick anspielend, be-
hauptet Sokrates deshalb: ,Denn wer rechtschaffen und gut ist, der, be-

stand hervorzurufen. Methodisch bedeutet dies, dass in den Dialogen jede Aussa-
ge, bevor sie zur weiteren Argumentation genutzt werden darf, der Zustimmung
des jeweiligen Unterredungspartners bedarf. Verweigern die Partner aber ihre Zu-
stimmung, muss die urspriingliche Annahme entweder fallen gelassen, vorlaufig
offengelassen oder so modifiziert werden, bis sie ihr wieder bereitwillig zustimmen
kénnen. Dass dieses methodische Vorgehen innerhalb der Dialoge auch sehr offen
thematisiert wird, zeigt bspw. die Aussage, die Sokrates gegeniiber Kallikles im
»Gorgias“ tatigt: ,Daher verhilt es sich hiermit jetzt offenbar so: wenn du mit mir
tiber etwas in unseren Reden iibereinkommst, das wird alsdann hinlinglich er-
probt sein durch mich und dich, und es wird nicht nétig sein, es noch auf eine an-
dere Probe zu bringen. Denn du wiirdest es ja sonst nicht eingerdaumt haben, weder
aus Mangel an Weisheit noch aus Uberfluf} an Scham; noch auch um mich zu be-
triigen, wiirdest du es einrdumen. Denn du bist mir freund, wie du auch selbst
sagst. Gewif3 also wird, was ich und du eingestehen, das hochste Ziel der Richtig-
keit haben.“ Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 398. (487¢)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die These von einem vermeintlichen Gliick des Tyrannen und die sokratischen Einwdnde dagegen

haupte ich, ist gliickselig, sei es Mann oder Frau; wer aber ungerecht
und bose, ist elend.“®

Die These von einem vermeintlichen Gliick des Tyrannen und die
sokratischen Einwande dagegen

Anders als Sokrates vertreten aber Polos und Kallikles innerhalb des
»Gorgias“ ein tyrannisches Lebensideal. So ist bspw. Polos der festen
Uberzeugung, dass nur derjenige wahrhaftig gliickselig sein kann,
der die uneingeschrankte Macht im Staat hat, beliebig zu tun und zu
lassen, was ihm gerade gut diinkt, und zwar ungeachtet der Tatsache,
ob das, was er tut, rechtmaflig oder unrechtmaflig ist. Deshalb fragt er
Sokrates: ,,Also du, Sokrates, wiinschtest nicht, dafl dir freistainde zu
tun, was dich gut diinkt in der Stadt, lieber als es nicht zu kénnen, und
bist nicht neidisch, wenn du einen siehst, der ums Leben gebracht hat,
wen es ihm beliebte, oder des Eigentums beraubt oder ins Gefingnis
gesetzt?“7* Sokrates jedoch ist der Uberzeugung, dass dieser Herrscher
keineswegs machtig wére. Denn laut der platonischen Konzeption des
Guten ist ,Macht haben® etwas Gutes, d.h. etwas Nitzliches fiir denje-
nigen, dem sie zukommt. Der wahrhaft médchtige Herrscher aber wiiss-
te durch seine iibergeordnete Einsicht in das Gute immerzu, was ihm
wirklich zutréaglich wére und was nicht. Folglich wiirde er nur dieses
ihm wahrhaft Zutrdgliche tun. Dies hiefle, dass er stets téite, was er
wollte; das ihm Gute und Niitzliche. Denn laut Platon bezieht sich alles
menschliche Wollen und Handeln immer nur auf das Gute. Doch der,
der ohne Einsicht in das Gute einfach blof3 tue, was ihm gerade gut
diinkt, so Sokrates weiter, sei keineswegs méchtig. Denn er tue nicht,
was er wirklich wolle, das ihm Zutrégliche, sondern aufgrund seiner
Unwissenheit das, was er nicht wolle, das ihm Schédliche.”> So lautet
seine Schlussfolgerung: ,Recht also hatte ich, als ich sagte, es konne

69 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 375. (470e)

70 Vgl. hierzu: Die Unterredung zwischen Sokrates und Polos. In: Platon: ,Gorgias®
In: Ebd.: S. 368-391 (466d-481b)

71 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 372. (468e)

72 Der Wille ist nach Platon immer das, was intendiert und dabei strikt auf das dem
Menschen Niitzliche bezogen ist.

51

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

gar wohl ein Mensch, der in der Stadt ausrichtet, was ihm bediinkt,
dennoch nicht méchtig sein noch ausrichten, was er will.“73

Interessant ist, dass schon dieses erste Argument, das Sokrates hier
gegen Polos Standpunkt einwendet, ein moralisches ist, weil es aus-
schliefflich die Erkenntnis des Guten, und zwar nicht blof} des instru-
mental oder zweckrational Guten, sondern des moralisch, d.h. des an
sich Guten, als Ausdruck von wahrer Macht akzeptiert. Die Tugend, an
die Platon dabei denkt, wie nun das zweite Argument zeigt, das Sokra-
tes gegen Polos vorbringt, ist ndmlich nie blof3 in rein zweckrationaler
Weise gut, sondern stets auch in intrinsischer. So hat sie nicht nur An-
teil am hochsten Gut der Gliickseligkeit, sondern durch Platons meta-
physische Ideenlehre auch an der ewigen und unveranderlichen Idee
des an sich Guten, die jedes Gut wesenhaft bestimmt.”# Daher betont
Sokrates gegeniiber Polos, dass fiir ihn immer der Herrscher der besse-
re und gliicklichere sei, der sich rechtmafig verhalte. Der aber, der Un-
recht tue, sei stets elend, weil Unrechttun das grofite und schlimmste
Ubel iiberhaupt sei.”s Doch Polos hilt umgekehrt das Unrechtleiden
fiir ein viel grofleres Ubel als das Unrechttun. Denn im Gegensatz zum
Unrechttun sei das Unrechtleiden immer mit Unlust durch Schmerz
oder mit Schaden durch korperliche Versehrtheit verbunden. Aller-
dings gesteht er Sokrates zu, dass das Unrechttun in rein moralischer
Hinsicht hésslicher als das Unrechtleiden sei. Doch {tibel seien am Un-
rechttun blof3 die unangenehmen Konsequenzen, die dem Menschen

73 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In. Ebd.: S. 372. (468e)

74 Friedo Ricken allerdings spricht in seiner Platon-Interpretation die Schwierigkeit,
dieses tibergeordnete Gut, das jedem Gut wesenhaft zukommt, naher zu bestim-
men, schon an, wenn er feststellt: ,Dafl die Sache diese Eigenschaft hat, folgt aus
der objektiven Theorie des Guten; die Sache wird geliebt, weil sie gut ist. Dafy wir
etwas lieben, liegt an der Sache und nicht an unserem Begehrungsvermégen. Wo-
rin diese Eigenschaft besteht, laft sich nicht sagen. Sie besteht nicht einfach im Ge-
liebtwerden, denn sie ist der Grund des Geliebtwerdens. [...] Die objektive Eigen-
schaft des Gutseins ldf3t sich nur durch die Wirkungen beschreiben, die sie auf un-
ser Streben oder unsere Liebe hat. Sie ist das, was unsere Liebe bewegt. Eine be-
griffliche Explikation, was das ist, was sie bewegt, ist nicht mdéglich. Wir konnen,
und darin liegt die Objektivitit des Guten, nur sagen, dafl das, was hier geliebt
wird, geliebt zu werden verdient.“ Siehe hierzu: Friedo Ricken: ,Gemeinschaft Tu-
gend Gliick. Platon und Aristoteles tiber das gute Leben. W. Kohlhammer-Verlag,
Stuttgart 2004. S. 17/18.

75 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias“ In: Platon Samtliche Werke. Bd. I. (2002) S.373.
(469b)

52

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die These von einem vermeintlichen Gliick des Tyrannen und die sokratischen Einwdnde dagegen

in Form moglicher Strafverfolgung im Nachhinein erwachsen kénn-
ten. Ungestraftes Unrechttun hingegen sei gar kein Ubel.”® Doch in So-
krates Augen ist der, der ungestraft Unrecht tut, sogar weitaus elender
und bemitleidenswerter als der, der rechtmaflig fiir sein begangenes
Unrecht bestraft wird. Deshalb provoziert er Polos mit der Aussage:
»Nach meiner Meinung aber, Polos, ist der Unrechttuende und Unge-
rechte auf jeden Fall zwar elend, elender jedoch, wenn ihm nicht sein
Recht widerfahrt und er keine Strafe erleidet fiir sein Unrecht, weniger
elend aber, wenn ihm Recht widerfahrt und er Strafe erleidet von Got-
tern und Menschen.“”7 Den Bewetis fiir diese radikale These liefert er in
der Folge durch die Zuhilfenahme der dsthetischen Kategorien des
Schonen und des Hisslichen. Erst namlich ldsst er sich von Polos die
Sétze bestdtigen, dass alles Schone durch Lust bzw. Nutzen schon, alles
Hissliche dagegen durch Unlust oder Schaden, hésslich werde. Dieses
Eingestdndnis von Polos bildet in der Folge die Grundlage fiir seinen
Widerspruch. Denn er hatte Sokrates schon zuvor den Satz bestitigt,
dass Unrechttun generell hdsslicher als Unrechtleiden sei. Laut der von
Sokrates gegebenen Definition kann das Unrechttun das Unrechtlei-
den aber nur durch ein Ubermafl an Unlust oder durch ein Ubermaf3
an Schaden an Hisslichkeit tibersteigen. So jedoch erweist es sich nicht
blof3 als hdsslicher, sondern auch als iibler als jenes.”® Auf dieser von
Polos im Anschluss miirrisch eingestandenen Feststellung aufbauend,
fithrt er dann seinen weiteren Beweis. Danach ist derjenige, der unge-
straft Unrecht tut, der Elendste iiberhaupt, weil er, so die zweckratio-

76 Diese Position von Polos offenbart, dass auch er, wie spater Kallikles, ein hedonis-
tisches Konzept des Guten vertritt. Danach ist das Gute mit dem Angenehmen bzw.
mit der Lust identisch.

77 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 377/378. (472€)

78 Obzwar es hier recht offenkundig ist, dass die sokratische Argumentation nicht be-
sonders stark ist, da Polos Widerspruch blof3 auf der spezifischen Definition von
Schoénheit und Hésslichkeit beruht, die Sokrates absichtlich und im Hinblick auf
seine vorherige Aussage, dass das Unrechttun generell hésslicher als das Unrecht-
leiden sei, trifft, um ihn zu einem Widerspruch zu verleiten, ist es nicht Ziel dieser
Arbeit, auf alle Facetten des Fiir und Wider der sokratischen Argumentation ein-
zugehen. Vielmehr mochte ich den eigentlichen Kerngehalt der philosophischen
Diskussion vorstellen, wobei ich bewusst Aussparungen vornehme, um anschlie-
Bend die Aspekte der sokratischen Argumentation néher zu priifen, die entweder
zum Verstdndnis der ethischen Position Platons oder aber fiir meine eigene Inter-
pretation der Horvathschen Texte von besonderer Bedeutung sind.

53

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I11. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

54

nale Argumentation, nie die Chance habe, mittels einer gerechten Stra-
fe in seiner Seele gebessert, d.h. vom Laster des Unrechts befreit zu
werden. Dies heif’t, dass ihm jegliche Aussicht auf Tugend und damit
auf sein gegenwirtiges wie kiinftiges Gliick genommen wird. Die ge-
rechte Strafe muss daher trotz der Tatsache, dass sie unangenehm,
schmerzhaft oder im schlimmsten Fall sogar todlich ist, aufgrund ihres
iibergeordneten Nutzens, der fiir Platon iiber den Tod hinausreicht, als
ein Gut kategorisiert werden. Denn nur durch sie kann die Tugendhaf-
tigkeit der menschlichen Seele wiederhergestellt werden, d.h. deren
Aussicht auf Gliick.” So lautet die gemeinsame Ubereinkunft beider:

Sokrates: ,Folgt also, daff Ungerechtigkeit und Unrechttun das grofite
Ubel ist?“ / Polos: ,Offenbar.“ / Sokrates: ,Und als eine Entledigung von
diesem Ubel zeigte sich doch das Strafe-Leiden. / Polos: ,,So scheint es.” /
Sokrates: ,,Das Nicht-Strafe-Leiden aber als ein Dableiben des Ubels?* /
Polos: ,,Ja.“ / Sokrates: ,Das zweite Ubel der Grofe nach ist also das Un-
rechttun; die Ungestraftheit aber beim Unrechttun ist das erste und grofi-
te unter allen Ubeln.“/ Polos: ,,Das scheint so.“®

Doch dieses Eingestandnis von Polos veranlasst Kallikles dazu, sich in
den Dialog einzuschalten.?* Er meint, dass es bei beiden Fragen, der
nach dem grofiten Ubel einerseits wie der nach dem guten Leben an-
dererseits, zwingend notwendig sei, zwei verschiedene Formen des Ge-
setzes voneinander zu unterscheiden. Denn es bestehe naturgemaf ein
grofler Unterschied beziiglich dessen, was nach dem zivilen Gesetz
und was nach dem natiirlichen Gesetz jeweils das Schlechteste bzw.
das Hisslichste sei. Nach dem zivilen Gesetz liege das Schlechteste da-
rin, so Kallikles, Unrecht zu tun. Nach dem natiirlichen Gesetz sei das
Unrechtleiden das Schlechteste und Hisslichste, da es, wie Polos zuvor
schon korrekt festgestellt hat, das von der Natur aus Ublere der beiden
ist. Doch fiir Kallikles ist das zivile Gesetz lediglich ein Produkt der
schwachen, breiten biirgerlichen Masse. Aufgrund ihrer Schwiche
hielte sie es ndmlich fiir gerecht und setzte es als Recht fest, dass jeder

79 Vgl zur eigentlichen Begriindung dieser sokratischen These den Untersuchungs-
punkt: ,Die zwei Begriindungsebenen der platonischen Ethik. Die Empirie und
der Mythos. S. 71-76 in dieser Arbeit.

80 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias“ In: Ebd.: S. 388/389. (479¢c-479d)

81 Vgl. hierzu: vornehmlich den ersten Teil der Unterredung zwischen Sokrates und
Kallikles. In: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 391-417. (481b-500€)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die These von einem vermeintlichen Gliick des Tyrannen und die sokratischen Einwdnde dagegen

nur so viel wie ein anderer haben sollte. Nach dem natiirlichen Gesetz
aber sei es gerecht, dass derjenige, der von Natur aus stirker, machti-
ger, edler und besser als die anderen sei, mit Recht tiber sie herrsche
und folglich mehr haben diirfe als sie.®> Sokrates verlangt nun eine be-
griffliche Definition der ,Starkeren® Denn so kénne Kallikles darun-
ter, wie er einwendet, nicht verstehen, dass derjenige zu Recht tiber an-
dere herrsche, der ihnen blof$ an Kérperkraft iiberlegen sei. Dies hiefle
sonst, dass jeder Sklave das Recht hitte, tiber seinen korperlich oft
schwiacheren Herrn zu herrschen. Auch hitte diese Definition, die das
Herrschaftsrecht an reine Korperkraft bindet, zur Folge, dass die so-
eben erst von ihm selbst getroffene Unterscheidung zwischen dem zi-
vilen Gesetz als dem Gesetz der ,,Schwachen und dem natiirlichen als
dem Gesetz der ,,Starken hinfillig wiirde, da eine grofiere Menschen-
menge stets starker als eine einzelne Person sei. Dies hiefle aber, dass
jede Gesetzgebung immer schon ein Produkt der jeweils ,,Stérkeren®
sei.’3 Dieser Einwand veranlasst Kallikles deshalb zu einer Prdzision
seiner Ausgangsthese. Die ,Stirkeren, so betont er, seien die, die be-

82 K. Noack betont in diesem Zusammenhang, dass man Kallikles hier keinesfalls als
einen ethischen Nihilisten missverstehen diirfe. Vielmehr strebe er mit seiner Posi-
tion des egoistischen Naturalismus eine grundlegende Reform der herkémmlichen
Moral an. Sein Standpunkt also sei kein Standpunkt, einer propagierten Gesetzlo-
sigkeit an sich. Denn Noack bemerkt: ,Der Stirkste ist nicht ganzlich unabhéngig
von Gesetzen. Er personlich genief3t zwar von allen die grofiten Freiheiten, doch ist
er daran interessiert, die anderen in gesetzlicher Abhangigkeit zu wissen. Auch ein
Tyrann ist auf Gesetze angewiesen und auf Konventionen, an die man sich zu hal-
ten hat. Diese Gesetze sollen aber offen und ehrlich das Recht des Stirkeren zum
Inhalt haben.“ Vgl. hierzu: K. Noack: ,,Platon und der Immoralismus® (2012), S. 28
sowie S. 33/34. hier: S. 33.

83 Sokrates bekdmpft mit diesem Argument laut Noack nicht den Totalitarismus, wie
er sich in einer Herrschaft des Starkeren zeige, sondern ihm missfalle vor allem die
Tatsache, dass dieser Totalitarismus bei Kallikles an den Egoismus gebunden sei,
weshalb er vermerkt: ,Sokrates bekdmpft namlich den egoistischen Totalitarismus
des Kallikles, weil im Recht des Starkeren sich Egoismus zeigt, nicht aber des Tota-
litarismus wegen.“ Somit geht es Sokrates, wie Noack betont, auch nicht um das
implizite Befiirworten einer Demokratie, sondern um das Befiirworten der Moral
des Volkes, den Altruismus, der sich eben in den ethischen Ansichten des Volkes
widerspiegle: ,Der Altruismus, wie er in der Moral der Menge zu finden ist, ist ihm
aus Griinden der Ordnung und der Funktionstiichtigkeit des Ganzen wéhlenswert,
nicht des Gewaltvermdgens dieser Menge wegen.“ Demnach ist dieser Beweis einer
natiirlichen Stirke jeder Mehrheit, den Sokrates hier gegen Kallikles gebraucht, al-
lein der argumentativ-taktischen Ausrichtung der sokratischen Gesprachsfithrung

55

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

56

sonders klug in den Angelegenheiten des Staates seien. Sokrates aber
will, auf seine obige Definition von wahrer Macht als Tugend abzielend,
von ihm wissen, ob er sie nicht auch als tugendhaft bezeichnen wolle.
Denn bevor sie mit Recht {iber andere herrschen konnten, miissten sie
doch dazu fahig sein, zuallererst iiber sich selbst zu herrschen, d.h.
tiber ihre Triebe, Neigungen und Begierden. Kallikles widerspricht die-
sem Einwand aber sofort. Denn aufgrund seiner hedonistischen Kon-
zeption des Guten sieht er in einer solchen kontrollierten Lebensweise
gar keine Lebensqualitdt. Vielmehr sei es, wie er nun erst prazisiert, ja
das von der Natur aus Gute fiir den Menschen, Lust zu empfinden.
Wohingegen die Empfindungen des Schmerzes und der Unlust das von
der Natur aus Schlechte seien. Das ganze Lebensgliick des Tyrannen
bestehe deshalb, wie er meint, darin, dass er all seine Liiste und Begier-
den frei ausleben konnte. Denn die Tugend sei nicht das Vermégen zur
Selbstbeherrschung, wie Sokrates denkt, sondern das Vermogen, den
eigenen Begierden durch Klugheit eine moglichst umfangreiche Be-
friedigung und Betdtigung zu verschaffen. Deshalb erklart er ihm ganz
offen:

»Sondern das ist eben das von Natur Schéne und Rechte, was ich dir nun
ganz freiheraus sage, daf3, wer richtig leben will, seine Begierden muf so
grofd werden lassen als moglich und sie nicht einzwéngen; und diesen, wie
grof3 sie auch sind, mufl er dennoch Geniige zu leisten vermogen durch
Tapferkeit und Einsicht und befriedigen, worauf seine Begierde jedesmal
geht.“%

Doch fiir Sokrates wire dies gar keine Macht, sondern lediglich Ohn-
macht, denn ein solcher Herrscher wire, wie er betont, ein permanen-
ter Sklave seiner eigenen seelischen Begierden, die er niemals in Ganze
stillen konnte. Seine Seele wiére in ihren immer neuen Begierden wie
ein leckes Fass. Kaum sei eine ihrer diversen Begierden gestillt, wiirde
sie sofort eine neue ersinnen.® Kallikles aber pariert diese Metapher
umgehend mit einer Gegenmetapher insofern, als sich das menschli-

geschuldet, indem er, wie Noack deutlich macht, lediglich dazu da ist, Kallikles ers-
te Definition des ,,Stirkeren ad absurdum zu fithren. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 46 (ers-
tes Zitat aus der FufSnote Nr. 26) sowie S. 47/48 (zweites Zitat)

84 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias®. In: Platon Samtliche Werke. Bd. L. (2002) S. 404.
(491e-4922)

85 So vermerkt Noack: ,,Es ist nicht der Machtanspruch des von Natur aus Besseren,
den Sokrates zu widerlegen vorhat, sondern die Griinde, aus welchen heraus ein

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die These von einem vermeintlichen Gliick des Tyrannen und die sokratischen Einwdnde dagegen

che Leben nach dem sokratischen Ideal qualitativ nicht von dem eines
leblosen Steines unterscheiden wiirde.®® Erst als Sokrates ihm zu be-
denken gibt, dass die Lust nicht das Gute sei, weil sie eine neutrale Na-
turbegebenheit darstelle, die sowohl der guten wie auch der schlechten
Person zukomme, was zeige, dass sie nicht die Qualitit sein kénne auf-
grund deren man eine gute Person ,,gut nennt, lenkt er ein. Vielmehr
sei die Lust wie auch die Unlust nur hinsichtlich ihres instrumentalen
Wertes und das heift lediglich im Hinblick auf die Erzielung der
menschlichen Gliickseligkeit zu bewerten. So seien nur die Liiste gut
zu nennen, die dem Menschen zur Tugend, d.h. zum Gliick, verhelfen
wiirden. Deshalb will er schliefllich von Kallikles wissen: ,,Sind nun
gut etwa die niitzlichen, schlecht aber die schadlichen?“®” Am Ende ge-
steht Kallikles dies ebenso miirrisch ein wie den Tatbestand, dass da-
her stets eine {ibergeordnete Einsicht des Menschen notig sei, um zu
wissen, was unter dem diversen Angenehmen wie Unangenehmen gut

solcher ,Loéwe” diesen Machtanspruch hegt.“ Das heifit, Sokrates kdmpft laut
Noack gegen das egoistische Lustmaximierungsstreben von Kallikles, das sich in
dem Wunsch des Mehr-haben-Wollens offenbare, wobei Kallikles der Uberzeu-
gung sei, dass sich dieses Bestreben am besten durch die tyrannische Herrschaft
des Individuums realisieren lasse. Vgl. hierzu: K. Noack: ,,Platon und der Immora-
lismus®. (2012) S. 55/56.

86 Auch wenn es generell auffillig ist, dass in den Dialogen Platons sehr oft im Span-
nungsfeld extremer Oppositionsstrukturen argumentiert wird, so trifft Kallikles
bildhafter Vergleich an dieser Stelle nicht den Kern der sokratischen Position. So-
krates namlich hatte diese extrem sinnesfeindliche Haltung, die Kallikles ihm hier,
im Bild des leb-und bediirfnislosen Steines, unterstellt, gar nicht vertreten. Viel-
mehr zeichnet sich die sokratische Position durch eine fiir die gesamte antike Ethik
typische, im Gegensatz zur européischen Aufklirung und insbesondere der kanti-
schen Ethik héchst moderate Haltung zur menschlichen Sinneslust aus. Danach ist
die Lust eine an und fiir sich neutrale Naturbegebenheit, was heifit, dass sie weder
glorifiziert noch ddmonisiert wird. Demnach propagiert Sokrates keine generelle
Ablehnung der menschlichen Lust, wie Kallikles hier filschlicher Weise glaubt, da
dies tatsichlich hochst lebensfeindlich wire, sondern fordert einen differenzierten
und kritischen Umgang mit ihr ein. So hat sich der Mensch bei der Ausiibung sei-
ner Lust stets zu fragen, in welcher Weise und in welchem Umfang er ihr nach-
kommen und welche Grenzen er ihr verniinftigerweise setzen wolle. Er also propa-
giert, anders als Kallikles, einen eher statischen Lustbegriff, wohingegen Kallikles
im Zuge seines Hedonismus und seines Egoismus einen dynamischen Lustbegriff
verficht.

87 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias“ In: Platon Simtliche Werke Bd. I. (2002) S. 415.

(499d)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

57


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

58

und was schlecht sei. Gerade dieses Wissen basiert laut Sokrates aber
auf einer philosophischen Lebensweise, die deshalb im Fortgang des
Dialoges auch als die beste aller Lebensformen ausgewiesen wird. Nur
sie vermittelt namlich die Kenntnis dariiber, wie der Mensch tugend-
haft bzw. wie er gliickselig werden kann.®

Zur Ontologie der Tugend
Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

Nach dem Geschilderten stellt sich die Frage, was Platon unter dem in-
haltlich bisher noch recht unbestimmt gebliebenen Begriff der Tugend
versteht. Die Frage lautet also: Was ist das charakteristische Merkmal
der Tugend und durch welche Definition innerhalb des ,,Gorgias“ und
innerhalb seiner anderen ethischen Dialoge vermittelt er ihr Wesen?
Zunichst ist die Tugend das Kriterium, das Aufschluss tiber die mora-
lische Qualitdt des Menschen gibt. So ndmlich fragt Sokrates Kallikles
im ,,Gorgias® rhetorisch beziiglich einer angemessenen Bewertung von
Gegenstanden und Lebewesen: ,,Gut aber sind wir, und alles andere,
was gut ist, durch irgendeiner Tugend Anwesenheit?“®, genau wie es
im ,Menon“ dazu aus seinem Mund heif3t: ,,Alle Menschen also sind
auf einerlei Art gut. Denn indem sie dasselbe an sich haben, werden
sie gut. [...] Gewifl aber konnten sie [(die Menschen)], wenn ihre Tu-
gend nicht eine und dieselbe wire, nicht auf einerlei Art gut sein.“°
Die Tugend ist also das Kriterium, das jeden Menschen, der es erfiillt,
in der gleichen Art und Weise gut werden ldsst. Traditionsgemafl wer-
den in der antiken Philosophie die vier Kardinaltugenden, und zwar
die Gerechtigkeit, die Besonnenheit, die Tapferkeit und die Weisheit,
mit der Sittlichkeit des Menschen in Verbindung gebracht. Thre Gegen-
spieler, die Ungerechtigkeit, die Unbeherrschtheit, die Torheit und die

88 Damit wird hinsichtlich der Gesamtargumentation im ,Gorgias“ dem rein politi-
schen Leben eine klare Absage erteilt, da dieses laut Platon immer einer philoso-
phischen Erginzung bedarf.

89 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias“ In: Ebd.: S. 425. (506d)

90 Siehe hierzu: Platon: ,,Menon® In: Ebd.: S. 461. (73¢)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

Feigheit, korrespondieren dagegen mit seiner Unsittlichkeit.®* Dabei
hat sich gezeigt, dass Platon zwei Tugenden, der Gerechtigkeit und der
Besonnenheit, im ,Gorgias® besondere Aufmerksamkeit schenkt.
Riickwirkend ist dies dadurch zu erkldren, dass er dort mit ihrer Hilfe
versucht, eine tibergeordnete Definition ihres Wesens zu erstellen.
Laut dieser im ,Gorgias“ gegebenen Tugenddefinition basiert sie
schlussendlich auf einer Tugendhaftigkeit der menschlichen Seele, die
fiir Platon in der (ethischen) Vollkommenheit derselben liegt. Die See-
le ist, wie er im Dialog ,,Alkibiades I* betont, das wesentliche und urei-
gene Prinzip des Menschen selbst. Nur mittels einer guten, d.h. einer
tugendhaften Seele kann er Platon zufolge Anteil am Gottlichen, d.i.
an der erkennenden Vernunft, nehmen. So stellt Sokrates in Bezug auf
dieses Wesentliche am menschlichen Selbst auch gegentiber Alkibiades
fest: ,Wenn nun weder der Leib noch das Beiderlei der Mensch ist, so
bleibt nur iibrig: entweder nichts ist er, oder wenn etwas, so kann
nichts anders der Mensch sein als die Seele.“9> Dass nun allein die Seele

91 Wichtig ist in diesem Kontext zunéchst eine Unterscheidung des Tugendbegriffes
bei Platon in seinen verschiedenen ontologischen Ebenen vorzunehmen. So betont
Bernd Manuwald, dass sowohl die Tugend/das Gute an sich wie auch die Einzeltu-
genden bei Platon inhaltlich stets nach Ideen, also nach universalen, unvergéngli-
chen, idealen Wesenheiten, entworfen wiirden, was strikt von ihrer jeweils fakti-
schen Ausbildung im Menschen selbst unterschieden werden miisse. So duflert er
dazu: ,Wenn Sokrates in der ,Politeia“ ausfithrt, der wahre Philosoph bilde die
Menschen mit Blick auf das wesenhaft Gerechte, Schone und Besonnene, ergibt
sich daraus eine Differenzierung zwischen Tugenden an sich und Tugenden im
Menschen [...].“ Siehe hierzu: Bernd Manuwald: ,,Konstanz oder Wandel? Zur Tu-
gend-Diskussion in den Dialogen Platons® In: ,Geist und Sittlichkeit. Ethik-Mo-
delle von Platon bis Levinas“ Hrsg. von Edith und Klaus Diising sowie Hans-Dieter
Klein. Geist und Seele. Band 7. Konigshausen und Neumann-Verlag, Wiirzburg
2009. S. 34. Auch Klaus Diising betont den Ideencharakter, den die Tugenden bei
Platon einnehmen und der sie als allgemeine Wesenheit von Vortrefflichkeiten be-
stimme. Gleichwohl sei diese theoretische Ebene der Tugend immer von ihrer
praktischen Ebene zu unterscheiden, da die Tugend in ihrer praktischen Auspri-
gung immer als geistige Haltung bzw. als Bestimmungsgrund fiir menschliche Ent-
schliisse und Handlungen zu begreifen sei. Vgl. hierzu: Klaus Diising: ,Vernunft-
idee und Sittlichkeit bei Kant und Platon®. In: Ebd. S. 138/139 u. S. 148/149.

92 Siehe hierzu: Platon: , Alkibiades I“ In: Platon Sdmtliche Werke. Bd. 1. (2002)
S.170. (130c) Zudem heifdt es in der Kapiteliiberschrift Nr. 28 die platonische Leh-
re sehr trefflich zusammenfassend zugleich: ,Wer sich um den Leib besorgt, be-
sorgt sich nur um das Seinige, aber nicht um sich selbst.“ Vgl. hierzu ebenfalls:
Ebd.: S. 168. (129a)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

59


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1I. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

60

den Menschen angemessen reprasentiert, liegt fiir Platon daran, dass
sie im antiken Verstdndnis als eine einfache, d.h. unsterbliche Substanz
gehandelt wird. Der menschliche Leib hingegen vergeht dem antiken
Glauben gemif3 nach seinem Tod unweigerlich, was seine untergeord-
nete Rolle nicht nur in der Antike, sondern auch im spéteren Christen-
tum erklart.9s Ist also, so ldsst sich festhalten, die Seele des Menschen
gut und tugendhaft, so werden es auch sein personlicher Charakter
und seine individuellen Handlungsweisen sein. Wie aber bzw. durch
was wird sie nun in sich gut, d.h. tugendhaft? Die Antwort im ,,Gorgi-
as“ lautet, dass sie sich, sofern sie gut sein will, in einem ausgegliche-

93 Die These, dass die menschliche Seele unsterblich sei, die Platon auch im ,,Gorgias“

vertritt, stammt ihrem Kontext nach aus dem metaphysischen Gebiet der Seelen-
lehre und bedarf notwendigerweise zweierlei Annahmen. Zum einen, dass es sich
bei ihr um eine Substanz handelt, und zum anderen, dass diese Substanz eine ein-
fache ist. Hintergrund dieser beiden Grundsitze ist wiederum ein materialistisch
bzw. atomistisch geprigtes Weltbild, das sich aus der Vorstellung speist, dass alles,
was in der Welt existiert, notwendigerweise auf einer Verbindung dieser kleinsten,
einfachen Teilchen basiert, die die substanzielle Grundlage der gesamten materiel-
len Welt bilden. Die Mannigfaltigkeit der in der Welt existierenden Dinge wird da-
bei auf zwei verschiedene Arten erklirt. Entweder seien diese kleinsten Teilchen
ontologisch alle vollig gleich, was hief3e, dass nur deren variierende Anzahl die ver-
schiedensten Dinge der Welt bilden wiirden, oder diese Teilchen selbst seien schon
grundlegend voneinander verschieden, indem man sie als Trager bestimmter Ei-
genschaften und Qualititen sieht. Das hiefe, dass die verschiedenen Dinge der
Welt auf ihre jeweils speziellen Verbindungen und Anordnungen zuriickzufithren
wiren. Unbeantwortet bleibt bei diesem zweiten Erklarungsversuch die Frage, wie
viele Qualititen genau mit einer einzelnen Substanz verbunden sein kénnen, da,
wenn man sich empirische Stoffe wie den Trégerstoff ,Holz* ansieht, schon an die-
sem vielfiltige Qualititen voneinander zu unterscheiden sind, wie bspw. das Alter,
die Farbe, die Harte oder auch die Art des Holzes (Buche, Erle, Ahorn etc.). Vgl. zu
diesen Grundziigen des Atomismus die Erlduterungen von Prof. Dr. Lothar Krei-
mendahl im Rahmen der Vorlesung zu Kants , Kritik der reinen Vernunft II% die
sich mit den vier Antinomien aus dem Abschnitt ,, Transzendentale Dialektik“ be-
schiftigt hat, die im Herbst-, Wintersemester am 1. Oktober 2013 an der Universi-
tat Mannheim stattgefunden hat.
Platons Aussagen zur menschlichen Seele besitzen dabei, wie mir scheint, eher eine
gedankliche Ndhe zum zweiten Erklirungsmodell, da er die Seele, wie die sokrati-
schen Ausfithrungen zum Mythos im ,Gorgias“ zeigen, im Gegensatz zum
menschlichen Leib als einen unvergénglichen (Tréger-)Stoff beschreibt, der selbst
im Jenseits noch jene ihm zukommenden angeborenen wie auch im Laufe des
menschlichen Lebens erworbenen Eigenschaften und Qualititen aufweist. Vgl.
hierzu die Ausfithrungen zum Mythos in Platon: ,Gorgias“ In: Ebd. S. 446-449.
(523a-525a) sowie in dieser Arbeit S. 71-76.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

nen und harmonischen Zustand der inneren Ordnung und des sittli-
chen Anstandes befinden muss. Hintergrund dieser platonischen An-
nahme ist der funktionale Aspekt, der jedem Gut bei Platon unweiger-
lich zufillt. So kennzeichnen sich fiir ihn alle Giiter, so auch die Seele,
dadurch, dass sie das ihrem Wesen zugrunde liegende inhdrente Telos,
d.i. ihre ureigene, naturgegebene Funktion, besonders gut erfiillen.
Hinsichtlich der Seele heifit dies, dass nur eine in sich wohlgeordnete
und in ihren einzelnen Teilbereichen harmonisch strukturierte Seele
ihr wesensspezifisches Telos ideal realisieren kann. Dies aber macht sie
nicht nur in rein funktionaler, sondern auch in tugendhaft-inhaltlicher
Form gut. So fragt Sokrates Kallikles im ,,Gorgias®, auf diesen funktio-
nalen Aspekt des Guten abzielend, beziiglich einer angemessenen Be-
wertung der menschlichen Seele, in Analogie zu allem, was er irgend
»gut® zu nennen bereit ist: ,Wie aber die Seele? Wird die vollkommen
sein, wenn Unordnung in ihr anzutreffen ist, oder auch sie, wenn Ord-
nung und Anstand?“>4 Die innere Ordnung und der Anstand einer gu-
ten Seele stellen sich, wie er Kallikles weiter erklart, aber nicht von un-
gefdhr in ihr ein, sondern bediirfen der aktiven Eigeninitiative des In-
dividuums. So fiihrt er aus: ,,Die Tugend eines jeglichen Dinges aber,
eines Geridtes wie eines Leibes und so auch einer Seele und jegliches
Lebenden, findet sich nicht so von ungefihr aufs schonste herzu, son-
dern durch Ordnung, richtiges Verhalten und durch die Kunst, welche
eben einem jeden angewiesen ist.“>s Das Individuum muss also stets
darum bemiiht sein, die Tugend, insbesondere die Gerechtigkeit und
die Besonnenheit, in seiner Seele auszubilden und einzuiiben. Nur so
kann der angestrebte Ordnungsprozess in seiner Seele gelingen, d.h.
ihre ethische Qualitat nachhaltig verbessert werden. So fihrt Sokrates
in seiner Rede fort: ,Die Ordnungen aber und Bildungsvorschriften
fir die Seele sind Recht und Gesetz, vermittels deren sie rechtlich wer-
den und anstindig, und das ist eben Gerechtigkeit und Besonnen-
heit“¢; genau wie es im Umkehrschluss an dieser Stelle von ihm heif3t:
»Durch Ordnung also wird die Tugend eines jeden festgesetzt und in-
stand gebracht? - Ich wiirde es bejahen.“” Doch diese einem Zirkel-

94 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 422. (504b)
95 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 425. (506d)
96 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 422. (504d)
97 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 425. (506e)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

61


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I11. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

62

schluss nicht undhnliche sokratische Argumentation zeigt, dass bei
Platon der strukturelle und formale Aspekt von ,,gut® als das Wohlge-
ordnet-Sein der Seele, das es ihr erlaubt, ihr eigentliches Telos gut zu
erfilllen, bereits mit dem inhaltlichen Aspekt der Tugend verquickt
wird. Beide Elemente, die Ordnung und Struktur der Seele wie auch
ihr ethischer Gehalt, die Tugend, bedingen sich ndmlich schon gegen-
seitig.®® So resultiert aus ihrer Ordnung die Tugend des Menschen, wie
umgekehrt gilt, dass sein tugendhaftes Verhalten erst durch ihre innere
Ordnung konzipiert und langfristig instand gehalten wird. Wie aller-
dings die innere Ordnung der Seele bei Platon zu denken ist, bleibt,
zumindest im ,,Gorgias®, im Dunkeln, da er sich dieser Frage erst wie-
der detailliert im vierten Buch der ,Politeia“ zuwendet, wo er ihre in-
nere Ordnung als eine Harmonie der drei verschiedenen Seelenteile
zueinander unter der Leitung ihres vernunftfihigen Teils beschreibt,
der dabei stets auf das ihr Gute und Niitzliche bezogen bleibt.*

98 So heiflt es von Klaus Diising in diesem Kontext: ,Der charakterisierte ontologi-
sche Sinn von Tugenden impliziert freilich, daf} das Sein oder Dasein der durch
Tugendideen bestimmten Seele oder Polis ein wesensmaf3ig gelingendes, vollkom-
menes, in sein Telos gelangendes Existieren ist.“ Siehe hierzu: Klaus Diising: ,\Ver-
nunftidee und Sittlichkeit bei Kant und Platon® In: Geist und Sittlichkeit. (2009),
S. 139/140.

99 Fiir Platon ndmlich besteht die menschliche Seele in Analogie zum Staat, wie es in
der ,,Politeia® heifSt, aus drei verschiedenen Teilbereichen. Diese setzen sich aus
einem verniinftigen, einem begehrenden und einem mutigen/eifrigen Seelenteil
zusammen. Die gute, d.h. harmonisch geordnete Seele kennzeichnet sich nun fiir
ihn dadurch, dass der verniinftige Seelenteil tiber die zwei anderen, den Mut/Eifer
wie auch tiber das Begehrungsvermdégen, das innerhalb der Seele den grofiten Teil
einnimmt, bestimmt. Deshalb bemerkt Sokrates im vierten Buch der ,,Politeia®
hinsichtlich dieser idealen seelischen Ordnung: ,Nun gebithrt doch dem Verntinf-
tigen zu herrschen, weil es weise ist und fiir die gesamte Seele Vorsorge hat, dem
Eifrigen aber, diesem folgsam zu sein und verbiindet? - Freilich.“ Beide zusammen,
Vernunft und Eifer/Mut, der stets in ihrem Dienst zu stehen hat, sollen also, so
lasst sich festhalten, gemeinsam dafiir sorgen, dass das Begehrungsvermogen der
Seele kontrolliert und in geordnete Bahnen gelenkt wird. Funktioniert diese innere
Ordnung der Seele, ist laut Platon tugendhaftes menschliches Verhalten die Folge.
Ist das seelische Gleichgewicht aber durch falsche Herrschaftsverhiltnisse dieser
drei Teilbereiche innerhalb der Seele gestort, folgen zwangsldufig menschliche Un-
tugend sowie menschliches Laster. Siehe hierzu: Platons ,,Politeia“ In: Platon Samt-
liche Werke. Band II. Hrsg. von Ursula Wolf. Rowohlts-Enzyklopddie. Rowohlt-
Verlag, Hamburg 1994. 34. Auflage 2013. S.340-348. (439d-445e). Zitat S.343.
(441d)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?

Eine andere Frage zur Tugend, die der Dialog ,Gorgias“ beriihrt,
ist die nach dem genauen Verhdltnis der vier Kardinaltugenden zuein-
ander. Was, so lasst sich fragen, ist ihre tugendspezifische Gemeinsam-
keit, d.h. inwiefern implizieren oder unterscheiden sie sich voneinan-
der? Im ,Gorgias“ wird diese Frage von Platon zugunsten einer mut-
mafilichen Einheit der Tugend beantwortet. Denn Sokrates schlief3t
dort aus der Existenz der Gerechtigkeit und der Besonnenheit auf das
Vorhandensein der Frommigkeit und der Tapferkeit, wenn er dazu an-
merkt:

»Der Besonnene aber tut iiberall, was sich gebiihrt, gegen Gotter und
Menschen; denn er wire ja nicht besonnen, wenn er das Ungebiihrliche
tite?- Das ist notwendig so.- Tut er nun, was sich gebiihrt gegen Men-
schen, so tut er das Gerechte; und wenn dasselbe gegen die Gotter, dann
das Fromme, und wer gerecht und fromm handelt, der ist notwendig
auch gerecht und fromm?- So ist es.- Ja, auch tapfer wohl notwendig;
denn dem Besonnenen ist es nicht eigen, zu suchen oder zu flichen, was
sich nicht gebiihrt, sondern diejenigen Ereignisse und Menschen, Lust
und Unlust zu fliehen und zu suchen, welche er soll, und standhaft auszu-
harren, wo er soll. So dafy notwendig, o Kallikles, der besonnene Mann,
da er, wie wir gezeigt haben, auch gerecht und tapfer und fromm ist, auch
der vollkommen gute Mann sein wird [...].“*

In anderen Dialogen Platons wird diese Frage nach der Einheit oder
nach den spezifischen Unterscheidungsmerkmalen der einzelnen Tu-
genden voneinander sowie ihrem genauen Verhiltnis zum tbergeord-
neten Gesamtbegriff der Tugend an sich dagegen durchaus kontrovers
diskutiert. So argumentiert Protagoras in Platons gleichnamigem Dia-
log gegen Sokrates Behauptung, wonach die Tugend eine Einheit sei,
dass zwar jede der vier Einzeltugenden, als Teil, am iibergeordneten
Ganzen der Tugend teilhabe, dass die einzelnen Tugenden aber Unter-
kategorien dieses Ganzen seien, die sich sowohl in ihrer Funktion wie
auch in ihrer Intensitdt voneinander unterscheiden konnten. Eine
Analogie dazu seien bspw. die verschiedenen sensorischen Teilbereiche
von Ohren, Mund, Nase und Augen innerhalb des menschlichen Ge-
sichtes, die, obzwar sie verschiedene Aufgaben in unterschiedlicher In-
tensitdt oder Qualitat erfiillen und sich somit ihrem Wesen nach von-

100 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Platon Sdmtliche Werke. Bd. I. (2002). S. 426.
(507a-507¢)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I11. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

64

einander unterscheiden, gleichwohl erst in der Summe das menschli-
che Gesicht als Ganzes abbilden wiirden. o

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie
kommt der Mensch in ihren Besitz?

Eine im Hinblick auf die angewandte Ethik ebenfalls dringende Frage
ist die, wie der Mensch in den Besitz der Tugend gelangen, d.h. wie er
eine tugendhafte, wohlgeordnete und stets auf das Gute bezogene Seele
in sich etablieren kann. Diese Frage ist nicht leicht zu beantworten,
weil die einzelnen Dialoge Platons schon die Frage danach, ob es sich
bei der Tugend iiberhaupt um eine klassische Form des Wissens bzw.
um eine spezifische Form der Erkenntnis des Guten handelt oder nicht,
nicht alle positiv beantworten. So wird diese Frage sowohl im
»Protagoras® als auch im ,,Menon“ kontrovers diskutiert. Fiir die These,
dass sie eine Form des Wissens und somit lehrbar sei, spricht z.B. die
ganze gingige Lebenspraxis menschlicher Erziehung. Glaubte man,
wie Protagoras anfiihrt, dass sowohl die Tugend als auch das Laster an-
geborene natiirliche Groflen seien, fiir deren Existenz oder Nichtexis-
tenz der Mensch genauso wenig plausibel zur Verantwortung gezogen
werden konne wie bspw. fiir seine Korpergrofle, sein Geschlecht, seine
Schonheit usw., wiren alle Formen seiner Erziehung durch Ermah-
nung, Einflussnahme, Belehrung oder Bestrafung vollig absurd, denn
er sagt:

»Néamlich iiber ein Ubel, wovon jeder glaubt, wer es hat, habe es von Na-
tur oder durch ein Ungliick, erziirnt sich niemand oder schilt oder belehrt

oder bestraft, die mit dergleichen behaftet sind, damit sie etwa aufhéren

mochten so zu sein, sondern man bemitleidet sie; wie die Hafilichen, die

Kleinen, die Schwichlichen, wer wére wohl so unverstindig, gegen solche

etwas dergleichen zu tun? Weil man ndmlich weif3, glaube ich, daf} in die-
sen Dingen das Gute und das Entgegengesetzte den Menschen von Natur

oder durch Zufall kommt. Von was fiir Gutem sie aber glauben, dafi es

der Mensch durch Flei}, Ubung und Unterricht erlange, wenn jemand

das nicht hat, sondern das entgegengesetzte Bose, dariiber entstehen dann

die Erziirnungen und die Bestrafungen und die Ermahnungen.“°>

101 Siehe hierzu: Platon: ,,Protagoras® In: Ebd.: S. 298. (329d-330a)

102 Siehe hierzu: Ebd.: S. 291-292. (323¢-323€)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?

Geht man allerdings von einer Lehrbarkeit der Tugend aus, wundert es
auch, warum sie nur in so geringem Ausmafl unter den Menschen ver-
breitet ist. Warum bspw., fragt Sokrates Anytos im ,,Menon“ ironisch,
hat Themistokles, der selbst tiberaus tugendhaft, tiichtig und weise
war, seinen Sohn Kleophantos erfolgreich in der Reitkunst geschult,
nicht aber in der Tugend: ,Sollen wir also glauben, er habe in jenen
Dingen zwar seinen Sohn unterrichten wollen, in der Weisheit aber,
die er selbst besafl, ihn um nichts besser machen als einen seiner
Nachbarn, wenn doch die Tugend lehrbar wére?“os

Zudem bleibt, geht man von ihrer Vermittelbarkeit aus, dennoch
unverstandlich, wie Sokrates im , Alkibiades I“ zu bedenken gibt,
warum sich die Menschen gerade in Tugendfragen so uneins sind. Wa-
re die Tugend ein klassisches Wissen, miissten sich nach Platons eige-
ner Konsenstheorie des Wahren stets Griinde fiir die Wahrheit oder
Falschheit bestimmter ethischer Aussagen finden lassen. Doch faktisch
ist dies nicht der Fall.*>+ Und obwohl Platon diese Probleme im Rah-
men seiner Dialoge thematisiert, muss er am Ende aufgrund seines ei-
genen ethischen Konzeptes von einer Erkenn- und Lehrbarkeit der Tu-
gend ausgehen. Andernfalls miisste er seine zentralste These von
einem dem Menschen aus eigener Kraft erreichbaren guten Leben auf-
geben, was dann einer Aufgabe seiner gesamten Ethik gleichkdme.

Daher wird die Tugend im ,Gorgias“ auch als eine Kunst, d.h. als
ein Wissen vom Guten, von Sokrates definiert. Dies heif3t, dass sie als
grundsitzlich lehr- und vermittelbar ausgewiesen wird. Anders als bei
einer blofl praktischen Fertigkeit oder Ubung, die laut Platon auf Er-
fahrung und Geschicklichkeit beruht, geht jede Kunst, so auch die Tu-
gend, auf ein fundiertes theoretisches Wissen iiber ihren jeweiligen
Gegenstand zuriick. Dies versetzt sie, anders als die praktische Fertig-
keit, die hieriiber nur mutmaflen kann, in die Lage, stets die Kriterien,
die ihren Gegenstand gut bzw. die ihn noch besser machen, zu nen-

103 Siehe hierzu: Platon: ,,Menon® In: Ebd.: S. 491. (93¢)

104 So heif3t es in der Unterredung zwischen Sokrates und Alkibiades dazu: Sokrates:
»Und wie denn? Was gerechte Menschen und Handlungen sind, diinken dich da-
ritber die Leute {ibereinzustimmen, jeder mit sich selbst und alle untereinan-
der?“ / Alkibiades: ,,Nichts weniger als das, beim Zeus, o Sokrates!“ / Sokrates:
»Sondern wie? Uber die Maflen uneinig zu sein hieriiber?“ / Alkibiades: ,Gar
sehr.“ Siehe hierzu: Platon: ,,Alkibiades I*. In: Ebd.: S. 139/141. (111a-112d) Zitat:
S.140. (111€/112a)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

65


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

66

nen.’>s Das spezifische Wissen der Tugend liegt dabei im Wissen einer
wohlgeordneten Seele. Diese erkennt das sowohl langfristige und
wahrhaftig zweckrational Gute, ebenso wie das an sich Gute, die Tu-
gend. Die Kunst der Tugend kann nun laut Platon durch spezielle Er-
ziehungs- und Sozialisierungsmafinahmen des Menschen in seiner
Seele bewirkt werden. Dabei denkt er sowohl an die politisch-soziale
Gemeinschaft des Menschen innerhalb der ,,Polis“ wie auch an die in-
dividuellen, zwischenmenschlichen Beziehungsformen von Liebe und
Freundschaft. Diesen Beziehungsformen kommt namlich die potenzi-
elle Funktion zu, vorausgesetzt, sie werden in der richtigen Art und
Weise praktiziert, die Erkenntnisfahigkeit der menschlichen Seele hin-
sichtlich des wahrhaftig Guten zu steigern. Denn fiir Platon beruht
menschliches Fehlverhalten auf einer entweder mangelnden oder fehl-
geleiteten Erkenntnis dessen, was fiir den Menschen wirklich gut oder
schlecht ist.**¢ Diejenigen unter den Menschen, die sich schlecht ver-
hielten, taten dies, so sein Glaube, nicht aufgrund ihrer charakterli-
chen Mingel, sondern weil sie nicht dazu fihig seien, das (ihnen)
wahrhaft Gute zu erkennen. Denn kein Mensch wirde absichtlich, d.h.
wissentlich, das Schlechte tun, das ihm schadet. Tut ein Mensch dies
aber faktisch, geschieht es fiir Platon in der fehlgeleiteten Annahme, er
wihle ein Gut. Deshalb sagt Sokrates im ,,Protagoras® ,,[...] denn dies
ist ja das einzige Schlechthandeln, der Erkenntnis beraubt sein [...]“'7,
genau wie er kurze Zeit spiter betont: ,,Ich wenigstens glaube dieses,
dafl kein weiser Mann der Meinung ist, irgendein Mensch fehle aus
freier Wahl oder vollbringe irgend etwas Boses und Schlechtes aus frei-
er Wahl, sondern sie wissen wohl, daf} alle, welche Boses und Schlech-
tes tun, es unfreiwillig tun.“1o®

105 Das wesentliche Merkmal jeder Kunst ist nach Platon, wie K. Noack betont, die
Objektbezogenheit. Die Kunst verfiigt demnach immer iiber ein elitires Wissen
iiber das ihrem Objekt wahrhaft Zutrigliche und Gute. Siehe hierzu: K. Noack:
»Platon und der Immoralismus“ (2012), S. 134-139.

106 Dieser Aspekt ist hier als der theoretische Hintergrund fiir das ,Macht-Argu-
ment®, das Sokrates zuvor als Einwand gegen Polos tyrannisches Lebensideal im
~Gorgias” vorgebracht hatte, zu verstehen. Vgl. dazu S. 51/52 in dieser Arbeit.

107 Siehe hierzu: Platon: ,Protagoras® In: Platon Siamtliche Werke. Bd. I. (2002)
S.316. (345b)

108 Siehe hierzu: Ebd.: S. 316. (345d-€)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?

Die Schlechtigkeit ist also fiir Platon nur ein erkenntnistheoreti-
sches Problem, das sich durch die richtige Erziehung des Menschen
zur Tugend leicht aus der Welt schaffen liefle. Eine notwendige Vor-
aussetzung fiir das Gelingen der menschlichen Erziehung zur Tugend
durch Politik und Freundschaft sei aber, dass zumindest einer der je-
weiligen Parteien und Partner in der Tugend verstindig sei. Denn nur
der kann einen anderen, wie Sokrates Alkibiades erklirt, erfolgreich in
einer Sache unterrichten, der in ihr selbst fachkundig ist: ,Denn das ist
ein schoner Beweis fiir die, welche irgend etwas verstehen, daf3 sie es
verstehen, wenn sie auch einen andern konnen verstindig darin ma-
chen.“r»> Das erzielte Ergebnis, d.h. der neu errichtete moralische Sta-
tus quo, ist also der Mafistab dafiir, ob die jeweils angestrebte Unter-
weisung zur Tugend eines Menschen oder einer Gesellschaft erfolg-
reich war oder nicht. Ein unparteiischer Beobachter konnte so retro-
spektiv leicht Riickschliisse auf die vorhandene oder fehlende Kunst-
fertigkeit des Lehrers in Tugendfragen ziehen. Deshalb begreift Sokra-
tes die Rhetorik im ,Gorgias“ auch nur als eine Schein- und Schmei-
chelkunst. Denn sie erhebe zwar mit der Rechtspflege den Anspruch,
die Meinungen des Volkes tiber das jeweils Gerechte wie Ungerechte
auszubilden, doch dies tue sie nicht wie eine echte Kunst durch die
Vermittlung von Wissen {iber das jeweils Gerechte wie Ungerechte,
sondern sie wolle lediglich Glauben beim Volk hinsichtlich ihrer eige-
nen Urteile finden. Vernichtend fiihrt er deshalb tiber sie an: ,Eine
Kunst aber leugne ich, dafl es sei; sondern nur eine Ubung, weil sie
keine Finsicht hat von dem, was sie anwendet, was es wohl seiner Na-
tur nach ist, und also den Grund von einem jeden nicht anzugeben
weif3; ich aber kann nichts Kunst nennen, was eine unverstindige Sa-
che ist.“*** Dies sei auch der Grund, warum bisher noch kein Politiker,
der sich je ihrer Hilfe bedient hat, den ethischen Anliegen seines poli-
tischen Amtes gerecht werden und sein Volk nachhaltig bessern konn-
te. Denn Sokrates hatte schon zuvor gegentiber Kallikles die morali-
sche Erziehungsaufgabe der Politik betont, wenn er ihn fragt: ,,Sollen
wir uns also auf diese Weise an die Stadt und die Biirger wagen, daf3
wir sie behandeln, um sie, soviel moglich, besser zu machen? Denn

109 Siehe hierzu: Platon: ,, Alkibiades I In: Ebd.: S. 152. (118d)
110 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias®. In: Ebd.: S. 366. (465a)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

67


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

68

ohne dies, wie wir vorher fanden, ist es unniitz, irgendeine andere
Wohltat zu erweisen [...].“** Doch gerade dieses moralische Ziel hat
die Politik in seinen Augen bisher vollig verfehlt. Vielmehr sei das Volk
durch seine diversen Herrscher in einen Zustand des Lasters versetzt
worden, wie sein drastischer Vergleich des Volkes mit einer verwilder-
ten Tierherde zeigt:

»Wenigstens ein solcher Aufseher {iber Esel, Pferde und Rinder wiirde fiir
schlecht gehalten werden, der sie keineswegs so iibernommen, daf sie
schlugen, stiefen und bissen, sie aber so hitte verwildern lassen, daf$ sie
nun dieses alles tun. Oder diinkt dich nicht jeder solcher ein schlechter
Aufseher iiber jede Art von Lebewesen, der sie zahmer bekommt und sie
wilder macht, als er sie bekommen hat.“12

Angesichts dieser im ,,Gorgias“ diskutierten negativen Erziehungsbei-
spiele fragt man sich, wie eine gelingende Tugendunterweisung des
Menschen bei Platon auszusehen hat. Im ,,Symposion“ wie auch im
»Alkibiades I zeigt sich, dass Platon die Liebe, Freundschaft und Poli-
tik fiir geeignet halt, die Erkenntnisleistung des Menschen hinsichtlich
des wahrhaft Guten zu steigern, weil sie potenziell dazu in der Lage
seien, einen Erkenntnisvorgang des Guten in der Seele des Menschen
auszulosen. In ihm wird der Mensch in seiner Erkenntnis des Guten
stufenweise aufwirts gefithrt, indem er so lange von den spezifischen
Merkmalen des Guten, die ihm mittels sinnlicher Wahrnehmung und
Erfahrung an einem einzelnen und konkreten Gut als unmittelbar gut
vorliegen, abstrahiert, bis er schliellich die Kategorie des allgemein
Guten in seiner Seele ausgebildet hat. Von der abstrahiert er dann in
einem weiteren Schritt nochmals, bis er so zur Vorstellung der Idee des
an sich Guten selbst gelangt, die jedes vergangene wie kiinftige Gut auf
ewig in seinem Wesen bestimmt. Zu diesem idealtypischen Erkennt-
nisvorgang des Guten im ,,Symposion® heifit es daher in Analogie des
Guten mit dem Schonen:

»Wenn also jemand vermittels der echten Knabenliebe von dort an aufge-
stiegen jenes Schone anfingt zu erblicken, der kann beinahe zur Voll-
endung gelangen. Denn dies ist die rechte Art, sich auf die Liebe zu legen
oder von einem andern dazu angefiihrt zu werden, daff man von diesem
einzelnen Schonen beginnend jenes einen Schonen wegen immer héher

111 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 434. (513e)
112 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 437. (516a-b)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?

hinaufsteige, gleichsam stufenweise von einem zu zweien, und von zweien
zu allen schonen Gestalten, und von den schonen Gestalten zu den scho-
nen Sitten und Handlungsweisen, und von den schonen Sitten zu den
schonen Kenntnissen, bis man von den Kenntnissen endlich zu jener
Kenntnis gelangt, welche von nichts anderem als eben von jenem Scho-
nen selbst die Kenntnis ist, und man also zuletzt jenes selbst, was schon
ist, erkenne.“*3

Doch wie soll der tugendhafte Partner diesen Erkenntnisprozess in der
Seele nun auslésen? Im ,, Alkibiades I zeigt sich, dass Platon der Uber-
zeugung ist, dass dieser Vorgang nicht nur durch Abstraktion, sondern
auch durch Projektion vollzogen werden kann. Demjenigen, der in die
Kenntnis des Guten, d.h. der Tugend, gelangen will, muss es laut So-
krates poetischer Schilderung ndmlich im Verlauf des sozialen Kontak-
tes mit seinem Partner gelingen, in den Teil seiner Seele zu blicken, in
dem seine Tugend wohnt. Dort soll er die Merkmale dessen, was ihm
unter allen erdenklichen Umstanden gut ist, namlich das universal Gu-
te selbst, schauend erkennen. Die tugendhafte, d.h. wohlgeordnete
Seele des Partners dient ihm dabei als eine Art Spiegel, in dem er den
Merkmalen des Guten gewahr wird, die er dann durch Projektion und
Abstraktion zu einer eigenen seelischen Vorstellung des Guten in sich
verarbeitet. Bei diesem Prozess, so betont Friedo Ricken in seiner In-
terpretation von Platons berithmten Hohlengleichnis in der ,Poli-
teia“4 gehe es hinsichtlich dessen, was dort mit dem Begriff der
»Paideia®“ gemeint sei, aber gerade darum, durch richtige Erkenntnis,
die ja fir Platon als Tugend des Denkens géttlichen Ursprungs sei,
einen richtigen Begriff des Guten in sich auszubilden. Dieser tue sich,
wie Ricken betont, in einer Liebe des Menschen zur Objektivitat kund.
Denn, so Ricken, jeder Mensch trage bereits ein Wissen vom Guten in
sich: ,Wir haben, so interpretiere ich, diese Aussage, immer schon ein
Wissen vom Guten; wir erstreben und erwahlen alles unter der Riick-
sicht des Guten.“1's Die moralische Schlechtigkeit des Menschen sei
demnach lediglich das Resultat eines falsch ausgebildeten Begriffs des
Guten. Nicht die Sehkraft des inneren Auges der Seele dieser als
schlecht bezeichneten Menschen sei schlecht im Sinne von getriibt

113 Siehe hierzu: Platon: ,Symposion® In: Platon Simtliche Werke. Bd. II. (2013)
S.86/87. (211b-211¢)

114 Vgl hierzu: Friedo Ricken: ,Gemeinschaft, Tugend, Gliick“ (2004), S. 19-21.

115 Siehe hierzu: Ebd.: S. 20.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

69


https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

70

oder gering ausgebildet, denn sie hitten ja vielmehr gerade ein hochst
ausgeprigtes Gespiir und einen scharfen Blick fiir ihre ureigenen In-
teressen, sondern ihr spezifischer Begriff des Guten sei fehlerhaft bzw.
schlecht, weil er das Gute auf das blofy Zweckrationale verkiirze. Der
wahre Begriff des Guten dagegen spiegle sich in der Liebe des Men-
schen zur Objektivitit wider, die es deshalb auch mittels einer korrek-
ten moralischen Erziehung des Menschen zu fordern gelte.

»Durch die Liebe zur Objektivitdt wird der Begriff des Guten geldutert; es
vollzieht sich der Schritt von dem, was fiir mich gut ist, hin zu dem, was
an sich gut ist. Das fiir mich Gute gehort zum Bereich des Werdens; es ist
bestimmt durch Bediirfnisse, Begierden, Leidenschaften. Das an sich Gu-
te gehort wie das Wahre dem Bereich des Unverdnderlichen an. Nicht die
veranderlichen Begierden, sondern die Liebe zum an sich Richtigen oder
Guten sollen das Handeln bestimmen.“1¢

Dieser idealtypische Vorgang der Erkenntnis des Guten'” unterliegt je-
doch, wie Sokrates bei seiner Unterredung mit Alkibiades betont, zu-
gleich der elementaren menschlichen Selbsterkenntnis, dass der
Mensch bei diesem Prozess einsehen muss, dass er nur mittels dieses
Guten optimal fiir sein eigenes Selbst sorgen kann. So heif3t es gegen

116 Siehe hierzu: Ebd.: S. 21.

117 Das Sklavenbeispiel in Platons ,Menon', bei dem Sokrates einen Sklaven durch
gezielte Fragen zu mathematisch korrekten Erkenntnissen fiihrt, von denen er zu-
vor noch kein bewusstes Wissen besaf3, zeigt in diesem Rahmen zudem, dass, wie
ja auch Ricken hier betont, der Vorgang des Erkennens und des Lernens bei Pla-
ton stets auch an die Vorstellung gebunden wird, dass sich die Seele des Men-
schen beim Lernen eben an jene Einsichten und Erkenntnisse bewusst erinnern
kann, die ihr bereits aus einem ihrer fritheren Aufenthalte im Jenseits bekannt
sind. Diese Einsichten hat sie dann, bedingt durch ihren zwischenzeitlich er-
zwungenen irdischen Aufenthalt, wieder vergessen, bis zu dem Moment, in dem
sie sie durch bewusstes Lernen erneut in sich reaktiviert. So heifit es im ,,Menon*
von Sokrates ganz allgemein zum Prozess des Lernens und des Erkennens des
Menschen: ,Weil nun die Seele unsterblich ist und oftmals geboren und, was hier
ist und in der Unterwelt, alles erblickt hat: so ist auch nichts, was sie nicht in Er-
fahrung gebracht hitte, so dafl nicht zu verwundern ist, wenn sie auch von der
Tugend und allem andern vermag, sich dessen zu erinnern, was sie ja auch frither
gewuf3t hat. Denn da die ganze Natur unter sich verwandt ist und die Seele alles
innegehabt hat: so hindert nichts, dafi, wer nur an ein einziges erinnert wird, was
bei den Menschen Lernen heif3t, alles tibrige selbst auffinde, wenn er nur tapfer
ist und nicht ermiidet im Suchen. Denn das Suchen und Lernen ist demnach ganz
und gar Erinnerung.“ Vgl. hierzu: Platon: ,Menon® In: Platon Samtliche Werke.
Bd. L. S. 472-481. (81¢-86¢) Zitat: S. 472/473. (81¢c-81d)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die zwei Begriindungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

Ende dieses Dialoges zwischen Sokrates und Alkibiades, die Ergebnis-
se nochmals zusammenfassend:

Sokrates: ,,Dir selbst also muf$t du zuerst dieses anschaffen, Tugend, und
jeder, der nicht nur sich und seine Angelegenheiten besonders regieren
und besorgen will, sondern auch die Stadt und ihre Angelegenheiten.” /
Alkibiades: ,Du hast recht.“ / Sokrates: ,Nicht also Macht und Gewalt
mufdt du dir zu erwerben suchen, um zu tun, was du etwa willst, auch
nicht der Stadt, sondern Gerechtigkeit und Besonnenheit.“ / Alkibiades:
»50 zeigt es sich. / Sokrates: ,Denn nur gerecht handelnd und besonnen
werdet ihr, du und die Stadt, gottgefillig handeln.“ / Alkibiades: ,Wahr-
scheinlich wohl.“ / Sokrates: ,,Und so werdet ihr, wie wir in dem vorigen
sagten, in das Géttliche und Glanzende schauend handeln.“ / Alkibiades:
»50 zeigt es sich.“ / Sokrates: ,,Und dahin sehend werdet ihr dann euch
selbst und das, was euch gut ist, erblicken und erkennen.“ / Alkibiades:
»Ja.“ | Sokrates: ,,Und also werdet ihr recht und wohl handeln.“ / Alkibia-
des: ,Ja.“ / Sokrates: ,,Und wenn ihr denn so handelt, will ich euch wohl
Biirgschaft leisten, dafl ihr wahr und gewif$ gliicklich sein werdet.“*8

Die zwei Begriindungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und
der Mythos

Doch welche Begriindung gibt es am Ende fiir die zentralste platoni-
sche These von einem gliickseligen Leben als einem tugendhaften Le-
ben? Die Einwédnde, die Sokrates im ,Gorgias“ gegen Polos und Kallik-
les tyrannisches Lebensideal erhoben hatte, sind ndmlich nur dann
plausibel, wenn man stillschweigend von der Giiltigkeit dieser These
einer Einheit von Tugend und Gliick ausgeht. Welche Griinde aber
sprechen fiir ihre Annahme und damit gegen das von Polos und Kal-
likles vertretene Tyrannentum? Im letzten Teil des ,,Gorgias“ stellt Pla-
ton durch die sokratische Rede zwei unterschiedliche Begriindungen
fiir seine These vor, die zwei verschiedenen Ebenen, der Empirie und
dem Mythos, entstammen. Zunachst fithrt Sokrates im Rahmen der
misslungenen Beispiele fiir die moralische Erziehung des athenischen
Volkes durch seine Herrscher empirisch -belegbare Daten an, die die
negativen Folgen einer tyrannischen Lebensweise offenbaren sollen.
Das Volk wird, so die Annahme, sobald es erst die Mdoglichkeit dazu

118 Siehe hierzu: Platons: ,,Alkibiades I*. In: Ebd.: S. 177/ 178. (134c-€)

71

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I11. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

72

erhilt, versuchen, sich grausam an seinen fritheren Herrschern fiir
sein vormals erlittenes Unrecht durch bspw. Haft, Verbannung, Folter
oder Ermordung zu richen. So fithrt Sokrates aus:

»,Und haben sie nicht dem Themistokles dasselbe getan und ihn noch
obendrein ginzlich verbannt? Den Miltiades aber, den Sieger bei Mara-
thon, hatten sie schon beschlossen, in der Grube umkommen zu lassen,
und wire nicht der Prytane gewesen, so wiirde er auch hineingekommen
sein. Und doch wiirde diesen, wiren sie so vortrefflich gewesen, wie du
behauptest, dergleichen nicht begegnet sein.“!*

Das erste Gegenargument, das sich gegen diese nachtrigliche juristi-
sche Strafverfolgung oder Vergeltung fritheren Unrechts anfiihren
lasst, ist dasjenige, das auch schon Polos und Kallikles gegen Sokrates
Standpunkt im ,Gorgias“ eingewendet hatten. Denn sie hatten darauf
verwiesen, dass all diese schadlichen Konsequenzen ja nur denjenigen
treffen konnten, dessen Unrecht bereits entdeckt wurde, nicht aber
den, dessen Vergehen bisher noch unerkannt geblieben sind. Zudem
sei denkbar, dass sich der Tyrann seiner moglichen Strafe auch durch
seine Flucht entziehe. Was also ldsst sich zu dem vermeintlichen Le-
bensgliick und Wohlergehen einer solchen Person sagen? Im ,,Gorgias“
bleibt Platon auf diese Frage weitestgehend eine Antwort schuldig.*
Im neunten Buch der ,,Politiea“*>* aber geht er detailliert auf all die ne-
gativen Konsequenzen ein, die, wie er meint, stets mit einer tyranni-
schen Lebensweise verbunden seien. Gesetzt den Fall, ein Tyrann ver-
l6re seine vormalige Macht, sidhe er sich mit derselben Angst vor Ver-
geltung konfrontiert wie bspw. ein Herr, der durch geschiftlichen Han-
del gezwungen wire, mitsamt seinen Sklaven und seiner Familie durch
die Wiiste zu ziehen. In beiden Féllen finden sich diese Personen
plétzlich in einem rechtsfreien Raum wieder, der per se die Moglich-
keit dazu bereithielte, dass man sie fiir ihre fritheren Vergehen zur Re-
chenschaft zoge. Der eine wiirde den Zorn seines zuvor unterdriickten
Volkes, der andere den seiner zuvor unterdriickten Sklaven fiirchten.
Dabei spielt es, wie man im Zuge von Platons empirisch-psychologi-

119 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Ebd.: S. 438. (516d-e)

120 Die von Sokrates vorgebrachten Einwidnde im ,Gorgias“ operieren ja gerade mit
der Giiltigkeit dieser These einer Einheit von Tugend und Gliick.

121 Vgl hierzu: Platon: ,Politeia® In: Platon Samtliche Werke. Bd. II. (2013)
S. 480-491. (571a-580b)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die zwei Begriindungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

schem Hauptargument der ,Angst® und ihren weitreichenden psy-
chisch-traumatischen Begleiterscheinungen anfithren kann, keine Rol-
le, ob das veriibte Unrecht einer Person bisher entdeckt wurde oder
nicht. Allein die bestehende Moglichkeit einer Vergeltung, wie konkret
oder hypothetisch sie auch sein mag, reicht aus, um die menschliche
Psyche in ihren Grundfesten nachhaltig zu erschiittern. Angst, Un-
wohlsein, innere Anspannung, Unruhe und Nervositit sind fiir Platon
die unausweichlichen seelischen Folgen eines begangenen Unrechts,
die es einem deshalb nicht ermdglichen, von einem langfristigen Le-
bensgliick und Wohlergehen zu sprechen.

Bei der Frage, ob diese empirischen Argumente nun iiberzeugend
sein mogen oder nicht, geht es vor allem darum, ob sie sich mittels
empirischer Verifikation plausibel begriinden lassen. Die historischen
Beispiele, die Platon im ,Gorgias“ als Moglichkeit nachtréiglicher Straf-
verfolgung fiir begangenes Unrecht im Geschichtsverlauf anfiihrt, sind
daher recht leicht als wahr und somit als plausibel anzuerkennen.
Auch das psychologische Argument, das mit den psychischen Belas-
tungen des Menschen arbeitet, die ihm im Nachhinein aus seinem be-
gangenem Unrecht erwachsen konnen, ist sicherlich nicht per se als
ungtiltig von der Hand zu weisen. Allerdings gilt hier die Schwierig-
keit, dass diese Behauptung nur aus der subjektiven Verfasstheit einer
hiervon betroffenen Person selbst, als fiir sie zutreffend und somit als
fir sie wahr, zu verifizieren wire. Anthropologisch ndmlich kénnte
hier auch der Einwand erhoben werden, dass sich die psychische
Grundkonstitution und mentale Stirke der Menschen sehr stark von-
einander unterscheiden kann. Ohne grofien Fantasieaufwand wiren so
auch Menschen vorstellbar, die {iber eine so robuste psychische
Grundkonstitution und mentale Stirke verfigen wiirden, dass sie,
trotz des durch sie begangenen Unrechts nicht von den von Platon be-
schriebenen negativen Gefithlen heimgesucht wiirden; oder aber, dass
sie sich durch sie nicht so gravierend beeintrichtigt fithlen wiirden,
dass sie dies als eine massive Schddigung ihres subjektiven Wohls er-
achten wiirden. Auch der psychische Mechanismus der vollstindigen
Verdridngung des durch eine Person begangenen Unrechts wire in die-
sem Zusammenhang als ein moglicher Einwand gegen Platon denk-

73

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I1. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

74

bar.>> Dariiber hinaus konnen diese zwei empirischen Argumente des
entweder korperlich oder seelisch gearteten Schadens der Person nicht
die radikalste ethische These des Sokrates im ,Gorgias“ beweisen, nach
der es fiir den Menschen stets schlechter sei, Unrecht zu tun, als Un-
recht zu leiden. Nach dem bisherigen Stand der Argumentation liefle
sich in der Annahme, dass Platons bisherige Argumente plausibel sind,
nur bestitigend sagen, dass beide Varianten, das Unrechttun wie auch
das Unrechtleiden, mutmafllich mit korperlichem oder seelischem
Schaden fiir den Menschen verbunden seien, nicht aber, dass das Un-
rechttun stets noch schlechter und schéidlicher fiir ihn sei als das Un-
rechtleiden. Diese Behauptung kann Platon abschlieflend nur in Form
einer dogmatisch-metaphysischen Argumentationsweise mithilfe des
Mythos als einer Ebene des hoheren Wahrheitsgehaltes beweisen.

Der Mythos namlich besagt'?:, wie Sokrates im letzten Teil des
,Gorgias“ erklart, dass die Seele des Menschen unsterblich sei. Beim
Sterbeprozess 16se sie sich vom Leib, der vergehe, um dann in ihrer

122 Interessanterweise wird sich dieses eher schwicher anmutende psychologische

Argument Platons fiir die spétere Literaturanalyse der Horvathschen Texte noch
als tiberaus wichtig erweisen, da, wie noch zu zeigen sein wird, auch Horvath die
Giiltigkeit dieser These einer mdglichen Einheit von Tugend und Gliick vor-
nehmlich durch dieses psychologische Argument Platons stiitzt. So bestétigt
Horvath sowohl durch den Handlungsverlauf einer Vielzahl seiner Dramen und
Romane (zu denken wire hier bspw. an die Romane ,Jugend ohne Gott“ und
»Ein Kind unserer Zeit“ sowie die Dramen ,Mord in der Mohrengasse, ,Eine
Unbekannte aus der Seine®, ,,Saldek und ,,Der jiingste Tag“) wie auch durch die
psychische Verfasstheit seines dortigen Personals die Giiltigkeit dieses hier von
Platon behaupteten Zusammenhangs, der zwischen dem veriibten Unrecht des
Menschen einerseits und der daraus resultierenden Schidigung seiner Psyche an-
dererseits besteht. Zudem geht Horvéth in seiner Darstellung auch implizit auf
die hier von mir ins Spiel gebrachten Einwinde einer robusten menschlichen Psy-
che oder aber auf den Schutzmechanismus der psychischen Verdringung des be-
gangenen Unrechts des Menschen ein, zeigt aber, dass diese Schutzmechanismen
die menschliche Psyche nur kurzfristig zu entlasten vermdgen. Langfristig jedoch
greifen sie nicht, da sie, wie der vornehmliche Ausgang der Texte zeigt, nicht dazu
imstande sind, den aus den Fugen geratenen Gefiihlshaushalt der Figuren auf
Dauer wieder zu stabilisieren. Vgl. hierzu: S. 218/219 in dieser Arbeit.

123 Vgl hierzu: Die Schilderung Sokrates zum Mythos im ,Gorgias® Platon: ,Gor-
gais”. In: Platon Sdmtliche Werke. Bd. I. Ebd.: S. 446-449. (523a-525a) Diese ab-
schlieflende metaphysische Begriindung der Ethik bleibt als doppelte Argumenta-
tionslinie zudem auch in Platons ,Politeia“ erhalten. Vgl. hierzu: Platon: ,Poli-
teia“ In: Platon Samtliche Werke. Bd. II. (2013), S. 528-537. (614a-621d)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die zwei Begriindungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

ethischen Beschaffenheit von drei unabhingigen Richtern (Minos,
Rhadamanthys und Aiakos) begutachtet zu werden. Stellen diese nun
mittels ihrer eigenen Seelen, denn es handelt sich auch bei ihnen um
bereits Verstorbene, offenkundige Merkmale des Guten, d.h. der Tu-
gend, an ihr fest, die ihr entweder schon durch Geburt zufallen oder
erst durch konsequente spitere Einiibung des Menschen erworben
wurden, schicken sie sie zur Insel der Seligen. Ist sie aber durch began-
genes Unrecht offenkundig missgestaltet, was heif3t, dass ihre Untu-
gend niemals durch irdische Strafmafinahmen korrigiert wurde, muss
sie stattdessen Einzug in den Tartaros, das unterirdische Strafgefingnis
der Griechen, nehmen. Dort muss sie, je nach der Schwere ihrer Ver-
gehen, harte Qualen als Strafmafinahmen infolge ihrer Schlechtigkeit
erdulden, denn so Sokrates:

»Sichtbar ist alles an der Seele, wenn sie vom Leibe entkleidet ist, sowohl
was ihr von Natur eignete als auch die Veranderungen, welche der
Mensch durch sein Bestreben um dies und jenes in der Seele bewirkt hat.
Kommen sie nun vor den Richter [...]: so stellt Rhadamanthys sie vor sich
hin und beschaut eines jeden Seele, ohne zu wissen, wessen sie ist, son-
dern oft, wenn er den Grof3konig vor sich hat oder andere Konige oder
Fiirsten, findet er nichts Gesundes an der Seele, sondern durchgepeitscht
findet er sie und voller Schwielen von Meineid und Ungerechtigkeit und
wie eben jedem seine Handlungsweise sich in der Seele ausgeprigt hat,
und findet alles verrenkt von Liigen und Hochmut und nichts Gerades
daran, weil sie ohne Wahrheit aufgewachsen ist, sondern von aller Ge-
walttdtigkeit und Weichlichkeit, Ubermut und Unmafligkeit im Handeln
zeigt sich auch die Seele voll Mifverhaltnis und Hésslichkeit. Hat er nun
eine solche erblickt: so schickt er sie ehrlos gerade ins Gefingnis, wo sie,
was ihr zukommt, erdulden wird.“*>4

Der Tod ist fiir Platon also nie das Ende der Giiltigkeit der Kategorien
von Wohl und Unwohl, Schaden und Nutzen und damit auch von
Gliick und Ungliick, weil das menschliche Selbst fiir ihn in der un-
sterblichen Seele des Menschen liegt. Deshalb kann der Tod auch keine
Tilgung der menschlichen Vergehen, d.h. seiner Schuld, bedeuten, ge-
nauso wenig, wie er umgekehrt die ethische Qualitit, die die Seele be-
sitzt, nachtréiglich beeintrachtigen oder zerstéren kann. Der Mythos ist
somit der alleinige Hintergrund fiir die Wahrheit der sokratischen

124 Siehe hierzu: Platon: ,Gorgias® In: Platon Simtliche Werke. Bd. I (2002)
S. 448/449. (524d-525a)

75

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

I11. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundziige der platonischen Ethik

Aussage im ,,Gorgias®, wonach es fiir den Menschen stets schlechter sei,
Unrecht zu tun, als Unrecht zu leiden, wie auch fiir die Steigerung die-
ser These, dass es fiir den Menschen das denkbar grofite Ubel darstelle,
ungestraft Unrecht zu tun.

76

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten
Rezeption Horvaths

Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horvaths

In der Folge ist es nun mein Anliegen, die im Einzelnen bei Platon dis-
kutierten ethischen Grundsitze samt ihrer Implikationen und Proble-
me auch in ihrer impliziten Relevanz in Horvaths Schreiben aufzude-
cken. Dabei interessieren mich sowohl die implizit- inhaltlichen und
argumentativen Ubernahmen als auch die Modifikationen, die
Horvath an diesem Gedankengut Platons vornimmt. Bisher hat meine
Interpretation ergeben, dass auch sein Personal in der Summe nach
der Gliickseligkeit als hochstem Gut strebt und dass es diese Sehnsucht
zundchst durch einen semantisch umfassenden Reichtum realisieren
will. Doch dieser kann, wie gezeigt wurde, selbst da, wo er schlieflich
realisiert wird, die vom Individuum ersehnten reinen Inhalte des
Gliicks nicht in wahrhaftiger Form abbilden, sondern blof3 ihre rudi-
mentdren und in sich durch Ambivalenz beschiddigten Abbilder. Dies
ist eine Erkenntnis, die, wie hier aber zu betonen ist, lediglich jenen Fi-
guren Horvaths vorbehalten bleibt, die Angelika Steets in ihrer Unter-
suchung als ,beweglich® ausgewiesen hat. Denn ihr Merkmal ist es, im
Gegensatz zu den eher ,statischen® eine umféingliche geistig-morali-
sche Entwicklung zu durchlaufen.'?s Dies ist auch der Grund, weshalb

125 Angelika Steets betont in ihrer Interpretation in diesem Kontext allerdings, dass
es zwischen den beweglichen und unbeweglichen Figuren Horvaths auch Grenz-
ginger gibt, die sie deshalb als halb bewegliche Figuren einstuft. Grundsitzlich
basiert ihre Unterscheidung zwischen beweglichen und unbeweglichen Figuren
darauf, dass sie die ersteren Figuren als Subjekte, d.h. als Handlungstrager, be-
greift, die die Grenzen semantischer Spannungsfelder tiberschreiten kénnten.
Dementgegen seien letztere Figuren ihrer Ansicht nach solche, die in ihrem ange-
stammten Lebensraum verharren und eher automatisiertes und somit leicht pro-
gnostizierbares Verhalten an den Tag legen wiirden. Vgl. hierzu: das Kapitel:
»Personenstruktur: Die Figur als Handlungstrager®. In: Angelika Steets: ,,Die Pro-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

77


https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

diese beweglichen Figuren im Zentrum meiner Untersuchung stehen.
Sie ndmlich haben, wie nun gezeigt werden soll, hdufig ein ethisches
Selbst- und Problemverstindnis, das durch die Anwesenheit basaler
ethischer Einsichten, Grundséitze und Werte gespeist wird wie auch
durch die intensive geistig-reflexive Auseinandersetzung damit. Man-
che von ihnen, auf denen in der Folge der Schwerpunkt meiner Unter-
suchung liegen soll, wie z.B. der Soldat aus ,Ein Kind unserer Zeit*
und Thomas Hudetz aus ,Der jingste Tag®, bilden dieses ethische
Selbstverstindnis erst innerhalb eines umfassenden psychisch-geisti-
gen Entwicklungsprozesses aus, andere, wie der Lehrer aus ,Jugend
ohne Gott®, besitzen es zwar von Anbeginn, konkretisieren es aber im
Laufe der Zeit dahin gehend, dass sie es von Grund auf in sich verfesti-
gen bzw. vollstindig erneuern. Allen gemeinsam ist dabei die argu-
mentative Auseinandersetzung und das z.T. intensive Ringen mit die-
sem ethischen Gedankengut, das sie bei diesem Prozess kontinuierlich
gegen andere, oftmals ebenfalls berechtigte Interessen ihrerseits abwa-

sawerke Odén von Horvéths. Versuch einer Deutungsanalyse. Hrsg. von Ulrich-
Miiller, Franz-Hundsnurscher und Cornelius Sommer. Akademischer-Verlag-Hans-
Dieter-Heinz. Stuttgart 1975. S. 79-111. Dort: S. 97/98, S. 99/100 u. S. 104.

Obzwar ich diese Unterscheidung prinzipiell teile (da es durchaus beweglichere und
statischere Figuren bei Horvath gibt) und diese Feststellung auch die in der
Horvath-Forschung sehr kontrovers diskutierte Frage beriihrt, ob seine Figuren tat-
sichlich einen individuellen Subjekt- oder einen eher typenhaften Objektstatus be-
sitzen (vgl. hierzu auch: das Kapitel: ,Personenbeziehungen Ebd.: S.112-130.),
mochte ich betonen, dass ich die meisten der Figuren Horvaths, d.h. vor allem die
Mehrzahl seiner Protagonisten (egal, ob aus der fritheren oder der spiteren Schreib-
phase des Autors), fiir beweglich bzw. fiir halb beweglich erachte. Fiir mich sind sie
alle weitestgehend personal konzipierte Subjekte mit allerdings etlichen Abstufun-
gen in dieser Frage. Bei der Frage nach dem Subjekt- oder Objektstatus der Figuren
und folglich auch bei der nach ihrer Beweglichkeit bzw. Unbeweglichkeit, d.h. ihrer
Freiheit oder Determination, darf es namlich, wie ich glaube, keine Rolle spielen, ob
ihre Individualitit voll ausgearbeitet (was nicht dem Horvéathschen Schreibstil ent-
spricht) oder lediglich in rudimentéren Ziigen vom Autor angedeutet wurde; ebenso
wenig wie, ob sie eher als Grundtypen, denn als prizise ausgearbeitete Individuen
von ihm angelegt wurden, ob ihre Namen austauschbar oder ob sie gar namenlos
sind oder aber, ob sich ihr Verhalten leicht oder schwer prognostizieren ldsst. Rele-
vant fiir diese Frage ist allein, ob sie in erkennbarer Weise mit jenen Merkmalen
ausgestattet wurden, die einen Menschen als Person, d.h. als Subjekt, kennzeichnen
oder nicht. Da die grofie Summe von Horvaths Personal aber dazu befihigt wirkt,
rational zu denken und zu entscheiden, sowie in verschiedenem Mafle Spontanitit
besitzt, genau wie sie dazu in der Lage wirkt, ihr Handeln und Verhalten aufgrund

78

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horvéths

gen bzw. gegebenenfalls auch verteidigen miissen. Nur so namlich
kann dieses ethische Gedankengut irgendwann tatsdchlich in ihrem
Innern entscheidungs- und handlungsweisend werden. Horvath ver-
schrankt den ethischen Diskurs mit seinen wesentlichsten Fragen, wie
der nach der richtigen Lebensweise, dem Zustandekommen morali-
scher Einsichten, Werte und Urteile im Individuum, der richtigen Be-
grifflichkeit des Guten, der moralischen Erziehbarkeit des Menschen
schlechthin oder nach seiner Freiheit oder Determination, d.h. auch
Schuldfahigkeit oder Unschuld, also durchaus gezielt in das semanti-
sche Spannungsfeld von ,Dynamik® und ,Statik® Die flieflenden
Uberginge dieser oppositionellen Gréfien, die zudem leicht mit ande-
ren Oppositionsstrukturen, die fiir sein Werk ebenfalls von besonderer
Relevanz sind, wie bspw. die von ,,Individuum® und ,Gesellschaft®, ver-
bunden werden konnen, erschlieffen ihm meines Erachtens erst die
Moglichkeit, die entsprechenden Grauzonen sowie die problemati-

verschiedener Antriebe, Motive, Absichten und Griinde zu vollziehen oder zu unter-
lassen, sowie Selbstbewusstsein im weitesten Sinne besitzt, zukunftsorientiert ist
usw., lisst sie sich folglich nur sehr schwer zu bloflen Objekten, Apparaten oder Pa-
tienten degradieren. Dies bedeutet, dass das Personal Horvaths in der Summe per-
sonal von ihm konzipiert wurde und folglich ein subjektiver Handlungstrager des
Geschehens ist. Mag es auch, woran kein Zweifel besteht, was gerade in seinem
Frithwerk unverkennbar ist, dem Rezipienten wenig flexibel, starr, h6lzern, unfrei
und regelrecht zu seinen Entscheidungen gezwungen erscheinen, was so weit geht,
dass es selbst in seiner ureigenen sprachlichen Ausdrucksform gehemmt bzw.
sprachlos wirkt, so liegt dies nicht daran, dass es von Horvéath grundlegend nicht
per se personal konzipiert worden wire, sondern daran, was ja zu einem Grofiteil
die Tragik der Horvathschen Dramatik ausmacht, dass dieses Personal durch die
widrigen sozialen Lebensumstinde, denen es stets unterworfen wird, permanent in
seinen personalen Fahigkeiten eingeschrankt und gehemmt wird. Irgendwann sind
davon dann nur noch rudimentire Bruch- und Versatzstiicke in ihm tibrig, die sich
lediglich in dunklen Triumen und Sehnsiichten erahnen lassen. Hierin aber liegt
das eigentlich deterministische Element bei Horvath, das zugleich Zielpunkt seiner
(Sozial-)Kritik ist, weil er so zeigt, welche politischen Umstinde das menschliche
Person-Sein fast vollstandig vernichten und unterwandern kénnen, nicht aber da-
rin, dass er die Mehrzahl seiner Figuren schon vorab als blole Objekte oder Appara-
te konzipiert hitte, auch wenn es unstrittig ist, dass es sehr statische Figuren in sei-
nem Werk gibt. Demnach greift er mit dieser Thematik also eher das Problem der
2.T. flieBenden Ubergéinge vom Subjekt- zum Objektstatus des Menschen auf und
damit eine zentrale Frage der angewandten Ethik. So namlich stellt er die Frage, in
welchem Umfang, wann, wann nicht, wann noch nicht und wann nicht mehr jene
Merkmale, die das Person-Sein eines Wesens wie des Menschen konstituieren, vor-
liegen oder nicht. Vgl. hierzu auch: S. 14-21 in dieser Arbeit.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

79


https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

80

schen Schnittstellen innerhalb des ethischen Diskurses in seinen Denk-
und Argumentationsprozessen sichtbar zu machen. In der Folge sollen
deshalb die Fragen gekldrt werden, wie genau seine Figuren ein ethi-
sches Selbstverstindnis ausbilden bzw. es erneuern, aber auch, worin
es inhaltlich konkret besteht und mit welchen Problemen Horvath sein
ethisches Personal dabei konstant konfrontiert. Zuletzt gilt es, die Fra-
ge zu stellen, inwiefern das ethische Selbstverstdndnis seinen Figuren,
sofern sie es erfolgreich in sich konstituiert haben, dabei helfen kann,
ein alternatives Gliickskonzept zum Reichtum auszubilden.

Die Frage nach dem guten Leben im Rahmen eines Interessen- und
Wertestreites

Interessanterweise stoflen die Figuren Horvaths, um die es jetzt in
meiner Untersuchung geht, im Rahmen ihrer Aus- bzw. Weiterbildung
eines ethischen Selbstverstindnisses, obzwar zu unterschiedlichen
Phasen ihrer Entwicklung, so doch in der Summe exakt auf das identi-
sche Problem eines Interessenstreites bzw. inneren Wertekonfliktes.
Denn bei ihrer Suche nach der bestmoglichen Lebensweise, die ihnen
die Inhalte des Gliicks garantieren soll, werden sie konstant mit der
Frage konfrontiert, welche ihrer vielschichtigen Interessen und Werte
ihnen im Rahmen eines subjektiv guten Lebens wichtig, d.h. fiir sie
selbst unbedingt zu wahren sind. So haben mache dieser Werte eine
hohe funktionale Bedeutung fiir ihre Personlichkeit, da sie eine identi-
tatsstiftende Funktion ausiiben, wohingegen andere eventuell aus-
tauschbar oder gar verzichtbar fiir sie sind. Dies heifit aber, dass die Fi-
guren ihre Interessen und Wertvorstellungen bei diesem Prozess im-
mer wieder aufs Neue gegeneinander abwégen miissen, aber auch, dass
sie ihre eigenen Handlungsantriebe, Motive und Wertrelationen, aus
denen diese Werte erst resultieren, in einem inneren Prozess der Ab-
wigung fortwihrend iberpriifen miissen. Dieser im Grunde alltagli-
che Entscheidungsprozess gestaltet sich aber bei vielen von ihnen
hochst problematisch, da er fiir sie zu einer Art inneren Krise wird, die
héufig in einem engen Bezug zum dramatischen Hauptkonflikt steht.
Entweder, weil diese Krise den Konflikt mafigeblich einleitet, wie die
Identitdtskrise und die daraus resultierende Entfremdung des Lehrers

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Biirgerliche Identitdt vs. moralische Integritdt in ,Jugend ohne Gott”

in ,Jugend ohne Gott“ von seinen Schiilern, die seine passive Haltung
und so auch Ns Ermordung erst begiinstigen, oder aber, indem sie, so-
fern sie sich parallel zum dramatischen Hauptkonflikt entspinnt, ihn
maf3geblich verschirft, wie dies in ,,Der jiingste Tag“ geschieht. Dort
resultiert die Identitdtskrise von Thomas Hudetz zwar aus dem Zug-
ungliick, doch sie verschérft in der Folge auch den dramatischen
Grundkonflikt in seiner Frage nach Hudetz Schuld und Unschuld, der
in Annas Ermordung gipfelt, enorm. In ,,Ein Kind unserer Zeit“ ist die
innere Handlung als innerer Konflikt des Soldaten dagegen vollstindig
mit der duleren Handlung eines immer nur tempordren Ein- und
Ausgliederns des Soldaten in die Gesellschaft verwoben, weil sich bei-
des den ganzen Roman hindurch permanent wechselseitig bedingt.
Damit aber bildet der innere Konflikt dieser Figuren Horvaths haufig
schon ein wesentliches strukturbildendes Element im dramatischen
Aufbau dieser drei Texte.

Biirgerliche Identitat vs. moralische Integritat in ,Jugend ohne Gott”

Schon der Beginn des Romans ,Jugend ohne Gott“ thematisiert im
ersten Kapitel, ,,Die Neger“'?%, noch latent, im Rahmen der nichsten
finf Kapitel (,Es regnet®, ,Die reichen Plebejer®, ,Das Brot ,Die
Pest, ,,Das Zeitalter der Fische“)*?” immer deutlicher die sich anbah-
nende innere Krise des Lehrers. Diese beruht auf einem Widerstreit
zwischen seinem biirgerlichen Selbstverstandnis als pflichtgetreuer Be-
amter im Staatsdienst einerseits und seinen personlichen moralisch-
intellektuellen Ansichten und Grundsitzen andererseits. So lautet
schon die Korrektur des Aufsatzes, den seine Schiiler iiber die Notwen-
digkeit von Kolonien, ein von der Aufsichtsbehorde gestelltes Thema,
verfasst haben, ihren Beginn ein, wenn sich der Lehrer angesichts des
schonen Wetters drauflen lustlos denkt: ,,Drauflen scheint noch die
Sonne, fein muf} es sein im Park!“>® Schon dieser Gedanke zeigt nam-
lich, dass er enorme Probleme damit hat, sich zur Arbeit zu motivie-

126 Siehe hierzu: Odoén von Horvéth: »Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13. (2001),
S.11-14.

127 Siehe hierzu: Ebd.: S. 15-16., S. 16-21., S. 21-23., S. 23-26., S. 26-30.

128 Siehe hierzu: Ebd.: S. 12.

81

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

82

ren. Doch zunichst eilt ihm noch sein tief verinnerlichtes biirgerliches
Berufsethos zu Hilfe, wenn er sich gedanklich streng durch die Worte
ermahnt: ,Doch Beruf ist Pflicht, ich korrigiere die Hefte und schreibe
in mein Buchlein hinein, wer etwas taugt oder nicht.“>> Die spéttische
Ironie aber, mit der er kurz darauf fiir sich selbst die von der Aufsichts-
behorde gestellte Aufsatzfrage: ,,» Warum miissen wir Kolonien haben?«
Ja, warum? Nun, lasset uns horen!“13°, wiederholt, vermittelt dem Rezi-
pienten hingegen den Eindruck, als ob selbst dieses mutmafilich positi-
ve biirgerliche Berufsethos des Lehrers schon eine gravierende Schadi-
gung erlitten habe, wobei ihm die Griinde dafiir bisher noch unklar
sind.’»* Die befremdlich anmutende Wiederholung der Aufsatzfrage
durch den Lehrer, gepaart mit der spottischen Ironie, offenbart hier
namlich nicht nur sein eigenes Befremden, sondern auch schon eine
gewisse Art der Hilflosigkeit, da er so ganz den Eindruck erweckt, als
hitte er selbst gerne eine befriedigende und aufschlussreiche Antwort
auf diese durch den Aufsatz gestellte aulenpolitische Frage. Gerade
dieses sonderbare Verhalten des Lehrers spricht daftir, dass er sich in-
nerlich bereits von seinem Beruf und dem dazugehorenden Rollenver-
standnis, derjenige zu sein, der die richtigen Antworten auf die schuli-
schen Fragen liefert, zu distanzieren begonnen hat. Die Griinde fiir

129 Ebd.:S.12.

130 Ebd.:S.12.

131 Dass der Lehrer seinen Beruf zuvor gerne ausgeiibt hat, bestitigt sich erst im Ka-
pitel: ,Geh heim!“ Ebd.: S. 45-47, wo er mittlerweile vollig desillusioniert seine
fritheren Lebenstrdume vor seinem inneren Auge Revue passieren lisst, indem er
denkt: ,,Und es fillt mir die Bank ein, auf der ich safl und tiberlegte: was willst du
werden? Lehrer oder Arzt? Lieber als Arzt wollte ich Lehrer werden. Lieber als
Kranke heilen, wollte ich Gesunden etwas mitgeben, einen winzigen Stein fiir den
Bau einer schoneren Zukunft.“ Doch sein Fazit ist erniichternd, denn er schlief3t
seine Uberlegung mit dem verzweifelten Ratschlag an sich selbst: ,Geh heim!
Heim, wo du geboren wurdest. Was suchst du noch auf der Welt? Mein Beruf
freut mich nicht mehr.“ Ebd.: S. 47. Seine hier spiirbare Verzweiflung geht auf sei-
ne zu diesem Zeitpunkt schon schmerzlich erlangte Erkenntnis zurtick, dass seine
ethisch-humanistischen Ideale, die er neben der reinen Wissensvermittlung als zu
seinem Berufsverstindnis dazugehorig begreift, in der Gesellschaft, in der er lebt,
langst obsolet geworden sind, weshalb ihn sein einstmals favorisierter Beruf nicht
mehr erfreut. Am Ende des Romans aber, als der Lehrer nach Afrika aufbricht,
um dort seine neue Stelle als Missionar an einer afrikanischen Schule anzutreten,
wandelt sich die Situation abermals, da es ihm nun wieder moglich erscheint, sei-
ne padagogischen Ideale in jhrer Gesamtheit anzuwenden und zu leben.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Biirgerliche Identitdt vs. moralische Integritdt in ,Jugend ohne Gott”

diese innere Abkehr von seinem Beruf treten deshalb im Rahmen der
weiteren Aufsatzkorrektur auch immer deutlicher hervor. So stof3t er
sich in seinem intellektuellen Anspruch z.B. massiv an der, wie es im
Text heiflt, phrasenhaften Wiedergabe ,uralte[r] Weisheiten“s?, die
ihm seine Schiiler als ,erstmalig formulierte Schlagworte:ss prasentie-
ren, wobei sie zu seinem groflen Bedauern mit ,schiefen Vorausset-
zungen“3+ , falsche Schlufifolgerungenss ziehen, wobei sich ,,schief
und ,falsch® 3¢ leider, wie er sich grimmig denkt, nicht wieder aufhe-
ben. Doch selbst an diese geistige Umnachtung der heranwachsenden
Jugend hat er sich bereits gewohnt, genau wie an eine 6ffentliche Welt,
in der langst das Radio als Massenmedium der NS-Propaganda die 6f-
fentliche Meinungsbildung bestimmt.’s” Denn diesbeziiglich denkt er
sich nur diister: ,,Ich werde mich hiiten als stadtischer Beamter, an die-
sem lieblichen Gesange auch nur die leiseste Kritik zu tiben! Wenns
auch weh tut, was vermag der einzelne gegen alle? Er kann sich nur
heimlich drgern. Und ich will mich nicht mehr drgern!“$

Laut dem Zitat hat sich der Lehrer also schon vor geraumer Zeit
vorgenommen, sich nicht mehr linger tiber Dinge zu drgern, die seines
Erachtens ohnehin nicht in den Einflussbereich des Einzelnen fallen,
was ebenfalls auf seine bereits beschddigte und nur noch dem forma-
len Anschein nach existierende biirgerliche Identitat verweist. Norma-
lerweise wire es namlich in einem Staat, der sich nicht gerade zur Dik-
tatur umformiert, wie dies in ,Jugend ohne Gott“ geschieht, sowohl
seine Pflicht als Padagoge wie auch als Person im o6ffentlichen Dienst,
sich an der Bildung dieser offentlichen Meinung aktiv zu beteiligen.
Doch er ahnt, dass jedwede kritisch-intellektuelle Einmischung in den
nun angebrochenen gesellschaftlichen Zeiten des allgemeinen politi-
schen Konsenses unliebsame Sanktionen fiir ihn zur Folge haben wiir-
den, die er, wie man seinen Gedanken anldsslich des Lesens seiner Ge-

132 Ebd.:
133 Ebd.:
134 Ebd.:S.13.

135 Ebd.:S.13.

136 Ebd.:S.13.

137 Vgl hierzu: ,,Und wihrend ich weiterlese, hore ich immer das Radio: es lispelt, es
heult, es bellt, es girrt, es droht- und die Zeitungen drucken es nach und die
Kindlein, sie schreiben es ab.“ Ebd.: S. 14.

138 Ebd.:S.13.

13.

S.
S.13.
S.
S.

83

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

84

burtstagspost entnehmen kann, tunlichst zu vermeiden sucht.’3* Sein
ganzes Bestreben richtet sich darauf, ein moglichst ruhiges, friedliches
und biirgerlich-beschauliches Leben zu fithren, bei dem ihm als
Pddagoge im Staatsdienst Arbeit und Brot wie auch das Erreichen der
vollen Altersgrenze, d.h. der vollen Pension, sicher sind. Um jeden
Preis will er zu Beginn des Romans also den dufSeren Anschein wahren
und gesellschaftlich integriert bleiben. Auch sehnt er sich insgeheim
nach offentlicher Anerkennung, wie sein heimlicher Wunsch, irgend-
wann einmal in der Illustrierten zu stehen, und sei es nur anlasslich
seines hundertsten Geburtstages, aufzeigt.'* Die AufSenwirkung seiner
Person geniefit also zu diesem frithen Zeitpunkt im Roman noch
oberste Prioritdt fiir ihn, weshalb er, wie das Zitat dokumentiert, kei-
nesfalls mit seinen politischen Ansichten negativ auf-fallen und somit
aus dem gesellschaftlichen Gefiige herausfallen will. Doch im Grunde
weif$ der Lehrer selbst zu diesem frithen Zeitpunkt im Roman schon
sehr genau, dass er sich mit dieser inneren Strategie der Anpassung le-
diglich selbst beliigt, auch wenn er sich gedanklich beharrlich vom Ge-
genteil zu tiberzeugen sucht: ,,Denk nicht so dumm, herrsch ich mich
an[.]“*# oder aber ,Bedenk und versiindig dich nicht!“#>. Seine innere
Unzufriedenheit allerdings kann er selbst durch solche Gedanken
nicht zum Verstummen bringen. Aus Furcht vor Einsambkeit, sozialem
Abstieg und Repression hilt er jedoch nicht nur in der Anfangsphase
des Romans, sondern auch noch weit dariiber hinaus an dieser Strate-
gie der inneren Verdrangung fest. Daher lautet sein Lebensmotto, sol-
che intellektuellen Argernisse, wo sie sich einstellen, so wie hier, bei
der Aufsatzkorrektur, méglichst zu ignorieren. Ein anderes Mittel, das
er sich zur Bewiltigung seines immer schwieriger werdenden Alltages
auserkoren hat, ist seine Flucht ins private Freizeitvergniigen. So fallt
ihm in dem Moment der Aufsatzkorrektur rasch die eigentliche Tages-

139 Siehe hierzu: Ebd.: S. 11/12.

140 Vgl hierzu: Ebd.: S. 11/12. Diesen heimlichen Wunsch des Lehrers nach 6ffentli-
cher Anerkennung greift Horvéth spiter in Form des sensationsheischenden Zei-
tungsartikels, der ein liigenhaftes Interview mit dem Lehrer enthilt, bei dem er zu
den dramatischen Vorkommnissen im Zeltlager befragt wird und sich unwissend
stellt abermals im Roman auf. Vgl. hierzu. das Kapitel: ,,Die Mitarbeiter. Ebd.:
S. 82-87. Dort: S. 83.

141 Vgl hierzu: Ebd.: S. 11.

142 Vgl. hierzu: Ebd.: S. 12.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Biirgerliche Identitdt vs. moralische Integritdt in ,Jugend ohne Gott”

planung seines Geburtstages wieder ein, wenn er sich mit dem Satz:
»Korrigier rasch, du willst noch ins Kino!“*# zur Eile ermahnt.'#
Grofitmoglicher gedanklicher Optimismus, gepaart mit Ignoranz und

143 Ebd.:S.13.

144 Es geht hier nicht in erster Linie darum, dass der Lehrer den Tag seines Geburts-
tages mit einem Kinobesuch, auf besondere Art und Weise feiern will, sondern
darum, dass das Kino, der Park, die Bar mit dem Alkoholgenuss, der dort stattfin-
det, wie der Besuch des Fuflballspiels im Stadion Fluchtorte fiir ihn sind, an de-
nen er seinem Alltag kurzfristig entfliehen kann, da er an diesen Orten mit ihren
Veranstaltungen zeitweilig in eine andere, mitunter bessere Welt eintauchen und
alles um sich herum vergessen kann. Dies offenbart eben die selbstvergessene
Schilderung des Fufiballspiels im Roman, wenn es hierzu im Text heif3t: ,Wenn
der Rechtsauflen den linken Half tiberspielt und zentert, wenn der Mittelstiirmer
den Ball in den leeren Raum vorlegt und der Tormann sich wirft, wenn der Halb-
linke seine Verteidigung entlastet und ein Flugelspiel forciert, wenn der Verteidi-
ger auf der Torlinie rettet, wenn einer unfair rempelt oder eine ritterliche Geste
veriibt, wenn der Schiedsrichter gut ist oder schwach, parteiisch oder parteilos,
denn existiert fiir den Zuschauer nichts auf der Welt, auler dem Fuf3ball, ob die
Sonne scheint, obs regnet oder schneit. Dann hat er alles vergessen.” Siehe hierzu:
Ebd.: S. 14. Das Fuf$ballstadion, aber auch das Kino sind zudem Orte, die sowohl
die positiven wie auch die negativen gesellschaftlichen Zeittendenzen des 2o.
Jahrhunderts besonders deutlich sichtbar machen, da sie im Rahmen ihrer Veran-
staltungen einerseits, wie Horvath andeutet, gezielt zur politischen Instrumentali-
sierung der Massen im NS-Staat missbraucht worden sind, wie auch andererseits
(zumindest in der frithen Phase der Machtergreifung der Nazis) noch Zufluchts-
orte waren, die einen gewissen Freiraum boten, da sie (vorerst noch) nach ihren
je eigenen Gesetzen des Sportes oder eben auch der Kunst funktionierten. In die-
sem Sinne ertraumt sich der Lehrer, ganz in Analogie zu Horvaths Legende vom
Fuflballplatz im Kapitel: ,Der totale Krieg“ auch ein himmlisch-jenseitiges Fufi-
ballspiel als Trost fiir seine desolate Seelenlage, bei dem sich menschliche Giite
mit sportlicher Fairness vereint. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 37. Auch die Schilderungen
des Tormanns im Roman, der dem kleinen W den Sterbeprozess erleichtert, in-
dem er ihm von den internationalen Fufiball-Partien im Rahmen seiner Karriere
in fremden Landern mit ihren je eigenen Besonderheiten vorschwirmt, nehmen
indirekt auf diese Sphire von menschlicher Toleranz, gepaart mit sportlicher Fair-
ness, Bezug, die dem fanatischen Nationalismus im deutschen Biirgertum der
3oer-Jahre des 20. Jahrhunderts somit geradewegs entgegensteht. Vgl. hierzu:
Ebd.: S.33. Auch Alexander Fuhrmann betont die positive Schilderung des Fuf3-
balls in Horvaths Roman, wenn er das Sterben von W in seinem Aufsatz wie folgt
skizziert: ,,[...] getrdstet von seinen Idealen, von Erzahlungen aus einer ihm uner-
reichbar gebliebenen Welt der Freiheit, der des internationalen Fufiballs.“ Siehe
hierzu: Alexander Fuhrmann. ,Der historische Hintergrund: Schule-Kirche-
Staat®. In: ,Horvaths Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke. Taschen-
buch-Materialien. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1984. S. 129-146. Dort:
S.138.

85

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

86

einer Ablenkung durch das private Vergniigen, sind also die von ihm
bisher eingesetzten Methoden, um den Problemen seines Alltages zu
entgehen. Und doch tritt im Rahmen dieses ersten Kapitels schon et-
was in seiner Existenz im Lehrer hervor, das seine passive und lethar-
gische Haltung von nun an fortwahrend torpediert. Denn als er sich
wieder der Korrektur von Ns Aufsatz zuwendet, stutzt er zunéichst
sichtlich tiberrascht, wobei er sich irritiert fragt: ,Was schreibt denn da
der N?“4s5, um dann fassungslos die schockierende Antwort zu lesen:
»»Alle Neger'+¢ sind hinterlistig, feig und faul.«“*47, wobei sich der Leh-
rer augenblicklich denkt: ,,- Zu dumm! Also das streich ich durch!“:4.
Doch zu dieser Tatigkeit kommt es nicht mehr, da seine Gedanken
plotzlich eine ganz andere Wendung nehmen. Denn im Roman heift
es dazu:

,und ich will schon mit roter Tinte an den Rand schreiben: »Sinnlose
Verallgemeinerung!« - da stocke ich. Aufgepafit, habe ich denn diesen
Satz tiber die Neger in letzter Zeit nicht schon mal gehort? Wo denn nur?
Richtig: er tonte aus dem Lautsprecher im Restaurant und verdarb mir
fast den Appetit. Ich lasse den Satz also stehen, denn was einer im Radio
redet, darf kein Lehrer im Schulheft streichen. 4

Obwohl der Lehrer also seinen urspriinglichen Entschluss, diesen Satz
augenblicklich durchzustreichen, aus Angst vor politischen Sanktio-
nen, wie die Formulierung ,was einer im Radio redet, darf kein Lehrer
im Schulheft streichen® zeigt, sofort wieder aufgibt, offenbart diese
Textpassage doch den Umstand, dass seine spontanen Vorbehalte ge-
gen diese diskriminierende Auflerung Ns nicht nur rein intellektueller
Natur sind, obzwar auch diese Ebene der Kritik, wie der Vermerk

145 Odoén von Horvath: »Jugend ohne Gott“ In: Odon von Horvath. GW. Bd. 13.
(2001) S. 13.

146 Der Begrift ,Neger® fungiert, genau wie der Begriff des ,,Unkrautes®, im Roman
eher als Sammelbegriff der allgemeinen Diskriminierung und Stigmatisierung
andersartiger oder anders seiender Menschen, die dem Weltbild oder dem Ras-
senideal der Nazis aufgrund ihrer vermeintlichen Minderwertigkeit bzw. ihrer
Verschiedenheit widersprechen und daher verjagt, ausgebeutet und schliellich
vernichtet gehoren, denn als prizise Bezeichnung fiir Menschen afrikanischen
Ursprungs, auch wenn dies hier zunéchst auf der Textebene in Form des Aufsatz-
themas nahegelegt wird.

147 Ebd.:S.13.

148 Ebd.: S.13.

149 Ebd.:S.13.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Biirgerliche Identitdt vs. moralische Integritdt in ,Jugend ohne Gott”

»sinnlose Verallgemeinerung® zeigt, in ihm existiert. Daneben aber
tritt hier zum ersten Mal eine moralische Emporung in ihm in Erschei-
nung, die Horvath durch das Ekel-Motiv in den Roman einfiihrt. So
erinnert er sich daran, dass ihm dieser Satz, als er ihn seinerzeit aus
dem Radiolautsprecher im Restaurant gehort hatte, fast den Appetit
verdorben hatte.’>> Damit skizziert Horvath aber schon im Rahmen
dieses ersten Kapitels implizit jene zwei Komponenten, die in der Folge
sowohl fiir die spétere Zivilcourage des Lehrers, d.h. fiir sein offenes
Wahrheitsbekenntnis vor Gericht, als auch fir seine tiefe innere Ab-
neigung gegen die menschenverachtenden Inhalte der NS-Ideologie
selbst verantwortlich sind. Beide Aspekte werden deshalb in der Folge
im Rahmen der moralischen Urteilsbildung im Lehrer, auch zu jegli-
cher Art von Moraltheorie passend, von Horvath folgerichtig aufein-
ander bezogen. Das eine ist die eher intellektuell begriindete Kritik des
Lehrers, die diese ideologischen Inhalte als Formen unreflektierter

150 Die bewusste Verweigerung des Essens bzw. der Nahrungsaufnahme in bestimm-
ten Situationen, die in dieser Textpassage ebenfalls angedeutet wird, ist ein sich
héufig wiederholendes, ethisch fundiertes Strukturelement bei Horvath, das seine
Figuren als Akt des Protestes dann zeigen, wenn sie moralische Entriistung fithlen
oder in ihrem menschlich-personalen Stolz gekrankt sind. Diese Geste ist folglich
ein Ausdrucksmittel dafiir, dass sie nicht gewillt sind, sich auf ihre rein biolo-
gisch-materielle Existenz als Mensch reduzieren zu lassen, sondern dass sie als
menschliche Personen und Individuen mit Eigenwert, Stolz und Willen respek-
tiert werden mochten. Vgl hierzu bereits ausfiihrlich S.14-21 in dieser Arbeit.
Auch ist das Motiv der entweder ungerithrten Essensaufnahme oder aber der ge-
rithrten Essensverweigerung ein Zeichen fiir die entweder vorliegende oder feh-
lende Empathie bestimmter Figuren. So verweigert bspw. das Madchen in: ,Das
Mirchen in unserer Zeit“ im Andenken an die Tranen des mittlerweile geschlach-
teten Pferdes, mit dem es zuvor noch Freundschaft geschlossen hat, das sonntig-
liche Pferdefleisch in seiner Familie. Vgl. hierzu. Odén von Horvéth: ,,Sportmir-
chen und andere Prosa und Verse® In: GW. Bd. 11. (2001), S. 172/173. Wohinge-
gen der Buchhalter in ,Ein Kind unserer Zeit“ gerade ungeriihrt einen Hering
verspeist, als ihn der Soldat das zweite Mal aufsucht, um ihn wegen Annas Entlas-
sung zur Rede zu stellen, was dabei Ausdruck seiner emotionalen Kilte ist, da es
hierzu im Roman heif3t: ,,Er verzehrt gerade einen Hering. Wie fein der frifit- [...]
Er wuf3te es natiirlich, warum sie ihre Stellung verlor, er wufite es genau- Er hat
doch auch gesagt: »Das Friulein wurde krank.« Und ich hab gefragt: »Was hat ihr
gefehlt?« Und er hat gesagt: »Nichts besonderes«- Nichts besonderes? Na warte
nur! Er frifft noch immer. [...] Und ich mufl plétzlich denken, du sollst frieren.
Und du sollst auch keinen Hering fressen-“ Siehe hierzu: Odén von Horvéth:
»Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14. (2001), S. 115.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

87


https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

88

»~Dummbheit® zuriickweist. Das andere ist seine zunichst rein subjek-
tiv-emotiv begriindete innere Ablehnungshaltung gegeniiber diesen
Inhalten selbst, die er dabei nicht nur als abstoflend, sondern in ihren
postulierten Werturteilen auch als grundlegend falsch empfindet. Bei-
de Formen des Widerstandes, gepaart mit dem gegen Ende des Ro-
mans immer mehr in Erscheinung tretenden positiven Gottesglauben,
sind daher von nun an auch jene Motoren, die seine sozial-politische
Anpassung und reibungslose Eingliederung in den NS-Staat immer
mehr behindern, bis sie sie schlieSlich ganz zum Erliegen bringen.
Denn sie sind es, die ihn im weiteren Romanverlauf konsequent dazu
zwingen, sein personliches Selbst- und Werteverstindnis wie auch sei-
ne Ubrige Interessenlage, in ihren jeweiligen Prioritdten in der Summe
erst wieder ganz neu auszubilden.'s*

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen
Selbstverstandnis des Lehrers

Dass das personliche Selbstverstindnis des Lehrers in seinen Grund-
festen von Anbeginn auf ethischen Uberzeugungen und moralischen
Grundsitzen, wie bspw. der Gerechtigkeit und der menschlichen
Gleichheit basiert, vergegenwartigt aufs Deutlichste die Priigelei, die
sich am darauffolgenden Tag im Kapitel: ,Es regnet“s> zwischen sei-
nen Schiilern E, G, R, H, T und F im Treppenhaus des Gymnasiums
vollzieht. Durch den Lirm im zweiten Stockwerk alarmiert, eilt der
Lehrer ndmlich sofort herbei, um ihren ungleichen Kampf zu unter-
binden, indem er sie streng durch die Worte ermahnt:

»» Was fillt euch denn ein?« schrie ich sie an. »Wenn ihr schon glaubt,
noch raufen zu miissen, wie die Volksschiiler, dann rauft doch gefélligst
einer gegen einen, aber fiinf gegen einen, also das ist eine Feigheit!« Sie

151 Es geht also nicht darum, dass sich die dufleren wie inneren Interessen des Leh-
rers grundsitzlich verandern wiirden, sondern nur darum, dass sich ihre Prioritit
fiir ihn selbst im Zuge seiner Entwicklung verschiebt, wobei man die Neuordnung
bzw. Neubewertung oder Neugewichtung von bereits vorhandenem Material
(Themen, Konflikte, Motive) grundlegend als wesentliches Strukturelement im
Horvathschen Schreiben selbst verstehen kann.

152 Odoén von Horvéths: »Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 15-16.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverstandnis des Lehrers

sahen mich verstindnislos an, auch der F, iiber den die fiinf hergefallen
waren. 53

Die Emporung des Lehrers tiber das sich hier bahnbrechende, brutale
Verhalten seiner Schiiler richtet sich, wie die Passage zeigt, nicht blof3
darauf, dass er ihr Betragen fiir hochst kindisch und unreif hilt, da er
sie mit vierzehn Jahren fiir alt genug halt, um Konflikte friedlich an-
statt mit der Faust zu losen, sondern bezieht sich vor allem auf die
Form des von ihnen praktizierten Kampfes von fiinf gegen einen. Die-
se Form niamlich hilt er per se fiir ungerecht. Denn, so seine Uberzeu-
gung, wenn seine Schiiler schon das Bediirfnis hitten, (noch) mitein-
ander zu raufen, dann sollten sie wenigstens der Fairness halber auf
ein ausgewogenes Krifteverhidltnis von eins zu eins zwischen sich ach-
ten. In seinen Vorwiirfen verbirgt sich demzufolge eine objektive Kon-
zeption der Gerechtigkeit, die inhaltliche Beziige zur platonischen
Ethik aufweist. Denn mit seinem erhobenen Vorwurf der Unfairness
weist er, genau wie Sokrates im ,,Gorgias“ gegentiber Kallikles, das Ge-
rechte als das prima facie Gleiche, also in diesem Fall als ein ausgegli-
chenes Krifteverhiltnis im Kampf, aus.’s*+ Auch nimmt er in seiner Ar-
gumentation durch den erhobenen Einwand, dass seine Schiiler, wenn
sie sich so unfair verhielten, zugleich feige seien, implizit auf das plato-
nische Postulat einer vermeintlichen Einheit aller Tugend bzw. aller
Laster Bezug, was Platon, wie im Theorieteil dargelegt, u.a. in seinen
Dialogen ,Gorgias“ und ,,Protagoras“ diskutierte. Denn auch der Leh-
rer suggeriert so einen direkten Kausalzusammenhang zwischen die-
sen beiden Lastern bei seinen Schiilern.'ss Sie aber scheinen, ihren ver-
steinerten und verstdndnislosen Mienen nach zu urteilen, seine erho-
benen Vorwiirfe der Ungleichheit als Ungerechtigkeit und damit der
Feigheit in ihrem ethischen Gehalt dem ersten Eindruck nach gar
nicht zu verstehen. Deshalb bemiiht sich der Lehrer nun seinerseits
darum, die Beweggriinde fiir ihr schlechtes Betragen zu erfahren, was
zeigt, dass er zu Beginn ihrer Auseinandersetzung noch gewillt ist,
sollte es eine plausible Begriindung fiir das aggressive Verhalten seiner

153 Ebd.:S. 15.

154 Vgl hierzu: das Kapitel: ,Die These von einem vermeintlichen Gliick des Tyran-
nen und die sokratischen Einwidnde dagegen.“S. 51-58 in dieser Arbeit.

155 Vgl hierzu: das Kapitel: ,,Zur Ontologie der Tugend Was ist die Tugend und wo-
rin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit.“ S. 58-64 in dieser Arbeit.

89

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

90

Schiiler geben, dieses auch zu entschuldigen. Deshalb will er nun von
ihnen wissen:

»»Was hat er euch denn getan?« fragte ich weiter, doch die Helden wollten
nicht recht heraus mit der Sprache und auch der Verpriigelte nicht. Erst
allmahlich brachte ich es heraus, dafl der F den fiinfen nichts getan hatte,
sondern im Gegenteil: die fiinf hatten ihm seine Buttersemmel gestohlen,
nicht, um sie zu essen, sondern nur, damit er keine hat. Sie haben die
Semmel durch das Fenster auf den Hof geschmissen. Ich schaue hinab.
[...] Und ich denke: vielleicht haben die fiinf keine Semmeln und es ér-
gert sie, daf3 der F eine hatte. Doch nein, sie hatten alle ihre Semmeln und
der G sogar zwei. Und ich frage nochmals: »Warum habt ihr das also ge-
tan?« Sie wissen es selber nicht. Sie stehen vor mir und grinsen verle-
gen.“15¢

Jetzt aber vermag der Lehrer kein besseres Urteil mehr iiber seine
Schiiler zu féllen, als dass er innerlich schockiert und in Anlehnung an
das Alte Testament verachtlich denkt: ,,»[...] das Trachten des mensch-
lichen Herzens ist bose von Jugend auf.«“'s7 Obzwar dem Leser dieses
Urteil in seiner Pauschalitdt vielleicht zundchst zu hart erscheinen
mag, so ist es doch, in Bezug auf die soeben zitierte Textstelle wie auch
im Hinblick auf den bisherigen Erfahrungsschatz des Lehrers,'s® das
einzige, was er an dieser Stelle in seiner logischen Konsequenz noch

156 Odén von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott*. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 15.

157 Ebd.:S.15.

158 Wichtig ist, in diesem Rahmen zu beachten, dass der Lehrer zu Beginn des Ro-
mans keine besseren Erfahrungen mit seinen Schiilern gemacht hat, weshalb sein
Urteil an dieser Stelle quasi notwendiger Weise so hart ausfillt, wie es geschieht,
zumal romanintern, wie das Gespréch zwischen ihm und dem Pfarrer an spiterer
Stelle zeigt, die Erfahrung in einer Art Horvéthschen Erkenntnistheorie als ein
wesentlicher Bestandteil allen Wissens ausgewiesen wird. So namlich duflert der
Pfarrer nicht nur rein spafieshalber zum Lehrer: ,Jaja, nur selten wird einer heilig,
der niemals unheilig, nur selten einer weise, der nie dumm gewesen ist!“ Ebd.:
S. 50. Daher kann der Lehrer erst spater, als er durch die Ereignisse im Zeltlager
und bei der Gerichtsverhandlung andere Erfahrungen, insbesondere mit den Ju-
gendlichen aus seiner Klasse, gemacht hat, sein zuvor pauschal gefilltes Negativ-
urteil iiber die Jugend an sich revidieren. Erst jetzt ndmlich erkennt er, dass kei-
neswegs alle Jugendlichen gleichermaflen so schlecht, roh, uninteressiert, gefiihls-
kalt und kriegsbesessen sind, wie er zuerst noch denkt. Auch ist er, wie hier eben-
falls zu beachten ist, nicht die einzige Figur, die, gerade zu Beginn des Romans,
ein solch negatives Urteil tiber die Jugendlichen in der Summe fillt. Auch der Di-
rektor und Julius Caesar pflichten seinem Urteil in Génze bei. So duflert z.B. der
Direktor, als ihn der Lehrer erziirnt um den Erhalt einer anderen Klasse bittet, in

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverstandnis des Lehrers

plausibel zu fillen vermag. Denn seine iibrigen Erkldarungsversuche
scheitern alle, wie die Passage ebenfalls zeigt, kldglich. So kann das
Verhalten seiner Schiiler weder durch eine berechtigte Reaktion der
Rache oder der Notwehr fiir zuvor erlittenes Unrecht durch F erklart
werden, wie er zuerst noch denkt, noch resultiert es, wie er weiter mut-
mafit, aus ihrer sozialen wie materiellen Benachteiligung, da E, G, R, H
und T alle selbst im Besitz eigener Buttersemmeln sind. Daher greift
auch diese im Horvathschen Wertekontext durchaus akzeptierte Form
sozialer Benachteiligung als mildernder Umstand fiir menschliches
Fehlverhalten und Kriminalitat aller Art hier nicht.’s> Das harte Urteil
des Lehrers ist also nur die Folge seiner Erkenntnis, dass seine Schiiler
sich wohl einfach vorsitzlich so schlecht verhalten, wie sie es tun. Dem
Kontext nach ist dies darauf zuriickzufithren, dass sie den von der NS-
Propaganda tiber die Medien verbreiteten Vernichtungsgedanken von
vermeintlich ,,schwachem® und ,minderwertigem* Leben schon so
stark verinnerlicht haben, dass sie ihn hier, wenn auch nur auf einer
symbolischen Ebene des Textes, so doch ohne grof3ere Vorbehalte be-
reits aktiv gegeniiber F anwenden. Die erst noch harmlos anmutende
kindliche Rangelei ums Butterbrot, die E, G, R, H und T, indem sie es F
wegnehmen, praktizieren, kann namlich auch, wie der Lehrer und mit

spottischer Ironie: ,Meinen Sie, die anderen sind besser? Ebd.: S. 22. Und auch
die astronomisch-erotischen Ausfithrungen, die Julius Caesar zum Zeitalter der
Fische, in das sich die Gesellschaft derzeitig bewegen wiirde, tétigt, entwerfen in
dieser Hinsicht ein pauschales diisteres Bild der heranwachsenden Generation.
Vgl. hierzu: Ebd.: S. 26-30.

159 Die Jugendlichen kontrastieren deshalb in ihrer bosen Mutwilligkeit die spéter im
Roman in Erscheinung tretenden untererndhrten Heimarbeiterkinder, die sich
2.T. in der Gruppe um Eva gezwungen sehen, aufgrund ihrer Not Lebensmittel
und Kleidung zu stehlen, um so ihrer Armut zu entgehen. Demzufolge lasst
Horvath aber keinen Zweifel daran, dass das Motiv, das einer Tat zugrunde liegt,
mit in ihre Bewertung einzuflieflen hat. Eine kriminelle Handlung, die aus Armut
resultiert, ist somit anders zu bewerten als eine, die aus Habgier erfolgt. So hat
der Rezipient bspw. mit Marianne, die in den ,Geschichten aus dem Wiener
Wald“ einen Gast in dem Animierlokal bestiehlt, in dem sie schliefSlich gezwun-
gen ist, zu arbeiten, um sich und ihr uneheliches Kind am Leben zu erhalten, Mit-
leid, da er ihre grof3e finanzielle Not kennt. Ebenso sieht er Elisabeth in ,,Glaube
Liebe Hoffnung® ihren Betrug nach, den sie nur veriibt, um ihr wirtschaftliches
Uberleben zu sichern. Albert hingegen, der in ,,Einer Unbekannten aus der Seine“
eher aus Habgier und krimineller Energie als aus Armut den Raub und so den
Mord am Juwelier begeht, kann dagegen nicht mit seinem Verstdndnis rechnen.

91

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

92

ihm der Rezipient jetzt erkennt, als bewusst kalkulierter Nahrungsmit-
telentzug von F, d.h. als absichtlicher Entzug seiner Existenzgrundlage,
was einem symbolischen Totungsakt entspricht, interpretiert werden.
Hierzu passt auch die von den Schiilern selbst eingestandene Motivati-
on ihres Tuns, wenn sie, vom Lehrer nach dem Grund ihres Verhaltens
befragt, antworten, dass sie (einfach) nicht wollen, dass F eine Butter-
semmel hat. Denn dies entspricht dem Wunsch, ihm jegliche Existenz-
berechtigung abzusprechen. Sie verstehen also, wie sich damit zeigt,
die oben von ihrem Lehrer geduflerten Einwdnde mangelnder Gerech-
tigkeit durchaus, lehnen die Gerechtigkeit aber in all ihren ethischen
Implikationen grundlegend ab. Sie wollen sich F gegentiber folglich
nicht fair und gerecht verhalten, weil sie ihn als ihnen gegeniiber min-
derwertig ansehen. Deshalb glauben sie auch, dass sie sich ihm gegen-
tiber gar nicht fair und gerecht zu verhalten brauchen, denn dies tut
man, wie sie meinen, nur unter seinesgleichen. Dies zeigt, dass sie da-
mit die hier implizit durch die Vorwiirfe ihres Lehrers transportierte
Forderung nach der grundsitzlichen Egalitét aller Menschen, die von
ihrer intrinsischen Gleichheit als basaler Gleichwertigkeit aller Men-
schen untereinander ausgeht, nicht anerkennen. In seiner Mahnung
nach einem ausgeglichenen Krifteverhaltnis im Kampf war namlich
bereits, zumindest in Ergidnzung einer christlich bzw. auch kantisch
motivierten Lesart, die Forderung enthalten, dem Gegner, den man als
Mensch bzw. als Person in seinen Interessen, Pflichten und Rechten als
gleichberechtigt, weil gleichwertig, anerkennt, die gleiche Achtung zu
zollen wie sich selbst. Unter Gleichen gilt also als universales Prinzip
der Moral stets das Gleiche als das prima facie Gerechte.> Somit hat
der Lehrer am Ende dieser Auseinandersetzung mit seinen Schiilern

160 Wichtig ist, an dieser Stelle nochmals zu betonen, dass der Gleichheitsbegriff nie
von einer faktischen Gleichheit aller Menschen ausgeht bzw. ausgehen kann, da es
diese nicht gibt, sondern dass er sich immer auf die intrinsische Gleichheit, d.h.
die Gleichwertigkeit aller Menschen untereinander, bezieht, d.h. auf die gleiche
Riicksichtnahme, die ihren Interessen, Rechten und Pflichten zukommt bzw. zu-
kommen soll. Im Christentum leitet sich die intrinsische Gleichheit aller Men-
schen aus der Gottesebenbildlichkeit des Menschen ab. Bei Kant resultiert sie aus
der Fihigkeit des Menschen zur Vernunft, d. h. zur Moral, und in der antiken wie
auch in der angelsichsischen Tradition der Ethik geht sie aus dem identischen
Streben aller Menschen nach dem Gliick hervor, das folglich jeder in der gleichen
Weise zu erzielen berechtigt ist. Auch in der Antike sind somit, obzwar sie die

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverstandnis des Lehrers

auch keine andere Wahl mehr, als sie abermals auf dieses universale
moralische Gesetz hinzuweisen:

»Aber ich frage nun nicht mehr, warum sie die Semmel auf den Hof ge-
worfen haben. Ich erkundige mich nur, ob sie es noch nie gehort hitten,
dafd sich seit Urzeiten her, seit tausend und tausend Jahren, seit dem Be-
ginn der menschlichen Gesittung, immer stirker und starker ein unge-
schriebenes Gesetz herausgebildet hat, ein schones ménnliches Gesetz:
Wenn ihr schon rauft, dann raufe nur einer gegen einen! Bleibet immer
ritterlich! Und ich wende mich wieder an die fiinf und frage: »Schamt ihr
euch denn nicht?« Sie schimen sich nicht. Ich rede eine andere Sprache.
Sie sehen mich groff an [...].“%*

Diese hier abschlieflend vom Lehrer getroffene richtige Erkenntnis,
dass er wohl eine andere Sprache als seine Schiiler, ndmlich die Spra-
che der Moral, spricht, die sie, wie ihr Verhalten offenbart, konsequent
ablehnen,'** ist jedoch auch einem strukturellen Umstand des Romans
geschuldet. Die Schiiler nimlich fungieren in seinem ersten Drittel
noch, ganz seinem Titel entsprechend, als anonyme, graue und dem
Lehrer in seinen ethischen Ansichten feindlich gegeniiberstehende
Masse,'s deren Hauptaufgabe es ist, seine Ansichten moglichst deut-
lich zu kontrastieren. Damit sind sie zu seinem Beginn lediglich eine

Diktatur als ideale Staatsform ausgibt und folglich keine formale Egalitit der
Menschen im Staatsgefiige kennt, durch das Gliicksstreben, das allen Mitgliedern
im Staat zugestanden wird, unabhéngig von ihrer Rolle und Funktion darin, be-
reits bestimmte Aspekte jener formalen menschlichen Egalitit angelegt, wie wir
sie heute politisch kennen.

161 Ebd.:S. 16.

162 Fiir Anette Sosna stehen die Sprach- und Verstindnisschwierigkeiten zwischen
dem Lehrer und seinen Schiilern deshalb nicht nur fiir einen Vertrauensverlust,
sondern auch fiir die allgemeinen weltanschaulichen Differenzen zwischen ihnen.
Siehe hierzu: Anette Sosna: ,0dén von Horvéth Jugend ohne Gott.“ Ein Fach
Deutsch. Unterrichtsmodell. Hrsg. von Johannes Dieckhans. Schoningh-Verlag
Braunschweig, Paderborn, Darmstadt 2012. S. 21.

163 Die faktische Namenlosigkeit der Figuren Horvaths (manche von ihnen haben
Namen, doch diese werden kaum erwihnt) markiert zum einen die auf den ers-
ten Blick nur mangelhaft bei ihnen ausgeprigte Individualitdt und symbolisiert
folglich die Gefahr der Anonymisierung und Kollektivierung des Individuums
durch Diktaturen oder totalitire Regime. So stellt Alexander Fuhrmann gerade
auch hinsichtlich dieses Punktes sehr treffend zu den Jugendlichen in ,Jugend
ohne Gott" fest, dass sie eine Gruppe seien, die ihre Individualitdt zuriickgelassen
habe, um, ganz dem Mythos der Hitlerjugend entsprechend, fiir eine Idee zu ster-
ben. Vgl. hierzu: Alexander Fuhrmann: ,Der historische Hintergrund: Schule-

93

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

Art Sprachrohr fiir das sich wandelnde Werteverstindnis des neuen
Biirgertums unter der NS-Herrschaft. Thre Ansichten spiegeln als die
Ansichten der Gesellschaftsgruppe, mit der der Lehrer durch seinen
Beruf bedingt in den engsten Kontakt gerit, die Wertperspektive ihrer
Eltern wie auch die des neuen NS-Regimes wider.' Diesen Ausgangs-
konflikt im unterschiedlichen Werteverstindnis der Figuren greift
Horvath in der Folge auch als Hintergrund fiir den antiken Ethikdis-
kurs in seiner Frage nach der besten menschlichen Lebensweise auf, da
er in ihn die zwei verschiedenen, sich widerstreitenden Lebensmodelle
einer tyrannisch-amoralischen und einer ethischen Lebensweise inte-
griert und diese dabei im Licht der Reflexionen und Urteile des Leh-
rers als intellektuelle Instanz argumentativ diskutiert.

Staat-Kirche. In: ,,Horvaths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke
(1984) S.129-146. Dort: S. 138. Die Anonymitit der Figuren und folglich der ge-
samten Figurenkonstellation ermdglicht es dem Rezipienten jedoch auch, die ge-
sellschaftlich-ethischen Probleme in ,,Jugend ohne Gott“ (oder auch in ,,Ein Kind
unserer Zeit“) als ewige, der Zeit enthobene menschliche Probleme zu sehen, was
bspw. Wolf Kaiser in seiner Untersuchung betont. Seiner Ansicht nach hat
Horvéith mit ,,Jugend ohne Gott“ ein Modell faschistischer Diktaturen im Allge-
meinen erstellt, indem er auch wichtige Merkmale der antifaschistischen Literatur
in der Summe aufgegriffen habe, wie z.B. die ideologische und moralische Defor-
mierung der Jugend und die Uberwindung opportunistischer Anpassung. Vgl.
hierzu: Wolf Kaiser: ,»Jugend ohne Gott« ein antifaschistischer Roman?“ In:
Ebd.: S. 62/63. Auch eroffnen die Abkiirzungen der Namen dem Rezipienten neue
Interpretationsspielrdume, da sie leicht zu semantisch passenden Wortfeldern er-
ganzt und variiert werden konnen (z.B. N als der Nazi, T als Todfeind, Té4ter, Tod
usw.). Zudem greifen sie Aspekte der Kriminalgeschichte bzw. Fallbeispiele aus
der Gerichtssprache wieder auf und charakterisieren im Allgemeinen den skiz-
zenhaften- und fragmentarischen Schreibstil Horvaths. Vgl. zu diesem letzten As-
pekt auch Angelika Steets Schilderungen zur Horvathschen Erzihlweise in ihrem
Kapitel: ,Horvéth als Erzihler® In: Angelika Steets: ,Die Prosawerke Odén von
Horviéths® (1975), S. 22-25.

164 Daher glaube ich nicht, dass der Generationenkonflikt, den Juliane Eckhardt in
ihrer Untersuchung anspricht, die Hauptursache der Diskrepanzen ist, die der
Lehrer mit seinen Schiilern hat, sondern dass sie, wie Eckhardt ebenfalls sagt,
eher dem Verlust der traditionellen humanistischen Wertvorstellungen in der Ge-
sellschaft unter dem Einfluss der faschistischen Propaganda geschuldet sind.
Siehe hierzu: Juliane Eckhardt: ,»Jugend ohne Gott« im Literaturunterricht® In:
»Horvaths Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S.198-221.
Dort: S. 200.

94

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Biirgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Biirgertum vs. Moral im Licht
des platonischen Diskurses

Der eben angesprochene Grundkonflikt des Lehrers, der darin liegt,
dass er sowohl seine biirgerliche Integration samt materiellen Interes-
sen wie auch seine als richtig erkannten moralischen Grundsitze, ins-
besondere seinen Glauben an die Gerechtigkeit und die menschliche
Gleichheit in sich wahren will, spitzt sich nun, ausgelost durch die
Riickgabe der Geografie-Aufsitze in seiner Klasse, immer stirker zu
und dient Horvéth als Hintergrundfolie fiir den platonischen Ethikdis-
kurs in seiner Argumentation. Denn als der Lehrer im Kapitel ,,Die
reichen Plebejer'ss die korrigierten Aufsitze zur kolonialen Frage an
seine Schiiler zuriickgibt, kann er sich dann doch nicht zuriickhalten,
N miindlich dahin gehend zu ermahnen, dass er in seinem Aufsatz
nicht schreiben diirfe, dass es auf die Neger (in der Summe) nicht an-
komme und es folglich auch keine Rolle spiele, ob sie leben kénnten
oder nicht. Denn, so betont er in Gegenwart der gesamten Klasse, auch
die Neger seien doch Menschen.¢ Diese spontane Auflerung lisst den
Konflikt mit seiner Klasse daraufhin jedoch vollstindig eskalieren, da
Ns Vater eine Beschwerde bei der Schulaufsichtsbehorde gegen ihn
einreicht, wodurch er nicht nur zu einem disziplinarischen Gesprich
beim Direktor einbestellt wird, sondern sich seine Klasse in einer Art
offener Brief auch ungeniert fiir eine neue Lehrkraft ausspricht. All
dies zeigt ihm unmissverstandlich, dass seine Schiiler offenkundig da-
nach streben, ihn in seiner biirgerlichen Existenz zu vernichten. Zuerst
versucht er im Kapitel ,Das Brot“'¢ noch, sich vor ihnen fiir seine lau-
teren Absichten zu rechtfertigen, wenn er ihnen offen erklart: ,»Doch
glaubt mir, ich wollte nach bestem Gewissen [...]«“'%, doch sie quittie-
ren diesen Erklarungsversuch seinerseits lediglich mit Spott, weshalb
sich der Lehrer kurz darauf nur noch denkt: ,Grinst nur, ich verachte
euch. Hier hab ich, bei Gott, nichts mehr verloren*®, bis er schliellich

165 Odén von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott*. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 16-21.
166 Ebd.:S.17.

167 Siehe hierzu: Ebd.: S. 21-23.

168 Ebd.: S. 22.

169 Ebd.:S.22.

95

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

96

blof3 noch blanken Hass bei ihrem Anblick empfinden kann und sich
voller Rachsucht vorstellt:

»Da sitzen sie nun vor mir. Sie hassen mich. Sie mochten mich ruinieren,
meine Existenz und alles, nur weil sie es nicht vertragen kénnen, dafl ein
Neger auch ein Mensch ist. Thr seid keine Menschen, nein! Aber wartet
nur, Freunde! Ich werde mir wegen euch keine Disziplinarstrafe zuziehen
[...]. Wiird euch so passen! Nein, ich werde euch von nun ab nur mehr
erzihlen, daf3 es keine Menschen gibt, auf8er euch, ich will es euch so lan-
ge erzdhlen, bis euch die Neger rosten! Thr wollt es ja nicht anders!“17°

Obzwar seine Wut im Kapitel: , Die Pest“/7* am Abend wieder ein we-
nig abgeklungen ist, kommt der Lehrer innerlich doch nicht zur Ruhe.
An Schlaf ist angesichts seiner kreisenden Gedanken, die immer wie-
der zu den jiingsten Geschehnissen in seiner Klasse zuriickkehren,
nicht zu denken. Diese innere Unruhe und Verstortheit diagnostiziert
er auch korrekt an sich selbst, wenn er still reflektiert: ,,Immer sah ich
das Stenogramm vor mir - ja, sie wollen mich vernichten.“7> Doch nur
der Tatsache, dass er innerlich so stark durch die Geschehnisse in sei-
ner Klasse affiziert wird, ist iberhaupt seine weitere Bereitschaft ge-
schuldet, neben dem Wunsch, sich so auch der Korrektheit seines eige-
nen Standpunktes zu vergewissern, die geistige Haltung seiner Schiiler
abermals dezidiert zu analysieren. Denn der Lehrer weifs, dass er nur
dann zu einem eigenen Urteil, das intellektuell wohlbegriindet und so-
mit auch fiir ihn selbst zufriedenstellend ist, kommen kann, wenn er
ihr Gedankengut genauestens in seinen Urspriingen identifiziert. An-
ders, so ahnt er, wird er keine Argumente finden konnen, die seinen
eigenen ethischen Standpunkt als objektiv zutreffend und den seiner
Schiiler umgekehrt als ,falsch® ausweisen. Deshalb reflektiert er er-
neut:

~Wenn sie Indianer wéren, wiirden sie mich an den Marterpfahl binden
und skalpieren, und zwar mit dem besten Gewissen. Sie sind iiberzeugt,
sie hitten recht. [...] Daf3 diese Burschen alles ablehnen, was mir heilig
ist, wir zwar noch nicht so schlimm. Schlimmer ist schon, wie sie es ab-
lehnen, namlich: ohne es zu kennen. Aber das Schlimmste ist, daf$ sie es
iberhaupt nicht kennenlernen wollen! Alles Denken ist ihnen verhafit.
[...] Der Name auf einem Kriegerdenkmal ist der Traum ihrer Pubertat.

170 Ebd.: S.23.
171 Siehe hierzu: Ebd.: S. 23-26.
172 Ebd.:S.23.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Biirgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

Doch halt! Ist es nicht eine grole Tugend, diese Bereitschaft zum hdchs-
ten Opfer? Gewif3, wenn es um eine gerechte Sache geht - Um was geht es
hier? »Recht ist, was der eigenen Sippschaft frommtc, sagt das Radio. Was
uns nicht gut tut, ist Unrecht. Also ist alles erlaubt, Mord, Raub, Brand-
stiftung, Meineid - ja, es ist nicht nur erlaubt, sondern es gibt {iberhaupt
gar keine Untaten, wenn sie im Interesse der Sippschaft begangen wer-
den! Was ist das? Der Standpunkt des Verbrechers. [...] Seit es eine
menschliche Gesellschaft gibt, kann sie aus Selbsterhaltungsgriinden auf
das Verbrechen nicht verzichten. Aber die Verbrechen wurden verschwie-
gen, vertuscht, man hat sich ihrer geschdmt. Heute ist man stolz auf sie.
Es ist eine Pest.“'73

Dieser Gedankengang des Lehrers spricht nun eine Reihe ganz ver-
schiedener Aspekte der antiken Ethik und Moralphilosophie an. Zu-
néchst einmal gibt das Zitat dem Rezipienten eine Deutung aus Sicht
des Lehrers an die Hand, die das Verhalten seiner Schiiler retrospektiv
in seinen Urspriingen plausibel macht. Die Gesellschaft, in der die Ju-
gendlichen aufwachsen, leben und erzogen werden, vollzieht gerade,
so der Lehrer, einen elementaren Wandel. Dieser tangiert aber nicht
nur das politische, anthropologische und pddagogische, sondern auch
das bisherige Rechtssystem mit all seinen tradierten Vorstellungen von
Recht und Unrecht. Gerade dieses Rechtsverstindnis wird nun im NS-
Staat mithilfe der Propaganda, die auch die 6ffentliche Meinung des
Volkes immer stirker kontaminiert, Stiick fiir Stiick in eine Art amora-
lisches Naturrecht, dhnlich der Position, die Kallikles im ,Gorgias“ ge-
geniiber Sokrates vertreten hatte, tiberfiithrt.»7+ Dabei werden die bisher
giiltigen normativen Kategorien von Recht und Unrecht von den Nazis
durch die Kategorien der Niitzlichkeit und des Schadens hinsichtlich
der eigenen Nation und Rasse ersetzt. Thr Herrschaftsanspruch tiber
andere Rassen und Nationen ergibt sich aus der naturalistisch begriin-
deten Vorstellung, die von der Natur aus beste und damit auch zur
Herrschaft legitimierte Rasse zu sein. Aus diesem Fithrungsanspruch
speist sich in der Folge auch der nationalistische Eigendiinkel seiner
Schiiler und somit auch ihre strikte Ablehnung der menschlichen Ega-
litat. Dies jedoch fiihrt, wie der Lehrer weiter analysiert, eben dazu,

173 Ebd.: S. 23/24.

174 Vgl hierzu: das Kapitel: ,Die These im ,Gorgias“ von einem vermeintlichen
Gliick des Tyrannen und die sokratischen Einwidnde dagegen.“ S. 51-58 in dieser
Arbeit.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

97


https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

dass die Kategorie der Niitzlichkeit die bisherige Kategorie des Un-
rechts fast vollstandig eliminiert. Gerade deshalb haben seine Schiiler
auch kein traditionelles Verstindnis von Recht und Unrecht bzw. von
Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit mehr, da es in dieser naturalisti-
schen Neuordnung des Gesetzes der vermeintlich von Natur aus besse-
ren Nation und Rasse gar keine Taten mehr gibt, die an und fiir sich
unrechtmiflig sind, sofern sie durch das Interesse der eigenen Rasse
bzw., wie es im Text heif3t, der eigenen Sippschaft legitimiert werden.7s
So aber lassen sich selbst im Nachhinein, wie der Lehrer weiter tiber-
legt, leicht und bequem Untaten aller Art rasch als ,legal® deklarieren.
Fiir ihn selbst aber ist dies nichts anderes als der Standpunkt eines Ver-
brechers,'76 obwohl er sich, wie der Schluss des Zitates zeigt, nicht per
se dariiber erziirnt, dass es Verbrechen in der menschlichen Welt gibt,
da diese, wie er glaubt, eine feste anthropologische Begebenheit, d.h.
ein fester Bestandteil des menschlichen Sozialverhaltens seien. Inner-
halb der menschlichen Gemeinschaft konne der Mensch niamlich, so
der Lehrer, aus Selbsterhaltungsgriinden niemals vollstindig auf sie
verzichten. Vielmehr drgert ihn, dass sie durch ein derartiges naturalis-
tisch begriindetes Rechts- und Gerechtigkeitsverstindnis, bei dem al-
les, was der herrschenden Rasse dienlich ist, legalisiert wird, schlicht
und ergreifend in ihrer Existenz geleugnet werden. Dieses falsche
Rechts- und Gerechtigkeitsverstandnis des Menschen, genau wie seine
aus nationalistischem Eigendiinkel resultierende Uberheblichkeit, sich

175 Diese Interessen basieren aber auf einem blinden und unkontrollierten Ausleben
der bestialischen Triebe des Menschen, wie Horvath spiter insbesondere mit sei-
nem Roman ,,Ein Kind unserer Zeit“ zeigen wird, womit sie seiner Aggression
und seiner Herrschaftssucht Vorschub leisten und folglich mit dem von Kallikles
im ,Gorgias“ vertretenen dynamischen Lustbegriff und seinem Ideal des egoisti-
schen Mehrhaben-Wollens korrespondieren. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 56/57.

176 Bernhard Spies sieht die Schiiler demnach als Reprasentanten eines moralischen
Weltzustandes: ,,In diesem Sittenbild steht einer ausschliefflich vom Erzihler ver-
tretenen elementaren Moralitit, die noch zwischen Recht und Verbrechen unter-
scheiden kann, ihr nacktes Gegenteil gegeniiber: eine militante Amoralitit, die im
Mitmachen beim Faschismus eine adiquate Betitigungsform gefunden hat.”
Siehe hierzu: Bernhard Spies: ,,Der Faschismus als Mordfall. Odén von Horvéaths
Jugend ohne Gott*. In: Studien zur Deutschen Literatur des 19. und 20. Jahrhun-
derts. Bd. 21. Experimente mit dem Kriminalroman. Ein Erzahlmodell in der
deutschsprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Hrsg. von Wolfgang Diising.
Peter-Lang-Verlag, Frankfurt am Main, Berlin, Bern, New York, Paris, Wien
1993. S.97-116. Dort: S. 100.

98

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Biirgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

aufgrund beliebiger, d.h. moralisch irrelevanter Merkmale fiir besser
als andere zu halten, die dann in einem solch tyrannischen Lebensideal
miinden, begreift er daher auch als eine den Menschen und seine Seele
krankhaft befallende und langfristig zerstorende ,,Pest”. Das Bild der
Pest, die die Seele des Menschen mit dunklen Beulen der Faulnis tiber-
zieht und schwicht, gebraucht er aber interessanterweise im Fortgang
auch fir sich selbst. Denn er stellt auch fest, dass selbst seine Seele
schon von der Pest befallen sei. Der Lehrer also ahnt bereits, dass auch
sein eigenes Denken und Fiithlen, genau wie das seiner Schiiler, schon
von Formen des Eigendiinkels und der Uberheblichkeit unterwandert
wird.’”7 Dieser letzte Aspekt der ,Pest® spricht gerade dafiir, dass er
schliefllich eine tibergeordnete Konzeption des Guten fiir zwingend

177 Dies aber heif3t, dass auch in ihm wesentliche Strukturmerkmale von dem vorlie-
gen, was er hier bei seinen Schiilern kritisiert, wobei er dies spéter auch als Teilas-
pekt seiner Schuld identifizieren wird. Zwar resultieren sein Eigendiinkel und sei-
ne Uberheblichkeit aus anderen Quellen als bei seinen Schiilern, nimlich aus in-
tellektuellen Einsichten und ethischen Grundsitzen, doch lauft er damit ebenfalls
Gefahr, andere Menschen aufgrund ihrer Haltung oder Gesinnung als Unmen-
schen abzutun oder ihnen in der aggressiven Steigerung solchen Gedankengutes
sogar ihr Recht auf Leben abzusprechen, was der Text an dieser Stelle auch deut-
lich markiert, wenn der Lehrer selbstkritisch reflektiert: ,,Auch meine Seele ist
schon schwach. Wenn ich in der Zeitung lese, daf$ einer von denen umgekommen
ist, denke ich: »Zu wenig! Zu wenig!« Habe ich nicht auch heute gedacht: »Geht
alle drauf?«“ Siehe hierzu: Odén von Horvath: »Jugend ohne Gott® In: GW. Bd.
13 (2001), S. 25. Und auch im Zeltlager denkt der Lehrer angesichts der marschie-
renden Médchen und ihrer Lehrerin halb belustigt, halb angewidert: ,Ich will
mich mit ihr nicht tiber den Unwert der verschiedenen Prinzipien auseinander-
setzen, sage nur: »Ahal« und denke mir, neben diesen armen Tieren ist ja selbst
der N noch ein Mensch.“ Siehe hierzu: Ebd.: S. 40. Auch Wolf Kaiser und Franz
Kadrnoska sprechen dieses Problemfeld in ihren Untersuchungen an. So meint
Wolf Kaiser, dass sich der Lehrer mit seinen pauschalen Verurteilungen einer
menschenverachtenden Denkweise annéhere, was er zwar durch seine Reflexio-
nen als moralische Gefahr erkenne, doch gleichwohl sei er nicht dagegen gefeit:
»Diese Reflexionen lassen erkennen, dafl der Lehrer sich der moralischen Gefah-
ren, denen er ausgesetzt ist, bewuf3t wird, ohne dadurch schon gegen sie gefeit zu
sein.“ Franz Kadrnoska wiederum stuft eine solche Verurteilung anderer als ein
allgemeines menschliches Defizit ein, wovon kein Mensch frei sei. Vgl. hierzu:
Wolf Kaiser: ,,»Jugend ohne Gott«-ein antifaschistischer Roman?“ In: ,,Horvaths
Jugend ohne Gott* Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 48-67. Dort: S. 56. Vgl.
auflerdem Franz Kadrnoska: ,,Sozialkritik und Transparenz faschistischer Ideolo-
geme in »Jugend ohne Gott«“ Ebd.: S. 69-91. Dort S. 78. Damit aber stellt Horvath
hier wie auch in ,,Ein Kind unserer Zeit, wo sowohl der Soldat wie auch die Ge-
sellschaft aufgrund ihres iibersteigerten Egos immer wieder mit dem Slogan ,,Je-

99

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

notwendig hélt.'7® Bei Platon lag diese {ibergeordnete Konzeption des
Guten in der Idee des hochsten Gutes, der menschlichen Gliickselig-
keit. Diese wiederum war untrennbar mit der Idee des Guten selbst
verbunden, weil fiir Platon nur das subjektiv Gute, das auch objektiv
gut ist (die Tugend), am Ende die Gliickseligkeit des Menschen bef6r-
dern kann. Demzufolge aber hélt auch der Lehrer, wie seine kritischen
Reflexionen zeigen, an der Vorstellung eines letzten und in sich intrin-
sisch Guten fest, das dann die Giite aller iibrigen Gtiter in objektiv-giil-
tiger Weise bestimmt. Dies offenbart nicht nur sein grof3es Bedauern
dartiber, dass seine Schiiler objektiv-giiltige und somit universale Mafi-
stabe des Guten, wie die der Gerechtigkeit und der menschlichen
Gleichheit, ablehnen, ohne sie tiberhaupt zu kennen, sondern dies
zeigt auch sein Glauben an eine Schadigung des Menschen durch ein
naturalistisch fundiertes Tyrannentum in seinen nur subjektiv-egoisti-
schen Wertvorstellungen des Guten. Damit teilt er, in Anlehnung an
die Ethik Platons und ihrer teleologischen Argumentation, die Uber-
zeugung, dass nur objektive Kriterien des Guten dem Menschen lang-
fristig in seiner Suche nach Gliick und Wohlergehen zutriglich sind.
Dies dokumentiert auch seine zuvor im Zorn getitigte Drohung ge-
geniiber seinen Schiilern, denen er mit den Worten: ,,ich werde euch
von nun ab nur mehr erzihlen, dafl es keine Menschen gibt, aufler
euch, ich will es euch so lange erzahlen, bis euch die Neger rosten! Thr

der, der .... sagt (oder nicht sagt), gehort weg® hantiert, implizit die Frage, ob Ge-
walt ein legitimes Mittel ist bzw. sein kann, wenn man sein Gegeniiber mittels Ar-
gumentation nicht mehr erreicht. Aber auch, wann Toleranz erforderlich und
wann deren Grenze eindeutig iiberschritten ist, was Wolfgang Miiller Funk als das
Problem des ethischen Rigorismus bei Horvath bezeichnet. Siehe hierzu: Wolf-
gang Miiller Funk: ,,Faschismus und freier Wille Horvaths Roman »Jugend ohne
Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee® In: Ebd.: S. 157-179. Dort: S. 162.

178 Dieser Gedanke einer notwendigen, iibergeordneten Konzeption des Guten, in
deren Dienst die tibrigen menschlichen Tugenden dann gehoren, um wahrhaft
gut zu sein und nicht fiir falsche Zwecke instrumentalisiert zu werden, tritt spater
nochmals durch die sich mittlerweile {iberschlagenden und von Ekel und Ab-
scheu getrinkten Gedanken des Lehrers im Kapitel: ,,Der Dreck® hervor. Dort er-
scheinen ihm namlich jene u.a. auch antiken Tugenden, die ldngst fiir den Dienst
falscher Zwecke instrumentalisiert wurden, Hand in Hand mit den Lastern, als im
Mondlicht tanzende Paare: ,Im Mondlicht drehten sich die Paare. Die Feigheit
mit der Tugend, die Liige mit der Gerechtigkeit, die Erbarmlichkeit mit der Kraft,
die Tiicke mit dem Mut.“ Siehe hierzu: Odon von Horvath: »Jugend ohne Gott®
In: GW. Bd. 13. (2001), S. 58.

100

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Biirgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses

wollt es ja nicht anders!“'7® eine hochst diistere Zukunft prophezeit
hatte, sollten sie unbeirrt an ihrem tyrannischen Lebensideal einer von
Natur aus zur Herrschaft legitimierten Rasse und ihren blof3 subjektiv-
egoistisch fundierten Vorstellungen des Guten festhalten.

Horvath greift also damit den platonischen Ethikdiskurs mit seiner
Frage nach der besten menschlichen Lebensweise samt seiner teleolo-
gischen Argumentation im Kontext des Erlebnis- und Reflexionshori-
zontes des Lehrers, wenn auch in eher subtiler und unterschwelliger
Weise, gleich zu Beginn des Romans ,Jugend ohne Gott“ auf und
macht ihn damit auch fiir den Rezipienten gleichermaflen zugénglich.
Beide Instanzen, Lehrer wie Rezipient, werden also, obzwar in unter-
schiedlicher Dringlichkeit, von Anbeginn des Romans mit der Frage
konfrontiert, welche Lebensweise mit welchem Werte- und Normver-
stindnis dem Menschen in seiner Suche nach Gliick auf Dauer zutrag-
lich und welche ihm dabei eher abtriglich ist. Insbesondere aber wird
diese Frage mit dem Fortschreiten des Romans gerade fiir den Lehrer
selbst immer dringender, denn irgendwann wird er sich entscheiden
miissen, ob er aus Wahrung seiner existenziellen materiellen Interes-
sen wie auch aus Furcht vor gesellschaftlicher Achtung den ohnehin
nur noch formal existierenden Anschein weiterhin wahren und pro
forma Teil einer Gesellschaft bleiben will, deren politische, padagogi-
sche, anthropologische wie auch vermeintlich ,ethische® Vorstellungen
er in Wahrheit allesamt ablehnt, oder ob er sich, dann aber auch die
negativen Konsequenzen dieser Entscheidung tragend, offen und vor-
behaltlos zu den in ihm bereits existierenden Idealen des objektiv Gu-
ten bekennen will, an deren Existenz und Giiltigkeit er insgeheim fest
glaubt.

Doch weil ihm diese Entscheidung immense Schwierigkeiten be-
reitet, modifiziert er zundchst nur seine bisherige Strategie der Anpas-
sung dahin gehend um, dass er von nun an bewusst so tut, als sei er ein
gut integrierter Teil dieses NS-Biirgertums. Aus seiner Sicht betreibt er
damit eine Form des inneren Protestes wie auch der Rache, die darin
liegt, dass er jetzt nicht mehr klar und offen kommuniziert, was er in
Wahrheit fiihlt und denkt. Der ,,Feind®, der es vorzieht, in seiner igno-
ranten ,,Dummbheit® nicht belehrt zu werden, soll nun die unheilvollen

179 Ebd.:S.23.

101

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

102

Konsequenzen seines Denkens und Handelns am eigenen Leib erfah-
ren. Er hingegen ist der festen Uberzeugung, alles in seiner Macht Ste-
hende getan zu haben, um die Gesellschaft eindringlich vor den Ge-
fahren ihrer tyrannischen Lebensweise und ihres a-moralischen Ge-
dankengutes gewarnt zu haben, weshalb ihn deren Geschick nun (vor-
erst) nicht mehr interessiert. Sein vorldufiges Bestreben richtet sich
deshalb, bis ihn die verhdngnisvollen Ereignisse im Zeltlager wieder
einholen, ganz auf sich selbst. Er will, so viel steht fest, auch in dieser
Gesellschaft tiberleben, aber er will es nicht allein in Form einer Siche-
rung seiner materiellen bzw. seiner rein biologischen Existenz, son-
dern er will es als komplette Person. Aus diesem Grund beschliefit er,
von nun an seine ethischen Ideale als sein Heiligtum fest vor den Au-
gen seiner Feinde zu verbergen, indem er sie tief in seinem Inneren
verschlief3t'®. Diese Vorsichtsmafinahme aber bezieht sich nicht auf
einen Schutz der ethischen Ideale selbst, da sie, wie er als Intellektuel-
ler sehr wohl weif3, als Ideen des Guten ewig und folglich unsterblich
sind, was heif3t, dass sie vor der Zerstérungswut der Nazis ohnehin ge-
schiitzt sind, sondern er will sie mit dieser Mafinahme lediglich fiir
sein eigenes Selbst, d.h. zum Schutz seiner personalen Identitit, be-
wahren. Im Stillen reflektiert er deshalb zu diesem Vorhaben auf Ws
Beerdigung, wo er sowohl mit Ns hasserfiillten Blicken wie auch mit
der Sphére des Todes im Allgemeinen konfrontiert wird:

»Er ist dein Todfeind, fithlte ich. Er halt dich fiir einen Verderber. Wehe,
wenn er alter wird! Dann wird er alles zerstoren, selbst die Ruinen deiner
Erinnerung. [...] Du darfst es dir nicht anmerken lassen, daf} du weifit,
was er denkt, ging es mir plotzlich durch den Sinn. Behalte sie fiir dich,
deine bescheidenen Ideale, es werden auch nach einem N noch welche
kommen, andere Generationen - glaub nur ja nicht, Freund N, daf} du
meine Ideale iiberleben wirst! Mich vielleicht.“*$*

180 Das Innere, die Seele, die menschliche Psyche aber auch die menschliche Indivi-
dualitdt sowie die geistigen Ideale der Menschheit werden auf der Textebene
durch das Kistchenmotiv reprisentiert. Im Késtchen werden alle Geheimnisse
und inneren Kostbarkeiten des Menschen sicher verwahrt, um sie vor duferer
Gewalteinwirkung durch die Nazis zu schiitzen. Deshalb hebt auch Z sein Heilig-
tum, das Tagebuch, als Ausdruck der eigenen Individualitit, in einem abschlief3-
baren Blechkéstchen auf.

181 Ebd.: S. 34.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Briichigkeit der biirgerlichen Identitat im Rahmen eines Interessenkonfliktes

Parallelstrukturen in Horvaths ,Der jiingste Tag” und in ,Ein Kind
unserer Zeit”

Wie oben schon erwihnt, konfrontiert Horvath auch seine Protago-
nisten Thomas Hudetz aus ,Der jiingste Tag“ und den Soldaten aus
»Ein Kind unserer Zeit* im Zuge des jeweiligen Handlungskonfliktes
mit der Briichigkeit ihrer biirgerlichen Identitdt. Denn auch sie ma-
chen die schmerzhafte Erfahrung, dass ihre sinnstiftende biirgerliche
Identitdt als pflichtgetreue Beamte im Staat, die sich bisher ganz mit
seinen politischen Zielen wie auch mit seinem Werte- und Normver-
standnis gedeckt hat, hinfillig wird. Folglich sehen sie sich, genau wie
der Lehrer aus ,,Jugend ohne Gott“ bald dazu gezwungen, ihr bisheri-
ges Selbstverstindnis des Guten samt ihren Interessen und Wertvor-
stellungen im Zuge einer psychischen Entwicklung neu zu ordnen. Bei
diesem Prozess stofien sie allerdings auf strukturell und inhaltlich ganz
ahnlich gelagerte Fragen und Probleme wie er, da Horvath auch sie bei
diesem Vorgang mit Kernaspekten aus dem platonischen Ethikdiskurs
und seiner Frage nach dem guten Leben wie auch mit Fragen nach
ihrer personlichen Eigenverantwortung und ihrer Schuld konfrontiert.

Die Briichigkeit der biirgerlichen Identitat im Rahmen eines
Interessenkonfliktes in ,Der jiingste Tag” und in ,Ein Kind unserer Zeit”

Dieser Wandel von einem gesellschaftlich gut integrierten, verlassli-
chen und pflichtbewussten Beamten hin zu einer Person, die vollends
aus dieser Rolle und so aus dem gesellschaftlichen Ordnungsgefiige ge-
fallen ist, in das sie zuvor noch harmonisch integriert war, ereignet
sich in Horvaths Drama ,,Der jiingste Tag” wie in ,,Jugend ohne Gott“
sehr rasch. So ist auch Thomas Hudetz biirgerliche Identitit bereits
mit dem Ende des ersten Bildes®> durch das durch ihn mit verschulde-
te Zugungliick irreparabel beschddigt. Anfangs wird er mithilfe der
redseligen Frau Leimgruber aber noch als geradezu mustergiiltiger
Bahnbeamter, der gut in die dorfliche Gemeinschaft integriert wirkt in

182 Vgl. hierzu: Odoén von Horvath: ,Der jiingste Tag“. In: GW. Bd. 10 (2001),
S.11-23.

103

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

104

die Handlung eingefiihrt, wenn sie sowohl dem Waldarbeiter wie auch
dem Kosmetikvertreter schwarmerisch tiber seinen Arbeitseifer er-
zahlt:

»Zum Gliick ist unser Herr Vorstand ein wirklich tiichtiger Mann, ein ge-
bildeter, hoflicher, emsiger Charakter, ein selten strammer Mensch! Der
scheut keine Arbeit, er trdgt die Koffer, vernagelt die Kisten, stellt die
Weichen, steht am Schalter, telegraphiert und telephoniert - alles in einer
Person!“1%3

Dieser Beschreibung gemifd ist Hudetz also ein absolut zuverldssiger
Beamter, der all seinen Pflichten mit Eifer gerecht wird, obwohl er
durch die starken Rationalisierungsmafinahmen der Bahn chronisch
tiberarbeitet ist und, wie Leimgruber glaubt, auch zu schlecht bezahlt
wird.'# Das tragische Zugungliick aber, das er durch einen kurzen Mo-
ment der Unaufmerksamkeit auslost, weil er das Signal fiir einen Eil-
zug verpasst, da Anna, die Wirtshaustochter, ihm just in diesem Mo-
ment einen Kuss aufzwingt, was den Zusammenprall zweier Ziige aus-
16st, zerstort dieses Idyll eines allseits beliebten und gut integrierten
Beamten in die dorfliche Gemeinschaft jah und lasst so die zuvor noch
harmonische Passung von Fremd- und Selbstwahrnehmung abrupt
auseinanderfallen. Schon die trotzige Selbstaussage, die Hudetz gegen-
iiber Anna vornimmt, wenn er, unter dem Eindruck des Ungliicks ste-
hend, beteuert: ,Ich war immer ein pflichttreuer Beamter!“:%s, leitet
daher offen die sich anbahnende Krise ein. Denn diese Worte lassen
schon erkennen, dass er fast das ganze Drama hindurch nicht gewillt
ist, sein positives Image als pflichtbewusster Beamter aufgrund dieses
einen, wenn auch folgenschweren Momentes der Unachtsamkeit, den
er, wie er glaubt, nicht allein verschuldet hat, ohne weiteres aufzuge-
ben. Deshalb beteuert er in der Folge konstant seine vermeintliche Un-
schuld an diesem Ungliick und beharrt in der Offentlichkeit stur auf
seiner makellosen Beamtenidentitat, weshalb er Leni, der Kellnerin im
sWilden Mann, versichert: ,,Ich hab das Signal rechtzeitig gestellt. Ich

183 Ebd.: S.12.

184 Was die schlechte Bezahlung von Thomas Hudetz angeht, so ist der Waldarbeiter
jedoch ganz anderer Ansicht als Frau Leimgruber, da er Hudetz im Gegenzug als
recht wohlhabend einstuft. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 12.

185 Ebd.:S.23.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Briichigkeit der biirgerlichen Identitat im Rahmen eines Interessenkonfliktes

war immer ein pflichtgetreuer Beamter - [...]“!%, genau wie es rund

zehn Seiten spiter noch immer uneinsichtig aus seinem Mund heif3t:

»Ich bin unschuldig.“*” Und auch im letzten Bild des Dramas bekun-
det er noch standhaft: ,,Ja. Ich bin ndmlich eigentlich unschuldig —.“:83

Diese storrische Haltung seinerseits resultiert, éhnlich wie beim Lehrer

aus ,,Jugend ohne Gott®, auch bei ihm aus der Angst und dem latenten

Wissen, dass seine gesamte biirgerliche Existenz samt ihrer vielfiltigen

materiellen wie sozialen Verdienste hinfillig wiirde, wenn sein Fehl-
verhalten in der Offentlichkeit bekannt wiirde. Aus und vorbei wire es

dann mit seinem sicheren Gehalt, seinen Pensionsanspriichen, seiner

freien Dienstwohnung und seinem exzellenten gesellschaftlichen Ruf.
Stattdessen sdhe er sich, wie die Schicksale von Frau Hudetz und

ihrem Bruder Alfons im Drama zeigen,'®® mit gesellschaftlicher Ach-
tung, Armut und einer moglichen Haftstrafe konfrontiert. Darauf deu-
tet auch das Gesprach zwischen dem Heizer und dem Gendarmen im

zweiten Bild hin, in dem es heif3t:

Heizer: ,Wenn euer Hudetz das Signal nicht rechtzeitig gestellt hat - unter
drei Jahren kommt er nicht davon.“ / Gendarm: ,,Und die Stellung verliert
er auch.“ / Heizer: ,Ohne Pensionsanspruch. / Gendarm: ,Das ist nur
natiirlich.“s°

Hudetz aber will, genau wie der Lehrer, solche weitreichenden gesell-
schaftlichen und wirtschaftlichen Konsequenzen keinesfalls tragen.
Deshalb verschlief3t auch er sich vor der bedrohlichen Realitit, d.h. vor
einem Eingestdndnis seiner Schuld, frei nach dem Motto ,,Es ist nicht,
was nicht sein darf® Ich, so sein Tenor, war immer ein pflichtgetreuer
Beamter, weshalb es ganz unmdglich ist, dass mir ein Fehler unterlau-

186 Ebd.: S. 56.

187 Ebd.: S. 65.

188 Ebd.:S. 74.

189 Beide werden konsequent von der Dorfgemeinschaft gemieden, verunglimpft
bzw. in Alfons Fall sogar mit Handgreiflichkeiten bedroht, weil sie anderer Mei-
nung im Fall ,Hudetz“ sind wie der Rest des Dorfes und im Gegensatz zur Dorf-
gemeinschaft an die Wahrheit glauben. Vgl. hierzu: insbesondere das dritte Bild
sowie das sechste Bild. Ebd.: S. 37-74. u. S. 59-68.

190 Ebd.: S. 26.

105

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

106

fen ist und ich Schuld an diesem tragischen Unfall habe.* Das heif3t,
aus einer fiir die Vergangenheit noch stimmigen Tatsache rekonstru-
iert er sich willentlich eine fiir die Gegenwart zwar noch plausible,
aber nicht mehr mit der Realitét iibereinstimmende Wirklichkeit, was
auch seine arrogante Aussage gegeniiber Anna im vierten Bild besta-
tigt, der er erklart:

»Horens her: ich war jetzt vier Monate allein, [...], nur mit mir selbst per-
sonlich und da hatt ich reichlich Gelegenheit, mich mit meiner inneren
Stimme zu unterhalten, zu jeder Stunde. [...] - und das Resultat? »Du bist
ein pflichtgetreuer Beamter«, hat die innere Stimme zu mir gesagt. »Du
hast noch nie ein Signal verpafit, du bist unschuldig, lieber Thomas« --“19>

Seine Intention also richtet sich ebenfalls nur darauf, seine vielfiltigen
gesellschaftlichen und materiellen Vorteile auf Dauer zu erhalten, was
nicht nur seine permanenten Liigen, sondern auch sein Mord an Anna
aufs Deutlichste beweisen. Die Verdringung seiner Schuld aber wird,
wie man ihm zugute-halten muss, auch noch durch andere Faktoren
der Dramenhandlung begiinstigt. So wissen lange Zeit nur er, Anna,
seine Frau und der Rezipient um seine tatsachliche Schuld am Zugun-
gliick. Auch leistet Anna im zweiten Bild*3, wohl um an ihm wieder
gut zu machen, was sie ihm durch ihren Kuss angetan hat, kurzerhand
einen Meineid, indem sie filschlicherweise aussagt, dass er das Signal
rechtzeitig erteilt habe.¢ Und obzwar seine Frau ihn umgekehrt in der
Schuldfrage schwer belastet, da sie den Kriminalbeamten davon er-

191 Vgl hierzu: Johanna Bossinade: ,,,Vom Kleinbiirger zum Menschen® Die spiten

Dramen Odén von Horvaths“ Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literatur-
wissenschaft. Bd. 364. Bouvier-Verlag, Bonn 1988. S. 93.

192 Odén von Horvéth: »Der jiingste Tag In: GW. Bd. 10. (2001), S. 51.

193 Ebd.:S. 24 - 36.

194 Anna hat ndmlich mit ihrem Kuss nicht nur Anteil am Zugungliick sowie an der
Zerstorung von Hudetz biirgerlicher Existenz und Integritit, sondern sie trifft
auch eine vorsitzliche Schuld. Diese rithrt daher, dass sie ihm mit ihrem Verhal-
ten absichtlich schaden wollte. So ist der Kuss nicht nur das Ergebnis des viel-
leicht noch harmlos anmutenden Wunsches, ihn als einem Mann, den sie und
wohl nicht nur sie allein (Hudetz wird im Text als fesch beschrieben), hochst at-
traktiv findet, korperlich nahe zu sein, wobei sie damit zugleich ihren Verlobten
Ferdinand dreist hintergeht, sondern er resultiert auch aus ihrer Absicht, seine
Ehe zu zerstéren, genau wie aus ihrer Freude daran, ihn als ,,Mann® blof3-zu-stel-
len. So dient ihr die Mitteilung, dass sich die Leute tiber ihn erzidhlen wiirden, er
sei kein (richtiger) Mann, die sie ihm, kurz bevor sie ihn kiisst, gibt, lediglich als

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Briichigkeit der biirgerlichen Identitat im Rahmen eines Interessenkonfliktes

zahlt, dass sie vom Fenster aus beobachtet hat, dass Anna ihren Mann
gekiisst und er das Signal deshalb verzogert gegeben hat, schenkt man
ihrer Aussage aufgrund ihrer psychischen Verfassung (sehr lange Zeit)
keinen Glauben. Die juristisch-kriminalistische Untersuchung, bei der
Hudetz tatsdchlich vier Monate in Untersuchungshaft sitzt, endet des-
halb mit seinem Freispruch.’s Erst Annas spite Bedenken und ihr
hartnéckiges Insistieren, er moge ihrer eigenen Schuldeinsicht Folge
leisten und seine Schuld am Zugungliick bekennen, bringen ihn
schlie8lich am Ende des Dramas dazu, sich der irdischen Justiz zu stel-
len.

Vorwand fiir ihren Kuss. Erst ndmlich setzt sie so sein ménnliches Selbstwertge-
fithl gezielt herab, um ihm mit dem Kuss sogleich die Méglichkeit zu bieten, die-
sen Vorwurf, ,unmannlich zu sein‘, wieder zu entkraften. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 22.
Auch zielt der Kuss auf die Zerstérung seiner ohnehin schon labilen Ehe ab, da er

von Anna absichtlich unter dem Fenster der Dienstwohnung ausgefiihrt wird, um

sicher-zu-gehen, dass Hudetz Frau, deren krankhafte Eifersucht ihr wie allen b-
rigen Dorfbewohnern bekannt ist, ihn gut beobachten kann, wenn es dazu unver-
hohlen im Text heif3t: Anna: ,,Sie lichelt boshaft, kiifit ihn plétzlich und deutet

nach dem ersten Stock. ,Jetzt hat sies gesehen, daf} ich Sie gekifit hab, was?“ Sie

lacht. ,Jetzt gibts aber dann was?“ Sie lacht. ,Jetzt setzt es was ab, wie? Sie macht

die Geste des Verpriigelns.“ Vgl. hierzu: Ebd.: S. 22/23. Obzwar Anna spiter gegen-
tiber Hudetz angeben wird, dass sie ihn niemals gekiisst hitte, hitte er seine Frau

wahrhaftig geliebt, kann dies, selbst wenn es stimmt, keine Entschuldigung dafiir

sein, dass ihr Verhalten hochst anmafiend ist, weil sie offenbar glaubt, besser als

er dariiber Bescheid zu wissen, was in privater Hinsicht gut fiir ihn ist und was

nicht. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 74. Annas Verhalten bestitigt daher anfangs in recht

unrithmlicher Weise die Charakteristik, die der Waldarbeiter zuvor tiber sie abge-
geben hatte, wenn er zum Vertreter wie auch zu Frau Leimgruber beziiglich ihres

Charakters im ersten Bild feststellt: Waldarbeiter: ,Ich sag nur, die hats faustdick

hinter den Ohren.“/ Frau Leimgruber: iiberrascht: ,Wer?“/ Waldarbeiter: ,Na, die

Anna.“ Hohnisch. ,Dem Herrn sein halbes Kind!“ Siehe hierzu: Ebd.: S. 14.

195 Die juristische Beweislage ist sehr schlecht, da es keine Indizien am Ungliicksort
gibt, welche dazu in der Lage wiren, die Schuldfrage eindeutig zu kldren. Zwar
steht das Signal beim Eintreffen der Untersuchungskommission, im zweiten Bild,
auf Rot, doch es lésst sich fiir sie nicht ermitteln, wann, also ob vor der Durch-
fahrt des Eilzuges oder erst danach, es auf Rot gestellt wurde. Demzufolge liegen
den Kriminalbeamten und der Staatsanwaltschaft neben Hudetz eigener Aussage
nur die sich widersprechenden Zeugenaussagen von Anna und Frau Hudetz vor,
da von den Opfern, die das Ungliick tiberlebt haben, niemand detaillierte Anga-
ben zum Unfallhergang machen kann. Die Schuldfrage ist also mit rein juristi-
schen Mitteln nicht zu kldren, was schon darauf hindeutet, dass die faktische in-
dividuelle Schuld des Einzelnen bei Horvath oftmals mit einer Urschuld meta-
physischen Ursprungs vermischt wird. Vgl. hierzu: Ebd.: S. 24-36.

107

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

108

In ,,Ein Kind unserer Zeit“ hingegen ist der Ausloser fiir die erneu-
te Ausgliederung des Soldaten aus der biirgerlichen Gesellschaft, d.h.
dem Militdr, das seinem Leben einige Monate hinweg die ersehnte Sta-
bilitit und Ordnung gab, der gewaltsame Tod seines Hauptmanns.
Beim Versuch, ihn noch vor dem sicheren Tod zu retten, verletzt sich
der Soldat namlich selbst so schwer am Arm, dass er das Militér in der
Folge verlassen muss.?® Plotzlich beendet ist damit auch fiir ihn jene
Zeit, die er riickblickend noch lange als sein ,,goldenes Zeitalter 7 be-
schreibt und von der er anfangs euphorisiert schwarmt:

»Ich bin Soldat. Und ich bin gerne Soldat. [...] - immer wieder freut es
mich, in Reih und Glied zu stehen. Jetzt hat mein Dasein plotzlich wieder
Sinn! Ich war ja schon ganz verzweifelt, was ich mit meinem jungen Le-
ben beginnen sollte. Die Welt war so aussichtslos geworden und die Zu-
kunft so tot. Ich hatte sie schon begraben. Aber jetzt hab ich sie wieder,
meine Zukunft, und lasse sie nimmer los [...]1“!%%

Oder:

»Aber heut bin ich wieder froh! Denn heute weif8 ichs, wo ich hingehor.
Heut kenn ich keine Angst mehr, ob ich morgen fressen werde. Und wenn
die Stiefel hin sind, werden sie geflickt, und wenn der Anzug hin ist, krieg
ich einen neuen, und wenn der Winter kommt, werden wir Méntel be-
kommen. Grofle warme Mintel. [...]! Jetzt ist alles fest. Endlich in Ord-
nung. [...]! Jetzt ist immer einer neben dir. Rechts und links, Tag und
Nacht.“1®

Diese beiden Zitate offenbaren schon die Schwere des Verlustes, der
den Soldaten nun ereilt. Nicht nur sein sicheres Einkommen hat jetzt
ein jahes Ende gefunden, sondern auch jene ihm bislang so kostbare
Erfahrung, endlich eine Art Ersatzfamilie und einen sicheren Zu-
fluchtsort beim Militir gefunden zu haben, wo er erstmals so etwas
wie Schutz, Warme und Geborgenheit verspiirte, was im Zitat u.a.
durch die wiarmende und Schutz versprechende (Winter-)-Kleidung
symbolisiert wird. Noch im Spital denkt er deshalb umso verbitterter:
»,und wo bleiben die Kleider, die Schuhe? Vergangene Zeiten, an die

196 Siehe hierzu: Odén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit In: Odén von Horvath.
GW. Band 14 (2001), das Kapitel: ,,Der Hauptmann® S. 35- 40.

197 Ebd.: S. 83.

198 Ebd.:S.11.

199 Ebd.:S. 14.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Briichigkeit der biirgerlichen Identitat im Rahmen eines Interessenkonfliktes

ich lingst nimmer dachte, tauchen wieder auf- [...]. Ich dachte, ich
hitt euch vergessen, ihr Tage meiner aussichtslosen Jugend- [...] Es
schneit auf das Grab meiner Zukunft -“2*°

Die soziale Kailte ist also, als seine bisher prigendste Erfahrung
wieder in sein Leben zuriickgekehrt, weshalb der Soldat traurig resii-
miert: ,»Es ist kalt«, das bleibt deine erste Erinnerung.“>* Dieses Kil-
teempfinden ist folglich ein Indiz fiir seine weitreichende Einsamkeits-
erfahrung, die sich auch in seinem Gedanken: ,,Du stehst jetzt wieder
am Anfang und nicht mehr in Reih und Glied. Heut steht keiner neben
dir, weder rechts noch links. Du bist allein, nur du -“>°2, dokumentiert.
Kein Kamerad steht also mehr an seiner Seite, und auch jene seinem
Wesen so wohltuende geordnete Alltagsstruktur, die ihm das Militér
bislang geboten hat, ist nun endgiiltig vorbei. Dieses Gefiihl der Ver-
lassenheit wird fiir ihn jetzt aber noch durch den Tod seines Haupt-
mannes verstirkt, der fiir ihn nicht nur ein wichtiges menschliches
und militarisches Vorbild, sondern auch eine Art Vaterersatz war,
wenn es dazu an anderer Stelle vom Soldaten heif3t:,,Wir lieben auch
den Hauptmann. Er ist ein feiner Mann, gerecht und streng, ein idealer
Vater. Langsam schreitet er uns ab, jeden Tag, und schaut nach, ob al-
les stimmt. [...] Wie er mochten wir gerne sein. Wir alle.“2°3

Erneut ist der Soldat an einer Art Scheideweg in seinem Leben an-
gekommen. Denn er weif3 nur zu gut, dass seine militdrische Lautbahn
aufgrund der Schwere der Verletzung, die er erlitten hat, unweigerlich
beendet ist und er nicht mehr an eine Riickkehr in die Armee zu den-
ken braucht. Da er jedoch, anders als der Lehrer oder Hudetz, bereits
eine Phase der gesellschaftlichen Achtung, Ausgrenzung und Armut
hinter sich gebracht hat, weif$ er aus Erfahrung, dass er in Zukunft we-
der mit einer umfangreichen gesellschaftlichen Unterstiitzung rechnen
kann, da er sich diesbeziiglich bitter denkt: ,In den Zeitungen steht
zwar, wir hitten keine Arbeitslosen mehr, doch das ist alles Schwindel.
Denn in den Zeitungen stehen nur die unterstiitzten Arbeitslosen — da
aber einer nach kurzer Zeit nicht mehr unterstiitzt wird, kann er also

200 Ebd.:S. 41.
201 Ebd.:S. 43.
202 Ebd.:S.74.
203 Ebd.:S. 14/15.

109

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

110

auch nicht mehr als Arbeitsloser in den Zeitungen stehen**4, noch,
dass es fiir ihn angesichts dieser Situation auf dem Arbeitsmarkt eine
berechtigte Hoffnung gibt, rasch wieder im Biirgertum Fuf3 zu fassen.
Dieser Glaube ndmlich wire, wie er ahnt, hochst naiv. Daher wirkt
auch seine Bewerbung zum staatlichen Hilfsdiener, die er nun auf An-
raten seines Vaters und unter der Protektion der Witwe seines Haupt-
manns betreibt, von Anfang an als sehr halbherzig. Zuerst denkt er
zwar noch:

»Der Dienst wir ausgesprochen leicht. Dreimal taglich muf3 ich zur Post,
Briefe holen und beférdern. Das ist eigentlich alles. Ich wohne nun nicht
mehr bei meinem Vater, sondern bewohne ein eigenes Zimmer, direkt im
Amtsgebdude. Es ist grof3 und hell und geht auf einen vornehmen Park
hinaus, in dem sich der Efeu um die alten Baume rankt[.]“>°

Aber im Grunde seines Herzens weifd er langst, dass ihm das Gliick ei-
nes biirgerlichen Neuanfanges niemals vergénnt sein wird. So heif3t es
an spiterer Stelle hinsichtlich dieser kurzfristigen beruflichen Ambi-
tionen: ,,Der Hilfsdiener — der ist vorbei. Der kommt mir ja fast schon
komisch vor. [...] - wie lacherlich! [...] — nein - nein, ich bin nicht zum
Hilfsdiener geboren! Ich bin etwas anderes geworden.“>*s Der Soldat
also weif3, dass er nur zum Soldaten richtig getaugt hat und dass diese
Episode seines Lebens unweigerlich zu Ende ist. Daher richtet sich sein
Bestreben jetzt auch weniger krampthaft darauf, am biirgerlichen Le-
bensentwurf selbst festzuhalten, wie es der Lehrer und Hudetz tun, als
darauf, sein bisheriges Selbstverstindnis, das sich bei ihm, wie bei Hu-
detz, durch seinen Glauben speist, ein stets guter Soldat gewesen zu
sein, der seinem Vaterland immer tapfer und treu in einem, wie er lan-
ge Zeit meint, absolut gerechten Krieg gedient hat, aufrechtzuerhalten.
Diese fiir ihn selbst so wichtige subjektive Gewissheit ist es deshalb, die
er um jeden Preis verteidigen will und die bei ihm zur Verdrangung
seiner Schuld fithrt. Am Ende freilich erkennt auch er voller Scham,
dass das von ihm viel zu lange verfochtene Tyrannentum ein in sich
falsches und unmoralisches Lebensmodell gewesen ist. Doch erst die
Ermordung des Buchhalters, der im Roman eine Verkorperung seines

204 Ebd.:S. 82.
205 Ebd.:S. 86.
206 Ebd.: S. 100.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

alten Selbst samt seiner fritheren fanatischen Lebensanschauung ist,
markiert den Schlusspunkt seiner nun einsetzenden langsamen inne-
ren Distanzierung von diesem fritheren Gedankengut. Denn kurz be-
vor er diese grausame Tat begeht, stellt er plotzlich schockiert fest:

»Ich starre ihn an. [...] Das hab ich doch auch mal einst gesagt - Wie
dumm, wie dumm! [...] Dann redet er weiter sein Zeug und ich hore
mich, ich hore mich - All die hohlen Spriiche und Phrasen, unverschimt
und iiberheblich, nachgeplappert, nachgebetet - Es wird mir iibel vor mir
selbst. Mich ekelts vor meinem Schatten der Vergangenheit - [...] Wenn
ich mir heute begegnen wiirde, so wie ich damals gewesen bin, ich glaube,
ich konnte mich selber erschlagen - Und dieses kurzsichtige Luder vor
mir, jetzt sagt er sogar: [...] Er kichert und es wird mir rot vor den Augen.
Ich pack ihn an seinem Kragen und schlag ihm die Faust ins Gesicht

[...].5%7

Erst die Totung des Buchhalters ist daher das aktive Bekenntnis des
Soldaten zu anderen Lebensvorstellungen und so das Indiz fiir seinen
nun vollstindig abgeschlossenen inneren Wandel.

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen
Ethikdiskurses

Betrachtet man diesen durchaus extremen inneren Wandel des Solda-
ten genauer, treten auch in ,,Ein Kind unserer Zeit“ viele Aspekte aus
dem platonischen Ethikdiskurs hervor, die wir schon aus den Reflexio-
nen des Lehrers aus ,,Jugend ohne Gott“ kennen. Denn auch hier greift
Horvath implizit auf die antiken Extrempositionen in der Frage nach
dem guten Leben zuriick, die durch das naturalistisch fundierte Tyran-
nentum in seinem egoistisch-hedonistisch geprigten Werteverstandnis
wie durch die gegenldufige Position, dass nur ein ethisches Leben ein
wahrhaft gutes sein konne, reprasentiert werden. So vereint der Soldat
in seinem Selbst beide Extrempositionen zu unterschiedlicher Zeit im
Roman. Denn zu Beginn ist er nicht nur von einer raschen Militarkar-
riere fasziniert, sondern trdumt auch vom Ideal einer tyrannischen
Herrschaft, die sein Staat mittels Propaganda ganz im Sinne der Posi-
tion von Kallikles in Platons ,,Gorgias“ propagiert. So verkiindet er an-

207 Ebd.:S.118-120.

111

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

fangs fanatisch: ,,Die Generation unserer Viter hat bloden Idealen von
Volkerrecht und ewigem Frieden nachgehangen und hat es nicht be-
griffen, daf3 sogar in der niederen Tierwelt einer den anderen frifit. Es
gibt kein Recht ohne Gewalt.“>® Laut Zitat befiirwortet er also einen
naturalistischen Rechtsbegriff, in direkter Analogie zu seiner Verwen-
dung der bereits durch die NS-Propaganda infizierten Gesellschaft in
»Jugend ohne Gott“ oder zur Position von Kallikles innerhalb des
»Gorgias“. Laut seiner Definition basiert das ,Recht auf einem Ge-
waltrecht des von Natur aus Stirkeren gegeniiber dem Schwicheren,
was diesem Stdrkeren folglich, ob als Einzelperson oder als Staat, die
volle Befugnis zur Tyrannei erteilt. So wird all das legalisiert, was dem
Tyrannen entweder (in egoistisch-subjektiver Weise) als gut im Sinne
von instrumental niitzlich zur Erzielung von etwas anderem erscheint
oder als gut in einer hedonistischen Ausprigung, d.h. als lustvoll. Das
traditionelle Recht hingegen, das allen Gleichen (Einzelpersonen oder
aber Staaten im Volkerrecht) die gleiche Riicksicht auf ihre Interessen
verspricht, was ein harmonisches Miteinander, d.h. auf Dauer Frieden,
garantiert, empfindet der Soldat hingegen als zeitlich iiberholt ,,die Ge-
neration unserer Viter“ wie auch als Form von Dummbeit ,,blod* bzw.
wie Kallikles als einen Ausdruck der Bequemlichkeit, Schwiche und
Lacherlichkeit.>® Sein Herrschaftsideal wie das seines faschistischen
Staates hingegen stammt aus der niederen Tierwelt, wo jeder in einem
dem Urzustand in Hobbes ,,Leviathan“ nicht undhnlichen Uberlebens-
Kampf mit anderen steht, bei dem er seine bestialischen Triebe frei
auslebt und jeden, der schwicher als er selbst ist, kurzerhand auffrisst,
um zu verhindern, selbst von einem Stirkeren gefressen zu werden.
Dies ist auch der Grund, weshalb der Soldat in der Folge keinerlei
Skrupel besitzt, sich an dem geheimen Militdreinsatz seines Landes zu
beteiligen, den es in einem ,kleinen Land“*** im Osten durchfiihrt,
dessen Grenze es kurzer hand bei Nacht still und heimlich und, wie es
im Text heift, ,ohne Kriegserklarung“' iibertritt, um sich an seinen
Bodenschatzen wie dem ,,Erz“*'2 zu bereichern; aber auch, wie es eu-

208 Ebd.:S. 19.
209 Ebd.:S.3s.
210 Ebd.:S. 36.
211 Ebd.:S. 36.
212 Ebd.:S.113.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

phemistisch von der Staatspropaganda heifSt, um es von seiner Zivilbe-
volkerung zu ,,sdubern*>3, die laut dieser nur aus ,dreckigen® ,,Unter-
Menschen*'4 bestehe, die mit ihren ,rdudigen® und ,verlausten Hun-
den“*s in ,,niedrigen, engen und schmutzigen Hiusern“*¢ leben. Aus
dem Mund des Soldaten klingen die Ereignisse des Einsatzes wie folgt:

»Es gibt ein Land, das werden wir uns hohlen. Ein kleines Land und wir
sind zehnmal so grof} - drum immer nur frisch voran! Wer wagt, gewinnt
- besonders mit einer erdriickenden Ubermacht. Und besonders, wenn er
tiberraschend zuschlégt. [...] ! Wir sdubern, wir sdubern - - Heimlich, als
wiren wir Diebe, hatten wir die lacherliche Grenze dieses unméglichen
Staatswesens iiberschritten. [...]. Heut sind wir die Herren! Im Tal bren-
nen die Dorfer. [...]. Bravo, Flieger! [...]! Nichts ist euch entgangen, auch
wenn sichs noch so sehr den Bodenverhaltnissen angepaf3t hat. Alles habt
ihr erledigt - bravo, Flieger! Bravo! Schief3t das Zeug zusammen, in Schutt
und Asche damit, bis es nichts mehr gibt, nur uns! Denn wir sind wir.“>'7

Das hier zutage tretende Uberlegenheitsgefiihl des vermeintlich von
der Natur aus Stirkeren, dem folglich das Recht zusteht, sich alles, was
ihm gerade gefillt oder zum Vorteil gereicht, nach Gutdiinken mittels
Gewalt vom vermeintlich Schwicheren anzueignen, das zuvor auch
schon der Lehrer aus ,Jugend ohne Gott* fiir das riicksichtslose Ver-
halten seiner Schiiler verantwortlich gemacht hatte, bildet nun auch
hier die Grundlage fiir die grausamen Verbrechen, die die Truppe des
Soldaten in jenem ,kleinen Land“ an seiner ahnungslosen Zivilbevol-
kerung veriibt.>** Dennoch, und dies ist relevant, weil es allein die
strukturelle Grundlage fiir den spiteren Wandel des Soldaten liefert,
besitzt er, so fanatisiert er in diesem frithen Anfangsstadium seiner
Militarzeit auch ist, eine Art verschiitteten, dunklen Restbestand tra-

213 Ebd.:S. 36.

214 Ebd.:S.77.

215 Ebd.:S. 38.

216 Ebd.:S.37.

217 Ebd.:S.36u. 37.

218 So werden z.B. finf nur armlich mit Messern bewaffnete Zivilisten, von denen
der Jungste noch nicht volljahrig ist, kurzerhand von der Truppe des Soldaten
festgenommen und anschlieflend ermordet, wobei der Soldat dazu nur lapidar
anzumerken hat: ,Vor zwei Stunden nahmen wir fiinf Zivilisten fest, die wir mit
langen Messern angetroffen haben. Wir werden sie hingen, die Kugel ist zu schad
fir solch hinterlistiges Gelichter.“ Siehe hierzu: Ebd.: S. 37. Vgl. hierzu: Auch die
anderen Kriegsverbrechen an den Zivilisten, insbesondere die Ermordung von
wehrlosen Frauen und Kindern. Ebd.: S. 108/109.

113

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

114

dierter ethischer Moralvorstellungen und Prinzipien in sich. Und diese
lassen ihn, wie verhasst sie ihm auch tiber weite Strecken des Romans
sein mogen, an dieser Stelle doch noch zu der Formulierung ,,heimlich
als wéren wir Diebe® greifen. Diese Wortwahl aber verrit, dass er sehr
wohl weif3, dass sein Verhalten, wie auch das seiner Truppe, nach tra-
ditionellen, d.h. objektiv-iibergeordneten Moral- und Rechtsvorstel-
lungen unrechtméflig, d.h. moralisch schlecht, zu nennen ist, was er je-
doch lange Zeit verdrangt.>** Und somit strebt auch er, was vielleicht
zunéchst verwunderlich sein mag, genau wie es laut Platon alle Men-
schen tun, im Grunde seines Herzens nach dem Guten im platoni-
schen Sinne, d.h. nach der Gliickseligkeit in ihrer inhdrenten Verbin-
dung mit dem (instrumental wie intrinsisch) Guten, d.h. nach der Tu-
gend. Interessanterweise tritt diese platonische Lesart in der Anfangs-
phase des Romans sogar an einer einzigen Stelle noch latent hervor,
wenn der Soldat entschuldigend tiber seine fritheren Vergehen an-
tithrt:

»Lieber stehlen als betteln! Und so dachten auch viele andere von unserer
Schlange, éltere und jiingere — es waren nicht die schlechtesten. Ja, wir ha-
ben viel gestohlen, meist warens dringende Lebensmittel. Aber auch Ta-
bak und Zigaretten, Bier und Wein. [...] Aber ich entkam unerkannt. [...]
Kein Schatten der Vergangenheit fallt auf meine Dokumente[.]

Dann aber fihrt er tiberraschend mit dem Zusatz fort:

»Ich bin doch auch ein anstindiger Mensch und es war ja nur die Hoff-
nungslosigkeit meiner Lage, daf ich so schwankte wie das Schilf im Win-
de - sechs triibe Jahre lang. Die Ebene wurde immer schiefer und das
Herz immer trauriger. Ja, ich war schon sehr verbittert. “>°

Gerade dieser letzte Abschnitt des Zitates zeigt, dass der Soldat bei al-
ler Kriminalitdt in der Anfangsphase des Romans doch den moralisch

219 Diese Verdringung des eigentlich im Soldaten vorliegenden tradierten morali-
schen Wissen tritt dabei besonders an spdaterer Stelle hervor, wo er tiberrascht
feststellt: ,,Schau dirs an, dein Vaterland - das ist dein alles. [...] Du hast es be-
schiitzt — jetzt bist du ein Kriippel. Ich stutze. »Beschiitzt?« Wer hats denn eigent-
lich bedroht? Jenes kleine Land? Lacherlich!“ Diese Aussage des Soldaten zeigt,
dass er eine Zeit lang den Versuch unternommen haben muss, den aggressiven
Eroberungskrieg seines Landes durch traditionelle Rechtsmaf3stibe moralisch zu
begriinden, wenn er ihn hier durch das Recht auf Selbstverteidigung seines Staa-
tes legitimiert. Siehe hierzu: Ebd.: S. 84.

220 Ebd.:S.13/14.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

konnotierten Selbstanspruch hegt, ein im Grunde anstdndiger Mensch
zu sein. Denn wire er in einer besseren materiellen Lage, so glaubt er
fest, wiirde er auch keine Diebstdhle begehen. Beachtet man nun die
Tatsache, dass Armut in der Summe bei Horvath immer ein Katalysa-
tor fiir Kriminalitdt und menschliches Fehlverhalten aller Art ist, wirkt
diese Aussage tatsdchlich nicht blofl wie eine Schutzbehauptung. Des
Weiteren gesteht er in diesem Textabschnitt offen ein, dass seine frithe-
ren Diebstdhle zwar durchaus dazu in der Lage waren, seine soziale
Not zu lindern, nicht aber dazu, sein Gliick und seine innere Zufrie-
denheit zu mehren. Stattdessen nahmen diese positiven Gefiihle pro-
portional, je stirker er in den Sumpf der Kriminalitdt geriet, immer
weiter in seinem subjektiven Empfinden ab, was indirekt auf den pla-
tonischen Zusammenhang zwischen der Tugend als dem wahrhaft Gu-
ten und der authentischen menschlichen Empfindung des Gliicks ver-
weist.>! Demzufolge kann der Soldat selbst in seiner militanten An-
fangsphase in Analogie zu Polos und Kallikles im ,,Gorgias“ auch nicht
als Amoralist im engeren Sinne begriffen werden. Denn obzwar er sich
dem traditionellen Recht und der Moral bald vollstindig verschliefit,
geht es ihm wie seinen beiden antiken Vorgiangern nicht per se darum,
das Recht und seine Prinzipien an und fiir sich abzuschaffen. Vielmehr
will er sie seinen eigenen subjektiven Vorstellungen des Guten anpas-
sen. Seine alternativen Ideale des Guten und der Tugend lauten daher:
Gewaltherrschaft des Stdrkeren anstelle menschlicher Egalitit und Ge-
rechtigkeit, freies Ausleben von Trieben anstelle ihrer mafivollen Be-
herrschung und grofitmoglicher Egoismus anstelle von Altruismus, ge-
genseitigem Respekt und Riicksichtnahme. Erst der Tod des Haupt-
manns, sein zuriickgelassener Brief und die plotzlich wieder vollstin-
dig verdnderte soziale Lage des Soldaten bewirken, dass er gegen Ende
des Romans die Lebens- und Gliicksliige der NS-Propaganda, der er
viel zu lange unkritisch erlegen war, durchschaut. Dabei begreift er

221 Damit aber straft der Soldat seine spitere Aussage: ,Das Gliick ist eine reine
Geldfrage und sonst nichts* selbst Ligen. Siehe hierzu: Ebd.: S.63. Die
Horvathsche Wahrheit bei dieser Frage bediirfte wohl der Erginzung, dass das
Gliick nicht in der materiellen Sorglosigkeit des Individuums allein besteht, son-
dern daneben eines immateriellen Wertegeriistes bedarf, das sich an objektiven
Werten des Guten orientiert, was dem Individuum dann, in der Verbindung mit
Formen eines geméfligten, duferen Reichtums, tatsichlich wahre innere Zufrie-
denheit zufiihrt.

115

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

116

auch den Irrtum in dem, was er lange Zeit fiir wahrhaft gliicksfor-
dernd und gut gehalten hat.>?> Deshalb bekennt er sich schliefilich, in-
nerlich in seinem Begrift des Guten geldutert, am Ende zu jenen ihm
einst so verhassten alten, tradierten Moralvorstellungen des Guten der
Generation seines Vaters. So bekennt er sich z.B. zum Glauben an die
absolute Egalitit aller Menschen und Staaten, die ihnen die gleiche Be-
riicksichtigung ihrer Rechte und Interessen gewihrt. Oder er glaubt
nun an die Verkorperung der Gerechtigkeit durch die Begriffe der
Gleichheit und Fairness als einer objektiven Konzeption des Guten, die
universal wahr und damit wirklich gliicksférdernd ist, was Aussagen
der folgenden Art von ihm bezeugen:

»Das kann kein lieber Gott sein, denn die Verteilung ist zu gemein. Wenn
ich der liebe Gott wir, wiird ich alle Menschen gleich machen. Einen wie
den anderen - gleiche Rechte, gleiche Pflichten! Aber so ist die Welt ein
Saustall.“>*3

Oder: ,Einst dachte ich, mit dem Hafl werden wir weiterkommen. >+
Oder: ,,»Deshalb sind Sie auch nicht mehr!«“*

Oder: ,Mich ekelts vor meinem Schatten der Vergangenheit - Ja, der
Hauptmann hatte recht! [...] Was war ich fiir ein Liigner! Jawohl, ein fei-
ger Liigner — denn wie bequem ist es doch, seine Untaten mit dem Vater-
land zu verhiillen, als wir das ein weifler Mantel der Unschuld! Als blieb
eine Untat kein Verbrechen, ob im Dienste des Vaterlandes oder irgendei-
ner anderen Firma - Verbrechen bleibt Verbrechen und vor einem ge-
rechten Richter zerfillt jede Firma zu nichts. Fir das Gute und fir das
Bose, da hat sich nur der einzelne zu verantworten und keinerlei Vater-

222 Gerade der Begriff des ,Irrtums®, der in ,Ein Kind unserer Zeit* immer wieder

fallt, unterstreicht, dass der Soldat eben in platonischer Form einer gravierenden
Tauschung dessen unterlag, was er fiir gut hielt. Dies macht sein Fehlverhalten
aber auch z.T. entschuldbar, worauf z.B. die verdnderte Erzahlperspektive am En-
de des Romans verweist, wenn es dort im Gestus eines auktorialen Erzihlers
heif3t: ,Bedenk es doch: er wufit sich nicht anders zu helfen, er war eben ein Kind
seiner Zeit.“ Ebd.: S. 127. Demzufolge ist die Erkenntnis dessen, was wahrhaft gut
ist, sowohl fiir Platon wie fiir Horvath ein entscheidender, weil notwendiger Fak-
tor auf dem Weg zur Moral. Aber in Abweichung von Platon reicht dieses Wissen
vom wahrhaft Guten bei Horvath nicht schon in hinreichender Weise fiir morali-
sches oder aber moralkonformes Verhalten des Individuums aus, wie insbesonde-
re der weitere Handlungsverlauf von ,,Ein Kind unserer Zeit“ in Form der unmo-
ralischen Ermordung des Buchhalters durch den nun eigentlich in seinen Er-
kenntnissen schon gelduterten Soldaten zeigt.

223 Ebd.:S. 83.
224 Ebd.:S.124.
225 Ebd.:S. 120.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

land zwischen Himmel und Holle. Was war doch mein heifigeliebtes un-
bequemes Dasein fiir ein verlogener bequemer Morast! Ich stand in Reih
und Glied und es kam mir nicht darauf an, ob meine Schwester sitzt oder
nicht. Pfui Teufel, was war ich fiir ein Vieh! Nein, ich war kein
Mensch!“22¢

Bisher konnte gezeigt werden, dass die von mir behandelten Protago-
nisten aus Horvaths Spatwerk grofle Probleme dabei haben, ihren aus
unterschiedlichen Griinden zusammengebrochenen biirgerlichen Le-
bensentwurf samt ihrem individuellen Selbstbild wieder so zu Kkitten,
dass ihre Psyche und damit auch ihr positiver Lebensbezug langfristig
stabil bleibt. In ihren Empfindungen und Interessen sind sie namlich,
wie gesehen, permanent hin- und hergerissen. Einerseits mochten sie
ihr aktuelles biirgerliches Selbstverstindnis wie ihre gesellschaftliche
Integration auch zum Schutz ihrer materiellen Interessen gerne erhal-
ten, andererseits ahnen sie schon, dass sie angesichts der sich verdn-
dernden Realitét ihr individuelles Selbst wie ihr subjektives Wertekon-
zept einem grundlegendem Wandel unterziehen miissen, wollen sie
ihre Identitdt und damit ihren positiven Lebensbezug erneut herstellen
und langfristig schiitzen. Dies aber kann ihnen, wie ihnen bald be-
wusst wird, nicht ohne ein offenes Eingestandnis von Schuld, von per-
sonlichem Versagen und von begangenen Irrtiimern gelingen. Horvath
also verquickt so die psychischen und individuellen Lebenskrisen sei-
nes biirgerlichen Personals geschickt mit klassischen ethischen Fragen
wie denen nach der besten Lebensweise, dem richtigen Begrift des Gu-
ten oder der personlichen Selbstverantwortung und Schuld des Einzel-
nen und flicht diesen ganzen Problemgehalt gekonnt in den politi-
schen, sozialen und wirtschaftlichen Problemhorizont seiner eignen
Zeit und Gesellschaft ein. Die aktuellen Spezifika seiner Zeit dienen
ihm folglich nicht nur als Hintergrundfolie fiir die immer wieder auch
ethisch konnotierten Fragen im Individuum, sondern dokumentieren
zugleich die wechselseitige Abhingigkeit dieser externen und internen
Faktoren fiir den ethischen Diskurs im Individuum selbst. Denn dieser
Diskurs wird so nicht nur zum jeweiligen Stand seiner Zeit passend
und mit inhaltlich leichten Modifikationen erst durch diese dufleren
Begebenheiten im Individuum initiiert und aktualisiert, sondern be-
statigt sich dabei in seinem Anspruch auf Universalitdt immer wieder

226 Ebd.:S.119.

117

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horvaths

neu, da seine Fragen fiir den Einzelnen in jeder Epoche relevant wer-
den koénnen. Doch wie, so die Frage, kommen die ethisch konnotierten
Figuren Horvaths im Zuge ihres psychischen Reifeprozesses zur Er-
kenntnis des Guten, die ihnen nach und nach dabei hilft, ein ethisch
fundiertes Selbst- und Werteverstindnis zu etablieren, wie dies beim
Soldaten aus ,Ein Kind unserer Zeit“ und bei Thomas Hudetz aus
»Der jiungste Tag® zutrifft. Oder, so eine weitere Frage, wie wird das
schon in ihnen vorhandene ethische Selbstverstandnis, wie es fiir den
Lehrer aus ,,Jugend ohne Gott® gilt, mit der Zeit so verdichtet, dass es
irgendwann tatsdchlich vorbehaltslos handlungswirksam werden
kann? Um diese Fragen zu beantworten, sollen im ndchsten Untersu-
chungsabschnitt erkenntnistheoretische Fragen im Vordergrund ste-
hen, wie die Frage, welche Faktoren die Ausbildung eines ethisch fun-
dierten Selbstverstandnisses der Figuren Horvaths und damit ihre Ein-
sicht in das ethisch Gute, Richtige und Gebotene strukturell begiinsti-
gen und welche Faktoren diesen Prozess umgekehrt eher behindern;
wie auch, was in einem zweiten Schritt geschehen muss, damit die ein-
mal gewonnenen moralischen Einsichten des Individuums wirklich
handlungsweisend werden konnen, da, wie oben schon kurz angespro-
chen, in Horvaths Schreiben und seinen impliziten ethischen Vorstell-
ungen, anders als bei Platon, die Erkenntnis dessen, was gut ist, zwar
ebenfalls unbedingt notwendig ist fiir das moralische Verhalten seiner
Figuren, nicht aber schon zwangsldufig dafiir hinreichend.

118

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlegungen

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

Der Dialog spielt bei Horvath eine zentrale Rolle bei der Frage, wie
(moralische) Einsicht im Individuum so geférdert wird, dass sie tat-
sachlich handlungswirksam wird. So kommt ihm schon in den friihe-
ren Arbeiten Horvaths, im Zuge der Horvath eigenen Dramaturgie
einer Demaskierung des Bewusstseins, die wichtige Funktion zu, die
tatsdchliche Wahrheit als objektive Realitdt spontan im Gewirr von Lii-
ge und Schein in der Handlung aufzudecken. Sein Aufklarungspoten-
zial richtet sich dabei aber noch stirker auf den Rezipienten als auf das
literarische Personal Horvaths.>*” In ,Jugend ohne Gott, ,Ein Kind
unserer Zeit“ und in ,Der jingste Tag“ hingegen gibt es eine Reihe
zentraler Gespriache innerhalb der Handlung, die sowohl eine ent-
scheidende Rolle bei der Erkenntnisgewinnung der Protagonisten wie
auch ihrer psychisch-geistigen Weiterentwicklung spielen und so auch
Einfluss auf ihre moralischen Einsichten nehmen. Im Roman ,,Jugend
ohne Gott®, den ich nun als Beispiel zur Schilderung des Verlaufes der
Erkenntnisgenese der spdten Protagonisten Horvaths heranziehen will,

227 Die Mehrzahl der frithen Figuren Horvaths namlich erkennt die hdufig nur kurz
aufblitzende Wahrheit und Objektivitit, die der Dialog, meist im engen Zusam-
menspiel mit der Regieanweisung, aufdeckt, bis auf einige Ausnahmen noch nicht
selbst, weil sie in elementarer Form noch durch die gesellschaftlichen Rahmenbe-
dingungen, in denen sie leben, fremdbestimmt wirken. So ist es nach Gudrun
Kampelmiiller und Elisabeth Prantner eines der Hauptmerkmale des Bildungsjar-
gons, den diese Figuren vornehmlich gebrauchen, um sich anderen mitzuteilen,
dass er eine Diskrepanz zwischen der Rede und der vorliegenden Situation er-
zeugt. Vgl. hierzu: Gudrun Kampelmiiller und Elisabeth Prantner: ,0d6én von
Horvath - ,.ein treuer Chronist seiner Zeit.“ Politische Ideologien und die daraus
resultierende Sprache in Odoén von Horvaths Werken: Saldek oder die schwarze
Armee und Italienische Nacht®. In: ,Politische Betrachtungen einer Welt von ges-
tern. Offentliche Sprache in der Zwischenkriegszeit“. Akademischer-Verlag, Stutt-
gart 1995. S.13-51. Dort. S. 19.

119

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

120

sind diesbeziiglich gerade die Gesprache relevant, die der Lehrer mit
dem Direktor, mit Julius Caesar und mit dem Pfarrer fithrt. Denn ei-
nerseits besitzen sie stets einen aktuellen Handlungsbezug, anderer-
seits weisen sie z.T. den Charakter eines latenten, iibergeordneten,
theoretischen Diskurses auf, da sie um politische, philosophische, so-
ziologische und religidse Grundfragen der Menschheitsgeschichte
kreisen. Und obzwar es auch in ,,Ein Kind unserer Zeit“ und in ,,Der
jiingste Tag® in dhnlicher Form zentrale Unterredungen gibt, die eine
Schliisselfunktion innerhalb der Handlung haben, weil auch sie die
moralische Erkenntnis der Protagonisten im Zusammenspiel mit ihren
bisherigen Wirklichkeitserfahrungen enorm befordern, ist ihr
Diskurscharakter doch insgesamt weniger stark ausgeprigt als bei je-
nen in ,Jugend ohne Gott® Sie ndmlich haben eher den Charakter kiir-
zerer Alltagsgesprache. Zu nennen wiren hier die Unterredungen, die
der Soldat in ,,Fin Kind unserer Zeit“ mit der dicken, freundlichen
Schwester im Spital fithrt. So zwingt ihn ihr christliches Weltbild der
Vergebung und der briiderlichen Néchstenliebe erst dazu, sich mit die-
sen ihm bis dato ganz unbekannten Werten, die er bislang nur als Cha-
raktermerkmale der Schwéche und Dummbheit interpretiert hat, kri-
tisch auseinanderzusetzen.>*® In ,,Der jiingste Tag“ sind hier gerade die
Gespriche relevant, die Hudetz mit Anna fiihrt, aber auch jene, die er
mit dem Apotheker Alfons fithrt. Denn beide helfen ihm durch ihre ei-
genen ethischen Einsichten und Standpunkte dabei, seinen liigenhaf-
ten Selbstbetrug nach und nach zu durchschauen.?» Skizzenhaft grei-
fen die diskursdhnlichen Gespriche in ,,Jugend ohne Gott“ jedoch im
Gegensatz dazu in theoretischer Manier auch verschiedene Stand-
punkte und Wertrelationen basaler Menschheitsfragen, die z.T. seit der
Antike bekannt sind, inhaltlich explizit wieder auf. Zu nennen wiéren
hier z.B. Fragen wie die nach der idealen Staatsform einer Gesellschaft
im Kontext der Frage nach dem guten Leben oder religiése Grundfra-
gen wie die nach der menschlichen Schuld im Rahmen der Erbsiinde

228 So bspw. wird der von der Schwester vorgetragene Grundsatz: ,,»Liebe deine Fein-
de, aber hasse den Irrtum.«“ fiir das Denken des Soldaten mit der Zeit immer be-
deutender. Siehe hierzu: Odon von Horvah: ,,Ein Kind unserer Zeit. In: GW. Bd.
14 (2001), S. 46.

229 Siehe hierzu: Odén von Horvéth: ,,Der jiingste Tag In: GW. Bd. 10 (2001), S. 51.
u. S. 52. sowie S. 65.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

oder die Theodizee-Problematik.2s®> Denn obzwar auch diese diskurs-
haften Gespriche in ,Jugend ohne Gott“ eher oberflichlich und an-
deutungsweise als detailliert und facettenreich im Roman ablaufen, be-
sitzen sie doch eine methodische Nihe zur sokratischen Gesprachs-
fihrung des ,Elenchos® und so zur sokratischen Dialektik. Deren
Merkmal war es, wie schon anhand der Dialoge Platons gezeigt, durch
ein reflexives Gleichgewicht der Dialogpartner in ihren meist kontra-
ren Positionen einerseits wie auch anderseits durch belehrende und er-
orternde Passagen oder durch gezielte und gelenkte Nachfragen von
Sokrates die grofitmégliche Annéherung an den Wahrheits- und Ob-
jektivitdtsgehalt in strittigen Fragen zu erzielen.?s' Deshalb ist es auch
nicht weiter verwunderlich, dass gerade diese zentralen Gespriche in
»Jugend ohne Gott“ die Erkenntnisleistung und Urteilsbildung des
Lehrers stark forcieren. Einerseits machen sie ihm namlich oft erst die
praktisch-aktuelle wie auch die historisch-iibergeordnete Relevanz be-
stimmter strittiger Sachverhalte und Themen bewusst, was dann ande-
rerseits hdufig dazu fithrt, dass sich seine subjektive Sicht auf die Welt
spiirbar objektiviert und ausdifferenziert. Die Gesprache brechen so

230 Am ehesten einem klassischen Diskurs nachempfunden ist dabei das Gesprich,
das der Lehrer mit dem Pfarrer fithrt und das Horvéth wohl auch deshalb ab-
sichtlich genau in die Mitte des Romans platziert. Die zwei anderen zentralen Ge-
spriche, die er jeweils mit Julius Caesar und dem Direktor fiihrt, haben dagegen
eher den Charakter eines Belehrungsgespriches, was in eingeschriankter Form al-
lerdings auch auf das Gesprich mit dem Pfarrer zutrifft. Dennoch greifen sie, in
theoretischer Manier, ebenfalls auf tibergeordnete Problemfelder zuriick, wie die
Ausfithrungen Julius Caesars beziiglich der (sexuellen) Entwicklung der jungen
Generation angesichts der aktuellen politischen Veridnderungen des Staates im
Roman zeigen oder die diesbeziiglich vom Direktor vorgetragenen, historischen
Betrachtungen. Vgl. hierzu: Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott*. In: GW. Bd.
13 (2001), S. 47-51. u. S. 26-30. sowie S. 16-21.

231 Vgl hierzu: S 49 in dieser Arbeit. Neben den recht offenkundigen Abweichungen
zwischen Platon und Horvith spielt der Dialog zunéchst bei beiden eine zentrale
Rolle als literarische Vermittlungsform von Wissen und seiner Problematisierung
oder hilft ganz grundlegend dabei, bereits vorhandenes Wissen im Individuum zu
verdichten bzw. durch gezieltes Fragen erneut in seinem Geist zu aktualisieren.
Folglich wird auch der Lehrer sowohl vom Direktor als auch vom Pfarrer wéh-
rend ihrer Unterredungen an basales geschichtliches oder philosophisch-theolo-
gisches Grundlagenwissen erinnert, was ihm dann im weiteren Fortgang der
Handlung dabei hilft, allgemein giiltige Strukturen im geschichtlichen Verlauf be-
stimmter Fragestellungen (wieder) zu erkennen. Vgl. dazu: Odén von Horvéth:
»Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 19-21. und S. 47-53.

121

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

seine notwendigerweise vorhandene subjektiv-eindimensionale Reali-
tat ein Stiick weit auf und bereichern seinen Erfahrungsschatz. Auch
realisiert er oft erst mit ihrer Hilfe eigene wie fremde Handlungsantrie-
be und Motive in ihren weitreichenden Konsequenzen in umfassender
Form, was dann sein eigenes Urteil und seine Einschdtzung der vorlie-
genden Situation nicht selten zu korrigieren oder zumindest zu diffe-
renzieren vermag. Deshalb distanziert er sich auch erstmals spiirbar
im Gespriach mit seinem Vorgesetzten von einem Anpassungsverhal-
ten des Individuums, das nur seiner Sorge vor materiellen Nachteilen
geschuldet ist. Denn so denkt er sich angesichts des offenen Einge-
stindnisses des Direktors:

»»Ich kénnte ja dem Zeitgeist widersprechen und mich von einem Herrn
Bickermeister einsperren lassen, ich konnte ja hier gehen, aber ich will
nicht gehen, jawohl, ich will nicht! Denn ich mdchte die Altersgrenze er-
reichen, um die volle Pension beziehen zu konnen«“*2

mehr in spéttischer Ironie als in wirklichem Verstdndnis: ,Das ist ja
recht fein, dachte ich[.]“>33, was als erstes Indiz fiir seine nun plétzlich
erwachende Skepsis angesichts dieser rein opportunistischen Haltung
seines Vorgesetzten zu sehen ist. Das Gesprich, so ldsst sich mutma-
en, macht ihm also unterschwellig klar, dass eine solche rein materi-
ellen Interessen geschuldete Haltung, die er ja bis dato noch selbst
praktiziert, allenthalben eine subjektiv gute, nicht aber eine objektiv
gute und damit uneingeschrinkt forderliche Haltung ist, was im Nach-
hinein auch seine ironische Reaktion, die hier mehr Spott als Zustim-
mung signalisiert, erklart. Der Dialog, dies lasst sich z.T. auch fir die
Dialoge in ,,Ein Kind unserer Zeit“ feststellen, hat bei Horvath dem-
nach recht haufig die Funktion eines Spiegels. Dieser soll dem Indivi-
duum, im Kontext der damit von Horvath vollzogenen Entlarvungs-
und Demaskierungsdramaturgie, das eigene Ich in all seiner Subjekti-
vitat schonungslos vor Augen fithren. Denn seine subjektiven Sicht-
weisen, Fehler, Irrtiimer, Vorbehalte und Antriebe erweisen sich nicht
selten samt der ihnen zugrunde liegenden Motivationen auch im je-

232 Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13. (2001), S. 20.
233 Ebd. S. 20.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

weiligen Gegeniiber als wirksam.>3+ Mithilfe des Gesprichspartners als
Gegeniiber bzw. mithilfe des dabei z.T. offen zutage tretenden Paralle-
lismus der geistigen Inhalte kann es also oft erst im Dialog die eigenen
dunklen Antriebe erkennen. Doch dies ist natiirlich nur eingeschrankt
moglich, da der Gesprichspartner nie génzlich mit dem eigenen Ich
identisch ist, und kann ihm immer punktuell, im Moment des Gespra-
ches, gelingen.>s Freilich kann diese Identifizierung der im Individu-
um vorliegenden oder wirksamen Inhalte umgekehrt auch durch deren
Kontrastierung im Gesprich erfolgen. Der Dialog vergegenwirtigt den
Personen bei Horvath also hdufig theoretische und psychisch wirksa-
me Inhalte aller Art, da er sie so fiir sie in ihrem mutmafilich giiltigen
oder ungiltigen Wahrheitsgehalt hervorhebt, was dann erst die not-
wendige Voraussetzung fiir jede eigene Urteilsbildung des Individu-
ums bei allerlei Wert- und Sachfragen ist.

Dieses FErkenntnis stiftende bzw. -fordernde Verfahren, das die
Dialoge bei Horvath grundlegend und insbesondere die in ,,Jugend oh-
ne Gott“ in ihrem teils dialogisch-argumentativen Rahmen besitzen,
bettet der Autor in einem zweiten Schritt hdufig auch in die Erzahlwei-
se seines Romans ein. Denn die vorangegangenen Inhalte, Standpunk-
te und Werturteile der zentralen romaninternen Dialoge werden durch
die monologisierenden Selbstreflexionen des Lehrers als Erzahler hau-
fig mehrfach thematisiert, was heif’t, dass sie oft erst in der Riickschau

234 So erkennt der Soldat bspw. sein altes Selbst samt seinen fritheren Uberzeugun-
gen im Buchhalter wieder, und sein Hauptmann unterlag offenbar einem ahnli-
chen Irrtum wie er selbst, wenn auch er eine Zeit lang glaubte, an einem gerech-
ten Krieg teilzunehmen, wie sein zuriickgelassener Brief spdter zeigt. Siehe hierzu:
Odoén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit In: GW. Bd. 14 (2001), S. 118. u.
S. 58/59.

235 Dass gerade die Selbsterkenntnis etwas ist, was Horvath mit seiner gesamten Dra-
maturgie zeitlebens zu férdern angestrebt hat, zeigt schon die ,Glaube Liebe
Hoffnung“ vorangestellte Randbemerkung, wo er angibt, mit seinem Schreiben
nicht nur radikal gegen Liige und Dummheit vorgehen zu wollen, sondern auch
die Selbsterkenntnis des Menschen, soweit dies moglich ist, mit seiner Literatur
befordern zu wollen, denn so will er: ,,[...] nur deshalb [zu] schreiben, damit die
Leut sich selbst erkennen. Erkenne dich bitte selbst! Auf dafl du dir jene Heiter-
keit erwirbst, die dir deinen Lebens- und Todeskampf erleichtert, indem dich
namlich die liebe Ehrlichkeit gewif8 nicht tiber dich (denn das wire Einbildung),
doch neben und unter dich stellt, so daff du dich immerhin nicht von droben,
aber von vorne, hinten, seitwarts und von drunten betrachten kannst!- - Siehe
hierzu: Odon von Horvéth: ,Glaube Liebe Hoffnung®. In: GW. Bd. 6 (2001), S. 13.

123

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

zu weitreichenden Erkenntnisschiiben in seinem Geist verarbeitet wer-
den. Damit aber lasst Horvath, wie Franz Kadrnoska es nennt, die Ge-
nese von Erkenntnis selbst erzahlerisch wirksam werden, wobei er
auch den Rezipienten aktiv in diesen Prozess integriert.>s Denn auch
seine Meinungs- und Urteilsbildung entfaltet sich erst (génzlich) paral-
lel zu der des Lehrers, durch die sie den ganzen Roman hindurch im-
mer wieder erginzt, erhellt und geleitet wird. Diese den Erkenntnis-
prozess selbst nachbildende Erzahlstruktur existiert in etwas schwé-
cherer Form auch in ,,Ein Kind unserer Zeit®. Dadurch allerdings, dass
der Soldat keine so stark intellektuell gezeichnete Figur ist wie der Leh-
rer aus ,,Jugend ohne Gott“ und er aulerdem eine in seinen Ansichten
sehr radikale Person ist, nimmt man als Rezipient zwar ebenfalls em-
pathisch an seiner Erkenntnisgenese teil, ist davon aber hinsichtlich
der eigenen Erkenntnisleistung weit weniger stark tangiert als beim
Lehrer. In vielen kleinen Schritten verdichten sich so fiir beide Instan-
zen, Lehrer wie Rezipient, die zuvor diskutierten Inhalte der Gespréache
in ,Jugend ohne Gott“ also oft erst retrospektiv, d.h. im Kontext ihres
aktuellen Wissens- und Erfahrungsstandes, zu einer weitreichenden
Erkenntnis bzw. zur subjektiven Gewissheit dessen, was beziiglich be-
stimmter Umstdnde, Werte und Sachfragen jeweils wahr, richtig und
angemessen ist. Diese subjektive Gewissheit wiederum entsteht dann,
wenn die Inhalte vom Lehrer, als der wissensvermittelnden Instanz, als
weitestgehend deckungsgleich mit der ihn umgebenden romaninter-
nen Wirklichkeit und seinem derzeitigen Wissensstand eingestuft wer-
den. Die Standpunkte und Wertrelationen der vorangegangenen Ge-
spriache werden also so lange im Lichte seiner bisherigen Erfahrungen
und seines aktuellen Wissensstandes von ihm analysiert, differenziert,
relativiert oder korrigiert, bis sie sich schliellich weitestgehend damit
decken. So offenbart das Gesprich, das er mit dem Pfarrer fiihrt z.B.
zundchst nur, dass er nicht an die Erbsiinde glaubt, da er gegeniiber
den theologischen Erlduterungen des Pfarrers lapidar anmerkt: ,,»Ach,

236 Dieser spricht namlich in seinem Aufsatz davon, dass Horvéth in ,,Jugend ohne
Gott® vor allem dadurch eine Analyse der Erkenntnisprozesse vornehme, indem
er diese fiktiv gestalte. Siehe hierzu: Franz Kadrnoska: ,,Sozialkritik und Transpa-
renz faschistischer Ideologeme in »Jugend ohne Gott« In: ,,Horvaths Jugend ohne
Gott®. Hrsg. von Traugott Krischke. (1984), S. 82.

124

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

Sie meinen die Erbstindel«“ / ,»Ja«.“ / ,»Ich glaube nicht daran«.“>s7
Diese Einstellung des Lehrers verdndert sich erst, als sich auch seine
eigenen Wirklichkeitserfahrungen im Roman immer mehr mit der
Vorstellung einer universal in der Welt existierenden Urschuld des
Menschen zu decken beginnen. Denn erst dieser Umstand fiihrt dazu,
dass er die Giiltigkeit dieser These sowohl fiir sich selbst wie auch fiir
seine Umwelt allméhlich akzeptiert.s® Die These bedarf also, um zu
einer eigenen Uberzeugung und Erkenntnis in seinem Geist zu reifen,
dazu passender und ibereinstimmender Wirklichkeitserfahrungen
seinerseits.»* Umgekehrt ldsst sich sicher auch mit Recht behaupten,
dass erst das Gesprach mit dem Pfarrer und seine anschliefiend einset-
zende geistige Beschaftigung mit dieser These der Erbsiinde seine
Wirklichkeitswahrnehmung im Zuge des nun einsetzenden Romange-
schehens so verandern, dass er plotzlich tiberall die mutmaflich vor-
handene metaphysische Urschuld des Menschen in der Welt wahrzu-
nehmen beginnt. Erkenntnis und Wahrheit stehen damit bei Horvath
hédufig in einem engen Zusammenhang sowohl mit Theorie und Wis-
sen als auch mit der individuellen Erfahrung des Einzelnen. Dies legt
auch ein anderes Beispiel im Roman nahe. So greift der Lehrer bei sei-

237 Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13 (2001), S. 52.

238 So realisiert der Lehrer mit der Zeit, dass auch er durch sein Verhalten, wie z B.
das unerlaubte Tagebuchlesen von Z oder seine néchtlichen Spionagestreifziige in
Verbindung mit seinem hartnédckigen Schweigen, eine Mitschuld an Ns Ermor-
dung tragt. Von den schrecklichen Ereignissen im Zeltlager iiberrollt, restimiert
er daher bald im Stillen bei sich: ,Richtig, auch ich bin schuld.“ Oder: ,,Mein
Rock hat zwar keinen Riff und meine Hiande sind ohne Kratzer, aber trotzdem
bin auch ich daran schuld!-“ Ebd.: S. 78. u. S. 81.

239 Dieser Mechanismus ist auch in ,,Ein Kind unserer Zeit“ zu beobachten, da das
neue kritisch-ethische Gedankengut im Soldaten erst in dem Moment langsam
Fuf in seinem Geist fassen kann, als seine diisteren Wirklichkeitserfahrungen die
Versprechungen der Propaganda als blofle Liigen entlarven, indem er bspw. auf
einmal verbittert registriert: ,Die Ristungsindustrie ist verstaatlicht, sagt mein
Vater. Also verdient der Staat. Und der Staat ist das Volk. Warum verdien ich also
nichts? Gehor ich denn nicht zu meinem Volk?“ Odon von Horvath. ,,Ein Kind
unserer Zeit. In: GW. Bd. 14 (2001), S.85. Und auch Helmut Bartenstein be-
schreibt diesen Sachverhalt, wenn er feststellt, dass der Soldat nur iiber die per-
sonliche Betroffenheit dazu komme, bestimmte Begriffe zu tiberdenken. Siehe
hierzu: ,,,,Hier gehts um mehr. Um das Vaterland.“ Odén von Horvéths Ein Kind
unserer Zeit“. In: ,Politische Betrachtungen einer Welt von gestern. Offentliche
Sprache in der Zwischenkriegszeit (1995), S. 93-122. Dort. S. 117.

125

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

126

nem ersten Zusammentreffen mit der Madchenklasse im Zeltlager
noch unkritisch und vorbehaltlos auf das rein sexuell konnotierte
Frauenbild seines Freundes Julius Caesars zuriick, da er sich beim An-
blick der marschierenden, dreckigen, verschwitzten und ungepflegten
Midchen samt ihrer Lehrerin angewidert denkt:

»[...] alles was recht ist, einladend sehen diese Geschopfe nicht aus! Ver-
schwitzt, verschmutzt, und ungepflegt, bieten sie dem Betrachter keinen
erfreulichen Anblick.“*#

Innerlich fiigt er zudem noch bésartig an:

»[...] neben diesen armen Tieren ist ja selbst der N noch ein Mensch. [...]
Lauter mifSleitete Tochter der Eva! Julius Caesar fillt mir ein. Er kann sich
fiir keine rucksacktragende Venus begeistern. Ich auch nicht.-“>+

Erst das Gespriach zwischen zwei Mddchen, das er kurze Zeit spiter,
versteckt im Unterholz, belauscht, das dabei symbolisch fiir eine zwei-
te, tiefere und zundchst verborgene Ebene der Wahrheit steht, macht
ihm sein gravierendes Fehlurteil bewusst.># Die Madchen ndmlich
sehnen sich, wie ihr Wunsch nach einem Bad und ihre gegenseitige
Haarpflege zeigen,*#3 ebenfalls nach weiblicher Schonheit und Korper-
pflege im herkémmlichen Sinne. Dies aber heifit, dass sie das heroi-
sche Frauenbild der Nazis, das im Roman durch das Bild der ,mar-
schierenden Venus“ verkorpert wird, genauso ablehnen und verab-
scheuen wie der Lehrer selbst oder Julius Caesar. Doch gerade die stille
Befiirwortung dieses Ideals hatte der Lehrer ihnen zuvor, nur aufgrund
ihres strammen Erscheinungsbildes, kurzerhand unterstellt. Auch gibt
das stark ausgeprégte altruistische Verhalten der Méddchen in diesem
Moment unverkennbar preis,># dass sie gerade jene moralisch konno-
tierten Wesensmerkmale in sich vereinen, die den Menschen gemein-
hin, im Verbund mit anderen Merkmalen freilich, als ,,besonderes
Tier* ausweisen und die es daher verbieten, ihn zum bloflen Objekt zu
degradieren, was der Lehrer zuvor, indem er sie aufgrund ihres unis-

240 Odon von Horvath: »Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 40.

241 Ebd.: S. 0.

242 Ebd.: S. 44.

243 Ebd.:S. 44.

244 Indiz dafiir sind die trostenden Worte Annies im Kontext mit ihrem fiirsorglich-
liebevollen Verhalten, insbesondere der Kuss, den sie ihrer Freundin zum Trost
auf die Stirn gibt. Vgl. dazu: Ebd.: S. 44.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese

thetischen Erscheinungsbildes mit armen Tieren?+ verglich, ebenfalls
indirekt getan hatte.>4* Nun aber wird ihm schlagartig klar, dass auch
diese Mddchen menschliche Subjekte und weder blof3e Lustobjekte sei-
ner sexuellen Begierde noch arme Tiere sind, da ihre Schonheit und
Anmut als solche nie nur duflerer, sondern, je nach Lesart stets auch
innerer Natur sind. Nach platonischer Lesart kommt ihnen durch Tu-
gend ndmlich eine schone Seele zu, nach Kant wiederum verleiht ih-
nen ihre Vernunftbefdhigung inhdrente Wiirde, die im Christentum
zuletzt durch die Gottesebenbildlichkeit des Menschen verbiirgt wird.
Dieser hier hervortretende Bezug zur Moral basiert deshalb auch auf
dem begrifflichen Wandel, der sich, durch diese Beobachtung ausge-
16st, nun im Geist des Lehrers, weg von einem diskriminierenden, hin
zu einem egalitiren Geschlechterverstindnis, das beiden Geschlech-
tern die gleiche Wertigkeit als menschliche Subjekte zugesteht, voll-
zieht.>+

245 Das Tiermotiv ist ein bei Horvath haufig auftretendes Motiv. Die Abwertung ent-
steht hier dadurch, dass die Miadchen dem Lehrer als blofle/arme Tiere erschei-
nen, was heif3t, dass sie mutmafilich ihre spezifisch menschlichen Eigenschaften,
wie bspw. Denkvermdégen, Vernunft, Altruismus und Empathie, hinter sich gelas-
sen haben, indem sie in seinen Augen nur noch als ,vertierte®, durch die militéri-
sche Ausbildung dressierte Menschen in Erscheinung treten.

246 Ebd.: S. 40.

247 Dieser Wandel wird auch durch die verdnderte innere Einstellung des Lehrers ge-
geniiber Eva im Roman symbolisiert, die fiir ihn zunéichst nur ein Objekt seiner
sexuellen Begierde ist, was zuerst Aussagen der folgenden Art von ihm offenba-
ren, wenn er iiber Sie urteilt: ,Das Médel ist nackt.“ ,,Sie ist sehr weif3.“ ,,Sie gefallt
mir immer mehr.“ Mit der Zeit aber gelangt er ihr gegeniiber zu echter menschli-
cher Wertschitzung und Zuneigung, was sich vor allem in seinem Bestreben
zeigt, sie sowohl vor einer ungerechten Verurteilung wie auch vor sozialem Un-
heil bewahren zu wollen. Denn so denkt er sich schliellich in Bezug auf ihre pre-
kdre Situation: ,Was soll man nur tun, damit sie nicht verurteilt wird? Immer
denke ich an sie - [...] Ich weif$ nur, dafd ich ihr helfen mochte - [...] Ich mochte
ihr helfen, damit sie nicht friert. Ich mdchte ihr einen Mantel kaufen, Schuhe und
Wische. Sie braucht es nicht vor mir auszuziehen -“ Ebd.: S. 74. u. S. 123/124. Mit
diesem Wandel ist aber auch ein Paradigmenwechsel in seinem Denken vom
menschlichen Objekt hin zum menschlichen Subjekt verbunden. Diesen Wandel
spricht auch Ulf Birbaumer an, der dabei betont, dass der Lehrer gegeniiber Eva
allméhlich von einer Haltung der erotischen Anziehung zu einer Haltung der so-
zialen Liebe, die von Mitleid geprégt sei, gelange. Siehe hierzu: Ulf Birbaumer:
»Irotz alledem: die Liebe horet nimmer auf. Motivparallelen in Horvaths »Der
Lenz ist dal« und »Jugend ohne Gott«.“ In: ,,Horvaths Jugend ohne Gott“. Hrsg.
von Traugott Krischke. (1984), S. 116-128. Dort: S. 124. Und auch der Soldat aus

127

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

Damit aber beruht diese moralisch konnotierte Einsicht des Leh-
rers wie auch die Mehrheit seiner tibrigen ethischen Erkenntnisse des-
sen, was im Roman objektiv gut, geboten, wahr und richtig ist, oft
nicht allein auf rein theoretischen Einsichten, sondern bedarf, um zu
tieferer Erkenntnis und Wahrheit in seinem Geist zu reifen, in der Re-
gel dazu passender oder unpassender Wirklichkeitserfahrungen sei-
nerseits. Dies zeigt, dass Horvath damit indirekt an einem Wahrheits-
begriff in ,Jugend ohne Gott* partizipiert, der sich an einer Uberein-
stimmung zwischen Theorie und Empirie orientiert.

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die
ambivalente Rolle moralischer Vorbilder bei Horvath

Diesen Ansatz, wonach Theorie, will sie als gtiltig und wahr oder als
ungiiltig und unwahr ausgewiesen werden, dazu passender, (positiver)
oder unpassender, (negativer) Erfahrungen des Individuums bedarf,
greift Horvath auch mittels der gerade in seinem Spatwerk ausgeprég-
ten und dort zumeist positiv besetzten moralischen Vorbild-Thematik
nochmals in seinem Schreiben auf*# Denn gerade seine spiten Prota-
gonisten, wie der Soldat aus ,,Ein Kind unserer Zeit“ oder Thomas Hu-
detz aus ,Der jiingste Tag®, finden, sofern sie nicht selbst wie der Leh-
rer aus ,Jugend ohne Gott“ fiir andere zum moralischen Vorbild wer-
den, innerhalb der Figurenkonstellation hiufig Personen, die ihnen so-
wohl bei der Erkenntnis des Guten wie auch bei der Ausbildung eines
ethisch fundierten Selbstverstindnisses helfen. So zeigen ihnen diese

»Ein Kind unserer Zeit“ durchlduft in seiner (imaginiren) Beziehung zu Anna
einen Wandel in seinem Geschlechterverstindnis. Denn auch er hat zu Beginn
des Romans eine abwertende Meinung von Frauen, wenn er {iber das weibliche
Geschlecht resiimiert: ,Mein Kamerad sagt grad, dafl [...] ein grofSer Philosoph
gefragt hitt, ob die Weiber tiberhaupt Menschen sind? Man kénnts schon bezwei-
feln, das glaub ich gern.“ Zu Anna aber erhilt er schliellich einen anderen, von
stiller Zuneigung gepragten Zugang, wenn er sich heimlich in Gedanken den In-
halt des Briefes, den er ihr schreiben will, ausmalt, in dem es heiflen soll: ,,» Wer-
tes Fraulein«, wollte ich schreiben, »[...]. Wann ich wiederkommen werd, das
weif} ich noch nicht, aber Sie werden immer meine Linie bleiben« —“ Odén von
Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 24. u. S. 88.

248 Was die moralische Erziehungs- bzw. Vorbildthematik in seinen fritheren Arbei-
ten angeht, vgl. das Nachfolgende.

128

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

moralisch vorbildhaften Personen, ob nun bewusst oder unbewusst,
durch ihren eigenen, von moralischen Grundsitzen und Werten ge-
pragten Lebensvollzug in hdufig eher praktischer als theoretischer Ma-
nier, durch positive Anschauung, die universale Giiltigkeit ethischer
Prinzipien, was dann oft erst ihre eigene Wertschétzung fiir die Moral
initiieren und sie so dazu motivieren kann, selbst ein moralisches Le-
ben zu fithren oder punktuell Handlungen zu tatigen, die entweder aus
ethischen Einsichten resultieren oder selbst einen genuin moralischen
Charakter tragen. Inhaltlich setzten sich diese moralischen Vorbilder
vor allem fiir die Respektierung ethischer Prinzipien und Grundsitze,
wie der Wahrheit und der Gerechtigkeit, als iibergeordneter Giiter im
Leben des Menschen ein. Implizit sind sie ndmlich der platonischen
Uberzeugung, dass der Mensch nur durch ihre Befolgung sein Seelen-
heil und sein Gliick langfristig befordern kann.># Zudem treten sie tat-
kraftig gegen jede Art der Liige, des Selbstbetruges, der Heuchelei und
der Ungerechtigkeit ein, genau wie fiir die intrinsische Gleichwertig-
keit aller Menschen als Personen. Menschliche Unterdriickung und
Ausbeutung aller Art lehnen sie hingegen ab und befiirworten statt-
dessen eine Konzeption ausgleichender Gerechtigkeit, die, inhaltlich
ebenfalls an Platon angelehnt, ein konsequentes Einrdumen von per-
sonlicher Schuld und begangenen Irrtimern des Individuums wie
auch seine Akzeptanz einer moglichen Strafe dafiir vorsieht, soll seine
Schuld jemals getilgt oder von einer héheren Macht vergeben werden.
In ,,Ein Kind unserer Zeit“ treten sowohl die dicke, freundliche Spitals-
schwester als auch der Hauptmann des Soldaten als Reprédsentanten
dieser moralischen Integritit hervor. So erldutert die Spitalsschwester
dem Soldaten z.B. geduldig den Grundsatz menschlicher Egalitit,
wenn sie ihm versichert: ,,»Ich bete immer fir alle meine Kranken«
[...] »Auch Sie laf§ ich nicht aus[.]«“*5°, was offenbart, dass sie all ihre
Patienten, in ihrem Interesse nach Genesung und seelischem Beistand,
gleichermaflen respektiert. Auch lasst der von ihr ihm gegentiber gedu-
Berte Satz: ,»Liebe deine Feinde, aber hasse den Irrtuml[.]«“*s* ihre
Wertschitzung der Wahrheit wie auch der christlichen Nachstenliebe
erkennen, und das Gebet, bei dem sie Gott in seinem Beisein um

249 Vgl hierzu: S 49-50 in dieser Arbeit.
250 Odén von Horvath: ,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001), S. 45.
251 Ebd.:S. 46.

129

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

130

Nachsicht fiir die diversen Verfehlungen ihrer Patienten mit den Wor-
ten: »Bitte, sei ihm gnidig«->5> anfleht, zeigt ihren existierenden Glau-
ben an eine durch Gott verkorperte Konzeption ausgleichender Ge-
rechtigkeit. Doch auch der Hauptmann ist fiir den Soldaten und seine
Kameraden kein rein militarisches, sondern auch ein moralisches Vor-
bild. Dies verbiirgt insbesondere die Aussage des Soldaten, er wiirde
beim Appell nicht nur auf den ordnungsgemaflen Zustand ihrer Mili-
tarkleidung achten, sondern kénnte dabei auch durch die Kleidung
hindurch den Zustand ihrer Seelen begutachten.>ss Der Hauptmann
respektiert also nicht nur alle Mitglieder seiner Kompanie gleicherma-
8en, sondern er ist auch an der moralischen Integritit eines jeden von
ihnen interessiert. Daher ist der Wunsch des gesamten Regiments, so
sein zu wollen wie er,>s* auch nicht nur seiner beruflichen, sondern
ebenfalls seiner moralischen Integritit geschuldet. Als diese Integritat
des Hauptmanns aber im Zuge des geheimen Militdreinsatzes seines
Landes unwiederbringlich zerstort wird, weil in ihm keine Art des
Kriegsrechts mehr praktiziert wird, setzt er seinem Leben aus Ver-
zweiflung tiber die Kriegsverbrechen und iiber die Schande, die er so
auf sich geladen hat, ein gewaltsames Ende.>ss Seine wachsenden Skru-
pel zeichnen sich dabei bereits zu dem Zeitpunkt ab, als er mit seiner
Truppe die Grenze jenes kleinen Landes tibertritt, das sein Staat er-
obern will. Denn der Soldat bemerkt schon zu diesem Zeitpunkt eine
gravierende Verdnderung an ihm:

»Uberhaupt ist der Hauptmann ein anderer Mensch geworden, seit wir
die Grenze tiberschritten. Er war wie ausgewechselt. [...] Wir fragten uns
bereits, ob er nicht krank ist, ob ihn nicht ein Leiden bedriickt, das er
heimlich verschleiert. Immer grauer wurd sein Gesicht, als schmerzte ihn
jeder Schritt.“>s¢

Spater bestatigt der zuriickgelassene Brief des Hauptmannes all seine
Skrupel, weil es in ihm u.a. heifSt:

»Wir sind keine Soldaten mehr, sondern elende Rauber, feige Morder.
Wir kdmpfen nicht ehrlich gegen einen Feind, sondern tiickisch und nie-

252 Ebd.: S. 45.

253 Ebd.:S.15.
254 Ebd.:S.15.
255 Ebd.:S. 39/40.
256 Ebd.:S.38.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

dertrichtig gegen Kinder, Weiber und Verwundete«- [...] »Es ist eine
Schandex, [...] »Gebe Gott mir die Kraft, daf8 ich ein Ende machen kann,
denn ich will nicht als Verbrecher weiterleben, mich ekelt vor meinem
Vaterlande«-“*57

Sein Freitod kann deshalb als eine Art Opfer-, Helden- und Sithne-Tod
interpretiert werden, durch den er nicht nur versucht, als eine Art letz-
tes Statement seinen moralischen Vorstellungen von Recht und Ge-
rechtigkeit den notigen Nachdruck zu geben,>® sondern auch seine
Seele durch das Hingeben des eigenen Lebens als Bufle von der aufge-
ladenen Schuld zu befreien.

Dass nun gerade dieses ethisch-christlich fundierte Gedankengut
beider, der Schwester wie des Hauptmannes, mit der Zeit tiefe Spuren
im Geist des Soldaten hinterldsst, offenbart nicht nur seine bald geédn-
derte geistige Haltung, da er dem Hauptmann jetzt recht in seiner Auf-
fassung gibt,>* dass der Kriegseinsatz seines Landes ungerecht wie in
seiner Ausfithrung barbarisch gewesen sei,>® sondern auch sein spite-
res imagindres Verhéltnis zu Anna, seiner neuen ,,Schwester“>s'. Denn
in diesem fiktiven Bruder-Schwester-Verhéltnis zeigt sich nun die neu
errungene Fahigkeit des Soldaten, am Schicksal anderer Menschen

257 Ebd.:S. 58. sowie S. 109.

258 Siehe hierzu bereits die wiitende Reaktion, mit der er auf das sogenannte ,be-
schleunigte Verfahren“ seiner Truppe reagiert, bei dem sie kurzerhand eine Grup-
pe Gefangener ohne Formalitdten brutal hinrichtet, was in seinen Augen ein vol-
lig ,frontunwiirdiges“ Verhalten ist, weshalb er dem Initiator dieser Handlungs-
weise zornig den silbernen Stern vom Kragen abreifit. In der Folge aber bringt
ihm dieses Verhalten nur einen strengen Verweis ein. Ebd.: S. 59. Und auch sein
Versuch, die Pliinderungen seiner Truppe zu stoppen, indem er sie wiitend mit
den Worten: ,,[...] ein ehrlicher Soldat pliindert nicht!“ anschreit, bleibt erfolglos,
weil diese Plinderungen, wie er spiter erfihrt, eben gerade von oberster Stelle
anbefohlen wurden. Ebd.: S. 87.

259 So beantwortet der Soldat die zuerst nur still an sich selbst gerichtete Frage: ,Hat-
te er recht, frage ich mich, daf} er sich vor seinem Vaterlande ekelte? Ja oder
nein? schon bald entschlossen mit den Worten: ,,Ja, der Hauptmann hatte recht!
Jetzt ekelts auch mich vor meinem Vaterland.- -“ Ebd.: S. 87. u. S. 98. sowie S. 119.

260 Dies zeigen insbesondere die Gedanken, die ihn wéhrend seiner Auseinander-
setzung mit dem Buchhalter tiberfallen, da es in ihnen nun auch vom Soldaten
nur noch angewidert heif3t: ,,Pfui Teufel, was war ich fiir ein Vieh! Nein, ich war
kein Mensch!“ Ebd.: S. 119.

261 Um im Wohnhaus von Anna an weitere Informationen tiber sie zu kommen, gibt
sich der Soldat kurzerhand bei ihrer ehemaligen Mitbewohnerin als ihr Bruder
aus, indem er spontan erklart: ,,Ich bin ihr Bruder.“ Ebd.: S. 108.

131

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

empathisch Anteil zu nehmen. Denn Anna gegeniiber gelangt er, ob-
zwar nur ansatzweise, so doch zu echter menschlicher Wertschatzung,
Sorge und Anteilnahme. Dies aber heifdt, dass er seinen tyrannischen
Egoismus zumindest graduell tiberwinden und sich stattdessen rudi-
mentdre Ziige jenes ethisch-christlich fundierten Gedankengutes der
Spitalsschwester wie auch seines Hauptmanns aneignen kann. Dies ist
auch der Grund, weshalb er sowohl das an ihr wie auch das in seinen
Augen an sich selbst veriibte Unrecht der Gesellschaft aktiv ausglei-
chen bzw. tilgen will. So fasst er bald den Entschluss, die Firmenleitung
des ,verwunschenen Schlosses“ wegen Annas unrithmlicher Entlas-
sung zur Rede zu stellen.>s> Die sich daran anschlieffende Tétung des
Buchhalters ist folglich nicht nur ein persénlicher Racheakt des Solda-
ten, mit dem er sich spontan an einem Sympathisanten des Staates fiir
seine korperliche Versehrtheit richen will, sondern sie weist auch eine
hohere Dimension ausgleichender Gerechtigkeit auf. Denn mit dieser
Tat will er auch eine direkte Tilgung des Unrechts an Anna erzielen,
weil der Buchhalter ja zu jenem Unternehmen gehort, das sie aufgrund
ihrer Schwangerschaft als wirtschaftlich unrentabel, d.h. als wertlos,
entlassen hatte.>3 Auch besitzt dieses Totungsdelikt, abgesehen davon,
dass sich der Soldat damit nachdriicklich von seinem fritheren Selbst,
das der Buchhalter aktuell in seiner Ideologie noch immer verkorpert,
distanziert, in seiner ganzen Motivlage starke Parallelen zu jenen Mo-
tiven, die auch seinen Hauptmann zuvor in den Selbstmord getrieben
haben. Beide ndamlich wiahlen, in Ermangelung anderer Mittel, die Ge-
walt als letzte Option zur Durchsetzung ihrer inneren, moralischen
Uberzeugungen; der Hauptmann, indem er sich ohne Gegenwehr in

262 Ebd.:S.113.

263 Der unterschwellige Wunsch des Soldaten, die Ungerechtigkeit der Firma Anna
gegeniiber gewaltsam zu vergelten, offenbart sich dabei schon latent in dem Ge-
sprach, das er mit ihrer ehemaligen Mitbewohnerin fiihrt, da er sich, nachdem er
alles tiber ihr Schicksal erfahren hat, lediglich diister in Bezug auf den Liliputa-
ner-Direktor der Firma denkt: ,,Er baut ab. Riicksichtslos. Man miifit ihm eins auf
den Schddel geben- Einem Zwerg? Willst du einen Kriippel schlagen? Warum
nicht?“ Ebd.: S. 111. Auch der Brief, den er schlieSlich doch an Anna sendet, als
er den Buchalter bereits getotet hat, weist in diese Richtung, da es in ihm u.a.
heif3t: ,»Heute kenne ich IThr trauriges Ungliick und vertrauen Sie mir, daf ich Sie
nicht vergessen werde und Thnen immer nach besten Kriften helfen will, denn
ich liebe die Gerechtigkeit« -“ Ebd.: S. 123.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

den sicheren Tod stiirzt in der Hoffnung, andere wiirden diese Tat als
moralisches Bekenntnis seiner nicht mehr auszuhaltenden Schuld ver-
stehen; der Soldat, indem er versucht, dem Buchhalter, was dann zum
Totschlag an ihm fiihrt, die Giiltigkeit ethischer Prinzipien, wie etwa
das, der menschlichen Egalitit, durch rohe Gewalt zu vermitteln. Denn
obzwar der Soldat den Tod des Buchhalters im Vorfeld nicht geplant
hatte, kam ihm die Anwendung von Gewalt zur Durchsetzung seiner
personlichen Interessen doch schon in den Sinn. Denn auch gegen-
tber dem Liliputaner-Direktor hatte er schon Gewaltfantasien ent-
wickelt.>¢+ Und auch wiahrend er noch ungeduldig auf den Buchhalter
wartet, denkt er sich bereits zu ihrer bevorstehenden Unterredung:
»[Denn] ich will dich nun unter vier Augen fragen, [...], denn es be-
steht die Moglichkeit, dafi ich dir eine herunterhau.“>% Deshalb lauten
seine letzten sarkastisch-rohen Worte, nachdem er ihn schliefllich in
den winterlichen Kanal gestoflen hat, auch bloff noch triumphierend:
»Jetzt wird ers ja schon gesehen haben, ob ein einzelner keine Rolle
spielt.“>¢ Der spétere Erfrierungstod des Soldaten selbst aber, das lang-
same Einschneien seines Korpers auf der Parkbank,*” von dem er be-
reits im Vorfeld eine dunkle Ahnung besitzt, da er auf die zuvor gedu-
Berte Bitte des Buchhalters, er solle doch morgen wieder in sein Biiro
kommen, nur spéttisch sagt: ,Wer weif3, ob ich morgen noch leb!“>%,
kann in diesem Motivzusammenhang ebenfalls als eine Art Sithne-Tod
interpretiert werden. Denn obzwar er so vordergriindig und folgerich-
tig an der Macht der Kalte, die bisher sein ganzes Leben bestimmt hat,
zugrunde geht, bleibt in diesem Vorgang doch die Moglichkeit einer
Rettung seiner Seele bestehen. Sie ndmlich kann durch das weifle, rei-
ne Element des Schnees von allen ihren Missetaten und Verfehlungen,
als Akt ausgleichender Gerechtigkeit, symbolisch rein gewaschen wer-
den.>® Demnach gelingt die moralische Lauterung des Soldaten, wenn
man so will, nur bruchstiickhaft im Roman, da er durch sie zwar zur

264 Ebd.:

S.111.
265 Ebd.:S.116.
266 Ebd.:S.121.
267 Ebd.:S. 126.

268 Ebd.:S.117.

269 Ich stiitze mich hier auch auf die Untersuchungen von Julian Tietz und Ingrid
Haag. Siehe hierzu: Julian Tietz: ,Politik und Artifizialitdt: Die Kaltemotivik in
Odon von Horvéths Ein Kind unserer Zeit“. In: Exil. Hrsg. von Edita Koch. Frank-

133

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

134

Einsicht in die Giiltigkeit ethischer Grundsitze und Prinzipien gefiihrt
wird und dabei auch ein rudimentires ethisches Selbstverstdndnis in
sich ausbildet, dieses Selbstverstdndnis aber dann doch mit unmorali-
schen bzw. mit moralisch recht fraglichen Mitteln>7°, und dazu noch in
hochst inkonsequenter Form praktiziert.>”* Am Ende namlich veriibt

270

271

furt am Main (2007), S.30-37. und Ingrid Haag: ,Der weifle Mantel der Un-
schuld. Dramatische Textur eines Horvathschen Motives® In: ,,0dén von Horvéath
Unendliche Dummbheit - dumme Unendlichkeit Hrsg. von Klaus Kastberger
(2001), S. 63-73.

So scheint die abschlieflende Bewertung Horvaths beziiglich der Gewalt als letztes,
eventuell doch legitimes Mittel zur Durchsetzung eines guten, hoheren Zwecks
wie der Wahrheit grundlegend ambivalent zu sein. Auch der Lehrer in ,Jugend
ohne Gott“ fragt sich namlich plotzlich kritisch beziiglich seiner eigenen Empfin-
dungen: ,,Und wihrend ich so rede, fithle ich mich plotzlich wunderbar leicht,
weil es keinen T mehr gibt. Einen weniger! Freue ich mich denn? Ja! Ja, ich freue
mich! Denn trotz aller eigenen Schuld an dem Bosen ist es herrlich und wunder-
schon, wenn ein Béser vernichtet wird!“ Diesem Zitat steht jedoch seine pazifisti-
sche Grundhaltung eigentlich kontrar entgegen, die sich u.a. in seinen Worten
kundtut: ,,[...] man miifite eine Waffe erfinden, mit der man jede Waffe um ihren
Effekt bringen konnte, gewissermaflen also: das Gegenteil einer Waffe - ach, wenn
ich nur ein Erfinder wire, was wiird ich nicht alles erfinden! Wie gliicklich wir
die Welt!* Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 146.
u. S. 26.

Gerade die Bettlerepisode im Roman dokumentiert die Inkonsequenz der ethi-
schen Einsichten des Soldaten, wobei das Bettlermotiv dabei in erster Linie die
Nichtexistenz einer positiven Beziehung zwischen ihm und Gott zum Ausdruck
bringt. In grofler Not ndmlich schlagt der Soldat Gott ein Tauschgeschift vor, bei
dem er ihm verspricht, sofern er seinen Arm wieder vollstindig verheilen liefie,
wiirde er dem néchsten Bettler, der ihm begegnet, funf Taler schenken. Doch als
dieser Fall eintritt, fithlt der Soldat nur dumpfes Misstrauen in sich aufkeimen,
womoglich vom Bettler um sein eigenes, spérliches Geld betrogen zu werden,
weshalb er sein Versprechen trotz einer bereits spiirbaren Besserung seines Armes
bricht und es retrospektiv als Ausgeburt einer situativen Schwiche wahrend sei-
ner Krankheit interpretiert. Spéter freilich, nachdem er den Buchhalter erschla-
gen hat, kann er weit und breit keinen Bettler mehr finden und bedauert, jedoch
nur kurz, weil er dies fast umgehend wieder negiert, dass er jenem Bettler seiner-
zeit nicht die versprochenen fiinf Taler gegeben hat. Siehe hierzu: Odén von
Horvéth: ,Ein Kind unserer Zeit®. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 47. u. S. 49/50. sowie
S. 83. Gerade dieses Verhalten des Soldaten aber zeigt, dass er mit Ausnahme von
Anna nicht ernsthaft dazu in der Lage ist, an den Interessen und Bediirfnissen
anderer Menschen, trotz bester Absichten, in tieferer Weise Anteil zu nehmen
oder auf sie in seinem Handeln einzugehen. Dies aber heif3t, dass er seine neuen
geistigen Grundsitze in all ihren weitreichenden Implikationen nicht wirklich
praktisch anzuwenden weif3.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.

tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

er durch die Totung des Buchhalters eine Tat, die zwar aus moralischen
Einsichten und aus einer ethischen Gesinnung heraus resultiert; er will
ihm ja so die Giiltigkeit moralischer Grundsitze und Prinzipien, expli-
zit die menschliche Egalitit, vermitteln, genau wie er die Gerechtigkeit
wiederherstellen will, gebraucht aber dabei, durch den Totschlag, per
se unmoralische Mittel. Obzwar die Tat also, analog zum Hauptmann,
als dufleres Bekenntnis des Soldaten zur Moral gehandelt werden kann,
mit der er sich nach auflen hin sichtbar zu seinen neuen, nun mora-
lisch fundierten Grundsatziiberzeugungen bekennt, verstofit er damit
paradoxerweise doch eklatant gegen jene ethischen Prinzipien, wie z.B.
das Prinzip, alle Menschen, d.h. auch den Buchhalter, in ihren Interes-
sen gleich zu achten, fiir deren universale Giiltigkeit er eigentlich im
Moment dieser Tat gerade eintreten will.

In ,Der jiingste Tag“ hingegen ist Hudetz Schuldeingestidndnis und
damit auch seine freiwillige Uberstellung an die irdische Justiz vor al-
lem der moralischen Einflussnahme von Alfons und Anna geschuldet.
Doch diese erzielen seine innere Wendung nicht blofl durch ihre er-
mahnenden Worte, sondern in Annas Fall auch durch die Tatsache,
dass sie ihn, indem sie ihn gezielt zu ihrer eigenen Ermordung ver-
fithrt, absichtlich fast aller anderen sich seiner Schuld weiterhin entzie-
henden Handlungsoptionen beraubt. Und auch seiner Flucht und sei-
nem Selbstmord, die damit als letzte Auswege fiir ihn {ibrig bleiben,
wirken Anna und Alfons so lange gekonnt entgegen, bis er sich Hudetz
schliefflich freiwillig, weil er es schlief3lich als das Richtige begreift, sei-
ner Schuld stellt und sich so auch zu tibergeordneten Werten wie der
Gerechtigkeit und der Wahrheit im Drama bekennt.>7>

In ,,Jugend ohne Gott“ steht das Wahrheitsbekenntnis des Lehrers,
dass er es war, der das Kastchen von Z unerlaubterweise geoffnet hat
und so erst die verhdngnisvollen Verkettungen, die zu Ns Ermordung
gefithrt haben, begiinstigt hat,> wiederum in einem direkten Zusam-
menhang mit den positiven Erfahrungen, die er im Tabakladen des al-
ten Ehepaars macht. Denn dort erfihrt er durch ihren offen praktizier-

272 So gesteht Hudetz am Ende bei seiner Verhaftung gegentiber Alfons ein: ,,Ich hab
mirs ndmlich tberlegt- [...] Die Hauptsach ist, daff man sich nicht selber verur-
teilt oder freispricht- - Siehe hierzu: Odén von Horvath: ,,Der jiingste Tag® In:
GW. Bd. 10 (2001), S. 76.

273 Odon von Horvath: »Jugend ohne Gott® In: GW. Bd. 13 (2001), S. 100/101.

135

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

ten gottgefilligen und harmonischen Lebensvollzug schlagartig, dass
ein solches Leben weder lachhaft noch dumm ist, sondern dass es im-
stande sein kann, die innere Zufriedenheit und Harmonie derer zu
mehren, die es in dieser Form (vor)leben.?7+ Dies bewirkt, dass er end-
lich auf die innere Stimme als die Stimme Gottes wie auch seines Ge-
wissens hort, die ihn schon ldngere Zeit dazu ermahnt hat, die Wahr-
heit {iber die Geschehnisse im Zeltlager in der Offentlichkeit auszusa-
gen.”’s Daneben ist aber auch der Lehrer selbst im Roman, was gerade
seinem Engagement fiir moralische Grundsitze und Werte, wie denen
der Gerechtigkeit und der intrinsischen Gleichheit aller Menschen, ge-
schuldet ist,>¢ ein wichtiges moralisches Vorbild fiir andere. So rdumt
Eva auf die Nachfrage des Gerichtes offen ein, dass sie nur deshalb die
Wahrheit im Prozess ausgesagt hat, weil der Lehrer dies zuvor durch
sein eigenes Gestdndnis auch getan hat.””7 Und auch B wendet sich
schlieflich in seinem heimlichen Tatverdacht gegen T nur deshalb ver-
trauensvoll an ihn, weil er, wie er ihm in ihrer privaten Unterredung
gesteht, der einzige Erwachsene sei, von dem er und der Klub mit Si-
cherheit wiissten, dass er die Wahrheit liebe.>”* Und selbst die Griin-
dung des Klubs wie auch am Ende des Romans das Wahrheitsgestind-
nis von Ts Mutter>” konnen damit indirekt mit dem vorbildhaften
Verhalten des Lehrers in Verbindung gebracht werden. So vertraut B
ihm in ihrem vertraulichen Gesprich tber die internen Abldufe des
Klubs an: ,,»[...] wir kommen zusammen und besprechen dann alles,
was wir gelesen haben. [...] Und dann reden wir halt, wie es sein sollte
auf der Welt[.]«“2%, was, wie der Lehrer sofort realisiert, einen direkten
Zusammenhang zu den Worten Zs herstellt, der zuvor vor Gericht aus-

274 Ebd.: S. 94/95.

275 Ebd.:S. 95/96.

276 Vgl. hierzu: bereits ausfiihrlich S. 88-94 in dieser Arbeit.

277 Odén von Horvath: ,Jugend ohne Gott* In: GW. Bd. 13. (2001), S. 104.

278 Ebd.:S.118.

279 Die Erwdhnung des Lehrers der armen Arbeiterkinder in den Fenstern des stillge-
legten Sdgewerkes gibt letztlich den Anstofy dafiir, dass Ts Mutter den Kriminal-
beamten den Zettel mit dem Gestandnis ihres Sohnes zeigt und schliefilich offen
eingesteht: ,,»Ich wollte mir die Schande ersparenc, [...] »aber wie der Lehrer zu-
vor die Kinder in den Fenstern erwihnte, dachte ich schon: ja, es hat keinen
Sinn.«“ Ebd.: S. 147. Zitat: S. 148.

280 Ebd.:S.117.

136

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

gesagt hatte, dass der Lehrer vor der Klasse immerzu nur dafiir pli-
diert hitte, wie es auf der Welt sein sollte, jedoch nie, was er ihm stets
innerlich angelastet habe, wie es dort wirklich sei.>** Der Klub also hat
damit die idealistische Grundhaltung des Lehrers nicht nur bereits in
seine eigenen inneren Satzungen {ibernommen, was sein Motto: ,»Fiir
Wahrheit und Gerechtigkeit!«“»®* beweist, sondern setzt sich auch
schon aktiv fiir jhre praktische Umsetzung in der Welt ein. So will er
Eva unbedingt vor einer ungerechten Verurteilung wegen Mordes be-
wahren und den Lehrer darin unterstiitzen, den wahren Morder Ns zu
fangen. Deshalb erkldrt B ihm ganz enthusiastisch: ,,»Ich werde im
Klub einen Beschluf$ durchdriicken, dafl der Klub dem Madel helfen
soll! Nach Paragraph sieben sind wir ja nicht nur dazu da, um Biicher
zu lesen, sondern auch, um danach zu leben.«“*%

Gerade diese Beispiele zeigen, dass das moralische Verhalten der
spaten Protagonisten Horvaths aus ,Jugend ohne Gott“ wie auch eini-
ger Nebenfiguren also durch die ethische Lebenshaltung bestimmter
Vorbildfiguren positiv beeinflusst werden kann. Diese Vorbilder ndm-
lich vermitteln ihnen durch Anschauung die universale Giiltigkeit
ethischer Prinzipien und Werte, was dann erst ihre eigene Wertschit-
zung der Moral initiieren und sie folglich dazu motivieren kann, selbst
ein ethisches Leben zu bestreiten. Dies heifst, Handlungen zu vollzie-
hen, die entweder einen inhédrent moralischen Charakter haben oder
zumindest aus ethischen Einsichten resultieren. Damit greift Horvath
indirekt die platonische Frage in seinem Werk auf, ob die Tugend nicht
als eine Art Wissen vom Guten von einem kompetenten Lehrer, der je-
weils wiisste, worin sie bestliinde, an andere, in einem Lehrer-Schiiler
oder Freunde- bzw. Liebespartner-Verhiltnis erfolgreich zu vermitteln
sei?>% Obzwar Horvath, wie die geschilderten Beispiele hier zeigen,
dieser Frage gerade in seinem Spétwerk recht aufgeschlossen gegen-
tbersteht, da er der Moglichkeit einer moralischen Lauterung seines
Personals, die durch ethische Vorbilder initiiert wird, dort eine positive
Existenz einrdumt, scheint er sich in dieser Frage doch stets einen Rest
Skepsis und Ambivalenz zu bewahren. Dies liegt einerseits daran, dass

281 Ebd.: S. 90.

282 Ebd.:S. 120

283 Ebd.:S. 120.

284 Vgl. hierzu: ,Die Skizzierung der platonischen Ethik® S. 47-76 in dieser Arbeit.

137

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

138

das blof3e Wissen tiber das moralisch Gute allein, selbst wenn es im In-
dividuum existiert, noch keine ausreichende Motivation darstellen
muss, auch moralische Taten zu vollziehen, was Horvath, in diesem
Punkt stark von Platon abweichend, u.a. auch durch das Problem der
Willensschwiche in seinem Werk dokumentiert.®s Zum anderen ga-
rantiert dieses moralische Wissen auch nicht, wie das Verhalten des
Soldaten belegt, dass aus ihm immer schon genuin moralische Hand-
lungen des Individuums hervorgehen. Vielmehr scheint es, neben dem
Wissen iiber das moralisch Gute und Gebotene, das notwendigerweise
im Individuum existieren muss, auch erforderlich, dass sich mit der
Zeit ein umfassendes moralisch konnotiertes Selbstverstandnis in ihm
ausbildet, das in den Kontext einer speziellen ethischen Anthropologie
gehort, worauf ich im Zuge der kantischen Ethik noch néher eingehen
werde. Denn nur so wird es jemals wahrhaftig moralische Handlungen
titigen, die dann nicht nur aus ethischen Einsichten resultieren, son-
dern auch selbst einen inhédrent-moralischen Charakter tragen. Diese
wahrhaft moralischen Handlungen, die es in der Folge noch explizit zu
bestimmen gilt, sind in Horvaths Gesamtwerk aber zugegebenerma-
Ben eher in der Unterzahl. Dies liegt daran, dass er beziiglich des mo-
ralischen Selbstverstindnisses seines Personals, gerade hinsichtlich sei-
ner Ausprigung und Bewusstwerdung im Individuum, etliche Abstu-
fungen in seinen Texten skizziert. Dies kann dann, neben der fehlen-
den oder fehlgeleiteten Erkenntnis des Guten oder negativen dufleren
Faktoren, die das moralische Bemiihen seiner Figuren ebenfalls stets
noch hemmen koénnen, gleichsam dazu beitragen, dass dieses morali-
sche Selbstverstdndnis, wo es tiberhaupt im Individuum existiert, ober-
flachlich, defizitir und inkonsequent bleibt oder schliefllich unter Zu-
hilfenahme moralisch fraglicher Mittel (wie beim Soldaten) praktiziert
wird. So zeigen gerade zwei von Horvaths fritheren Arbeiten die deut-
liche Skepsis des Autors angesichts einer moralischen Erziehbarkeit
des Menschen, weil sie im Gegensatz zum Spatwerk ein offenkundiges
Scheitern jeglicher moralischer Lauterung des dortigen Personals the-
matisieren. Strukturell lehnt Horvath sich dabei abermals an Platon,
niamlich an die Eros-Thematik aus seinem ,,Symposion®, an. So kann
Marianne in den ,,Geschichten aus dem Wiener Wald® ihr offen erklér-

285 Vgl hierzu: S. 140-150 in dieser Arbeit

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder

tes Ziel, aus Alfred einen, wie es im Text heif3t, ,,[wahren] Menschen
zu machen“ oder, wie dieser es selbst nennt, ihn (in seelischer Hin-
sicht) zu ,erhohen“®, d.h. ihm innerhalb der Handlung zu einem ge-
ordneten biirgerlichen Leben als Kosmetikvertreter zu verhelfen,>”
nicht in die Tat umsetzen. Dies liegt u.a. daran, dass Alfred zu keiner
Zeit der Handlung je zu so etwas, wie einer moralischen Einsicht oder
irgendeiner Art von moralischem Interesse gelangt. Stattdessen ist es
in zynischer Weise gerade er, der Marianne immer weiter in ihren mo-
ralischen Ambitionen destabilisiert. Denn neben ihrer prekiren fami-
lidren Situation ist es gerade auch seinem Wunsch geschuldet,>** dass
sie schlieSlich im Animierlokal ,,Maxim“ arbeiten muss, wo sie spiter,
im Zuge wachsender Verzweiflung und Hoffnungslosigkeit, so krimi-
nalisiert wird, dass sie einen Gast bestiehlt.® Auch in der ,,Unbekann-
ten aus der Seine“ gebraucht Horvath den platonischen Eros-Topos
nicht in seiner klassischen positiv besetzten Art und Weise. Als mythi-
sche Undine-Figur besitzt die Unbekannte namlich keinerlei morali-
sche Disposition,>° weshalb sie Albert auch nicht in seinem urspriing-
lichen Gedanken bestarken kann, seine Mitschuld am Einbruch und
damit am Totschlag des Uhrmachers bei den Behorden einzugestehen.
Diese Uberlegung iiberféllt ihn nimlich kurz nach der Tat, obwohl er
zu diesem Zeitpunkt noch nicht weif3, dass der Uhrmacher mittlerwei-
le seinen Verletzungen erlegen ist, was sowohl ein Indiz fiir seine laten-
ten moralischen Skrupel wie auch fiir sein Wissen dariiber ist, was in
seiner Situation eigentlich moralisch geboten wire.>o* Stattdessen zielt
der aus Liebe zu Albert vollzogene Opfertod der Unbekannten schlief3-

286 Odon von Horvath: ,Geschichten aus dem Wiener Wald In: GW. Bd. 4 (2001),
S.139.u. S. 146.

287 Ebd.:S. 144.

288 Er bedankt sich zumindest tiberschwénglich bei seinem Freund, dem Hierlinger
Ferdinand, mit den Worten: ,,Ich wir dir ja ewig dankbar-“ dafiir, dass er Marian-
ne bei der Tanzgruppe der Baronin, die ihm noch eine Gefilligkeit schuldet, un-
terbringen und sie so auch Alfred endlich in wirtschaftlicher wie emotionaler
Weise endgiiltig vom Hals schaffen will. Ebd.: S. 150.

289 Ebd.:S.187.

290 Odén von Horvath: Eine Unbekannte aus der Seine® In: GW. Bd. 7. (2001) Siehe
hierzu: insbesondere die 4. u. die 6. Szene des Dramas. S. 50-54. u. S. 55- 59. so-
wie S. 60.

291 So gesteht Albert der Unbekannten in diesem Zusammenhang zumindest an
einer Stelle des Dramas ein: ,,[...] Sehen Sie den Koffer! Zuerst wollt ich fort mit

139

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

lich nur darauf ab, die tragischen Vorkommnisse und Alberts un-
rihmliche Verstrickungen in sie zu vertuschen.>> Damit kann sie als
eine direkte frithere weibliche Gegenfigur zu Anna aus ,Der jiingste
Tag“ erachtet werden, die zwar ebenfalls ihren eigenen Tod aus Liebe
zu Hudetz in Kauf nimmt, dadurch aber gerade erreichen will, dass er
sich seiner eigenen Schuld am Zugungliick stellt.

Bei der Frage, was zu wahrhaft moralischen Handlungen des Indi-
viduums in Horvdaths inharenter Ethik fithrt und worin sie, was inhalt-
lich im Fortgang dieser Untersuchung noch detailliert zu bestimmen
ist, bestehen, ist bisher lediglich bekannt, dass es nicht das blofle Wis-
sen Uber das in einer Situation jeweils moralisch Gebotene allein ist,
was dies bewerkstelligen kann. Dieses Wissen, das sich, wie zuvor ge-
zeigt, nicht nur aus theoretischer Einsicht, sondern auch aus den damit
tibereinstimmenden oder abweichenden Erfahrungswerten des Indivi-
duums speist, ist zwar fiir solche genuin moralischen Handlungen not-
wendig, doch mit der Zeit bedarf es auch der Ausbildung eines mora-
lisch fundierten Selbstverstandnisses im Individuum, das ein recht ho-
hes Stadium erreichen und ihm auch selbst in affirmativer Weise be-
wusst werden muss, sollen jemals wahrhaft moralische Handlungen
von ihm vollzogen werden. Andere Personen konnen ihm, wie gesehen,
durch Wort und Tat, bei seiner Suche nach dem moralisch Gebotenen
zur Seite stehen, was erst seine Wertschdtzung der Moral wie auch sei-
ne praktische Bereitschaft dafiir, seine moralischen Uberzeugungen
tatsdchlich zu leben, begiinstigen kann. Sie konnen ihm aber nicht die
willentliche Entscheidung zur Moral selbst und damit eine Inkaufnah-
me ihrer womoglich auch unangenehmen Konsequenzen abnehmen.

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom
romischen Hauptmann

Dass die Moral einer Person fiir Horvath nicht nur auf ihrem existie-
renden Wissen tiber das moralisch Gute und damit Gebotene allein

den anderen, aber ich steh fiir meine Tat ein, man wird ja eh immer gefafit und
erwischt haben wir auch nichts, [...]!“ Ebd.: S. 50.
292 Ebd.:S.66.u.S.67.

140

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom romischen Hauptmann

basiert, wie Platon sicher zu glauben meinte, vermittelt Horvath indi-
rekt auch durch seine intensive, wenngleich implizite literarische Ge-
staltung des Problems der Willensschwéche®* in ,,Jugend ohne Gott®
In parabolischem Rahmen greift er diese Problematik der Willens-
schwiche namlich schon im Bild des romischen Hauptmannes auf.
Dieses Bild stellt die Kreuzigung Jesu Christi dar und hangt sowohl im
ehemaligen Elternhaus des Lehrers>+ als auch im ,schonsten Zim-
mer 5 des Pfarrhauses, wo es der Lehrer nach langer Zeit erstmals,
seit seiner Jugend wieder ausgiebig betrachtet. In seinem Zentrum ist
ein romischer Krieger in Helm und Panzer abgebildet, der rechts im
Vordergrund unter dem Kreuz verharrt*¢ und der in der Folge eine
seltsame Faszination auf die Gedanken des Lehrers ausiibt:

293 Eine Erkldrung dafiir, warum Horvath diesem Problem gerade in ,Jugend ohne
Gott“ eine so grofie Bedeutung beimisst, konnte neben seinem vorliegenden mo-
ralischen Interesse gerade auch seinen eigenen Erfahrungen mit dieser Thematik
geschuldet sein. So hat er im Nachhinein sehr darunter gelitten, dass er sowohl
aus materiellem Interesse wie auch in der Hoffnung, das Auffithrungsverbot sei-
ner fritheren Stiicke wieder zu lockeren, eine Zeit lang erfolglos versucht hat, sich
rein duflerlich opportunistisch gegeniiber den Nazis zu geben, indem er von 1934
bis 1937 offiziell Mitglied im Reichsverband deutscher Schriftsteller war. Siehe
hierzu: Elisabeth Tworek und Birgitte Salmen: ,0dén von Horvéth. Ein Kultur-
fithrer des Schloffimuseums Murnau® 2. Auflage 2003. S. 75./76. Spiter freilich
hat er sich dann davon wie auch von schriftstellerischen Arbeiten, die er nur des
Geldes wegen angenommen hatte, strikt distanziert, indem er sich u.a. selbstkri-
tisch als ,,schreibende Hur® bezeichnet hat. So schreibt Alexander Fuhrmann in
diesem Kontext, dass Horvath spater erkannt habe, dass nur das eigene Gewissen
eine wahrhafte Zensur sein konne. Vgl. dazu: Alexander Fuhrmann: ,,Der histo-
rische Hintergrund: Schule-Kirche-Staat® In: ,,Horvaths Jugend ohne Gott®. Hrsg.
von Traugott Krischke. (1984), S. 129-146. Dort S. 129. Gerade dieser Umstand
stiitzt folglich auch all die Interpretationen, die die starken autobiografischen Par-
allelen zwischen Horvath und der Figur des Lehrers bzw. des Erzahlers selbst her-
vorheben. So ist auch Fuhrmann der festen Uberzeugung: ,Die Haltung des Er-
zdhlers und seine Skrupel zeigen selbstreflektorische Ziige des Autors.“ Ebd.:
S. 131. Und auch Wolfgang Heinz Schober stellt dazu fest: ,,In ,,Jugend ohne Gott*
gehort Horvaths eigene Meinung dem Lehrer, der als Vertreter des Autors in
mancher Hinsicht gelten kann.“ Vgl. dazu: Wolfgang Heinz Schober: ,Die Ju-
gendproblematik in Horvaths Romanen® In: Horvath Diskussion. Hrsg. Kurt
Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg. Scriptor-Verlag. Kronberg /Ts. (1976),
S.124-137. Dort: S. 130.

294 Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13 (2001), S. 46.

295 Ebd.:S. 46.

296 Ebd.:S. 47.

141

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

sWarum fiel mir nur jenes Bild wieder ein? Wegen des Gekreuzigten?
Nein. Wegen seiner Mutter — nein. Plétzlich wirds mir klar: wegen des
Kriegers in Helm und Panzer, wegen des romischen Hauptmanns. Was ist
denn nur mit dem? Er leitete die Hinrichtung eines Juden. Und als der Ju-
de starb, sagte er: »Wahrlich, so stirbt kein Mensch !« Er hat also Gott er-
kannt. Aber was tat er? Was zog er fiir Konsequenzen? Er blieb ruhig un-
ter dem Kreuze stehen. Ein Blitz durchzuckte die Nacht, der Vorhang im
Tempel rif3, die Erde bebte - er blieb stehen. Er erkannte den neuen Gott,
als der am Kreuze starb, und wufite nun, daf} seine Welt zum Tode verur-
teilt war. Und? [...] Und der romische Hauptmann wufite es, die Barba-
ren werden alles zertrimmern. Aber es rithrte ihn nicht. Fiir ihn war be-
reits alles zertriimmert. Er lebte still als Pensionist, er hatte es durch-
schaut. Das grofe romische Reich.“*7

Diese spezifische Bildinterpretation des Lehrers markiert nun, wenn
auch lediglich in latenter Form, jenes ethische Problem der Willens-
schwiche, das sich folglich indirekt in dieser Bildkomposition verbirgt
und wofiir der Lehrer nach dem Zerwiirfnis mit seiner Klasse und sei-
ner drohenden Entlassung aus dem Schuldienst besonders empfing-
lich ist. Denn in seiner jetzigen Situation betrifft ihn dieses Problem
selbst ganz akut, was auch erkldrt, warum ihn das Bild so sehr faszi-
niert. Der romische Hauptmann im Bild stellt namlich in gewisser
Weise ein antikes Spiegelbild seines eigenen derzeitigen Ich dar,® was
heiflt, dass dieses Kunstwerk sein aktuell subjektives Problem als ein
ewig-menschliches und damit als ein aller Zeit enthobenes ausweist.
Dieses Problem besteht darin, dass eine Person, obwohl sie tiber ein
Wissen tiber das jeweils Wahre, Gute und damit des ethisch Gebote-
nen verfiigt, aufgrund anderer ebenfalls noch in ihr vorliegender Moti-
ve, die dufleren wie auch inneren Ursprungs sein konnen, dennoch in
passiver Untatigkeit und innerer Indifferenz verharrt. Denn auch der
Lehrer hat, genau wie der romische Hauptmann im Bild, lingst die
(gottliche) Wahrheit erkannt, denn ,Gott®, zu dem er allméhlich in

297 Ebd.:S.s55./ 56.

298 Auch Bernhard Spies betont, dass der romische Hauptmann eine die Lehrerhal-
tung spiegelnde Parallelfigur sei. Vgl. dazu: Bernhard Spies: ,Der Faschismus als
Mordfall. Odon von Horvaths »Jugend ohne Gott“ In: Studien zur deutschen Li-
teratur des 19. und 20. Jahrhunderts. Bd. 21. Hrsg. von Wolfgang Diising. Experi-
mente mit dem Kriminalroman. Ein Erzdhlmodell in der deutschsprachigen Lite-
ratur des 20. Jahrhunderts. Peter-Lang-Verlag, Frankfurt am Main, Berlin, Bern,
New York, Paris und Wien 1993. S. 97-116. Dort: S. 103.

142

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom romischen Hauptmann

eine immer vertrauensvollere Beziehung tritt, ,,ist, wie es nun im wei-
teren Romanverlauf mehrfach heif3t, ,die Wahrheit“. Folglich weif3
auch er wie sein antikes Gegeniiber, dass seine Welt, in dem Fall die
humane, vor ihrem baldigen Untergang steht, was Horvath in der An-
fangsphase des Romans bereits durch die markante Ruinen- und Bar-
baren-Motivik in den Vordergrund geriickt hatte.>>> Doch trotz dieses
Wissens um die gottliche Wahrheit verharrt er aus Furcht vor den ihm
sonst drohenden negativen gesellschaftlichen Konsequenzen, genau
wie der romische Krieger im Bild, in stummer Lethargie. Denn mag
auch die Passivitit des romischen Hauptmannes, wie Wolfgang
Miiller-Funk betont, gerade dem Umstand geschuldet sein, dass er es
aufgrund seiner neuen Gotteseinsicht begriifit, dass seine alte antike
Welt zugrunde geht,>* so wartet man doch auch bei ihm vergeblich auf
ein signifikantes aktives Zeichen seiner neuen inneren Uberzeugungen
des Guten. Weder tritt er namlich fiir den Erhalt seiner alten Welt ein
noch kidmpft er aktiv fiir ihre Uberwindung und seinen neuen Glau-
ben. Denn in beiden Fillen wiirde er all seine Annehmlichkeiten ver-
lieren, weshalb er lieber indifferent bleibt und ein angenehmes Leben
als ,stiller Pensionist® fithrt, wie es in der Textstelle heifst. Und dies ist
eben der Kernpunkt jener ethischen Kritik, dass sein Wissen vom Gu-
ten quasi genauso ungehort in ihm verhallt, wie wenn er es gar nicht
erst besdfle. Nicht vornehmlich seiner Erkenntnis des Guten scheint al-
so sein Entschluss zur Passivitdt geschuldet, sondern lediglich seiner
inneren Ohnmacht, seinem Opportunismus und damit im
Horvathschen Werteverstindnis zuletzt seiner Feigheit, die stets ein
Kernaspekt der menschlichen Schuld ist.3> Moge, so lautet also das
Credo beider, des Lehrers wie des antiken Hauptmannes, in Zukunft
auch geschehen, was nur wolle, es kiimmert uns nicht (mehr). Der
Einzelne namlich ist in jhren Augen, selbst wenn er im Besitz des gott-
lichen Wissens tiber das jeweils Gute und Wahre ist, dennoch, wie es
scheint, machtlos gegen die Zeit, in der er lebt und ihre Veranderun-

299 Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13 (2001), S. 148.

300 Siehe hierzu: Ebd.: S. 34.

301 Siehe hierzu: Wolfgang Miiller-Funk: ,,Faschismus und freier Wille. Horvaths Ro-
man »Jugend ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee®. In: ,Horvaths Ju-
gend ohne Gott*. Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 157-179. Dort: S. 173.

302 Siehe hierzu: S. 202 in dieser Arbeit.

143

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

gen, weshalb er, will er nicht durch sie vernichtet werden, trotz dieses
besseren Wissens vom Guten, lieber in stiller Untdtigkeit gegeniiber
seinem Schicksal verharrt oder sich eben opportunistisch gegeniiber
den bestehenden Mehrheitsverhéltnissen in der Gesellschaft gibt. An
diese hier implizit durch das Bild angesprochene These einer mutmafi-
lich vor allem durch die duferen gesellschaftlichen Lebensumstdnde
des Individuums bedingten Determination glaubt auch der Direktor
im Roman. Obzwar er namlich, wie er dem Lehrer wéahrend ihrer pri-
vaten Unterredung eingesteht,’*3 grundsatzlich vom Postulat der Wil-
lensfreiheit ausgeht, wiirde sie faktisch durch die speziellen zeitlichen
und gesellschaftlichen Begleitumstdnde, in denen der Mensch stets le-
be, insbesondere durch seine Wiinsche nach Selbsterhaltung und Lust,
héufig so stark eingeschréankt, dass sich daraus eine Art indirekte De-
termination dieses freien menschlichen Willens ergébe. Diese Deter-
mination des Menschen konne sich dann jedoch gerade in einer vom
Individuum irgendwann bewusst vollzogenen Resignation zeigen, die
auch das Bild, in Form der Passivitit des romischen Hauptmannes, als
eine mogliche Folgereaktion ausweist. Denn, so gesteht der Direktor
dem Lehrer weiter offen ein, auch er wiirde blofl noch danach trach-
ten, unbeschadet die volle Altersgrenze fiir seine Pensionsanspriiche
zu erreichen, wobei er ihm, sich so rechtfertigend, den Zusammen-
hang nochmals durch die Worte erklart: ,,»Sie halten mich fiir einen
Zyniker«, [...] »Oh, nein! Wir alle, die wir zu hoheren Ufern der
Menschheit strebten, haben eines vergessen: die Zeit! Die Zeit, in der
wir leben. Lieber Kollege, wer so viel gesehen hat wie ich, der erfaft
allmidhlich das Wesen der Dinge.«“3°4

Und auch in ,,Ein Kind unserer Zeit“ greift Horvath diese These
einer mutmafSlich durch die ,,Zeit“ bedingten Determination des Men-
schen mehrfach wieder auf, was zeigt, dass er ihrem Aussagegehalt
durchaus eine gewisse Berechtigung zugesteht.’>s Gerade die Beson-
derheiten der jeweiligen ,,Zeit“ also, in der der Mensch lebt, so die im-

303 Odén von Horvath: ,Jugend ohne Gott* In: GW. Bd. 13. (2001), S. 20.

304 Ebd.:S. 20.

305 Am deutlichsten zeigt sich dies (neben dem Titel des Romans selbst) an seinem
Ende. Die abschlieffende Wertung des Erzéhlers, die aus der Perspektive des mitt-
lerweile toten Soldaten vorgenommen wird und die Merkmale eines Appells tragt,
richtet sich ndmlich absichtlich an das unbekannte Kind, das den eingeschneiten

144

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom romischen Hauptmann

plizite These, konnen folglich auch sein (gottliches) Wissen vom ei-
gentlich Wahren, Guten und damit Gebotenen derartig blockieren,
dass es vollkommen wirkungslos in ihm bleibt, was erneut die Proble-
matik der Willensschwiche skizziert, weil es abermals zeigt, dass das
blofle Wissen vom Guten nach Horvaths impliziter Einschitzung, eben
keine hinreichende Handlungsmotivation fiir das moralisch Gebotene
im Menschen sein muss.>*¢ Am Ende also muss es, geht man in diesem
Rahmen lediglich von einer indirekten und nicht von einer absoluten
Determination des menschlichen Willens aus, also noch eine andere
Motivationsquelle fiir die Moral im Menschen geben. Diese aber miiss-
te dann per se, d.h. der reinen Moglichkeit nach, dazu fihig sein, sol-
che dufleren Hemmnisse der ,,Zeit” einerseits wie auch andererseits in-
nere Hemmnisse der eigenen menschlich-tierischen ,Natur®, die in
diesem Problembereich auch noch eine Rolle spielen, zu iiberwin-
den.>” Doch gerade diese Problematik einer mangelnden moralischen

Soldaten schlief3lich tot auf der Parkbank sitzend vorfindet, weil es eine neutrale,
unvoreingenommene Wertinstanz ist. Die Worte: ,,Bedenk es doch: er wufit sich
nicht anders zu helfen, er war eben ein Kind seiner Zeit[.]“ sollen demnach so-
wohl sein kritisches Verstidndnis fiir die zeitlichen Zusammenhinge wie auch sei-
ne empathische Anteilnahme fiir das, was der Soldat einst, zu ,seiner Zeit®, auf-
grund welcher vorliegenden historischen Besonderheiten getan hat, evozieren.
Odon von Horvith: ,,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001), S. 127.

306 Fiir Wolfgang Miiller-Funk resultiert der Konformismus des Lehrers, d.h. seine
Tendenz zur Handlungsunfihigkeit, ebenfalls aus einer Krise des Handelns als
moralischer Krise, die die Frage beinhalte, wie sich der Einzelne verhalten solle,
der zwar ein Wissen vom Guten habe, aber dennoch bestindig Zeuge des Bosen
in der Welt werde, doch er verkniipft diese Problematik im Zuge dieser Frage
stark mit der Theodizee-Problematik im Roman. So resultiert die tendenzielle
Handlungsunfihigkeit des Menschen bzw. des Lehrers in seinen Augen gerade
aus einer radikalen Ablehnung der Welt, die der Mensch aufgrund des Bosen, das
er dort permanent vorfinde, zwangsldufig irgendwann vornahme. Siehe dazu:
Wolfgang Miiller-Funk: ,,Faschismus und freier Wille. Horvaths Roman »Jugend
ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee™ In: ,Horviths Jugend ohne
Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 157-179. Dort: S. 165.

307 Mein Standpunkt orientiert sich hier, wie ich an dieser Stelle nur kurz vorweg-
nehmen mochte, inhaltlich an dem des Direktors, denn auch ich gehe von einer
grundlegenden anthropologisch fundierten, per se vorliegenden Maglichkeit zur
Freiheit des Menschen bei Horvath aus. Diese aber ist, genau wie die faktisch in
seinem Werk ebenfalls vorhandene Determination des Menschen, die auf duflere
wie innere Hemmnisse des Individuums im Kontext seiner Anthropologie wie
auch im Zusammenhang mit der jeweiligen ,,Zeit", in der es lebt, zuriickgeht, kei-
ne absolute Grofle. Deshalb ist es am Ende eine ganz andere Frage, wann, fiir wie

145

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

146

Motivation durch das blof3e Wissen vom Guten zieht sich nun wie ein
roter Faden, den Horvath immer wieder aufgreift, in hochst auffélliger
Form durch den Roman ,Jugend ohne Gott“3°® So wird dem Lehrer
schon kurz nach seiner Ankunft im Zeltlager klar, dass er sich mit sei-
ner selbst gewdhlten Strategie der Untatigkeit, mit der er allen Ereig-
nissen, die sich jetzt direkt vor seinen Augen abspielen, begegnet, un-
weigerlich in eine tiefe Mitschuld an ihnen verstrickt. Durch seine zu-
falligen Beobachtungen3* einerseits wie auch durch seine heimlichen
néchtlichen Spionagestreifziiges*> und sein unerlaubtes Tagebuchlesen
von Z3** andererseits weify er namlich fast umgehend tiber die Dieb-
stdhle,3 die Evas Bande im Lager und in der Umgebung veriiben, und
tiber Zs Mitwisserschaft daran Bescheid. Auch weif3 er rasch, dass er N
durch sein beharrliches Schweigen in einen falschen Tatverdacht be-
ziiglich des Tagebuches bringt, weil er sich dazu bereits selbst an einer
Stelle schuldbewusst denkt: ,,Ich weif}, ich habe den N verurteilt.“3:3
Natiirlich kann er im weiteren Fortgang der Handlung nicht ahnen,
dass all dies spdter auch begiinstigend zu jenen Ereignissen beitragt,
die zu Ns Ermordung fithren. Denn obzwar T am Ende ein ganz ande-
res Tatmotiv fiir seinen Totschlag besitzt, legen die offenkundigen Ver-
strickungen der Handlungen tiber den Roman hinweg doch die Ver-
mutung nahe, dass vielleicht alles eine ganz andere Entwicklung ge-
nommen hitte, hétte der Lehrer sein Gestindnis schon viel frither ab-
gelegt. Denn dieser weif3, dass es eigentlich schon kurz nach seiner An-
kunft im Zeltlager ldngst fiir ihn geboten wire, die Wahrheit und so
sein eigenes Fehlverhalten mit dem Tagebuch, ungeachtet aller ihm

lange und vor allem in welcher Intensitét sich entweder das eine oder das andere
in ihm durchsetzen kann. Vgl. hierzu ausfithrlich S. 188-196 in dieser Arbeit.

308 Neben dem Direktor spricht bspw. auch B dieses Problemfeld offen im Roman an,
da er dem Lehrer im Nachhinein kritisch eingesteht: ,,»Erinnern Sie sich, Herr
Lehrer, wie Sie damals die Sache tiber die Neger gesagt haben, noch im Frithjahr
vor unserem Zeltlager? Damals haben wir doch alle unterschrieben, daf} wir Sie
nicht mehr haben wollen — aber ich tats nur unter Druck, denn Sie haben natiir-
lich sehr recht gehabt mit den Negern.«“ Odén von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott*
In: GW. Bd. 13 (2001), S. 116.

309 Siehe hierzu: Ebd.: S. 41/42.

310 Siehe hierzu: Ebd.: S. 58/59.

311 Siehe hierzu: Ebd.: S. 63-69.

312 Siehe hierzu: Ebd.: S. 54.

313 Ebd.:S. 0. Zitat S. 71.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom romischen Hauptmann

dann auch immer drohenden negativen Konsequenzen, einzugestehen.
Daher fragt er sich auch in zunehmender Verzweiflung immer ratlo-
ser: ,Warum sag ichs nur nicht, dafy ich es bin, der das Tagebuch
las?“s*4 Doch neben seiner Scham (,,Nein, nicht jetzt! Nicht hier vor al-
len! [...] Nur nicht vor allen, ich schime mich!“3'5) schweigt er auch
deshalb konsequent, weil er glaubt, seine Schiiler wie dariiber hinaus
noch Eva durch sein Schweigen vor einer juristischen Sanktion bewah-
ren zu koénnen, die, wie er sich sicher ist, ihre Zukunft unweigerlich
zerstoren wiirde.3'¢ Dies ndmlich will er unter keinen Umstdnden zu-
lassen, weshalb er sich fest vornimmt: ,,Aber ich werde den N freispre-
chen. Er hat ja auch nichts getan. Und ich werde den Z begnadigen.
Und auch das Madel. [...] Ich werde uns alle retten.“3*7 Doch selbst fiir
diese Hilfsabsicht bediirfte es, wie er weif3, eines zumindest intern vor-
gebrachten Wahrheitsgestandnisses seinerseits gegeniiber Z und N,
weshalb sich der Lehrer nun doch zu dem inneren Entschluss durch-
ringt: ,,Aber ich werde es sagen.“s*® Doch selbst dieser nun so wichtige
willentliche Entschluss zur Wahrheit entpuppt sich im weiteren Fort-
gang der Handlung lange Zeit als eine blofle Farce. Denn auch in jener
Nacht, als er Eva und Z abermals heimlich im Dickicht auflauert3,
um ihnen nun endlich die Wahrheit zu gestehen, da er sich bei ihrem
Erscheinen fest vornimmt: ,,Jetzt werde ich hingehen und mit den bei-
den sprechen[.]“s*, dieser Vorsatz, trotz bester Absicht, unerfiillt
bleibt. Vielmehr verstreicht in der Folge Minute um Minute, ohne dass
er sein Gestidndnis wirklich, wie geplant, ablegen wiirde, da er es ein-
fach nicht schafft, den, wie er glaubt, einen, genau richtigen Moment
fiir die Wahrheit abzupassen, wenn er sich denkt: ,Wie der Mond wie-
der scheint, gehe ich hin. Jetzt scheint er wieder, der Mond. [...] Ich
warte. [...] Geh hin! Sag, daf§ du das Kiastchen erbrochen hast! Du,
nicht der N! Geh hin, geh!“s>* ,[...] Geh hin! / Ja, sofort -“3>2, Der Im-

314 Ebd.:S.71.

315 Ebd.:S.71.

316 Vgl hierzu: Ebd.: S. 70.
317 Ebd.:S.71/72.

318 Ebd.:S.71.

319 Ebd.:S.72.

320 Ebd.:S.73.

321 Ebd.:S.74.

322 Ebd.:S. 74.

147

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

148

perativ des moralisch Gebotenen, der hier auch erzéhlerisch schon von
Horvath aufgenommen wird, verpufft also vollkommen wirkungslos in
ihm, was erneut das Problem der Willensschwiche dokumentiert, weil
es zeigt, dass der Lehrer es nicht schafft, seine Konzentration, die im-
mer wieder durch Evas erotische Ausstrahlung gestort wird, einzig und
allein auf sein Wahrheitsgestandnis zu fokussieren. Stattdessen tiber-
kommen ihn angesichts ihrer optische Reize immer wieder Gedanken
der folgenden Art: ,,Sie muf3 einen schonen Riicken haben.“s2s ,Sie ge-
fallt mir immer mehr.“324 | Sie hat herrliche Beine.“32s Und obwohl er
diesen Storfaktor der Sinnlichkeit selbst durchschaut,¢ ist er doch
machtlos gegen ihn. So schiebt er sein Gestdndnis so lange vor sich
her, bis die Gelegenheit fiir die Wahrheit endgiiltig verstrichen ist, oh-
ne dass er sie tatsdchlich, wie geplant, vorgebracht hétte. Und auch sein
neuerlicher Vorsatz: ,Ich werd es ihm morgen sagen, diesem Z, mor-
gen in aller Frithe, dafd ich es war, der sein Késtchen erbrach. Morgen
la3 ich mich durch nichts mehr hindern!“s?7, verpufft ohne jede Wir-
kung, da es der Lehrer auch am darauffolgenden Tag, als N bereits ver-
misst wird, nicht schafft, Z gegeniiber sein Gestandnis abzulegen. Tags
darauf findet man N dann jedoch tragischer weise erschlagen im Wald,
was den latenten Eindruck, dass sich die Schuld des Lehrers binnen
kiirzester Zeit aufgrund seiner Untdtigkeit noch um ein Vielfaches er-
hoht hat, nun noch verstirkt. Auch er selbst hat tags zuvor schon
Uberlegungen in diese Richtung angestellt, wenn er sich, immer ver-
zweifelter und mit wachsendem Selbsthass fragt: ,Aber warum ver-
schlief ich nur heute frith?! Richtig, ich safl ja in der Nacht im Wald
und machte das Maul nicht auf! Und jetzt, jetzt diirfte es wenig niitzen,
wenn ich es aufmachen wiirde. Es ist zu spdt. Richtig, auch ich bin
schuld.“3?® Bis zu seinem endgiltigen Wahrheitsgestdndnis vor Gericht
vergehen dann nochmals sechs Kapitel ,,Der letzte Tag®, ,,Die Mitarbei-
ter, ,Mordprozef3 Z oder N ,Schleier, ,In der Wohnung®, ,Der
Kompafl, und selbst nachdem er die Wahrheit im Prozess ausgesagt

323 Ebd.:S. 73.
324 Ebd.:S. 74.
325 Ebd.:S. 74.
326 Vgl dazu: Ebd.: S. 75.
327 Ebd.:S. 74.
328 Ebd.:S. 78.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom romischen Hauptmann

hats>, erleidet er einen letzten spektakuldren Rickfall in altes selbst-
verleumderisches und opportunistisches Verhalten. So denkt er sich
im Kapitel ,,Die Fahnen® angesichts der bevorstehenden Militdrparade
zu Ehren des Geburtstages des Oberplebejers urplotzlich:

»Die Stadt hing voller Fahnen und Transparente. Durch die Straflen mar-
schierten die Madchen, die den verschollenen Flieger suchen, die Jungen,
die alle Neger sterben lassen, und die Eltern, die die Liigen glauben, die
auf den Transparenten stehen. Und die sie nicht glauben, marschieren
ebenfalls mit. Divisionen der Charakterlosen unter dem Kommando von
Idioten. Im gleichen Schritt und Tritt. [...]. So preisen die Schwachsinni-
gen und Liigner den Tag, an dem der Oberplebejer geboren ward. Und
wie ich so denke, konstatierte ich mit einer gewissen Befriedigung, daf3
auch aus meinem Fenster ein Fahnchen flattert. Ich hab es bereits gestern
abend hinausgehingt. Wer mit Verbrechern und Narren zu tun hat, muf§
verbrecherisch und nérrisch handeln, sonst hért er auf. Mit Haut und
Haar. Er muf sein Heim beflaggen, auch wenn er kein Heim mehr hat.
Wenn kein Charakter mehr geduldet wird, sondern nur der Gehorsam,
geht die Wahrheit, und die Lige kommt. Die Liige, die Mutter aller Stin-
den. Fahnen heraus! Lieber Brot, als tot!-“33°

Doch schliefllich halt er doch erschrocken inne und besinnt sich wie-
der:

»[...]: was denkst du da? Hast du es denn vergessen, daf3 du vom Lehramt
suspendiert bist? Du hast doch keinen Meineid geschworen und hast es
gesagt, dafl du das Kistchen erbrochen hast. Hing nur deine Fahne hi-
naus, huldige dem Oberplebejer, krieche im Staub vor dem Dreck und lii-
ge, was du kannst - es bleibt dabei! Du hast dein Brot verloren!“33

Die ldngst durch seinen eigenen Mut geschaffenen Tatsachen holen
den Lehrer also am Ende wieder in die Realitét zuriick. Er hat es also
zu guter Letzt doch noch geschafft, sein Wissen vom Guten tatséch-
lich, in Form seines Wahrheitsgestindnisses vor Gericht, handlungs-
wirksam werden zu lassen, wobei die Frage, welcher Motivationsquelle
er dies am Ende des Romans zu verdanken hat, bisher noch offen ist.
Tatsache ist, dass diese Motivation letztlich doch stark genug dazu ge-
wesen sein muss, seine bisher vorliegenden dufleren Angste und Sor-
gen, wie die der Erwerbslosigkeit und die des Verlustes seines gesell-

329 Siehe hierzu: Ebd.: S. 100.
330 Ebd.:S.112/113.
331 Ebd.:S.113.

149

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V. Erkenntnistheoretische Uberlequngen

schaftlichen Ansehens, wie auch seine inneren Bedenken, wie bspw.
seine Scham, zu tberwinden. Denn als diese von ihm zuvor so ge-
fiirchteten dufleren Konsequenzen, wie sein Arbeitsplatzverlust, tat-
sachlich eingetreten sind, dngstigen sie ihn weitaus weniger als noch
Zuvor.ss

Um diese nun im Roman noch nicht identifizierte moralische Mo-
tivation im Fortgang der Untersuchung bestimmen zu konnen, bedarf
es jedoch, genau wie fiir die Beantwortung der anderen, bisher noch
offenen Fragen, wie bspw. der nach den Merkmalen und Inhalten des
ethischen Selbstverstindnisses des moralischen Personals Horvaths
oder der nach den Charakteristika einer genuin moralischen Tat, einer
kurzen Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik. Diese will ich
im Anschluss anhand der ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®
sowie des Aufsatzes ,,Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie
richtig sein taugt aber nicht fiir die Praxis. Von dem Verhiltnis der
Theorie zur Praxis in der Moral iiberhaupt® vornehmen. Die kantische
Moraltheorie namlich ist fiir Horvaths Menschenbild von zentraler Be-
deutung, das wiederum, neben anderen Aspekten der Moraltheorie
Kants, eine wesentliche Basis zur Beantwortung der bisher noch offe-
nen Fragen bildet. Und auch eine abschliefSende Betrachtung der In-
halte eines alternativen ethischen Gliicksmodells scheint mir ohne eine
erweiternde Betrachtung der platonischen Ethik durch die kantische
Moraltheorie nicht wirklich sinnvoll.

332 So denkt sich der Lehrer bspw. auf die besorgte Reaktion seiner Eltern, die sie in
ihrem Brief an ihn zum Ausdruck bringen: ,Beruhigt euch nur, wir werden schon
nicht verhungern!“ Ebd.: S. 121.

150

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die
Skizzierung der Grundziige der kantischen
Ethik

Der deontologische Charakter der kantischen Moral
Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens

Der gute Wille ist nach Kant das Einzige in der Welt, was ohne jede
Einschriankung fiir gut zu erachten ist. Dies heifSt, dass der moralische
Wert von etwas, wie einer Handlung, einer Handlungsabsicht oder
einer Person, fiir ihn lediglich auf der guten Gesinnung des Willens ei-
nes handelnden Wesens basiert. So urteilt er zu Beginn der ,,Grundle-
gung zur Metaphysik der Sitten auch unmissverstindlich: ,Es ist
iberall nichts in der Welt, ja tiberhaupt auch aufler derselben zu den-
ken moglich, was ohne Einschrinkung fiir gut konnte gehalten wer-
den, als allein ein guter Wille.“s33 Die Talente des Geistes, Tugenden
oder bestimmte Gliicksgaben des Menschen, wie z.B. sein Reichtum,
seine Gesundheit oder seine innere Zufriedenheit, sind laut Kant zwar
durchaus wiinschenswerte Gaben, kénnen aber doch nie den absolu-
ten Wert eines wirklich guten (menschlichen) Willens einnehmen.
Vielmehr bediirfen diese Giiter, um als zumindest eingeschrinkt gut
zu gelten, immer schon eines vorliegenden guten Willens, da er erst,
wie Kant es nennt, das Prinzip zu handeln grundlegend ,berichtige
und allgemein-zweckmaf3ig“s3+ mache. Der gute Wille ist fiir Kant zu-
dem allein durch die spezifische Form seines Wollens gut, nicht aber
durch das, was durch ihn womoglich erst bewirkt werden soll:

333 Immanuel Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. In: Werkausgabe in 12
Binden. Bd. VII. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt
am Main 1968. S. 18.

334 Ebd.:S.18.

151

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

»Der gute Wille ist nicht durch das, was er bewirkt, oder ausrichtet, nicht

durch seine Tauglichkeit zu Erreichung irgend eines vorgesetzten Zwe-
ckes, sondern allein durch das Wollen, d.i. an sich, gut, und, fiir sich selbst

betrachtet, ohne Vergleich weit hoher zu schitzen, als alles, was durch ihn

zu Gunsten irgend einer Neigung, ja, wenn man will, der Summe aller

Neigungen, nur immer zu Stande gebracht werden kénnte.“335

Die moglichen Folgen und Konsequenzen oder die vorab willentlich
beabsichtigten Zwecke einer Tat haben also nach Kant keinerlei Ein-
fluss auf ihre moralische Bewertung, sondern allein die Giite des Wil-
lens selbst zdhlt. Was aber, so fragt man sich, ist nun das Kennzeichen
eines solchen guten Willens bzw. durch welches Merkmal erhalt dieser
gute Wille seine tibergeordnete Giite, sprich das, was ihn nach Kant so
schitzenswert macht? Die Antwort liegt fiir Kant allein in der Ver-
nunft begriindet. Ein guter Wille namlich ist in seinen Augen per se
durch die Vernunft bestimmt, wodurch er zugleich zur praktischen
Vernunft selbst wird. Dieser Wille wire, wie Kant meint, ein durch
und durch moralischer und so ein wirklich wertvoller Wille. Denn fiir
ihn ist moralisches Handeln identisch mit verniinftigem Handeln, das
allein einen intrinsischen Wert besitzt. Verniinftiges Handeln wiede-
rum kennzeichnet sich durch ein striktes Handeln nach Grundsétzen
oder nach Gesetzen, wozu Kants Ansicht nach nur vernunftbegabte
Wesen tiberhaupt fahig sind. Denn er fithrt hierzu aus: ,Nur ein ver-
niinftiges Wesen hat das Vermégen, nach der Vorstellung der Gesetze,
d.i. nach Prinzipien, zu handeln, oder einen Willen. Da zur Ableitung
der Handlungen von Gesetzen Vernunft erfordert wird, so ist der Wille
nichts anders, als praktische Vernunft.“33¢

Nur vernunftbegabte Wesen verfiigen also laut Kant tiber die Fa-
higkeit, nach Grundsitzen zu handeln, d.h., sie sind dazu in der Lage,
sich vorzunehmen, in einer bestimmten Situation grundlegend in
einer bestimmten Art und Weise zu verfahren. Die Vernunft wiederum
gebiete es zudem, dass moralische Handlungen stets eine universale
Giiltigkeit besitzen bzw. als solche besitzen sollen, da sie fiir alle ver-
nunftbegabten Wesen iiberhaupt zutreffend und damit giiltig sein
miissen. Dies jedoch garantiert nur die Form der allgemeinen Gesetz-
miéfigkeit einer Handlung selbst. Das heifit, dass jede subjektive

335 Ebd.:S. 19.
336 Ebd.:S. 41.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens

Handlungsabsicht, d.i. nach Kant jede Handlungs-Maxime eines Indi-
viduums, sofern sie moralisch und damit uneingeschrinkt gut sein
soll, streng verallgemeinerbar und so universal giiltig sein konnen
muss. Denn nur dieser formale Aspekt ihrer Tauglichkeit zu einem all-
gemeinen Gesetz oder, wie er es an anderer Stelle auch nennt, zur
Tauglichkeit eines Naturgesetzes, garantiert,’” dass ihr auch alle ande-
ren verniinftigen Wesen zustimmen koénnen. Dafiir muss aber sowohl
gewidhrleistet sein, dass sich ihre Handlungs-Maxime nicht selbst wi-
derspricht, weil sie in diesem Fall niemals die Form der allgemeinen
Gesetzmafigkeit erfiillen konnte, wie auch, dass ihr auch alle anderen
vernunftbegabten Wesen jederzeit zustimmen kénnen miissen, sie also
auch von ihnen stets gewollt werden kann. So betont Kant dazu:

»Man muss wollen konnen, dafl eine Maxime unserer Handlung ein allge-
meines Gesetz werde: dies ist der Kanon der moralischen Beurteilung
derselben tiberhaupt. Einige Handlungen sind so beschaffen, daf$ ihre
Maxime ohne Widerspruch nicht einmal als allgemeines Naturgesetz ge-
dacht werden kann; weit gefehlt, daff man noch wollen konne, es sollte
ein solches werden. Bei andern ist zwar jene innere Unmoglichkeit nicht
anzutreffen, aber es ist doch unméglich, zu wollen, daf} ihre Maxime zur
Allgemeinheit eines Naturgesetzes erhoben werde, weil ein solcher Wille
sich selbst widersprechen wiirde.“33%

Ein guter Wille wire also einer, der durchgingig von der reinen Ver-
nunft bestimmt wiirde. Dies hitte zur Folge, dass sein subjektives Wol-
len immer schon im Einklang mit dem stiinde, was die Vernunft ihm
als objektiv notwendig, weil verntinftig und so fiir alle vernunftfihigen
Wesen tiberhaupt giiltig, vorgibt. Dies hiefSe, dass ein solcher Wille
stets die Form der allgemeinen Gesetzmaf3igkeit einer Handlung schon
aus sich selbst heraus wollen und befolgen wiirde, was ihn durchgén-
gig moralisch und so absolut gut bzw. nach Kant auch ,heilig“ werden
liele. Dieser Wille aber kommt laut Kant nur einem rein verniinftigen,
d.h. gottlichen Wesen zu. Der menschliche Wille ist aber in seinen Au-
gen nicht durchgingig von der Vernunft bestimmt. Vielmehr unter-
liegt er in seinem subjektiven Wollen naturbedingt immer auch sinn-
lich-empirischen Antrieben, wie z.B. bestimmten Neigungen oder
Angsten, die ihn dann als empirische Triebfedern bestimmen koénnen.

337 Ebd.:S.s51.
338 Ebd.:S. 54/55.

153

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

Hierdurch hat er zwangsldufig an zwei unterschiedlichen Welten An-
teil. Einmal an der transzendentalen Welt der reinen Vernunft und das
andere Mal an der empirischen Welt der Sinnlichkeit.33 Damit ist der
Mensch fiir Kant zwar ein vernunftbegabtes, aber eben kein rein ver-
niinftiges Wesen, was auch der Grund fiir den Antagonismus in sei-
nem Willen bildet. Beide Triebfedern seines Willens, die sinnlich-em-
pirischen wie die verniinftigen Antriebe, konnen sich namlich gravie-
rend widersprechen. Deshalb verfihrt der Mensch in seinem Wollen
und Handeln auch nicht vollkommen moralisch und verniinftig. Sein
Wille ndmlich kann aufgrund seiner doppelten Natur situationsbe-
dingt ganz andere Neigungen und Interessen haben, als notwendiger-
weise immer schon genau das zu wollen oder zu tun, was ihm seine
Vernunft in einer Situation als objektiv gut vorschreibt. Kant be-
schreibt dieses Problem wie folgt: ,Bestimmt aber die Vernunft fiir
sich allein den Willen nicht hinlédnglich, ist dieser noch subjektiven Be-
dingungen (gewissen Triebfedern) unterworfen, die nicht immer mit
den objektiven tibereinstimmen; [...].“3# Dies ist auch der Grund,
weshalb dem Menschen das moralisch Gebotene stets als ein Gebot
der Vernunft, sprich als ein Imperativ, der als ein solcher stets die
Form eines ,Sollens“ trigt, erscheint. Alle Imperative kennzeichnen
sich als ein Gebot der Vernunft, da sie dem Willen eines nicht vollig
verniinftigen Wesens vorschreiben, was laut der Vernunft objektiv gut
oder schlecht in einer Situation zu tun oder zu unterlassen sei.3#* Und
doch leistet der Wille diesem Gebot der Vernunft deshalb nicht blind-
lings Folge, denn Kant fithrt dazu weiter aus:

»Alle Imperative werden durch ein Sollen ausgedriickt, und zeigen da-
durch das Verhiltnis eines objektiven Gesetzes der Vernunft zu einem
Willen an, der seiner subjektiven Beschaffenheit nach dadurch nicht not-
wendig bestimmt wird (eine Notigung). Sie sagen, daf3 etwas zu tun oder
zu unterlassen gut sein wiirde, allein sie sagen es einem Willen, der nicht
immer darum etwas tut, weil ihm vorgestellt wird, daf} es zu tun gut
sei. 342

339 Vgl hierzu das Kapitel: ,Die Wiirde des Menschen, die Idee der Freiheit und die
kantische Vorstellung vom hochsten Gut® in dieser Arbeit. S. 159-164.

340 Immanuel Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten® In: Werkausgabe in 12
Banden. Bd. VII (1968), S. 41.

341 Ebd.:S. 42.

342 Ebd.:S. 42.

154

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens

Fiir Kant gibt es zudem verschiedene Imperative der Vernunft, da er
die hypothetischen Imperative als Gebote der Klugheit und der Ge-
schicklichkeit vom kategorischen Imperativ, der allein das Sittengesetz
betrifft, trennt.3# Die hypothetischen Imperative stellen dem mensch-
lichen Willen eine Handlung als in praktisch-notwendiger Weise gebo-
ten vor, da sie ihm diese Handlung als ein geeignetes oder als ein not-
wendiges Mittel zur Erreichung eines anderen, bereits im Vorfeld von
ihm ins Auge gefassten oder doch moglicherweise in Zukunft ge-
wiinschten Zwecks vorstellen. Damit gebieten sie ihm eine bestimmte
Handlung als instrumentell dienlich zur Erreichung eines von ihm be-
reits gewilinschten Zwecks, indem sie diese Handlung als daftir prak-
tisch gut oder notwendig ausweisen.># So erldutert Kant dazu: ,Jene
stellen die praktische Notwendigkeit einer moglichen Handlung als
Mittel, zu etwas anderem, was man will (oder doch méglich ist, dafl
man es wolle), zu gelangen, vor.“34 Doch die hypothetischen Imperati-
ve unterscheiden sich fiir ihn ganz wesentlich vom kategorischen Im-
perativ, der blofd der Sittlichkeit allein vorbehalten ist. Er ndamlich be-
ansprucht eine absolute oder, wie Kant es auch nennt, eine unbedingte
Notwendigkeit, da er eine Handlung als an und fiir sich gut zu tun
oder zu unterlassen gebietet. Deshalb stellt Kant zu diesem eklatanten
Unterschied auch fest: ,Der kategorische Imperativ wiirde der sein,
welcher eine Handlung als fiir sich selbst, ohne Beziehung auf einen
andern Zweck, als objektiv notwendig vorstellte.*+¢ Die Handlung
wird also bei ihm selbst in objektiv-notwendiger Form als eine, die an
sich gut oder schlecht zu tun oder zu unterlassen sei, geboten, ohne
Bezug zu irgendeinem anderen beliebigen Zweck, weil sie fiir alle ver-
nunftfihigen Wesen gleichermafien objektiv gut und so absolut gebo-
ten ist. Daher gebietet dieser Imperativ, der in einer seiner bekanntes-
ten Formulierungen: ,handle nur nach derjenigen Maxime, durch die
du zugleich wollen kannst, daf3 sie ein allgemeines Gesetz werde[.]“347
lautet, in seinem von der Vernunft postulierten ,,Sollen“ auch absolut.

343 Siehe hierzu: Ebd.: S. 43. u. S. 45.

344 Siehe hierzu: Ebd.: S. 45/46.

345 Ebd.:S. 43.

346 Ebd.:S. 43.

347 Ebd.:S. 51. Andere Formulierungen verweisen ebenfalls immer wieder auf diesen
zentralen Grundaspekt der allgemeinen Gesetzmifligkeit einer moralischen

155

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

156

Durch ihn ndmlich lassen sich alle Handlungs-Maximen leicht auf den
von der Vernunft absolut-notwendig geforderten formalen Gehalt
ihrer Tauglichkeit zur allgemeinen Gesetzgebung hin tiberpriifen, den
eine Handlung, die moralkonform sein will, damit stets erfiillen muss.

Folglich sind Imperative fiir Kant Formeln, die das Verhiltnis ob-
jektiver Gesetze des Wollens zur subjektiven Unvollkommenbheit des
Willens dieses oder jenes verniinftigen Wesens, z.B. des menschlichen
Willens, ausdriicken sollen.3#® Nur weil der menschliche Wille also
nicht ginzlich verniinftig ist, gebietet ihm die Vernunft ihre Forderun-
gen durch ein Gebot, das Zwang in Form eines moralischen Sollens auf
ihn ausiibt. Ansonsten namlich wiirde er das, was ihm die Vernunft als
objektiv gut vorgibt, immer schon subjektiv von sich aus wollen, wie es
bei einem heiligen Willen der Fall wire. Dieser braucht aus diesem
Grund auch keinerlei Imperative, weil sein Wollen notgedrungen im-
mer schon mit dem Gesetz der Vernunft in harmonischer Uberein-
stimmung steht.34

Die Kennzeichen der Moral

Der menschliche Wille in seinem Verhaltnis zum Motiv der Pflicht und
zur Triebfeder der Achtung

Das Motiv und die Motivation, die jedem Handeln und Wollen zu-
grunde liegen, gelten bei Kant als alleinige Indikatoren fiir das Vorlie-
gen von Moral und damit fiir das Vorhandensein von moralischer Gii-
te tiberhaupt. Das moralische Motiv schlechthin ist fiir ihn die Pflicht.
Aus diesem Grund wird die kantische Ethik auch als eine Gesinnungs-
bzw. als eine Pflichtenethik bezeichnet. So handelt ein guter Wille al-
lein aus dem Motiv der Pflicht, was im Umbkehrschluss heif3t, dass jede
Handlung, die aus Pflicht geschieht, stets auch eine moralische Hand-
lung ist. Lediglich das Vorliegen dieses einen Motives, das der Pflicht,

Handlung, die strikte Notwendigkeit beansprucht, wie bspw. die Formulierung
zeigt: ,handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum
allgemeinen Naturgesetze werden sollte®, zeigt. Ebd.: S. 51.

348 Ebd.: S. 43.

349 Vgl dazu. Ebd.: S. 43.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Der menschliche Wille in seinem Verhdltnis zum Motiv der Pflicht und zur Triebfeder der Achtung

entscheidet bei Kant dariiber, ob eine Handlung, eine Handlungsab-
sicht oder eine Person einen moralischen Wert besitzt oder nicht. Nie-
mals aber spielen, wie zuvor schon erwéhnt, bei dieser Bewertung von
moralischer Giite Dinge in der kantischen Moralphilosophie eine Rolle
wie der mogliche oder der tatsachliche Erfolg oder Misserfolg einer ge-
planten oder realisierten Handlung, ihre spezifischen Inhalte oder ihre
tatsdchlichen oder aber im Vorfeld gemutmafiten Folgen. So erklart
Kant zum Motiv der Pflicht:

»[...] eine Handlung aus Pflicht hat ihren moralischen Wert nicht in
der Absicht, welche dadurch erreicht werden soll, sondern in der Maxime
[di. das subjektive Handlungsprinzip], nach der sie beschlossen wird,
héngt also nicht von der Wirklichkeit des Gegenstandes der Handlung ab,
sondern blof$ von dem Prinzip des Wollens, nach welchem die Handlung,
unangesehen aller Gegenstinde des Begehrungsvermégens, geschehen
ist.“35°
Aus Pflicht zu handeln heif3t also, eine Handlung deshalb und nur des-
halb zu wollen, weil sie zu einem allgemeinen Gesetz tauglich ist und
so mit dem Kategorischen Imperativ als Sittengesetzt {ibereinstimmt.
Dies fasst Kant nochmals in dem prignanten Grundsatz zusammen:
»Pflicht ist die Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung fiirs Ge-
setz.“3s* Nur derjenige also, der subjektiv etwas will, weil es eine objek-
tive Giiltigkeit besitzt, also verallgemeinert werden kann und somit die
Form der Tauglichkeit zur allgemeinen Gesetzmafligkeit erfillt, han-
delt nach Kant moralisch und folglich gut. Ein moralischer Hand-
lungsgrundsatz darf also niemals nur eine subjektive, sondern er muss
stets auch eine objektive Giiltigkeit besitzen, was ja gerade der formale
Aspekt der allgemeinen Gesetzmifligkeit einer Handlung selbst garan-
tieren soll, der beim Handeln aus Pflicht dem Willen als alleiniges
Prinzip seines subjektiven Wollens dienen soll. Nicht also im Wollen
spezifischer Inhalte oder Wirkungen der Handlung selbst liegt nach
Kant die Moral, sondern nur in der Vorstellung des Gesetzes an sich
selbst, dem Prinzip der allgemeinen Gesetzmifligkeit einer Handlung,
dem eine Person allein aus Pflicht Folge leisten soll.3s> Diesem morali-
schen Handeln aus Pflicht jedoch stehen nach Kants Auffassung strikt

350 Ebd.: S.26. (Anmerkung in der Klammer stammt vom Verfasser dieser Arbeit)
351 Ebd.:S. 26.
352 Ebd.:S.27.

157

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

V1. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

Handlungen entgegen, die (lediglich) aus Neigungen bzw. aus dem
menschlichen Streben nach Gliickseligkeit resultieren, denn sie besit-
zen fiir ihn keinen moralischen Wert. Auch wenn es sich bei ihnen um
Handlungen handeln sollte, die man gemeinhin als moralisch wiin-
schenswert einstuft, haben sie fiir Kant keinen genuin moralischen
Charakter, sofern sie aus einem anderen Motiv als aus dem der Pflicht
erfolgt sind. Denn ihren Maximen fehlt, wie er es nennt, der sittliche
Gehalt, solche Handlungen nicht aus Neigung, sondern aus Pflicht zu
tun.3s? Diese Aussage Kants zeigt, dass Handlungen, die aus anderen
Motiven als aus dem der Pflicht erfolgen, in seinen Augen einen blof3
subjektiven und damit auch einen durch und durch zufilligen Charak-
ter haben. Damit aber widersprechen sie jener durch die Vernunft im
Menschen erhobenen absoluten Notwendigkeit und objektiven Giiltig-
keit, mit der sie moralische Handlungen aus Pflicht, d.h. unter Um-
stinden gerade gegen jedwede vorliegende subjektive Neigung des
Menschen, als schlechterdings notwendig gebietet. Um diesen wesent-
lichen Charakterunterschied zwischen Handlungen aus Neigung und
Handlungen aus Pflicht zu verdeutlichen, greift Kant auf das Beispiel
der christlichen Nichsten- oder Feindesliebe zuriick. Sehe man sich
ndmlich, so Kant, nun dieses biblische Gebot genauer an, zeige sich in
ihm schon sehr deutlich jener eklatante Unterschied, der zwischen
einem grundsatzlichen Wohltun aus Pflicht und einem Handeln aus
spontan-zufilliger Neigung bestehe. Denn fiir ihn kann eine solche
moralische Forderung einzig und allein mit einem grundsétzlichen
moralischen Wohltun aus Pflicht in Verbindung gebracht werden, kei-
neswegs aber mit einem nur subjektiv-zufilligen Wohltun aus Nei-

gung:

»50 sind ohne Zweifel auch die Schriftstellen zu verstehen, darin geboten
wird, seinen Nichsten, selbst unsern Feind, zu lieben. Denn Liebe als Nei-
gung kann nicht geboten werden, aber Wohltun aus Pflicht, selbst, wenn
dazu gleich gar keine Neigung treibt, ja gar natiirliche und unbezwingli-
che Abneigung widersteht, ist praktische und nicht pathologische Liebe,
die im Willen liegt und nicht im Hange der Empfindung, in Grundsétzen
der Handlung und nicht schmelzender Teilnehmung; jene aber allein
kann geboten werden.“354

353 Ebd.:S. 24.
354 Ebd.: Fufinote: S. 25./ 26.

158

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Wiirde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom héchsten Gut

Doch was, so fragt man sich, dient nun dem Willen als moralische Mo-
tivation oder als Triebfeder, um die Gebote der Vernunft allein aus
Pflicht zu befolgen? Fiir Kant kommt hier nur das Gefiihl der in seinen
Augen rein vernunfterzeugten Achtung fiir das moralische Gesetz, also
fir die Form der allgemeinen Gesetzméfligkeit einer Handlung selbst,
in frage, iiber die der Wille eines jeden vernunftbegabten Wesens im-
mer schon notgedrungen verfiige. Als ein solcher besitze der Wille
nidmlich stets eine inhdrente Achtung fiir die Idee der Sittlichkeit selbst.
Achtung ist daher fiir Kant kein gewohnliches empirisches Gefiihl, das
der menschliche Wille wie bei anderen Gefiihlen iiblich von auflen
empfange, wie es z.B. bei der Furcht der Fall sei, sondern die Achtung
sei ein rein apriorisches Gefiihl, das folglich, in der reinen Vernunft
selbst wurzle. Damit aber handle es sich bei ihr lediglich um eine Art
Folgeerscheinung oder um einen Indikator dafiir, dass sich der
menschliche Wille freiwillig unter das moralische Gesetz, das ihm die
Vernunft unabldssig vorschreibt, stellt. So fithrt Kant zur Achtung aus:

»[...] Allein wenn Achtung gleich ein Gefiihl ist, so ist es doch kein durch
Einfluf3 empfangenes, sondern durch einen Vernunftbegriff selbstgewirk-
tes Gefiihl und daher von allen Gefiihlen der ersteren Art, die sich auf
Neigung oder Furcht bringen lassen, spezifisch unterschieden. Was ich
unmittelbar als Gesetz fiir mich erkenne, erkenne ich mit Achtung, wel-
che blof$ das Bewuf3tsein der Unterordnung meines Willens unter einem
Gesetze, ohne Vermittelung anderer Einfliisse auf meinen Sinn, bedeutet.
Die unmittelbare Bestimmung des Willens durchs Gesetz und das Be-
wufStsein derselben heifst Achtung, so daf diese als Wirkung des Gesetzes
aufs Subjekt und nicht als Ursache desselben angesehen wird.“3ss

Die Wiirde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische
Vorstellung vom hochsten Gut

Kant hegt die grundlegende Uberzeugung, dass die gesamte Natur in
sich einen teleologischen Aufbau besitzt, da jeder Vorgang und jedes
Dasein in ihr einem bestimmten Zweck dient. Der Mensch zeichnet
sich in dieser zweckmafligen natiirlichen Ordnung nun in besonderer
Weise durch den Besitz seiner Vernunft und seines Willens aus. Diese

355 Ebd.:S.27/28.

159

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

160

beiden Vermdégen des Menschen sind fiir Kant der eigentliche mensch-
liche Zweck. Dieser Zweck liege jedoch nicht, wie er betont, darin, dass
der Mensch mit ihrer Hilfe blof3 seinen natiirlichen Zweck der Gliick-
seligkeit realisiere, die Kant als menschliche Selbsterhaltung und
menschliches Wohlbefinden definiert, da fiir dieses Ziel der Instinkt
des Menschen weitaus besser als seine Vernunft geeignet sei:

»In den Naturanlagen eines organisierten, d.i. zweckmifig zum Leben
eingerichteten Wesens nehmen wir es als Grundsatz an, dafy kein Werk-
zeug zu irgend einem Zwecke in demselben angetroffen werde, als was
auch zu demselben das schicklichste und ihm am meisten angemessen ist.
Wire nun an einem Wesen, das Vernunft und einen Willen hat, seine Er-
haltung, sein Wohlergehen, mit einem Worte seine Gliickseligkeit, der ei-
gentliche Zweck der Natur, so hitte sie ihre Veranstaltung dazu sehr
schlecht getroffen, [...]. Denn alle Handlungen, die es in dieser Absicht
auszuiiben hat, [...] wiirden [...] weit genauer durch Instinkt vorgezeich-
net, [...] als es jemals durch Vernunft geschehen kann, [...].“35¢

Die Aufgabe der Vernunft ist nach Kant daher eine ganz andere. Sie
liegt einzig und allein darin, einen, wie oben schon erklért, an sich gu-
ten Willen im Menschen hervorzubringen. Dazu muss sie aber in
praktischer Hinsicht so auf den Willen einwirken, dass er an sich gut
wird, denn so Kant: ,, [...], gleichwohl aber uns Vernunft als prakti-
sches Vermogen, d.i. als ein solches, das Einfluf$ auf den Willen haben
soll, dennoch zugeteilt ist: so muf} die wahre Bestimmung derselben
sein, einen, nicht etwa in anderer Absicht als Mittel, sondern an sich
selbst guten Willen hervorzubringen, [...].“357

Erst der Mensch, der einen guten Willen besitzt, hat fiir ihn auch
die Bedingung dafiir geschaffen, sich seiner Gliickseligkeit wirklich
wiirdig zu erweisen. Diese menschliche Wiirdigkeit zur Gliickseligkeit
stellt seiner Ansicht nach das hochste Gut tiberhaupt dar, wenn er sagt:
» [...] und so der gute Wille die unerlafiliche Bedingung selbst der
Wiirdigkeit, gliicklich zu sein, auszumachen scheint.“ss* Ohne morali-
sche Qualitit und Giite kann es fiir den Menschen also nach Kant kein
wahres Anrecht auf Gliickseligkeit geben, deren Privileg ihm eben erst

356 Ebd.: S. 20.
357 Ebd.:S.21/22.
358 Ebd.:S.18.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Wiirde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom héchsten Gut

aufgrund seiner moralischen Qualitit wahrhaft zusteht.>s> Die Ver-
nunft als die Befahigung zur Moral ist also jene Fahigkeit allein, die
den Menschen fiir Kant erst in besonderer Weise auszeichnet, denn er
sagt: ,,Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, so fern sie derselben fa-
hig ist, dasjenige, was allein Wiirde hat.“s® Der absolute Wert des
Menschen, den Kant hier als ,Wiirde“ bezeichnet, basiert folglich le-
diglich auf der menschlichen Befihigung zur Vernunft und weist ihn
wie alle Vernunftwesen tiberhaupt damit als einen ,,Zweck an sich
selbst aus. Durch diese inhérente Selbstzweckhaftigkeit unterscheiden
sich nun fiir Kant alle Vernunftwesen tiberhaupt strikt von allen ande-
ren vernunftlosen Dingen und Wesen, die deshalb immer nur einen
relativen Wert als ,,Preis“ besitzen. Dieser relative Wert speist sich da-
bei immer, wie er meint, aus einem bereits vorhandenen subjektiven
Begehrungsvermogen, denn er erklért: ,,Alle Gegenstidnde der Neigung
haben nur einen bedingten Wert; denn, wenn die Neigungen und da-
rauf gegriindete Bediirfnisse nicht wiren, so wiirde ihr Gegenstand
ohne Wert sein.“3®* Lediglich die verniinftige Natur existiert seiner An-
sicht nach als ein ,,Zweck an sich selbst® Dies ist auch der Grund, wes-
halb sie niemals nur als ein blof3es Mittel zu gebrauchen ist, sondern
stets zugleich als ein ,,Zweck an sich selbst“ zu achten ist.

»Nun sage ich: der Mensch, und tiberhaupt jedes verniinftige Wesen, exis-
tiert als Zweck an sich selbst, nicht blof$ als Mittel zum beliebigen Ge-
brauche fiir diesen oder jenen Willen, sondern muf$ in allen seinen, so-
wohl auf sich selbst, als auch auf andere verniinftige Wesen gerichteten
Handlungen jederzeit zugleich als Zweck betrachtet werden. 3¢

359 Sehr deutlich tritt dieser Aspekt auch nochmals in Kants Aufsatz: ,Uber den Ge-
meinspruch, das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis.
In der Moral tiberhaupt.“ hervor, da er dort die Frage, was Moral tiberhaupt sei,
mit der Frage, wie wir der Gliickseligkeit allererst wiirdig werden konnen ver-
kntipft, was fiir ihn ganz grundlegend von der Frage zu trennen ist, wie wir gliick-
selig werden. Vgl. dazu: Immanuel Kant: ,Uber den Gemeinspruch das mag in
der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis. In der Moral tiberhaupt.”
In: Werkausgabe in 12 Bénden. Bd. XI (1968), S. 131/132. (Anmerkungen)

360 Immanuel Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. In: Werkausgabe in 12
Béinden. Bd. VII (1968), S. 68.

361 Ebd.:S. 60.

362 Ebd.:S. 59/60.

161

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

Der Wert des Menschen und damit die Achtung, die ihm gebiihrt,
speisen sich folglich allein aus seiner Vernunft und damit aus dem
Vermoégen, willentlich nach den Gesetzen zu verfahren, die die Ver-
nunft seinem Willen a priori als absolut notwendig vorgibt, weil sie zu
einer allgemeinen Gesetzgebung fiir alle vernunftbegabten Wesen
tiberhaupt tauglich sind. Wir achten in unserem menschlichen Gegen-
iber also, sofern wir es achten, stets seinen verniinftigen Willen, weil
er jederzeit als ein allgemein-gesetzgebender Wille, der auch fiir alle
anderen vernunftfahigen Wesen Giiltigkeit beansprucht, zu begreifen
ist. Gerade aufgrund dieser Annahme hat der Mensch laut Kant auch
Anteil an einem moglichen transzendentalen Reich der Zwecke, bei
dem sein Wille in einer engen Verbindung mit dem Willen aller ande-
ren vernunftfihigen Wesen steht. Zum einen, so Kant, stiinde er dabei
als Glied unter dem verniinftigen Wollen aller anderen Vernunftwesen
in diesem Reich, zum anderen wiére er immer auch schon ein allge-
mein-gesetzgebender Wille, der fiir jeden anderen verniinftigen Willen
objektive Giiltigkeit besdfle. Die Vorstellung dieses intelligiblen Rei-
ches der Zwecke, wie Kant es sich denkt, wo lediglich Vernunft und
Moral herrschen, bedarf jedoch ganz notgedrungen der Idee der Frei-
heit. So ndmlich muss jeder verniinftige Wille in transzendentaler Wei-
se als frei gedacht werden, was wiederum fiir den menschlichen Willen
heif3t, dass er nicht nur der herkémmlichen Naturkausalitit von Ursa-
che und Wirkung innerhalb der Empirie unterworfen ist, sondern
durch seinen Anteil an jenem intelligiblen Reich der Zwecke auch dazu
fahig ist, aus eigenem Antrieb und somit willentlich Naturkausalitét in
Gang zu setzen. Denn der menschliche Wille kénne ebenjene Prinzipi-
en der reinen Vernunft aus sich selbst heraus befolgen, die er sich im
Vorfeld erst mit ihrer Hilfe nach apriorischen Gesetzen, die nichts mit
Erfahrung und Naturkausalitdt zu tun haben, selbst zu wollen auferlegt
hat. Diesen Vorgang beschreibt Kant wie folgt:

Daher kommt es, dafl der Mensch sich eines Willens anmaf3t, der nichts
auf seine Rechnung kommen ldf3t, was blof3 zu seinen Begierden und Nei-
gungen gehort, und dagegen Handlungen durch sich als maglich, ja gar
als notwendig, denkt, die nur mit Hintansetzung aller Begierden und
sinnlichen Anreizungen geschehen kénnen. Die Kausalitdt derselben liegt
in ihm als Intelligenz und in den Gesetzen der Wirkungen und Handlun-
gen nach Prinzipien einer intelligibelen Welt, von der er wohl nichts wei-

162

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Wiirde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom héchsten Gut

ter weif3, als daf} darin lediglich die Vernunft, und zwar reine, von Sinn-
lichkeit unabhdngige Vernunft, das Gesetz gebe, [...].“3%

Autonomes, rein verniinftiges Handeln muss also notgedrungen als
Idee angenommen werden, um zu erkldren, wie die Existenz der Moral
in der Welt iiberhaupt vorstellbar wird. Doch diese transzendentale
Freiheit des Willens wie auch die mdogliche Existenz der Moral in der
Welt lassen sich, wie Kant sowohl in diesem Zitat, wie auch im letzten
Abschnitt der ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten® nicht miide
wird zu betonen, nie durch empirische Methoden beweisen. Dies liegt
daran, dass es sich bei diesen Begriffen eben um rein apriorische Ver-
standesbegriffe handelt, die folglich in ihrem Wirken nicht den Geset-
zen der Naturkausalitit, also Ursache und Wirkung, unterworfen sei-
en, auf die sich das menschliche Wissen als Gegenstand der Erfahrung
griinde. So namlich rdumt Kant zu diesem Problemfeld ein: ,Daher ist
Freiheit nur eine Idee der Vernunft, deren objektive Realitdt an sich
zweifelhaft ist, [...]“*%*. Ebenso spricht er in diesem Kontext nochmals
die Warnung aus:

»Denn wir kénnen nichts erkléren, als was wir auf Gesetze zuriickfithren
konnen, deren Gegenstand in irgend einer moglichen Erfahrung gegeben
werden kann. Freiheit aber ist eine blofle Idee, deren objektive Realitat auf
keine Weise nach Naturgesetzen, mithin auch nicht in irgend einer mogli-
chen Erfahrung, dargetan werden kann, die also darum, weil ihr selbst
niemals nach irgend einer Analogie ein Beispiel unterlegt werden mag,
niemals begriffen, oder auch nur eingesehen werden kann.“3¢s

Die transzendentale Freiheit des menschlichen Willens wird also in
diesem Sinne gerade als eine Art der Kausalitdt von ihm gedacht, die
aus sich selbst heraus unabhingig von fremden, sie bestimmenden Ur-
sachen wirken kann, was dann, sofern dies geschieht, zwangslaufig zur
Moral des Menschen fiithrt, weil beides, Freiheit wie Moral, untrennbar
miteinander verbunden sind. So betont Kant dazu abermals: ,,[...] also
ist ein freier Wille und ein Wille unter sittlichen Gesetzen einerlei. 3%
Der eigentliche Zweck des Menschen also liegt fiir ihn lediglich in sei-
ner Befihigung zur Vernunft und damit zur Moral begriindet. Thm

363 Ebd.:S. 94/95.
364 Ebd.:S.92.
365 Ebd.:S. 96.
366 Ebd.:S. 82.

163

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

kann der Mensch aber nach Kant nur dann gerecht werden, wenn er
sich um beide Vermogen wahrhaftig in seinem Tun bemiiht, denn so
Kant: ,Daf8 der Mensch sich bewufit ist, er konne dieses, weil er es soll:
das eréffnet in ihm eine Tiefe gottlicher Anlagen, die ihm gleichsam
einen heiligen Schauer iiber die Gréfie und Erhabenheit seiner wahren
Bestimmung fithlen 14f3t.“357

Die Unmadglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung schlechthin,
die Tauglichkeit des Kategorischen Imperatives als MaBstab zur
Bewertung von moralkonformen Handlungen und die kantische
Haltung beziiglich der Liige und der Aufrichtigkeit

Das bisher Geschilderte lasst nun schon die z.T. problematischen Im-
plikationen, die es in der Praxis bei manchen Anwendungsfragen in
der Moraltheorie Kants geben kann, erahnen. So ist es z. B. unméglich,
klare Aussagen tiber die Existenz oder Nichtexistenz der Moral in der
Welt zu treffen oder genaue Urteile iiber die exakte Qualitdt von
Handlungen und Personen zu fillen. Dies rdumt Kant aber selbst in
der ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“ wie auch in seiner kur-
zen Schrift ,Uber den Gemeinspruch, das mag in der Theorie richtig
sein, taugt aber nicht fiir die Praxis. In der Moral tiberhaupt® offen ge-
geniiber seinen Kritikern ein. Solche praktischen moralischen Forde-
rungen nidmlich seien, wie er sagt, schon deshalb undenkbar, weil es
sich ja bei den Begriffen der Moral, wie gerade gezeigt, entweder um
reine Vernunftbegriffe handle oder wie bei der Pflicht um solche, die
auf selbige in ihrem Ursprung zuriickgingen. Gerade solche Begriffe
aber lielen sich, so Kant, niemals durch empirische Methoden bestim-
men. So verweist er innerhalb der ,,Grundlegung zur Metaphysik der
Sitten® selbst auf die Problematik, dass deshalb alle empirischen Bei-
spiele, die in der Absicht dazu erteilt wiirden, den Begriff der Moral zu
erhellen, hierzu vollig ungeeignet seien. Um ndmlich im Vorfeld als
taugliches Muster fiir etwas anderes, in diesem Fall fiir die Moral, die-

367 Immanuel Kant: ,Uber den Gemeinspruch, das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis. In der Moral iiberhaupt® In: Werkausgabe in 12
Banden. Bd. XI (1968), S. 142.

164

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Unmaglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

nen zu konnen, miissten sie ja selbst erst beziiglich ihrer Tauglichkeit
als allgemeines Muster nach moralischen Prinzipien bewertet werden.
Dies aber hiefle, dass man bei ihnen bereits im Vorfeld dazu gezwun-
gen wire, vom Begriff der Moral zu abstrahieren, weshalb diese Bei-
spiele spater unmoglich den Begriff der Moral selbst an die Hand ge-
ben konnten.3® Kant jedoch gesteht durchaus ein, dass moralische Bei-
spiele dahin gehend relevant sind, um z.B. moralische Forderungen fiir
den Menschen erst richtig eingdngig zu machen.3® Aber auch der si-
chere Nachweis von Moral in der Welt bzw. in einem konkreten Ein-
zelfall, den man womdglich untersuchen will, kann fiir jhn nie mit ab-
soluter Sicherheit gefithrt werden, da man dafiir das Motiv der Pflicht
ganz zweifelsfrei durch empirische Methoden in seiner Existenz oder
Nichtexistenz im Menschen oder in der Welt verorten kénnen miisste,
was seiner Meinung nach v6llig undenkbar ist. Weder kénne man aus
der dufleren Betrachtungsperspektive eines unparteiischen Beobach-
ters heraus noch aus der inneren Perspektive des Handelnden selbst,
so Kant, jemals ganz zweifelsfrei auf das tatsichliche Vorhandensein
dieses Motives der Pflicht im Menschen schlieflen. Denn, so erklart er
zu diesem Umstand: ,[...]: so kann man doch in keinem Beispiel mit
Gewifheit dartun, dafl der Wille hier ohne andere Triebfeder, blof3
durchs Gesetz, bestimmt werde, ob es gleich so scheint; denn es ist im-
mer moglich, dafl ingeheim Furcht fiir Beschdmung, vielleicht auch
dunkle Besorgnis anderer Gefahren, Einflufl auf den Willen haben
moge.“37°

Und auch an anderer Stelle fithrt er zu diesem Problem nochmals
aus:

»In der Tat ist es schlechterdings unmoglich, durch Erfahrung einen ein-
zigen Fall mit volliger GewifSheit auszumachen, da die Maxime einer
sonst pflichtmifligen Handlung lediglich auf moralischen Griinden und
auf der Vorstellung seiner Pflicht beruhet habe. Denn es ist zwar biswei-
len der Fall, daf} wir bei der schérfsten Selbstpriifung gar nichts antreffen,
was aufler dem moralischen Grunde der Pflicht machtig genug hitte sein
konnen, uns zu dieser oder jener guten Handlung und so grofier Aufopfe-
rung zu bewegen; es kann aber daraus gar nicht mit Sicherheit geschlos-

368 Immanuel Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. In: Werkausgabe in 12
Béinden. Bd. VII (1968), S. 36.

369 Ebd.:S. 36.

370 Ebd.: S. 49. (Hervorhebung dort)

165

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

166

sen werden, dafd wirklich gar kein geheimer Antrieb der Selbstliebe, unter
der blofen Vorspiegelung jener Idee, die eigentliche bestimmende Ursa-
che des Willens gewesen sei, dafiir wir denn gerne uns mit einem uns
falschlich angemafiten edlern Bewegungsgrunde schmeicheln, in der Tat
aber selbst durch die angestrengteste Priifung hinter die geheimen Trieb-
federn niemals vollig kommen konnen, weil, wenn vom moralischen
Werte die Rede ist, es nicht auf die Handlungen ankommt, die man sieht,
sondern auf jene innere Prinzipien derselben, die man nicht sieht.“s7*

Auch der Handelnde selbst kann sich laut Kant also nie absolut sicher
sein, egal wie streng er auch mit sich selbst beziiglich seiner hand-
lungsrelevanten Motive ins Gericht geht, lediglich aus Pflicht gehan-
delt zu haben. Faktisch namlich bleibt es doch stets moglich, dass er
sich hinsichtlich seiner handlungsbestimmenden Motive getduscht hat.
Denn nach Kant bediirfte es fiir eine solche eindeutige Identifikation
der Pflicht im Menschen des Vermdgens einer reinen menschlichen
Selbsterkenntnis, die aber in seinen Augen blof} einem gottlichen,
nicht aber einem menschlichen Wesen in seiner Erkenntnisleistung
vorbehalten ist. Dennoch betont er in diesem Rahmen, insbesondere
durch die Einwinde, die er in seinem Aufsatz: ,Uber den Gemein-
spruch, das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis. In der Moral iiberhaupt® gegeniiber Prof. Garve erhebt, dass es
trotz dieser mangelnden Erkenntnisleistung des Menschen doch fiir
ihn geboten bleibe, seine handlungsrelevanten Motive mit der grofit-
moglichen Sorgfalt und Aufrichtigkeit zu priifen. Denn Garve hatte
zuvor den Finwand erhoben, dass es durch diesen Umstand der man-
gelnden Selbsterkenntnis des Menschen doch vollig ungewiss sei, ob
die Welt jemals eine wahrhaft moralische Tat aus Pflicht erlebt habe
bzw. dass es dann, sofern der Mensch seine handlungsrelevanten Moti-
ve gar nicht zweifelsfrei in sich identifizieren konne, ohnehin egal sei,
von welchen Motiven er sich in seinem Verhalten konkret leiten lasse.
Doch fiir Kant spielt die Frage, ob es auf der Welt wirklich schon je-
mals eine wahrhaft moralische Tat gegeben hat oder nicht, eine eher
untergeordnete Rolle. Denn selbst, wenn dieser von Garve erwogene
Umstand stimmen sollte, andert dies fiir ihn nichts an der Forderung,
mit der die Vernunft dem Menschen das moralisch Gebotene vor-
schreibt. Und gerade dieser Aspekt zeuge, wie er meint, eben von der

371 Ebd.: S. 34. (Hervorhebung dort)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Unmaglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

Idee einer reinen Sittlichkeit in uns, die, von faktischen Dingen auf der
Welt unberiihrt, sehr wohl im Menschen wie auch in der Welt existie-
re. Die Tatsache eines méglichen Irrtums des Menschen in seinen Mo-
tiven bedeutet also nicht, dass es fiir ihn folglich im moralischen Kon-
text gleichgiiltig sei, nach welchen Motiven er willentlich verfahre, da
dies andernfalls, wie Kant betont, ,der Tod aller Moralitdt“7> wire.
Vielmehr gelte bei moralisch-relevanten Handlungen immerzu der
Anspruch und die Forderung an den Menschen, seine Motive so auf-
richtig wie moglich zu priifen und lediglich aus dem Motiv der Pflicht
zu handeln, d.h. im Bereich der Moral von seinem natiirlichen Verlan-
gen nach Gliickseligkeit abzusehen. Diese Selbstaufrichtigkeit allein, so
Kant, sei das Einzige, was strikt von ihm eingefordert werden kénne
und miisse, da sie in jedem Menschen selbst als ein Gebot der Ver-
nunft existiere, die das moralische Sollen unabhingig von dem, was
aktuell in der Welt geschieht, als unbedingt notwendig zu tun vor-
schreibt. Folglich fithrt Kant gegen Garves Einwand an:

»Daf8 aber der Mensch seine Pflicht ganz uneigenniitzig ausiiben solle,
und sein Verlangen nach Gliickseligkeit vollig vom Pflichtbegriff abson-
dern miisse, um ihn ganz rein zu haben: dessen ist er sich mit der gréfiten
Klarheit bewuf3t; [...]. Vielleicht mag nie ein Mensch seine erkannte und
von ihm auch verehrte Pflicht ganz uneigenniitzig (ohne Beimischung an-
derer Triebfedern) ausgetibt haben; vielleicht wird auch nie einer bei der
grofiten Bestrebung so weit gelangen. Aber, so viel er bei der sorgfiltigs-
ten Selbstpriifung in sich wahrnehmen kann, nicht allein keiner solchen
mitwirkenden Motive, sondern vielmehr der Selbstverleugnung in Anse-
hung vieler der Idee der Pflicht entgegenstehenden, mithin der Maxime,
zu jener Reinigkeit hinzustreben, sich bewuflt zu werden: das vermag er;
und das ist auch fiir seine Pflichtbeobachtung genug.“373

Ob es also jemals wahrhaftig auf der Welt schon Handlungen ,aus
Pflicht” gegeben hat oder nicht, oder ob diese jemals geschehen wer-
den, ist also beziiglich der Existenz der Idee von reiner Sittlichkeit
selbst, so Kant, vollig irrelevant, weshalb er dazu nochmals ausfiihrt:

»[...], dafi, wenn es auch niemals Handlungen gegeben habe, die aus sol-
chen reinen Quellen entsprungen wiren, dennoch hier auch davon gar

372 Immanuel Kant: ,Uber den Gemeinspruch das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis. In der Moral tiberhaupt®. Werkausgabe in 12 Bén-
den. Bd. XI (1968), S. 139.

373 Ebd.:S.138./139.

167

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

168

nicht die Rede sei, ob dies oder jenes geschehe, sondern die Vernunft fir
sich selbst und unabhingig von allen Erscheinungen gebiete, was gesche-
hen soll, mithin Handlungen, von denen die Welt vielleicht bisher noch
gar kein Beispiel gegeben hat, an deren Tunlichkeit sogar der, so alles auf
Erfahrung griindet, sehr zweifeln mochte, dennoch durch Vernunft un-
nachlafllich geboten sei, [...]“74

Um dieses moralische Gebot der Vernunft, das unabhingig von seiner
Realisation in uns existiert, nochmals zu veranschaulichen, fithrt er
nun ein Beispiel an. Selbst ndmlich, so stellt er fest, wenn es so etwas
wie ,reine Redlichkeit in der Freundschaft® bisher noch nie in der
Welt gegeben hitte, weil es bisher noch keinen einzigen redlichen
Freund in ihr gab, konne diese Form der Freundschaft doch von jedem
Menschen eingefordert werden. Denn die Pflicht dazu existiere, als
moralische Pflicht iberhaupt, vor aller Erfahrung im Menschen durch
die Idee einer den Willen durch Griinde a priori bestimmenden Ver-
nunft.’”s Dies ist auch der Grund, weshalb er sich in ,,Uber den Ge-
meinspruch, das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht fiir
die Praxis. In der Moral iiberhaupt® vehement gegen Garves weitere
Behauptung wehrt, dass der Mensch am Ende einer Handlung oft die
Motive, die Begriffe oder die Ideen, aus denen sie resultiert, gar nicht
mehr klar identifizieren kénne. Denn diese Motive, so Garves Ansicht,
wiirden sich beim Handeln so stark miteinander vermischen, dass sie
fir den Menschen gar nicht mehr klar zu erkennen und folglich auch
nicht mehr klar voneinander zu trennen seien.>”¢ Doch so weit, so darf
man Kants Einwand an dieser Stelle verstehen, reicht die menschliche
Selbsterkenntnis dann doch aus, dass der Mensch ein Handeln aus
Pflicht von einem Handeln aus Neigung, d.h. von seinem Verlangen
nach Gliickseligkeit, als von der Motivationsart her grundverschieden
identifizieren und folglich auch wissen kénne, was zu tun nach dem
einen und was zu tun nach dem anderen in einer Situation gut oder
schlecht sei. Zudem glaubt Kant, dass der Mensch oftmals sogar ge-
nauer wisse, was in einer moralisch-relevanten Situation zu tun seine

374 Immanuel Kant:,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. In: Werkausgabe in 12
Binden. Bd. VII (1968), S. 35.

375 Ebd.:S. 35 )

376 Immanuel Kant: ,Uber den Gemeinspruch das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis. In der Moral iiberhaupt® In: Werkausgabe in 12
Binden. Bd. XI (1968), S. 127-143. Dort: S. 139/140.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Unmaglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

Pflicht sei, als was er umgekehrt genau in ihr zu tun habe, wenn es ihm
nur auf die Steigerung seiner Gliickseligkeit oder seines Wohlergehens
ankomme.377 Als Beispiel dafiir nennt er den konkreten Fall, dass es
immer die moralische Pflicht fiir ihn sei, fremdes Eigentum, das er
zeitweise in Obhut genommen habe, sofern es die Umstdnde erfor-
dern, wieder an die rechtméafligen Eigentiimer zuriickzugeben.>”® Denn
diese Handlung sei, was schon ein Kind begreifen konne, das in die-
sem Fall Gerechte. Den fremden Besitz hingegen einfach aufgrund ei-
gener finanzieller Not zu unterschlagen, sei dagegen klarerweise un-
recht. Auf die Frage namlich, ob dieses Verhalten nicht unter bestimm-
ten Umstidnden gerecht sein konne, fithrt er aus: ,Ohne Zweifel wird
der Befragte antworten: Nein! und statt aller Griinde nur blof sagen
konnen: es ist unrecht, d.i. es widerstreitet der Pflicht. Nichts ist klarer
als dieses.“3° Auch womoglich vorliegende widrige Umstande konnten
an diesem Umstand laut Kant nichts andern. So ware es z.B. denkbar,
dass die rechtmifligen Besitzer des Eigentums es gar nicht so dringend
wie der in Geldnot steckende Verwalter brauchen wiirden, weil sie be-
reits ohne das Hinzutun des zusétzlichen Besitzes von Haus aus ver-
mogend genug seien; oder aber, dass sie diesen Zuwachs an Besitz gar
nicht verdient hitten, da sie vielleicht einen ausschweifenden und ver-
schwenderischen Lebensstil praktizieren wiirden, was hiefle, dass der
Besitz binnen kiirzester Zeit von ihnen vernichtet wire. Doch selbst
diese Faktoren konnen fiir Kant nichts an der Tatsache dndern, dass es
unrecht sei, den fremden Besitz zu behalten.3® Ziele die Handlung da-
gegen wissentlich darauf ab, die eigene Gliickseligkeit zu mehren, wére
es fiir ihn allerdings sehr viel schwieriger, genau zu sagen, wie man
nun verfahren sollte. Wiirde man den fremden Besitz einfach unter-
schlagen und freimiitig fiir seine eigene finanzielle Misere verwenden,
wiirde die Umwelt dies womdglich rasch bemerken und sich fragen,
woher der plétzliche Reichtum wohl stamme. Wiirde man hingegen
vom fremden Besitz nur langsam Gebrauch machen, um keinen Ver-
dacht auf sich zu ziehen, wiirde dies die eigene finanzielle Not nicht
lindern, was hiefle, dass damit nichts gewonnen wire. Auch die Vor-

377 Ebd.:S. 140.
378 Ebd.:S. 140.
379 Ebd.:S.140/141.
380 Ebd.:S. 140.

169

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

170

stellung, den Besitz den rechtmifligen Eigentiimern zuriickzugeben in
der Hoffnung, fiir diese Tat reich von ihnen entlohnt zu werden oder
sich auf diesem Wege einen so guten Ruf anzueignen, dass einem dies
zu einem wirtschaftlichen Neuanfang verhelfen konne, seien, wie Kant
meint, keine sicheren Erfolgsgaranten fiir die Mehrung des eigenen
Gliickes.3#*

Nach dem bisher Geschilderten ist also klar, dass es in der kanti-
schen Moralphilosophie nie zweifelsfrei méglich ist, eine Handlung als
eindeutig moralisch zu identifizieren, weil sich das Motiv der Pflicht
einer solch klaren Identifikation entzieht. Dennoch ist Kant der festen
Uberzeugung, dass der Mensch seine Pflicht per se erkennen und folg-
lich Handlungen aus Pflicht klar von Handlungen aus Neigung oder
aus Selbstinteresse unterscheiden kann. Auch meint er, dass es moglich
sei, Handlungen dank dem Prinzip ihrer Tauglichkeit zur allgemeinen
Gesetzgebung mithilfe des kategorischen Imperatives auf ihre Moral-
konformitdt hin zu tberpriifen, was er innerhalb der ,Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten auch beispielhaft praktiziert. Eine Hand-
lung némlich, die zwar zur allgemeinen Gesetzgebung tauglich ist, je-
doch aus anderen Motiven als aus dem der Pflicht geschieht, nennt er
»pflichtgemafl“. Dies heifdt, dass sie oder ihre Maxime rein formal vol-
lig moralkonform ist (sie widerstreitet also dem Motiv der Pflicht
nicht), selbst wenn sie aus einem anderen (bewussten oder unbewuss-
ten) Motiv als aus dem der Pflicht geschieht oder gewollt wird.:®
Handlungen, die ihrer Form nach, wie oben gezeigt, aber gar nicht
streng verallgemeinerbar sind oder von denen man eine strikte Verall-
gemeinerung nicht konsequent wollen kann, sind fiir ihn schlichtweg
bose. Was die Unaufrichtigkeit und die Liige angeht, verabscheut er
beide als moralische Laster. So kategorisiert er die Liige als eine bose
Tat schlechthin, da man ihre strikte Verallgemeinerung gar nicht wirk-
lich, sofern man sie anwende, wollen konne. Dies erldutert er abermals
an einem Beispiel.3® Der Mensch, der sich, wie er meint, der Liige
durch ein ,ligenhaftes Versprechen® bediene, indem er z.B. beteuert,

381 Ebd.:S.141.

382 Immanuel Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. In: Werkausgabe in 12
Binden. Bd. VII (1968), S. 23.

383 Zu den kantischen Beispielen ldsst sich an dieser Stelle in der Summe anfiihren,
dass sie in der Forschung oftmals sehr kritisch beurteilt werden, da sie laut Kants

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Unmaglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung

dass er das Geld, das er sich aktuell geborgt habe, um sich aus einer
misslichen finanziellen Lage zu befreien, aus der er sich nicht anders
zu befreien weifs, zuriickzahlen werde, obwohl er bereits im Vorfeld
weif3, dass dies niemals geschehen wird, will seiner Ansicht nach ndm-
lich keineswegs, dass seine subjektive Maxime des liigenhaften Ver-
sprechens in Not zu einem allgemeinen Gesetz werde, nach der dann
ein jeder in seiner Lage verfahren sollte. Vielmehr wolle diese Person
lediglich den kurzfristigen Vorteil in Form einer spontanen Ausnahme
von einer ansonsten allgemein giiltigen Regel des Einhaltens gegebener
Versprechen fiir sich in Anspruch nehmen. Denn andernfalls wiirde,
so Kant, sehr bald der Fall eintreten, dass es gar keine Versprechen
mehr in der Welt gibe, was der Betroffene, wie er glaubt, iiberhaupt
nicht wollen konne, da er sonst nicht den Vorteil fiir sich in Anspruch
nehmen konne, der nur bestehen bleibe, wenn es weiterhin Verspre-
chen in der Welt gebe.’® Schon das Wollen dieser kurzfristigen Aus-
nahme zeigt also nach Kant, dass die Verallgemeinerung dieser Hand-
lung gar nicht gewollt werden kann, was heiflt, dass die Handlungs-
Maxime als unmoralisch einzustufen ist, weil sie nur den Ausnahme-
fall, nicht aber die strikte Verallgemeinerung dieser Handlung will,
weshalb sie sich selbst widerstreitet. So vermerkt Kant hierzu abermals:

»S0 werde ich bald inne, daf§ ich zwar die Liige, aber ein allgemeines Ge-
setz zu liigen gar nicht wollen konne; denn nach einem solchen wiirde es

eigentlich gar kein Versprechen geben, [...] mithin meine Maxime, so
bald sie zum allgemeinen Gesetze gemacht wiirde, sich selbst zerstéren
miisse. 3%

Bei anderen Handlungs-Maximen, die man auf ihren moralkonformen
Charakter hin iiberpriifen will, kann es wiederum der Fall sein, dass
sie sich zwar als allgemeines Gesetz fiir alle verniinftigen Wesen vor-
stellen liefSen, ohne sich selbst zu widerstreiten, dass sie jedoch nicht
konsequent gewollt werden konnten. Dies erldutert Kant nochmals am

eigener Lehre im Grunde ja untauglich sind, um nihere Angaben iiber die Moral
zu machen. Auch wird Kant haufig vorgeworfen, dass manche Beispiele, gerade
mit Kategorien, wie bspw. mit den Folgen und Konsequenzen von Taten argu-
mentieren, die in einer moralischen Bewertung nach seinen eigenen Maf3stiben
gar nicht angefiihrt werden diirften.

384 Immanuel Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten® In: Werkausgabe in 12
Binden. Bd. VII (1968), S. 29/30. u. S. 52/53.

385 Ebd.:S. 30.

171

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundziige der kantischen Ethik

Beispiel der Pflicht, ,anderen in Not teilnehmend und mit aktiver Hil-
fe zur Seite zu stehen®. Seine These lduft jetzt darauf hinaus, dass man
sich selbst nie absolut sicher sein kann, je aktive Hilfe von anderen in
Anspruch zu nehmen, auch wenn man dies bisher noch strikt fiir sich
selbst ausschlief3t. So wire es bspw. denkbar, dass sich die dufleren
Rahmenbedingungen so verdndern wiirden, dass man auf einmal doch
auf die Hilfeleistung anderer Menschen angewiesen und folglich froh
sei, dass man nun doch auf sie zuriickgreifen kénne. Demnach ist die
strikte Ablehnung einer aktiven Hilfeleistung als allgemeine Gesetzge-
bung zwar denkbar, kann aber fiir Kant trotzdem nicht konsequent
oder universal von einer Person gewollt werden.3

Auch bei der Frage, ob es nicht in einer bestimmten Situation ge-
boten sein kann, aus Menschenliebe zu liigen,3*” bleibt Kant in seiner
grundlegenden Ablehnung der Liige konsequent. Denn bei der Frage,
ob man nicht wissentlich liigen solle, um einen Freund in Notlage vor
Schaden zu schiitzen, verneint er dies strikt. Dafiir fithrt er hauptsich-
lich die Begriindung an, dass die Wahrhaftigkeit eine unbedingte
Pflicht sei, die gegeniiber jedem Menschen, d.h. auch gegeniiber sich
selbst, ungeachtet eines Nachteils, der sich daraus womoglich entwi-
ckeln konne, gelte.?®® Auch macht er geltend, dass sich die wirklichen
Konsequenzen des Handelns im Vorfeld gar nicht immer mit hundert-
prozentiger Sicherheit abschitzen lieffen, weil sie z.T. dem Zufall un-
terliegen konnten.3® Die Gefahr, jemandem zufillig zu schaden, sei
das eine, die Tatsache, mit seiner Liige willentlich Unrecht zu tun, aber
sei das andere, da die Liige schon ihrer Form nach unmoralisch und
damit verwerflich sei.3®°

386 Vgl. dazu: Ebd.: S. 54.

387 Vgl dazu: Immanuel Kant: ,Uber ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lii-
gen'. In: Werkausgabe in 12 Binden. Bd. VIII (1968), S. 637- 643.

388 Ebd.:S. 638.

389 Ebd.:S.641.

390 Ebd.:S.642.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen
Moralphilosophie in der impliziten Rezeption
Horvaths

Die Anthropologie

In den nachfolgenden Kapiteln geht es nun um die implizite Aufnah-
me kantischen Gedankengutes und seiner moralphilosophischen
Uberzeugungen in Horvéths eigenes Denken und Schreiben sowie um
die Abweichungen, die Horvath an diesen moralischen Vorstellungen
Kants vornimmt. Im Zentrum steht hier der Bereich der Anthropolo-
gie, da dort die grofite indirekte semantische Ubereinstimmung zwi-
schen Kant und Horvath besteht. So begriinden beide die Vormacht-
stellung des Menschen in der Natur, die fiir Horvath aber nur eine gra-
duelle ist, mafigeblich durch die Befahigung des Menschen zur Moral.
Diese Fiahigkeit namlich impliziert auch bei Horvath sowohl das Pos-
tulat einer per se vorliegenden Willensfreiheit des Menschen wie auch
seiner Fahigkeit zur Schuld. Denn sie biindelt auch fiir ihn erst die in-
tellektuell-personalen wie, in Abweichung von Kant, die sozial-emoti-
ven Qualititen des Menschen in idealer Weise zu echter Humanitit,
wodurch der Mensch dann einen intrinsischen Eigenwert erhilt, der
mit dem Wert der kantischen ,Wiirde“ oder mit dem eines ,,Zwecks an
sich selbst“ vergleichbar wird.

Das Humanitatsideal im Licht der anthropologischen
Grundvoraussetzungen der Moral

Dass die Moral fiir Horvath die Fahigkeit ist, die dem Menschen, so-

fern er sie aktiv praktiziert, erst zu seiner wahren Humanitét und so zu
seiner natiirlichen wie gottlichen Bestimmung verhilft, liegt, wie er in

173

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII.

Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvéths

174

seinen Texten durch ausgeprigte sprachliche Motiv- und Assoziations-
ketten aufzeigt,’?* gerade daran, dass sie das Vermdogen ist, das auf all
jene spezifischen Eigenschaften Bezug nimmt, die seine Spezies in der
Summe und in der besonderen Ausprigung, in der sie dort im Regel-
fall vorliegen, erst als solche definieren. Denn kein anderes Vermogen
beruht fir Horvath in seiner theoretischen wie praktischen Ausiibung
so sehr wie die Moral auf den geistig-personalen wie auch auf den so-
zial-emotiven Qualitaten, die den Menschen in der Summe und Spezi-
fitat, in der sie dort auftreten, erst als eigene Art gegeniiber anderen
Tierarten deklarieren. Doch um sich dem Ideal der reinen Humanitat
anzundhern, muss der Mensch dazu bereit sein, diese ihn in typischer
Weise als Menschen definierenden Eigenschaften durch eine iiberge-
ordnete, objektive Konzeption des Guten zu wahrer Humanitét in sich
auszubilden. Denn tut er dies nicht, bleibt er in seinem Denken, Wol-
len, Empfinden und Handeln in seiner vornehmlich tierischen Natur
gefangen.’> Damit beruht die Moral als Vermogen fiir Horvath also
nicht nur auf den typischen Qualititen und Eigenschaften des Men-
schen, die seine Spezies summarisch definieren, sondern bewirkt
durch ihre theoretische wie praktische Ausiibung zugleich, dass er die-
se Fdhigkeiten mithilfe einer objektiven Konzeption des Guten wahr-
haft in sich ,humanisiert”. Symbolisch zeigt sich dieser Vorgang im
Kapitel ,,Das denkende Tier in ,,Ein Kind unserer Zeit“3%3 Dort ndm-
lich erfasst der Soldat aufgrund seiner zu diesem Zeitpunkt schon ra-
dikal gednderten Wirklichkeitserfahrungen nicht nur mithilfe seines
Intellekts die inneren Widerspriiche der NS-Propaganda, sondern ak-
zeptiert als Konsequenz dieses Vorganges die iibergeordnete Giiltigkeit
moralischer Prinzipien, Werte und Grundsitze. Denn obzwar er erst
noch schockiert feststellt: ,Wie kalt das Licht wird, wenn man
denkt-“34, oder verstort sinniert: ,,Ich hab ndmlich keine Angst mehr
vor dem Denken, seit mir nichts anderes tibrigbleibt. Und ich freu
mich iiber meine Gedanken, selbst wenn sie Wiisten entdecken. Denn
ich bleib durch das Denken nicht mehr allein, weil ich mehr zu mir

391 Vgl dazu: S. 177-180 in dieser Arbeit.

392 Vgl dazu: S. 177-188 in dieser Arbeit.

393 Odén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 81-88.
394 Ebd.:S.8s.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das Humanitdtsideal im Licht der anthropologischen Grundvoraussetzungen der Moral

selber komm. Dabei find ich meistens nur Dreck[.]“?%5, bildet diese
Form kritischer Reflexion doch die Grundlage seiner geistigen Revisi-
on. Damit kntipft Horvath indirekt abermals an die zuvor vom Pfarrer
aus ,,Jugend ohne Gott® vertretene Auffassung an, wonach es das Prin-
zip der Moral sei, richtig zu denken.3*® Dennoch beruht die Moral fiir
ihn, anders als fiir Kant, weder als menschliches Grundvermégen noch
beziiglich ihrer spdteren Schulung der menschlichen Qualititen im
Rahmen ihrer objektiven Konzeption des Guten ausschlieSlich auf den
intellektuellen oder personalen Fihigkeiten des Menschen, wie seinem
Verstand, seiner Vernunft oder seinem freien Willen. Denn obzwar
auch Horvéth diesen intellektuellen Fihigkeiten des Menschen in die-
sem Humanisierungsprozess eine gewisse Prioritdt unterstellen mag,
bezieht dieser Prozess genau wie das menschliche Vermégen zur Moral
stets schon die gesamte Psyche und die affektive Innenwelt des Men-
schen mit in diesen Vorgang ein. Dies vergegenwdrtigt auch die weite-
re psychische Entwicklung des Soldaten in ,Ein Kind unserer Zeit",
weil sein Denken und Fiithlen mit der Zeit immer differenzierter und
moralisch konnotierter sowie in der Summe immer empathischer
wird.»7 Fiir Horvath fuflen moralische Einsichten und moralisches
Verhalten des Individuums also, anders als fiir Kant, wie schon im Ka-
pitel zur Erkenntnis des Guten gezeigt, nicht ausschliefllich auf reinen,
von empirischen Ursachen losgelosten Verstandes- oder Vernunftpro-
zessen, sondern umfassen, was auch sein kurzer Text ,,,,Der Gedanke“
Ein Mdrchen™ zeigt, stets die gesamte soziale, psychologische und af-
fektive Natur des Menschen. Deshalb heifit es in diesem Mirchen
auch:

395 Ebd.:S. 83.

396 Vgl. dazu: Oddn von Horviéth: ,,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 51.

397 Deshalb stellt er am Ende des Romans auch erschiittert und traurig angesichts des
Schicksals von Anna fest: ,Was war doch mein heifigeliebtes unbequemes Dasein
fiir ein verlogener bequemer Morast! Ich stand in Reih und Glied und es kam mir
nicht darauf an, ob meine Schwester sitzt oder nicht.“ Zu Beginn des Romans
denkt er sich hingegen noch verichtlich iiber das gern im Umgang mit Frauen
von ihnen eingeforderte Einfithlungsvermégen: ,,Und obendrein sollst du noch
auf ihr Inneres eingehen — Denn das verlangen sie. Aber das ist keine Betdtigung
fir einen richtigen Mann. Jaja, die Herren Weiber sind ein Kapitel fiir sich!“
Odoén von Horvath: ,Ein Kind unserer Zeit In: GW. Bd. 14 (2001), S.119. u.
S. 24/25.

175

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

176

,Und dann kam ein Gedanke, es war ein sehr gescheiter belesener Gedan-
ke, der sagte: Hor mal, ich glaub, das war gar kein Gedanke, mir scheint,
das war eher ein Gefiihl - - Ein Gefiihl? Daf3 ich nicht lache! Lacht nicht!

Man kann das oft nicht so genau unterscheiden - - es gibt Grenzen, man

meint man hat ein Gefiihl und derweil denkt man nur, und einen Gedan-
ken und derweil ist das alles nur Gefiihl! Ich verbitte mir das! Ich werde

wohl noch einen Gedanken von einem Gefiihl unterscheiden kénnen!

Abwarten! [...] Es gibt keinen ganz reinen Gedanken, immer ist auch ir-
gendwo versteckt ein paar Prozent Gefiihl und umgekehrt!“so

Fiir Horviéth also existiert keinerlei Form der apriorischen Erkenntnis
in der Welt, da alle Gewissheit des Menschen fiir ihn aus dem Verbund
intellektueller und empirischer Quellen resultiert. Beziiglich der Moral
heifit dies, dass ihre Einsichten und Wertvorstellungen des Guten wie
des Schlechten stets mit moralisch konnotierten positiven, aber auch
negativen Affekten und Intuitionen des Individuums verbunden sind,
wie z.B. solchen des Stolzes, des Ekels, der Scham, des Mitleids, der
Liebe, des Hasses, der Rache 0.4. So konnen diese moralisch konno-
tierten Affekte bei Horvath haufig als psychische Indikatoren dafiir
herangezogen werden, ob eine Person ein moralisches Selbstverstind-
nis, d.h. eine genuin moralische Gesinnung in all den dabei moglichen
Abstufungen und Schattierungen, besitzt oder nicht oder ob sie mogli-
cherweise gerade dabei ist, eine solche Gesinnung in sich auszubil-
den.’» Die Affekte spiegeln folglich die geistigen Einsichten und Posi-

398 Odén von Horvéth: ,,Sportmirchen und andere Prosa und Verse®, In: GW. Bd. 11
(2001), S. 174-176. Dort. S. 175.

399 So weisen alle moralisch konnotierten Figuren bei Horvath im Zuge ihrer morali-
schen Entwicklung schliefllich auch dazu passende moralische Affekte als emoti-
ve Ausdrucksform ihrer vorhandenen moralischen Gesinnung auf. Sowohl der
Lehrer als auch B fithlen daher in ,,Jugend ohne Gott“ genau wie spéter der Soldat
aus ,,Ein Kind unserer Zeit“ in positiver Weise Mitleid mit dem Schicksal anderer.
So erkldrt B dem Lehrer z.B. zu Evas bevorstehender Verurteilung: ,Das Médel
tut mir leid*, und er antwortet ihm daraufhin: ,Mir auch.“ Vgl. dazu: Odén von
Horvath: ,,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 119. Und auch der Soldat
nimmt am Ende von ,,Ein Kind unserer Zeit® als Indiz fiir seinen inneren Wandel
Anteil am Schicksal von Anna. Siehe dazu: Odén von Horvath: ,,Ein Kind unserer
Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 119. Auch Schuld-, Reue- und Schamgefiihle kon-
nen wie solche des Hasses, der Wut, der Aggression, des Ekels und des Argwohns
in negativer Form die ethischen Einsichten und Uberzeugungen der Figuren
transportieren. So vergeht dem Lehrer zu Beginn von ,,Jugend ohne Gott“ z.B. der
Appetit bei der rassistischen Radiodurchsage, und am Ende graut es auch den
Soldaten in ,,Ein Kind unserer Zeit“ vor den Kriegsverbrechen seines Staates. Vgl.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck

tionen der Personen in ihrer Gesamtheit und Differenziertheit haufig
eins zu eins wider. Dies ist auch der Grund, warum sie in Horvaths ei-
gener inhédrenter Moralkonzeption schliefSlich recht bedeutsam wer-
den. Hier namlich erweisen sie sich oftmals nicht nur als Ausdruck der
ethischen Gesinnung oder der Absicht einer Person, sondern z.T. auch
als empirische Triebfedern echter subjektiver Betroffenheit. Dies wie-
derum kann sie dann dazu in die Lage versetzen, jene bisher noch of-
fene Liicke zwischen der moralischen Einsicht einer Person und dem
tatsachlichen Ausfithren der (moralischen) Tat zu schlieflen.

Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck sowie der
Kontrast einer Verhaftung des Menschen in seiner bloB tierischen Natur
bei Horvath

Horvath begreift den Menschen grundlegend, wie nochmals zu beto-
nen ist, als ein in seinen Grundbediirfnissen, Instinkten und Lebens-
trieben ganz normales Tier. Und als ein solches unterscheidet er sich in
diesen Bediirfnissen nicht elementar von anderen Tieren. Seine Beson-
derheit besteht lediglich darin, dass er in der Summe und in der Spezi-
fitat besondere, die menschliche Spezies gerade definierende Eigen-
schaften besitzt, wie z.B. seine Verstandes- und Urteilskraft, seine Ver-

dazu: Odon von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13 (2001), S. 13. so-
wie: Odon von Horvath: ,Ein Kind unserer Zeit In: GW. Bd. 14 (2001), S. 109. u.
S.119.

Die unmoralischen Figuren wie T in ,,Jugend ohne Gott“ oder der Buchhalter in

»Ein Kind unserer Zeit“ besitzen hingegen als Zeichen ihrer sozialen Kilte, d.h.
als Sinnbild ihres Desinteresses am moralisch Guten oder Schlechten tiberhaupt,
entweder gar keine nennenswerten Empfindungen, da es ja von T im Roman aus-
driicklich heif3t, dass er immer nur wissen wolle, wie es auf der Welt wirklich sei,
um dieses Wissen danach verhéhnen zu konnen, oder sie tduschen, wie es auf
den Buchalter zutrifft, diese Empfindungen nur in heuchlerisch-verlogener Form

vor. So namlich beteuert er gegeniiber dem Soldaten: ,Das tut mir leid*, doch der

Soldat denkt sich im selben Atemzug nur wiitend: ,Leid? Er sagt es, aber es

scheint ihm doch Spafl zu machen, dafd sie leiden mufi, denn er schaut gar so zu-
frieden und gesichert drein - als hitt er mich ganz vergessen.“ Siehe dazu: Odén

von Horvéth: ,Jugend ohne Gott® In: GW. Bd. 13 (2001), S.115. u. S.117/118.
Und: Odén von Horvéth: ,Ein Kind unserer Zeit< In: GW. Bd. 14 (2001),
S.119/120.

177

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

nunft, seinen freien Willen und seine vielfiltigen, differenzierten emo-
tiv-sozialen Qualitdten, die ihn im groflen Verbund gegeniiber anderen
Tieren als humanes Tier unter ihnen, das (in der Regel) zur Moral be-
fahigt ist, ausweisen.*° Nur diese Fihigkeit zur Moral, die all die intel-
lektuellen, personalen und emotiven Qualitdten des Menschen in posi-
tiver Weise, d.h. unter der Herrschaft einer objektiven Konzeption des
Guten, in sich vereint, sorgt folglich dafiir, dass er als ein graduell ho-
her ,entwickeltes“ Tier zu begreifen ist. Und allein als ein solches ,,hu-
manes Tier” besitzt der Mensch einen inhdrenten Wert oder eine Wiir-
de. Diese inhédrente Wiirde weist ihn in kantischer Tradition und daher
auch in Horvaths Augen erst als etwas im Gegensatz zu anderen Lebe-
wesen, beliebigen Dingen, Werten und Zwecken an sich Wertvolles
aus. Dies ist der Grund, weshalb er niemals als ein blofles Mittel fiir et-
was anderes zu (miss)brauchen ist. Doch an dieser Stelle muss sowohl
bei Horvath als auch bei Kant sehr strikt zwischen einem positiv-in-
strumentalen und einem negativ-instrumentalen Gebrauch des Men-
schen unterschieden werden. Beim Ersteren wird der Mensch ndmlich
noch als ein Subjekt geachtet, weshalb sich viele Figuren Horvaths ge-
rade nach dieser Gebrauchsform explizit als Ausdruck ihrer sozialen
Wertschdtzung sehnen. Anders verhalt es sich hingegen mit einem rein
instrumentellen Gebrauch, bei dem er zu einem bloflen Objekt ohne
Wiirde verkommt.+* Auch sind die Befdhigung zur Moral und die per-
sonalen Qualitdten, auf denen dieses Vermogen basiert, in kantischer
wie in christlicher Tradition die alleinige Grundlage dafiir, dass alle

400 Tiere gelten folglich, genau wie Menschen, die keine Personen sind, in diesem
Rahmen lediglich als Schutzbefohlene, moralische Objekte oder Patienten, da sie
aufgrund ihrer mangelnden oder nicht voll ausgebildeten personalen Fahigkeiten
gerade nicht als moralische Agenten oder Subjekte, die demnach vollumfassend
verantwortlich fiir ihre Taten sind, erachtet werden konnen. So haben sie in der
Regel kein Verstdndnis von gegenseitigen Rechten und Pflichten und auch viele
andere personale Qualititen besitzen sie nicht oder, was in diesem Bereich noch
haufiger der Fall ist, nicht in der dafiir notwendigen, stark ausgebildeten Form. So
sind sie z.B. nicht dazu in der Lage, komplexe und abstrakte Reflexions-, Urteils-
und Vernunftprozesse zu vollziehen oder intendiert im Zuge eines Abschitzens
bzw. Abwigens ihres Tuns in den dabei zu erwartenden Konsequenzen in Raum
und Zeit zu handeln, genau wie ihnen ein Verstidndnis fir fremde Interessen, Nei-
gungen, Wiinsche fehlt oder eine entsprechende Impulskontrolle etc. Vgl. dazu
auch schon S. 15/16 in dieser Arbeit.

401 Vgl. dazu: auch schon S. 22-26 in dieser Arbeit.

178

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck

Menschen als per se gleich(wertig) zu verstehen sind. Dies heif3t, dass
ihren Willensduflerungen, Interessen, Empfindungen und Handlungs-
absichten stets die gleiche Relevanz zuzubilligen ist. Denn sie alle gel-
ten somit als (zumindest potenzielle) Personen oder aber im Christen-
tum als Menschen, die eine Gottesebenbildlichkeit besitzen. Dadurch
aber sind sie auch Wesen, die einen inhédrenten Wert tragen eine Hal-
tung, die in Horvaths Werk, wie schon des Ofteren erwihnt, sehr pri-
sent ist. Man denke hier nur an die Auffassung des Lehrers, dass auch
die Neger Menschen seien, oder an die Uberlegung des Soldaten, dass
er, wire er der liebe Gott, alle Menschen gleich machen wiirde.«> Doch
dieses von Horvéth in seinem Schreiben implizit ausgewiesene Ideal
der reinen Humanitit kann der Mensch nur dann ansatzweise in sich
verwirklichen, was ihm, aufgrund anthropologischer Komponenten
nie ginzlich gelingt, sofern er im Rahmen seiner Erkenntnis des Gu-
ten, durch die er sowohl ein ethisch konnotiertes Selbstverstiandnis wie
auch einen (indirekten) Einblick in diesen anthropologischen Zusam-
menhang erhalt,+3 dazu bereit ist, seine Gaben mittels der Moral aktiv
zu humanisieren. Denn selbst wenn ihm dieser Vorgang nur in einge-
schrinktem Ausmafl gelingt, verkommt er doch im anderen Fall,
sprich ohne jedes moralische Interesse seinerseits, an dieser humanen
Vervollkommnung zu einem bloflen Tier, das keine Humanitidt mehr
kennt. Ein Umstand, den Horvath durch die wenig schmeichelhaften
Bezeichnungen des Menschen als ,wildes Tier, ,Vieh* oder ,,Kreatur
in seinem Werk dokumentiert. Denn orientiert sich der Mensch in sei-
nem Wollen, Denken, Empfinden und Handeln tatséchlich nur noch
an seinen niedersten und elementarsten, d.h. an seinen tierischsten,
egoistischsten und unmoralischsten Bediirfnissen, Trieben und Begier-
den, verkommt er so schnell zu einem wilden Tier. Und als solches
schert er sich in seinem permanenten Kampf ums Uberleben dann nur

402 Vgl. dazu: Odén von Horvéth: ,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 17.
u. S.19. Sowie: Odoén von Horviath: ,Ein Kind unserer Zeit* In: GW. 14 (2001),
S.83. Auch die Kritik des Soldaten am Buchhalter, gegeniiber dem er den Vor-
wurf erhebt, sich tiber andere zu erheben, obwohl er ja auch nicht mehr (wert) sei
(als diese), fallt in diesen Bereich. Siehe hierzu: Ebd.: S. 120.

403 Alle Figuren, die bei Horvath moralisch konzipiert sind, und sei es nur latent, er-
halten demnach in irgendeiner Form, und sei es nur wie bspw. bei Elisabeth und
Marianne in einer dunklen und intuitiven, Einblick in diesen anthropologischen
Zusammenhang. Vgl. dazu bereits: S. 14-21 in dieser Arbeit.

179

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

180

noch um subjektive und kurzfristige Varianten des Guten, wie z.B. um
das ihm Angenehme oder Lustvolle.++

Aus diesem Grund beschimpft der Soldat den Buchhalter, nach-
dem er zuvor schon iiber sein eigenes, fritheres Selbst das vernichtende
Urteil gefallt hat: ,,Pfui Teufel, was war ich fiir ein Vieh! Nein, ich war
kein Mensch!“4s, kurzerhand auch als einen bléden Hund, der nicht
denkt+°. Genau wie er vor der Ermordung des Buchhalters verichtlich
iber ihn urteilt: ,,[...] du bist eine Kreatur, eine verlogene Kreatur-“+7.
Und auch Elisabeth stellt in ,,Glaube Liebe Hoffnung" traurig iiber die
menschliche Verfassung fest: ,,Das seh ich schon ein, daf$ es ungerecht
zugehen muf3, weil halt die Menschen wilde Tiere sind - - aber es
konnt doch auch ein bifichen weniger ungerecht zugehen.“+8

In diesem tierischen Stadium lebt der Mensch also nur noch blind,
unkritisch und vorbehaltlos all seine niedersten, egoistischsten und
unmoralischsten Bediirfnisse, Triebe und Geliiste aus. Denn nun prift
er sie und die aus ihnen ebenfalls noch rasant resultierenden {ibrigen
Neigungen und Interessen nicht mehr auf ihre Notwendigkeit oder
Sinnhaftigkeit, geschweige denn auf ihren tibergeordneten, d.h. nicht
nur subjektiven, sondern auch objektiven Charakter des Guten. Doch
indem er sich so verhilt, lasst er all seine tibrigen Gaben intellektueller,
personaler und emotiver Natur, die seine Humanitét in ihrer Summe
und Komplexitdt erst verbiirgen, kurzerhand aufler Acht. Entweder
verachtet er sie so ndmlich durch ihren Nichtgebrauch oder er ver-
héhnt sie so dadurch, dass er sie nur noch zur Verwirklichung seiner

404 Auf diese ,Vertierung“ des Menschen macht auch Karl Miiller in seiner Untersu-
chung aufmerksam, der das Asoziale in diesem Rahmen als eine Grundbefind-
lichkeit des Menschen bei Horvath ausweist und betont, dass es bei Horvath in
diesem Kontext immer um die Frage gehe, welches Tier der Mensch im Themen-
komplex eines Kampfes von Individuum und Gesellschaft bzw. eines Kampfes
zwischen dem Individuum und anderen sei. Siehe hierzu: Karl Miller: ,,,Mein
Leben beginnt mit der Kriegserkldrung“ Krieg und Kriegsfolgen im Werk Odén
von Horvaths® In: ,Geboren in Fiume. Odoén von Horvéith 1901-1938 Lebensbil-
der eines Humanisten. Ein Odoén von Horvath-Buch mit komplettem Werkver-
zeichnis im Anhang.“ Hrsg. von Ute Karlavaris-Bremer, Karl Miiller, Ulrich N.
Schulenburg. Locker-Verlag/Thomas Sessler-Verlag Wien 2001. S. 46/47.

405 Odon von Horvéth: ,,Ein Kind unserer Zeit*. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 119.

406 Ebd.:S.120.

407 Ebd.: S. 120.

408 Odén von Horvéth: ,Glaube Liebe Hoffnung® In: GW. Bd. 6 (2001), S. 121.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck

niedersten Geliiste und Instinkte instrumentalisiert. Dass ihm ein sol-
ches Verhalten aber in Anbetracht seiner vielfiltigen Gaben, weder
nach platonischer noch nach kantischer oder nach christlicher Lesart
gerecht wird, betont Horvath nun dadurch, dass er die Tiermetaphorik
in einem zweiten Schritt noch durch den Motivkomplex ,,des Drecks*
und ,,des Schlammes“ und der damit in Verbindung stehenden Moti-
vik ,der Exkremente®, ,des Gestanks“ und ,des Ekels“ ergdnzt.+® So
kann der Lehrer in ,Jugend ohne Gott“ im Kapitel ,,Der Dreck” nur
noch Abscheu und Selbstekel angesichts der menschenverachtenden
Politik seines Staates empfinden. Und auch sein eigenes passives Ver-
halten, das er aus Furcht vor Armut und gesellschaftlicher Ausgren-
zung an den Tag legt, widert ihn bald immer mehr an. Ein Umstand,
der sich bildlich auch in seinen sich rasch tiberschlagenden und wild
kreisenden Gedanken dokumentiert. In ihnen nédmlich vollzieht sich
jetzt ein taumelnder und ihn in Ubelkeit versetzender Tanz, bei dem
sich kurzerhand ,die Feigheit mit der Tugend®, ,die Liige mit der Ge-
rechtigkeit®, ,die Erbarmlichkeit mit der Kraft“ und ,die Tiicke mit
dem Mut“ im Menschen verbriidert hat, was daran liegt, dass sie sich
zuvor alle, wie es im Text heif$t, mit Gefiihl kostiimiert haben. Allein
die Vernunft (als moralische wie auch als kritische Urteilsinstanz im
Menschen) tanzt nicht mit. Sie hat sich stattdessen betrunken, macht
sich Selbstvorwiirfe und speit alles voll.#** Und auch der Soldat wirft

409 Folglich tritt dabei in Negativform abermals das antike Lebensmodell des Tyran-
nen hervor, das von Kallikles und Polos im ,Gorgias“ vertreten wurde, da diese
das Gute ja anfangs nicht wie Sokrates in der Tugendhaftigkeit und Wohlstruktu-
riertheit der menschlichen Seele, sondern nur in der Lust und im freien Ausleben
ihrer Begierden verkorpert sahen. Vgl. dazu bereits S 51-58 in dieser Arbeit. Aber
auch Kant lehnt ein solches Verhalten des Menschen, das ihn seiner Gliickselig-
keit in seinen Augen gar nicht erst wiirdig werden ldsst, wie schon gezeigt, eben-
falls strikt ab. Vgl. dazu: S 159-161 in dieser Arbeit. Und auch das Christentum
missbilligt dieses Verhalten, was Horvith gerade in ,Jugend ohne Gott“ sprach-
lich durch den religiésen Motivkomplex der ,,Stindflut®, des ,Wassers®, des ,Re-
gens” oder des ,dichten Nebels“ markiert, als Formen der menschlichen Stinde
und Schuld, die eine ,schlecht” zu nennende Entfernung des Menschen von sei-
nem ,hoheren, ndmlich in diesem Fall von seinem gottlichen Ursprung darstel-
len. Siehe dazu: bspw. in ,,Jugend ohne Gott“ insbesondere die Kapitel: ,,Es reg-
net, ,Der Mann im Mond“ oder ,,Der vorletzte Tag“. Odén von Horvéth ,,Jugend
ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001) Dort insbesondere: S. 15. u. S. 16. sowie: S. 75,
S.76.u.S. 79.

410 Ebd.:S.s57/58.

181

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

dem Buchhalter in ,,Ein Kind unserer Zeit” angesichts dessen kalten
Zynismus, dessen Menschenverachtung und dessen blof} eingebildeter
Uberlegenheit bei ihrer abschlieBenden Konfrontation, nachdem er
ihn zuvor schon in den Kanal gestoflen hat, noch seine Brille mit dem
zynischen Gedanken hinterher, damit er auch den Schlamm, wie es im
Text heif3t, besser sehe.'*

Horvath aber scheint es in diesem anthropologischen Kontext
nicht in erster Linie darum zu gehen, den tierischen Ursprung des
Menschen selbst zu geifieln oder per se in Misskredit zu bringen, da er
ja immer wieder das enorme Leid des Menschen als geschundene
Kreatur, der die elementarsten Lebensbediirfnisse in Form einer gesi-
cherten Existenz und eines grundlegenden leiblichen Wohlergehens
vorenthalten werden, ins Zentrum seines literarischen Werks riickt.+2
Vielmehr bt er durch diesen Motivkomplex eine indirekte Form der
Sozialkritik genau wie eine Form der menschlichen Selbstkritik. Denn
dieser Motivkomplex markiert latent gerade jene negativen dufleren
Zeitumstidnde, wie z.B. die Armut, die soziale Ausbeutung des Men-
schen oder die Diktatur, unter deren prekédren Lebensverhéltnissen der
Mensch tatséchlich schnell zu einem nur noch unzivilisierten und un-

411 Odon von Horvéth: ,,Ein Kind unserer Zeit* In: GW. Bd. 14 (2001), S. 121.

412 So erwiagt bspw. Elisabeth in ,Glaube Liebe Hoffnung“ aufgrund ihrer Armut
schon zu Beginn des Dramas, ihren Leichnam, weil sie den Erlos benétigt, zu
Lebzeiten zu verduflern, wenn sie zum Praparator sagt: ,,Man hat mich namlich
extra darauf aufmerksam gemacht, daff man hier seinen Korper verkaufen kann -
- das heif3t: wenn ich einmal gestorben sein werde, daf} dann die Herren da drin-
nen mit meiner Leiche im Dienste der Wissenschaft machen konnen, was die
Herren nur wollen - - dafi ich aber dabei das Honorar gleich ausbezahlt bekomme.
Schon jetzt[.]“ Und auch das Schicksal des Soldaten ist zu Beginn von ,,Ein Kind
unserer Zeit“ von Armut, Kriminalitdt und Arbeitslosigkeit gepragt. Vgl. dazu:
Odon von Horvéth: ,Glaube Liebe Hoffnung® In: GW. Bd. 6 (2001), S. 16. und
Odon von Horvath: ,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001), S. 11-13. In
»Jugend ohne Gott“ hingegen verkérpern gerade die armen Heimarbeiterkinder
das Schicksal von existenzieller Armut, wenn der Lehrer iiber sie traurig reflek-
tiert: ,,Die Kinder sehen mich grof an, seltsam starr. Nein, das sind keine Fische,
das ist kein Hohn, das ist Haf3. Und hinter dem Haf3 sitzt die Trauer in den finste-
ren Zimmern. Sie sparen das Licht, denn sie haben kein Licht.“ Genau wie er dem
Pfarrer spater ungehalten beztiglich ihres Schicksals vorwirft: ,,»Sie sind doch ein
gescheiter Mensch, Sie miissen es doch wissen, dafl jene Kinder nicht verhetzt
sind, sondern daf} sie nichts zum Fressen haben!«“ Odon von Horvéth: »Jugend
ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 46. u. S. 51.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck

moralischen Tier verkommen kann. Und als ein solches ,,verwildertes
Wesen® bedient er sich dann in seinem Wunsch zu iiberleben oftmals
unkritisch nur noch unlauterer Mittel wie z.B. denen der rohen Ge-
walt, des Egoismus oder der Kriminalitdt. Denn als Tier kennt er keine
moralischen Mafistibe mehr und ist auch nicht dazu in der Lage, tiber
sie zu reflektieren. Auch konnen ihn diese schwierigen Lebensumstén-
de leicht so sehr in seinen humanen Gaben zermiirben, dass er irgend-
wann nur noch wie ein willenloses und in seinen Gefiithlen abge-
stumpftes Geschopf am Rande seiner Existenz vor sich hinvegetiert.
Oder es kann passieren, dass sich der Mensch in diesem Rahmen von
anderen im Zuge falscher sozialer Versprechungen so in seinen tieri-
schen Bediirfnissen manipulieren lésst, dass er sich von ihnen unkri-
tisch fir ihre eigenen Zwecke instrumentalisieren ldsst. Doch gerade
diese Form der Sozialkritik Horvaths beinhaltet stets auch eine scharfe
Form der menschlichen Selbstkritik, da es bei all diesen Problemen zu-
gleich um die Frage geht, wie denn eigentlich ein angemessener Eigen-
bzw. Fremdumgang mit der tierischen Natur des Menschen im Ideal-
fall bei Horvath aussehen sollte. Beméngelt also wird von Horvath in
platonisch-sokratischer Tradition nicht die Tatsache der tierischen Na-
tur des Menschen selbst mit ihren z.T. elementaren und zum Uberle-
ben notwendigen Instinkten, Neigungen und Bediirfnissen, da er in
diesem semantischen Kontext bspw. auch mehrfach den prégnanten,
hier sehr passenden Satz in seinem Werk gebraucht, dass der Mensch
(eben) kein Heiliger sei*'3, sondern kritisiert wird so allein der haufig
schmachvolle, weil hochst unkritische und unreflektierte Umgang des
Menschen mit seiner tierischen Natur. Ohne einen sinnvollen durch
die Vernunft und die menschliche Erfahrung kritisch geleiteten und
begleiteten Umgang mit dieser tierischen Natur, der nach ihrer Not-
wendigkeit, Sinnhaftigkeit, wie auch nach der Form und dem Ausmaf3
ihres Auslebens und den dabei zu erwartenden Konsequenzen fragt,
erniedrigt sich der Mensch, ausgelost durch sein natiirliches Streben
nach Gliick oder durch die schwierigen Umstiande ,,der Zeit®, in der er
lebt, namlich entweder in fahrldssiger Manier selbst auf das nur noch

413 Ebd.: S.43.

183

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

184

lustorientierte Tier in sich,+4 oder er lasst es aus ahnlichen Griinden
oder aus purer Bequemlichkeit und Verblendung seinerseits gesche-
hen, dass andere in dieser erniedrigenden Art mit ihm verfahren. Die-
se namlich erheben sich, sofern sie nur erst die Gelegenheit dazu ha-
ben, nur allzu gern als Herrscher oder Anfiihrer iiber ihn, indem sie
seine tierischen Neigungen geschickt fiir ihre eigenen Zwecke manipu-
lieren oder indem sie sie so domestizieren, dass er im Zuge falscher so-
zialer VerheifSungen zu einem ihnen blind gehorchenden und gefiigig
agierenden Tier bzw. in der Steigerung dieses Vorganges zu einer gar
willenlosen- und gefiihlsverrohten Maschine verkommt. Und als ein
solches Tier oder Objekt weifl und reflektiert der Mensch nicht mehr,
was wirklich gut oder schlecht fiir ihn ist. Und gerade dieses Vorgehen
steht seiner humanen Natur in ihren bei Horvath immer auch perso-
nalen Qualititen kontrdr entgegen. Dies signalisiert daher auch die
harsche Kritik des Lehrers aus ,,Jugend ohne Gott®, der zu Beginn des
Romans nur noch entsetzt iiber seine Schiiler, die, wie es scheint, be-
reits in diesem erniedrigenden Stadium des Mensch-seins angelangt
sind, urteilen kann: ,,Alles Denken ist ihnen verhafit. Sie pfeifen auf
den Menschen! Sie wollen Maschinen sein, Schrauben, Rader, Kolben,
Riemen - doch noch lieber als Maschinen wéren sie Munition: Bom-
ben, Schrapnells, Granaten. Wie gerne wiirden sie krepieren auf ir-
gendeinem Feld!“+s

Ist der Mensch also erst einmal zu seiner blof} tierischen Existenz
herabgesunken, wofiir in ,,Jugend ohne Gott“ auch die Motivik ,der
Kilte® in Verbindung mit dem Sinnbild des ,Zeitalters der Fische“+¢
steht, ist es bis zu seinem rein mechanisch und fast leblos anmutenden
Dasein, wie es scheint, nicht mehr weit. Seine Fahigkeiten als humanes
Subjekt, d.h. seine Willensfreiheit, sein Intellekt, seine Vernunft und
seine differenzierten Emotionen, wirken in diesem Stadium ndmlich
schon so enorm reduziert, was Horvath auch durch das in diesem

414 Im ,Gorgias“ wurde hier von Platon das Bild eines lecken, mit der Seele in ihren

immer neuen Begierden korrespondierenden Fasses gebraucht, das demnach nie-
mals aufzufiillen bzw. génzlich zufriedenzustellen ist. Vgl. dazu: S. 56 in dieser

Arbeit.

415 Odén von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott*. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 24.

416 So heifst es dort: ,»Es kommen kalte Zeiten, das Zeitalter der Fische.« [...]. »Da
wird die Seele des Menschen unbeweglich wie das Antlitz eines Fisches.«“-- Ebd.:
S. 30.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck

Kontext mehrfach von ihm verwendete Bild der erstarrten menschli-
chen Seele, die bereits dunkle Flecken der Faulnis aufweist, vermit-
telt,+7 als sei er nur noch ein dressiertes, in seinem eigenen Willen ge-
brochenes Tier. Als ein solches aber lédsst er sich dann nur allzu gern in
den (vermeintlichen) sozialen Halt und den Schutz einer Gruppe im
Sinne einer Tierherde oder eines Schwarmes iiberfithren, wo er nur
noch in stumpfsinniger, mechanischer und unreflektierter Manier das
denkt, fithlt und sagt, was ihm seine dortigen ,,Fithrer” oder die dort
herrschende Mehrheit als das vermeintlich Gute oder Schlechte vorge-
ben.#* Doch erst einmal in diese geistige Abhédngigkeit gebracht, ver-
schwimmt dann auf erschreckende Weise sogar noch jener im Grunde
so eklatante Unterschied, der naturgemifl zwischen einem jeden be-
wussten, mit vielfltigen Interessen und Neigungen ausgestatteten akti-
ven Lebewesen, zu dem ein jedes Wirbeltier zahlt, und einer nur noch
mechanisch in ihren Abldufen arbeitenden und von aufen gesteuerten
Maschine besteht. Diese Versachlichung des Menschen kann so weit
gehen, dass sich eine Person, wie der Soldat aus ,Ein Kind unserer
Zeit", von anderen sogar seine elementarsten Neigungen, Instinkte und
Eigeninteressen absprechen ldsst. Zu Beginn des Romans opfert er
namlich sein privates Gliick nur allzu gern fiir das vermeintliche
Wohlergehen seines Vaterlandes und kommentiert diesen Vorgang
blofl durch die ihm vorgegebene politische Rechtfertigung: ,,Egal! Vor-
wirts! Das Vaterland ruft und nimmt auf das Privatleben seiner Kin-
der mit Recht keine Riicksicht.“4*® Auch wundert er sich, zu diesem
Zeitpunkt ideologisch noch véllig indoktriniert und wie ein armseliges
Tier dressiert, iiber die zwar schmutzigen und rdudigen, im Gegensatz
zu ihm selbst aber selbstbestimmt lebenden Hunde seiner Feinde.

417 Ebd.:S.30.u.S.24/25.

418 Auch das Bild der dimmlich und unisthetisch wirkenden Kuhherde, das dem
Lehrer schlagartig in den Sinn kommt, als er das erste Mal auf die marschierende
Midchenklasse samt ihrer Lehrerin im Zeltlager trifft, soll diesen Vorgang der
Vermassung des Menschen vergegenwirtigen. So namlich heif3t es dort vom Leh-
rer: ,, [...], die Madchen starren mich an, wie Kiithe auf der Weide. Nein, [...] ein-
ladend sehen diese Geschopfe nicht aus! Und die Lehrerin beschreibt den Such-
mechanismus, mit dem die Madchen im Falle des Absturzes eines Fliegers nach
ihm suchen sollen, wie folgt: ,, [...], die Madchen schwdrmen in Schwarmlinie
durch das Unterholz [...].“ Siehe dazu: Ebd.: S. 39/40. u. S. 40.

419 Odon von Horvath: ,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001), S. 36.

185

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII.

Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvéths

186

Denn diese streunen, wie es im Text heif$t, undomestiziert durch die
Ruinen, weshalb sich der Soldat iiber sie argwohnisch denkt: ,,Selbst
ihre Hunde taugen einen Dreck. Rdudig und verlaust streunen sie
durch die Ruinen. Keiner kann die Pfote geben.“+*> Wie enorm der
Zugzwang und die Beeinflussung durch eine Gruppe fiir den Einzel-
nen werden kann, zeigen auch Bs Worte in ,,Jugend ohne Gott“. Denn
in seiner privaten Unterredung mit dem Lehrer gesteht er offen ein,
dass er seinerzeit nur auf Druck der restlichen Klasse hin das Gesuch
fiir seine Entlassung unterschrieben habe, wenn er ihm anvertraut:
»»Erinnern Sie sich, Herr Lehrer, wie Sie damals die Sache tiber die
Neger gesagt haben, [...]? Damals haben wir doch alle unterschrieben,
daf} wir Sie nicht mehr haben wollen - aber ich tats nur unter Druck,
denn Sie haben natiirlich sehr recht gehabt mit den Negern.«“+

Auch der Soldat erhebt spater, nun freilich in grofiter innerer Wut
gegen seine fritheren, vermeintlich mit Spezialbegabungen ausgestatte-
ten Anfiihrer, Giber die er im Vorfeld, in diesem semantischen Kontext
passend, bereits desillusioniert geurteilt hatte: ,,Der Mensch ist eben
nur ein Tier und auch die Fithrer sind nur Tiere, wenn auch welche
mit Spezialbegabungen[.]“#?, den erbitterten Vorwurf: ,Ihr redet im-
mer von einer welthistorischen Sendung - Thr habt keine welthistori-
sche Sendung zu haben! Macht uns nicht bléd, wenn ihr stehlen wollt!
-“423 Dabei transportiert diese Aussage seinerseits nicht nur seine bitte-
re Enttduschung dariiber, so lange Zeit {iber die wahren politischen
Sachverhalte und so iiber das vermeintlich ,,Gute® und ,,Richtige” hin-
weggetduscht worden zu sein, sondern auch seinen Selbsthass, der da-
her riihrt, dass er erst jetzt richtig begreift, dass er bei diesem Prozess
lange Zeit auch als reales Subjekt vollkommen versagt hat. So hat er
sich ohne Gegenwehr und unter Riickbesinnung auf seinen eigenen
kritischen Verstand von seinen Fithrern auf ein blofles Objekt oder auf
ein nur noch bereitwillig gehorchendes Tier degradieren und in die-
sem Zuge auch fir ganz falsche Zwecke von ihnen missbrauchen las-
sen. Doch gerade aufgrund dieser Erfahrung begegnet er am Ende des
Romans jeder Form der Bevormundung mit dem allergrofiten Arg-

420 Ebd.:S.38.

421 Odon von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 116.
422 Odoén von Horviéth: ,,Ein Kind unserer Zeit. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 82.
423 Ebd.:S.113.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das menschliche Ideal der reinen Humanitat als letzter Zweck

wohn. So denkt er sich z.B. misstrauisch tiber das neue, vermeintlich
so harmlose Amiisement der Autohalle auf der Vergniigungsmeile:

»Diese blode Autohalle, wo ein jeder wie der andere fiir sich allein her-
umfihrt und sich einbilden darf, daf$ er in seinem eigenen Auto fahren
kann, wohin er will - Derweil gehts immer im Kreis. Es ist zu dumm!
[...] Natiirlich pafl ich in meine Zeit, nur in diese jimmerlichen Autos
pafd ich nicht hinein! Ich mag nicht immer im Kreis herumfahren, ich bin
ja nicht blod!“s=+

Und auch B lehnt spiter konsequent jede Form der Bevormundung
und Fremdbestimmung fiir sich ab, da er dem Lehrer in ihrem Ge-
sprach ebenfalls eingesteht: ,»Ich mag nicht mehr marschieren und
das Herumkommandiertwerden kann ich auch nicht mehr ausstehen,
da schreit dich ein jeder an, nur weil er zwei Jahre alter ist! Und dann
die faden Ansprachen, immer dasselbe, lauter Blodsinn!«“+s

Die moralisch konnotierten Figuren Horvaths gelangen mit der
Zeit, initiiert durch ihre ethischen Einsichten, also allesamt neben
einer Form von wiedererlangter Eigenverantwortlichkeit und Selbst-
kritik zu einem anthropologischen Selbstverstindnis, das ethisch kon-
notiert ist. Und dieses ldsst sie erkennen, dass ihre Wiirde und damit
ihr eigentlicher Wert als Mensch nur ihrer Humanitdt und damit ihrer
Befédhigung zur Moral geschuldet sind. Denn nur die Moral als huma-
ne Fahigkeit schlechthin kann die menschlichen Gaben im Zuge ihrer
objektiven Konzeption des Guten zu wahrer Humanitit im Menschen
ausbilden, wodurch dieser sie am Ende weder verleugnet noch fir fal-
sche Zwecke instrumentalisiert. Demnach kann das Ideal der reinen
Humanitat, fiir das ja auch der Lehrer schon seit Beginn von ,,Jugend
ohne Gott“ einsteht,+¢ als eine Art letzter Zweck des Menschen bei
Horvath, der folglich im Hintergrund einer Vielzahl seiner Texte im-
plizit verankert ist, identifiziert werden. Denn obzwar es so ist, dass
dieses Ideal selbst von den moralisch konnotierten Figuren nie ganz zu
realisieren ist, oder gar fiir alle von ihnen stets in seinem gesamten

424 Ebd.:S.92/93.

425 Odon von Horviéth: ,,Jugend ohne Gott“. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 116.

426 Vgl dazu die Auseinandersetzung des Lehrers mit Ns Vater, der ihm wutent-
brannt vorwirft: ,»Das ist Sabotage am Vaterland! Oh, mir machen Sie nichts vor!
Ich weif? es nur zu gut, auf welch heimlichen Wegen und mit welch perfiden
Schlichen das Gift ihrer Humanitdtsduselei unschuldige Kinderseelen zu unter-
héhlen trachtet!«“ Ebd.: S. 19.

187

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

Umfang klar zu erfassen ist, scheint schliefflich nur derjenige, der sich
aktiv um die Anndherung an diesen hochsten menschlichen Zweck be-
miiht, bei Horvath, dhnlich wie bei Kant, itberhaupt dem héchsten Gut
der Gliickseligkeit wiirdig werden zu konnen oder diese Gliickseligkeit
in einer platonischen Lesart so jemals fiir sich selbst erzielen zu kén-
nen.

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem
Spannungsverhaltnis

Wie allerdings kénnen sich, so stellt sich nun die Frage, die moralisch
konnotierten Figuren Horvaths diesem indirekt schon héufig von ihm
in seinen Texten ausgewiesenen Ideal der reinen Humanitdt im Rah-
men ihrer ethischen Einsichten und ihres personalen Selbstverstind-
nisses zumindest annidhern? Die hier auf der Hand liegende Antwort
lautet, indem sie sich willentlich von ihren ethischen Einsichten und
den damit in Verbindung stehenden Grundsitzen, Prinzipien und
Werten des objektiv Guten leiten lassen. Denn dazu, und dies ist hier
relevant, sind sie auch nach Horvaths Sicht, aus einer rein anthropolo-
gischen Perspektive betrachtet, durchaus in der Lage. Denn auch er be-
greift den menschlichen Willen, in potenzieller Nahe zu Kant, im Rah-
men seiner konstant personalen Figurenkonzeption als ein per se neu-
trales und grundlegend freies Entscheidungsvermégen des Menschen.
Darauf verweisen schon sehr markante Selbstaussagen seiner spdteren
Figuren wie z.B. die des Lehrers aus ,,Jugend ohne Gott“. Im Hinblick
auf seinen freien Willen denkt er sich namlich: ,,Ich lasse mich nicht
unschuldig verurteilen! [...] ich will [ihm] einen Strich durch die
Rechnung machen. Mit meinem freien Willen. Einen dicken Strich.“+7
Und auch die Ausbruchs- und Rebellionstendenzen einer Vielzahl sei-
ner Figuren,+# die z.T. auch schon fiir frithere von ihnen, wie z.B. fiir
Marianne aus den ,Geschichten aus dem Wiener Wald®, zutreffend

427 Odon von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 71/72.
428 Vgl. dazu bereits: S. 14-21 in dieser Arbeit.

188

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhaltnis

sind, 4 sprechen genau wie die in den Hauptdialogen in ,,Jugend ohne
Gott“ postulierte These der Willensfreiheit+° oder die in Horvaths
Spatwerk relevante Schuld- und Lauterungsthematik#® fiir die Annah-
me einer prinzipiell vorliegenden Willens- und Entscheidungsfreiheit
des Menschen bei Horvath. Diese These impliziert aber auch eine un-
eingeschrankt vorliegende Selbstverantwortung des Menschen beziig-
lich seiner eigenen moralischen Qualitit und Giite, da es von ihm als
Person jederzeit zu erwarten ist, dass er sich mithilfe seines Intellekts,
seiner Erfahrung und seiner Vernunft selbstkritisch mit der Frage aus-
einandersetzt, in welchen Lebensbereichen und Situationen es absolut
notwendig fiir ihn ist, dass sein Wollen und Handeln ausschliefllich
bzw. vorrangig von rein moralischen Motiven, Motivationen und
Triebfedern des objektiv Guten geleitet wird, und in welchen nicht.
Dieser basalen Eigenverantwortung kann sich der Mensch bei Horvéath
deshalb auch niemals erfolgreich entziehen, selbst wenn gerade dies
zeitweise sein sehnlichster Wunsch ist.#> Die bereits angesprochenen
Bereiche der Willensschwache, des Interessen- und Wertestreites sowie
des Problems seiner doppelten Natur haben im Vorfeld aber schon die
Problematik hervorgehoben, dass er weder seine personalen Gaben
noch seine inneren Uberzeugungen des Guten stets ungehindert oder
konfliktfrei anwenden kann.#3 Dies liegt vor allem daran, dass er bei
Horvéth durchgingig mit zwei verschiedenen, tendenziell konstanten
Grundelementen, die beide dem Kausalprinzip von Ursache und Wir-
kung unterliegen, in seiner Existenz unterworfen ist. Und diesen kon-
stanten Grofen kann er sich durch die zeitlebens mit ihnen gemachten
Erfahrungen und Prigungen niemals vollstindig entziehen, sondern

429 So entriistet sich Marianne nach dem Eklat, den ihr Liebesgestindnis an Alfred
im Zuge ihrer Verlobungsfeier mit Oskar am Donauufer unter den anwesenden
Gisten ausgelost hat, in sehr emotionaler Weise, durch die Worte: ,,Ich laf3 mich
von euch nicht mehr tyrannisieren. Jetzt bricht der Sklave seine Fessel — da! Sie
wirft Oskar den Verlobungsring ins Gesicht. Ich laf3 mir mein Leben nicht verhun-
zen, das ist mein Leben!“ Odén von Horvath: ,Geschichten aus dem Wiener
Wald®, In: GW. Bd. 4 (2001), S. 138.

430 Siehe hierzu: Odoén von Horvath: ,Jugend ohne Gott® In: GW. Bd. 13 (2001),
S.19-21. Dort insbesondere: S. 20. Sowie: S. 47-53. Dort insbesondere: S. 52.

431 Vgl dazu: S 197-204 in dieser Arbeit.

432 Vgl dazu: S. 197/198 in dieser Arbeit.

433 Vgl. dazu: S. 140-150; S. 80; 177-188 in dieser Arbeit.

189

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

zu ihnen kann er sich nur mithilfe seiner personalen Gaben speziell
verhalten. Diese Elemente, das der ,,Zeit“ wie auch das seiner eigenen
doppelten Natur, besitzen bei Horvath nun im Zuge ihrer Kausalitét
also ein fiir den Menschen faktisch sehr hohes wie auch unleugbares
Maf3 an Determinationspotenzial.#+ So zeigt das statische Element der
»Zeit, das Horvath gerade in seinem Spatwerk mehrfach motivisch
aufgreift,#s dass jede individuelle menschliche Existenz zwangslaufig
in eine bestimmte Zeitspanne fillt, die stets besondere politische, so-
ziale, kulturelle und 6konomische Lebensumstinde fiir sie bereithalt.
Und gerade diesen deterministischen Faktoren aber kann sich der
Mensch, weil er sie weder eigenstindig dndern noch von Grund auf
abschaffen kann, nie ganzlich entziehen. Dies ist auch der Grund, war-
um der Direktor in ,Jugend ohne Gott“ die schwierigen politischen
Zeitumstande des aufkeimenden Faschismus fiir das Erliegen seines
fritheren Idealismus verantwortlich macht, denn er klagt gegeniiber
dem Lehrer: ,,»Sie halten mich fiir einen Zyniker, [...]. Oh, nein! Wir
alle, die wir zu hoheren Ufern der Menschheit strebten, haben eines
vergessen: die Zeit! Die Zeit, in der wir leben.«“#¢ Die spezifischen Be-
gebenheiten der Zeit, mit denen jedes Individuum im Zuge seiner

434 So weist auch Johanna Bossinade mit Verweis auf Marin Walder auf diesen Um-
stand der menschlichen Determination bei Horvath hin. Laut Walder ndmlich sei
diese bei Horvéth primér in einer Art ,, Apparatur® verankert, die die Erkenntnis-
fahigkeit und Willensfreiheit des Menschen stark einschranke bzw. kaum zulasse.
Fiir Bossinade aber resultiert der Zuwachs an Freiheit in Horvaths Spatwerk da-
bei auf einer nun erhohten Kommunikations- und handlungsorientierten Kom-
petenz seiner Figuren, die sie dabei befahige sich aus dieser Determinierung
durch die ,,Apparatur® herauszulosen. Siehe hierzu: Johanna Bossinade: ,,,Vom
Kleinbiirger zum Menschen“ Die spiten Dramen Odén von Horvaths“. Abhand-
lungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft, Band 364. Bouvier-Verlag,
Bonn 1988. S.123/124.

435 Siehe hierzu: Odoén von Horvéth: ,Ein Kind unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001),
S.58. S.72. S.92. u. S.127. Sowie: Odén von Horvéth: ,Jugend ohne Gott® In:
GW. Bd. 13 (2001), S. 20. u. S. 50.

436 Ebd.: S.20. Und auch der Pfarrer aus ,,Jugend ohne Gott“ betont wihrend seiner
Unterhaltung mit dem Lehrer, dass selbst die Kirche als Institution nicht die
Macht dazu besitzt, zu bestimmen, wie ein Staat regiert werden sollte, denn er
sagt: ,»Und der Kirche, Herr Lehrer, ist leider nicht die Macht gegeben, zu be-
stimmen, wie ein Staat regiert werden soll[.]«%, denn nur der Staat selbst, fithrt er
weiter aus, wire gottgewollt, weil er naturnotwendig sei, nicht aber dessen jeweils
spezifische Ordnung. Ebd.: S. 49. u. S. 50.

190

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhaltnis

Existenz also unweigerlich bei Horvath konfrontiert wird, kdnnen sich
selbst, wie schon an anderer Stelle gezeigt,*7 in ihrer eigenen internen
Binnenstruktur aber auch rasch verandern. Dies erschwert dann die
menschliche Adaption an sie, weil der Mensch bei diesem Prozess
kontinuierlich auf neue Hemmnisse duflerer wie innerer Art stof3t. Die
kausalen Wechselwirkungen der Natur betreffen damit also stets seine
eigenen Haltungen und Entscheidungen bis zu einem gewissen, z.T.
recht betrachtlichen Ausmafl immer schon mit, weil diese Entschei-
dungen des Menschen von solchen dufleren Faktoren schon summa-
risch eingeschrinkt oder abhédngig sein kénnen. Dies ist ein Umstand,
den auch die Berufswahl des Soldaten aus ,Ein Kind unserer Zeit"
tiberhaupt Soldat werden zu wollen, dokumentiert. Denn zu Beginn
des Romans will er noch eine Ausbildung zum Buchdrucker absolvie-
ren, doch aufgrund der aktuellen Situation auf dem Arbeitsmarkt kann
er keine Stelle in diesem Berufszweig finden.#® Solche kausalen Ab-
hingigkeiten und Wechselwirkungen kénnen das Individuum zudem,
wie schon an anderer Stelle gezeigt, rasch iiberfordern. Denn unwei-
gerlich gewinnt es so den Eindruck, womoglich gar keine richtige Ent-
scheidungsfreiheit zu haben oder die mit seiner Wahl verbundenen
Konsequenzen am Ende nicht richtig zu iiberblicken. Dieses Gefiihl
der Ohnmacht kann seine Ambitionen dann so ldhmen, dass es sich ir-
gendwann nur noch resigniert in sein vermeintliches Schicksal, das
folglich nichts anderes als die Auswirkungen dieser Naturkausalitit ist,
ergibt. So besitzt Marianne am Ende der ,Geschichten aus dem Wie-
ner Wald“ weder die nétige Kraft noch eine sichtbare weitere Hand-
lungsoption, um nochmals einen Ausbruch aus ihrem angestammten
sozialen Umfeld zu wagen, in das sie am Ende des Dramas abermals
brutal von Oskar iiberfithrt wird.#® Folglich determiniert und pragt
die Naturkausalitit die menschliche Existenz immer schon bis zu
einem gewissen, z.T. betrichtlichen Ausmaf}, da alles Handeln und
Wollen des Individuums stets mafigeblich durch diese Kausalitit mit-
bestimmt wird. Daher ist jeder Mensch bei Horvath, in direkter Ana-
logie zum Soldaten aus ,,Ein Kind unserer Zeit, immer schon ein spe-

437 Vgl. dazu: S. 35-46 in dieser Arbeit.

438 Vgl. dazu: S. 23/24 in dieser Arbeit.

439 Siehe hierzu: Odén von Horvéth: ,Geschichten aus dem Wiener Wald® In: GW.
Bd. 4 (2001), S. 207.

191

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII.

Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvéths

zifisches Kind seiner Zeit wie auch seiner eigenen antagonistischen
Natur. Ein Umstand, den auch die bedriickte Einsicht des Soldaten wi-
derspiegelt: ,, Aber es gibt eben in unserem Leben unerforschte Zusam-
menhinge, die keinen Witz verstehen — das wird mir allméhlich den-
noch immer klarer[.]“4¢. Und doch bleibt, und dies ist nun entschei-
dend, neben dieser Form der unleugbaren Determination auch die
Méglichkeit der Freiheit fiir den Menschen bei Horvath erhalten, was
vor allem sein Spatwerk dokumentiert. Beide Elemente, das der Deter-
mination wie auch das der Freiheit sind ndmlich bei ihm, wie ich glau-
be, keine absoluten, sondern eher relative Grof3en. Fiir diese Sichtweise
sprechen z.B. die flieBenden Uberginge, die es zwischen beiden Berei-
chen in seinem Werk geben kann, genauso wie die z.T. vorliegende
zeitliche Beschrankung zwischen den Phasen von Freiheit und denen
von Determination. Denn als Person kann sich der Mensch stets in
und zu der Wirklichkeit, in der er jeweils lebt, durch bewusste und re-
flektierte Willensakte und Entscheidungen positionieren.#* Ein Um-
stand, den auch die auf den ersten Blick zynischen Worte des Direktors
aus ,,Jugend ohne Gott“ signalisieren, der dem Lehrer erklart: ,,»Junger
Manng, sagte er ernst, »merken Sie sich eines: es gibt keinen Zwang.
Ich konnte ja dem Zeitgeist widersprechen und mich von einem Herrn
Bickermeister einsperren lassen, ich kénnte ja hier gehen, aber ich will
nicht gehen, [...]« 42

Der Mensch also kann sich, selbst wenn dies unangenehme Konse-
quenzen fiir ihn zur Folge hat, stets gegen die politischen oder wirt-
schaftlichen Zwinge seiner Zeit positionieren, die es, so viel ist sicher,
in jeder x-beliebigen Zeit aufs Neue fiir ihn geben wird. So kann er z.B.
selbst dariiber entscheiden, von welchen Werten er sich in seinem Le-
ben zu welchem Moment leiten ldsst, wie er zu den aktuellen Werten
seiner Zeit steht, was er fiir das objektiv Gute hélt oder welchen Moti-
ven er willentlich in einer bestimmten Situation in sich den Vorrang

440 Odoén von Horviéth: ,,Ein Kind unserer Zeit. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 71.

441 Deshalb stellt auch Alfred Doppler in seiner Horvath-Untersuchung fest, dass die
Entscheidungsfreiheit seiner frithen Figuren zwar weitestgehend eingeschrénkt,
aber eben nicht vollkommen aufgehoben sei. Siehe hierzu: Alfred Doppler: ,,Be-
merkung zur dramatischen Form der Volksstiicke Horvéths® In: ,Horvath-Dis-
kussion®. Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg. (1976), Dort.
S.18.

442 Odon von Horvéth: »Jugend ohne Gott® In: GW. Bd. 13 (2001), S. 20.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhaltnis

lasst.+3 Ohne dieses personale Grundvermdgen im Sinne Kants, das
Horvith folglich einer Vielzahl seiner Figuren, z.T. auch den friitheren
schon latent als eine Art Grundkonzeption unterstellt, besaf3e er ndm-
lich keine Moglichkeit dazu, was fiir die grofle Summe des ethischen
Hauptpersonals Horvaths allerdings zutrifft, iberhaupt innere Lern-
und Lauterungs- sowie Emanzipationsprozesse zu durchlaufen, d.h.
angestammte Haltungen ebenso wie Denk- und Gefiihlsinhalte be-
wusst und willentlich zu modifizieren.+4 Auch kénnte man ihm an-
sonsten niemals so etwas wie Eigenverantwortung oder gar eine Fihig-
keit zur Schuld unterstellen. Daher muss der menschliche Wille auch
bei Horvath, in dhnlicher Hinsicht wie bei Kant, als ein per se anthro-
pologisches Grundvermdgen zur Spontaneitit aufgefasst werden oder
als eine zumindest vorliegende Moglichkeit dazu. Denn dieser tragt ge-
rade in seinem Spédtwerk durchaus jenes autonome Potenzial in sich,
eigene Kausalitit, die dann als realititsbildende und sinnstiftende
Kraft in die Zeit fallt, (aus sich selbst heraus) in Gang zu setzen. Dies

443 So rechtfertigt der Tatbestand, Soldat geworden zu sein, am Ende weder in den
Augen des Hauptmannes noch in denen des Soldaten in ,,Ein Kind unserer Zeit*
die Kriegsverbrechen, die beide im Zuge der Invasion ihres Vaterlandes in jenem
kleinen, fremden Land veriibt haben. Im Brief des Hauptmannes heif3t es diesbe-
ziiglich namlich spater schockiert: ,,»Wir sind keine Soldaten mehr, sondern elen-
de Rauber, feige Morder. Wir kdmpfen nicht ehrlich gegen einen Feind, sondern
tiickisch und niedertréchtig gegen Kinder, Weiber und Verwundete-«“. Und auch
der Soldat stellt am Ende des Romans bestiirzt fest: ,,[...]- denn wie bequem ist es
doch, seine Untaten mit dem Vaterland zu verhiillen, als wir das ein weiflfer Man-
tel der Unschuld! Als blieb eine Untat kein Verbrechen, ob im Dienste des Vater-
landes oder irgendeiner anderen Firma-“ Und auch der Pfarrer betont in ,,Jugend
ohne Gott“ gegeniiber dem Lehrer, dass nicht die Missionarsarbeit an einer afri-
kanischen Schule am Ende ein per se schmutziges Geschift darstellen miisse, son-
dern dass es dabei allein an ihm selbst liege, wie er den Afrikanern das Christen-
tum vermitteln wolle. Zuvor namlich hatte der Lehrer ihm gegeniiber noch die
Befiirchtung geduflert: ,,Ich tiberlege. Heute glaube ich an Gott, aber ich glaube
nicht daran, dafl die WeifSen die Neger begliicken, denn sie bringen ihnen Gott
als schmutziges Geschift. Und ich sage es ihm.“ Odon von Horvath: ,Ein Kind
unserer Zeit“ In: GW. Bd. 14 (2001), S. 58. u. S. 119. Und: Odén von Horvath:
»Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 126.

444 Vgl dazu: sowohl S.119-140 in dieser Arbeit, wie auch die dazu passende fiir
Horvéth programmatische Aussage des Pfarrers aus ,,Jugend ohne Gott“: ,»Jaja,
nur selten wird einer heilig, der niemals unheilig, nur selten einer weise, der nie
dumm gewesen ist! [...]«“. Odén von Horvéth: ,Jugend ohne Gott® In: GW. Bd.
13 (2001), S. 50.

193

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

194

aber impliziert auch die reale Moglichkeit fiir das handelnde Individu-
um, der gegebenen Realitdt bis zu einem gewissen Maf3 willentlich
neue Impulse, d.h. neue Kausalitdt, zu verleihen. Allerdings darf es da-
bei weder um Fragen des Erfolges oder Misserfolges noch um eine
hundertprozentige Kalkulation der zu erwartenden Folgen fiir das In-
dividuum gehen. So bezeugt gerade auch das spate Wahrheitsbekennt-
nis des Lehrers in ,,Jugend ohne Gott“ vor Gericht#s diese realitdtsge-
staltende Kraft des menschlichen Willens. Denn auf das Wahrheitsbe-
kenntnis des Lehrers folgen rasch etliche weitere Wahrheitsbekennt-
nisse anderer Figuren im Roman, wie z.B. das von B#¢, von Eva+7, von
Z#% und schlieflich auch das von Ts Mutter+9. Und sie alle stehen da-
bei, wie es den Anschein hat, in einem sowohl engen zeitlichen wie
auch semantischen Bezug zu seiner zuvor getitigten Aussage. Deshalb
stellt auch der Lehrer selbst tiberrascht fest: ,,Es fillt mir auf, dafl ich
anders denke als frither. Ich erwarte iiberall Zusammenhinge. [...] Ich
tithle ein unbegreifliches Gesetz.-“4s° Dass diese Flut an Wahrheitsbe-
kenntnissen im Roman nun tatsdchlich in einem ursichlichen Zusam-
menhang mit der Aussage des Lehrers steht, beweist dabei vor allem
Evas Gestdndnis. Denn vom Gerichtsprésidenten nach dem Motiv fiir
ihr Giberraschendes Wahrheitsgestindnis gefragt, fihrt sie als Begriin-
dung an, dass sie damit gerne dem guten Beispiel des Lehrers Folge
leisten wollte. Gegen seine vorgetragenen Einwédnde wendet sie ndm-
lich sogleich energisch ein: ,,»Ich schwindle nicht. Ich mdchte jetzt ge-
nauso die Wahrheit sagen wie der Herr Lehrer«.“s* Auf die spitere
Nachfrage des Prisidenten, was sie getan hitte, hitte der Lehrer zuvor
nicht die Wahrheit gesprochen, gesteht sie hingegen offen ein: ,,»Dann
hitte auch ich geschwiegen«.“4s> Das willentliche Bekenntnis des Leh-
rers zur Wahrheit hat also als Ursache erst die Moglichkeit zu dieser
Wahrheit in der fiktiven Realitdt des Romans entstehen lassen. Denn
ohne sein vorbildhaftes Verhalten hitte sich die Wahrheit als Option,

445 Ebd.: S. 100.
446 Ebd.:S.114.
447 Ebd.:S.102-105.
448 Ebd.: S. 103.
449 Ebd.:S. 148.
450 Ebd.:S.119.
451 Ebd.: S. 102.
452 Ebd.:S. 104.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhaltnis

wie man vermuten darf, wohl nicht so ohne Weiteres in seiner Hand-
lung durchgesetzt. Nicht also der Mensch in seiner anthropologischen
Grundkonzeption ist bei Horvath per se unfrei, statisch und determi-
niert, sondern er wird es vornehmlich durch die vorliegenden biologi-
schen, politischen und sozialen Begleitumstidnde seiner Existenz. Denn
diese beeinflussen stets das faktische Ausleben seiner personalen Qua-
litaiten. Durch seine per se personalen Gaben hat er aber dennoch im-
mer die Option, sich durch bewusste Willensakte in der Realitdt, in der
er lebt, zu positionieren, was auch die Moéglichkeit impliziert, dieser
Realitdt willentlich bis zu einem gewissen Maf3 neue kausale Impulse
zu verleihen.

Folglich geht es bei Horvath, wie diese zwei kontroversen Elemen-
te, die menschliche Freiheit und die menschliche Determination zei-
gen also nicht um deren absolute Auspragung in seinem Werk, son-
dern eher um die Frage, wie das eine im Rahmen des anderen, insbe-
sondere in seinem Spatwerk, als Moglichkeit und in welchem konkre-
ten und praktikablen Ausmaf fiir den Menschen erhalten bleibt. Aber
auch um die Frage, in welchem wechselseitigen Spannungsverhéltnis
diese beiden kontrdren Groflen in seinem Gesamtwerk mit ihrer je-
weils anderen Gewichtung im Frith- und Spéatwerk genau zueinander
stehen. Und diese auffillig andere Gewichtung von faktischer Freiheit
oder Determination zwischen Frith- und Spétwerk, die hier erkennbar
wird, basiert meines Erachtens stark auf einer vom Autor irgendwann
bewusst vollzogenen Anderung in seiner Argumentationsstrategie.*s3
So wandelt sich diese Argumentationsstrategie bei Horvath von einer
eher negativen Argumentationsform in seinem Frithwerk zu einer po-
sitiveren in seinem Spédtwerk. Denn in seinen fritheren bis mittleren
Arbeiten setzt er noch auf eine vornehmlich negative Argumentations-
weise zur Vermittlung seiner dabei konstant bleibenden, politischen,
sozialen und ethischen Themen, da er die erwiinschte erkenntnistheo-

453 Auch Johanna Bossinade verweist in ihrer Untersuchung auf diese Differenzen
zwischen dem Frith- und Spatwerk Horvaths, wenn sie diesen Wandel des Autors
als einen Ubergang von einer Sprach-, hin zu einer Figurendramaturgie be-
schreibt, wobei auch sie in diesem Rahmen den gezielten Ansatz einer Re-Huma-
nisierung des Menschen in Horvaths Spéatwerk sieht. Siehe hierzu: Johanna Bossi-
nade: ,,Vom Kleinbiirger zum Menschen® Die spdten Dramen Odén von
Horvaths“ (1988), S. 10. u. S. 13.

195

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

retische wie moralische Lauterung seines Publikums hier noch durch
eine bewusste Distanzierung dieses Publikums von der ihm dargebote-
nen und stets realistisch anmutenden fiktiven Wirklichkeit in ihrem
immer unzuldnglichen Sein anstrebt. Das ethische Sollen wird bei die-
sem Ansatz also eher indirekt vermittelt, im Kontrast zum derzeitigen
Sein,#+ weshalb die in den Dramen in aller Regel allein integeren
Hauptfiguren, man denke hier bspw. an die Frauleinfiguren, mit denen
sich das Publikum am leichtesten ob ihrer Sorgen, Note und Angste
identifizieren kann, noch allesamt, weil dies dem Kalkiil dieser negati-
ven Argumentationsstrategie geschuldet ist, in hochst unversohnlicher
oder erniedrigender Weise zugrunde gehen.#5 In den spéteren Arbei-
ten hingegen versucht Horvath, ein anderes bzw. ein erweitertes Ver-
mittlungskonzept fiir seine gleichbleibenden inhaltlichen Anliegen
und Themen zu finden. Denn nun soll sein Publikum nicht mehr nur
durch eine blofle Distanzierung von der ihm dargebotenen, real anmu-
tenden, fiktiven Wirklichkeit in ihrem verdorbenen Status quo zur kri-
tischen Reflexion angeregt werden, obwohl er diesen Ansatz nie ganz
aus den Augen verliert, sondern auch durch das nun ebenfalls in der
Summe stark gelduterte Hauptpersonal eine zusitzliche, d.h. wirklich
positive Identifikationsoption vorfinden, die ihm das ethische Sollen
im Zuge eines nachdriicklichen Appelles in direkterer und emphati-
scherer Weise ans Herz legt.45¢

454 Dieser Umstand entspricht dabei auch dem von Kurt Bartsch erkannten, fiir
Horvath typischen demonstrativen Aufstellen eines Gegeneinander von An-
spruch und Realitit oder aber der Methodik, dem Rezipienten durch ironische Si-
gnale zu eigener Erkenntnis zu verhelfen. Und auch Franz Kadrnoska erklart zur
frithen Dramatik Horvdaths, dass das Publikum dort mithilfe der Literatur das so-
ziale Bezugssystem erleben sollte, in dem es gefangen sei. Siehe hierzu: Kurt
Bartsch: ,,Zur Erprobung des ,bdsen Blicks“. Zu Odén von Horvaths Kurzprosa
vor 1933 In: ,Geboren in Fiume. Odén von Horvath. Lebensbilder eines Huma-
nisten“ (2001), S.62-75. Dort S.65. Und: Franz Kadrnoska: ,,Sozialkritik und
Transparenz faschistischer Ideologeme in »Jugend ohne Gott«*. In: ,,Horvéths Ju-
gend ohne Gott* Hrsg. von Traugott Krischke (1984), S. 69-91. Dort S. 74.

455 Nicht die Tatsache des wie auch immer gearteten Untergehens oder Scheiterns
der Figuren selbst ist demnach das in Horvaths Dramaturgie relevante Kriterium,
sondern die anderen Untertone, die bei diesem Vorgang in seinem Frith- und
Spatwerk zutage treten, sind dabei von wesentlicher Relevanz.

456 Siehe hierzu: auch die Untersuchung von Klaus Siebenhaar, der diesen argumen-
tativen Wandel Horvéths wie folgt beschreibt: ,,Horvaths Rontgenblick und seine
Impassibilité gegeniiber seinen Figuren weicht einer allmahlichen Anverwand-

196

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Schuld

Die Frage nach der menschlichen Schuld

Auch die Schuld ist bei Horvath eine per se anthropologische Kompo-
nente, die untrennbar zum Menschsein gehort, weil sie eine direkte
Implikation des freien menschlichen Willens ist. Kein Mensch niamlich
existiert laut Horvath je ganz ohne Schuld auf der Welt, weil das irdi-
sche Dasein des Menschen diese Schuld im Zuge seiner Freiheit
zwangsldufig schon mit sich fiihrt. Dieser anthropologische Umstand
tritt deshalb auch schon durch die wiitende Reaktion des Lehrers in
»Jugend ohne Gott“ hervor, der alkoholisiert das vernichtende Urteil
iber die Menschheit spricht: ,Man kann nicht genug Schuldgestdnd-
nisse erpressen, denn der Mensch ist schlecht!“4s7 Obzwar namlich die
hier vom Lehrer beschworene Schuld des Menschen, anders als er es in
diesem Zusammenhang behauptet, bei Horvath nicht in erster Linie
auf der moralischen oder charakterlichen Verwerflichkeit des Men-
schen selbst beruht, so ist diese Schlechtigkeit des Menschen doch das
Resultat seiner allgemeinen Unvollkommenheit.4® Denn der Mensch
ist, daran lasst Horvath keinerlei Zweifel aufkommen, ein durch und
durch unvollkommenes und mit Méngeln behaftetes Wesen, das des-
halb frither oder spater Fehler und Irrtiimer in seinem irdischen Da-
sein begehen und so auch Schuld auf sich laden wird. Denn seine Ta-
ten fallen, wie eben gezeigt, als Auspragung der Kausalitit in die Zeit,

lung des Autors mit seinem Werk, wo Kritik in Klage, teilnahmslose Aufklarung
in werbendes Verstindnis, sezierende Gesellschaftsanalyse in humanistische Ver-
sohnungsgesten umschlagen.“ Klaus Siebenhaar: ,Eiszeit oder Die Vertreibung
aus dem Paradies. Verlusterfahrung, Einsamkeit, Isolation im Spatwerk Odén von
Horvéths“ In: Zwischenwelt 6 Literatur der ,Inneren Emigration” aus Osterreich.
Wien 2002. S. 258. Und auch Milka Car betont zu diesem Horvathschen Wandel:
»In der zweiten Phase gewinnen allgemein marchenhafte und moralisierende Ele-
mente die Oberhand und zeigen sich als Tendenz auch in den beiden letzten zwei
Romanen.“ Siehe hierzu: Milka Car: ,,Horvaths Prosa zwischen Kritik und Empa-
thie“ In: ,,Geboren in Fiume. Odén von Horvéth. Lebensbilder eines Humanisten
(2001), S. 76-86. Dort: S. 78.

457 Odon von Horviéth: ,,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 26.

458 Diesen Aspekt der menschlichen Unvollkommenheit betont auch der mehrfach
auftretende Gedanke des Lehrers: ,,Ich hatte viele Weiber, denn ich bin kein Heili-
ger und die Weiber sind auch keine Heiligen[.]*, genau wie seine eitlen Gedanken:
»Du bist auch nur ein Mensch, der mochte, dafl seine Krawatte richtig sitzt.“
Ebd.:S.123.u.S. 113.

197

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

was notgedrungen die Schuld als Implikation seiner Freiheit verbiirgt.
Diesen Umstand betont deshalb auch der Apotheker Alfons in ,Der
jiingste Tag®, wenn er seiner Schwester, Frau Hudetz, zu den kausalen
Verflechtungen menschlicher Handlungen erklért: ,Das hangt alles zu-
sammen.“+® Alfons Uberzeugung lautet also, dass es niemals ein
menschliches Handeln ohne alle Schuld auf der Welt geben koénne,
weil dieses Handeln im Zuge der Kausalitdt immer auch unvorhergese-
hene, irrtiimliche und unbeabsichtigte Implikationen haben wird, die
so im Vorfeld nicht vom Menschen bedacht, beabsichtigt oder einkal-
kuliert wurden. Gerade diese anthropologische Begebenheit hebt
Horvath deshalb auch immer wieder durch sehr einpriagsame Motive
in seinem Werk hervor, wie z.B. jene, die er in ,Jugend ohne Gott* ge-
braucht. Dort symbolisiert er die Schuld z.B. als ein ewiges Meer, in
das der Mensch handelnd eintaucht, oder als ein verzweigtes Laby-
rinth, in das er durch seine Handlungen eintritt und sich so unweiger-
lich in dessen schuldhaften Geflecht verstrickt; oder durch die Meta-
pher der Schuld als Raubvogel, der unaufhérlich am Himmel kreist
und schliefSlich jeden mit seinen scharfen Krallen packt.«®® Auch der
Pfarrer in ,Jugend ohne Gott“ sieht in der menschlichen Unvollkom-
menheit deshalb die Hauptquelle allen menschlichen Ubels in der
Welt. Denn dem Lehrer gegeniiber klagt er, dabei Worte Blaise Pascals
benutzend, tiber die Fehler der Menschheit: ,,»Das behaupte ich kei-
neswegs, denn die ganze menschliche Gesellschaft ist aufgebaut auf Ei-
genliebe, Heuchelei und roher Gewalt. Wie sagt Pascal? »Wir begehren
die Wahrheit und finden in uns nur Ungewif3heit. Wir suchen das
Gliick und finden nur Elend und Tod.««461

Im Diesseits kann es fiir den Menschen als Konsequenz seiner na-
tiirlichen Unvollkommenheit deshalb keinerlei kindliche Unschuld bei
Horvath geben, obwohl sich viele seiner Figuren gerade nach dieser
paradiesischen Unschuld des Menschen explizit in ihrem Dasein seh-
nen. Doch sie ist nichts anderes als eine triigerische Illusion.#> Be-
griindet wird dieser anthropologische Aspekt der Schuld bei Horvath

459 Odon von Horvéth: ,,Der jiingste Tag“ In: GW. Bd. 10 (2001), S. 64.

460 Odon von Horvéth: »Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 78. u. S. 71.

461 Ebd.: S. 49.

462 Bezeugt wird diese Sehnsucht der Figuren Horvaths nach einer Art kindlichen
Unschuld oder nach einem Paradies, in dem der Mensch noch frei von jeder Siin-

198

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Schuld

grundlegend durch zwei verschiedene Konzepte, die im Zuge ihrer
Kausalitdt aber zumeist sehr eng miteinander verwoben sind. Die eine
Begriindung beruht dabei auf der Vorstellung einer christlich oder me-
taphysisch fundierten Urschuld des Menschen im Universum. Inner-
halb des Christentums wird diese Urschuld durch die Erbsiinde, d.h.
durch den Siindenfall des Menschen und seine Vertreibung aus dem
Paradies, reprasentiert. Hierdurch erweist sich die Schuld des Men-
schen auch als Konsequenz seines freien Willens.43 Deshalb fithrt der
Pfarrer aus ,,Jugend ohne Gott“ die Strafe Gottes, mit der er den Men-
schen in seiner irdischen Existenz fortwdhrend belege, obwohl der
Mensch bei diesem Vorgang gar nicht immer verstehe, warum und
woflir er eigentlich bestraft werde, explizit auf die Erbsiinde zuriick,
wenn er den Lehrer, der zuvor an dieser gottlichen Strafe des Men-
schen harsche Kritik geiibt hatte, streng durch die Worte ermahnt:
»»Man darf Gott nicht vergessen, [...], auch wenn wir es nicht wissen,

de ist, z.B. durch die wiederkehrenden Motive der Kindheit, der Heimat, des Zu-
hauses oder des Vaterhauses, die dabei haufig mit Wirme, Geborgenheit, Ruhe,
Frieden, Reinheit und kindlicher Verantwortungslosigkeit konnotiert sind. So
denkt sich der Lehrer in ,Jugend ohne Gott“ z.B. traurig an einer Stelle: ,Geh
heim! Heim, wo du geboren wurdest. Was suchst du noch auf der Welt? [...] Geh
heim!“ oder er sehnt sich wehmiitig nach den stillen Seen in den Wildern seiner
Heimat. Ebd.: S. 47. u. S.119. Und auch Klaus Siebenhaar hilt zu dieser Sehn-
sucht der Figuren Horvaths nach einem paradiesischen Urzustand fest: ,,Ihre Welt
ist voller Kilte, ihr Begleitsymbol der Schneemann; ihr Sehnsuchtsort das verlore-
ne Paradies.“ Klaus Siebenhaar: ,,Eiszeit oder Die Vertreibung aus dem Paradies.
Verlusterfahrung, Einsamkeit, Isolation im Spéatwerk Odén von Horvaths® In:
Zwischenwelt 6. Literatur der ,Inneren Emigration” aus Osterreich. Wien 2002.
S.263. Zudem betont Julian Tietz in seiner Untersuchung, die sich eingehend mit
dem Motiv der Kilte befasst, dass gerade diese Kilteerfahrung des Menschen mit
seiner Urschuld und seiner Vertreibung aus dem Paradies, das dabei fiir die Sehn-
sucht des Menschen nach Unschuld und Wérme steht, korrespondiert. Vgl. dazu:
Julian Tietz: ,,Politik und Artifizialitit: Die Kaltemotivik in Odén von Horvaths
Ein Kind unserer Zeit“ In: Exil (Forschung, Erkenntnisse, Ergebnisse) 1933-1945.
Nr. 1. 2007. 27. Jahrgang. Frankfurt am Main. 2007. S. 33/34.

463 So namlich ist das Bose laut Wolfgang Miiller-Funk in der jesuitischen Tradition
der Ausdruck des freien menschlichen Willens, wodurch sich der Mensch notge-
drungen in Schuld verstrickt und deshalb zwangslaufig mit der Strafe Gottes
rechnen muss. Siehe hierzu: Wolfgang Miiller-Funk: ,,Faschismus und freier Wille
Horvaths Roman »Jugend ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee. In:
»Horvaths Jugend ohne Gott®. Hrsg. von Traugott Krischke. Frankfurt am Main
1984. S.167/168.

199

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

200

wofiir er uns straft. Wenn wir nur niemals einen freien Willen gehabt
hitten!«“44 Daneben fithrt er gegeniiber dem Lehrer als eine weitere
Begriindung fiir die Existenz menschlicher Schuld und gottlicher Stra-
fe in der Welt aber auch den antiken Lehrsatz des Griechen Anaxi-
manders mit den Worten an: ,»Woraus die Dinge entstanden sind,
darein miissen sie auch wieder vergehen nach dem Schicksal; denn sie
miissen Bufle und Strafe zahlen fiir die Schuld ihres Daseins nach der
Ordnung der Zeit.«“465

Diese beiden metaphysischen Begriindungsebenen einer wie auch
immer gearteten und aus der Freiheit des Menschen resultierenden
Urschuld stellen bei Horvath aber auch die Grundlage fir die zweite
Begriindung der menschlichen Schuld im Universum dar. Dabei be-
ruht sie auf den jeweils konkreten einzelnen Verfehlungen des Indivi-
duums in der Welt. So antwortet Alfons auf die zuvor von seiner
Schwester in ,Der jingste Tag“ geduflerte Frage, fiir welche Verbre-
chen sie eigentlich biiflen miissten, lediglich lapidar, dass er der Uber-
zeugung sei, dass ein jeder nur fiir seine ureigenen Verbrechen zur Re-
chenschaft gezogen werden wiirde. Sofern sie also nicht mehr wisse,
woflir sie bestraft werde, miisse sie ihre Vergehen wohl einfach verges-
sen haben.+ Doch zumeist ist diese konkrete Schuld des Einzelnen bei
Horvath bei genauerer Betrachtung nur die praktische Erscheinung je-
ner metaphysischen Urschuld in der Welt, die so als reale Schuld in ihr
weithin sichtbar wird.#” Doch viele Figuren Horvaths, unter ihnen
auch der Lehrer aus ,Jugend ohne Gott®, strauben sich, wie schon ge-

464 Odon von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott®, In: GW. Bd. 13 (2001), S. 52.

465 Ebd.:S.53.

466 Odén von Horvéth: ,Der jiingste Tag®. In: GW. Bd. 10. (2001), S. 63.

467 Deshalb sind auch die konkreten Vergehen der Figuren Horvaths oftmals mit der
religiosen Deutung der Erbsiinde konnotiert, d.h. entweder mit der Vertreibung
des Menschen aus dem Paradies, mit den iiber die Zeit nicht versiegenden Wun-
den Jesu Christi am Kreuz oder mit dem alttestamentarischen Brudermord Kains
an Abel im Zuge der expliziten Todesart des ,Erschlagens® Denn von Thomas
Hudetz heift es in ,,Der jiingste Tag®, er habe Anna in jener Nach beim Viadukt
erschlagen, wobei dieses konkrete Verbrechen, in Anspielung auf die menschliche
Vertreibung aus dem Paradies, als stets wiederkehrende Tat, die nicht zum letzten
Mal zwischen zwei Liebenden geschieht oder geschehen ist, innerhalb des Dra-
mas interpretiert wird. Zudem zieren Annas Sterbebildchen, was ebenfalls auf die
fortwahrende Erbsiinde des Menschen innerhalb der Zeit verweist, die Zeilen:
»Halte still, Du Wandersmann / Und sieh Dir meine Wunden an / Die Stunden

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Schuld

zeigt, zundchst dagegen, diese Existenz einer allgemeinen Urschuld des
Menschen in der Welt zu akzeptieren. Denn um diese These fiir sich in
ihrer ibergeordneten Giiltigkeit anzunehmen, miissen sie sie erst an-
hand ihres eigenen Erfahrungshorizontes verifizieren.+®® Dieser er-
kenntnistheoretische Schritt ist aber im Hinblick auf ihre eigene ethi-
sche Entwicklung und Liuterung ein unverzichtbarer Schritt. Denn
nur durch die Akzeptanz ihrer eigenen Schuld sind sie schlief3lich auch
dazu bereit, sich selbst aufrichtig mit ihr zu befassen. Und nur dieser
Schritt wiederum impliziert ihre eigene Bereitschaft dafiir, ihre Schuld
durch eine Strafe oder Bufle, die dabei allein als ein Akt der ausglei-
chenden Gerechtigkeit im Zuge der Wiederherstellung ihres Seelen-
heils zu begreifen ist, zu sithnen. Daher ist die Anstiftung Annas Hu-
detz zu ihrer eigenen Ermordung in ,,Der jiingste Tag“ keine schlecht-
hin perverse Tat, sondern blof3 ihr verzweifelter Versuch, die bisher
verdeckte Schuld ihres Geliebten endlich aufzudecken. Dies bezeugen
auch ihre Worte Hudetz gegeniiber, wenn sie ihm sagt: ,,Dann werdens
vielleicht noch etwas GrofSeres anstellen miissen, damit Sie bestraft

gehn / Die Wunden stehn / Nimm Dich in acht und hiite Dich / Was ich am
jungsten Tag tiber Dich / Fiir ein Urteil sprich- - -“ Und auch in ,,Jugend ohne
Gott“ heifit es von T im Mordprozess, dass er N hinterriicks mit einem Stein er-
schlagen habe. Und der Buchhalter wiederum schreit den Soldaten am Ende von
»Ein Kind unserer Zeit erschiittert an, als er ihm gegeniiber handgreiflich wird,
ob ihm nicht klar sei, dass er einen alten Mann schlage. Auch tiberkommen den
Soldaten kurz vor seinem Tod, in Gedenken an Anna, Vorahnungen an jene Zeit,
die er mit ihr einst im Paradies verbracht hat, genau wie ihn im Roman immer
wieder latent Bilder und Erinnerungsfetzen an den Cherub einholen. Vgl. dazu:
Odén von Horvath: ,Der jiingste Tag“ In: GW. Bd. 10. (2001), S. 71. u. S. 75. So-
wie: S.67/68. Und: Odén von Horvéth: ,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13.
(2001), S.103. u. S. 147. Und: Odén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit* In:
GW. Bd. 14. (2001), S. 120. Sowie: S.102. u. S. 47. Vgl. hierzu zudem: Die Unter-
suchung von Angelika-Ditha Mildenberger, die zur Erbsiindenthematik innerhalb
des ,Jingsten Tages betont, dass Anna und Hudetz bzw. Adam und Eva dem-
nach in jedem Menschen stecken wiirden und dass die Vertreibung aus dem Para-
dies nicht nur ein einzelnes Paar betreffe, sondern dass dieser Fluch folglich tiber
der gesamten Menschheit liege, da es seit dem Siindenfall zwar noch Liebe zwi-
schen Mann und Frau gibe, es aber, da beide siindig seien, fiir sie in der Folge
unmoglich sei, bis zum jiingsten Tag irdisches Gliick zu finden. Angelika-Ditha
Mildenberger: ,Motivkreise in Odén von Horvaths dramatischem Werk®. Ziirich
1988.S. 45.
468 Vgl. dazu: S. 119-128 in dieser Arbeit.

201

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

werden konnen - - “4, Denn Anna weif}, dass nur Hudetz spéter, weil
er fiir die Nacht ihrer Ermordung als einziger kein Alibi, dafiir aber ein
Motiv haben wird, von den Behorden mit dieser Tat in Verbindung ge-
bracht werden wird, wodurch er im Rahmen der Strafverfolgung auch
fir seine fritheren Vergehen zur Rechenschaft gezogen werden kann.
Dies aber ist kein Akt des Hasses oder der Vergeltung ihm gegeniiber,
sondern allein ein Akt der Liebe, weil es ohne Sithne keinerlei Chance
einer Rettung fiir seine Seele und ihren inneren Frieden geben kann.
Denn ohne Sithnung ihrer Vergehen gibt es fiir die Figuren Horvaths
generell keinerlei Aussicht auf ein wie auch immer geartetes Seelen-
heil. Eine denkbare Vergebung ihrer irdischen Fehler und Vergehen ist
namlich nur durch ein hoheres Wesen im Jenseits vorstellbar. Allein
dieser Zusammenhang macht deshalb den zunidchst zynisch wirken-
den Ratschlag Alfons in ,Der jiingste Tag“ plausibel, der Frau Leim-
gruber kurzerhand rit: ,Reue hat noch keiner bereut.“4° Denn nicht
die abstrakte oder konkrete Schuld des einzelnen Individuums im
Diesseits, also die im Laufe des Lebens zwangsldufig auf sich gelade-
nen groflen und kleinen, bewussten und unbewussten Irrtiimer und
Vergehen des Menschen, sein Tod oder seine Unlust sind fiir Horvath
das innerhalb seiner Texte inhérent ausgewiesene, denkbar grofite
Ubel. Vielmehr liegt dieses Ubel fiir ihn in dem immer wieder zutage
tretenden beschdmenden Selbstbetrug des Menschen im Umgang mit
seiner eigenen unvollkommenen Natur. So geiflelt er bspw. die kalte
Ignoranz und passive Indifferenz seiner Figuren und damit auch die
Willensschwiche als eine ihrer Auspragungen, die sie hdufig gerade
nicht aus Mangel an besserem Wissen, sondern eher aus der Furcht
vor negativen Konsequenzen, Unlust, dem Tod oder ihrem Schuldig-
werden an den Tag legen, je nach Kontext als Laster der Feigheit, der
gefithlskalten Unmenschlichkeit, der Indifferenz und der Lethargie.+
Und diese menschlichen Laster wiegen in seinen Augen z.T. sogar
noch weitaus schwerer bzw. mindestens genauso schwer wie all jene
Fehler und Grausambkeiten, die der Mensch, obzwar aus falscher, so
aber doch wenigstens aus tiefster innerer Uberzeugung begeht, wie

469 Odon von Horvéth: »Der jiingste Tag" In: GW. Bd. 10 (2001), S. 52.

470 Ebd.: S. 60.

471 Siehe hierzu: Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott* In: GW. Bd. 13 (2001),
S. 44.u.S. 56.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die Frage nach der menschlichen Schuld

hier das Schicksal des Soldaten aus ,,Ein Kind unserer Zeit“ symboli-
sieren mag.+> Aber auch den Irrglauben, wie ihn der Lehrer aus ,,Ju-
gend ohne Gott“ verkorpert, als Einziger ohne alle Schuld zu sein,
wenn er sich stérrisch denkt: ,,Ich lasse mich nicht unschuldig verur-
teilen!“+73, oder die Uneinsichtigkeit von Thomas Hudetz, mit der er
die eigene Schuld permanent durch die Worte: ,,»[...], du bist unschul-
dig, lieber Thomas« - -“474, verdrangt, lehnt Horvath ab. Und auch die
Vermessenheit des Lehrers, in einem Anflug von Allmacht zu glauben,
tiber die Verfehlungen anderer Menschen in Form von gerechter Strafe
oder Gnade, wie es Gott allein zusteht, richten zu kénnen, wie seine
anmaflenden Worte: ,,Ich werde uns alle retten[.]“4’5, beweisen, ver-
achtet er als Formen menschlicher Eitelkeit, die dem Menschen ange-
sichts seiner natiirlichen Unvollkommenheit nicht gut zu Gesicht ste-
hen. Denn obwohl Opfer und Téter zu guter Letzt zu einer Art Einheit
in seinem Werk werden, weil der Mensch aufgrund seiner Unvollkom-
menbheit stets beides, Opfer wie auch Titer, ist, heifSt dies nicht, dass
Horvath fiir eine Form der ethischen Indifferenz in seinem Schreiben
oder in seiner Figurenzeichnung eintreten wiirde. Denn bei allem Ver-
standnis fiir die menschliche Unvollkommenheit seinerseits, was nicht
nur das Schicksal des Soldaten aus im Zuge der am Ende eindeutig
nachsichtigen Wertung des Erzdhlkommentars in ,,Ein Kind unserer

472 So namlich impliziert die spezifische Todesform des Soldaten, sein Einschneien
und Erfrieren auf der Parkbank, nicht nur allein sein grausames Zugrundegehen
an seinem inneren Hauptlaster, der Kilte, die dabei auch Ursache seiner anderen
Laster ist, sondern weist, als Buf$e in Form des reinigenden Schnees und der para-
doxen Wirmeempfindung, die beim Erfrieren eintritt, auch auf die mégliche Ver-
gebung all seiner Vergehen im Jenseits hin. Vgl. dazu: Odén von Horvath: ,,Ein
Kind unserer Zeit“. In: GW. Bd. 14 (2001), S.126. Und auch Holger Rudloff be-
tont diese Aussicht des Soldaten auf seine Erlosung im Kéltetod, wenn er dazu
sagt: ,,Fiir Horvaths Helden ist der Tod kein Ende, sondern ein Neuansatz. Der
Soldat, so kénnte man auch hier sagen, ist nicht gerichtet — er ist gerettet. Denn
entgegen allen Gesetzen der Wahrscheinlichkeit erzahlt der Soldat iiber seinen
Tod hinweg. Dann schwenkt die Ich-Perspektive des Erzédhlers subtil in die Er-
Perspektive tiber: [...]“ Holger Rodloff: , Kafka-Beziige in Horvéths: ,,Ein Kind
unserer Zeit“. In: ,Horvaths Prosa“ Hrsg. von Traugott Krischke (1989),
S.133-155. Dort: S. 144.

473 Odon von Horviéth: ,,Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 71.

474 Odoén von Horvith: ,,Der jiingste Tag“ In: GW. Bd. 10 (2001), S. 51.

475 Odon von Horvath: »Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 72.

203

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

204

Zeit“+%, sondern auch die stumme Auseinandersetzung, die der Lehrer
in ,,Jugend ohne Gott“ mit dem mittlerweile toten N im Kapitel Das
Gespenst fuhrt, zeigt, wo es von N ermahnend heif3t: ,,»Sie vergessen
den Henker, Herr Lehrer - den Henker, der den Morder um Verzei-
hung bittet. In jener geheimnisvollen Stunde, da eine Schuld durch
eine andere Schuld getilgt wird, verschmilzt der Henker mit dem Mor-
der zu einem Wesen, der Morder geht gewissermaflen im Henker auf -
begreifen Sie mich, Herr Lehrer?«“47, transportiert Horvath mittels
des direkten oder indirekten Appells immer auch das ethische Sollen
als ein universal giiltiges Gebot in seinem Werk.

Das Gebot des moralischen Sollens und seine standige Diskrepanz zur
Wirklichkeit

Meines Erachtens setzt sich Horvath vor allem in seinem Spétwerk
recht nachdriicklich fiir die These der Existenz letzter und universaler
Werte des Guten ein, die Uiberall, wo sie tatsiachlich aktiv, wenn auch
nicht fehlerfrei vom Menschen gelebt und angewendet werden, ihre
universale Giiltigkeit unter Beweis stellen. Daneben ist es aber auch
sein personliches Anliegen, auf die im ethischen Diskurs allgegenwir-
tige Spannung zwischen dem aktuellen moralischen Ist-Zustand des
Menschen bzw. seiner Welt und dem Anspruch des moralischen Sol-
lens, der meist hinter dem erstgenannten zuriickbleibt, hinzuweisen. In
der ihm typischen Ambivalenz, die seinem Anspruch, die Wirklichkeit
moglichst detailgetreu ab- und nachzubilden, entspringt, verleiht er
namlich auch all jenen kritischen Stimmen in seinem Werk Gehor, die
die Existenz letzter und damit aller Zeit enthobener Werte des Guten
leugnen oder in kritischer Weise bezweifeln. Denn gerade in Form der
radikalisierten Jugend wie auch in der Figur des T in ,Jugend ohne
Gott“ oder in der des frithen, noch génzlich durch die Staatspropagan-
da indoktrinierten Soldaten in ,,Ein Kind unserer Zeit“ geht er auch
der Frage nach, ob sich die gingigen Wertmaf3stibe des Guten bzw.
des Schlechten nicht besser am aktuellen Ist-Zustand des Menschen

476 (Odoén von Horviéth: ,,Ein Kind unserer Zeit. In: GW. Bd. 14 (2001), S. 127.
477 Odén von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott* In: GW. Bd. 13 (2001), S. 140/141.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Das Gebot des moralischen Sollens und seine standige Diskrepanz zur Wirklichkeit

und seiner ,,Zeit“ orientieren sollten. Im Zuge des frithen Kapitalismus
und des aufkommenden Faschismus hief3e dies dieser Perspektive ge-
maf, dass nun ganz andere und mutmafilich neue Werte, wie die des
Egoismus oder des Rechts des Stirkeren, zur positiven Wirklichkeits-
bewiltigung des Individuums als das neue, dem Zeitgeist entsprechend
angepasste Gute gefragt seien. Dies erkldrt auch die strikte Ablehnung
der Figuren, die diese Position vertreten, gegeniiber allen bisherigen
klassisch-tradierten Werten des Guten, wie z.B. jenen der Humanitit,
der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der Achtung oder der Fairness. Diese
Werte namlich entsprichen, wie diese Figuren glauben, nicht mehr
den aktuellen politischen und wirtschaftlichen Lebensverhéltnissen
ihrer Zeit. Denn zu ihnen stehen sie ja haufig in offener Diskrepanz,
was in ihren Augen dafiir spricht, dass sie nur noch die tibrig gebliebe-
nen Relikte und Versatzstiicke einer anderen, langst vergangenen Zeit
seien. Und eben dieser Umstand mache sie im Hier und Jetzt vollkom-
men obsolet. In den Romanen ,,Jugend ohne Gott“ und ,,Ein Kind un-
serer Zeit“ offenbart sich diese Perspektive deshalb immer wieder
durch die Begriffe ,,des Rittertums® oder ,der Ritterlichkeit“$, die da-
bei die Synonyme vergangener Epochen samt ihrer Wertkonzeptionen
sind, oder aber durch den Ausdruck des ,nicht mehr in die Zeit pas-
senden Individuums und seiner Wertvorstellungen“7. Gerade also
weil fiir die vornehmlich, jedoch nicht ausschliefllich junge Generati-
on** in Horvaths Werk bzw. in seinen Romanen der klassische, bisher
tradierte Wertekodex ihrer Viter nicht mehr in die Gegenwart des 20.

478 Ebd.: S.16. Und Odoén von Horvath: ,,Ein Kind unserer Zeit In: GW. Bd. 14
(2001), S. 72.

479 Ebd.:S.72.u.8S.92.

480 Der Generationenkonflikt spielt beziiglich der Positionierung bei dieser Werte-
frage der Figuren eine wichtige Rolle, aber er ist nicht das einzige Feld, in dem
sich dieser Wertekonflikt entfaltet, sondern dieser entziindet sich auch im Rah-
men der Oppositionen von mutmafilich kindlicher Naivitat und Realititsverken-
nung einerseits wie auch andererseits einem erwachsenden Realismus, bei dem
man den dufleren Verhiltnissen unerschrocken, wie man meint, ins Auge blickt,
was somit auch generationsiibergreifend bei Horvath funktionieren kann. So
bspw. bemerkt Z im Zuge seiner Gerichtsaussage zum Présidenten, dass ihm die
Ansichten des Herrn Lehrers héufig viel zu jung gewesen seien, d.h. auch zu naiv,
denn der Lehrer hitte ihnen immer nur erklart, wie es auf der Welt sein solle,
aber nie, wie es dort wirklich sei, so sein Vorwurf. Vgl. dazu: Odon von Horvéth:
»Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13. (2001), S. 9o.

205

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

206

Jahrhunderts zu passen scheint, begegnet sie ihm nur noch mit Desin-
teresse, Argwohn und Unverstindnis oder, in der Steigerung dieser
Haltung, mit Hohn, Spott und Verachtung. Aus diesem Grund denkt
sich der Soldat aus ,,Ein Kind unserer Zeit“ zu Beginn des Romans nur
noch grimmig in seiner Vorfreude auf den Krieg:

»Und der Krieg, der morgen kommen wird, wird ganz anders werden als
dieser sogenannte Weltkrieg! Viel grofler, gewaltiger, brutaler — ein Ver-
nichtungskrieg, so oder so! Ich oder du! Wir schauen der Wirklichkeit ins
Auge. Wir weichen ihr nicht aus, wir machen uns nichts vor — “ [...]:4%
»Mit der Liebe kommt man in den Himmel, mit dem Hafl werden wir
weiterkommen - - Denn wir brauchen keine himmlische Ewigkeit mehr,
seit wirs wissen, dafl der einzelne nichts zihlt — er wird erst etwas in Reih
und Glied. Fiir uns gibts nur eine Ewigkeit: das Leben unseres Volkes.
Und nur eine himmlische Pflicht: fiir das Leben unseres Volkes zu ster-
ben. Alles andere ist Giberlebt. 4>

Und auch Julius Caesar bemdngelt in seiner Unterredung mit dem
Lehrer in ,Jugend ohne Gott“ die alles Bisherige verneinende und ab-
lehnende Haltung der Jugend. Diese ndmlich verachte die tradierten
Werte ihrer Viter, obwohl sie weder ihren Ursprung richtig kenne
noch ihre vorhandene oder eben mutmafilich nicht vorhandene Taug-
lichkeit zum Lebensvollzug schon durch eigene Erfahrungen erprobt
habe. Deshalb klagt er dem Lehrer wehmiitig: ,,»Die Buben lesen alles.
Aber sie lesen nur, um spétteln zu konnen. Sie leben in einem Paradies
der Dummbheit, und ihr Ideal ist der Hohn. Es kommen kalte Zeiten,
das Zeitalter der Fische.«“#*s Doch nicht alle Figuren Horvaths orien-
tieren sich in dieser Form an einem rein subjektiven und naturalistisch
geprigten Zweckrationalismus in der Moral. Vielmehr erkennen einige
von ihnen, wie z.B. der Soldat aus ,,Ein Kind unserer Zeit“, dass es ne-
ben solchen egoistisch-tyrannisch fundierten Wertvorstellungen auch
noch eine andere Begrifflichkeit des Guten gibt, deren Uberdenken
sich gerade deshalb lohnen konnte, weil sie aufgrund ihres iibergeord-
neten Charakters den Anspruch erhebt, in jeder x-beliebigen Zeit gut
und somit objektiv giiltig zu sein. Deshalb gibt es bei Horvath immer
auch jene moralisch konnotierten Figuren, die eben nicht, wie es in

481 Odon von Horvéth: ,,Ein Kind unserer Zeit* In: GW. Bd. 14 (2001), S. 20.
482 Ebd.:S.23.
483 Odén von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott* In: GW. Bd. 13 (2001), S. 29/30.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die umfassenden Charakteristika moralischer Giite und die Problematik ihrer genauen Identifikation

»Jugend ohne Gott“ in der inneren Befiirchtung des Lehrers vor Ge-
richt heifdt, ,vor der Brutalitit der Realitdt im Staube liegen®, wenn er

sich angstlich zur Reaktion des Gerichtsprasidenten beztiglich Zs Aus-
sage fragt: ,Fiihlt er, dafl nun ein Gebiet betreten wurde, wo das Radio

regiert? Wo die Sehnsucht nach der Moral zum alten Eisen geworfen

wird, wihrend man vor der Brutalitit der Wirklichkeit im Staube

liegt?“4%4, sondern die sich stattdessen aktiv am iibergeordneten Guten

oder, wie es im Roman auch heif3t, an ,,den Idealen der Menschheit“+#s

in jhrem Tun und Sagen orientieren. Dies trifft schliefllich in ,,Jugend

ohne Gott“ nicht nur auf den Lehrer selbst zu, der im Verlauf des Ro-
mans, dem Kompass-Motiv+$ im Geschehen gleich, indem er sich zur

Wahrheit bekennt, auch seinen eigenen inneren Kompass wieder neu

aktiviert, sondern auch fiir den Klub. Denn auch er orientiert sich in

seinem Handeln, wie sein Leitsatz: ,Fiir Wahrheit und Gerechtig-
keit!“+%7, zeigt, bald aktiv am objektiv Guten, womit auch er sich fir das

héhere menschliche Sollen anstelle des Seins engagiert.+*® Und damit

laut Kant zugleich an jenem Gebot der reinen Sittlichkeit und Ver-
nunft im Menschen, fiir das der Mensch aufgrund seiner Vernunft

stets eine innere Achtung verspiirt.

Die umfassenden Charakteristika moralischer Giite und die Problematik
ihrer genauen Identifikation

Doch welche Charakteristika kennzeichnen nun laut Horvath eine ge-
nuin moralische Handlung? Und woran erkennt man die moralische
Qualitit und Giite einer Person? Zundchst einmal scheint sich eine ge-
nuin moralische Tat fir ihn nach dem Bisherigen gerade dadurch aus-
zuzeichnen, dass sie sich, dhnlich wie bei Kant, an einem iibergeordne-
ten, d.h. nicht nur an einem subjektiven, sondern auch an einem ob-
jektiven und damit universal giiltigen Maf3stab des Guten orientiert.
Denn nur dieser Maf3stab erhebt den Anspruch, fiir jeden Menschen

484 Ebd.: S.90.

485 Vgl. dazu: Ebd.: S. 47.

486 Ebd.:S.91/92.u.S.96/97.u.S.102.u.S. 114/ 115. Sowie: S. 118. u. S. 120.
487 Ebd.:S. 120.

488 Ebd.:S.117.

207

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

208

und zu jeder x-beliebigen Zeit wahrhaft giiltig bzw. wirklich gut zu
sein. Und dieser objektive Mafistab des Guten wird bei Horvath nun,
wie schon gesehen, durch letzte intrinsische Werte des Guten verbiirgt.
Zu ihnen zihlen neben der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der
Gleichheit (des Menschen bzw. unter den Menschen) auch der Wert
der Humanitit, ohne den der Mensch das hochste Gut der Gliickselig-
keit niemals wirklich fir sich realisiert oder sich ihm, in kantischer
Lesart, als wahrhaft wiirdig erweist. Und diese letzten Werte des Guten
sind bei Horvath wie bei Kant einerseits deshalb gut, weil sie in ihrer
eigenen Ontologie, d.h. in ihrer Materie wie auch in ihrem formalen
Charakter, gut sind, da sie sich strikt verallgemeinern lassen. Zum an-
deren sind sie, in Analogie zu Platon, bei Horvéath auch deshalb gut,
weil er sie als das am Ende allein hinreichende Mittel zur Realisierung
der menschlichen Gliickseligkeit begreift.+* Ein Umstand, den er dabei
vor allem durch den Kontrast zwischen seinen spiten Arbeiten wie
»Jjugend ohne Gott®, ,Ein Kind unserer Zeit” und ,Der jiingste Tag"
und seiner fritheren Dramatik aufzeigt. Moralische Taten also sind fiir
ihn am Ende solche, die sich in ihrer ganzen Summe, d.h. in ihrem
Motiv, in ihrer human-moralischen Triebfeder wie auch in ihrem inha-
rent und formal guten Charakter, aber auch hinsichtlich des Ge-
brauchs ihrer Mittel und, in diesem Punkt stark von Kant abweichend,
ihren zu erwartenden Folgen, in idealer Weise an den Werten des
iibergeordnet Guten orientieren. Doch gerade diese umfassenden Be-
wertungskriterien des objektiv Guten erschweren, wie hier offen zuzu-
geben ist, eine stets einwandfreie moralische Beurteilung von Hand-
lungen oder Personen in seinem Werk. Horvath namlich verbindet so-
mit in seiner werkimmanenten Moraltheorie deontologische Vorstell-
ungen des Guten mit ontologischen, ohne dass er zuvor eine genaue
Klassifikation oder eine immer eindeutige und stringente Prioritdten-
setzung des bei ihm jeweils hochsten oder des schlechterdings Guten
erstellt hatte. Dies aber fithrt dann unweigerlich zu Problemen, Unge-
nauigkeiten und Leerstellen im Bewertungsmafistab des bei ihm ob-
jektiv Guten. So vertritt er einerseits den rigiden moralischen Stand-
punkt, dass lediglich der formal gute oder schlechte Charakter be-
stimmter Handlungen sie als Giiter oder als Ubel, d.h. als Recht oder

489 Vgl. dazu: S 213-220 in dieser Arbeit.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die umfassenden Charakteristika moralischer Giite und die Problematik ihrer genauen Identifikation

als Unrecht per se, ausweisen, wie es bspw. fiir die Liige oder fiir die
Gewalt in seinem Werk zutrifft. Denn so klagt z.B. der gelduterte Sol-
dat in ,,Ein Kind unserer Zeit“ wiitend tiber sein eigenes, fritheres
Fehlverhalten:

»Was war ich fiir ein Liigner! Jawohl, ein feiger Liigner - denn wie be-
quem ist es doch, seine Untaten mit dem Vaterland zu verhiillen, als wér
das ein weifler Mantel der Unschuld! Als blieb eine Untat kein Verbre-
chen, ob im Dienste des Vaterlandes oder irgendeiner anderen Firma -
Verbrechen bleibt Verbrechen und vor einem gerechten Richter zerfillt je-
de Firma zu nichts.“4°

Nach diesem Bewertungsmafistab des Guten also ist das schlechter-
dings Gute oder Schlechte absolut bzw. ontologisch gut oder
schlecht.#' Andererseits aber werden solche hier noch als per se
schlechten Taten, wie die Liige oder die Gewalt, gerade im Zuge der
Handlungsverldufe seiner letzten zwei Romane, wenn auch wohl-ge-
merkt nur als allerletztes Mittel zur Durchsetzung des iibergeordnet
Guten, doch wieder ohne allzu grofle Empo6rung des Autors Horvath
von seinem Personal gebraucht. Aus moralischer Sicht aber ist dies,
wenn nicht inkonsequent, so doch zumindest recht indifferent. So be-
dient sich der Lehrer in ,Jugend ohne Gott“ ohne grofiere Skrupel
schlieSlich doch der Liige, die zuvor noch als die Mutter aller Stiinden
im Roman gebrandmarkt wurde, um T als den wahren Morder Ns zu
tiberfithren. Beziiglich ihres Gebrauches denkt er sich namlich nur:
»Ich wage es und liige.“+> T aber wird durch dieses Vorgehen des Leh-
rers so in die Enge getrieben, dass er sich bald darauf das Leben
nimmt.#3 Im Zuge seines Selbstmordes aber hinterldsst er einen Brief,
in dem er nicht nur die Beweggriinde fiir seinen Freitod erklart, son-
dern auch den Mord an N gesteht. Denn so heifdt es in diesem Brief
ausdriicklich von ihm: ,,»Denn der Lehrer weif3 es, daf} ich den N er-

490 Odén von Horvath: ,Ein Kind unserer Zeit*. In: GW. 14 (2001), S. 119.

491 So betont bspw. auch Wolfgang Miiller-Funk in seiner Untersuchung, dass dem
z.T. extremen Fatalismus bei Horvath umgekehrt hiaufig genauso konsequent ein
radikaler ethischer Rigorismus gegeniiberstehe. Siehe hierzu: Wolfgang Miiller-
Funk: ,,Faschismus und freier Wille »Jugend ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und
Theodizee® In: ,Horvaths Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke
("1984), 157-179. S. 172.

492 Odoén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott® In: GW. Bd. 13 (2001), S. 109.

493 Vgl hierzu: Ebd.: S. 144.

209

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

schlagen habe. Mit einem Stein-«“4#4 Der Wahrheit und der Gerechtig-
keit sind also im Roman, wenn man so will, nicht nur durch das Wahr-
heitsgestdndnis des Lehrers vor Gericht zum Sieg verholfen worden,
sondern auch durch die Liige als einem von ihm bewusst angewandten
Mittel zur Erwirkung eines Gestandnisses von N.4

Doch trotz dieser z.T. offenkundigen Spannungen im Bewertungs-
mafistab des Guten resultiert diese ethische Indifferenz bei Horvath,
wie ich glaube, nicht ursdchlich aus einem halbherzigen oder undurch-
sichtigen moralischen Standpunkt des Autors. Denn Horvath leugnet,
bei aller Enthaltung eines allerletzten moralischen Urteils iiber den
Gebrauch solcher unrechten Mittel, wie der Liige und der Gewalt in
seinem Werk, doch niemals offenkundig deren an sich schlechten
Charakter. Auch verkehrt er ihn nicht, wie es bspw. bei einem reinen
Zweckrationalismus in der Moral, wie z.B. beim Utilitarismus, der Fall
wire, kurzerhand, sofern diese per se schlechten Taten nachweislich
dem tiibergeordnet Guten dienen, einfach in ihr Gegenteil. Vielmehr
tibt er gerade an dieser zweckrationalen Position, wie auch das Zitat
des Soldaten in diesem Kontext abermals zeigt, konstante Kritik. Folg-
lich resultiert diese ethisch unstimmige Haltung Horvaths fiir mich am
Ende eher aus pragmatischen Uberlegungen der letzten Art. Denn die-
se Indifferenz im Mafistab des Guten scheint dabei vor allem seinem
Wunsch geschuldet zu sein, die Handlungsfihigkeit des Individuums
um jeden Preis bis zuletzt aufrechtzuerhalten.+¢ Die an sich schlechten
Handlungsakte von Liige und Gewalt wiren demnach fiir Horvath

494 Ebd.:S.147.

495 Da es sich bei ,,Jugend ohne Gott“ jedoch auch um einen Kriminalroman handelt,
ist diese Vorgehensweise Horvéths bzw. des Lehrers aus dessen Handlungstheorie
heraus natiirlich zu verstehen. Doch dies dndert eben nichts an der moralischen
Indifferenz, in deren Gefahr sich Horvath so, im Zuge solcher Ungenauigkeiten,
zumindest begibt. Vgl. hierzu auch: Bernhard Spies: ,,Der Faschismus als Mord-
fall. Odén von Horvéths Jugend ohne Gott. In: Studien zur Deutschen Literatur
des 19. und 20. Jahrhunderts. Experimente mit dem Kriminalroman. Hrsg. von
Wolfgang Diising (1993), S. 97-116.

496 Horvath scheint in diesem Bereich an seine eigenen inneren Grenzen zu stofSen,
weil er sich, wohl auch angesichts der politischen Verédnderungen seiner eigenen
Zeit, insgeheim zunehmend die Frage stellt, inwiefern selbst in der Moral am En-
de reiner Pragmatismus ben6tigt wird, um die (moralische) Handlungsfihigkeit
des Menschen tiberhaupt aufrecht zu halten, wobei es dann auch nicht seiner Art
entspricht dieses, an sich schlechte Vorgehen des Menschen in irgendeiner Form

270

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Die umfassenden Charakteristika moralischer Giite und die Problematik ihrer genauen Identifikation

blof3 die letzten, hochst unrithmlichen Mittel der Menschheit, was
auch die Uberlegungen des Lehrers in ,,Jugend ohne Gott“ in diesem
Kontext nahelegen,#” um das Gute in Form von Gerechtigkeit, Recht,
Wahrheit oder Humanitit in der Welt zu wahren oder wieder instand
zu setzen. Dies aber macht solche an sich unrechten Taten fiir ihn
noch lange nicht besser, als sie von Natur aus sind, noch verkehrt es
ihren schlechten Charakter kurzerhand ins Gegenteil. Denn ein sol-
ches Vorgehen wire fiir ihn andernfalls wohl nichts anderes als ein
massiver menschlicher Selbstbetrug, den er bekanntlich ablehnt. So
bleibt eine genuin schlechte Tat fiir Horvath, in Analogie zu Kant, un-
umstofllich eine genuin schlechte Tat auch wenn der Mensch sich die-
ser Tat schliefllich ganz bewusst und willentlich als letztes ihm noch
verbleibendes Mittel zur Durchsetzung des Guten bedient.

Horvaths moralisches Ideal, so lie3e sich also trotz aller Schwierig-
keiten im exakten Bewertungsmafistab des Guten sagen, wéire mut-
mafllich das, dass eine Person, wie z.B. der Lehrer aus ,Jugend ohne
Gott", eine an sich gute Tat, wie die Wahrheit allein aus dem Motiv he-
raus, begeht, dass er ihren inhdrent und formal guten Charakter wert-
schétzt. Denn dieser Umstand wiirde die genuin moralische Gesin-
nung der Person, in diesem Fall die des Lehrers, und damit seinen gu-
ten Charakter verbiirgen. Und dieser Aspekt scheint fiir Horvath, in
Analogie zu Kant und dessen Rede von einem an sich guten menschli-
chen Willen, ebenfalls essenziell wichtig fir die positive moralische
Bewertung von Personen und Handlungen zu sein. Folglich kann es
aber auch bei ihm niemals eine hundertprozentige Sicherheit in mora-
lischen Urteilen geben, da auch er wie Kant nicht an eine absolute

zu beschonigen. Folglich gebe ich in diesem Zusammenhang Hartmut Miiller
Recht, der die Liige obzwar in einem anderen inhaltlichen Zusammenhang und
in Bezug auf ,Der jiingste Tag” als ein héufiges Instrument der Lebensbewilti-
gung der Figuren Horvaths definiert. Siehe hierzu: Hartmut Miiller: ,Odén von
Horvath Der jiingste Tag“ Klett-Lektiirehilfe. Ernst-Klett-Verlag fiir Wissen und
Bildung, Stuttgart, Dresden, 1995. S. 39.

497 So werden selbst in den Gedanken des Lehrers Verbrechen aus Griinden der
menschlichen Selbsterhaltung als notweniges Ubel innerhalb der Handlungstheo-
rie erachtet, denen man sich, sofern man eine moralische Gesinnung besitzt, zwar
schamt, weil man um ihren per se schlechten Charakter weif}, sie aber als letztes
Mittel doch willentlich anwendet. Vgl. dazu: Odon von Horvéth: »Jugend ohne
Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 24.

211

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

Selbsterkenntnis des Menschen glaubt.#$ Aus diesem Grund ist auch
ein einwandfreies empirisches Ausweisen der im Individuum tatséch-
lich handlungswirksamen Motive und Motivationen schlechterdings
unmoglich, weil somit auch bei Horvéath Fehlinterpretationen und Irr-
tiimer bei diesem Prozess niemals vollig auszuschlieflen sind. Gerade
deshalb sind viele der zunéchst moralisch anmutenden Handlungen
bei seinem Personal am Ende keine genuin moralischen Taten. Denn
nicht nur der formal gute Charakter einer Handlung spielt beziiglich
ihrer moralischen Giite eine Rolle, sondern auch das ihr jeweils zu-
grunde liegende Motiv und die Motivation im Individuum. So bspw.
wird die zunichst noch selbstlos anmutende Rettung Elisabeths durch
Joachim in ,Glaube Liebe Hoffnung“ schon bald als eine in Wahrheit
nur sensationsheischende und selbstsiichtige Tat ausgewiesen. Denn
sie beruht eben nicht wirklich auf Menschliebe und Solidaritit, son-
dern auf der Geltungssucht Joachims und seinem Wunsch nach Ruhm,
Ehre und gesellschaftlichem Ansehen.#? Aber auch solche Taten sind
bei Horvath niemals gut zu nennen, die in der Absicht vollzogen wer-
den, die Wahrheit zu verdunkeln oder die ausgleichende Gerechtigkeit
im Zuge eines gerechten Strafvollzuges zur Lauterung einer Person zu
umgehen, auch wenn sie dabei durch das vermeintliche Wohlergehen
anderer Personen begriindet sind und so aus einer von ihm geschitz-
ten humanen Triebfeder wie der des Mitleids oder der Anteilnahme re-
sultieren.s>° In dieses Feld wiirde auch das anfingliche Schweigen des
Lehrers in ,,Jugend ohne Gott“ zugunsten Evas und seiner Schiiler fal-
len, die er, indem er sein Wissen verleugnet, vor einer iiberzogenen
Strafe fiir ihre Vergehen bzw. vor dem Schaden einer fiir sie ansonsten
verbauten Zukunft bewahren will.5>* Oder auch Annas Meineid in
»Der jiingste Tag®, den sie in der Absicht begeht, Hudetz Wohlergehen
und Ansehen durch ihre Liige langfristig zu erhalten.s>> Genau wie der
Selbstmord der Unbekannten in ,,Eine Unbekannte aus der Seine®, mit
dem sie Albert nach seinem Raub und Totschlag am Juwelier einen

498 Vgl. dazu: S. 165-166 in dieser Arbeit.

499 Vgl. dazu: Odén von Horvéth: ,Glaube Liebe Hoffnung®. In: GW. Bd. 6 (2001),
S. 59/60.

500 Vgl dazu:S.176/177 in dieser Arbeit.

501 Odén von Horvath: ,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13 (2001), S. 70/71.

502 Odon von Horvath: »Der jiingste Tag In: GW. Bd. 10 (2001), S. 31/32.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Horvaths doppelte Begriindung des moralischen Lebens

biirgerlichen Neustart mit Irene ermdglichen will.5>3 Denn all diese Ta-
ten widersprechen trotz ihrer humanen Triebfedern, wie denen des
Mitleids und der Anteilnahme, die folglich nicht allein eine Aussage-
kraft bei der Frage nach der moralischen Giite von Personen und Sach-
verhalten haben kénnen, sondern nur im Verbund mit anderen Fakto-
ren den Bewertungsmaf3stab des Guten bei Horvath skizzieren, der
Moral. Entweder weil sie dem objektiv Guten selbst inhédrent und for-
mal widersprechen oder weil ihre Motive im Zuge des Wunsches, die
Wahrheit und die Gerechtigkeit zu verdunkeln, dies tun. Damit aber
stehen sie nach Horvath gerade dem eigentlichen Wohl anderer Men-
schen, das sie ja nicht selten befordern wollten, in Wahrheit entgegen.
In seinen Augen ndmlich beférdern, der Vorstellung Platons gemaf,
allein inhédrent moralische Akte die wahre Gliickseligkeit des Men-
schen. Denn nur ihre ibergeordneten Werte des objektiv Guten bilden
die Teilaspekte des hochsten Gutes, der Gliickseligkeit, selbst ab oder
lassen den Menschen nach Kant dieser Gliickseligkeit erst wahrhaft
wiirdig werden. Denn nur, um beim Beispiel des Lehrers aus ,,Jugend
ohne Gott“ zu bleiben, derjenige, der die Wahrheit schlief3lich allein
deshalb sagt, weil er ihren iibergeordneten Charakter des Guten wert-
schétzt und so eine moralisch gute Tat aufgrund seiner genuin morali-
schen Gesinnung veriibt, kann, so die implizite These Horvaths, auch
mit moralisch guten (d.h. objektiv wie subjektiv guten) Folgen fiir sich
und sein niheres von der Handlung ebenfalls betroffenes Lebensum-
feld rechnen.

Horvaths doppelte Begriindung des moralischen Lebens: ,Das
moralische Leben als das wahrhaft gute bzw. als das zumindest bessere
Leben”

Doch welche Argumente, so kann man sich an dieser Stelle berechtig-
terweise fragen, sprechen am Ende fiir die inhdrente These Horvaths
einer platonischen Einheit von Ethik und Gliick, da man doch mit gu-
tem Recht auch das glatte Gegenteil davon behaupten konnte? Einen

503 Odon von Horvath: ,Eine Unbekannte aus der Seine“ In: GW. Bd. 7 (2001),
S. 67/68.

213

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII.

Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvéths

214

sicheren Beweis fiir die iibergeordnete Giiltigkeit oder fiir die zumin-
dest vorliegende Plausibilitdt dieser platonischen These kann Horvath
durch sein Schreiben nicht in strenger empirischer Form erbringen.
Aber er kann, worum er sich im Rahmen gerade seiner spiten Texte
auch spiirbar bemiiht, in exemplarisch-demonstrativer wie auch in ap-
pellartiger Weise doch fiir ihre Plausibilitit werben. Strukturell ge-
schieht dies dadurch, dass er am Ende vornehmlich jenen Figuren sei-
nes Spatwerkes ein bescheidenes und, wie in den Eingangskapiteln die-
ser Untersuchung beschrieben, ein inneres Gliick in Form von Ruhe,
Ausgeglichenheit, Selbstachtung, Autonomie und konstanter sozialer
Beziehungen gewdhrt, die mit der Zeit sowohl ein stabiles ethisches
Selbstverstdndnis als auch eine Einsicht in das objektiv Gute ausbilden.
Denn hierdurch erhalten sie ein Verstindnis dafiir, dass ihr Wert als
Mensch lediglich durch ihre verwirklichte Humanitét begriindet wird.
Damit aber weist Horvath die ethische Lebensweise indirekt auch als
die zumindest bessere Lebensform gegeniiber einem egoistisch fun-
dierten Gliick des Reichtums aus, da dieses Gliick, wie schon zu Be-
ginn dieser Untersuchung gezeigt, stets ein in sich defizitires und illu-
siondres bleibt, das zudem auf eine falsche, ndmlich rein subjektive Be-
grifflichkeit des Guten setzt, die dem Menschen schliellich in seinem
Verlagen nach Gliick eher schadet, als dass sie ihm niitzt. Gerade der
Roman ,Jugend ohne Gott“ kann deshalb durch die in ihm schicksal-
haft vollzogene Wendung im Leben des Lehrers, die dabei in einem
engen kausalen Zusammenhang zu seinem Wahrheitsgestindnis vor
Gericht steht, als das deutlichste Bekenntnis Horvaths fiir diese am
Ende vorliegende Giiltigkeit einer Einheit von Ethik und menschli-
chem Wohlergehen gelesen werden. So zahlt sich der mutige Kampf
des Lehrers fiir die Wahrheit und die Gerechtigkeit zu guter Letzt nicht
nur fiir ihn selbst, sondern auch fiir weite Teile seines befreundeten so-
zialen Umfeldes in positiver Form aus. Denn kaum hat er seine Mit-
schuld an den Vorkommnissen im Zeltlager eingerdumt, fallt urplotz-
lich, noch im Gerichtssaal, jedwede innere Unruhe, Anspannung, Ner-
vositat und Furcht von ihm ab. Auf einmal fiihlt er sich im Gegensatz
zu der Unruhe, die sein Gestandnis im Gerichtssaal auslost, innerlich
ganz leicht und befreit. Die Intensitdt dieser neuartigen Gefiihle aber
tiberrascht ihn selbst, wenn er auf die verdutze Nachfrage des Ge-
richtsprasidenten, ob seine Aussage so tatsachlich korrekt sei, ihm ant-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Horvaths doppelte Begriindung des moralischen Lebens

wortend zugleich still fiir sich restimiert: ,,»Ja«, sage ich und wundere
mich tiber meine Ruhe. Ich fithle mich wunderbar leicht.“s°¢ Die inne-
re Gelostheit des Lehrers aber, die sich mit der Zeit auch dauerhaft in
seinem Gemiit etabliert, ist psychologisch darauf zuriickzufiihren, dass
er im Zuge seines Gestdndnisses nun endlich den offenen Bruch mit
dem NS-Staat und seiner Gesellschaft wagt, in die er ja lingst nur noch
dem Anschein nach richtig integriert war. Andererseits ist sie auch das
Resultat davon, dass er bei seinem Gestdndnis seinen eigenen inneren
Uberzeugungen des Guten, d.h. seinem Gewissen bzw. der inneren
Stimme Gottes in sich, Folge geleistet hat. Und dies ,,befreit ihn dann
auch in kantischem Sinne, weil er in diesem Augenblick fiir sich selbst
gesetzgebend gewesen ist. Seine neuartigen Gefithle der inneren Aus-
geglichenheit und der Zuversicht kénnen deshalb als Facetten seiner so
neu gestifteten ethischen Selbstachtung identifiziert werden. Dieser
seelische Wandel des Lehrers aber bleibt auch seinem sozialen Umfeld
nicht lange verborgen. Denn bei ihrem nichsten Gesprich konfron-
tiert der Pfarrer ihn spontan mit dem Eindruck, dass er wohl in jlings-
ter Zeit, wie er meint, eine umfassende positive Verdnderung durch-
laufen habe. Denn er stellt erfreut fest:,,»Sie haben sich stark verandert,
ich weif8 nicht wieso, aber irgendwas ist anders geworden. Richtig, Sie
sehen viel heiterer aus!«“ss Dieses gestiegene Selbstwertgefithl des
Lehrers aber basiert zu grofien Teilen auch darauf, dass er, was ihn in
diesem Ausmaf3 auch selbst iiberrascht, im Rahmen seiner Aussage ein
recht hohes Maf3 an Solidaritat durch seine Umwelt erfahrt. So bspw.
zollt ihm nicht nur Julius Caesar durch die Worte: ,,»Es war anstandig
von Thnen, das mit dem Késtchen zu sagen, hochanstandig! Ich hatts
nicht gesagt! Respekt, Respekt!«“s*6 seine offene Hochachtung, son-
dern auch der Pfarrer dufiert in jhrem Gesprach anerkennend zu ihm:
»»Ich habe Thre tapfere Aussage in den Zeitungen gelesen [...].«*57
Der Lehrer also bleibt als typische spéte Figur Horvéths, anders als die
moralischen Ausnahmefiguren in seinem Frithwerk, was gerade ein
Garant seines Erfolges zu sein scheint, in seiner Wertschitzung fiir die
Moral nicht allein, sondern findet im Gegensatz zu diesen Figuren di-

504 (Odén von Horvath: »Jugend ohne Gott®. In: GW. Bd. 13 (2001), S. 101.
505 Ebd.:S.125.
506 Ebd.:S. 122.
507 Ebd.:S. 124.

215

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

216

verse Unterstiitzer und Befiirworter seines Tuns.>*® So bietet ihm der
Pfarrer nach seiner Suspendierung aus dem Schuldienst spontan eine
neue Arbeitsstelle in einer Missionarsschule in Afrika an,>* genau wie
ihm Julius Caesars*, der Klubs'* und die Prostituierte Nellys'> schlief3-
lich tatkraftig bei der Uberfithrung Ts als des wahren Morders Ns hel-
fen. Julius Caesar ist ndmlich, sobald er vom Verdacht des Lehrers ge-
gen T hort, sofort dazu bereit, ihn aktiv bei seinem Vorhaben, T zu fas-
sen, zu unterstiitzen. Denn er erklart spontan: ,,»Natiirlich ist der Fisch
derjenige«,[...] »Wenn ich Thnen behilflich sein kann, ihn zu fangen,
stehe ich Thnen gerne zur Verfiigung, denn auch ich habe meine Ver-
bindungen-«“s13. Folglich gelingt es ithnen kurz darauf nicht nur, ge-
meinsam T als den wahren Mérder Ns zu tiberfithren, sondern in die-
sem Zusammenhang auch, Eva und Z vor einer ungerechten Verurtei-
lung wegen Mordes zu bewahren, was auch ihnen schliefflich die
Chance auf einen umfassenden Lebenswandel in Aussicht stellt. Denn
am Ende des Romans heifit es diesbeziiglich erleichtert aus der Per-
spektive des Lehrers: ,Gestern hab ich Eva besucht. Sie ist gliicklich,
daf} der Fisch gefangen wurde. Der Pfarrer hat es mir versprochen, dafl
er sich um sie kimmern wird, wenn sie das Gefingnis verlafit. [...]
Die Staatsanwaltschaft hat das Verfahren gegen mich niedergeschla-
gen, und der Z ist schon frei.“s*+ Alles also hat sich damit am Ende des
Romans, wie es scheint, zum Guten fiir den Lehrer und sein befreun-
detes Umfeld gefiigt, wodurch seinem Neuanfang in Afrika nichts
mehr im Weg steht. ,Der Neger fiahrt zu den Negern[.]“5*s, lautet daher
der letzte, durchaus optimistische Satz des Romans, der auch die Re-
integration des Lehrers ins Sozialgefiige seiner neuen afrikanischen

508 Auch Wolf Kaiser betont, dass die Isolation des Lehrers zum Ende des Romans

durch seine sozialen Kontakte tiberbriickt werde. Vgl. dazu: Wolf Kaiser: ,»Ju-
gend ohne Gott«-ein antifaschistischer Roman? In: ,,Horvéths Jugend ohne Gott*
Hrsg. von Traugott Krischke (1984). S. 48-50. Dort: S. 59

509 Vgl. hierzu: Odon von Horvéth: ,,Jugend ohne Gott“ In: GW. Bd. 13 (2001), Ebd.:
S.125/126.

510 Vgl hierzu: Ebd.: S. 122.

511 Vgl hierzu: Ebd.: S. 120. u. S. 131.

512 Vgl hierzu: Ebd.: S.133-138.

513 Ebd.:S.122.

514 Ebd.: S. 148/149.

515 Ebd.: 149.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Horvaths doppelte Begriindung des moralischen Lebens

Heimat in Aussicht stellt.s*® Doch diese positive Wendung im Leben
des Lehrers ist letztlich nur auf sein aktives Bekenntnis zur Moral zu-
riickzufiithren. Denn lediglich die objektiven Werte der Moral, wie die
der Wahrheit und der Gerechtigkeit, haben sein Leben wieder mit Sinn
und Struktur erfiillt und ihm dabei geholfen, es in sein altes Lot zu-
riickzusetzen. Nicht aber, wie hier zu betonen ist, womoglich schon im
Vorfeld von ihm angestellte eigenniitzige Uberlegungen seinerseits, da
er ja gerade von den positiven Folgen seines Tuns selbst weitestgehend
tiberrascht wurde, was daran liegt, dass diese anders als die negati-
vens'7 so gerade nicht im Vorfeld fiir ihn absehbar waren. Doch diese
Wertschitzung der Moral, durch die der Lehrer schliefllich nicht nur
seine Handlungsfihigkeit, innere Ausgeglichenheit und soziale Inte-
gration zuriickgewinnt, sondern auch die wahre Tragkraft seiner neu-
en Gottesehrfurcht und die Kraft menschlicher Solidaritat erfihrt, ba-
siert lediglich auf seinem ethisch-personalen Selbstverstandnis. Denn
dieses hat er im Zuge der Handlung Stiick fiir Stiick wieder fiir sich
selbst restauriert. Und allein aus ihm stammt schliefllich seine anthro-
pozentrische Erkenntnis, dass jede Form menschlicher Wiirde allein
auf der Befdhigung des Menschen zur Moral basiert, weil nur sie seine
wahrhaft humane Bestimmung ist. Ohne diese spezifische Einsicht des
Lehrers, die dabei auch den anderen moralischen Figuren aus
Horvaths Spatwerk zuteilwird, wire seine plotzlich gezeigte Bereit-
schaft, im Rahmen seiner Aussage all die negativen Folgen seiner Aus-

516 Es soll hier nicht verschwiegen werden, dass das Ende des Romans in seiner Be-
wertung durchaus geteilte Meinungen hervorruft. So spricht Juliane Eckhardt in
ihrer Untersuchung bspw. von einer Flucht des Lehrers, die fiir sie dem Akt eines
Aussteigers gleichkomme, der keine realen Moglichkeiten zu einer Veranderung
erkennen lasse. Wohingegen z.B. Bernhard Spies die Auswanderung des Lehrers
nach Afrika als Abschluss einer gelungenen Behauptung des Lehrers gegen das
»Reich® des Bosen sieht. Vgl. dazu: Juliane Eckhardt: ,,»Jugend ohne Gott« im Li-
teraturunterricht In: ,Horvaths Jugend ohne Gott“. Hrsg. von Traugott Krischke
(1984), S. 198-221. Dort S. 206. Und: Bernhard Spies: ,Der Faschismus als Mord-
fall. Odén von Horvaths Jugend ohne Gott* In: Experimente mit dem Kriminal-
roman. Hrsg. von Wolfgang Diising, (1993) S. 79-116. Dort: S. 106.

517 Denn dem Pfarrer gegeniiber erwidert der Lehrer, als ihm dieser mahnend sagt:
»Sie sind sich wohl im klaren dariiber, dafl Sie, selbst wenn die Staatsanwalt-
schaft das Verfahren gegen Sie niederschlagen sollte, nie wieder an irgendeiner
Schule dieses Landes unterrichten werden?«*, nur lapidar: ,,»Ja, dariiber war ich
mir schon im klaren, bevor ich die Aussage machte.«“ Odén von Horvath: ,,Ju-
gend ohne Gott® In: GW. Bd. 13 (2001). S. 125.

217

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

sage zu ertragen, wie z.B. seine zwischenzeitliche Arbeitslosigkeit und
die damit verbundene Ungewissheit um seine materielle Zukunft,s:®
kaum vorstellbar. Genau wie das Aushalten der Verachtung all jener
Personen, die er mit seiner Aussage briiskiert, die der Roman ja als Im-
plikationen seines Gestdndnisses ebenfalls offen thematisiert. Diese
negativen Konsequenzen begreift er ndmlich schliellich, wie hier sein
Zwiegespriach mit Gott bzw. mit der inneren Stimme seines Gewissens
im Kapitel ,,In der Wohnung“s** dokumentiert, ganz im Sinne Platons
als zwar unliebsame und dngstigende, weil unangenehme Formen der
Unlust, keineswegs aber als das denkbar grofite Ubel fiir den Men-
schen. Ebenso wenig wie seinen Tod oder das Begehen von Irrtiimern,
Stinden oder Verfehlungen. Denn da die menschliche Aussicht auf
Gliick schliefllich nur mit der weitestgehend verwirklichten morali-
schen Qualitdt, Giite und Humanitit des Menschen korrespondiert,
wie auch Horvath in seiner empirischen wie metaphysischen Argu-
mentation zeigt,5>° geht es fiir ihn bloff darum, diese ethische Qualitit
in seinem Leben zu verwirklichen oder erneut in sich zu restaurieren.
Denn das Argument dahinter lautet, wie das Schicksal des Lehrers hier
exemplarisch zeigt, dass das menschliche Lebensgliick am ehesten
durch die objektiv giiltigen Maf3stibe des Guten bzw. der Moral fiir ihn
im Zuge ihrer Kausalitidt zu verwirklichen ist, weil nur diese morali-
schen Maf3stabe seine Lebensverhiltnisse langfristig so ordnen und
strukturieren konnen, dass ihm dies auf Dauer tatsachlich zu seinem
Wohl und seiner inneren Zufriedenheit verhilft. Denn nur objektive
Mafistibe des Guten schaffen schliefllich soziale, gerechte, wahre und
freie Lebensumstdnde fiir ihn und verhelfen ihm damit auch zu stabi-
len sozialen Beziehungen wie zu Formen von innerer Ruhe, Selbstach-
tung und Ausgeglichenheit. Ohne das Streben des Menschen nach sei-
ner moralischen Vervollkommnung jedoch, so das Gegenargument,
kann es fiir ihn auch bei Horvath keine berechtigte Aussicht auf sein
Gliick geben. Denn derjenige, der Unrecht tut, weil er nur subjektiv-
egoistische Formen des Guten kennt, wird sich schliefllich mit hoher

518 Ebd.: S. 108.

519 Ebd.:S. 96.

520 Die metaphysische Argumentation offenbart sich dabei vor allem durch die Jen-
seitskonzeption in ,Der jiingste Tag“ Siehe hierzu: Odon von Horvéth: ,,Der
jiingste Tag" In: GW. Bd. 11 (2001). S. 71-76.

218

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Horvaths doppelte Begriindung des moralischen Lebens

Wahrscheinlichkeit gerade in jenen elenden gesellschaftlichen Lebens-
verhéltnissen wiederfinden und verstricken, von denen Horvéths gan-
zes Frihwerk eingehend erzéhlt. Denn eine solche Person wird durch
ihr unmoralisch-egoistisches Tun zwangsldufig in einem sozialen Um-
feld der Kalte, Unwahrheit, Ungerechtigkeit und der Angst leben, in
das sie sich durch ihre eigene Lasterhaftigkeit permanent noch weiter
vertieft und verstrickt. Langfristig wird diese Person aber, wie Horvéath
zeigt, durch ein derartiges Leben immer innerlich bedriickt und zer-
miirbt werden, weil sie so stets die Vergeltung oder die Entdeckung
ihrer Vergehen durch ihr soziales Umfeld zu befiirchten hat, genau wie
sie in einem solchen Gesellschaftsgefiige stindig von den Intrigen,
dem Neid, dem Hass, der Missgunst und der Ausbeutung ihrer Mit-
menschen bedroht sein wird. Die Folgen dieser unmoralischen Um-
stinde sind nicht ihre innere Zufriedenheit, Ausgeglichenheit, soziale
Integration und Selbstachtung, sondern ihre fortwéhrende Erniedri-
gung, Entwiirdigung, Angst, Ausbeutung und Unfreiheit, genau wie
die zunehmende Entfesselung ihres Egoismus, ihrer Triebhaftigkeit
und ihrer kriminellen Energie.>* Das denkbar grofite Ubel also wére
in Horvéaths Augen, in Anlehnung an Platon, den Menschen einfach

521 So wird der Soldat z.B. in ,,Ein Kind unserer Zeit“ auch nach dem von ihm veriib-
ten Totschlag am Buchhalter von diffusen Angst- und Unruhezustinden heimge-
sucht, die sich durch seine bange Sorge offenbaren, dass seine Tat, wie er instdn-
dig hofft, nicht aufkommen mége, wenn es verstort von ihm heif3t: ,Gestern und
vorgestern war ich namlich schon sehr unruhig vor lauter Unsicherheit, ob es
nidmlich autkommt oder nicht, daf3 ich es gewesen bin.* Odén von Horvéth: ,Ein
Kind unserer Zeit In: Odén von Horvath. GW. Bd. 14 (2001), S. 121. Und auch
der kleine Albert scheint in ,,Eine Unbekannte aus der Seine“ stellvertretend fiir
die Verbrechen seines Vaters in stindiger Angst leben zu miissen, wenn Angelika-
Ditha Mildenberger in ihrer Untersuchung von regelrechten Abgriinden spricht,
die sich dabei hinter der auf den ersten Blick noch (biirgerlich) idyllischen Fassa-
de am Ende des Dramas auftun. Denn so Mildenberger dazu: ,, [...] aber nur der
Zuschauer/Leser und Albert wissen, welche Abgriinde hinter dieser Idylle verbor-
gen sind, so dass die Heiterkeit in ein bitterboses Licht geriickt wird.“ Vgl. dazu:
Angelika-Ditha Mildenberger: ,Motivkreise in Odoén von Horvaths dramati-
schem Werk® (1988 ), S. 107. Damit aber wird in diesem Kontext auch klar, dass
Horvath somit an der Formel Platons festhilt, wonach die Tugend mit dem Nut-
zen, das Laster aber mit dem Schaden des Menschen korrespondiert denn so sei-
ne implizite These, Laster lassen sich niemals erfolgreich vom Menschen verdrin-
gen. Irgendwann brechen sie, hdufig in anderer psychologischer Form, doch wie-
der in ihm selbst oder in seinem sozialen Umfeld, als dunkle Angst- und Unruhe-
zustande hervor.

219

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horvaths

ohne jede Aussicht auf seine innere Lauterung durch gerechte Straf-
mafinahmen oder eine Aufkldrung seiner begangenen Fehler und Irr-
tiimer in seinem unmoralischen und lasterhaften Zustand zu belassen.
Daher lasst sich zum Ende meiner Untersuchung auch fiir Horvath
passend mit den Worten aus Platons Apologie das abschlieflende Fazit
fir den Menschen ziehen: ,,[...], daf§ nicht aus dem Reichtum die Tu-
gend entsteht, sondern aus der Tugend der Reichtum und alle andern
menschlichen Giiter insgesamt, eigentiimliche und gemeinschaftli-
che®s>,

522 Platon: ,Die Apologie des Sokrates® In: ,Platon gesammelte Werke Bd. 1. Ro-
wohlts-Enzyklopidie (2002), S. 28/29. (30b).

220

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VIII. Fazit

Meine Untersuchung hat demnach ergeben, dass Horvath als zentrals-
te Frage die antike Frage nach dem guten Leben in seinem Werk auf-
greift. Diese behandelt er dabei allerdings im Licht noch anderer fiir
sein Werk ebenfalls bedeutender Themen, wie der sozialen Frage oder
der Frage nach dem Verhiltnis von menschlicher Freiheit und Deter-
mination im Spannungsfeld der Kategorien von Individuum und Ge-
sellschaft. Hierbei konnte gezeigt werden, dass das Individuum nur
wahrhaftig ,gliickselig“ werden wird, sofern es sich von den determi-
nistischen Faktoren seiner Umwelt, wie ,,der Zeit, und seiner eigenen
antagonistischen Natur emanzipiert, wozu es als Person per se in der
Lage ist, und sich aktiv zu einem ethischen Lebensvollzug bekennt, der
sich an objektiven Werten des Guten orientiert. Denn erst durch ein
ethisches Leben erweist sich der Mensch seines Gliickes bei Horvath,
in Parallelitat zu Kant, wahrhaft wiirdig, nicht aber durch blindes ego-
istisches Streben nach Reichtum oder nach tyrannischer Macht im Zu-
ge rein subjektiver Vorstellungen des Guten, weil das vermeintliche
»Gliick®, das er so fiir sich erwirkt, stets ein defizitdres und illusionéres
bleibt, das ihn am Ende ins Elend stiirzt. Auch konnte in meiner Ana-
lyse gezeigt werden, dass Horvath in den erkenntnistheoretischen Fra-
gen, wie der Frage nach der Mdoglichkeit der menschlichen Erkenntnis
des Guten oder in der Frage nach der Moglichkeit einer moralischen
Erziehung oder Liuterung des Menschen, dem sozialen und kommu-
nikativen Austausch des Menschen mit anderen grofie Bedeutung bei-
misst. Denn Erkenntnis, Wahrheit und Wissen griinden sich bei ihm,
wie gezeigt werden konnte, in empirischer Form auf die Ubereinstim-
mung von Wissen und Erfahrung im Individuum. Nur durch diese
Methode kann der Mensch schliefSlich seine eigene Begrifflichkeit des
Guten in sich erhellen, was ihm dann zu einem neuen Wertkonzept
des objektiv Guten wie auch zu einem ethisch-personalen Selbstver-
standnis in sich verhelfen kann. So aber erhilt er auch Einsicht in den
Ursprung seiner menschlichen Wiirde. Als humanes Wesen nidmlich

221

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

VIIL.

Fazit

verdankt er bei Horvath nur seiner Fahigkeit zur Moral seinen beson-
deren Wert in der Schopfung, da nur die Moral die menschlichen Ga-
ben im Zuge ihrer objektiven Konzeption des Guten richtig humani-
siert. Daneben aber hat die Untersuchung auch einen Einblick in die in

Horvaths Werk inhdrent vorliegende moralische Handlungstheorie ge-
geben. Danach ist eine genuin moralische Tat fiir ihn eine Handlung,
die sowohl ein moralisches Motiv als auch eine moralische Triebfeder

besitzt und sich inhaltlich wie formal und in ihren zu erwartenden

Folgen am universal Guten orientiert. Doch im Zuge der Handlungs-
theorie duldet Horvath zur Aufrechterhaltung der menschlichen

Handlungsfihigkeit, weil er Lethargie und Untitigkeit als Formen von

menschlicher Schuld definiert, als letztes, pragmatisches Mittel auch

ontologisch schlechte Taten, wie die Liige oder die Gewalt. Denn die-
ses Aufrechterhalten der Handlungsfihigkeit des Individuums ist ihm

neben dem Wunsch, die menschliche Selbsterkenntnis und die

menschliche Einsicht in die eigene Unvollkommenheit zu beférdern,
was auch die Akzeptanz der Schuld durch den Menschen und deren

Siihne als Wiederherstellung seiner moralischen Qualitdt impliziert,
ein personliches Anliegen. Genau wie das Vermitteln des ethisch Ge-
botenen, das er dabei entweder im offenen Kontrast zur literarisch von

ihm gestalteten Wirklichkeit als Gegenmodell zu einer moralisch bes-
seren Welt in seinem Werk skizziert oder durch einen direkten Appell
als ethisches Sollen in empathischer Weise an seine Leser iibertragt.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

IX. Danksagung

Mein herzlichster Dank gilt all jenen die, in unterschiedlicher Weise
am Entstehen und Gelingen dieser Arbeit beteiligt waren. An erster
Stelle betrifft dies natiirlich meinen Doktorvater und Betreuer Prof. Dr.
Justus Fetscher, der mich immer mit einem offenen Ohr und grofler
Fachkompetenz unterstiitzt hat und mir auch in schwierigen Phasen
meiner Promotion sein Vertrauen geschenkt hat. Auch meinem Zweit-
gutachter Prof. Dr. Christoph Weif$ méchte ich dafiir danken, dass er
mich zu Beginn meiner Arbeit bei der Themenfindung unterstiitzt hat
und spéter das Zweitgutachten fiir sie angefertigt hat. Auch gilt mein
Dank unserer privaten Doktorandengruppe um Sebastian Zilles, Han-
nah Dingeldein, Jens Ostheimer, Gabriele Dinkhauser sowie meinen
zwei besonderen Freundinnen, Kerstin Koblitz und Anika Skotak.
Kerstin danke ich zudem fiir ihre immerwiahrende Unterstiitzung und
enge Freundschaft tiber all die vielen Studien- und Promotionsjahre, in
denen sie mich stets mit Rat und Tat sowie viel menschlicher Warme
unterstiitzt hat. Doch ohne die konstante Unterstiitzung meiner Fami-
lie, meiner Eltern, meines Bruders und meiner Schwigerin, so viel
steht fest, wiirde dieses Buch nicht in der gegenwirtigen Fassung exis-
tieren. Deshalb soll es auch ihnen allen sowie meinen Freunden und
Tieren in Liebe gewidmet sein.

223

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Inhak.

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20: °
m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

X. Literaturverzeichnis

0don von Horvath / Primarliteratur

Odon von Horvath: ,Geschichten aus dem Wiener Wald“ Band. 4. In: ,0dén von
Horvath Gesammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbinden.
Hrsg. von Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke.
Erste Auflage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Odén von Horvath: ,Glaube Liebe Hoffnung“ Band. 6. In: ,0d6én von Horvath
Gesammelte Werke®. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbanden. Hrsg. von

Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auf-

lage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Odén von Horvath: ,Eine Unbekannte aus der Seine Band. 7. In: ,,O0dén von
Horvath Gesammelte Werke“ Kommentierte Werkausgabe in Einzelbinden.
Hrsg. von Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke.
Erste Auflage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Odon von Horvéth: ,,Der jingste Tag®. Band. 10. In: ,Odon von Horvath Gesam-
melte Werke®. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbidnden. Hrsg. von Trau-

gott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auflage.
Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Odon von Horvath: »Sportmiarchen und andere Prosa und Verse® Band.11. In:

,0don von Horvith Gesammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Ein-
zelbanden. Hrsg. von Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-

Krischke. Erste Auflage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main
2001.

Odén von Horvath: ,,Jugend ohne Gott® Band. 13. In: ,,0dén von Horvéath Gesam-
melte Werke®. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbdnden. Hrsg. von Trau-

gott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auflage.
Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

Odoén von Horvéth: ,,Ein Kind unserer Zeit Band. 14. In: ,,0dén von Horvéath Ge-

sammelte Werke“. Kommentierte Werkausgabe in Einzelbanden. Hrsg. von

Traugott Krischke unter der Mitarbeit von Susanna Foral-Krischke. Erste Auf-

lage. Suhrkamp-Taschenbuchverlag, Frankfurt am Main 2001.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster

225


https://doi.org/10.5771/9783828869882

X. Literaturverzeichnis

226

Sekundarliteratur zum Autor Odon von Horvath und seinem Werk

A
B

Baumann, Peter: ,0dén von Horvéth: Jugend ohne Gott — Autor mit Gott? Analy-
se der Religionsthematik anhand ausgewédhlter Werke®. Peter-Lang-Verlag, Eu-
ropdischer-Verlag der Wissenschaften, Bern 2003.

Bartenstein, Helmut: ,,Hier gehts um mehr. Um das Vaterland: Odén von
Horvéths Ein Kind unserer Zeit. In: Politische Betrachtungen einer Welt von
gestern. Offentliche Sprache in der Zwischenkriegszeit. Hans-Dieter-Heinz
Akademischer-Verlag, Stuttgart 1995. S. 93-122.

Bartsch, Kurt: ,,Die Erprobung des ,bosen Blicks‘ zu Odén von Horvaths Kurzpro-
sa vor 1933 In: ,Geboren in Fiume Odén von Horvath (1901-1938) Lebensbil-
der eines Humanisten“ mit kompletten Werkverzeichnis im Anhang. Hrsg. von
Ute Karlavaris-Bremer, Karl Miiller und Ulrich N. Schulenburg. Locker-Verlag,
Sessler-Verlag, Wien 2001. S. 62-75.

Birbaumer, Ulf: Trotz alledem: die Liebe horet nimmer auf. Motivparallelen in
Horvaths »Der Lenz ist dal« und »Jugend ohne Gott«. In: ,Horvaths Jugend oh-
ne Gott. Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag. Taschenbuch-Mate-
rialien. Frankfurt am Main 1984. S. 116-128.

Bossinade, Johanna: ,,,Vom Kleinbiirger zum Menschen' Die spiten Dramen Odén
von Horvaths“. Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft.
Band. 364. Bouvier-Verlag, Bonn 1988.

C

Car, Milka: ,Horvéaths Prosa zwischen Kritik und Empathie® In: ,Geboren in
Fiume Odon von Horvath (1901-1938) Lebensbilder eines Humanisten mit
kompletten Werkverzeichnis im Anhang. Hrsg. von Ute Karlavaris-Bremer,
Karl Miiller und Ulrich N. Schulenburg. Locker-Verlag, Sessler-Verlag, Wien
2001. S. 76-86.

D

Doppler, Alfred: ,,Die Exilsituation in Horvéths spaten Dramen® In: ,,Sprachkunst:
Beitrdge zur Literaturwissenschaft. Jahrgang XIX/1988. 1. Halbband. Verlag
der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien 1988. S. 33-42.

Doppler, Alfred: ,Bemerkung zur dramatischen Form der Volksstiicke Horvaths®
In: ,Horvath-Diskussion® Hrsg. von Kurt Bartsch. Uwe Baur. Dietmar Gotsch-
nigg. Scrptor-Verlag, Kronberg/Ts. 1976. S. 11-21.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Sekundarliteratur zum Autor 0dén von Horvéth und seinem Werk

E

Eckhardt, Juliane: ,,»Jugend ohne Gott« im Literaturunterricht In: ,Horvaths Ju-
gend ohne Gott* Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag Taschenbuch-
materialien, Frankfurt am Main 1984. S. 198-221.

F

Fritz, Axel: Odoén von Horvath als Kritiker seiner Zeit“ In: ,Uber Odén von
Horvath“ Hrsg. von Dieter Hildebrandt und Traugott Krischke. Suhrkamp-Ver-
lag, Frankfurt am Main 1972. S. 46-58.

Fuhrmann, Alexander: ,Der historische Hintergrund: Schule-Kirche-Staat.“ In:
»Horvéths Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke. Taschenbuch-Ma-
terialien. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1984. S. 129-146.

G

Gamper, Herbert: ,Todesbilder in Horvaths Werk® In: Horvéath-Diskussion. Hrsg.
von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg. Scriptor-Verlag, Kronberg
1976.

Golec, Janusz: ,,Gegen Dummbheit und Liige - Odon von Horvéaths Bewusstseins-
demaskierungen und ihre Wertebasis® In: ,Liigen und ihre Widersacher. Lite-
rarische Asthetik der Liige seit dem 18. Jahrhundert.“ Hrsg. von Hartmann Eg-
gert und Janusz Golec. Kénigshausen und Neumann-Verlag, Wiirzburg 2004.
S.162-169.

H

Hildebrandt, Dieter: ,0dén von Horvath mit Selbstzeugnissen und Bilddokumen-
ten. Hrsg. von Dieter Hildebrandt. Rowohlt-Verlag, Hamburg 1975. 11. Aufla-
ge 2008.

Haag, Ingrid: ,Der weifle Mantel der Unschuld. Dramatische Textur eines
Horvathschen Motives.“ In: ,Odon von Horvéth. Unendliche Dummheit-dum-
me Unendlichkeit®. Hrsg. von Klaus Kastberger. Reihe ,,Profile®. Magazin des
Osterreichischen Literaturarchivs. 4. Jg. Band 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Verlag,
Wien 2001. S. 63-73.

|
J

Jenny, Urs: ,,0dén von Horvaths Gréfle und Grenzen In: ,Uber Odén von
Horvath® Hrsg. von Dieter Hildebrandt und Traugott Krischke. Suhrkamp-Ver-
lag, Frankfurt am Main 1972. S. 71-78.

227

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

X. Literaturverzeichnis

228

K

Kun, Eva: ,,,Die Komddie des Menschen® oder Horvath und Ungarn® In: ,,Sprach-
kunst: Beitrage zur Literaturwissenschaft® Jahrgang XIX/1988. 1. Halbband.
Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, Wien 1988. S. 1-22.

Kadrnoska, Franz: ,,Sozialkritik und Transparenz faschistischer Ideologeme in »Ju-
gend ohne Gott«“ In: ,Horvaths Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krisch-
ke. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1984. S. 69-91.

Kaiser, Wolf: ,,»Jugend ohne Gott« — ein antifaschistischer Roman?“ In: ,Horvaths
Jugend ohne Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag. Taschen-
buch-Materialien, Frankfurt am Main 1984. S. 48-68.

Kampelmiiller, Gudrun; Prantner, Elisabeth: ,Odon von Horvath - ,ein treuer
Chronist seiner Zeit.c — Politische Ideologien und die daraus resultierende Spra-
che in Odén von Horvaths Werken: Saldek oder die schwarze Armee und Italie-
nische Nacht“. In: Politische Betrachtungen einer Welt von gestern. Offentliche
Sprache in der Zwischenkriegszeit. Hans-Dieter-Heinz Akademischer-Verlag,
Stuttgart 1995. S. 13-51.

L
M

Mann, Klaus: ,0dén von Horvath®. In: ,,0dén von Horvath Jugend ohne Gott®. Ein
Roman, ein Film. Materialien. Zusammengestellt und mit einem Kommentar
versehen von Reiner Niehoff. Michael Knof: ,,Jugend ohne Gott“ nach dem Ro-
man von Odon von Horvéth. Filmedition Suhrkamp. Suhrkamp-Verlag, Frank-
furt am Main 2008. S. 32-35.

Mildenberger, Angelika-Ditha: ,Motivkreise in Odon von Horvéths dramatischem
Werk® LEU-Verlag fiir zeitgenossische Literatur und Gegenwartskunst, Ziirich
1988.

Miiller, Hartmut: ,0dén von Horvath Der jungste Tag* Lektiirehilfen. Erst-Klett-
Verlag fir Wissen und Bildung, Stuttgart, Dresden 1995.

Miiller, Karl: ,Wo ganz plétzlich ein Mensch sichtbar wird- Lebens- und Todes-
kampfe® In: ,Odon von Horvath. Undendliche Dummbheit-dumme Unendlich-
keit. Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem Dossier ,,Geborgte Leben. Horvath
und der Film“ Reihe ,Profile“: Magazin des Osterreichischen Literaturarchivs.
4.]g. Band 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Verlag, Wien 2001. S. 19-34.

Miiller, Karl: ,,,Mein Leben beginnt mit der Kriegserklarung' Krieg und Kriegsfol-
gen im Werk Odén von Horvaths® In: ,Geboren in Fiume Odén von Horvéath
(1901-1938) Lebensbilder eines Humanisten“ mit komplettem Werkverzeichnis
im Anhang. Hrsg. von Ute Karlavaris-Bremer, Karl Miiller und Ulrich N. Schu-
lenburg. Locker-Verlag, Sessler-Verlag, Wien 2001. S. 43-61.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Sekundarliteratur zum Autor 0don von Horvéth und seinem Werk

Miiller, Karl: ,,Einheit und Disparitat — Odoén von Horvéths »Weg nach innen«
In: ,Horvaths Prosa“ Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag, Frank-
furt am Main 1989. S. 156-177.

Miiller-Funk, Wolfgang: ,,Faschismus und freier Wille Horvaths Roman »Jugend
ohne Gott« zwischen Zeitbilanz und Theodizee“ In: ,,Horvaths Jugend ohne
Gott“ Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Verlag. Taschenbuch-Materiali-
en, Frankfurt am Main 1984. S. 157-179.

o W o =

e

Rudloff, Holger: ,Kafka-Bezlige in Horvéths: ,Ein Kind unserer Zeit“. In:
Horvaths Prosa. Hrsg. von Traugott Krischke. Suhrkamp-Taschenbuchmateria-
lien. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1989. S. 133-155.

S

Schober, Wolfgang-Heinz: ,Die Jugendproblematik in Horvaths Romanen® In:
Horvath - Diskussion. Hrsg. von Kurt Bartsch, Uwe Baur, Dietmar Goltschnigg.
Scriptor-Verlag, Kornberg/Ts. 1976. S. 124-137.

Siebenhaar, Klaus: ,Eiszeit oder Die Vertreibung aus dem Paradies. Verlusterfah-
rung, Einsamkeit, Isolation im Spitwerk Odoén von Horviths® Zwischenwelt 6.
Literatur der ,Inneren Emigration aus Osterreich. Theodor-Kramer-Gesell-
schaft. Hrsg. von Johann Holzner und Karl Miiller. Verlag-Déocker, Wien 2002.
S.251-265.

Steets, Angelika: ,,Die Prosawerke Odon von Horvaths. Versuch einer Deutungs-
analyse®. Hrsg. von Ulrich-Miiller, Franz-Hundsnurscher und Cornelius Som-
mer. Akademischer-Verlag-Hans-Dieter-Heinz, Stuttgart 1975. S. 79-111.

Spies, Bernhard: ,,Der Faschismus als Mordfall. Odén von Horvéths Jugend ohne
Gott* In: Studien zur Deutschen Literatur des 19. und 20. Jahrhunderts. Band.
21. Experimente mit dem Kriminalroman. Ein Erzdhlmodell in der deutsch-
sprachigen Literatur des 20. Jahrhunderts. Hrsg. von Wolfgang Diising. Peter-
Lang-Verlag, Frankfurt am Main, Berlin, Bern, New York, Paris, Wien 1993.
S.97-116.

229

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

X. Literaturverzeichnis

Sonnleitner, Johann: ,,Sprache und Okonomie. Soziolinguistische Aspekte des Bil-
dungsjargons bei Odén von Horvith.“ In: ,0dén von Horvéth. Unendliche
Dummbheit-dumme Unendlichkeit®. Hrsg. von Klaus Kastberger. Mit einem
Dossier ,Geborgte Leben. Horvath und der Film® Reihe ,,Profile”: Magazin des
Osterreichischen Literaturarchivs. 4. Jg. Band. 8 der Reihe. Paul-Zsolnay-Ver-
lag, Wien 2001. S. 52-62.

Sosna, Anette: ,0don von Horvath Jugend ohne Gott®“ Ein Fach Deutsch. Unter-
richtsmodell. Hrsg. von Johannes Diekhans. Schoningh-Verlag, Paderborn,
Braunschweig, Darmstadt 2012.

T

Tworek, Elisabeth; Salmen, Brigitte: ,Odon von Horvéath. Ein Kulturfithrer des
Schlofimuseums Murnau® 2. Auflage 2003.

Tietz, Julian: ,,Politik und Artifizialitit: Die Kiltemotivik in Odén von Horvaths
Ein Kind unserer Zeit". Exil (Forschung, Erkenntnisse, Ergebnisse) 1933-1945.
Nr. 1. 2007. 27. Jahrgang. Hrsg. von Edita Koch und Frithjof Trapp, Frankfurt
am Main 2007. S. 30-37.

N-<><E<C

Philosophische Primar- und Sekundarliteratur

Platon

Platon: ,,Ggorgias® In: Platon Samtliche Werke. Band I. Hrsg. von Ursula Wolf. Ro-
wohlts-Enzyklopédie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002. S. 343-452.
Platon: ,Menon® In: Platon Simtliche Werke. Band I. Hrsg. von Ursula Wolf. Ro-
wohlts-Enzyklopédie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002. S. 457-500.
Platon: ,,Alkibiades I In: Platon Sdmtliche Werke. Band I. Hrsg. von Ursula Wolf.
Rowohlts-Enzyklopddie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002.

S.127-179.

230

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

Philosophische Primar- und Sekundarliteratur

Platon: ,,Protagoras In: Platon Sdmtliche Werke. Band 1. Hrsg. von Ursula Wolf.
Rowohlts-Enzyklopadie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2002.
S.275-335.

Platon: ,,Die Apologie des Sokrates® In: Platon Samtliche Werke. Band I. Hrsg. von
Ursula Wolf. Rowohlts-Enzyklopddie. 28. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg
2002. S. 13-43.

Platon: ,,Politeia“ In: Platon Sdmtliche Werke. Band II. Hrsg. von Ursula Wolf. Ro-
wohlts-Enzyklopédie. 34. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2013. S. 211-537.

Platon: ,,Symposion® In: Platon Sdmtliche Werke. Band II. Hrsg. von Ursula Wolf.
Rowohlts-Enzyklopadie. 34. Auflage. Rowohlt-Verlag, Hamburg 2013.
S.41-101.

Ricken, Friedo: ,,,Gemeinschaft Tugend Gliick® Platon und Aristoteles iiber das gu-
te Leben W. Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 2004.

Noak, N.: ,Platon und der Immoralismus. Die Prototypen des extremen Natur-
rechts, Kallikles und Thrasymachos in der Darstellung Platons“ Hrsg. von Prof.
em. Dr. Andreas Graeser und PD Dr. Martin Bondeli, Universitit Bern. Peter-
Lang-Verlag, Bern, Berlin, Briissel, Frankfurt am Main, New York, Oxford,
Wien 2012.

Manuwald, Bernd: ,,Konstanz oder Wandel? Zur Tugend-Diskussion in den Dialo-
gen Platons“ In: ,,Geist und Sittlichkeit. Ethik-Modelle von Platon bis Levinas®
Hrsg. von Edith und Klaus Diising und Hans-Dieter Klein. Konigshausen und
Neumann-Verlag, Wiirzburg 2009. S. 27-47.

Kant

Immanuel Kant: ,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Band VII. ,,Kritik der
praktischen Vernunft® und ,,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten In: Werk-
ausgabe in 12 Binden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt am Main 1968. S. 11-102.

Immanuel Kant: ,,Uber den Gemeinspruch das mag in der Theorie richtig sein
taugt aber nicht fiir die Praxis in der Moral tiberhaupt® Band XI. ,,Schriften zur
Anthropologie, Geschichtsphilosophie, Politik und Piddagogik 1 In: Werkaus-
gabe in 12 Binden. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frank-
furt am Main 1968. S. 127-143.

Immanuel Kant: ,Uber ein vermeintliches Recht aus Menschenliebe zu liigen®.
Band VIII. ,Die Metaphysik der Sitten®. In: Werkausgabe in 12 Bénden. Hrsg.
von Wilhelm Weischedel. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main 1968.
S.637-643.

231

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

X. Literaturverzeichnis

Lexika und andere Nachschlagewerke

Metzler ,,Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansitze-Personen-Grundbegriffe.*
Hrsg. von Ansgar Ninning. Dritte, aktualisierte und erweiterte Auflage. Verlag
J. B. Metzler, Stuttgart, Weimar 2004.

Weitere Literatur

Charlotte Bronté: ,Jane Eyre® Deutscher-Taschebuch-Verlag 11. Auflage, Miin-
chen 2012.

Franz-Theodor Csokor: ,,Auch heute noch nicht an Land® Briefe und Gedichte
aus dem Exil. Dokumente. Berichte. Analysen. Hrsg. von Franz Richard Reiter.
Ephelant-Verlag, Wien 1993.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 20:37:25. @ Inhak.
tersagt, m mit, flir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828869882

	I. Einleitung
	II. Die Glückssuche
	Das Motiv: „Der Jagd nach dem Glück“
	Die materielle Grundlage von Glück und Unglück bei Horváth
	Die Armut als weitreichendes Übel
	Abhängigkeit als psychische Kränkung im Kontext des Personenbegriffes
	Soziale Isolation und Stigmatisierung durch Armut
	Das Streben nach „Reichtum“ und die Sehnsucht nach einem „goldenen Zeitalter“
	Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“
	Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ im Kontext der Frage nach dem höchsten Gut
	Die Allegorie der „Jagd nach dem Glück“ und der defizitäre Charakter eines Glücks aus Reichtum

	III. Die philosophischen Konzepte: Erster Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der platonischen Ethik
	Der teleologische Aufbau der Ethik Platons und ihre Konzeption des Guten
	Die Frage nach den Inhalten eines guten Lebens und Platons These von einer Teilhabe der Tugend am höchsten Gut
	Die These von einem vermeintlichen Glück des Tyrannen und die sokratischen Einwände dagegen
	Zur Ontologie der Tugend
	Was ist die Tugend und worin besteht sie? Ist die Tugend eine Einheit?
	Ist die Tugend als ein spezifisches Wissen vom Guten lehrbar oder wie kommt der Mensch in ihren Besitz?
	Die zwei Begründungsebenen der platonischen Ethik: Die Empirie und der Mythos

	IV. Der platonische Ethikdiskurs in der impliziten Rezeption Horváths
	Die Beweglichkeit des ethischen Personals Horváths
	Die Frage nach dem guten Leben im Rahmen eines Interessen- und Wertestreites
	Bürgerliche Identität vs. moralische Integrität in „Jugend ohne Gott“
	Gerechtigkeit und Gleichheit als Grundpfeiler im moralischen Selbstverständnis des Lehrers
	Die Spezifizierung des Ausgangskonfliktes Bürgertum vs. Moral im Licht des platonischen Diskurses
	Parallelstrukturen in Horváths „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind unserer Zeit“
	Die Brüchigkeit der bürgerlichen Identität im Rahmen eines Interessenkonfliktes in „Der jüngste Tag“ und in „Ein Kind unserer Zeit“
	Der Gesinnungswandel des Soldaten im Zuge des platonischen Ethikdiskurses

	V. Erkenntnistheoretische Überlegungen
	Die Rolle des Dialoges im Zuge der Erkenntnisgenese
	Die Relevanz der praktischen Erfahrbarkeit von Ethik und die ambivalente Rolle moralischer Vorbilder bei Horváth
	Das moralische Motivationsproblem im Kontext des Bildes vom römischen Hauptmann

	VI. Die philosophischen Konzepte: Zweiter Teil: Die Skizzierung der Grundzüge der kantischen Ethik
	Der deontologische Charakter der kantischen Moral
	Der gute Wille und der Antagonismus des menschlichen Willens
	Die Kennzeichen der Moral
	Der menschliche Wille in seinem Verhältnis zum Motiv der Pflicht und zur Triebfeder der Achtung
	Die Würde des Menschen, die Idee der Freiheit und die kantische Vorstellung vom höchsten Gut
	Die Unmöglichkeit einer exakten moralischen Beurteilung schlechthin, die Tauglichkeit des Kategorischen Imperatives als Maßstab zur Bewertung von moralkonformen Handlungen und die kantische Haltung bezüglich der Lüge und der Aufrichtigkeit

	VII. Die zentralsten Aspekte der kantischen Moralphilosophie in der impliziten Rezeption Horváths
	Die Anthropologie
	Das Humanitätsideal im Licht der anthropologischen Grundvoraussetzungen der Moral
	Das menschliche Ideal der reinen Humanität als letzter Zweck sowie der Kontrast einer Verhaftung des Menschen in seiner bloß tierischen Natur bei Horváth
	Die Frage nach der menschlichen Freiheit und Determination und ihrem Spannungsverhältnis
	Die Frage nach der menschlichen Schuld
	Das Gebot des moralischen Sollens und seine ständige Diskrepanz zur Wirklichkeit
	Die umfassenden Charakteristika moralischer Güte und die Problematik ihrer genauen Identifikation
	Horváths doppelte Begründung des moralischen Lebens: „Das moralische Leben als das wahrhaft gute bzw. als das zumindest bessere Leben“

	VIII. Fazit
	IX. Danksagung
	X. Literaturverzeichnis
	Ödön von Horváth / Primärliteratur
	Sekundärliteratur zum Autor Ödön von Horváth und seinem Werk
	A
	B
	C
	D
	E
	F
	G
	H
	I
	J
	K
	L
	M
	N
	O
	P
	Q
	R
	S
	T
	U
	V
	W
	X
	Y
	Z

	Philosophische Primär- und Sekundärliteratur
	Platon
	Kant

	Lexika und andere Nachschlagewerke
	Weitere Literatur


