
XV. Sinn und Unsinn des Leidens

»Wer ein Warum zu leiden hat,
erträgt ein jedes Wie.«
(Nietzsche)

1. Allgemeine Vorbemerkung

Ein Mensch, der leidet, wird, wenn er sein Leid als sinnlos oder sinn-
mangelhaft erlebt, von der Frage nach dem Sinn des Leidens umgetrie-
ben.Was hier mit Sinn intendiert wird, ist ein Zusammenhang, der den
Unsinn des Leids gleichsam überwölbt und ihm »sekundär« einen Platz
im Leben, eine verstehbare, »passende« Stelle zuteilt und ihm dadurch
einen »höheren« Sinn verleiht. Oft erfolgt dies in Gestalt eines exis-
tenziellen Zweckzusammenhangs: Das Leid soll dann nützlich, d.h.
dienlich, für die Erreichung jenes höheren, umfassenderen, oft verbor-
genen Sinnes sein, der durch seine »Weihe« das Leid rückwirkend
»rechtfertigt«, sinnhaft macht. Hauser (2004, S. 149) spricht in diesem
Fall vom emphatischen oder existenziellen Sinn und grenzt ihn vom
formalen oder Systemsinn ab, der mehr einen sachlich-funktionalen
Charakter hat. So besitzt jedes Element in einem System, z.B. eine
Schraube in einer Maschine, einen Funktionssinn, aber keinen existen-
ziellen Sinn. Das Wort Sinn kann aber in noch ganz anderen Zusam-
menhängen gebraucht werden und meint dann in einem Falle soviel
wie »Bedeutung«, in ethischen Zusammenhängen »Wert« und im
praktischen Kontext »Ziel« oder überhaupt soviel wie »Bedeutsam-
keit«. Gibt es diesen Sinnarten gegenüber nun aber auch einen
»Grundsinn« von Sinn?

Durchaus. Doch ist dieser nicht mehr definierbar, sondern nur
noch aufzeigbar, da er jeder möglichen Definition zugrunde liegt. Sinn
meint hier alles, was nur irgendwie erfahrbar, anschaubar, auffassbar,
»verständlich«, intelligibel ist. Und das ist, recht betrachtet, alles und
jedes. So hat schon eine einfache schlichte Farbe, z.B. ein Veilchenblau,
diesen ihren einmaligen Farbsinn; eine Zahl diesen ihrenMengen- und
Zahlsinn; der logische Zusammenhang der Unterordnung diesen sei-
nen Relationssinn; ein Punkt seinen mathematisch-geometrischen

401

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Punktsinn; das Gefühl der Trauer seinen spezifischen Gefühlssinn usw.
Nur das Nichts kann vollständig sinnlos, sinnbar sein, doch nichts Sei-
endes, insofern wir dieses erfahren, wissen, denken, erschließen, ahnen
oder vermuten können. Damit fallen Sein und Sinn aber klar ersicht-
lich zusammen, sodass wir mit gutem Recht von Seinssinn und Sinn-
sein im fundamental ontologischen Sinne sprechen dürfen. Ein total
sinnloses, sinnbares Sein wäre ein Sein, das nicht anschaubar, nicht
erfahrbar, nicht denkbar, nicht fühlbar ist, und das eben ist unmöglich.
Allem Zweck-, Funktions-, Ziel- und Bedeutungssinn voraus liegt
demnach das Sinnhafte schlechthin, das Seiende in seiner konkreten
Fülle, in seinen fundamentalsten Zusammenhängen und in seiner kon-
kreten Gestalt. Ohne inneren Gehalt, ohne Zusammenhang und ohne
Gestalt ist ein Seiendes, gleich in welchem Seinsrang, sachlich unmög-
lich und erkenntnismäßig unzugänglich. Dass diese tiefste Sinnebene
jene höheren, also die funktionalen und die emphatisch-existenziellen,
fundiert, ersehen wir leicht, wenn wir die sekundären Sinnzusammen-
hänge auf ihren Grund hin durchschauen. Ein Beispiel: Jemand ge-
braucht einen Hammer, um einen Nagel in die Wand zu schlagen und
daran ein Bild aufzuhängen. Also dienen Hammer und Nagel dem
Zweck und Ziel, ein Bild aufzuhängen. Sie sind dafür tauglich, dafür
nützlich, dienen einem Zweck. Dies ist der bekannte Nutzen-Zweck-
Zusammenhang, der hier als Nutzen- oder Zwecksinn fungiert. Aber
welchen Sinn hat dieser selbst? Natürlich einen ganz anderen, nämlich
z.B. die Betrachtung des Bildes und die Freude an dem, was das Bild
zeigt. Diese Freude ist aber kein Zwecksinn mehr, sondern ein »Selbst-
sinn«, ein unmittelbares Sinnerlebnis, das durch den Hammer oder den
Nagel oder auch das Bild nicht erklärt werden kann. So hat jedes Sei-
ende einen, eben seinen unmittelbaren Sinn, nämlich das zu sein, was
es ist, und so zu sein, wie es ist. Ohne dieses Sinnfundament könnte
nichts einen Zweck-, Nutzen-, Funktions-, Ziel- oder Bedeutungssinn
haben. Wenn wir sagen, das Wort »Haus« bedeutet etwas (nämlich ein
bestimmtes Gebäude), dann basiert dieser Sprach- oder Bedeutungs-
sinn auf der Sinntatsache, dass die Laut- oder Schriftzeichenfolge
»H-a-u-s« erstens als rein akustisches oder optisches Phänomen beste-
hen kann, also akustischen oder optischen Sinn hat, und dass es zwei-
tens in Dienst für eine sprachlich-symbolische Bedeutungsvermittlung
genommen werden kann (was z.B. im Falle eines bloß gedachten Laut-
gebildes nicht möglich ist). Gerade die Sprache kann sich nicht konsti-
tuieren, ohne auf einen unmittelbaren Seinsgrundsinn zu rekurrieren.

402

Sinn und Unsinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hauser (2004) stößt in seiner umfassenden und hoch differenzier-
ten Arbeit leider nicht auf diese Grundschicht von Sinn, sondern bleibt
weitgehend in der Sphäre des existenziellen Zwecksinnes von Leben
und Leiden stecken. Daher kann er auch nicht die fundamentalen Sinn-
schichten des Leidens aufdecken. Das mindert seine Arbeit nicht, aber
ihr Schwerpunkt liegt zweifellos bei der emphatischen Sinnermittlung
des Leidens, also bei der Frage, inwieweit Leid einen (sekundären) Sinn
für einen umfassenderen Lebenszusammenhang hat oder haben kann.
Das bedingt, dass er die tiefste Sinnstruktur des Leidens nicht voll und
klar entfalten kann, obwohl er, wie ich schon früher erwähnt hatte,
Wesentliches sieht.

2. Der Seinsstruktursinn des Leidens

»Der Sinn des Leids ist der wunde Punkt, das Fragezeichen, das
Ewigverneinende, aber auch das Ewiganspornende und Vorwärts-
treibende und als solches das Ewigbejahende. Er ist das Ewighun-
gernde, aber auch das Ewignagende, Beißende, Fressende; das
Ewigfragende, aber das Ewigantwortende. Eben das ist sein Sinn.«
(Diederichs 1930, S. 49)

Der Sinn des Leidens umfasst zunächst nicht mehr als das spezifische
So-Sein des Leidens, seine Struktur, seine Beschaffenheit und das, was
dieses So-im-Leiden-Sein zu überwinden strebt, und primär nicht das,
was das Leiden sekundär im Sinne einer Zweckhaftigkeit1 »sinnvoll«
macht, kompensiert und aufhebt. Damit umfasst der Sinn des Leidens
vor aller »höheren Sinnweihe«, die sehr oft den »banalen« Seinssinn
des Leidens überdeckt und verzerrt, seine Seinsstruktur und deren im-
manente Seinsdynamik. Was heißt dies genauer?

Nun. Die Seinsstruktur des Leidens wurde erstens über das Ge-
schehen des Erleidens (Pathos, Affektion) bestimmt, also über die
Möglichkeit, ja Fähigkeit des Menschen, »Objekt« eines Widerfahrnis-
ses sein, d.h. Anderes erfahren und erleiden zu können, sei es förder-
lich, sei es schädlich, sei es neutral. Ohne die Fremdbestimmbarkeit des
Menschen wäre Leiden unmöglich. Demnach ist das Erleiden die not-
wendige, obgleich nicht zureichende Voraussetzung jeden Leidens.

403

Der Seinsstruktursinn des Leidens

1 Über diese sekundären Sinndimensionen hat Jan Hauser in seinem Werk »Vom Sinn
des Leidens« (2004) eine umfassende Studie geliefert.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Darin liegt schon ein tiefer Sinn, denn nur über die Möglichkeit des
Erleiden-, und damit Empfangenkönnens sind Kommunikation und
Wechselwirkung, Wirken, Leiden, Arbeit und Glück möglich. Der
tiefste Sinn aber, der durch die Konstellation des Erleidens vermittelt
wird, ist die Anbindung des menschlichen Daseins an ein Ursein, durch
das der Mensch sein Dasein erhalten, »erlitten« hat. Wohl sind wir im
Lichte des Gewordenseins, des Erleidens grundhaft abhängige Wesen,
aber genau darin liegt unsere ontologische Rückbindung, »religio«, an
einen zureichenden Seinsgrund, dem wir uns verdanken. Der Mensch
ist erst Objekt, dann Subjekt, und als Objekt kann er nicht aus dem
Nichts stammen.

Zweitens bestimmten wir das Leiden als dynamisch-dialektisch-
statische Diskrepanz, in die fünf grundlegende Leidenscharakteristika
eingebettet sind. Die lebendig-dynamisch-diskrepante Einheit des Lei-
dens wird durch die unfreiwillig-erlittene bzw. widerwillig hingenom-
mene Leidbejahung (vor allem in der Wahrnehmung des Leid-Übels)
und durch die freiwillig-vergebliche Leidverneinung (vor allem in der
Wertung und im ohnmächtigen, das Leiden zu überwinden bestrebten
Aufbegehren gegen das Leiden) in der Einheit der umfassenden Lei-
densdiskrepanz mit ihren fünf Urmomenten des Mangels bzw. der Lee-
re, des Zwiespaltes oder Risses, der Spannung, der Lähmung, der Hem-
mung oder Ohnmacht und der Zwietracht, Unruhe oder dem Konflikt
formiert.

In dieser Fassung sind alle wesentlichen Elemente für die Bestim-
mung des Leidens im Allgemeinen und im Grundlegenden enthalten,
vor allem das ohnmächtige Erleiden, die innere Diskrepanz, das Man-
gelerleben, derWiderstand und das Aufbegehren, dessen Ziel es ist, das
Leiden, also sich selbst als Leidenden, zu transzendieren, was allerdings
zunächst aus eigener Kraft nicht gelingt. Wie zu sehen ist, stoßen wir
auf eine Fülle von sinnhaften, weil intelligiblen, verständlichen, wenn
auch nicht sinnvollen, sondern sogar wesenhaft sinnmangelhaften
Momenten, so vor allem in den Momenten
– der Leere (die sinnhaft auf die Fülle bezogen ist),
– des Zwiespalts (der sinnhaft auf die Einheit und Kohärenz bezogen
ist),

– der Ohnmacht (die sinnhaft auf Können und Macht bezogen ist),
– der Hemmung (die sinnhaft auf Bewegung, Kontinuität und Entfal-
tung bezogen ist)

404

Sinn und Unsinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– und der Zwietracht im Leiden (die auf Ruhe, Frieden, Kohärenz,
Harmonie bezogen ist).

Im Verlangen dagegen, das Übel zu überwinden, regt sich dann schon
ein sinnschaffendes Moment, in dem ein Streben nach selbstbestimm-
ter, also freier Lebensgestaltung und nach innerer Einheit und erneuer-
ter Kohärenz mitgesetzt ist. Solange ich leide, ist die Leidüberwindung,
also die Wiederherstellung von fragloser Selbstfülle und Selbsteinheit,
zwar nicht unmittelbar möglich, aber sie wird mit Nachdruck er-
wünscht, und in vielen Fällen ist ihre praktische Durchsetzung auch
möglich. Wird aber das Leid real überwunden, dann wird in vollwirk-
licher Weise neues Sein geschaffen und also neuer, vollerer Sinn. Drei
Fälle sind hier denkbar.

Erstens kann es gelingen, eigene, bisher schlummernde oder un-
reife Ressourcen und Kräfte zu wecken, sodass der Betroffene aus sich
selbst das Leiden überwindet. Zweitens können Ressourcen, die außer-
halb des Betroffenen in der Welt – z.B. als physische und soziale Hilfen
– bereit liegen, zur Leidüberwindung genutzt werden, so z.B., wenn
ein Patient durch Ärzte Hilfe und Heilung erfährt. Und drittens gibt
es Leiden, die weder durch den Betroffenen noch durch Anderes bzw.
Andere gelindert oder beseitigt werden können, schlicht weil sie alle
menschliche Macht übersteigen. Hier vertrauen die religiösen Men-
schen auf einen überweltlichen Beistand, in welcher Form auch immer,
z.B. als Sichergeben im Falle unheilbarer Krankheit, während sich die
unreligiösen Menschen einem Amor fati oder der verzweifelten Resig-
nation überlassen. In allen drei Fällen wird neues Sein erzeugt und
damit neuer Sinn eröffnet: Im ersten Fall erweckt der Betroffene in sich
selbst neue Seins- und Sinnpotenzen; im zweiten Fall entstehen neue
Formen des Miteinanderseins; und im dritten Fall öffnet er sich einer
höheren Macht, einer Gnade oder einem Schicksalsgesetz (der Moira
z.B. bei den Griechen).

Die letzten, natürlich erst in der »Metaphysik« voll ermittelbaren
Wurzeln des Leidens – das Geschaffen- und Gewordensein, die Welt-
und damit Unheilsausgesetztheit des Menschen, die Unwissenheit der
Vernunft, das Fehlgehen der Freiheit, die Unvereinbarkeit der pluralen
Interessen, die Ungewissheit der Zukunft – offenbarenmit ihrer Eigen-
art zugleich grundlegende Sinndimensionen des Leidens: Denn nur
was nicht schon immer ist, sondern entsteht und sich entwickelt, kann
in die Irre gehen; nur was nicht allein in und für sich lebt, sondern einer
Welt und anderen Kräften ausgesetzt ist, kann Unheil erleiden; nur

405

Der Seinsstruktursinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


was nicht allwissend ist, sondern erst Licht ins Dunkel seiner Existenz
zu bringen hat, kann sich irren und getäuscht werden; nur was in seiner
freien Selbstbestimmung nicht allmächtig ist, kann abirren und schul-
dig werden; und nur was in die unbestimmte Zukunft hinein leben
muss, kann in Lähmung verfallen und an seinen Aufgaben scheitern.
Damit aber sind implizit letzte Sinndimensionen formuliert: der Ur-
sprung des Geschaffen- und Gewordenseins (metaphysische Kausali-
tät); die Vielfalt der Interessen, ihr Antagonismus und Kampf, doch
auch die Möglichkeit von Auseinandersetzung, Gespräch und Kompro-
miss in der Welt (Pluralität des Kosmos); die Wahrheitsmöglichkeit
und Seinsverbundenheit der Vernunft (Intelligibilität des Seins); die
Versöhnung von Freiheit und Macht im Guten (Reifung und Erfüllung
der Freiheit); und das Aufgegebensein der Existenz, d.h. die Pflicht zur
Realisierung letzter Daseinsaufgaben, letzter transzendenter Aufträge
(Ontoteleologie des Seins). Wären diese Sinndimensionen nicht im
Leben selbst wirksam, dann wäre es unmöglich, an ihnen zu scheitern
und an diesem Scheitern zu leiden. Daher gilt: Wer an irgendeiner
dieser Sinndimensionen leidet, der setzt ihre reale Gültigkeit voraus.

Leicht ersichtlich wird aber nicht nur dies vorausgesetzt, sondern
mit diesen und in diesen Sinndimensionen wird notwendig ein absolu-
tes Seinmitgesetzt, von dem alles verletzbare, mangelhafte und leiden-
de Sein umfasst ist und in das es einzugehen strebt. Das kann manch-
mal schon auf Erden in Meditation, Gebet und mystischer Versenkung
erfahren werden. Und recht betrachtet zielt jedes Leiden, oft unbe-
wusst oder im Geheimen, darauf, weshalb es sich im letzten Grunde
eine absolute Transzendenz eröffnet und sich damit – wie Meister
Eckehart sagt – als das schnellste Pferd auf dem Wege zu Gott erweist.
Doch in der Welt ist viel, ja viel zu viel Leiden, viel natürliches Leiden
wie z.B. das Reifungsleiden, dem das Kind durch Enttäuschung, Ver-
zicht, Begrenztheit und Irrtum unvermeidlich ausgesetzt ist, aber auch
viel »unnatürliches«, schädliches und letztlich unnötiges Leiden, wie es
durch Grausamkeit, Rücksichtslosigkeit, Bosheit, Neid usw. verursacht
wird. Die Welt zeigt sich da immer noch (und wohl für lange), wie viele
Mythen lehren, als eine fremde Wüste, gezeichnet vom Verlust des
Paradieses, von Unbehaustheit und metaphysischer Verlorenheit. Ja
sie ist, wie Heraklit überspitzt sagt, ein wahrer Kriegsschauplatz ver-
schiedener endlich-egoistischer Interessen, deren Ausgleich eine über-
menschliche Aufgabe darstellt.

Aus all dem wird ersichtlich, dass das Leiden nie Selbstzweck sein

406

Sinn und Unsinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und nie Selbstsinn haben kann, sondern alles Leid soll in uns und um
uns her, wie es auch Nietzsche mit seinem heroischen Menschenbild
erstrebte, das größere und edlere Sein wecken, oft im Kampf um bes-
sere innere und äußere Verhältnisse, oft in der gelassenen Ergebung ins
Unabänderliche. Die Erweckung der letzten Güte, Wahrhaftigkeit und
Liebesfähigkeit in uns ist aber immer anzustreben und kann im Grunde
durch nichts Innerweltliches verhindert werden, das lehren uns die
Sterbenskranken, die Unheilbaren, die Behinderten und viele Verfolg-
ten und Gefolterten, wie z.B. Nelson Mandela, der große Befreier und
Versöhner Südafrikas. Und so gesehen kann das Leid zu einem der
größten Erzieher des Menschengeschlechtes werden, dessen Ziel die
Heimkehr in den Urgrund des vollkommenen Seins ist. Ob wir aller-
dings dieses Pferd besteigen oder gekränkt und verbittert in den Stall
stellen, das liegt allein an uns, da kann auch ein Gott nichts erzwingen.
Denn er will unsere Freiheit, nicht unsere Knechtschaft. Davon – und
mehr natürlich noch von dem Urproblem der Rechtfertigung Gottes im
Angesicht des Leids – wird in der »Metaphysik des Leidens« zu han-
deln sein. Darum haben diese Ausführungen über Sinn und Unsinn des
Leidens einen an dieser Stelle nur vorläufigen und propädeutischen
Charakter.

407

Der Seinsstruktursinn des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


XVI. Die Stellung der ph�nomenologischen
Ontologie des Leidens im Leben
und im Reich der Wissenschaften

1. Das Leiden innerhalb der Lebenszweige

Auf unserem langen Weg von der einfachsten und ärmsten, der nicht-
eigentümlichen zur komplexesten und reichsten, der eigenartigen
Seinsstruktur des Leidens haben wir erkannt, dass das Phänomen »Lei-
den« insofern keine bloß spezielle Lebensgegebenheit ist, als es in allen
Lebensbereichen, Lebenszweigen und in allen Lebensphasen anzutref-
fen ist. Ob jung oder alt, Mann oder Frau, ob Wissenschaftler, Tat-
mensch oder Künstler, ob Einzelner oder Gemeinschaft, ob Gesunder
oder Kranker – Erleiden und Leiden gehören zum alltäglichen Daseins-
kampf. Vor allem ist hervorzuheben, dass das Leiden in allen drei
Hauptlebenszweigen – im pragmatischen, theoretischen und poieti-
schen Lebenszweig – auftaucht und sich entsprechend der komplexen
Verzweigung, Verflechtung und Verwicklung dieser Lebenszweige
selbst mit verzweigt, verflicht und verwickelt.

Und doch erkannten wir, dass im Leiden – über die Stufen der
Betroffenheit, des Leidverwünschens und der daraus entfalteten
Leidensaffekte – der poietisch-emotionale Lebensaspekt, also die ei-
genartige Gefühlsgestaltung die dominante Rolle spielt. Im Leiden ge-
stalten wir uns seelisch, leiblich und intersubjektiv in fundamental-
selbstresonanter Weise. Seine Aktivität besteht nicht primär in Tat
und Veränderung – obgleich das Leiden dahin drängt –, sondern in der
Selbstgestaltung, im Sich-Selbst-So-und-So-Befinden, im Sich-in-
Schwingung-Versetzen, ja in einer Art »Selbstempathie« angesichts
eines Übels, das erlitten wird.

Dieses Sich-Befinden, Sich-Stimmen und Sich-Spüren ist aber
nicht nur Verhängnis oder Fremdbestimmung, sondern – wenn auch
reaktiv-gefühlshaft – Selbstbestimmung, die von vielen inneren und
äußeren Variabeln abhängig ist. Mit diesem poietisch-gestaltunghaften
Kern tritt das Leiden dann in einen der drei Lebenszweige bzw. in deren

408

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verflechtungsgestalten mitgestaltend ein: in die überwiegend prakti-
sche Alltags-, Arbeits-, Wirtschafts- und Technikwelt, in den überwie-
gend theoretischen Lern- und Lehrbetrieb, in die überwiegend prakti-
sche Politik und Jurisprudenz, in den überwiegend praktischen Sport,
in die überwiegend poietische Kunstszene, in das überwiegend prakti-
sche und ethische Religionsleben usw.

Somit erweist sich klar und deutlich, dass das Leiden ein umfas-
sendes und durchdringendes, man möchte mit den Worten des Dichters
Euripides1 fast sagen, universales und unvermeidliches Lebensphäno-
men ist, dem wir theoretisch nur dann gerecht werden, wenn wir ihm,
wie wir das bei der Ermittlung der eigenartigen Grundstruktur des
Leidens getan haben, in alle Lebenszweige bis in seine Gründe hinein
folgen. Um uns allerdings in dieser schon äußerst komplexen und kom-
plizierten Welt nicht zu verlieren, waren die nichteigentümlichen und
eigentümlichen Voruntersuchungen unumgänglich, denn sie führten
uns in die einfachsten phänomenologischen bzw. ontologischen Grund-
lagen des Leidens ein.

Es liegt auf der Hand, dass das Leiden, insofern es sich so weit
verzweigt wie das Leben selbst, unmöglich in allen seinen Facetten be-
schrieben werden kann. Das wäre die Aufgabe der Spezialwissenschaf-
ten, etwa der Psychotherapie, der Medizin, der Soziotherapie, der
Kunstlehre usw. So kann ein angehender Schreiner nur in einer Schrei-
nerlehre die Möglichkeiten, Schwierigkeiten, Grenzen, Nöte und »Lei-
den« seines Berufes kennen lernen und gelehrt bekommen, das kann
nicht unsere Aufgabe sein.

2. Die Ph�nomenologie des Leidens als Wissenschaft

Ganz anders verhält es sich mit der Phänomenologie des Leidens als
Wissenschaft. Zwar kann auch ihre Entfaltung mühevoll und leidvoll
sein (und war es für den Verfasser auch), aber sie muss es nicht sein; sie
kann auch ganz ruhig und organisch von statten gehen. In jedem Falle
gehört sie in das Leben der Theorie, also in den auf Erkenntnisgewinn
bezogenen theoretischen Lebenszweig. Denn sie will ja wissen und be-
stimmen, was das Leiden als solches sei. Bedient sie sich dann – über
jenes Erkenntnisstreben hinaus – erstens einer Methodik, die sachlich

409

Die Ph�nomenologie des Leidens als Wissenschaft

1 »Kein Mensch lebt ohne Leid … überall ist Leid.«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


allgemeingültig und subjektiv-allgemein nachvollziehbar ist, und ge-
lingt es ihr zum zweiten, mittels dieser Methodik eine verbindliche
Seinsstruktur des Leidens aufzudecken, dann darf sie sich den Rang
einer Wissenschaft zuerkennen. Ich bin so unbescheiden, das für meine
Arbeit zu beanspruchen.

3. Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens innerhalb
der wissenschaftlichen Welt

Auf diesem Hintergrund lässt sich die Frage aufwerfen, welche Stel-
lung die Phänomenologie des Leidens in der Wissenschaft einnimmt?
Darauf ist nicht einfach zu antworten.

Da sich die Phänomenologie des Leidens zunächst nur mit einem
einzelnen Phänomen beschäftigt, darf und muss sie als Einzel- bzw.
Spezialwissenschaft bezeichnet werden. Da sie jedoch andererseits die-
sem Einzelphänomen bis in seine phänomenologisch-ontologischen
Wurzeln und schließlich in alle Lebensbereiche nachspürt und nach-
geht, erhält sie einen philosophischen, d.h. grundlegenden und umfas-
senden, Charakter, sodass sie als grundlegende Spezialwissenschaft
vom Leiden, also – wie eingangs gesagt – als Zwischenwissenschaft
mit einer regionalen Ontologie bezeichnet werden muss. Letzteres
wird dann vor allem im Hinblick auf die Medizin, ja überhaupt alle
Therapeutik entscheidend. Denn diesen fehlt ohne eine Lehre des Lei-
dens das Fundament, wogegen die gesamte Philosophie des Leidens mit
diesem Fundament – neben ihrer zweifellos vorhandenen rein theo-
retischen, d.h. selbstzwecklich erkenntnisgebenden, Seite – eine auf
die Praxis bezogene Funktion erhält, durch die sie als angewandte Wis-
senschaft, und zwar als die für alle Therapeutik angewandte Leidens-
wissenschaft figuriert.

In diesem Rahmen können wir versuchen, das Verhältnis der Phä-
nomenologie des Leidens zu den Natur- und Geisteswissenschaften zu
klären. Da das Leiden im Kern eine seelisch-geistige Realität ist, die in
vielen Fällen auch ohne jegliche leibliche Beeinträchtigung vorkommt,
fällt die Entscheidung für die Geisteswissenschaft nicht schwer, obwohl
nicht übersehen werden darf, dass sich jedes Leiden, wenn auch nicht
unbedingt krankhaft, im Leib (und damit in der Natur) auswirkt und
dass wesentliche Bedingungen vieler Leidensgestalten in der Leiblich-
keit und Naturverbundenheit des Menschen liegen. Erinnert sei an die

410

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schwachstelle des unteren Rückens oder an das Altern, überhaupt an
die engen naturgesetzlichen Grenzen, innerhalb derer der menschliche
Leib besteht. Trotzdem, das Leiden als solches ist und bleibt immer eine
(primär) seelisch-geistige Realität, ein Selbstvollzug des Ich, Wir oder
Man, das haben wir erkannt und erwiesen. Außerdem gibt es keinen
direkten naturwissenschaftlich-empirischen Zugang zum Kern des lei-
denden Ich oder Wir – es lässt sich weder von außen beobachten noch
messen, sondern es bedarf der Selbstanschauung, der introspektiven
Schau und Analyse, der Mitteilung und des Gespräches, die immer
geistig, innerlich und reflexiv, dann natürlich auch, so inMimik, Gestik
und Sprache, äußerlich werden und intersubjektive Realität annehmen.
Da sich das Leiden schon unwillkürlich zumeist leiblich, sprachlich und
im Verhalten ausdrückt, wird es über diese Medien dann anschaulich
und sogar messbar. Alle psychologischen Tests beruhen auf dieser Tat-
sache.

Wir halten also fest: Die Phänomenologie bzw. überhaupt die Phi-
losophie des Leidens ist primär eine Geisteswissenschaft, die dann so
verschiedene Bereiche wie die Phänomenologie, Metaphysik, Ethik,
Psychologie und Soziologie des Leidens umfasst. Dass sie – wenn sie
dem Leiden in seine physischen Weltwirkungen folgt – zur Naturwis-
senschaft wird, so im Rahmen der Medizin, sollte selbstverständlich
sein. Nur wäre es irrig, allein auf den physischen Wirkungen des Lei-
dens eine Philosophie und Wissenschaft vom Leiden erbauen zu wol-
len. Ähnliche Fehler werden heutzutage in der Psychologie begangen,
z.B. wenn man sie auf die Neurowissenschaft zu reduzieren sucht.

Soviel sei zur Stellung der Phänomenologie des Leidens innerhalb
der Wissenschaft überhaupt gesagt. Da wir diese Studie aber schon mit
ihrem Titel explizit in den Horizont der Philosophie gerückt haben, ist
noch ihr Platz innerhalb der philosophischen Wissenschaften zu be-
stimmen. Wie steht es hiermit?

Da das Leiden eine vollwirkliche Realität, also nicht nur ein Mo-
ment, eine Seite oder ein Aspekt einer Wirklichkeit darstellt, fällt es als
Sachverhalt nicht unter die abstrakten oder vorwirklichen Wissen-
schaften, also nicht unter die philosophische Grundwissenschaft der
Qualität (Totik), nicht unter die philosophische Grundwissenschaft
der objektiven Formenlehre (Logik) und nicht unter die philosophische
Mathematik, sondern sie gehört wesentlich in die traditionell »Meta-
physik« genannte Wirklichkeitswissenschaft. Deren Anliegen ist es,
den Grundaufbau der gesamten, auch unsere Sinne übersteigenden

411

Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wirklichkeit zu ermitteln, also z.B. zu klären, was dasWerden ist, ob es
begonnen hat, zu klären, welche dynamischen Faktoren die Wirklich-
keit bewegen und formen, zu klären, woran bzw. worin dies geschieht,
zu erhellen, ob es eine letzte Wirklichkeitsquelle und Wirklichkeits-
basis gibt usw. Insofern die Phänomenologie oder überhaupt die Phi-
losophie des Leidens sich in diesem Fragenhorizont bewegt, ist sie eine
Wirklichkeitswissenschaft, d.h. eine Wissenschaft von einem (voll-)
wirklichen Ding, eben dem Leiden als einem wirklichen Erlebnis und
wirklichen Geschehen, ja einem selbstgetätigten, damit eigenständigen
Selbstvollzug und nicht nur einem angeschauten passiven Phänomen.

Weiter haben wir es in der Philosophie des Leidens mit einer
Wirklichkeit zu tun, deren Seinswurzeln über die unmittelbar phäno-
menale Erfahrung hinausreichen, sodass eine Philosophie des Leidens
unweigerlich metaphysischen Rang erheischt. Hier dagegen, in der
Phänomenologie bzw. Ontologie des Leidens, behandeln wir das Phä-
nomen Leiden nur so weit, wie es durch unmittelbare Anschauung und
Analyse zugänglich ist – seine letzten, vor allem tätig-dynamischen
Seinsgründe, eben die Seinswurzeln des Leidens, können erst von der
Metaphysik des Leidens freigelegt werden. Das wird, wie in der Ein-
leitung dargelegt, mit der Methode der regressiven Analyse geschehen.

In der Phänomenologie des Leidens geht es uns also, das sei immer
wieder betont, um die unmittelbar erfahrbare Seinsstruktur des Lei-
dens, der offen daliegenden und der verborgenen, und dazu bedienen
wir uns wesentlich der vormetaphysischen philosophischen Wissen-
schaften und Methoden, also der philosophischen Intuition, der De-
skription, der analytischen Reduktion und der Induktion. Doch kom-
men auch die wesentlich nachmetaphysischen Wissenschaften wie die
Pragmatik, die Theoretik und die Poietik in den Blick, da sie eine phä-
nomenologische Basis besitzen und das Leiden umfassend nur in ihren
Horizonten verstanden werden kann. Gibt es doch, wie gesehen, tat-
sächlich vorherrschend pragmatische, vorherrschend theoretische und
vorherrschend poietische Leiden. In diesen Wissenschaften kommen
vor allem wesens- und wertschauendeMethoden zum Einsatz.

Schließlich hat sich gezeigt, dass die volle Seinsstruktur des Lei-
dens aus Leidleiden, Leidenswünschen, aus den Leidensaffekten und
dem (frustranen) Handlungsimpuls die Einheit von mindestens zwei
vollen zeitlich auseinander hervorgehenden geistigen Wirklichkeiten
oder Aktkomplexen – eben der Betroffenheit, genauer dem aktiven
Sichbetroffenfühlen im Leidleiden und dem Leidver- und Heilerwün-

412

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen – darstellt und dass diese diskrepante, zwieträchtig-leidvolle Ein-
heit dynamisch auf eine in sich versöhnte, neue Einheit zustrebt. Wer
davon ausginge, dass das Leiden, wie es subjektiv zunächst den An-
schein hat, nur eine einfache, gar noch »dumpf-animalisch« sinnliche
Angelegenheit ist, der würde sein komplexes Wesen und seinen see-
lisch-geistigen Sinn verkennen und damit dem leidenden Menschen, ja
überhaupt der leidenden Kreatur nie gerecht werden können.

Innerhalb der Wissenschaften taucht sowohl historisch als auch
systematisch über die Epochen hinweg eine interessante wissenschaft-
liche Großstruktur auf, die auf eine einfache und grundlegende Eigen-
art der Vernunft zurückgeht. Ihrem inneren Erkenntnisinteresse ent-
sprechend sucht sie nämlich zuerst »Äußeres«, d.h. Sachverhalte,
Gegenstände, Wirkliches, zu erfassen und zu durchleuchten. Erst wenn
sie in dieser Arbeit einige Schritte vorangekommen ist, geht ihr das
Licht auf, dass sie ja selbst aktiv ist, und sie fragt sich verwundert oder
auch zweifelnd, was sie da eigentlich wie, warum und wozu mache.
Damit beginnt sie über sich selbst, beginnt also die Vernunft über die
Vernunft und ihre Strukturen und Operationsweisen nachzudenken.
Dies nennt man Erkenntnistheorie oder Epistemologie. Sachlich gese-
hen ist eine andere Abfolge nicht möglich: Die Vernunft kann nicht
absolut ursprünglich, d.h. ohne vorangehende Sacharbeit, auf sich re-
flektieren, sie bedarf immer erst eines Erkenntnismaterials, an dem sie
sich erkennend vollzieht. Dann erst kann sie auch zu erkennen suchen,
wie sie sich erkennend vollzog, was sie da im Erkenntnisprozess eigent-
lich tat, niemals vor aller Sacherkenntnis. Denn wo nichts erkannt
wird, wird auch nicht erkannt. Woher dieses Erkenntnismaterial
stammt, aus den Sinnen, aus der inneren Phantasiewelt oder aus der
Selbstanschauung, spielt keine Rolle. Im Leben des verleiblichten
menschlichen Subjektes hebt allerdings alles Erkennen faktisch im Fel-
de der sinnlichen Wahrnehmungstätigkeit an. Aber das ist nicht not-
wendig so. Ein reiner Geist könnte (und müsste) am Material der eige-
nen geistigen Substanz mit seiner Erkenntnisarbeit beginnen, auch er
müsste seine Erkenntniskraft (die Vernunft im engeren Sinne) erst
sachbezogen betätigen, bevor er sich ihrer Eigenstruktur zuwenden
könnte. Kurzum: Aller Erkenntnistheorie geht sachlich und logisch
notwendig eine Sachphilosophie voraus; eine Erkenntniskritik vor aller
(mehr oder weniger naiven) Sacherkenntnis ist sachlich und logisch
unmöglich. Oder anders: Einem jeden Apriori geht im realen Erkennt-
nisprozess ein Aposteriori, eine irgendwie geartete Erfahrung voraus.

413

Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Interessanterweise spiegelt sich dieser Vorgang auch im historischen
Geschehen: Die ersten Philosophen wandten ihr geistiges Auge der
Welt, der Natur, dann bald der Gesellschaft zu, so z.B. die ionischen
Naturphilosophen, und erst die Sophisten und Sokrates fragten nach
der Natur der Erkenntnis, wie sie sich vollzieht, nach welchen Geset-
zen, zu welchem Zweck und wie sie ihre Einsichten sichern könne.
Dieser Vorgang wiederholte sich beim Übergang vom Mittelalter zur
Neuzeit und fand seinen ersten Höhepunkt in Kants Werk, das explizit
die Erkenntnis der Erkenntnis zum Hauptthema hat.

Diese Figur wissenschaftlichen Agierens weist nun einige charak-
teristische Eigenschaften auf. Zum ersten gehorcht sie aufgrund ihrer
reflexiven Bewegung einer Kreisbewegung, die bald in eine Spiralbe-
wegung übergeht. Denn mit jeder Reflexion eines zunächst sachorien-
tierten Erkennens auf sich selbst werden die erkannten Sachverhalte
fragwürdig und fordern die Erforschung weiterer Tatsachen heraus.
Dies wiederum erzwingt weitere Formen der Reflexion mit der Folge,
dass sich Sachdenken und Reflexionsdenken in einem fort abwechseln
und vorantreiben, ja, so vor allem in den Naturwissenschaften, spiral-
förmig2 emportreiben. Mit dem steigenden Reflexionsgrad differen-
ziert sich zum zweiten das Denken immer mehr, völlig neue Themen-
felder eröffnen sich und müssen bearbeitet werden (man denke an die
Quantenphysik), was wiederum neue Formen der Methodik und refle-
xiven Integration der vielfältigen Wissenschaftsdifferenzierung erfor-
dert. Durch diesen Vorgang kommt es drittens zu einer immer größe-
ren Vertiefung und Verinnerlichung des Denkens und der Erkenntnis,
denn mit jedem neuen Sachwissen erfährt die Vernunft auch etwas
Neues über sich selbst, zumindest über ihre (wie sie bald merkt: gren-
zenlose) Potenz und Reichweite. Gegenstandswissen und Reflexions-
wissen verschränken sich immer inniger, bis die Vernunft begreift (was
Kant z.B. nicht gesehen hat), dass weder das (wirkliche) Denken die (zu
erkennende) Wirklichkeit noch die Wirklichkeit das Denken einseitig
bestimmen, sondern dass beide in gleicher Weise von grundlegenden
und übergreifenden Seinsprinzipien (»Transzendentalien«) umfasst

414

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

2 Diese Spiralform wird natürlich ständig durch andere »Bewegungen« wie Turbulen-
zen, Stagnationen, Rückschritte, Konflikte etc. unterbrochen, ist also kein notwendiger
Prozess, kein ununterbrochener Fortschritt, sondern muss als Ideal verstanden werden.
Piaget entwickelte eine entsprechende Wissenschaftsauffassung mit seinem »Kreis der
Wissenschaften« (vgl. Fetz 1988a, S. 42–52)

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und durchdrungen werden, und sie eben deshalb einander begegnen
können bzw. die zu erkennende Wirklichkeit vom Denken erkennend
durchschaut werden kann. Spätestens hier geht der Vernunft dann das
notwendige Dasein einer letzten Seins- und Erkenntnisquelle auf, die,
ganz wie es Platon in seinem »Staat« vom Ursein des Guten ausführt,
dessen Seinslicht wie die Sonne alles durchstrahlend belebt und sicht-
bar werden lässt, überhaupt erst Seiendes in seinem Da- und Sosein,
Seiendes in seiner Erkennbarkeit und Seiendes als Erkennendes mög-
lich macht. Hier, an diesem Punkt, erreicht die menschliche Vernunft
nicht nur die natürliche Grenze ihrer epistemologischen Verinnerli-
chung, sondern auch den natürlich immer nur idealen Zielpunkt ihrer
absoluten Selbsttranszendierung. Immerhin aber weiß sie sich seins-
und erkenntnismäßig in einem letzten Prinzip verwurzelt, sodass sie
ihr unausweichlich kritisches Geschäft weiter betreiben kann, ohne in
einen lähmenden Skeptizismus zu verfallen.

Auch die hier entwickelte Philosophie des Leidens folgt diesem
zirkulär-reflexiven Schema: Erst sucht sie den Sachverhalt selbst so
präzise, tief und umfänglich wie möglich in seiner Strukturvielfalt zu
erhellen, und dann fragt sie auf sich selbst zurück, was sie da wie, wa-
rum und wozu getan hat. Und da macht das Denken die verblüffende
Feststellung, dass der Gegenstand ihres Interesses, das Leiden, selbst
eine dynamische Quelle des Denkens ist! Denn alles kreatürliche Den-
ken und Erkennen gerät deshalb in Bewegung, weil es an seinem An-
fang im Zwielicht oder gar im Dunkel steht und dennoch bzw. gerade
deshalb Aufhellung ersehnt (»Die Eule derMinerva fliegt nachts.«, sagt
Hegel). Darin aber waltet nichts anderes als die Grundstruktur des Lei-
dens: einen Mangel erleiden, der nicht sein bzw. nicht bleiben soll, d.h.
einen Mangel leidvoll erleben und darum überwinden wollen. Ohne
Lichtmangel und Lichthunger bliebe die enorm drängende Dynamik
menschlicher Erkenntnisarbeit ein völliges Rätsel, und wir begreifen:
Dieses geistige Urleiden ist eine spezifisch theoretische (und spezifisch
kreatürliche) Sehnsucht, die den menschlichen Geist jede Grenze über-
schreiten lässt und gleichsam ins Unendliche ruft. Wäre dem nicht so,
dann hätte diese Arbeit hier nie geschrieben werden können. Die Phi-
losophie des Leidens ist ein Kind des Leidens und ihr Ziel ist zweifellos
jene Reife, die über alles Leiden, selbst über das Leiden der nie enden-
den Unwissenheit, erhaben ist. Denn bekanntlich erweitert sich mit
jedem neuen Wissen der Kreis des Unwissens, bis wir erkennen, dass
der volle Kreis des Wissbaren im Unendlichen liegt. Je mehr der Geist

415

Die Stellung der Ph�nomenologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erkennt, desto kleiner weiß er sich: Der Stolz aller Erkenntniskraft ist
ihre Demut. »DenArmen imGeiste gehört das Himmelreich.«, sagt das
leidendste Wesen, das je über diese Erde gegangen ist.

Mit all dem sollte deutlich geworden sein, dass die Phänomeno-
logie des Leidens im System der Wissenschaften keinen einfachen Ort
einnimmt. Natürlich ließen sich auch andere Phänomene wie etwa die
Arbeit, die Muße, die Kreativität, das Sprachzeichen usw. in dieser
Weise behandeln, sodass wir geradezu von speziellen Philosophien
reden dürften, die – bezogen auf eine bestimmte Wirklichkeit –
immer einen Querschnitt durch alle philosophischen Wissenschaften
ergeben. Im Gegensatz zu speziellen Geisteswissenschaften wie der
Germanistik, der Geschichtslehre usf. versuchen wir in der Philoso-
phie des Leidens jedoch die Seinsgrundstruktur und die letzten meta-
physischen Wurzeln einer Realität zu ermitteln, und zwar mit Me-
thoden, die im Gegensatz zu den spezifischen Methoden der
speziellen Geisteswissenschaften grundlegenden Charakter haben.
Würde jemand die fundamentalen Seinsstrukturen zum Beispiel der
deutschen Sprache oder von Sprachen überhaupt oder der Geschichte
überhaupt bedenken, dann betriebe er eine philosophische Wissen-
schaft und müsste sich philosophischer Methoden bedienen, die über
die üblichen deskriptiven, analytischen und induktiven Methoden hi-
nausgehen. Genau das habe ich in der Phänomenologie des Leidens
und überhaupt in der Philosophie des Leidens versucht. Die Stellung
der Phänomenologie des Leidens im Reich der Wissenschaft dürfte
damit aufgeklärt sein.

Innerhalb der Philosophie des Leidens nimmt die phänomenolo-
gisch, d.h. deskriptiv-analytisch agierende Ontologie leicht ersichtlich
die erste Stelle ein, da ohne Klärung dessen, was das Leiden ist, nicht
nach seinen phänomenologischen, empirischen und transempirischen
Wurzeln und auch nicht nach seinem Wert und Unwert, also seiner
ethischen Dimension, gefragt werden kann. Die phänomenologisch
vorgehende Ontologie des Leidens ist darum die grundlegende Wis-
senschaft der Philosophie des Leidens, das kann nicht genügend betont
werden. Ohne sie bewegt sich alles, auch das Nachdenken über den
psychologischen, soziologischen, metaphysischen, religiösen Sinn des
Leidens im Treibsand der Spekulation. Sie ist im Übrigen von allen drei
philosophischen Wissenschaften des Leidens die schwierigste Unter-
nehmung. Nicht zum Wenigsten deswegen, weil systematische Vor-
arbeiten dürftig sind (Diederichs Arbeit von 1930 ist eine Ausnahme)

416

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und weder in der Philosophie noch in der Medizin noch in irgendeiner
Geisteswissenschaft umfassend vorliegen. Darüber hinaus gehört die
hier anzuwendende Methode, die in der unmittelbaren Anschauung
arbeitende reduktive Analyse, zu den schwierigsten, mühsamsten und
am leichtesten der Täuschung ausgesetzten Erkenntniswegen, die mir
bekannt sind. Denn je näher eine Realität unserem Erkenntnisorgan
liegt, desto blinder sind wir dafür. Daher war es nötig, sich dem Er-
kenntnisgegenstand immer wieder neu zu nähern und sich von ihm
immer wieder zu distanzieren, um die Nähe durch die Distanz und
die Distanz durch die Nähe zu überprüfen.

Im Diskurs des gesamten Strukturzusammenhanges des Leidens
fordern sich allerdings die einzelnen Momente zum Teil auch gegen-
seitig, sodass hier neben der deskriptiv-analytischen Vorgehensweise
eine Art beweisendes Begründungsverfahren möglich wird. Die Lei-
densdiskrepanz zum Beispiel verlangt notwendig als ihre Momente
die Leidensposition und die Leidensnegation, und zwar in einer ganz
bestimmten inneren Seinsordnung, da gibt es keine Beliebigkeit, son-
dern eine strenge innere Seinslogik, die diskursiv begründet werden
kann. Trotzdem muss auch dieses Ordnungsverhältnis letztlich intuitiv
angeschaut und durchschaut werden, um es wirklich zu erfassen.

4. Medizin, P�dagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

»Ich fürchte nur eines:
meiner Qual nicht würdig zu sein.«
(Dostojewskij)

Da Medizin, Pädagogik und Therapeutik mit Leiden, Störung, Kon-
flikt, Hemmung undMangel zu tun haben, aber natürlich nicht minder
die Phänomene Kampf, Auseinandersetzung, Heilsehnsucht, Überwin-
dung, Ressourcen, Bewältigung umfassen, möchte ich zum Schluss ihr
Verhältnis zur Phänomenologie des Leidens betrachten.

Es ist bekannt, dass Heilkunde und Heilkunst, also die theoreti-
sche und die praktische Medizin, auf vier Säulen ruhen:
– auf der Tatsache des Krankhaften, Pathologischen, also auf dem
Schadensleid (Pathologie)

– auf dem Leiden an diesem Übel (Lehre vom Pathischen)
– auf der ärztlichen Diagnostik

417

Medizin, P�dagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


– und auf der Therapeutik als System von Hilfehandlungen zur Unter-
stützung, Linderung, Genesung, Heilung und Prophylaxe von Stö-
rungen und Krankheiten.

Dabei bauen die zwei letzteren auf den ersten beiden auf. Leid und
Leiden benötigen in jenen Fällen, wo die leibseelische Selbsthilfe ver-
sagt und die Schädigung des Leibes droht, den kompetenten ärztlichen
Beistand. Deshalb ist ein ärztliches Selbstverständnis ohne ein echtes
und tiefes Wissen von Leiden und Leid unmöglich. Doch leider muss
man feststellen, dass in der medizinischen Ausbildung ein großes De-
fizit im Punkt der Leidenslehre vorliegt, und nicht erst seit heute. Stu-
denten der Medizin und die meisten Ärzte wissen mit den Begriffen
Leid, Leiden, Leidensdruck, Erleiden, Not, Leidenswiderstand, Krise,
Entgleisung usw. kaum etwas anzufangen.

Mit der Philosophie des Leidens will ich den Versuch wagen, das
theoretische Fundament für das ärztliche Dasein bereitzustellen. Ich
möchte aber auch die Überzeugung nicht verhehlen, dass das medi-
zinische Studium an den Hochschulen einer Lehreinrichtung bedürfte,
um dieses Wissen zu vermitteln. Ein Lehrstuhl für medizinische Phi-
losophie könnte einer wieder menschlichen und geistig vertieften Me-
dizin bzw. Heilkunst einen wichtigen und großen Dienst erweisen, der
den Patienten und seine Not und nicht den Glanz von Pharmaka und
Medizintechnik in den Mittelpunkt der Heilkunde stellt. Eine Philoso-
phie des Leidens könnte der Entfremdung der Medizin von Leib, Leben
und Gesellschaft durch eine vertiefte Bewusstwerdung der conditio
humana patiens entgegenwirken.

Von der Medizin unterscheidet sich alle Pädagogik dadurch, dass
sie nicht primär auf eine Gefahr bzw. schon eingetretene Schädigung
antwortet, sondern das angelegte Potential eines Menschen schützen,
wecken, unterstützen, pflegen und fördern will, sodass es sich ange-
messen – sowohl in Hinsicht des Individuums als auch in Hinsicht
seines sozialen und ökologischen Umraums – entfalten kann. Die Pä-
dagogik oder überhaupt Agogik handelt also von der Gegenwart aus in
Richtung Zukunft, während die Medizin, ja jede Therapeutik insofern
rückwärtsgewandt und vergangenheitsbezogen ist, als sie Schäden, Be-
hinderungen, Störfaktoren zu identifizieren und zu beheben sucht, die
aus der Vergangenheit belastend in die Gegenwart hineinreichen (wes-
wegen die heutige Sozialpädagogik sachlich betrachtet Sozialtherapeu-
tik heißen müsste). Natürlich hat es auch die Pädagogik mit dem Lei-
den zu tun, sogar vielfach. Doch ist nicht jedes Leid ein pathologisches

418

Die Stellung der ph�nomenologischen Ontologie des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Leid, darauf habe ich schon hingewiesen: Es gibt durchaus gesunde, ja
lebensunvermeidliche und förderliche Leiden. Darum muss auch eine
jede Agogik einen klaren Begriff vom Leiden haben, auch vom patho-
logischen Leiden, um sich der eigenen Kompetenzen und deren Gren-
zen bewusst zu sein. Natürlich verweben sich beide Handlungsformen
– das Therapeutische und Pädagogische – im Leben vielfältig, doch hebt
das nicht ihre klar unterscheidbare Wesensgestalt auf.

Die Therapeutik schließlich umfasst nicht nur Gefahren und Schä-
den, die vorzüglich den Leib betreffen, sondern jeden möglichen Scha-
den und jede mögliche Gefahr. Deswegen halte ich es durchaus für
sinnvoll, von einer Ökotherapeutik, Soziotherapeutik, einer politi-
schen, poietischen, ökonomischen, linguistischen, wissenschaftlichen,
religiösen, psychologischen, medizinischen und technischen Therapeu-
tik zu sprechen. Denn alle Lebensbereiche und Lebenstätigkeiten des
Menschen können Schaden nehmen und müssen dann kuriert werden.
Und in der Tat treffen wir zu allen Zeiten auf allen Lebensgebieten
Reformen, Verbesserungen, Revolutionen an, deren Ziel es ist, die so-
wohl überzeitlich als auch zeitlich adäquateste Gestalt einer Tätigkeit
zu finden. Fast immer sind Unzufriedenheit und Leiden die ersten An-
zeichen und Alarmsignale einer Reformbedürftigkeit, und daher ist es
gesamtkulturell notwendig, das Wesen des Leidens zu bestimmen, zu
ergründen und zu differenzieren. Dazu will diese Arbeit einen Beitrag
liefern.

419

Medizin, P�dagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jenseits des Ph�nomenalen

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401 - am 16.01.2026, 08:41:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-401
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Der Seinsstruktursinn des Leidens
	XVI. Die Stellung der phänomenologischen Ontologie des Leidens im Leben und im Reich der Wissenschaften

	1.  Das Leiden innerhalb der Lebenszweige
	2.  Die Phänomenologie des Leidens als Wissenschaft
	3.  Die Stellung der Phänomenologie des Leidens innerhalb der wissenschaftlichenWelt
	4.  Medizin, Pädagogik und Therapeutik im Lichte des Leidens

