
Rahmen als Operation

Intarsien sind, das wurde im Laufe dieser Abhandlung deutlich, ein Gegen‐
stand, der sich durch seine Verflochtenheit und Unabgeschlossenheit aus‐
zeichnet. Die dargestellten Bildobjekte lassen sich hier nicht von ihrer Mate‐
rialität und Technizität lösen, sondern sind untrennbar mit diesen verknüpft.
Die häufig angemerkte Monotonie der dargestellten Objekte in den Intarsien
– Stillleben, Landschaften, nur sehr vereinzelt und isoliert Heiligenfiguren1

– wird im Rahmen dieser Arbeit nicht als qualitativer Mangel begriffen, wie
unter anderen Vasari es formuliert hat,2 sondern lässt sich als Figuration der
Medialität der Intarsien begreifen; die dargestellten Objekte generieren sich
zuerst aus ihrer medialen und materiellen Verfasstheit heraus. Im Folgenden
soll der Rahmen der Intarsien als eine solche Figuration begriffen werden,
wobei es genauer wäre, von Rahmen im Plural zu Sprechen. Wie Intarsien
selbst treten sie stets im Verbund und im Exzess auf: Eine intarsierte Flä‐
che hat meist nicht nur eine Rahmung, sondern mehrere, sowohl zwei- als
auch dreidimensionale. Intarsien sind ohne Rahmen nicht denkbar. Dass hier
sprachlich zwischen den zwei- und dreidimensionalen Rahmen unterschieden
werden muss, verweist bereits auf ihre besondere Hybridität. An den Rahmen
der Intarsien verschränken sich die Diskurse über Materialität(en) und Trom‐
pe-l’Œil, die in den vorherigen Kapiteln bereits entfaltet wurden. Rahmen
und Intarsien spiegeln einander.

Die Verbindung lässt sich bereits auf der Ebene des Materials und der
involvierten Personen ziehen. So bestehen sowohl der Rahmen als auch die
intarsierten Bilder aus dem Material Holz, eine Eigenschaft, die die Intarsien
mit vormodernen Bildtafeln teilen. Bis ins 15. Jahrhundert wurden »Gemälde
und R[ahmen] aus demselben Stück Holz geschnitten oder R[ahmen]-Leisten
auf die Tafeln aufgeleimt.«3 Darüber hinaus waren die Intarsiatoren häufig
auch als Rahmenschnitzer tätig. So werden in der Novella dell Grasso dem In‐
tarsiatore Manetto Ammanatini folgende Fähigkeiten zugeschrieben: »[U]nter
anderen Dingen hieß es von ihm, er mache sehr schöne Intarsien: manchen
Aufbau für Bilderrahmen, manches Altarbild und Ähnliches, worauf sich

1 Siehe Dubois: Zentralperspektive, S. 100–101.
2 Siehe Vasari: Einführung in die Künste, S. 133.
3 Vera Beyer: Rahmen, in: Ulrich Pfisterer (Hrsg.) Metzler Lexikon Kunstwissenschaft. Ideen,

Methoden, Begriffe, Stuttgart/Weimar 2011, S. 364–367, hier S. 366.

247

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damals noch nicht jeder Holzschnitzer verstand«4. Intarsienschnitzen und
Rahmenschnitzen sind in der Renaissance (noch) miteinander verwandte
Techniken. In dem Spiel zwischen Zwei- und Dreidimensionalität, das man
Intarsien attestieren kann, kommt den Rahmen eine besondere Rolle zu, da
sich an ihnen die verschiedenen Ebenen und Trajektorien der Verbildlichung
nachvollziehen lassen. Dass ein Rahmen – wie auch ein intarsiertes Bild
– selten allein auftritt, macht auf die besondere Bedeutung der Rahmen auf‐
merksam. In den Intarsien der Renaissance kommen Rahmen andere Funk‐
tionen zu als jene, die ihnen seit dem Ende des 18. Jahrhunderts und damit
der beginnenden Moderne zugeschrieben werden. Mit der aufkommenden
Moderne und der autonomen Ästhetik der Bilder werden Rahmen vielfach
als Grenzen, Isolatoren und allenfalls schmückendes Addendum beschrieben.
Der Rahmen ist hier sowohl materiell als auch ideell getrennt vom Kunstwerk
und nachgelagert.

Dieses hierarchisierte Verhältnis von Bild und Rahmen hat Einzug in viele
Praktiken der Bilddarstellung, -bearbeitung, und -pflege sowie in ein prakti‐
sches Alltagswissen von Bildern gehalten. Die Kunsthistorikerin Vera Beyer
verweist darauf, dass es ab dem 16. Jahrhundert üblich wird, »Bilder erst
nach der Vollendung vom Maler zumeist von einer anderen Person rahmen
zu lassen.«5 Dies begründet sie mit der »zunehmenden Transportabilität«
der Bilder, die ein »relativ lockeres Verhältnis zwischen dem neuzeitlichen
Tafelbild und seiner Rahmung«6 etabliert. Mit der zunehmenden Mobilität
der Bilder und damit ihrer Eigenschaft, in Zusammenhänge, Sammlungen
usw. eingefügt und wieder herausgelöst zu werden, wandelt sich die Verbin‐
dung zwischen Bild und Rahmen zur Sollbruchstelle. Mit der Entstehung
von Museen etabliert sich auch die Praxis, alle Gemälde einer Sammlung
mit einheitlichen Rahmen zu versehen – ein Akt, den der Kunsthistoriker
Wilhelm von Bode mit einer Uniformierung gleichsetzte.7

Dass die Rahmen berühmter Gemälde oftmals nicht mehr bekannt sind
oder, falls doch, kaum wahrgenommen werden, monierte auch der Philosoph
José Ortega y Gasset 1928: »Einen Rahmen sehen wir nur, wenn wir ihn in der

4 Antonio Manetti: Novelle, S. 28.
5 Beyer: Rahmen, S. 366.
6 Ebd.
7 Siehe von Bode: Bilderrahmen, S. 243–244. Es ließe sich überlegen, ob Intarsien – neben

vielen anderen Gründen wie der Abwertung als Kunsthandwerk, ihrer Verwendung, ihrer
Größe etc. – auch deshalb kaum Einzug in museale Sammlungen gehalten haben, weil sich
die Bildfelder nicht gut aus ihrer Verbindung mit den Rahmen herauslösen ließen. Sie eignen
sich nicht als rahmenlose Einzelbilder.

Rahmen als Operation

248

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werkstatt des Schreiners sehen, das heißt, wenn er seiner Funktion entzogen,
wenn er zur Disposition gestellt ist.«8 In Kombination mit einem Bild tritt
der Rahmen – so Ortega y Gasset – an sich zurück. Gleichwohl hat der
Rahmen eine Neigung zum exzessiven Bildermachen: »Umgekehrt verlangt
der Rahmen ein Bild zu seiner Erfüllung, verlangt es so sehr, daß er, wenn
es fehlt, eine Tendenz hat, alles in Bild zu verwandeln, was man durch ihn
sieht.«9 Ortega y Gasset schreibt hiermit dem angenommenen nachgestellten,
supplementären Objekt Rahmen eine Agency zu, die das Bild (oder vielleicht
eher »die Bilder«) vom Rahmen her denkt. Damit wendet er sich gegen eine
der gängigen Diskurslinien der Moderne, die den Rahmen als Beiwerk des
Bildes versteht, das lediglich zur Hervorhebung und Begrenzung dient.

Um die zum Teil auch unterschwelligen Vorannahmen zu verdeutlichen,
die eine heutige Herangehensweise an den Rahmen prägen, soll im Folgen‐
den kurz auf die historischen Stationen des Diskurses um Rahmen und Bild
eingegangen werden. Es wird zu zeigen sein, dass diese Perspektiven auf Rah‐
men sich nicht für eine gewinnbringende Auseinandersetzung mit Intarsien
eignen, da der Rahmen der Intarsien gänzlich anders agiert. Zum einen lässt
sich dies bereits historisch begründen. Der Rahmen tritt erst in dem Moment
als eigenständiges Objekt von Analysen auf, wo er als ein Anderes zum Bild
stilisiert wird. Diese Stilisierung geht mit einer Aufwertung des Bildes und
damit einer Abwertung des Rahmens einher und lässt sich als Trennung
und, mit Latour gesprochen, als ›Reinigungsarbeit‹ der Moderne begreifen.10
Diese Trennungen gelten für Bilder – und hier speziell für die Intarsien –
der Vormoderne auf vielfältige Weise nicht. Intarsierte Bilder treten immer in
Zyklen (Rohark) an Möbeln auf und exemplifizieren damit eine Bildgattung,
die an körperlicher Nähe und Intimität sowie religiösen Praktiken orientiert
ist.

Um der Wirkmacht des Rahmens Rechnung zu tragen, möchte ich ihn im
Folgenden darüber hinaus als Operator verstehen, dem die Handlungsmacht
zugestanden wird, als Mediator zwischen verschiedenen Bereichen, wie zum
Beispiel Fläche und Raum, Ding und Zeichen sowie Seh- und Tastfeld, zu
agieren. Der Rahmen zeigt, wie es häufig für die Kulturtechniktheorie festge‐
halten worden ist, einen Shift von den Subjekten und Objekten hin zu den

8 José Ortega y Gasset: Meditationen über den Rahmen, in: ders.: Gesammelte Werke, Stutt‐
gart 1978, S. 209–216, hier S. 213.

9 Ebd., S. 211.
10 Latour: Wir sind nie modern gewesen, S. 20.

Rahmen als Operation

249

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verben:11 ›Der Rahmen‹ bezieht sich auch immer auf die Tätigkeit, zu rah‐
men. Diese Tätigkeiten oder, genauer, Operationen sind dabei selbst keines‐
wegs ahistorisch oder stehen außerhalb bestimmter Systeme, sondern sind als
materiell-diskursive Assemblagen selbst Teil eben dieser Systeme und prägen
diese aktiv mit. So schreibt Barad über die »Apparate« Niels Bohrs: »In my
further elaboration of Bohr’s insights, apparatuses are not mere static arrange‐
ments in the world, but rather apparatuses are dynamic (re)configurings of
the world, specific agential practices/intra-actions/performances through which
specific exclusionary boundaries are enacted.«12 Der Rahmen, so die These, ist
aktiv an der Produktion von Differenzen beteiligt.

Aus der Material- und Diskursgeschichte des Rahmens lässt sich erkennen,
dass er seit den wirkmächtigen Definitionen von Immanuel Kant und Karl
Philipp Moritz an der Jahrhundertwende von 18. zum 19. Jahrhundert für
eine reale und symbolische Trennung zwischen Bildern (zumeist Gemälden)
und ihrer Umwelt steht. Rahmen sind dabei für Kant Medien der Amplifikati‐
on für ein ›eigentliches‹ Werk: »Selbst, was man Zieraten (parerga) nennt,
d.i. dasjenige, was nicht die ganze Vorstellung des Gegenstandes innerlich,
sondern nur äußerlich als Zutat gehört und das Wohlgefallen des Geschmacks
vergrößert, tut dieses doch auch nur durch seine Form: wie Einfassungen der
Gemälde, oder Gewänder an Statuen, oder Säulengänge um Prachtgebäude.«13

Der Rahmen wird hier äußerlich platziert und darf selbst auch nicht zu
auffällig gestaltet sein, um nicht von dem Gemälde abzulenken; er ist »bloß
um durch seinen Reiz das Gemälde dem Beifall zu empfehlen angebracht«14.
Moritz argumentiert ähnlich und erweitert das Konzept des Rahmens um
das Moment der Isolation: »Warum verschönert der Rahmen ein Gemählde,
als weil er es isolirt und aus dem Zusammenhange der umgebenden Dinge
sondert. Die Schönheit des Rahmens und die Schönheit des Bildes fließen aus
einem und demselben Grundsatze. – Das Bild stellt etwas in sich Vollendetes;
der Rahmen umgrenzt wieder das Vollendete.«15

11 Vgl. Cornelia Vismann: Kulturtechniken und Souveränität, in: Zeitschrift für Medien- und
Kulturforschung 1 (2010), H. 1, S. 171–182.

12 Karen Barad: Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter
Comes to Matter, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society 28 (2003), H. 3,
S. 801–831, hier S. 816.

13 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, Frankfurt am Main 2018, A42–
43.

14 Ebd.
15 Karl Philipp Moritz: Vorbegriffe zu einer Theorie der Ornamente, Berlin 1793, S. 6.

Rahmen als Operation

250

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Kritik an diesem Paradigma der Abgrenzung wurde bereits von Ver‐
treter*innen des Poststrukturalismus und der Dekonstruktion formuliert. So
führt der französische Kunsthistoriker und Philosoph Louis Marin in seinem
Aufsatz Der Rahmen der Repräsentation und einige seiner Figuren16 eine se‐
miologische Analyse des Rahmens durch. Bei Marin ist es nicht mehr der
Kontext ›Kunst‹ oder ›Kunstwerk‹, der von einem Rahmen umfasst wird;
für Marin ist der Rahmen ein Zeichen für die Repräsentation überhaupt.
Fundiert in der Semiologie, ist der Rahmen für ihn ein Signifikant, der auf das
Signifikat ›Repräsentation‹ im Allgemeinen hinweist, also ein Signifikant für
das Signifizieren überhaupt:

»[R]eprésenter« bedeutet zunächst, etwas Abwesendes durch etwas Anwesendes
zu ersetzen (was, nebenbei gesagt, die allgemeinste Struktur des Zeichens ist).
Diese Ersetzung ist, wie man weiß, durch eine mimetische Ökonomie geregelt,
denn die postulierte Ähnlichkeit des Anwesenden und Abwesenden autorisiert diese
Substitution. Aber darüber hinaus bedeutet repräsentieren auch etwas zu zeigen,
etwas Anwesendes auszustellen. Es ist also der Akt des Präsentierens selbst, der die
Identität dessen, was repräsentiert wird, konstruiert und als solches identifiziert.17

Marin postuliert also keine supplementäre, nachgeschaltete Funktion des
Rahmens, sondern eine inhaltskonstitutive Funktion. Er verweist auf den Akt
des Präsentierens selbst, der durch sein Zeigen erst dasjenige hervorbringt,
was gezeigt wird. In diesem Sinne löst sich der Begriff des Rahmens vom Me‐
dium des Gemäldes und lässt sich auf sämtliche umfassenden oder zeigenden
Strukturen, ob nun visuell oder nicht, übertragen. Beyer kommentiert diese
Entwicklung folgendermaßen:

Indem spätere Ansätze den Kunstbegriff an dieser Stelle durch einen Fiktionsbe‐
griff ersetzen, rücken sie in den Blick, dass nicht nur Bilder-R[ahmen] den Status
von Kunst ausweisen, sondern dass R[ahmen] in einem weiteren und abstrakteren
Sinne als Markierungen von fiktionalen Repräsentationsmodi verstanden werden
können.18

Marin versteht den Rahmen als einen diskursiven Operator, lässt dabei aller‐
dings den materiellen Aspekt außer Acht. Im Folgenden möchte ich Marins
These vom Rahmen als Operator um genau diese materielle Ebene erweitern
und stütze mich hier erneut auf Barads Thesen. Der Rahmen soll in diesem

16 Louis Marin: Der Rahmen der Repräsentation und einige seiner Figuren, in: Zeitschrift für
Medien- und Kulturforschung 7 (2016), H. 1, S. 75–97. Die Übersetzung beruht auf einem
Vortrag, der 1987 gehalten und 1988 publiziert wurde.

17 Ebd., S. 76.
18 Beyer: Rahmen, S. 365.

Rahmen als Operation

251

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sinne als eine »materiell-diskursive Verschränkung«19 verstanden werden, die
intraaktiv wirkt. Der Rahmen bildet selbst eine Verschränkung, im Sinne
dieses Projekts ließe sich auch sagen: ein Scharnier zwischen dem Bereich
der Realwelt und der Bildwelt. Als solches Scharnier ist er ein Ort besonderer
Hybridisierung, was sich unter anderem auch an anderen Rahmengattungen
der Zeit, wie Gemälden oder Buchmalerei, zeigt.

Auch Jacques Derrida beschäftig sich in seiner Abhandlung Die Wahrheit
in der Malerei mit dem Rahmen. Derrida legt hier eine dekonstruktive Re-
Lektüre der ästhetischen Theorien Immanuel Kants und Martin Heideggers
vor. Dabei ist der Text nicht nur Text, sondern selbst performativ: Die Ver‐
satzstücke des Textes werden jeweils von kleinen Rahmensymbolen gerahmt,
unterbrochen, geöffnet und geschlossen. Sätze werden abrupt beendet und
nicht weitergeführt, ein darauffolgender Absatz beginnt an anderer Stelle. Die
Leerstellen, die der Text aktiv produziert und ausstellt, machen einen großen
Teil der Abhandlung aus.

Derrida unterzieht die Trennung zwischen Bild und Rahmen, die Kant
vorgenommen hatte, einer Kritik. Das parergon ist laut Derrida nicht nur
reines Beiwerk, das das ungleich wichtigere ergon schmückt, sondern beide
Pole der Dichotomie bedingen und erschaffen sich gegenseitig. Das Werk
erhält seine Bedeutung als solches nur durch die Betonung des Zierrats. Diese
gegenseitige Bedingung ist dabei keineswegs ein passiver Moment, sondern
aktiv und dynamisch zu denken. Dabei kommen hier erneut Vorstellungen
zum Tragen, wie sie im Laufe dieser Arbeit für das Material Holz bereits
beschrieben wurden20:

Der Rahmen arbeitet in der Tat. Als Arbeitsstätte, Ursprung, der strukturell vom
Mehrwert umrandet wird, das heißt der an seinen beiden Rändern von dem über‐
bordet wird, was er überbordet, arbeitet er in der Tat. Wie das Holz. Er knackt,
verzieht sich, fällt auseinander, noch während er an der Produktion des Produkts
mitarbeitet, es überbordet und sich davon absetzt. Er lässt sich nie ausstellen.21

Derrida führt hier metonymisch die Funktionen des Rahmens auf die Eigen‐
schaften des Holzes zurück. Es ließe sich Derrida also ein Bewusstsein für die
Materialität zuschreiben, während Marin sie vernachlässigt. Dieses Bewusst‐
sein soll im Folgenden für eine genaue Analyse der intarsierten Bilder frucht‐
bar gemacht werden, die die diskursiven, aber auch materiellen Aspekte der
Rahmen und ihr Verhältnis zu den Bildinhalten fokussiert. Da Intarsiatoren

19 Barad: Verschränkungen, S. 130.
20 Vgl. Kapitel (Un-)Belebte Materie Holz.
21 Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien 2008, S. 97.

Rahmen als Operation

252

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilder und Rahmen angefertigt haben, lässt sich ihnen ein Bewusstsein für
die Verbindung zwischen Bild und Rahmen attestieren. Die Rahmen werden,
so eine Grundthese, hier mit den Bildern zusammengedacht, sie verhandeln
ebenso die Topoi der Räumlichkeit und der Hybridität, wie es für die Darstel‐
lungen selbst bereits festgehalten wurde.

Rahmen und Intarsien

Es ist bereits auf die enge Verbindung von Intarsien und dem Trompe-l’Œil
hingewiesen worden. Bisweilen wurden Intarsien gar als der Ursprungsort des
modernen Trompe-l’Œils beschrieben.22 Wenn man Trompe-l’Œils als Über‐
tretung einer bildinternen Grenze auffasst, dann lassen sie sich als veritable
Rahmenoperationen begreifen, denn diese Grenzen müssen im ersten Schritt
eingeführt werden, um dann im zweiten Schritt von den jeweiligen Objekten
übertreten zu werden. Eine häufige Darstellungsform der Rahmen in den In‐
tarsien verunklart ihre Zuordnung als bildinternes oder bildexternen Objekt.
Rahmen sind somit gleichzeitig Trompe-l’Œils als auch die Bedingung für
die Trompe-l’Œils. Rahmen, Trompe-l’Œils und Intarsien ließe sich damit
ein Bewusstsein für die Relationalität des Raumes unterstellen. Verschiedene
räumliche Dispositionen wie Vorder-, Mittel- und Hintergrund, Bildraum
und Realraum sowie Zwei- und Dreidimensionalität stellen hier keine vonein‐
ander getrennten Sphären dar, sondern werden zunächst aus Grenz- oder
Rahmenoperationen hervorgebracht.

Aufgrund dessen lassen sich auch gängige Topoi von der Isolation und
Fixierung des Subjekts vor zentralperspektivischen Darstellungen schwerlich
mit Intarsien vereinbaren. Trotz der vielbeschworenen Gleichzeitigkeit des
Aufkommens von Intarsien und Zentralperspektive wurde auch immer wieder
darauf hingewiesen, dass zum Beispiel die Wände der intarsierten Studioli
keinen gemeinsamen Fluchtpunkt haben23. Sie lassen sich nicht einer gemein‐

22 Mauriès: Trompe-l’œil, S. 9. Auch wenn diese Arbeit der These gerne folgen würde, so
verschleiert sie doch die Auseinandersetzung mit ›täuschenden‹ Bildern, die sich bereits
in der Antike findet. Eine Genealogie des Trompe-l’Œils hat nicht einen singulären Ent‐
stehungsort, sondern bildet eine diskursive Gemengelage aus (zugeschriebenem) künstleri‐
schem Genius, (Hyper-)Realismen, epistemischen Funktionen von Bildern und religiösen
Praktiken.

23 Siehe Nike Bätzner: Lachende Leoparde und gewendete Gemälde. Über die Rolle des Trom‐
pe-l’Œil in den Wunderkammern, in: Lutz/Siegert (Hrsg.): Exzessive Mimesis, S. 223–244;
Elkins: Poetics of Perspective.

Rahmen und Intarsien

253

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samen Perspektive unterwerfen, sondern müssen als Bildgefüge mit separier‐
ten, aber dennoch verbundenen Bildfeldern mit den jeweiligen Perspektiven
verstanden werden. James Elkins hält sogar fest, dass jedes Objekt seinen
eigenen Fluchtpunkt, seine eigene Perspektive habe und die Kartons, wenn
es sie denn gegeben habe, selbst einem »[P]alimpsest«24 geglichen haben
müssten. Dies gibt einen Hinweis darauf, dass auch dann, wenn zentralper‐
spektivische Methoden hier eine Rolle gespielt haben, Intarsien gleichzeitig
die Vorstellung, dass hier klar voneinander geschiedene räumliche Sphären
existieren, untergraben haben. Intarsien etablieren stattdessen Räume der
Relationalität oder topologische Räume. Die über die bildinternen Grenzen
herausragenden Objekte schaffen nicht einen Vorder-, Mittel- und Hinter‐
grund, die klar voneinander geschieden werden, sondern etablieren diese
Sphären durch Relationen von ›davor‹ und ›dahinter‹. Dies mag auch den
Umstand erklären, warum einige Darstellungen, trotz der angenommenen
Nähe zwischen der Kulturtechnik der Zentralperspektive und den Intarsien,
keinen kohärenten Raum ausbilden.25 Sie betonen weniger die Flucht hin zu
einem gemeinsamen Punkt und eher die Momente des Übergangs und damit
die Schwellen. Dadurch werden fast alle Objekte zu Schwellenobjekten, wie
auch die Thematisierung durch Wände, Fenster, Bögen und nicht zuletzt den
Rahmen zeigt.

Im Folgenden soll dies anhand der Analyse einiger ausgewählter Beispiele
von Architekturdarstellungen und Stadtveduten des Chorgestühls von Monte
Oliveto Maggiore gezeigt werden. Diese Beispiele verdeutlichen besonders
eindrücklich die von mir vertretene These des relationalen Raums, die Über‐
legungen ließen sich aber auf sämtliche anderen Landschaftsabbildungen des
Gestühls übertragen – und ebenso, wie zu zeigen sein wird, auf die Einblicke
in Schränke.

24 Elkins: Poetics of Perspective, S. 131.
25 Als Beispiel kann hier das Lesepult des Studiolo von Gubbio dienen [Abb. 53], dessen

Standfuß sich vor einer Wandfläche mit Schranknische befindet, während die Auflagefläche
in die Nische hineinzuragen scheint. Aus der Aushöhlung der fast parallel zur Bildfläche
befindlichen dreieckigen Seitenfläche ragt eine Papierrolle usw. Diese Darstellung ist zu
›schräg‹, um als genaue Anwendung zentralperspektivischer Regelungen zu gelten, sie zeigt
das Objekt des Lesepultes allerdings als relational und topologisch.

Rahmen als Operation

254

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 57

Rahmen und Intarsien

255

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 58

Rahmen als Operation

256

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Abbildungen 57 und 58 zeigen zunächst Stadtansichten, die aus dem Bild‐
repertoire zentralperspektivischer Darstellungen bekannt sind: Durch einen
Durchbruch sehen wir eine zumeist zentral platzierte Straße, die gleichzeitig
als Sichtachse zum Fluchtpunkt fungiert, links und rechts gesäumt von mehr‐
geschossigen Bauten; ein Schachbrettboden, der die Effekte der Fluchtung
verstärkt; und nicht zuletzt: die völlige Absenz von Menschen oder anderen
Lebewesen. Diese Ansichten sind zumeist von einem halbrunden Bogen ge‐
rahmt; auf die Ausnahmen wird im Einzelfall eingegangen. Während sonst
in Intarsien die Struktur des Holzes auch zur Darstellung, zum Beispiel von
Landschaften,26 verwendet wird, weisen die hier gezeigten Architekturen zu‐
meist keine Struktur auf. Sie wurden aus hellem, fast maserungsfreiem Holz
gefertigt und wirken dadurch optisch in die Höhe gestreckt. Die Struktur
der Gebäude wird eher durch ihren Aufbau hergestellt, der durchsetzt ist
von langen, schmalen, in der Verzerrung fast schlitzartig wirkenden Fenstern
sowie Bögen und Arkaden. Was uns durch die Materialverwendung als glatte,
ebenmäßige Fläche präsentiert wird, ist durchbrochen von einer Vielzahl
architektonischer Öffnungen, die zumeist auch noch in einem sehr dunklen,
fast schwarzen Holz gehalten sind. Da sie in den seltensten Fällen Objekte
dahinter preisgeben,27 wirken sie zudem wie Löcher, was noch einmal den un‐
belebten Charakter der Bilder unterstreicht. Im Falle der Dorsale 29 wirkt sich
dieser ›löchrige‹ Effekt auch auf den Schachbrettfußboden aus, der ebenfalls
aus einem sehr dunklen Holz gestaltet ist und somit eher wie ein Gitter wirkt.

Den Fenstern und Rundbögen kommt aber noch einmal eine besondere
Bedeutung zu, wenn man bedenkt, dass der vermittelnde Durchbruch, durch
den wir diese Szenerie überhaupt wahrnehmen können, zumeist die gleiche
Form aufweist. Die fast durchweg bogenförmigen Fenster wiederholen sich
nicht nur untereinander vielfach, sondern werden in ihrer Form noch durch
den rahmenden Bogen gedoppelt. Auch in der Abbildung 58 findet sich die
spezielle Form eines stilisierten Kleeblattbogens in Fensterreihen an Gebäu‐
den wieder. Diese Fronten werden in zweierlei Hinsicht besonders betont: Da
alle anderen dargestellten Fenster und Rahmenbögen an diesem Chorgestühl
halbrund oder rechteckig sind, sticht die angedeutete Kleeblattbogenform hier
noch einmal gesondert hervor. Die Fassade des Gebäudes verläuft außerdem
parallel zur Bildfläche. Mit Stoichita ließe sich jede Ebene, die parallel zur
Bildfläche verläuft, als metareflexives Element lesen, da sie die Bildfläche

26 Vgl. das Kapitel (Un-)Belebte Materie Holz.
27 Das wäre bei der Größe der Darstellungen vermutlich auch nur schwer möglich, ist aber

trotzdem ein auffälliges Detail.

Rahmen und Intarsien

257

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verdoppelt. Besondere Aufmerksamkeit erfahren bei Stoichita von daher Bild‐
elemente wie Nischen, Fenster, Türen, Spiegel und natürlich Gemälde. In den
Intarsien erfährt die Betonung der Bildfläche eine besondere Aktualisierung,
da sich die Bildfläche durch den vorgesetzten Rahmen schon von vornhe‐
rein als Durchbrechung und Übergang stilisiert, jede Bildfläche also bereits
von vornherein als eine Bildfläche gekennzeichnet wird. Die Fassaden mit
Fenstern sind nicht nur aufgrund ihrer Parallelität eine Wiederholung der
Bildfläche, sondern durch die Form des rahmenden Bogens wird explizit auf‐
einander verwiesen und die Ebenen werden dadurch miteinander verbunden.

Fenster stellen für Stoichita noch einmal besondere Elemente dar. Ähnlich
zu den Nischen betonen sie die (Bild-)Fläche, indem sie sie untergraben.
Im Gegensatz zu den Nischen durchstoßen sie die Bildfläche aber auch und
eröffnen damit den Raum für ein Dahinter – für Stoichita ist dies meist eine
Landschaft, sowohl als Bildelement als auch als Gattung, die sich als ein
Anderes, als »Dialektik von Innen und Außen«28 in das Bild einschreibt. Stoi‐
chita befasst sich mit der Malerei und damit einhergehend mit Gattungsunter‐
schieden. Ich möchte für Intarsien zeigen, dass die in der Malerei propagierte
und durchaus auch sinnvolle Trennung von Stillleben und Landschaften in
den Intarsien weniger relevant ist. Beide Bildgattungen funktionieren hier
nach derselben Logik: einer relationalen Raumlogik.

Das Fenster ist in der frühen Neuzeit aber auch noch anders aufgeladen.
Es erinnert, besonders in Bildern der italienischen Renaissance, an Albertis
Fenster, das häufig als ein Topos der absoluten Transparenz gelesen worden
ist. Gemälde wurden so als eine naturalistische Annäherung an die ›Natur‹,
als eine mimetische Angleichung verstanden. Pinselstrich, Farbe sowie Bild‐
träger treten in dieser Vorstellung in den Hintergrund oder verschwinden im
Idealfall gänzlich. Transparenz statt Opazität, Transzendenz statt Materialität.
Dass diese Lesart selbst tendenziös ist, hat unter anderem Karin Gludovatz in
einem unveröffentlichten Aufsatz dargelegt: Bei Alberti selbst finden sich Hin‐
weise auf die mitreflektierte Opazität.29 So erstreckt sich auch das angenom‐
mene ›offene Fenster‹ nicht über die gesamte Bildfläche, sondern das Blatt mit
all seiner Materialität ist ebenso Teil des Bildes und der Konstruktion. Davon
abgesehen kann diese Materialität bei Intarsien nun aber zu keinem Zeitpunkt
ignoriert werden: Es gibt immer die Ebene der Opazität, das Fenster ist
immer auch geschlossen, wie es Marin für das Trompe-l’Œil beschrieben hat.

28 Stoichita: Das selbstbewußte Bild, S. 51.
29 Karin Gludovatz: Klappen. Zur Topologie in der niederländischen Malerei des 15. Jahrhun‐

derts, unveröffentlichtes Manuskript.

Rahmen als Operation

258

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es sind allerdings nicht nur die Fenster, die in den Dorsalen als Öffnungen
auftreten, es präsentiert sich fast jeder (dingliche) Gegenstand als durchbro‐
chen und relational. Abbildung 59 zeigt beispielsweise einen freistehenden
sechseckigen Pavillon vor einer Landschaft. Erneut sind hier keine Menschen
abgebildet, die den Pavillon etwa nutzen würden, ebenso wenig wie Tiere, Vö‐
gel oder Pflanzen. Seine Bedeutung scheint unklar, da er in keinerlei größere
architektonische oder anderweitige Nutzungszusammenhänge eingebunden
ist. Auch seine räumliche Verortung ist unklar: Der Abstand auf dem Boden
sowie die Überschneidung und die rahmende Giebelstruktur links und rechts
zeigen uns an, dass der Pavillon deutlich einige Meter hinter dem Bogen,
durch den wir auf die Szenerie blicken, positioniert ist; die nach vorne
ragende Frontfläche erweckt allerdings den Eindruck, als wäre sie auf der
gleichen Höhe wie der Bogen positioniert oder als wäre der Pavillon selbst
ein Trompe-l’Œil, das über eine bildinterne Grenze hinausragt. Fast ließe sich
ein Reim daraus machen, indem man sich den Pavillon als Trompe-l’Œil-Ob‐
jekt vorstellt, das an seiner Spitze an dem Bogen aufgehängt ist und somit
tatsächlich über die Grenze ragt. Dass die Spitze des Pavillons den Bogen
fast berührt, scheint diese Lesart geradezu herauszufordern. Der fehlende
Schatten sowie die klar vor dem Pavillon positionierten Pfeiler des Rahmens
verhindern diese Interpretation, sorgen aber dafür, dass man den oberen Teil
des Pavillons weiter vorne verorten würde als den unteren: Er wirkt wie nach
vorne gekippt.

Pavillon und Umgebung lassen sich nicht zusammen in einen homogenen
Raum setzen. Dieser Umstand ließe sich nun als qualitativer Mangel auslegen,
als Unwissen oder eine fehlerhafte Anwendung der zentralperspektivischen
Regeln. Ich möchte aber stattdessen vorschlagen, dass die Kategorie des ho‐
mogenen Raumes in dem betrachteten Beispiel nicht von Interesse ist. Der
bildliche Raum stellt hier keine stabile Kategorie dar, sondern eine beständig
ausgehandelte Relation. Dies sehen wir an dem Pavillon, der selbst mehr aus
offenen denn geschlossenen Flächen besteht und somit beständig nicht nur
sich selbst, sondern auch das Dahinter zeigt. Damit ließe sich der Pavillon
auch als ähnliches Objekt wie der Polyeder auf Abbildung 27 begreifen, trotz
aller Unterschiede in Größe, Funktion und Positionierung: Beide erscheinen
uns als durchbrochene geometrische Körper, die an bildinternen Grenzen
platziert sind und somit zumindest optisch in den Raum vor und hinter der
Grenzfläche ragen.

Dass Raum auf der Pavillons-Dorsale als eine relationale Verschachtelung
angenommen wird, zeigt uns ebenfalls der Giebelrahmen, der den halbrun‐
den Bogen umgibt. Während sich der Bogen und der Pavillon in ihrer Form

Rahmen und Intarsien

259

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ähneln und somit das bereits herausgearbeitete Prinzip der formalen Doppe‐
lung aufgreifen, fällt der Rahmen an dieser Stelle noch einmal auf und aus
dem Muster heraus. In seiner dreieckigen Giebelform wird er als ein Anderes
zu den übrigen Dorsalen markiert und bricht damit das Muster. Im Gegensatz
zu den anderen Dorsalen, in denen die Rahmenarchitektur auf der Ebene der
Bildfläche verbleibt, ragt dieser Rahmen nach vorne und damit in den Raum
der Betrachter*innen hinein. Er überschneidet an der linken Seite sogar einen
weiteren Grenzrahmen. Die Verbindung von Architektur und Rahmen ist eine
besondere, weshalb es lohnt, sie im Folgenden näher zu beleuchten.

Von Bode betont die Verbindung von Architektur und Rahmen gerade für
Bilder der Renaissance: »Für die Frührenaissance und zum Teil auch für
den Anfang der Hochrenaissance bleibt der architektonische Rahmen noch
der vorherrschende und daher im wesentlichen auch der bestimmende, da in
dieser Zeit noch immer die großse Mehrzahl der Tafelbilder für die Kirchen
gemalt wird.«30 Die Form der Rahmen ist also maßgeblich von ihrer Veror‐
tung sowie ihrer Funktion bestimmt. Weiterhin bildete der Rahmen mit dem
Bild zusammen eine Einheit, die Bode gar als »Kirchenmöbel« bezeichnet:

Wenn wir eines jener prachtvollen Tabernakel mit seinem alten Bilde in einer
Galerie zwischen andern Gemälden sehen, so macht es uns leicht einen überreichen
Eindruck; der Rahmen erscheint zu bedeutend für das Bild, das er einrahmt. An Ort
und Stelle war die Wirkung aber eine andere, richtige, da das Gehäuse von Altar wie
Tabernakel in der Kirche nicht nur eine einfache Einrahmung sein sollte, sondern
mit dem Bilde zusammen ein bedeutsames Kirchenmöbel darstellte.31

Der Rahmen in der frühen Neuzeit markiert also kein losgelöstes und los‐
lösbares Element, sondern ist zutiefst verbunden mit der Architektur und
auch dem Mobiliar. Der Rahmen wird hier also durchaus als ein räumliches
und raumgreifendes Objekt verstanden. Diese Verbindung soll im Folgenden
näher beleuchtet werden.

Rahmen und Architektur

Rahmen in den Intarsien sind nicht nur Bildelemente, mit ihnen wird auch
gleichzeitig der Bezug zur Architektur offengelegt. So zeigt die Abbildung 59
den bereits erwähnten Giebel- oder Ädikularahmen, der mit Säulen, Pfeilern
und Pilastern differenziert und vor allem dreidimensional ausgestaltet ist. Die

30 Von Bode: Bilderrahmen, S. 247.
31 Ebd.

Rahmen als Operation

260

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abb. 59

Rahmen und Architektur

261

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beiden Pilaster, die das Bild links und rechts rahmen, weisen ein Lilienmuster
auf, das sich auch häufig als dreidimensional ausgestaltete Verzierung an den
tatsächlichen Rahmen der intarsierten Bilder findet.32 Der Architrav sowie die
Flächen neben dem Bogen zeigen ein Blumenmuster, wenngleich dieses recht
einfach in Form einer nicht näher bestimmbaren fünfblättrigen Blume gestal‐
tet ist. Der Bogen erinnert durch seinen Aufbau aus verschiedenen, zum Teil
grün einfärbten Stücken an einen steinernen Bogen. Überhaupt ist hier die
Frage des dargestellten Materials von Belang. Soll man die Durchblicksrah‐
men der Dorsale als hölzerne Bildrahmen oder als steinerne Architekturen
verstehen? Oder, um es noch stärker zu hybridisieren, als hölzerne Architektu‐
ren, was durchaus vorstellbar wäre? Auch der Pavillon könnte durch die expli‐
zite dunklere Färbung gerade des oberen Teils und der Kuppel als eine hölzer‐
ne Architektur aufgefasst werden. Das Material Holz würde auch eher seinen
luftigen Bau und flüchtigen Charakter unterstreichen, als es Stein täte. Auch
über das Material oder eher die Unklarheit des verwendeten Materials ließe
sich eine Verbindung zwischen gezeigtem Bildobjekt und rahmender Struktur
herstellen.

Wie diese rahmende Struktur zu fassen ist, lässt sich nur schwer festlegen.
Die häufig exponierte Marmorierung des darstellenden Materials Holz gibt
uns keine genauen Hinweise, sondern verunsichert eine klare Lesart: Soll sie
in der Darstellung als Marmorierung von Holz oder von Stein verstanden
werden? Durch die Betonung der architektonischen Elemente des Rahmens
stellt sich darüber hinaus die Frage, was das eigentliche Bildobjekt dieser
Dorsale sein soll. Ist es der relativ schlicht gestaltete Pavillon oder der durch
den Einsatz von Verzierungen und unterschiedlichen Farben und Strukturen
hervorgehobene Giebelrahmen?

Läse man den Rahmen als eine architektonische Struktur, so ließen sich
über den Bezug zur Ädikula noch andere Bedeutungen herausarbeiten. Als
›Tempelchen‹ bildeten Ädikulä in römischen Tempeln kleinere Strukturen
innerhalb der Bauten, in denen eine Statue untergebracht war.33 Im Mittel‐
alter wurden auch Privatkapellen so bezeichnet. In der Renaissance wurde
diese räumliche Struktur dann erneut aufgegriffen: »Die italienische Renais‐
sancebaukunst nimmt die Ä[dikula] schon bald auf und benützt sie zur Um‐

32 Auch in der Florenzer Verkündigungsintarsie von Guiliano da Maiano findet sich die Lilie
als doppeltes Element: zum einen als ›echtes‹ Bildobjekt in der Hand des Engels der
Verkündigung, zum anderen als Verzierung auf der Bank, auf der Maria sitzt; siehe Abb. 56.

33 Wolfgang Herrmann: Ädikula, in: Reallexikon der Kunstgeschichte, Bd. I, München 1933,
S. 167–171.

Rahmen als Operation

262

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rahmung nicht nur von Nischen, sondern jeder Art von Wandöffnungen
(Fenster, Türen), aber auch zur Gliederung von Grabdenkmälern, Altären,
Wandtabernakeln, Brunnen u. ä.«34 Zwei wichtige Funktionen werden hier
ausgestellt: die Umrahmung und die Gliederung. Beide ließen sich sowohl
als räumliche als auch als deiktische Operationen verstehen. Im Folgenden
wird daher noch einmal genauer auf diese Operationen eingegangen, die als
Operationen des Rahmens verstanden werden sollen.

Rahmen als Operation

Die erwähnte Definition Marins, die den Rahmen als Operator des Signifizie‐
rens bezeichnet, bezieht ihre Argumentation auch aus etymologischen Ana‐
lysen. So seien mit dem Rahmen in den verschiedenen mitteleuropäischen
Sprachen auch verschiedene Paradigmen verbunden. Marin attestiert den
französischen Vokabeln cadre und bord einen Fokus auf der (rechteckigen)
Fläche und Begrenzung. Im Italienischen hingegen würden andere Bezüge
eröffnet:

Mit cornice übernimmt das Italienische dagegen einen Begriff der Architektur: jenen
Vorsprung, der außen um ein Gebäude verläuft, um seine Basis vor Regen zu
schützen; das hervorstehende Gesims, das verschiedene Werke krönt, besonders
Friese am Gebälk in der klassischen griechischen Ordnung: Die Vorstellungen des
Schmucks und des Schutzes, die Konzepte von Prägnanz und Vorsprung spielen in
diesen Begriff hinein.35

Marin attestiert gerade dem italienischen Diskurs eine starke Verbindung
zwischen (Bilder-)Rahmen und Architektur, eine Verbindung die sich in den
Intarsien geradezu exemplifiziert. Weiterhin betont Marin den räumlichen
Charakter, der sich fast wie eine Beschreibung der Trompe-l’Œils liest: Raum‐
greifend und vorspringend zu sein ist eine besondere Eigenschaft der cornice,
der Rahmen und letztendlich auch der Trompe-l’Œils. Auch hier geht das
Bildmotiv der Trompe-l’Œils auf eine konkrete materielle Praxis zurück.
Die materielle Ebene spielt allerdings auch an dieser Stelle für Marin keine
Rolle, er ist an dem Rahmen als Zeichen innerhalb von Zeichenstrukturen
interessiert. Ob und wie spezielle Rahmen, auch in unterschiedlichen Stilen
und in unterschiedlichen Epochen, besondere Kulturtechniken, also mithin
materiell-diskursive Praktiken, ausbilden, ist für ihn nicht von Belang. Gerade

34 Ebd.
35 Marin: Rahmen der Repräsentation, S. 79.

Rahmen als Operation

263

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber an den Intarsien, die sich als Objekt ebenfalls an Schnittstellen zwischen
Bild und Architektur, zwischen Fläche und Raum befinden, lässt sich diese
Verschränkung besonders gut nachvollziehen. Die Bedeutung der intarsierten
Flächen an Dorsalen und Wandverkleidungen, hier besonders im sakralen
Bereich, sind vermutlich nicht ohne die Rückbezüge auf die architektonischen
Vorgänger zu verstehen.

Ädikulä teilen sich mit dem christlichen Chor die gemeinsame räumliche
Struktur, ein Heiligstes im Heiligen zu sein. Auch die Verschränkung von öf‐
fentlich und privat, die gleichzeig durch die Kulturtechniken des Öffnens und
Schließen prozessiert wird, bildet eine Gemeinsamkeit. So werden Ädikulä
in Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaften folgender‐
maßen beschrieben: »Gotteshäuschen, deren Typus von den cellae der Tem‐
pel entlehnt ist, vielleicht immer durch valvae verschlossen, welche an den
Festtagen der Götter geöffnet wurden«36. Dies gibt zum einen den Hinweis,
dass der Rahmen nicht nur als deiktisches Mittel begriffen werden kann,
sondern aus Türrahmen generiert wurde. Zum anderen zeigen Ädikulä eine
Verschmelzung von Bildorten und religiösen Orten auf:

Jordan (im Herm. XIV 575) erklärt: »Die aediculae, anspruchsvoller aedes genannt,
sind nichts weiter als die allmählich zur Ausschmückung von sacella, das heisst von
loca diis sacrata sine tecto (Fest. p. 319) hinzu-, bezw. an die Stelle solcher einfachen
consecrierten saepta und arae tretenden ornamentalen und monumentalen Zierra‐
the, deren Aufstellung mit der weiteren Verbreitung von bildlichen Darstellungen
der Götter wuchs und erst durch diese veranlasst worden ist«37

Erst die Bildwerdung der Götter machte es nötig, spezielle Orte zu schaffen,
die wiederum den Zugang zu den Bildern und damit den Göttern reglemen‐
tierten. Werner Ehlich zieht eine Verbindung zu den griechischen Naïskoi, die
ähnlich zu den Ädikulä »Nischen, Kapellchen, Tempelchen und Ahnenbild‐
schränkchen, die kulturellen Zwecken dienten«38, waren. Naïskoi beinhalteten
zumeist Figuren oder kleine Statuen, die Götter oder Verstorbene darstellten.

Solche Stätten der Verehrung machten das Heilige überhaupt erst räumlich
zugänglich. Die Verehrung von Göttern erfordert so zuerst ein Aufsuchen der
Stätten, was bestimmte körperliche Praktiken einschließt und darauf abzielt,
andere körperliche Sinne und Tätigkeiten als das Sehen zu involvieren. Hier
zeigt sich eine Spannung, die durch den Rahmen eröffnet wird: Rahmen

36 Paulys Realencyclopädie, Bd. I,1 193, S. 445.
37 Ebd., S. 445–446.
38 Werner Ehlich: Bild und Rahmen im Altertum. Die Geschichte des Bilderrahmens, Leipzig

1955, S. 116.

Rahmen als Operation

264

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weisen einerseits darauf hin, dass das Umrahmte von besonderer Wichtigkeit
ist, andererseits verstellen sie auch den Zugang zu dem Objekt der Anbe‐
tung oder der Andacht und prozessieren ihn dadurch. Die Kunsthistorikerin
Alison Wright bezeichnet dies als eine ›Arbeit‹ des Rahmens: »In many com‐
memorative and devotional monuments what is framed is likewise neither
fully visible nor directly tangible; in some cases the real ›matter‹ for the
devotee is deliberately concealed thus putting further pressure on the work
of the frame.«39 Dass besonders in den christlichen liturgischen Praktiken
eine Hyperexposition mit gleichzeitigem Entzug verbunden ist, wurde an
anderer Stelle ausgeführt.40 Hier kommt allerdings die Andacht noch einmal
mit einer spezifisch räumlichen und körperlichen Komponente zusammen.
Der Rahmen ist hier eine Operation, die gleichzeitig auf einer visuellen und
räumlichen Ebene agiert: »Built frames have, and had, a unique capacity to
establish order, hierarchy and monumentality, to define a space of reverence
and distinction and to offer regular, repeatable units of spatial containment«41.
Während hier die trennende und deiktische Funktion der Rahmen betont
wird, sind sie aber auch gleichzeitig der Ort des Übergangs. Sie sind Medien,
die zwischen dem Irdischen und dem Göttlichen oder Heiligen vermitteln.
Andacht kann hier also auch als eine Praxis verstanden werden, die dem
Heiligen speziell zugewiesenen Orte aufzusuchen und genau an diesen Orten
eine sowohl körperliche als auch geistige Nähe zum Heiligen herzustellen.
Andacht wäre also nicht nur ein geistiger Prozess, der sich im Lesen, Beten,
Nachdenken und Betrachten erschöpft, sondern eine körperliche Praxis, die
mit Bewegung, Nähe und damit letztlich Räumlichkeit verbunden ist.

Da sich Intarsien fast ausschließlich an Möbeln der religiösen Praxis
(Chorgestühl, Sakristeischränke usw.) oder der weltlichen und religiösen
Kontemplation (Studioli) befinden, kann hier von einer engen Verbindung
zwischen Bildprogramm und Andachtspraktiken ausgegangen werden. Intar‐
sien referenzieren hierbei auf andere Bild- und Andachtspraktiken als diejeni‐
gen, die mit dem Tafelbild verbunden sind und auf den Sehsinn, Distanz und
geistige Kontemplation abzielen. Der Kunsthistoriker Adrian W. B. Randolph
hat gezeigt, dass diese Vorstellung des Gemäldes und des Bildes nicht die vor‐
herrschende in der italienischen Renaissance war, sondern dass Bildpraktiken
sich auch über andere Objekte und damit andere Sphären und Interaktionen

39 Alison Wright: Frame Work. Honour and Ornament in Italian Renaissance Art, New Haven
2019, S. 224.

40 Vgl. Kapitel Material-Mimese – Glas.
41 Wright: Frame Work, S. 9.

Rahmen als Operation

265

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manifestierten. Distanz und Kontemplation beschreibt er (ebenso wie Wright)
als männlich konnotierte Paradigmen und Praktiken. Randolph setzt diesen
Epistemen der Distanz und der Reflexion (beide in der Renaissance mit
dem Organ des Auges und dem Körperteil Kopf verbunden42) diverse andere
Bildobjekte der Renaissance entgegen, die in die Sphäre des privaten – aber
dabei durchaus nicht isolierten – Raumes gehören und somit zumeist auch
weiblich konnotiert sind. In seiner Untersuchung von Schachteln, Truhen,
Geburtstellern (deschi da parto) sowie Paxes verschränkt er die visuelle mit
der materiellen Kultur der italienischen Renaissance, um einen Gegenpol zur
dominanten Trope des ›Alberti’schen Fensters‹ mit all ihren Implikationen zu
etablieren.43

Das Studiolo dient hier häufig als Beispiel, da es als Studier- und Kon‐
templationszimmer den männlichen Fürsten vorbehalten war.44 Es gibt in
der Literatur immer noch Anlass für Spekulation ob seines tatsächlichen
Gebrauches. Einerseits wird darauf verwiesen, dass die zumeist fensterlosen
kleinen Räume mit ihren meist Trompe-l’Œil-haft ausgestalteten Verzierun‐
gen selbst nur pure Simulation seien, da sie tatsächliche Praktiken des Lesens
und Schreibens unmöglich machen würden.45 Andererseits ließe sich einwen‐
den, dass mittelalterliche bis frühneuzeitliche Lese- und Schreibpraktiken mit
deutlich weniger Licht auskamen, als man es von modernen Schreib- und
Leseszenen gewöhnt ist. Aus diversen Abbildungen von Mönchen und Schrei‐
bern lässt sich erkennen, dass ihnen meist nur eine Kerze zur Verfügung stand
und die Skriptorien auch sonst keine großen Fenster hatten.46

Größtenteils einig scheint man sich aber, dass das Studiolo nach Prinzipien
der Isolation, der Abgeschiedenheit oder gar des Geheimnisses aufgebaut
ist:47 »In einem solchen Studiolo manifestierte sich damit ein in vielerlei
Hinsicht ausgegliederter Ort, der nicht nur sicher und abgeschlossen war,
sondern auch den in ihm stattfindenden Tätigkeiten eine möglichst diskrete
Sphäre bot.«48 Die Abgeschlossenheit des Ortes wird kontrastiert durch die

42 Adrian W. B. Randolph: Touching Objects. Intimate Experiences of Italian Fifteenth-century
Art, New Haven 2014, S. 169.

43 Ebd., S. 71.
44 Das Studiolo der Isabella d’Este in Mantua bildet hier eine bekannte Ausnahme.
45 So argumentiert z.B. Hessler: Dead Men Talking. In eine ähnliche Richtung geht auch Jean

Baudrillard, auch wenn er keine Trennung und daraus folgende Hierarchisierung zwischen
›Realität‹ und ›Simulation‹ voraussetzt, sondern eher den Übergriff der Simulation auf die
Realität beschreibt.

46 Hanebutt-Benz: Kunst des Lesens, S. 24.
47 So einschlägig Liebenwein: Studiolo, S. 50 und 57.
48 Vetter: Hermetische Architektur, S. 294.

Rahmen als Operation

266

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Öffnung der Fenster, die einen wandernden Blick und damit geistige Anre‐
gung ermöglichen sollten. Unter diesen Umständen wäre es ein leichtes, die
dargestellten Ausblicke in den Intarsien als lediglich »mimetische Evokatio‐
nen« (Hessler) mit einer nachgelagerten Vorstellung von Mimesis zu begrei‐
fen. Die Ausblicke würden also ›nur‹ reale Fenster nachahmen, die vielleicht
in Ermangelung des Raumes einfach nicht gegeben oder schlicht zu klein
waren. Das negiert aber auf der anderen Seite das affektive Potential, das
Bildern in der frühen Neuzeit zugeschrieben wurde. Gerade für Andachtsbil‐
der und Porträts sind Praktiken des Berührens, des Küssens und der nahen
Betrachtung oder gar des Tragens am Körper überliefert, die auf eine enge
Verbindung zwischen geistiger und körperlicher Tätigkeit verweisen.49 Gera‐
de die Enge der Studioli könnte hier also auch auf eine Bildpraxis verweisen,
die sich eher an Paradigmen der Nähe orientieren und die Bildfläche themati‐
sieren, indem sie sie visuell nach ›vorne‹ und nach ›hinten‹ aushöhlen oder
erweitern. Sehen wäre hier, wie Randolph es an anderer Stelle ausführt, als
ein räumlicher Akt zu verstehen, der durch die fast unendlich oft wiederhol‐
ten Durchgänge hergestellt und thematisiert würde.50 Blicke – und Körper
– würden hier die Bilder abschreiten. Dies mag vielleicht auch der Grund
sein, warum sich gerade für die Studioli, im Gegensatz zu zentralperspektivi‐
schen Gemälden der Zeit, kein einheitlicher Fluchtpunkt und damit auch
kein vorbestimmter Betrachter*innenstandpunkt festlegen lässt. Stattdessen
finden sich hier multiple Perspektiven, die auf eine Wanderung sowohl des
Auges als auch des Körpers abzielen. Das Subjekt wird hier eher mobilisiert
als festgestellt.

Die Rahmen sind diejenigen Bildobjekte (oder gar reellen Dinge), an de‐
nen diese Thematisierung der Fläche und des Raumes sowie der Hybridisie‐
rung derselben am offensten zutage tritt. Die ›frame works‹, die Operationen
des Rahmens wären hier also eine Verbindung aus deiktischer und räumlicher
Funktion.

49 Siehe z.B. Kathryn M. Rudy: Sewing the Body; Randolph: Touching Objects; Marianne
Koos: Medien des Entbergens. Zur Materialität und Agentialität von Porträtjuwelen der Re‐
naissance, in: Jan Stellmann/Daniela Wagner (Hrsg.): Materialität und Medialität. Grund‐
bedingungen einer anderen Ästhetik in der Vormoderne, Berlin/Boston 2023, S. 51–82.

50 So schreibt Randolph über die Verkündigung von Carlo Crivelli: »In fact, the painting [An‐
nunciation, Crivelli] by the marking and penetration of thresholds, seems to characterize the
act of looking as spatial«; Randolph: Touching Objects, S. 73.

Rahmen als Operation

267

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580405-247 - am 25.01.2026, 05:22:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Rahmen und Intarsien
	Rahmen und Architektur
	Rahmen als Operation

