Rahmen als Operation

Intarsien sind, das wurde im Laufe dieser Abhandlung deutlich, ein Gegen-
stand, der sich durch seine Verflochtenheit und Unabgeschlossenheit aus-
zeichnet. Die dargestellten Bildobjekte lassen sich hier nicht von ihrer Mate-
rialitdt und Technizitét 16sen, sondern sind untrennbar mit diesen verkniipft.
Die hiufig angemerkte Monotonie der dargestellten Objekte in den Intarsien
- Stillleben, Landschaften, nur sehr vereinzelt und isoliert Heiligenfiguren!
- wird im Rahmen dieser Arbeit nicht als qualitativer Mangel begriffen, wie
unter anderen Vasari es formuliert hat,? sondern ldsst sich als Figuration der
Medialitdt der Intarsien begreifen; die dargestellten Objekte generieren sich
zuerst aus ihrer medialen und materiellen Verfasstheit heraus. Im Folgenden
soll der Rahmen der Intarsien als eine solche Figuration begriffen werden,
wobei es genauer wire, von Rahmen im Plural zu Sprechen. Wie Intarsien
selbst treten sie stets im Verbund und im Exzess auf: Eine intarsierte Fla-
che hat meist nicht nur eine Rahmung, sondern mehrere, sowohl zwei- als
auch dreidimensionale. Intarsien sind ohne Rahmen nicht denkbar. Dass hier
sprachlich zwischen den zwei- und dreidimensionalen Rahmen unterschieden
werden muss, verweist bereits auf ihre besondere Hybriditdt. An den Rahmen
der Intarsien verschranken sich die Diskurse tiber Materialitat(en) und Trom-
pe-I'Eil, die in den vorherigen Kapiteln bereits entfaltet wurden. Rahmen
und Intarsien spiegeln einander.

Die Verbindung lasst sich bereits auf der Ebene des Materials und der
involvierten Personen ziehen. So bestehen sowohl der Rahmen als auch die
intarsierten Bilder aus dem Material Holz, eine Eigenschaft, die die Intarsien
mit vormodernen Bildtafeln teilen. Bis ins 15. Jahrhundert wurden »Gemalde
und R[ahmen] aus demselben Stiick Holz geschnitten oder R[ahmen]-Leisten
auf die Tafeln aufgeleimt.«3 Dariiber hinaus waren die Intarsiatoren hiufig
auch als Rahmenschnitzer tétig. So werden in der Novella dell Grasso dem In-
tarsiatore Manetto Ammanatini folgende Fahigkeiten zugeschrieben: »[U]nter
anderen Dingen hief$ es von ihm, er mache sehr schone Intarsien: manchen
Aufbau fiir Bilderrahmen, manches Altarbild und Ahnliches, worauf sich

1 Siehe Dubois: Zentralperspektive, S.100-101.

2 Siehe Vasari: Einfithrung in die Kiinste, S.133.

3 Vera Beyer: Rahmen, in: Ulrich Pfisterer (Hrsg.) Metzler Lexikon Kunstwissenschaft. Ideen,
Methoden, Begriffe, Stuttgart/Weimar 2011, S. 364-367, hier S. 366.

247

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

damals noch nicht jeder Holzschnitzer verstand«*. Intarsienschnitzen und
Rahmenschnitzen sind in der Renaissance (noch) miteinander verwandte
Techniken. In dem Spiel zwischen Zwei- und Dreidimensionalitdt, das man
Intarsien attestieren kann, kommt den Rahmen eine besondere Rolle zu, da
sich an ihnen die verschiedenen Ebenen und Trajektorien der Verbildlichung
nachvollziehen lassen. Dass ein Rahmen - wie auch ein intarsiertes Bild
- selten allein auftritt, macht auf die besondere Bedeutung der Rahmen auf-
merksam. In den Intarsien der Renaissance kommen Rahmen andere Funk-
tionen zu als jene, die ihnen seit dem Ende des 18. Jahrhunderts und damit
der beginnenden Moderne zugeschrieben werden. Mit der aufkommenden
Moderne und der autonomen Asthetik der Bilder werden Rahmen vielfach
als Grenzen, Isolatoren und allenfalls schmiickendes Addendum beschrieben.
Der Rahmen ist hier sowohl materiell als auch ideell getrennt vom Kunstwerk
und nachgelagert.

Dieses hierarchisierte Verhiltnis von Bild und Rahmen hat Einzug in viele
Praktiken der Bilddarstellung, -bearbeitung, und -pflege sowie in ein prakti-
sches Alltagswissen von Bildern gehalten. Die Kunsthistorikerin Vera Beyer
verweist darauf, dass es ab dem 16. Jahrhundert tblich wird, »Bilder erst
nach der Vollendung vom Maler zumeist von einer anderen Person rahmen
zu lassen.«> Dies begriindet sie mit der »zunehmenden Transportabilitdt«
der Bilder, die ein »relativ lockeres Verhéltnis zwischen dem neuzeitlichen
Tafelbild und seiner Rahmung«® etabliert. Mit der zunehmenden Mobilitét
der Bilder und damit ihrer Eigenschaft, in Zusammenhénge, Sammlungen
usw. eingefiigt und wieder herausgelost zu werden, wandelt sich die Verbin-
dung zwischen Bild und Rahmen zur Sollbruchstelle. Mit der Entstehung
von Museen etabliert sich auch die Praxis, alle Gemélde einer Sammlung
mit einheitlichen Rahmen zu versehen — ein Akt, den der Kunsthistoriker
Wilhelm von Bode mit einer Uniformierung gleichsetzte.”

Dass die Rahmen beriihmter Gemalde oftmals nicht mehr bekannt sind
oder, falls doch, kaum wahrgenommen werden, monierte auch der Philosoph
José Ortega y Gasset 1928: »Einen Rahmen sehen wir nur, wenn wir ihn in der

Antonio Manetti: Novelle, S. 28.

Beyer: Rahmen, S. 366.

Ebd.

Siehe von Bode: Bilderrahmen, S.243-244. Es liefe sich iiberlegen, ob Intarsien — neben
vielen anderen Griinden wie der Abwertung als Kunsthandwerk, ihrer Verwendung, ihrer
Grofle etc. — auch deshalb kaum Einzug in museale Sammlungen gehalten haben, weil sich
die Bildfelder nicht gut aus ihrer Verbindung mit den Rahmen herauslosen lieflen. Sie eignen
sich nicht als rahmenlose Einzelbilder.

N O G

248

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

Werkstatt des Schreiners sehen, das heifSt, wenn er seiner Funktion entzogen,
wenn er zur Disposition gestellt ist.«® In Kombination mit einem Bild tritt
der Rahmen - so Ortega y Gasset — an sich zuriick. Gleichwohl hat der
Rahmen eine Neigung zum exzessiven Bildermachen: »Umgekehrt verlangt
der Rahmen ein Bild zu seiner Erfiillung, verlangt es so sehr, dafl er, wenn
es fehlt, eine Tendenz hat, alles in Bild zu verwandeln, was man durch ihn
sieht.«® Ortega y Gasset schreibt hiermit dem angenommenen nachgestellten,
supplementaren Objekt Rahmen eine Agency zu, die das Bild (oder vielleicht
eher »die Bilder«) vom Rahmen her denkt. Damit wendet er sich gegen eine
der gingigen Diskurslinien der Moderne, die den Rahmen als Beiwerk des
Bildes versteht, das lediglich zur Hervorhebung und Begrenzung dient.

Um die zum Teil auch unterschwelligen Vorannahmen zu verdeutlichen,
die eine heutige Herangehensweise an den Rahmen prégen, soll im Folgen-
den kurz auf die historischen Stationen des Diskurses um Rahmen und Bild
eingegangen werden. Es wird zu zeigen sein, dass diese Perspektiven auf Rah-
men sich nicht fiir eine gewinnbringende Auseinandersetzung mit Intarsien
eignen, da der Rahmen der Intarsien ginzlich anders agiert. Zum einen ldsst
sich dies bereits historisch begriinden. Der Rahmen tritt erst in dem Moment
als eigenstidndiges Objekt von Analysen auf, wo er als ein Anderes zum Bild
stilisiert wird. Diese Stilisierung geht mit einer Aufwertung des Bildes und
damit einer Abwertung des Rahmens einher und lésst sich als Trennung
und, mit Latour gesprochen, als >Reinigungsarbeit< der Moderne begreifen.!?
Diese Trennungen gelten fiir Bilder — und hier speziell fiir die Intarsien —
der Vormoderne auf vielfaltige Weise nicht. Intarsierte Bilder treten immer in
Zyklen (Rohark) an Mdbeln auf und exemplifizieren damit eine Bildgattung,
die an korperlicher Nahe und Intimitt sowie religiosen Praktiken orientiert
ist.

Um der Wirkmacht des Rahmens Rechnung zu tragen, méchte ich ihn im
Folgenden dariiber hinaus als Operator verstehen, dem die Handlungsmacht
zugestanden wird, als Mediator zwischen verschiedenen Bereichen, wie zum
Beispiel Flache und Raum, Ding und Zeichen sowie Seh- und Tastfeld, zu
agieren. Der Rahmen zeigt, wie es haufig fiir die Kulturtechniktheorie festge-
halten worden ist, einen Shift von den Subjekten und Objekten hin zu den

8 José Ortega y Gasset: Meditationen iiber den Rahmen, in: ders.: Gesammelte Werke, Stutt-
gart 1978, S.209-216, hier S. 213.
9 Ebd,, S.2IL
10 Latour: Wir sind nie modern gewesen, S. 20.

249

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

Verben:!! >Der Rahmen« bezieht sich auch immer auf die Tatigkeit, zu rah-
men. Diese Tatigkeiten oder, genauer, Operationen sind dabei selbst keines-
wegs ahistorisch oder stehen auflerhalb bestimmter Systeme, sondern sind als
materiell-diskursive Assemblagen selbst Teil eben dieser Systeme und prégen
diese aktiv mit. So schreibt Barad iiber die »Apparate« Niels Bohrs: »In my
further elaboration of Bohr’s insights, apparatuses are not mere static arrange-
ments in the world, but rather apparatuses are dynamic (re)configurings of
the world, specific agential practices/intra-actions/performances through which
specific exclusionary boundaries are enacted.«'> Der Rahmen, so die These, ist
aktiv an der Produktion von Differenzen beteiligt.

Aus der Material- und Diskursgeschichte des Rahmens ldsst sich erkennen,
dass er seit den wirkméchtigen Definitionen von Immanuel Kant und Karl
Philipp Moritz an der Jahrhundertwende von 18. zum 19. Jahrhundert fiir
eine reale und symbolische Trennung zwischen Bildern (zumeist Gemalden)
und ihrer Umwelt steht. Rahmen sind dabei fiir Kant Medien der Amplifikati-
on fiir ein »eigentliches< Werk: »Selbst, was man Zieraten (parerga) nennt,
d.i. dasjenige, was nicht die ganze Vorstellung des Gegenstandes innerlich,
sondern nur duflerlich als Zutat gehort und das Wohlgefallen des Geschmacks
vergrofiert, tut dieses doch auch nur durch seine Form: wie Einfassungen der
Gemilde, oder Gewinder an Statuen, oder Sdulengédnge um Prachtgebdude.«!3
Der Rahmen wird hier duflerlich platziert und darf selbst auch nicht zu
auffillig gestaltet sein, um nicht von dem Gemilde abzulenken; er ist »blof3
um durch seinen Reiz das Gemalde dem Beifall zu empfehlen angebracht«!.
Moritz argumentiert dhnlich und erweitert das Konzept des Rahmens um
das Moment der Isolation: »Warum verschonert der Rahmen ein Geméhlde,
als weil er es isolirt und aus dem Zusammenhange der umgebenden Dinge
sondert. Die Schonheit des Rahmens und die Schonheit des Bildes fliefSen aus
einem und demselben Grundsatze. - Das Bild stellt etwas in sich Vollendetes;
der Rahmen umgrenzt wieder das Vollendete.«!®

11 Vgl. Cornelia Vismann: Kulturtechniken und Souverinitit, in: Zeitschrift fir Medien- und
Kulturforschung 1 (2010), H. 1, S. 171-182.

12 Karen Barad: Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter
Comes to Matter, in: Signs. Journal of Women in Culture and Society 28 (2003), H. 3,
S. 801-831, hier S. 816.

13 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft. Werkausgabe Bd. X, Frankfurt am Main 2018, A42-
43.

14 Ebd.

15 Karl Philipp Moritz: Vorbegriffe zu einer Theorie der Ornamente, Berlin 1793, S. 6.

250

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

Eine Kritik an diesem Paradigma der Abgrenzung wurde bereits von Ver-
treter*innen des Poststrukturalismus und der Dekonstruktion formuliert. So
fithrt der franzosische Kunsthistoriker und Philosoph Louis Marin in seinem
Aufsatz Der Rahmen der Reprisentation und einige seiner Figuren'® eine se-
miologische Analyse des Rahmens durch. Bei Marin ist es nicht mehr der
Kontext >Kunst< oder >Kunstwerks, der von einem Rahmen umfasst wird;
fiir Marin ist der Rahmen ein Zeichen fiir die Reprasentation tiberhaupt.
Fundiert in der Semiologie, ist der Rahmen fiir ihn ein Signifikant, der auf das
Signifikat >Représentation< im Allgemeinen hinweist, also ein Signifikant fiir
das Signifizieren iiberhaupt:

»[R]eprésenter« bedeutet zunichst, etwas Abwesendes durch etwas Anwesendes
zu ersetzen (was, nebenbei gesagt, die allgemeinste Struktur des Zeichens ist).
Diese Ersetzung ist, wie man weiff, durch eine mimetische Okonomie geregelt,
denn die postulierte Ahnlichkeit des Anwesenden und Abwesenden autorisiert diese
Substitution. Aber dariiber hinaus bedeutet reprasentieren auch etwas zu zeigen,
etwas Anwesendes auszustellen. Es ist also der Akt des Prasentierens selbst, der die
Identitat dessen, was reprasentiert wird, konstruiert und als solches identifiziert.”

Marin postuliert also keine supplementire, nachgeschaltete Funktion des
Rahmens, sondern eine inhaltskonstitutive Funktion. Er verweist auf den Akt
des Prasentierens selbst, der durch sein Zeigen erst dasjenige hervorbringt,
was gezeigt wird. In diesem Sinne 16st sich der Begriff des Rahmens vom Me-
dium des Gemildes und ldsst sich auf samtliche umfassenden oder zeigenden
Strukturen, ob nun visuell oder nicht, tibertragen. Beyer kommentiert diese
Entwicklung folgendermafien:

Indem spitere Ansitze den Kunstbegriff an dieser Stelle durch einen Fiktionsbe-
griff ersetzen, riicken sie in den Blick, dass nicht nur Bilder-R[ahmen] den Status
von Kunst ausweisen, sondern dass R[ahmen] in einem weiteren und abstrakteren
Sinne als Markierungen von fiktionalen Représentationsmodi verstanden werden
konnen.!®

Marin versteht den Rahmen als einen diskursiven Operator, ldsst dabei aller-
dings den materiellen Aspekt aufler Acht. Im Folgenden méchte ich Marins
These vom Rahmen als Operator um genau diese materielle Ebene erweitern
und stiitze mich hier erneut auf Barads Thesen. Der Rahmen soll in diesem

16 Louis Marin: Der Rahmen der Représentation und einige seiner Figuren, in: Zeitschrift fiir
Medien- und Kulturforschung 7 (2016), H. 1, S.75-97. Die Ubersetzung beruht auf einem
Vortrag, der 1987 gehalten und 1988 publiziert wurde.

17 Ebd., S.76.

18 Beyer: Rahmen, S. 365.

251

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

Sinne als eine »materiell-diskursive Verschrankung«!® verstanden werden, die
intraaktiv wirkt. Der Rahmen bildet selbst eine Verschrankung, im Sinne
dieses Projekts liefle sich auch sagen: ein Scharnier zwischen dem Bereich
der Realwelt und der Bildwelt. Als solches Scharnier ist er ein Ort besonderer
Hybridisierung, was sich unter anderem auch an anderen Rahmengattungen
der Zeit, wie Gemélden oder Buchmalerei, zeigt.

Auch Jacques Derrida beschiftig sich in seiner Abhandlung Die Wahrheit
in der Malerei mit dem Rahmen. Derrida legt hier eine dekonstruktive Re-
Lektiire der dsthetischen Theorien Immanuel Kants und Martin Heideggers
vor. Dabei ist der Text nicht nur Text, sondern selbst performativ: Die Ver-
satzstlicke des Textes werden jeweils von kleinen Rahmensymbolen gerahmt,
unterbrochen, gedffnet und geschlossen. Sitze werden abrupt beendet und
nicht weitergefiihrt, ein darauffolgender Absatz beginnt an anderer Stelle. Die
Leerstellen, die der Text aktiv produziert und ausstellt, machen einen grofien
Teil der Abhandlung aus.

Derrida unterzieht die Trennung zwischen Bild und Rahmen, die Kant
vorgenommen hatte, einer Kritik. Das parergon ist laut Derrida nicht nur
reines Beiwerk, das das ungleich wichtigere ergon schmiickt, sondern beide
Pole der Dichotomie bedingen und erschaffen sich gegenseitig. Das Werk
erhilt seine Bedeutung als solches nur durch die Betonung des Zierrats. Diese
gegenseitige Bedingung ist dabei keineswegs ein passiver Moment, sondern
aktiv und dynamisch zu denken. Dabei kommen hier erneut Vorstellungen
zum Tragen, wie sie im Laufe dieser Arbeit fiir das Material Holz bereits
beschrieben wurden?’:

Der Rahmen arbeitet in der Tat. Als Arbeitsstatte, Ursprung, der strukturell vom
Mehrwert umrandet wird, das heif3t der an seinen beiden Randern von dem iiber-
bordet wird, was er Uberbordet, arbeitet er in der Tat. Wie das Holz. Er knackt,
verzieht sich, fallt auseinander, noch wahrend er an der Produktion des Produkts
mitarbeitet, es iiberbordet und sich davon absetzt. Er lsst sich nie ausstellen.?

Derrida fithrt hier metonymisch die Funktionen des Rahmens auf die Eigen-
schaften des Holzes zuriick. Es liefle sich Derrida also ein Bewusstsein fiir die
Materialitdt zuschreiben, wihrend Marin sie vernachléssigt. Dieses Bewusst-
sein soll im Folgenden fiir eine genaue Analyse der intarsierten Bilder frucht-
bar gemacht werden, die die diskursiven, aber auch materiellen Aspekte der
Rahmen und ihr Verhiltnis zu den Bildinhalten fokussiert. Da Intarsiatoren

19 Barad: Verschrankungen, S.130.
20 Vgl. Kapitel (Un-)Belebte Materie Holz.
21 Jacques Derrida: Die Wahrheit in der Malerei, Wien 2008, S. 97.

252

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen und Intarsien

Bilder und Rahmen angefertigt haben, lasst sich ihnen ein Bewusstsein fiir
die Verbindung zwischen Bild und Rahmen attestieren. Die Rahmen werden,
so eine Grundthese, hier mit den Bildern zusammengedacht, sie verhandeln
ebenso die Topoi der Rdumlichkeit und der Hybriditat, wie es fiir die Darstel-
lungen selbst bereits festgehalten wurde.

Rahmen und Intarsien

Es ist bereits auf die enge Verbindung von Intarsien und dem Trompe-I'(Eil
hingewiesen worden. Bisweilen wurden Intarsien gar als der Ursprungsort des
modernen Trompe-I'(Eils beschrieben.?? Wenn man Trompe-I'Eils als Uber-
tretung einer bildinternen Grenze auffasst, dann lassen sie sich als veritable
Rahmenoperationen begreifen, denn diese Grenzen miissen im ersten Schritt
eingefiihrt werden, um dann im zweiten Schritt von den jeweiligen Objekten
Ubertreten zu werden. Eine hiufige Darstellungsform der Rahmen in den In-
tarsien verunklart ihre Zuordnung als bildinternes oder bildexternen Objekt.
Rahmen sind somit gleichzeitig Trompe-I'(Eils als auch die Bedingung fiir
die Trompe-I'Eils. Rahmen, Trompe-I'(Eils und Intarsien liefle sich damit
ein Bewusstsein fiir die Relationalitdt des Raumes unterstellen. Verschiedene
rdumliche Dispositionen wie Vorder-, Mittel- und Hintergrund, Bildraum
und Realraum sowie Zwei- und Dreidimensionalitit stellen hier keine vonein-
ander getrennten Sphiren dar, sondern werden zunichst aus Grenz- oder
Rahmenoperationen hervorgebracht.

Aufgrund dessen lassen sich auch gingige Topoi von der Isolation und
Fixierung des Subjekts vor zentralperspektivischen Darstellungen schwerlich
mit Intarsien vereinbaren. Trotz der vielbeschworenen Gleichzeitigkeit des
Aufkommens von Intarsien und Zentralperspektive wurde auch immer wieder
darauf hingewiesen, dass zum Beispiel die Wande der intarsierten Studioli
keinen gemeinsamen Fluchtpunkt haben?3. Sie lassen sich nicht einer gemein-

22 Mauries: Trompe-l'ceil, S.9. Auch wenn diese Arbeit der These gerne folgen wiirde, so
verschleiert sie doch die Auseinandersetzung mit >tduschenden< Bildern, die sich bereits
in der Antike findet. Eine Genealogie des Trompe-I'(Eils hat nicht einen singularen Ent-
stehungsort, sondern bildet eine diskursive Gemengelage aus (zugeschriebenem) kiinstleri-
schem Genius, (Hyper-)Realismen, epistemischen Funktionen von Bildern und religiésen
Praktiken.

23 Siehe Nike Bitzner: Lachende Leoparde und gewendete Gemilde. Uber die Rolle des Trom-
pe-I'Eil in den Wunderkammern, in: Lutz/Siegert (Hrsg.): Exzessive Mimesis, S.223-244;
Elkins: Poetics of Perspective.

253

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

samen Perspektive unterwerfen, sondern miissen als Bildgefiige mit separier-
ten, aber dennoch verbundenen Bildfeldern mit den jeweiligen Perspektiven
verstanden werden. James Elkins hilt sogar fest, dass jedes Objekt seinen
eigenen Fluchtpunkt, seine eigene Perspektive habe und die Kartons, wenn
es sie denn gegeben habe, selbst einem »[PJalimpsest«?* geglichen haben
miissten. Dies gibt einen Hinweis darauf, dass auch dann, wenn zentralper-
spektivische Methoden hier eine Rolle gespielt haben, Intarsien gleichzeitig
die Vorstellung, dass hier klar voneinander geschiedene rdumliche Spharen
existieren, untergraben haben. Intarsien etablieren stattdessen Raume der
Relationalitdt oder topologische Raume. Die iiber die bildinternen Grenzen
herausragenden Objekte schaffen nicht einen Vorder-, Mittel- und Hinter-
grund, die klar voneinander geschieden werden, sondern etablieren diese
Sphéren durch Relationen von >davor< und >dahinter«. Dies mag auch den
Umstand erkldren, warum einige Darstellungen, trotz der angenommenen
Néhe zwischen der Kulturtechnik der Zentralperspektive und den Intarsien,
keinen kohérenten Raum ausbilden.?® Sie betonen weniger die Flucht hin zu
einem gemeinsamen Punkt und eher die Momente des Ubergangs und damit
die Schwellen. Dadurch werden fast alle Objekte zu Schwellenobjekten, wie
auch die Thematisierung durch Winde, Fenster, Bogen und nicht zuletzt den
Rahmen zeigt.

Im Folgenden soll dies anhand der Analyse einiger ausgewéhlter Beispiele
von Architekturdarstellungen und Stadtveduten des Chorgestiihls von Monte
Oliveto Maggiore gezeigt werden. Diese Beispiele verdeutlichen besonders
eindriicklich die von mir vertretene These des relationalen Raums, die Uber-
legungen lieflen sich aber auf simtliche anderen Landschaftsabbildungen des
Gestithls tibertragen — und ebenso, wie zu zeigen sein wird, auf die Einblicke
in Schrénke.

24 Elkins: Poetics of Perspective, S. 131.

25 Als Beispiel kann hier das Lesepult des Studiolo von Gubbio dienen [Abb. 53], dessen
Standfuf$ sich vor einer Wandflache mit Schranknische befindet, wahrend die Auflagefliche
in die Nische hineinzuragen scheint. Aus der Aushohlung der fast parallel zur Bildfliche
befindlichen dreieckigen Seitenfliche ragt eine Papierrolle usw. Diese Darstellung ist zu
»schrigs, um als genaue Anwendung zentralperspektivischer Regelungen zu gelten, sie zeigt
das Objekt des Lesepultes allerdings als relational und topologisch.

254

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen und Intarsien

Abb. 57

255

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

Abb. 58

256

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen und Intarsien

Die Abbildungen 57 und 58 zeigen zunéchst Stadtansichten, die aus dem Bild-
repertoire zentralperspektivischer Darstellungen bekannt sind: Durch einen
Durchbruch sehen wir eine zumeist zentral platzierte Strafle, die gleichzeitig
als Sichtachse zum Fluchtpunkt fungiert, links und rechts gesaumt von mehr-
geschossigen Bauten; ein Schachbrettboden, der die Effekte der Fluchtung
verstarkt; und nicht zuletzt: die vollige Absenz von Menschen oder anderen
Lebewesen. Diese Ansichten sind zumeist von einem halbrunden Bogen ge-
rahmt; auf die Ausnahmen wird im Einzelfall eingegangen. Wihrend sonst
in Intarsien die Struktur des Holzes auch zur Darstellung, zum Beispiel von
Landschaften,?® verwendet wird, weisen die hier gezeigten Architekturen zu-
meist keine Struktur auf. Sie wurden aus hellem, fast maserungsfreiem Holz
gefertigt und wirken dadurch optisch in die Hohe gestreckt. Die Struktur
der Gebdude wird eher durch ihren Aufbau hergestellt, der durchsetzt ist
von langen, schmalen, in der Verzerrung fast schlitzartig wirkenden Fenstern
sowie Bogen und Arkaden. Was uns durch die Materialverwendung als glatte,
ebenmiflige Fliche présentiert wird, ist durchbrochen von einer Vielzahl
architektonischer Offnungen, die zumeist auch noch in einem sehr dunklen,
fast schwarzen Holz gehalten sind. Da sie in den seltensten Féllen Objekte
dahinter preisgeben,?” wirken sie zudem wie Locher, was noch einmal den un-
belebten Charakter der Bilder unterstreicht. Im Falle der Dorsale 29 wirkt sich
dieser »lochrige« Effekt auch auf den Schachbrettfuflboden aus, der ebenfalls
aus einem sehr dunklen Holz gestaltet ist und somit eher wie ein Gitter wirkt.
Den Fenstern und Rundbdgen kommt aber noch einmal eine besondere
Bedeutung zu, wenn man bedenkt, dass der vermittelnde Durchbruch, durch
den wir diese Szenerie iiberhaupt wahrnehmen kénnen, zumeist die gleiche
Form aufweist. Die fast durchweg bogenférmigen Fenster wiederholen sich
nicht nur untereinander vielfach, sondern werden in ihrer Form noch durch
den rahmenden Bogen gedoppelt. Auch in der Abbildung 58 findet sich die
spezielle Form eines stilisierten Kleeblattbogens in Fensterreihen an Gebau-
den wieder. Diese Fronten werden in zweierlei Hinsicht besonders betont: Da
alle anderen dargestellten Fenster und Rahmenbdgen an diesem Chorgestiihl
halbrund oder rechteckig sind, sticht die angedeutete Kleeblattbogenform hier
noch einmal gesondert hervor. Die Fassade des Gebdudes verlduft aufSerdem
parallel zur Bildfliche. Mit Stoichita liele sich jede Ebene, die parallel zur
Bildflache verlduft, als metareflexives Element lesen, da sie die Bildflache

26 Vgl. das Kapitel (Un-)Belebte Materie Holz.
27 Das wire bei der Grofie der Darstellungen vermutlich auch nur schwer moglich, ist aber
trotzdem ein auffilliges Detail.

257

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

verdoppelt. Besondere Aufmerksamkeit erfahren bei Stoichita von daher Bild-
elemente wie Nischen, Fenster, Tiiren, Spiegel und natiirlich Gemélde. In den
Intarsien erfdhrt die Betonung der Bildfliche eine besondere Aktualisierung,
da sich die Bildfliche durch den vorgesetzten Rahmen schon von vornhe-
rein als Durchbrechung und Ubergang stilisiert, jede Bildfliche also bereits
von vornherein als eine Bildflaiche gekennzeichnet wird. Die Fassaden mit
Fenstern sind nicht nur aufgrund ihrer Parallelitdt eine Wiederholung der
Bildfliche, sondern durch die Form des rahmenden Bogens wird explizit auf-
einander verwiesen und die Ebenen werden dadurch miteinander verbunden.

Fenster stellen fiir Stoichita noch einmal besondere Elemente dar. Ahnlich
zu den Nischen betonen sie die (Bild-)Flache, indem sie sie untergraben.
Im Gegensatz zu den Nischen durchstoflen sie die Bildfliche aber auch und
er6ffnen damit den Raum fiir ein Dahinter - fiir Stoichita ist dies meist eine
Landschaft, sowohl als Bildelement als auch als Gattung, die sich als ein
Anderes, als »Dialektik von Innen und Auflen«?® in das Bild einschreibt. Stoi-
chita befasst sich mit der Malerei und damit einhergehend mit Gattungsunter-
schieden. Ich méchte fiir Intarsien zeigen, dass die in der Malerei propagierte
und durchaus auch sinnvolle Trennung von Stillleben und Landschaften in
den Intarsien weniger relevant ist. Beide Bildgattungen funktionieren hier
nach derselben Logik: einer relationalen Raumlogik.

Das Fenster ist in der frithen Neuzeit aber auch noch anders aufgeladen.
Es erinnert, besonders in Bildern der italienischen Renaissance, an Albertis
Fenster, das héufig als ein Topos der absoluten Transparenz gelesen worden
ist. Gemilde wurden so als eine naturalistische Anndherung an die >Naturs,
als eine mimetische Angleichung verstanden. Pinselstrich, Farbe sowie Bild-
triager treten in dieser Vorstellung in den Hintergrund oder verschwinden im
Idealfall génzlich. Transparenz statt Opazitit, Transzendenz statt Materialitat.
Dass diese Lesart selbst tendenzios ist, hat unter anderem Karin Gludovatz in
einem unveréftentlichten Aufsatz dargelegt: Bei Alberti selbst finden sich Hin-
weise auf die mitreflektierte Opazitit.2? So erstreckt sich auch das angenom-
mene >offene Fenster« nicht iiber die gesamte Bildfldche, sondern das Blatt mit
all seiner Materialitit ist ebenso Teil des Bildes und der Konstruktion. Davon
abgesehen kann diese Materialitét bei Intarsien nun aber zu keinem Zeitpunkt
ignoriert werden: Es gibt immer die Ebene der Opazitit, das Fenster ist
immer auch geschlossen, wie es Marin fiir das Trompe-I'CEil beschrieben hat.

28 Stoichita: Das selbstbewufte Bild, S. 51.
29 Karin Gludovatz: Klappen. Zur Topologie in der niederldndischen Malerei des 15. Jahrhun-
derts, unveréftentlichtes Manuskript.

258

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen und Intarsien

Es sind allerdings nicht nur die Fenster, die in den Dorsalen als Offnungen
auftreten, es présentiert sich fast jeder (dingliche) Gegenstand als durchbro-
chen und relational. Abbildung 59 zeigt beispielsweise einen freistehenden
sechseckigen Pavillon vor einer Landschaft. Erneut sind hier keine Menschen
abgebildet, die den Pavillon etwa nutzen wiirden, ebenso wenig wie Tiere, V5-
gel oder Pflanzen. Seine Bedeutung scheint unklar, da er in keinerlei groflere
architektonische oder anderweitige Nutzungszusammenhinge eingebunden
ist. Auch seine rdumliche Verortung ist unklar: Der Abstand auf dem Boden
sowie die Uberschneidung und die rahmende Giebelstruktur links und rechts
zeigen uns an, dass der Pavillon deutlich einige Meter hinter dem Bogen,
durch den wir auf die Szenerie blicken, positioniert ist; die nach vorne
ragende Frontfliche erweckt allerdings den Eindruck, als wire sie auf der
gleichen Héhe wie der Bogen positioniert oder als wire der Pavillon selbst
ein Trompe-I'(Eil, das tiber eine bildinterne Grenze hinausragt. Fast liele sich
ein Reim daraus machen, indem man sich den Pavillon als Trompe-I'(Eil-Ob-
jekt vorstellt, das an seiner Spitze an dem Bogen aufgehdngt ist und somit
tatsdchlich iiber die Grenze ragt. Dass die Spitze des Pavillons den Bogen
fast beriihrt, scheint diese Lesart geradezu herauszufordern. Der fehlende
Schatten sowie die klar vor dem Pavillon positionierten Pfeiler des Rahmens
verhindern diese Interpretation, sorgen aber dafiir, dass man den oberen Teil
des Pavillons weiter vorne verorten wiirde als den unteren: Er wirkt wie nach
vorne gekippt.

Pavillon und Umgebung lassen sich nicht zusammen in einen homogenen
Raum setzen. Dieser Umstand liefle sich nun als qualitativer Mangel auslegen,
als Unwissen oder eine fehlerhafte Anwendung der zentralperspektivischen
Regeln. Ich mdochte aber stattdessen vorschlagen, dass die Kategorie des ho-
mogenen Raumes in dem betrachteten Beispiel nicht von Interesse ist. Der
bildliche Raum stellt hier keine stabile Kategorie dar, sondern eine bestindig
ausgehandelte Relation. Dies sehen wir an dem Pavillon, der selbst mehr aus
offenen denn geschlossenen Flachen besteht und somit bestindig nicht nur
sich selbst, sondern auch das Dahinter zeigt. Damit liefle sich der Pavillon
auch als dhnliches Objekt wie der Polyeder auf Abbildung 27 begreifen, trotz
aller Unterschiede in Gréfle, Funktion und Positionierung: Beide erscheinen
uns als durchbrochene geometrische Korper, die an bildinternen Grenzen
platziert sind und somit zumindest optisch in den Raum vor und hinter der
Grenzfliche ragen.

Dass Raum auf der Pavillons-Dorsale als eine relationale Verschachtelung
angenommen wird, zeigt uns ebenfalls der Giebelrahmen, der den halbrun-
den Bogen umgibt. Wahrend sich der Bogen und der Pavillon in ihrer Form

259

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

dhneln und somit das bereits herausgearbeitete Prinzip der formalen Doppe-
lung aufgreifen, fillt der Rahmen an dieser Stelle noch einmal auf und aus
dem Muster heraus. In seiner dreieckigen Giebelform wird er als ein Anderes
zu den iibrigen Dorsalen markiert und bricht damit das Muster. Im Gegensatz
zu den anderen Dorsalen, in denen die Rahmenarchitektur auf der Ebene der
Bildfliche verbleibt, ragt dieser Rahmen nach vorne und damit in den Raum
der Betrachter*innen hinein. Er iiberschneidet an der linken Seite sogar einen
weiteren Grenzrahmen. Die Verbindung von Architektur und Rahmen ist eine
besondere, weshalb es lohnt, sie im Folgenden néher zu beleuchten.

Von Bode betont die Verbindung von Architektur und Rahmen gerade fiir
Bilder der Renaissance: »Fiir die Frithrenaissance und zum Teil auch fiir
den Anfang der Hochrenaissance bleibt der architektonische Rahmen noch
der vorherrschende und daher im wesentlichen auch der bestimmende, da in
dieser Zeit noch immer die grof3se Mehrzahl der Tafelbilder fiir die Kirchen
gemalt wird.«*® Die Form der Rahmen ist also mafigeblich von ihrer Veror-
tung sowie ihrer Funktion bestimmt. Weiterhin bildete der Rahmen mit dem
Bild zusammen eine Einheit, die Bode gar als »Kirchenmdébel« bezeichnet:

Wenn wir eines jener prachtvollen Tabernakel mit seinem alten Bilde in einer
Galerie zwischen andern Gemalden sehen, so macht es uns leicht einen tiberreichen
Eindruck; der Rahmen erscheint zu bedeutend fur das Bild, das er einrahmt. An Ort
und Stelle war die Wirkung aber eine andere, richtige, da das Gehduse von Altar wie
Tabernakel in der Kirche nicht nur eine einfache Einrahmung sein sollte, sondern
mit dem Bilde zusammen ein bedeutsames Kirchenmobel darstellte.!

Der Rahmen in der frithen Neuzeit markiert also kein losgelostes und los-
losbares Element, sondern ist zutiefst verbunden mit der Architektur und
auch dem Mobiliar. Der Rahmen wird hier also durchaus als ein raumliches
und raumgreifendes Objekt verstanden. Diese Verbindung soll im Folgenden
naher beleuchtet werden.

Rahmen und Architektur

Rahmen in den Intarsien sind nicht nur Bildelemente, mit ihnen wird auch
gleichzeitig der Bezug zur Architektur offengelegt. So zeigt die Abbildung 59
den bereits erwihnten Giebel- oder Adikularahmen, der mit Saulen, Pfeilern
und Pilastern differenziert und vor allem dreidimensional ausgestaltet ist. Die

30 Von Bode: Bilderrahmen, S. 247.
31 Ebd.

260

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen und Architektur

- —— — e romeE

T o o I e Al ———— T ——

Abb. 59

261

- am 25.01.2026, 05:22:30.

https://dol.c


https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

beiden Pilaster, die das Bild links und rechts rahmen, weisen ein Lilienmuster
auf, das sich auch haufig als dreidimensional ausgestaltete Verzierung an den
tatsdchlichen Rahmen der intarsierten Bilder findet.3? Der Architrav sowie die
Flichen neben dem Bogen zeigen ein Blumenmuster, wenngleich dieses recht
einfach in Form einer nicht niher bestimmbaren fiintblattrigen Blume gestal-
tet ist. Der Bogen erinnert durch seinen Aufbau aus verschiedenen, zum Teil
griin einfarbten Stiicken an einen steinernen Bogen. Uberhaupt ist hier die
Frage des dargestellten Materials von Belang. Soll man die Durchblicksrah-
men der Dorsale als holzerne Bildrahmen oder als steinerne Architekturen
verstehen? Oder, um es noch stérker zu hybridisieren, als hélzerne Architektu-
ren, was durchaus vorstellbar wire? Auch der Pavillon kdnnte durch die expli-
zite dunklere Farbung gerade des oberen Teils und der Kuppel als eine holzer-
ne Architektur aufgefasst werden. Das Material Holz wiirde auch eher seinen
luftigen Bau und fliichtigen Charakter unterstreichen, als es Stein tite. Auch
tiber das Material oder eher die Unklarheit des verwendeten Materials liefle
sich eine Verbindung zwischen gezeigtem Bildobjekt und rahmender Struktur
herstellen.

Wie diese rahmende Struktur zu fassen ist, ldsst sich nur schwer festlegen.
Die héufig exponierte Marmorierung des darstellenden Materials Holz gibt
uns keine genauen Hinweise, sondern verunsichert eine klare Lesart: Soll sie
in der Darstellung als Marmorierung von Holz oder von Stein verstanden
werden? Durch die Betonung der architektonischen Elemente des Rahmens
stellt sich dariiber hinaus die Frage, was das eigentliche Bildobjekt dieser
Dorsale sein soll. Ist es der relativ schlicht gestaltete Pavillon oder der durch
den Einsatz von Verzierungen und unterschiedlichen Farben und Strukturen
hervorgehobene Giebelrahmen?

Lase man den Rahmen als eine architektonische Struktur, so lieflen sich
iiber den Bezug zur Adikula noch andere Bedeutungen herausarbeiten. Als
>Tempelchen« bildeten Adikuld in romischen Tempeln kleinere Strukturen
innerhalb der Bauten, in denen eine Statue untergebracht war.®® Im Mittel-
alter wurden auch Privatkapellen so bezeichnet. In der Renaissance wurde
diese rdumliche Struktur dann erneut aufgegriffen: »Die italienische Renais-
sancebaukunst nimmt die A[dikula] schon bald auf und beniitzt sie zur Um-

32 Auch in der Florenzer Verkiindigungsintarsie von Guiliano da Maiano findet sich die Lilie
als doppeltes Element: zum einen als >echtes< Bildobjekt in der Hand des Engels der
Verkiindigung, zum anderen als Verzierung auf der Bank, auf der Maria sitzt; siche Abb. 56.

33 Wolfgang Herrmann: Adikula, in: Reallexikon der Kunstgeschichte, Bd. I, Miinchen 1933,
S.167-171.

262

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

rahmung nicht nur von Nischen, sondern jeder Art von Wandéffnungen
(Fenster, Tiren), aber auch zur Gliederung von Grabdenkmilern, Altéren,
Wandtabernakeln, Brunnen u. 4.«** Zwei wichtige Funktionen werden hier
ausgestellt: die Umrahmung und die Gliederung. Beide lieflen sich sowohl
als rdumliche als auch als deiktische Operationen verstehen. Im Folgenden
wird daher noch einmal genauer auf diese Operationen eingegangen, die als
Operationen des Rahmens verstanden werden sollen.

Rahmen als Operation

Die erwidhnte Definition Marins, die den Rahmen als Operator des Signifizie-
rens bezeichnet, bezieht ihre Argumentation auch aus etymologischen Ana-
lysen. So seien mit dem Rahmen in den verschiedenen mitteleuropéischen
Sprachen auch verschiedene Paradigmen verbunden. Marin attestiert den
franzosischen Vokabeln cadre und bord einen Fokus auf der (rechteckigen)
Fliche und Begrenzung. Im Italienischen hingegen wiirden andere Beziige
erofinet:

Mit cornice iibernimmt das Italienische dagegen einen Begrift der Architektur: jenen
Vorsprung, der auflen um ein Gebédude verlduft, um seine Basis vor Regen zu
schiitzen; das hervorstehende Gesims, das verschiedene Werke kront, besonders
Friese am Gebilk in der klassischen griechischen Ordnung: Die Vorstellungen des
Schmucks und des Schutzes, die Konzepte von Pragnanz und Vorsprung spielen in
diesen Begriff hinein.%

Marin attestiert gerade dem italienischen Diskurs eine starke Verbindung
zwischen (Bilder-)Rahmen und Architektur, eine Verbindung die sich in den
Intarsien geradezu exemplifiziert. Weiterhin betont Marin den raumlichen
Charakter, der sich fast wie eine Beschreibung der Trompe-I'(Eils liest: Raum-
greifend und vorspringend zu sein ist eine besondere Eigenschaft der cornice,
der Rahmen und letztendlich auch der Trompe-I'(Eils. Auch hier geht das
Bildmotiv der Trompe-I'Eils auf eine konkrete materielle Praxis zuriick.
Die materielle Ebene spielt allerdings auch an dieser Stelle fiir Marin keine
Rolle, er ist an dem Rahmen als Zeichen innerhalb von Zeichenstrukturen
interessiert. Ob und wie spezielle Rahmen, auch in unterschiedlichen Stilen
und in unterschiedlichen Epochen, besondere Kulturtechniken, also mithin
materiell-diskursive Praktiken, ausbilden, ist fiir ihn nicht von Belang. Gerade

34 Ebd.
35 Marin: Rahmen der Reprisentation, S.79.

263

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

aber an den Intarsien, die sich als Objekt ebenfalls an Schnittstellen zwischen
Bild und Architektur, zwischen Fliche und Raum befinden, ldsst sich diese
Verschriankung besonders gut nachvollziehen. Die Bedeutung der intarsierten
Flichen an Dorsalen und Wandverkleidungen, hier besonders im sakralen
Bereich, sind vermutlich nicht ohne die Riickbeziige auf die architektonischen
Vorginger zu verstehen.

Adikul teilen sich mit dem christlichen Chor die gemeinsame riumliche
Struktur, ein Heiligstes im Heiligen zu sein. Auch die Verschrankung von 6f-
fentlich und privat, die gleichzeig durch die Kulturtechniken des Offnens und
Schlielen prozessiert wird, bildet eine Gemeinsamkeit. So werden Adikuld
in Paulys Realencyclopddie der classischen Altertumswissenschaften folgender-
maflen beschrieben: »Gotteshauschen, deren Typus von den cellae der Tem-
pel entlehnt ist, vielleicht immer durch valvae verschlossen, welche an den
Festtagen der Gotter gedfinet wurden«®. Dies gibt zum einen den Hinweis,
dass der Rahmen nicht nur als deiktisches Mittel begriffen werden kann,
sondern aus Tiirrahmen generiert wurde. Zum anderen zeigen Adikuli eine
Verschmelzung von Bildorten und religiésen Orten auf:

Jordan (im Herm. XIV 575) erklart: »Die aediculae, anspruchsvoller aedes genannt,
sind nichts weiter als die allmahlich zur Ausschmiickung von sacella, das heisst von
loca diis sacrata sine tecto (Fest. p. 319) hinzu-, bezw. an die Stelle solcher einfachen
consecrierten saepta und arae tretenden ornamentalen und monumentalen Zierra-
the, deren Aufstellung mit der weiteren Verbreitung von bildlichen Darstellungen
der Gotter wuchs und erst durch diese veranlasst worden ist«®’

Erst die Bildwerdung der Gétter machte es notig, spezielle Orte zu schaffen,
die wiederum den Zugang zu den Bildern und damit den Géttern reglemen-
tierten. Werner Ehlich zieht eine Verbindung zu den griechischen Naiskoi, die
dhnlich zu den Adikuld »Nischen, Kapellchen, Tempelchen und Ahnenbild-
schrankchen, die kulturellen Zwecken dienten«3%, waren. Naiskoi beinhalteten
zumeist Figuren oder kleine Statuen, die Gotter oder Verstorbene darstellten.
Solche Stitten der Verehrung machten das Heilige {iberhaupt erst raumlich
zuginglich. Die Verehrung von Géttern erfordert so zuerst ein Aufsuchen der
Statten, was bestimmte korperliche Praktiken einschliefit und darauf abzielt,
andere korperliche Sinne und Tétigkeiten als das Sehen zu involvieren. Hier
zeigt sich eine Spannung, die durch den Rahmen er6finet wird: Rahmen

36 Paulys Realencyclopidie, Bd. 1,1 193, S. 445.

37 Ebd.,, S.445-446.

38 Werner Ehlich: Bild und Rahmen im Altertum. Die Geschichte des Bilderrahmens, Leipzig
1955, S. 116.

264

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

weisen einerseits darauf hin, dass das Umrahmte von besonderer Wichtigkeit
ist, andererseits verstellen sie auch den Zugang zu dem Objekt der Anbe-
tung oder der Andacht und prozessieren ihn dadurch. Die Kunsthistorikerin
Alison Wright bezeichnet dies als eine >Arbeit« des Rahmens: »In many com-
memorative and devotional monuments what is framed is likewise neither
fully visible nor directly tangible; in some cases the real >matter« for the
devotee is deliberately concealed thus putting further pressure on the work
of the frame.«* Dass besonders in den christlichen liturgischen Praktiken
eine Hyperexposition mit gleichzeitigem Entzug verbunden ist, wurde an
anderer Stelle ausgefiihrt.* Hier kommt allerdings die Andacht noch einmal
mit einer spezifisch raumlichen und korperlichen Komponente zusammen.
Der Rahmen ist hier eine Operation, die gleichzeitig auf einer visuellen und
rdumlichen Ebene agiert: »Built frames have, and had, a unique capacity to
establish order, hierarchy and monumentality, to define a space of reverence
and distinction and to offer regular, repeatable units of spatial containment«*.,
Wihrend hier die trennende und deiktische Funktion der Rahmen betont
wird, sind sie aber auch gleichzeitig der Ort des Ubergangs. Sie sind Medien,
die zwischen dem Irdischen und dem Gottlichen oder Heiligen vermitteln.
Andacht kann hier also auch als eine Praxis verstanden werden, die dem
Heiligen speziell zugewiesenen Orte aufzusuchen und genau an diesen Orten
eine sowohl korperliche als auch geistige Nahe zum Heiligen herzustellen.
Andacht wire also nicht nur ein geistiger Prozess, der sich im Lesen, Beten,
Nachdenken und Betrachten erschépft, sondern eine kdrperliche Praxis, die
mit Bewegung, Niahe und damit letztlich Raumlichkeit verbunden ist.

Da sich Intarsien fast ausschliefflich an Mobeln der religiosen Praxis
(Chorgestiihl, Sakristeischranke usw.) oder der weltlichen und religiésen
Kontemplation (Studioli) befinden, kann hier von einer engen Verbindung
zwischen Bildprogramm und Andachtspraktiken ausgegangen werden. Intar-
sien referenzieren hierbei auf andere Bild- und Andachtspraktiken als diejeni-
gen, die mit dem Tafelbild verbunden sind und auf den Sehsinn, Distanz und
geistige Kontemplation abzielen. Der Kunsthistoriker Adrian W. B. Randolph
hat gezeigt, dass diese Vorstellung des Gemaldes und des Bildes nicht die vor-
herrschende in der italienischen Renaissance war, sondern dass Bildpraktiken
sich auch tiber andere Objekte und damit andere Sphéren und Interaktionen

39 Alison Wright: Frame Work. Honour and Ornament in Italian Renaissance Art, New Haven
2019, S.224.

40 Vgl. Kapitel Material-Mimese — Glas.

41 Wright: Frame Work, S.9.

265

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

manifestierten. Distanz und Kontemplation beschreibt er (ebenso wie Wright)
als ménnlich konnotierte Paradigmen und Praktiken. Randolph setzt diesen
Epistemen der Distanz und der Reflexion (beide in der Renaissance mit
dem Organ des Auges und dem Korperteil Kopf verbunden*?) diverse andere
Bildobjekte der Renaissance entgegen, die in die Sphére des privaten - aber
dabei durchaus nicht isolierten — Raumes gehdren und somit zumeist auch
weiblich konnotiert sind. In seiner Untersuchung von Schachteln, Truhen,
Geburtstellern (deschi da parto) sowie Paxes verschrankt er die visuelle mit
der materiellen Kultur der italienischen Renaissance, um einen Gegenpol zur
dominanten Trope des >Alberti’schen Fensters«< mit all ihren Implikationen zu
etablieren.®3

Das Studiolo dient hier héufig als Beispiel, da es als Studier- und Kon-
templationszimmer den ménnlichen Fiirsten vorbehalten war** Es gibt in
der Literatur immer noch Anlass fiir Spekulation ob seines tatsdchlichen
Gebrauches. Einerseits wird darauf verwiesen, dass die zumeist fensterlosen
kleinen Rdume mit ihren meist Trompe-I'(Eil-haft ausgestalteten Verzierun-
gen selbst nur pure Simulation seien, da sie tatsdchliche Praktiken des Lesens
und Schreibens unmdéglich machen wiirden.*> Andererseits liefe sich einwen-
den, dass mittelalterliche bis frithneuzeitliche Lese- und Schreibpraktiken mit
deutlich weniger Licht auskamen, als man es von modernen Schreib- und
Leseszenen gewohnt ist. Aus diversen Abbildungen von Moénchen und Schrei-
bern lasst sich erkennen, dass ihnen meist nur eine Kerze zur Verfiigung stand
und die Skriptorien auch sonst keine grofien Fenster hatten.*®

GrofStenteils einig scheint man sich aber, dass das Studiolo nach Prinzipien
der Isolation, der Abgeschiedenheit oder gar des Geheimnisses aufgebaut
ist:¥ »In einem solchen Studiolo manifestierte sich damit ein in vielerlei
Hinsicht ausgegliederter Ort, der nicht nur sicher und abgeschlossen war,
sondern auch den in ihm stattfindenden Tatigkeiten eine mdglichst diskrete
Sphire bot.«*® Die Abgeschlossenheit des Ortes wird kontrastiert durch die

42 Adrian W. B. Randolph: Touching Objects. Intimate Experiences of Italian Fifteenth-century
Art, New Haven 2014, S. 169.

43 Ebd., S.71

44 Das Studiolo der Isabella d’Este in Mantua bildet hier eine bekannte Ausnahme.

45 So argumentiert z.B. Hessler: Dead Men Talking. In eine dhnliche Richtung geht auch Jean
Baudrillard, auch wenn er keine Trennung und daraus folgende Hierarchisierung zwischen
»Realitat< und >Simulation«< voraussetzt, sondern eher den Ubergriff der Simulation auf die
Realitdt beschreibt.

46 Hanebutt-Benz: Kunst des Lesens, S. 24.

47 So einschldgig Liebenwein: Studiolo, S. 50 und 57.

48 Vetter: Hermetische Architektur, S. 294.

266

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rahmen als Operation

Offnung der Fenster, die einen wandernden Blick und damit geistige Anre-
gung ermdglichen sollten. Unter diesen Umstdnden wire es ein leichtes, die
dargestellten Ausblicke in den Intarsien als lediglich »mimetische Evokatio-
nen« (Hessler) mit einer nachgelagerten Vorstellung von Mimesis zu begrei-
fen. Die Ausblicke wiirden also >nur< reale Fenster nachahmen, die vielleicht
in Ermangelung des Raumes einfach nicht gegeben oder schlicht zu klein
waren. Das negiert aber auf der anderen Seite das affektive Potential, das
Bildern in der frithen Neuzeit zugeschrieben wurde. Gerade fiir Andachtsbil-
der und Portrats sind Praktiken des Bertuhrens, des Kussens und der nahen
Betrachtung oder gar des Tragens am Korper tberliefert, die auf eine enge
Verbindung zwischen geistiger und korperlicher Tatigkeit verweisen.*” Gera-
de die Enge der Studioli kénnte hier also auch auf eine Bildpraxis verweisen,
die sich eher an Paradigmen der Néhe orientieren und die Bildfliche themati-
sieren, indem sie sie visuell nach >vorne< und nach >hinten< aushéhlen oder
erweitern. Sehen wire hier, wie Randolph es an anderer Stelle ausfiihrt, als
ein raumlicher Akt zu verstehen, der durch die fast unendlich oft wiederhol-
ten Durchginge hergestellt und thematisiert wiirde.”® Blicke — und Korper
- wiirden hier die Bilder abschreiten. Dies mag vielleicht auch der Grund
sein, warum sich gerade fiir die Studioli, im Gegensatz zu zentralperspektivi-
schen Gemadlden der Zeit, kein einheitlicher Fluchtpunkt und damit auch
kein vorbestimmter Betrachter*innenstandpunkt festlegen ldsst. Stattdessen
finden sich hier multiple Perspektiven, die auf eine Wanderung sowohl des
Auges als auch des Korpers abzielen. Das Subjekt wird hier eher mobilisiert
als festgestellt.

Die Rahmen sind diejenigen Bildobjekte (oder gar reellen Dinge), an de-
nen diese Thematisierung der Fliche und des Raumes sowie der Hybridisie-
rung derselben am offensten zutage tritt. Die >frame works<, die Operationen
des Rahmens wiren hier also eine Verbindung aus deiktischer und rdumlicher
Funktion.

49 Siehe z.B. Kathryn M. Rudy: Sewing the Body; Randolph: Touching Objects; Marianne
Koos: Medien des Entbergens. Zur Materialitdt und Agentialitdt von Portréatjuwelen der Re-
naissance, in: Jan Stellmann/Daniela Wagner (Hrsg.): Materialitit und Medialitat. Grund-
bedingungen einer anderen Asthetik in der Vormoderne, Berlin/Boston 2023, S. 51-82.

50 So schreibt Randolph iiber die Verkiindigung von Carlo Crivelli: »In fact, the painting [An-
nunciation, Crivelli] by the marking and penetration of thresholds, seems to characterize the
act of looking as spatial«; Randolph: Touching Objects, S. 73.

267

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.c - am 25.01.2026, 05:22:30.



https://doi.org/10.5771/9783988580405-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Rahmen und Intarsien
	Rahmen und Architektur
	Rahmen als Operation

