3. Gottes Wort und Offenbarung

In diesem Kapitel geht es sowohl um das Wort Gottes, wie es in der christlichen Bibel ent-
halten ist, als auch um die Offenbarung Gottes, die sich in ihr niedergeschlagen hat, aber
weit iiber sie hinaus geht. Von der Dreieinigkeit Gottes her gedacht verbindet sich fiir
Christen mit Offenbarung im weiten Sinn die Selbstmitteilung Gottes in der Person Jesu
Christi und im Heiligen Geist. Gott, der Vater, hat als erste gottliche Person die zweite
gottliche Person (den Sohn bzw. Logos = das Wort) und die dritte géttlichen Person (den
Geist) in die Welt gesandt, damit sie die géttliche Liebe den Menschen offenbaren, Welt
und Mensch mit Gott versdhnen und Welt und Menschheit schliefilich vollenden. Schon
das Alte Testament zeugt vom Wirken des Geistes Gottes, etwa in Propheten und Ko-
nigen. Das Neue Testament bezeugt vor allem Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Chris-
tus als dem menschgewordenen Sohn. Die Selbstoffenbarung Gottes in seinem Heiligen
Geist reicht weit iiber die Offenbarungsgeschichte, wie sie in der Bibel festgehalten ist,
hinaus. Sie hat ihre Spuren insbesondere in der Religionsgeschichte hinterlassen, be-
trifft aber die ganze Menschheitsgeschichte, ja die ganze Schopfungsgeschichte, inso-
fern der Geist Gottes von Anfang in der Welt am Werk ist. Dies gilt es im Auge zu behal-
ten, wenn in diesem Kapitel die Aufmerksamkeit zunichst auf die Heilige Schrift gelenkt
wird. Wie bei den anderen Kapiteln wird auch hier beim Wort und bei der Offenbarung
Gottes nacheinander ein philosophischer (Kap. 3.1), ein biblischer (Kap. 3.2), ein theolo-
gischer (Kap. 3.3), ein religionswissenschaftlicher (Kap. 3.4) und ein spiritueller Zugang
(Kap. 3.5) zum Thema entwickelt.

3.1 Sprache und Verstandnis

Da wir es bei der heiligen Schrift mit einem sprachlichen Text zu tun haben, sollen im
philosophischen Teil hauptsichlich die Sprache und das Verstehen von Texten und von an-
derem bedacht werden. Im 20. Jahrhundert hat insbesondere Ludwig Wittgenstein zu
einem genaueren und tieferen Verstindnis von Sprache beigetragen (Kap. 3.1.1), wih-
rend es das Verdienst von Hans-Georg Gadamer war, die philosophische Hermeneutik
als Kunst des Verstehens neu zu begriinden (Kap. 3.1.3). Die durch sie und andere Philo-

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

sophen gewonnenen Einsichten werden jeweils auf die Bibel angewandt (Kap. 3.1.2 und
3.1.4).

3.1.1 Die Bedeutung sprachlicher Zeichen

Da Christen beanspruchen, die Bibel sei oder enthalte das Wort Gottes, fragt sich, was
das philosophisch bedeuten kann. Ein Wort ist ein Zeichen, und ein Zeichen ist etwas,
das selbst sinnlich wahrnehmbar ist und fiir etwas anderes steht, auf etwas anderes ver-
weist. Durch ihren Verweis-Charakter konnen Zeichen eine Erkenntnis vermitteln oder
auch zu einer Handlung auffordern. Als Zeichen kommen sowohl Dinge (wie etwa eine
Verkehrsampel) als auch Eigenschaften (wie etwa die rote oder blaue Farbe von Lackmus-
papier), Handlungen (wie etwa die Gesten eines Verkehrspolizisten) und Konstellationen
(wie etwa in der Astrologie die Konstellation von Himmelskorpern) in Frage. Wesentlich
ist es fiir Zeichen, dass das, worauf sie verweisen, vom Menschen verstanden wird. Von
daher gehoren sie in den weiteren Zusammenhang des Verstehens.

Zeichen lassen sich in natiirliche und kiinstliche oder willkiirliche, diese wiederum in
geschichtlich gewachsene Zeichen und konventionelle Zeichen im eigentlichen Sinn einteilen.
So kann beispielsweise Rauch als ein natiirliches Zeichen fiir Feuer oder die Verfirbung
und das Herabfallen der Blitter an den Biumen als natiirliches Zeichen fiir das Bevorste-
hen des Winters aufgefasst werden. Zu den geschichtlich gewachsenen Zeichen gehéren
Sprachen, wie beispielsweise Deutsch oder Franzdsisch, viele Gesten, wie zum Beispiel
die Verbeugung, und die meisten kulturellen Zeichen, wie beispielsweise Kirchtiirme.
Konventionelle Zeichen im engeren Sinn, wie zum Beispiel die Verkehrszeichen, beru-
hen auf einer ausdriicklichen Vereinbarung oder Festsetzung.

Menschliche Sprachen setzen sich selbst aus vielen Zeichen zusammen und lassen
sich als umfassende Zeichensysteme begreifen. Aus den kleinsten sprachlichen Zeichen,
den Lauten und Buchstaben, lassen sich Silben, aus diesen Worter, aus Wortern Sitze
und aus Sitzen wiederum ganze Texte bilden, die als die gréfRten sprachlichen Zeichen
einer Sprache gelten diirfen.

Fiir die Semiotik, die Lehre oder Wissenschaft von den Zeichen, ist die Unterschei-
dung in Syntaktik, Semantik und Pragmatik, die auf Charles William Morris (1901-1979)
zuriickgeht, grundlegend. Wihrend sich die Syntax mit den Beziehungen der Zeichen
untereinander, konkret mit der grammatikalisch und formal richtigen Verbindung der
Worter in der Rede und im Satz, befasst, geht es in der Semantik um die Bedeutung der
Zeichen, konkret der Worter und der Sitze, und hat es die Pragmatik mit dem Hand-
lungsaspekt der Sprache, konkret um das zweckmaiRige und erfolgreiche Vorgehen beim
sprachlichen Handeln, zu tun.

In seinem Aufsatz Uber Sinn und Bedeutung (1892), dem ,Urtext der modernen Se-
mantik®, hat der Logiker, Mathematiker und Philosoph Gottlob Frege (1848-1925) zwi-
schen Sinn und Bedeutung sprachlicher Zeichen unterschieden. Obwohl die Ausdriicke
,Morgenstern“ und ,Abendstern‘ denselben Gegenstand, nimlich den Planeten Venus,
bezeichnen oder benennen und deshalb fiir Frege dieselbe Bedeutung haben, driicken
Sie verschiedenen Sinn aus. Auch bei komplexeren sprachlichen Ausdriicken wie Aus-
sage- oder Behauptungsitzen lisst sich zwischen dem Sinn als ihrem gedachten Gehalt
und dem Gegenstand, den sie bezeichnen, als ihrer Bedeutung unterscheiden. Fiir Fre-

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

ge sind die Gegenstinde, auf die sich Behauptungssitze beziehen, die Wahrheitswerte
des Wahren und des Falschen. Alle wahren Sitze bedeuten das Wahre, alle falschen das
Falsche.

Inzwischen hat es sich in der Semantik gegeniiber der Terminologie Freges einge-
biirgert, den geistigen, intensionalen Gehalt eines Ausdrucks nicht mehr seinen Sinn,
sondern seine Bedeutung zu nennen und das auflersprachliche Objekt, worauf sich ein
Ausdruck bezieht, als seine Referenz oder sein Referenzobjekt zu bezeichnen. Die seman-
tische Bedeutung eines sprachlichen Ausdrucks — gleichgiiltig, ob es sich dabei um ein
Wort, eine Wortverbindung oder einen Satz handelt — besteht demzufolge in dem geisti-
gen Informations- oder Wissensgehalt, der mit ihm verbunden ist und etwas Bestimm-
tes reprdsentiert.

Das Verdienst von Ludwig Wittgenstein (1889—1951) ist es, in seinem Spitwerk der
Philosophischen Untersuchungen (entstanden etwa 1935-1945) vor allem den pragmatischen
Bezug der Sprache und sprachlichen Zeichen, also ihren Handlungsbezug herausgear-
beitet zu haben. Fiir ihn haben Worter und Sitze keineswegs nur eine einzige, einheit-
liche Funktion. Worter benennen oder bezeichnen nicht nur etwas — etwa Dinge, Ei-
genschaften, Zustinde, Vorginge oder Titigkeiten. Sie beziehen sich lingst nicht alle
auf ein Referenzobjekt. Vielmehr besitzen sie eine Fiille unterschiedlichster Funktionen.
Auch Sitze werden keineswegs nur verwendet, um das Bestehen eines Sachverhaltes zu
behaupten und damit einen Wahrheitsanspruch zu erheben. Mit Sitzen kann auch ei-
ne Frage gestellt werden oder eine Aufforderung, ein Befehl, eine Bitte, ein Ausruf oder
ein Wunsch geiuflert werden, ohne dass damit eine Aussage getroffen und Wahrheit be-
hauptet wird. Welche Funktion oder Verwendung sprachliche Ausdriicke haben, hingt
wesentlich vom Handlungszusammenhang, in dem sie gebraucht werden, ab.

Bereits Karl Bithler (1899-1963) hatte in seiner Sprachtheorie (1934) die Sprache als ein
,Organon“ - ein Kommunikationswerkzeug — angesehen, das vom Menschen geschaffen
wurde, damit einer (Sender) dem anderen (Empfinger) etwas tiber die Dinge mitteilen
kann (Mitteilung).

Im Hinblick auf den Sender hat fiir ihn das sprachliche Zeichen eine Ausdrucksfunk-
tion und ist Symptom, im Hinblick auf den Empfinger hat es eine Appellfunktion und ist
Signal, und im Hinblick auf die Gegenstinde und Sachverhalte, auf die sich das Zeichen
bezieht, hat es eine Darstellungsfunktion und ist Symbol. In den konkreten Kommuni-
kationssituationen sind immer alle drei Funktionen vorhanden, wobei jeweils eine iiber
die beiden anderen dominiert. So steht zum Beispiel im Fall von Werbung die Appell-
funktion im Vordergrund.

Mit seinem Kommunikationsmodell wollte Bithler konkrete Sprechereignisse mit ih-
ren Lebensumstinden erfassen und konkrete sprachliche Kommunikationsprozesse be-
schreiben, zu denen immer auch nichtsprachliche Zeichen gehéren, wie etwa bei miind-
licher Kommunikation die Mimik, Gestik oder Sprechweise oder bei schriftlicher Kom-
munikation die Art der Schrift und des Schrifttrigers. Solche sprachlichen Ereignisse
oder Prozesse deutete er als Sprechhandlungen, bei denen sich Sender und Empfin-
ger austauschen. Wie jedes menschliche Handeln, haben sie ein Ziel, wozu sie ausge-
fithrt werden. Dieses Ziel kann erreicht oder auch verfehlt werden. Bithler hat mit seiner
Sprachtheorie unter anderem den spiten Wittgenstein beeinflusst und mit zur pragma-
tischen Wende in der Philosophie und Sprachwissenschaft beigetragen.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

191


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Da Wittgenstein den Gebrauch der sprachlichen Ausdriicke fiir wesentlich hilt,
macht er ihre Bedeutung weniger an ihrem semantischen Gehalt als an ihrer pragmati-
schen Funktion fest: , Die Bedeutung eines Wortes ist [wenn auch nicht in allen Fillen]
sein Gebrauch in der Sprache*, und dieser Gebrauch ist durch Regeln bestimmt. Da
man Ausdriicke in verschiedenen Situationen verschieden gebrauchen kann, kann sich
auch ihre Bedeutung je nach Situation dndern.

Fiir Wittgenstein ist ,das Sprechen der Sprache® Teil ,einer Titigkeit“.> Das Ganze
einer Sprache beziehungsweise sprachlichen Auflerung und der Titigkeiten, mit denen
sie verwoben ist, nennt er das ,Sprachspiel*. Fiir solche Sprachspiele fithrt er eine Rei-
he von Beispielen an: , Befehlen und nach Befehlen handeln — Beschreiben eines Gegen-
standes nach dem Ansehen — Herstellen eines Gegenstandes nach einer Beschreibung

— Berichten eines Herganges [..] — Bitten, Danken, Fluchen, Griifen, Beten*

. Sprach-
spiele kénnen von der Auflerung kleiner Laute wie ,Aua“ oder , Hilfe!“ bis zu komplexen
sprachlichen Systemen, wie ein Witz, ein literarischer Text oder eine Fachsprache, aber
auch die Philosophie, Mathematik oder formale Logik, reichen.

Jede sprachliche AuRerung hat also fiir Wittgenstein nur deshalb Sinn und Bedeu-
tung, weil sie Teil eines Sprachspiels ist, das heifdt in einem gréfReren Handlungszu-
sammenhang getitigt wird und somit in eine zum grofien Teil nichtsprachliche Pra-
xis eingebettet ist. Weil Sprachspiele als das jeweilige Gesamt von sprachlicher Aufle-
rung und nichtsprachlichem, praktischem Kontext regelgeleitetes Verhalten oder Han-
deln darstellen, sich menschliche Regeln aber indern kénnen, sind sie nach Wittgenstein
grundsitzlich offen und lassen sich zumindest theoretisch beliebig erweitern oder ver-
andern.

Fir die Gesamtheit der Handlungsmuster in einer Kultur verwendet Wittgenstein
das Wort Lebensform. Die einzelnen Sprachspiele sind immer in einer Lebensform behei-
matet, wie er verdeutlicht: ,Das Wort ,Sprachspiel‘ soll hier hervorheben, dass das Spre-
chen der Sprache ein Teil ist einer Titigkeit, oder einer Lebensform.” In diesem Sinne
kann Wittgenstein sagen: ,Und eine Sprache vorstellen heifdt, sich eine Lebensform vor-
stellen.“

Wihrend Wittgenstein in seinem ersten Hauptwerk, dem Tractatus logico-philosophi-
cus, noch eine Philosophie der idealen Sprache vertreten hatte, formulierte er in den Phi-
losophischen Untersuchungen, seinem zweiten Hauptwerk, die Grundgedanken der Philo-
sophie der normalen Sprache oder Alltagssprache (ordinary language philosophy). Diese
haben einen auferordentlichen Einfluss auf die Philosophie der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts ausgeiibt. Unter anderem haben sie John Langshaw Austin (1911-1960) und
seinen Schiiler John Rogers Searle (geb. 1932) zur Sprechakttheorie angeregt.

In seinem Buch How to do things with words (1962) hat Austin die Bezeichnung Sprechakt
geprigt, um das Sprechen als Sprachhandlung zu charakterisieren und zu analysieren.

1 Wittgenstein PU § 43.
2 Ebd. § 23.

3 Ebd. §7.

4 Ebd. § 23.

5 Ebd.

6 Ebd. §19.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Bei jeder Sprachhandlung lassen sich drei Akte oder Aspekte unterscheiden, die gleich-
zeitig ablaufen beziehungsweise zugleich gegeben sind: der lokutiondre, der illokutiondre
und der perlokutionre.

Mit dem lokutioniren Akt wird bei einer Sprachhandlung eine Information mitge-
teilt, etwas gesagt (saying something). Deshalb hat sie einen (propositionalen) Gehalt und
besitzt die Funktion des meaning. Durch den illokutiondren Akt wird mit der Sprach-
handlung eine Wirkung beabsichtigt und verfiigt diese iiber force. Bei einer Frage, Bit-
te, Warnung, Empfehlung, Drohung oder dhnlichem tut man etwas, indem man etwas
sagt (doing something in saying something). Durch den perlokutioniren Akt erfolgt bei ei-
ner Sprachhandlung tatsichlich eine Wirkung und hat diese einen effect. Beim Uberzeu-
gen, Umstimmen, Verdrgern, Verunsichern, Krinken, Trésten oder dhnlichem wird bei
einem anderen dadurch eine Wirkung erzielt, dass man etwas sagt (doing something by
saying something). Der illokutionire Akt ist der zentrale Aspekt einer Sprachhandlung,
weil er aufgrund der beabsichtigten Wirkung deren zwischenmenschliche Bestimmung
enthilt. Er ist auch entscheidend bei den performativen — im Unterschied zu den kon-
stativen — Auerungen, mit denen wir genau das bewirken, was wir inhaltlich sagen,
sofern wir die betreffende Sprachhandlung mit der entsprechenden Absicht und den Re-
geln entsprechend vortragen, zum Beispiel: , Ich nehme dich zur Frau®, ,Ich verspreche
dir“, ,Ich taufe dich“ und so weiter.

Searle hat diese Theorie dann noch weiter systematisiert und ausdifferenziert, unter
anderem indem er innerhalb des lokutioniren Aktes den AufSerungsakt und den proposi-
tionalen Akt auseinandergehalten und innerhalb des letzteren zwischen dem Referenzakt,
mit dem sich der Sprecher auf bestimmte Objekte der Welt (z. B. ,Hannibal“) bezieht,
und dem Pridikationsakt, mit dem der Sprecher dem Objekt eine Eigenschaft zuordnet
(z. B. ,ist mutig®), unterschieden hat.

Wie lassen sich all diese Einsichten in die Sprache auf die Bibel anwenden?

Literatur

Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen [= PU], 2003.
John Langshaw Austin: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words), 1986.

3.1.2 Die Bibel als Sprachhandlung Gottes und als Teil christlicher Lebensform

Fasst man die Bibel als Gottes Wort auf und iibertrigt man die sprachphilosophischen
Erkenntnisse auf sie, ergeben sich hauptsichlich drei Gesichtspunkte.

1. Fasst man die Bibel nicht in allen Einzelheiten, aber in ihrer Ganzheit als Gottes-
wort in Menschenwort auf, als Text, der Gott zum letzten Autor hat, als sprachliche Au-
Rerung, die letztlich auf Gott selber zuriickgeht, so ist von vornherein klar, dass sich ihr
Sinn und ihre Bedeutung nicht darin erschépfen kann, dem Leser oder der Leserin Infor-
mation zuvermitteln. Die Information, die mit einer sprachlichen AuRRerung itbermittelt
wird, — ihr semantischer Gehalt - ist sehr wichtig, damit diese ihren Sinn und Zweck er-
filllen kann, daim Bereich menschlicher Sprache in den meisten Fillen die pragmatische

14.02.2026, 02:27:09. /el e

193


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Bedeutung wesentlich von der semantischen abhingt, es also eine pragmatische Bedeu-
tung ohne semantische Bedeutung gar nicht gibt. Aber die pragmatische Wende in der
Sprachphilosophie hat eben gerade gezeigt, dass die Funktion sprachlicher Zeichen oder
Auflerungen im Allgemeinen weit iiber die Mitteilung blofSer Information hinaus geht.

Versteht man die Bibel in ihrer Gesamtheit und im Letzten als sprachliches Zeichen
Gottes, dann lasst sie sich von Bithlers Modell her als ein Kommunikationsangebot Gottes
an den Menschen begreifen, durch das Gott als Sender der Botschaft mit den Menschen
als thren Empfinger in Austausch treten will. Gott driickt in seiner Botschaft etwas von
seinem Innersten, von seiner Barmherzigkeit und Treue, von seiner Gerechtigkeit und
Liebe, aus und teilt somit dem Menschen nicht nur eine Information, sondern etwas von
sich selbst mit. Und mit seiner Botschaft signalisiert er dem Menschen etwas, appelliert
er an ihn. Er will etwas von ihm. Er will von ihm eine Antwort auf seine Botschaft.

Auch wenn man im Sinne von Austins Sprechakttheorie die Bibel letztlich als das Er-
gebnis einer dufderst komplexen Sprachhandlung Gottes auffasst, verbietet es sich, sie auf’
eine Mitteilung von Information zu verkiirzen. Gott will, recht — und das heif’t analog
- verstanden, mit seiner Sprachhandlung, wie jeder menschliche Sprecher auch, beim
Menschen etwas bewirken. Mit ihr beabsichtigt er eine Wirkung, verfolgt er ein Ziel.
Wihrend sich der menschliche Sprecher jedoch niemals sicher sein kann, dass dem illo-
kutioniren Akt seiner Sprachhandlung ein perlokutionirer Akt entspricht, die beabsich-
tigte Wirkung also tatsichlich eintritt, ist sich Gott, wie aus einem wunderbaren Text
von Jesaja hervorgeht, dessen sicher, dass die mit seiner Sprachhandlung beabsichtigte
Wirkung aufjeden Fall erzielt wird:

,Denn wie der Regen und der Schnee vom Himmel fallt und nicht dorthin zurtickkehrt,
ohne die Erde zu trinken und sie zum Keimen und Sprossen zu bringen, dass sie dem
Sdmann Samen gibt und Brot zum Essen, so ist es auch mit dem Wort, das meinen
Mund verlasst: Es kehrt nicht leer zu mir zuriick, ohne zu bewirken, was ich will, und
das zu erreichen, wozu ich es ausgesandt habe.”

Die Sprachhandlung Gottes kann ihr Ziel nicht verfehlen. Sie wird erfolgreich sein.

2. Die Bibel ist bei Christen in eine Lebensform eingebettet. Sie darf nicht als ein iso-
lierter Text betrachtet werden. Sie hat bei ihm vielfache Lebensbeziige. So spielt sie eine
wichtige Rolle in der Liturgie. Ihr sind die Lesungen im Gemeindegottesdienst entnom-
men. Das Stunden- oder Chorgebet bestimmt sie fast vollstindig. Ihr widmen sich in
vielen Formen christliche Gesprichs- oder Austauschkreise. Auch liefert sie fiir den ein-
zelnen Christen tiglich oder in besonderen Zeiten der Besinnung oder der Exerzitien
den wichtigsten Betrachtungsstoff. In ihr findet der Christ Orientierung und Motivati-
on fiir sein sittliches Handeln. Ihr verdankt er die grofien Feste und Feiern. An ihr richtet
sich das Kirchenjahr aus.

Die Bibel bestimmt auf vielfiltige Weise das Leben der Christen. Als Sprachzeichen
Gottes ist es in einen umfassenden sprachlichen und nicht sprachlichen Verhaltens- oder
Handlungszusammenhang eingeordnet, sodass sich ihre Bedeutung nur dem wahrhaft
erschliefdt, der sie im Gesamt des Lebens der Christen versteht.

7 Jes 55,10f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

3. SchlieRlich lasst sich die Bibel mit ihren vielen und zum Teil sehr verschiedenarti-
gen Texten, aus denen sie sich zusammensetzt, als eine innerlich zusammenhingende,
aber sehr komplexe Ansammlung von Sprachspielen begreifen. Die Texte haben sehr un-
terschiedliche sprachliche Funktionen, dienen vielfiltigen pragmatischen Zwecken.

Im Alten Testament wird viel von Gottes Handeln an der Schépfung und an seinem
Volk und viel von der Geschichte des Volkes sowie vom Leben bestimmter Menschen er-
zihlt. Die Gesetzestexte enthalten Anweisungen zum rechten Leben und zum richtigen
Kult. In den Psalmen preist und rithmt ein Ich oder Wir Gott, dankt oder klagt ihm, bittet
ihn oder lobt ihn hymnisch. In den Weisheitsschriften wird Unterscheidungsvermogen
und Urteilskraft eingeiibt, wird gewarnt und gemahnt, wird zu klugem Leben angelei-
tet, fir das Leben Orientierung gegeben. Die Propheten kritisieren das Volk und rufen es
zur Umkehr auf, trosten es aber auch und geben ihm VerheifSungen.

Im Neuen Testament trostet und belehrt gemifd den Evangelien auch Jesus seine Jin-
gerund das Volk, prophezeit und kann Stddte oder Schriftgelehrte scharfkritisieren. Die
Autoren der Briefe konnen ihre Adressaten, meist Gemeinden, ebenfalls belehren, trosten
und ermahnen, ihnen prophezeien und sie auffordern, den Glauben zu bewahren.

Bei der Interpretation vieler biblischer Texte ist ihr Sitzim Leben, das heiflt ihre mut-
mafliche urspriingliche Entstehungssituation oder Funktion mit zu beriicksichtigen,
will man zu einem angemessenen Verstindnis ihrer Botschaft gelangen.

Etwas von der Vielfalt der biblischen Sprachspiele spiegelt sich in den christlichen
Gottesdiensten wider, wenn dort die Gemeinde Gott immer wieder lobt und bittet oder ihm
dankt, wenn sie ihm ihre Siinde oder ihren Glauben bekennt, wenn ihr das Wort Gottes
verkiindet wird, und all diese sprachlichen Auerungen obendrein mit héchst bedeutsa-
men nichtsprachlichen Handlungen aufs Engste verwoben sind.

3.1.3 Die Hermeneutik als Kunst des Verstehens

In der Antike und im Mittelalter diente die Hermeneutik als Wissenschaft und Kunst
der Auslegung grundlegender Texte, besonders der Bibel und Gesetze. In der Neuzeit hat
sie sich dann zu einer allgemeinen Lehre der richtigen Auslegung und sachgerechten
Interpretation von Texten und zu einer Philosophie des Verstehens weiterentwickelt.

Bereits der evangelische Theologe und Philosoph Friedrich Schleiermacher (1768-1834)

hat aufgrund der sich wandelnden Sprach-, Denk- und Lebensgewohnheiten als ein
Grundproblem des Verstehens zeitlich weit zuriickliegender Texte die historische Dif-
ferenz zwischen Ausleger und Auszulegendem erkannt. Aufgabe der Hermeneutik sei
es, diese Differenz zu iberwinden, die zeitliche und geschichtliche Entfernung zur
Vergangenheit zu tiberbriicken.

Da immer Auflerungen einzelner Autoren zu verstehen sind, die einen allgemeinen
Sinn in individueller Form zum Ausdruck gebracht haben, muss sich gemif Schleier-
machers Hermeneutik (1838) die Auslegung notwendig zwischen einer grammatischen und
einer psychologischen Deutung bewegen. Die Erstere schliisselt den sprachlichen Kon-
text des zu interpretierenden Textes auf und entdeckt die Kraft des zugrundeliegen-
den Sprachsystems, das seine Bedeutung bestimmt. Vor diesem Hintergrund erschlief3t
die Letztere die individuelle Intention des einzelnen Autors — bis dahin, dass der Inter-
pret den Autor besser versteht als dieser sich selbst. Der einzelne Text soll als Ausdruck

14.02.2026, 02:27:09. /el e

195


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

der Psyche, des Lebens und der geschichtlichen Epoche seines Verfassers begriffen und
aus dem Ganzen seines Lebens- und Sinnzusammenhangs erhellt werden. Damit setzt
Schleiermacher Verstehen im Wesentlichen mit dem Wiedererleben und Einleben (Di-
vination) in das Bewusstsein, das Leben und die gesamte geschichtliche Lebenssituati-
on, aus denen die Texte stammen, gleich.

Auf der Linie der psychologischen Interpretation oder Hermeneutik hat auch Wil-
helm Dilthey (1833-1911) zunichst gefordert, jeden Text im nachfithlenden oder erleben-
den Mitvollzug des Psychisch-Subjektiven zu verstehen. In seinem Werk Ideen iiber eine
beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894) hatte er — gemaf? dem Satz: ,Die Natur

“8 _ yon der Erkenntnisweise des Erklirens

erkliren wir, das Seelenleben verstehen wir
die des Verstehens unterschieden, um von der herrschenden, naturwissenschaftlich kon-
zipierten Psychologie eine neue, deskriptive Psychologie abzuheben. Wahrend die er-
klirende, atomisierende naturwissenschaftliche Psychologie durch Hypothesenbildung
das Gegebene einem Kausalzusammenhang unterordnet, geht die verstehende, beschrei-
bende und zergliedernde Psychologie vom urspriinglich und unmittelbar erlebten Struk-
turzusammenhang oder Ganzen des Seelenlebens aus, um von dort her einzelne Aufle-
rungen, wie etwa einen Satz, eine einzelne Gebirde oder eine einzelne Handlung, zu
verstehen.

Spiter ist Dilthey in seinem Werk Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswis-
senschaften (1910) von der psychologischen Auffassung des Verstehens jedoch abgeriickt.
Das Thema des Verstehens ist das Innere, das sich im sinnlich gegebenen Aufleren aus-
driickt und objektiviert. Dieses Innere ist aber nichts Psychisches, sondern etwas Geisti-
ges und damit selbst etwas Objektives. Das Geistige, das im Verstehen zuginglich wird,
ist der objektive Niederschlag menschlichen Erlebens, ist ,objektiver Geist“, den Dilthey
freilich, im Gegensatz zu Hegel, aus der ,Realitit des Lebens* herleitet.

Menschliche Zustinde und Vorginge werden erlebt, gelangen in Lebensiuflerungen
zum Ausdruck und werden verstanden. Es gibt demnach einen wesentlichen Zusammen-
hang von Leben, Ausdruck und Verstehen. Auch uns selbst verstehen wir nach Dilthey
vermittelt iiber Ausdriicke — wie eigene Handlungen, Lebensiuflerungen oder Wirkun-
gen auf andere Menschen —, in denen sich unser eigenes Erleben dufiert. Dabei besteht
eine Wechselwirkung und wechselseitige Abhingigkeit von Erleben und Verstehen. ,Das
Verstehen setzt ein Erleben voraus, und das Erlebnis wird erst zu einer Lebenserfahrung
dadurch, dass das Verstehen aus der Enge und Subjektivitit des Erlebens hinausfithrt in
die Region des Ganzen und des Allgemeinen.® Unser Leben oder Erleben bestimmt un-
ser Verstehen, wie umgekehrt unser Verstehen unser Erleben bestimmt und zu einer Le-
benserfahrung macht. Lebenserfahrung ist gedeutetes oder verstandenes Erleben. Alle
Geisteswissenschaften beruhen Dilthey zufolge auf dem Zusammenhang von Erlebnis,
Ausdruck und Verstehen und zeichnen sich durch eine grundsitzliche Zirkularitit zwi-
schen Erleben und Verstehen aus.

Fiir Martin Heidegger (1889—1976) ist das Verstehen ein Existential, durch das sich das
menschliche Dasein als In-der-Weltsein vollzieht. Indem sich der Mensch die Welt als

8 Dilthey: Gesammelte Schriften [= GS] 5, 144.
9 Dilthey: GS 7,143.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

bedeutsame Situation erschliefdt und sein Dasein seinen Seinsmoglichkeiten entspre-
chend entwirft, legt er sich selbst aus. Daran, wie er sich die eigenen Handlungs- und
Lebensmoglichkeiten praktisch angeeignet hat, zeigt sich, wie er sich selbst und wie er
sich auf das Leben verstanden hat.

Hans-Georg Gadamer (1900-2002) kniipft an Heideggers existential-ontologische
Hermeneutik des In-der-Weltseins an, der zufolge das menschliche Dasein seinem eige-
nen Seinsvollzug nach Verstehen ist. In seinem Hauptwerk Wahrheit und Methode (1960)
sucht er aus dem Widerstand gegen die vorherrschende neuzeitliche Methodik heraus
die philosophische Hermeneutik neu zu begriinden und auszuweiten. Da uns das Pro-
blem des Verstehens auch auferhalb der Wissenschaft — etwa in der Kunst oder im Ge-
sprach — begegnet, muss diese auch den Rahmen der Geisteswissenschaften iibersteigen
und letztlich universal sein. Als ihre Aufgabe wird es sich erweisen, die Geschichtlichkeit
und Sprachlichkeit all unseres Verstehens aufzudecken. Die Art und Weise, wie wir Uber-
liefertes deuten und Welt erfahren, ist grundsitzlich geschichtlich und sprachlich ver-
mittelt. Nicht nur Texten, auch der Kunst kommt ein eigenes Wahrheitspotential zu. In
der Begegnung mit ihr wird eine Sinn- und Lebenswahrheit erfahren, die das Ganze un-
seres Selbstverstindnisses angeht und aufs Spiel setzt.

Gegen das rein objektivistische methodische Ideal der Selbstausklammerung des In-
terpreten betont Gadamer mit Heidegger die positive Bedeutung der Geschichtlichkeit
und der Vorurteilsstruktur jeglichen Verstehens. Unser geschichtlich bedingtes Vorver-
stindnis behindert das Verstehen nicht, sondern erméglicht es und befihigt uns, wah-
re Vorurteile mithilfe der kritischen Vernunft von falschen zu unterscheiden und Letz-
tere zu iiberwinden. Individuelles Verstehen hilt Gadamer nicht fiir eine methodische
Veranstaltung eines autonomen Erkenntnissubjekts, sondern eher fiir ein geschichtlich
bedingtes Sinn- und Wahrheitsgeschehen, ,ein Einriicken in ein Uberlieferungsgesche-
hen, in dem sich Vergangenheit und Gegenwart bestindig vermitteln®.

Der jeweils eigene, von der Uberlieferungsgeschichte getragene Verstindnishorizont
verschmilzt mit dem Horizont des auszulegenden Einzelinhalts, sei dieser ein Text, ei-
ne kiinstlerische Schopfung, ein geschichtliches Werk oder Ereignis. Indem das eige-
ne zeit- und berlieferungsgeschichtlich geprigte Vorverstindnis und das vergangene
Weltverstindnis, das sich in den geschichtlichen Zeugnissen ausspricht, indem der Ho-
rizont der Gegenwart und der Horizont der Vergangenheit miteinander verschmelzen,
wandelt sich das eigene Verstindnis. Da sich der wahre Sinn eines Werkes im Prinzip
nicht ausschépfen lisst, das Gesprich mit dem Uberlieferten an kein Ende kommt, ist
dem hermeneutischen Zirkel zwischen eigenem und vergangenem Verstindnis prinzi-
piell keine Grenze gesetzt.

Literatur

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneu-
tik, 7., durchgesehene Auflage 2010.

10 Gadamer: Wahrheit und Methode, 295.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

197


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

3.1.4 Die Bibel als Mittel der Kommunikation zwischen Gott und Mensch
(ihr objektiver Sinn und ihr subjektives Verstandnis)

Aus der Hermeneutik, wie sie soeben grob skizziert wurde, lassen sich philosophisch
wiederum einige allgemeine Einsichten beziiglich der Bibel gewinnen. Gegeniiber der
psychologischen Interpretation ist von vornherein herauszustellen, dass es sich bei dem
Sinn, den es beim Text der Bibel zu verstehen gilt, nicht um etwas rein Subjektives,
letztlich Willkiirliches handelt. Vielmehr geht es darum, seinen objektiven Sinn, mit dem
sich ein Wahrheitsanspruch verbindet, zu erfassen. Wenn beispielsweise im Evangelium
geschildert wird, wie Jesus das Gleichnis vom barmherzigen Vater erzihlt”, dann ist
damit nicht gesagt, wie Jesus Gott subjektiv erlebt oder empfunden hat, nimlich wie
einen barmherzigen, vergebungsbereiten Vater, sondern dass Gott tatsichlich so ist.
Das Gleichnis vermittelt nicht einen Einblick in die Psyche Jesu, womit es blof3 subjekti-
ve Giiltigkeit besif3e: Jesus hat Gott zwar als barmherzig empfunden, er lisst sich aber
genauso gut als unbarmherzig empfinden. Es vermittelt vielmehr eine objektiv giiltige
Wahrheit itber Gott. Was an der Bibel verstanden werden soll, ist nicht etwas Psychisch-
Subjektives, sondern etwas Geistig-Objektives, ihre objektiv giiltige, im Wesentlichen
nur dem Glauben zugingliche Wahrheit iiber Gott und von Gott her itber Welt und
Mensch. Diesen Wahrheitskern kénnte man vielleicht, mit losem Bezug zu Frege, als
ihre Bedeutung oder eben auch als ihren objektiven Sinn bezeichnen.

Das schlie3t jedoch eine gewisse Subjektivitit beim Verstindnis der heiligen Schrift
keineswegs aus. Ganz im Gegenteil ist daran festzuhalten, dass aufgrund der uniiber-
windlichen Subjektivitit unseres Vorverstindnisses auch unser Verstindnis des bibli-
schen Textes immer subjektiv gefirbt sein wird, immer nur eine subjektive Anniherung
an ihre objektive Wahrheit moglich sein wird, sich nur iiber den subjektiven Sinn der
objektive Sinn erschliefen wird. Weil unser menschliches Vorverstindnis, das fiir je-
des Verstindnis bestimmend ist, mit seinen Vorstellungen und Begriffen nicht nur zeit-
oder tiberlieferungsgeschichtlich, sondern immer auch lebensgeschichtlich bedingt ist,
haben nicht nur Menschen verschiedener Epochen und Kulturen die Bibel anders ver-
standen und fiir sich anders sprachlich tibersetzt, sondern hat jeder Mensch aufgrund
seiner einmaligen Biographie mit all den einmaligen Entscheidungen und Erfahrungen
seinen ganz eigenen, individuellen Verstindniszugang zu den heiligen Texten. Sogar ein
und demselben Menschen wird aufgrund der bleibenden Subjektivitit des Verstehens
ein und derselbe biblische Text in verschiedenen Lebenssituationen Verschiedenes sa-
gen, ihm wird Verschiedenes wichtig sein, er wird vielleicht ganz andere theoretische
Schlussfolgerungen und praktische Anwendungen daraus ziehen.

Unter Beriicksichtigung des hermeneutischen Prinzips, dass sich der objektive Sinn
jeweils nur iiber einen vorliufigen subjektiven Sinn erschlieft, lisst sich die prinzipielle
hermeneutische Zirkularitit und UnabschliefSbarkeit auf verschiedene Art und Weise beim
Verstindnis der Bibel konkretisieren.

Ein hermeneutischer Zirkel oder besser eine hermeneutische Spirale, das heif3t
ein Verstindnisfortschritt, zeigt sich sowohl in der Wechselwirkung zwischen dem
Verstindnis eines einzelnen Textes und dem Verstindnis eines anderen Textes oder

1 Lk 15,11-32.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

anderer Texte als auch zwischen dem Verstindnis einzelner Texte und dem Bibelver-
stindnis insgesamt. Mit jedem besseren oder tieferen Verstindnis eines Textes oder
Textabschnitts kann sich das Verstindnis anderer Texte und des Textganzen verbessern
und vertiefen. So lisst sich, zumindest theoretisch, bei fortlaufender Lektiire der Bibel
durch immer besseres Verstehen der Teile vom Ganzen her und des Ganzen von den
Teilen her ein echter Verstandnisfortschritt und ein immer angemesseneres Verstindnis
seines objektiven Sinns erzielen.

Tiefer als die hermeneutische Spirale auf der reinen Textebene diirfte existentiell der
hermeneutische Zirkel reichen, der zwischen dem Verstehen der Bibel und dem Leben des
Einzelnen besteht. Dadurch, dass der Mensch immer neue Lebenserfahrungen macht,
kann er die biblischen Texte immer neu verstehen, wie auch umgekehrt das bessere Ver-
stehen der Texte sein Leben und Erleben positiv beeinflussen kann. Die Texte helfen ihm,
sein Leben und Erleben zu deuten und so neue Lebenserfahrungen zu machen, die dann
wiederum ein anderes oder besseres Textverstindnis ermdglichen. Insofern ist die le-
benslange Lektiire der Heiligen Schrift nicht nur ein begleitendes, sondern ein prigen-
des Moment seines Selbstverstindnisses. Sie kann die Selbstauslegung des Menschen
radikal und langfristig umwandeln.

Wie die psychologische Hermeneutik der Neuzeit bei allen Mangeln deutlich ge-
macht hat, bezieht sich menschliches Verstehen nicht nur, wie es der Strukturalismus
nahelegen konnte, auf Texte als solche, sondern auch — und je nachdem vor allem — auf
die dahinterstehenden Personen der Autoren. Erachtet man die Bibel als Gotteswort
in Menschenwort, so dient ihr Text der Kommunikation zwischen Gott und Mensch. Gott
spricht den Menschen durch die biblischen Texte je neu an und bietet ihm den lebens-
langen Dialog an. So gesehen ist der Text der Bibel nicht Selbstzweck, sondern Mittel
fiir Gott, sich dem Menschen mitzuteilen, und Mittel fiir den Menschen, Gott und seine
Absichten immer persénlicher und tiefer zu verstehen.

3.2 Die Bibel

Fir Christen hat die Bibel grundlegende Bedeutung. Sie bringt Gottes Wort nahe und
dient als Richtschnur fiir die kirchliche Lehre. In ihren beiden Teilen, dem Alten und dem
Neuen Testament, schildert sie die groRe Liebesgeschichte Gottes mit den Menschen.
Das Alte Testament verbindet das Christentum mit dem Judentum. Es erzihlt von der
Erschaffung der Welt und der Erwihlung des Gottesvolkes Israel. Das Neue Testament legt
Zeugnis von Jesus Christus ab.

Die Texte der Bibel sind tiber einen langen Zeitraum hinweg entstanden. Auch ihre
Zusammenstellung zur heiligen Schrift ist das Ergebnis eines langen kirchlichen Prozes-
ses der Kanonisierung, der erst um 400 nach Christus abgeschlossen war.”

Im Folgenden werden anhand der Einheitsiibersetzung von 2016 mit ihren jeweiligen
Einleitungen zu den Texten zunichst die Biicher des Alten Testaments (Kap. 3.2.1) und dann
die Schriften des Neuen Testaments (Kap. 3.2.2.) kurz zusammengefasst und eingeordnet,
bevor versucht wird, Wesentliches zum biblischen Offenbarungsbegriff und wesentliche

12 Bd.3,Kap.1.3.1.1.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

199


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Offenbarungsinhalte der Bibel festzuhalten (Kap. 3.2.3). In einem weiteren Schritt wird
der Frage nachgegangen, in welchem Sinn man von der Wahrheit der Bibel sprechen
kann (Kap. 3.2.4). Zuletzt werden noch, wegen ihrer besonderen Bedeutung, Rudolf Bult-
manns Entmythologisierungsprogramm und seine existentiale Interpretation des Neuen Tes-
taments vorgestellt (Kap. 3.2.5).

Literatur

Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift. Gesamtausgabe, 2016 (siehe besonders
die Einleitungen zu den jeweiligen Texten und Textgruppen).

3.2.1 Die Biicher des Alten Testaments

Im Tanach, der heiligen Schrift im Judentum, bilden die fiinf Biicher des Moses als Tora
(Weisung) Gottes das Fundament. Ihnen folgen die Propheten und die anderen Schriften
als Auslegung der Tora. Entstanden ist der Tanach als Sammlung verschiedener religio-
ser und profaner jiiddischer Schriften in einem mit miindlicher Uberlieferung beginnen-
den, komplexen Prozess von ungefihr 1200 Jahren innerhalb der Geschichte Israels. Die
Tora wurde bis 250 vor Christus endgiiltig fertiggestellt. Die Schriftbiicher der Prophe-
ten einschlieflich des Zwolfprophetenbuchs sowie die elf Biicher der ,Schriften®, zu de-
nen unter anderem die Psalmen, Ijob, die Sprichwérter und die Chronik gehoren, lagen
groflenteils bis 200 vor Christus vor.

Das Urchristentum hat die jiidische Bibel als Offenbarungszeugnis und als Wort Got-
tes, durch das Jesus Christus als Messias Israels und der Volker angekiindigt wurde, an-
erkannt und in ihre Bibel als Altes Testament aufgenommen. Dabei hat es ihren ersten Teil,
die Tora, unverindert beibehalten, aber einige einzelne Biicher des zweiten und dritten
Teils anders zu- und angeordnet. Indem es die Prophetenbiicher ganz an den Schluss
geriickt hat, sind sie fiir Christen zur Verheiflung Jesu Christi geworden.

Weil die hebrdische Bibel in der durch die Septuaginta iiberlieferten Form in die
christliche Bibel ibernommen wurde, sind auch einige Biicher neu hinzugekommen,
die unter evangelischen Christen deshalb als apokryph oder deuterokanonisch gelten:
Judit, Tobit, Baruch, Jesus Sirach, Weisheit und die beiden Biicher der Makkabder. Bei der
Septuaginta handelt es sich um die ilteste durchgehende Ubersetzung der hebriisch-
aramiischen Bibel in die altgriechische Alltagssprache (Koine). Sie wurde im Grofen
und Ganzen zwischen 250 und 100 vor Christus angefertigt.

Aus den 24 Biichern des Tanach sind so aufgrund unterschiedlichen Umfangs und
unterschiedlicher Aufteilung im Protestantismus 39, im Katholizismus 46 und in der Or-
thodoxie bis zu 51 Biicher im alttestamentlichen Bibelkanon geworden, der nun litera-
risch betrachtet in vier Teile untergliedert ist: 1. die fiinf Biicher des Moses (Kap. 3.2.1.1),
2. die Biicher der Geschichte des Volkes Gottes (Kap. 3.2.1.2), 3. die Biicher der Lehrweis-
heit und die Psalmen (Kap. 3.2.1.3) und 4. die Biicher der Propheten (Kap. 3.2.1.4).

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

3.2.11 Die fiinf Biicher des Moses

Der Pentateuch, wie die Kirchenviter griechisch das ,Fiinfbuch“ des Moses genannt ha-
ben, enthilt zu etwa gleichen Teilen Erzihlungen und Vorschriften. Sein erstes Buch, das
Buch Genesis, besteht aus zwei Teilen. Im ersten Teil, in der Urgeschichte, wird erzihlt, wie
Gott die Welt und alles Lebendige in sieben Tagen erschafft, wie die ersten Menschen,
Adam und Eva, sich nicht an sein Verbot halten und aus dem Paradies vertrieben wer-
den, wie die Menschheitsgeschichte mit Kains Mord an Abel ihren Lauf nimmt. Obwohl
der Mensch bése und gewalttitig ist, nimmt Gott ihn an. Am Ende der Erzihlung von
der Sintflut garantiert Gott Noach den Fortbestand des Lebens. Nicht noch einmal wird
ein Gericht wie die Flut die ganze Welt erreichen.

Im zweiten Teil des Buches Genesis wird der Ursprung des Volkes Israel inmitten der
Volker mitihren Sprachen in einer Reihe von Familiengeschichten entfaltet. Die Erzeltern
— Abraham, Isaak und Jakob mit ihren Frauen - erhalten mehrfach Gottes VerheifSun-
gen, dass sie zu einem groflen Volk mit eigenem Land werden. Gott holt schon mit Abra-
ham, dem Urvater des Glaubens, das kiinftige Israel in seinen Bund, der hier noch eine
einseitige Selbstverpflichtung Gottes darstellt.” Diesen Bund wird das Volk durch die
Beschneidung der minnlichen Nachkommen annehmen. Die kiinftige Ordnung wird
vorgezeichnet, wenn Jakob den Ehrennamen Israel bekommt und seine Sohne zu den
Ahnvitern der zwolf Stimme werden. SchlieRlich wird der Konflikt zwischen Josef, dem
Lieblingssohn Jakobs, und seinen Briidern beschrieben und dessen Lésung in einem lan-
gen Weg der Versohnung aufgezeigt.

Das Buch Exodus zeichnet die Anfinge der Geschichte des Volkes Israel nach und ist
in zwei grof3e Abschnitte unterteilt. Im ersten Teil wird erzihlt, wie Gott den Mose (evtl.
um 1200 v. Chr.) beruft, die Befreiung der Israeliten ankiindigt, sich mit dem agypti-
schen Pharao auseinandersetzt und schlieflich Israel aus Agypten befreit und am Ro-
ten Meer vor den dgyptischen Verfolgern rettet, um mit ihm durch die Wiiste zum Sinai
zu wandern. Im zweiten Teil wird geschildert, wie Gott auf dem Berg Sinai Mose begeg-
net und ihm die Gebote und Gesetze mitteilt, mit dem Volk einen wechselseitigen Bund
schlief3t und diesen mit dem Volk, als es ihm abtriinnig geworden ist, erneuert. Mit den
zwei grofen Themen von der Befreiung aus Agypten und der Gottesbegegnung am Berg Sinai
stellt das Buch Exodus einen inhaltlichen Schwerpunkt des Pentateuchs dar. Das durch
Mose iibermittelte Gesetz der Tora ist keine Last, die Gott dem Menschen aufbiirdet, son-
dern bietet in seinem ethischen Teil, wie er besonders dicht in den Zehn Geboten und in
den beiden Liebesgeboten gegeniiber Gott und den Mitmenschen zusammengefasst ist,
Orientierung fiir das Leben.™

Das Buch Levitikus bildet mit der Kultordnung des Heiligtums das Zentrum der Tora.
Es ist von Priestern, die am Zweiten Jerusalemer Tempel (eingeweiht 515 v. Chr.) den Op-
ferkult vollzogen haben, verfasst und spiegelt die gottesdienstlichen Abliufe der nachex-
ilischen Zeit wider. Neben den Opferbestimmungen, die bis zur Zerstérung des Tempels
70 nach Christus durch die Romer gegolten haben, enthilt es Reinheitsvorschriften und
Vorschriften, die das Zusammenleben mit Gott und untereinander betreffen. In der Mit-
te des Buches und damit der gesamten Tora steht die liturgische Versshnung mit Gott, bei

13 Gen1s5,1-21.
14  Ex20,2—17; / Deut 6,4-5; Lev19,18.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

201


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

dem alle von all ihren Siinden rein werden.” Der jihrliche grofie Verséhnungstag (Jom
Kippur) ist der hochste jidische Feiertag.

Das Buch Numeri schildert den Aufbruch Israels am Fuf’ des Berges Sinai und seinen
Weg durch die Wiiste bis in die Steppen von Moab. In ihm wechseln sich erzihlende und
gesetzliche Textanteile in loser Folge ab.

Das Buch Deuteronomium enthilt den letzten Lebenstag Moses. Man kann es als die
erste grofRe theologische Synthese in Israel betrachten. Es steht unter dem Leitgedanken,
dass Israel zum ausschliefilichen Dienst fiir seinen Gott verpflichtet ist und dass das Ver-
hiltnis zwischen Gott und Volk nach einer Art Lehensverhiltnis zwischen einem Herrn
und denen, die sich ihm durch einen Vertrag (,Bund*) anvertraut haben, aufzufassen ist.
Das Gottesverhiltnis betrifft alle Lebensbereiche Israels. Gott will sich ein Volk schaffen,
das Zeichen unter den Volkern und Zeuge seiner Herrschaft ist.

3.2.1.2 Die Biicher der Geschichte des Volkes Gottes

Mit dem Buch Josua beginnen die Geschichtsbiicher. Josua war nach der Uberlieferung
der Nachfolger des Moses und die Fithrungsgestalt, als das Volk das verheifiene Land ein-
genommen und aufgeteilt hat. Der ganze erzihlerische Ablauf im Text steht unter dem
grundlegenden Bekenntnis, dass Gott Israel auf seinem Weg durch die Geschichte in un-
verbriichlicher Treue fithrt. Unter anderem werden die Briuche der Beschneidung und des
Pessachfestes erliutert, die beide fiir die Identitit Israels wesentlich waren.

Von den Helden, deren Taten im Hauptteil erzihlt werden, hat das Buch der Richter
seinen Namen. Innerhalb der grofen, literarisch kompliziert gewachsenen Erzihlung
vom Buch Exodus bis zum zweiten Buch der Kdnige gestaltet es die Zeit zwischen der mit
dem Tod Josuas endenden Griindungszeit Israels und der durch den letzten Richter Isra-
els, Samuel, eréffneten Konigszeit, die in den Katastrophen des Nordreichs Israel und des
Siidreichs Juda mit Jerusalem endet. Die Hauptgestalt der Geschichte Israels ist der Gott
Israels. Die Deuteronomisten, die kiinstlich einen kontinuierlichen Ablauf der Geschichte
Gesamtisraels konstruiert haben, verstehen die Geschichte der Richterzeit als Priifung
in der ausschlieflichen kultischen Treue zum Gott Israels.

Zu den seltenen Frauenbiichern des Alten Testaments gehért das Buch Rut, auch
wenn keine Frau seine Verfasserin gewesen sein diirfte. Es ist nach der gleichnamigen
Hauptfigur, einer Nichtisraelitin und Moabiterin, benannt, die gemif den Schluss-
bemerkungen des Buches Urgrofimutter des spiteren Konigs David wurde. Anhand
der beiden starken Gestalten der Schwiegertochter und der Schwiegermutter werden
familiire Werte wie gegenseitiges Wohlwollen, Treue und Solidaritit vor Augen gefiihrt.
Das Buch setzt angesichts der ethnisch-religidsen Abgrenzungstendenzen seiner Zeit'®
alles daran, den einzelnen Menschen ethisch statt ethnisch zu beurteilen und ihm auf
dieser Basis das Tor zum Gottesvolk und zum Glauben an den Gott Israels weit offen zu
halten.

Der Name der beiden Biicher Samuel leitet sich von der zentralen Gestalt ab, die so-
wohl Saul als auch David zum Konig gesalbt hat. Es wird ein plausibles Bild der Anfinge
des Konigtums entworfen. Wihrend der Herrschaft Sauls beginnt der unaufhaltsame

15 Lev16,29-34.
16  Vgl. die Bicher Esra und Nehemia.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Aufstieg Davids (um 1000 v. Chr.). Er wird Konig von Juda und Israel, erobert Jerusalem,
tiberfiihrt die Lade dorthin und hat im Kampf gegen Feinde Erfolg.

Im ersten und im zweiten Buch der Kinige werden alle Konige Israels und Judas nach
Saul und David vorgestellt und beurteilt. Dem Endverfasser war nicht zuerst an einer
profanen Geschichte gelegen. Ihn bewegt die Frage, warum zunichst das Nordreich Is-
rael (722 v. Chr.) untergegangen ist und sich spiter, als zwischen 597 und 582 vor Chris-
tus Israeliten in drei Schitben nach Babylonien verschleppt wurden', auch der Staat Juda
(587v. Chr.) aufgelost hat. Die Antwort findet er in der Abkehr von den kultischen Bestim-
mungen der Tora. Die Erzihlungen iiber Elija, Elischa und Jesaja stellen dar, wie wichtig
die Propheten sind und der Glaube an den einen Gott, der nicht nur Leben schenken und
heilen, sondern auch die Kraft verleihen kann, den Michtigen dieser Welt zu widerste-
hen.

Die beiden Biicher der Chronik bieten manches, was in den ilteren Biichern Samu-
el und Konige ausgelassen worden ist. Ihr Verfasser bezieht in der Darstellung der Ge-
schichte seines Volkes besonders das Handeln Gottes ein. Der eine Gott regiert in seiner
Allmacht die ganze Welt. Da er gerecht ist, belohnt und straft er unmittelbar. Die Ge-
schichte ist schon jetzt und nicht erst in ferner Zukunft Ausdruck der gottlichen Gerech-
tigkeit. Das Volk Israel ist nicht erst seit Abraham, sondern von Anfang an erwihlt. Sein
einziger legitimer Kultort ist der Tempel in Jerusalem. Wer in ihm betet, findet Erhérung.
Fiir den Konig wie fir alle Israeliten gilt: Der Herr lisst sich von denen finden, die ihn
suchen.

Die Biicher Esra und Nehemia bilden in der hebriischen und griechischen Bibel ein
einziges Buch. Es erzahlt von der Riickkehr der nach Babylon verschleppten Juden nach der
Eroberung Babylons durch den persischen Konig Kyrus. Der erste Hauptteil handelt vom
Wiederaufbau des Tempels durch Serubbabel unter dem Perserkénig Darius.' Im zweiten
Hauptteil geht es um die Ordnung der Verhiltnisse in Juda nach der Weisung des Moses
durch den Priester Esra unter dem Perserkdnig Artaxerxes.” Der dritte Hauptteil ist dem
Wiederaufbau und der Wiederbesiedlung der heiligen Stadt gewidmet.*® Da ein Leben nach
der Tora des Moses nur in der sichtbaren Gemeinschaft des Gottesvolkes moglich ist,
werden Fremdstimmige ausgegrenzt.” Positiv sind damit drei Einrichtungen beschrie-
ben, die bis heute fiir Christen Grundpfeiler der Kirche sind: die Liturgie, die heilige Schrift
und die sichtbare Organisation des Gottesvolkes.

Das Buch Tobit trigt den Namen eines Juden, der in Ninive in der Verbannung lebt.
Im Prolog wird das unterschiedliche Ungliick zweier gerechter Israeliten — eines Man-
nes, Tobit, und einer Frau, Sara — an verschiedenen Orten der jidischen Diaspora dar-
gestellt. In seiner Barmherzigkeit wendet sich Gott der Not der beiden zu. Er sendet den
Engel Rafael (,Gott hat geheilt), der sich als Asarja (,Der Herr hilft“) vorstellt. Dieser ist
Bote und Botschaft von Gottes Fithrung und Heilung. Die Barmherzigkeit Gottes zeigt

17 Vgl. 2 Kon 25.
18 Esra1-6.

19  Esra7-10.

20 Neh1-13.

21 Neh15-30.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

203


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

sich hier in der Liebe zum Menschen in seiner Not. Sie rettet den Menschen aus dem
Tod.

Um 100 vor Christus diirfte das Buch Judit entstanden sein, das in griechischer Spra-
che tiberliefert ist. Es schildert kein historisches Ereignis, sondern ist ein in ein histo-
risches Gewand gehilltes Gleichnis fiir alle groRen Bedrohungssituationen, die das Volk
Israel im Laufe seiner Geschichte erlebt hat. Judit schopft ihre Kraft aus ihren Glaubens-
iberzeugungen und ihrem Gebet, die sie zu unerschrockenem Auftreten unter Einsatz
ihres Lebens ermutigen. Sie findet ihren Halt in Gott, der auf der Seite der Schwachen
und Unterdriickten steht und der keine Gewalt, sondern das Ende der Kriege will.

Das Buch Ester ist nach der weiblichen Hauptfigur der Erzihlung benannt. Ester er-
scheint darin als eine junge jidische Frau, die zur persischen Kénigin aufsteigt und ihr
Volk vor einer drohenden Vernichtung rettet. Auch hier soll kein einmaliges geschicht-
liches Ereignis berichtet werden. Vielmehr sollen Erfahrungen von Judenfeindschaft, aber
auch von erfolgreichem politischem Widerstand verarbeitet werden.

Die beiden Biicher der Makkabder haben bei den griechisch sprechenden Juden zur
Bibel gehoért, sind aber nie in die hebriische Bibel aufgenommen worden. Sie stellen
nicht zwei Teile eines Werks, sondern zwei selbststindige, voneinander unabhingige Ge-
schichtswerke dar.

Das erste Buch der Makkabier ist 100 vor Christus entstanden. Sein Verfasser berich-
tet die Geschichte der Religionsverfolgung der Juden von 175-164 vor Christus, in deren
Verlauf der Tempel in Jerusalem entweiht und geschindet wurde. Mit Gottes Hilfe er-
richteten die drei Makkabder, drei leibliche Briider, einen freien jiidischen Staat, in dem
das gottliche Gesetz beobachtet und die Liturgie im Tempel wieder ungehindert gefeiert
werden konnte.

Das zweite Buch der Makkabier ist ebenfalls um das Jahr 100 vor Christus geschrieben
worden. Es erzihlt die Ereignisse derjiidischen Erhebung gegen Antiochus IV. und seinen
Nachfolger Antiochus V. zwischen 175 und 160 vor Christus. Wichtig sind dem Verfasser
die Wiederherstellung des Tempels und das dabei gestiftete Fest der Tempelweihe, das bis
heute gefeierte jiidische Chanukka-Fest. Von besonderer theologischer Bedeutung ist in
diesem Buch der Glaube an die Auferstehung und die Annahme der Erschaffung aller Din-
ge aus dem Nicht-Seienden.

3.2.1.3 Die Biicher der Lehrweisheit und die Psalmen

Das Buch Ijob diirfte von mehreren Autoren verfasst worden und iiber einen lingeren
Zeitraum zur heute vorliegenden Gestalt angewachsen sein. Es wirft die Frage auf: War-
um trifft schweres Leiden auch schuldlose Menschen? Ijobs Freunde geben eine unzurei-
chende Antwort. Dass Gott selbst Ijob anspricht, zeigt, dass er seine Frage ernst nimmt.
Aus seiner geheimnisvollen Antwort versteht Ijob, dass das Leiden der schuldlosen Men-
schen im unergrindlichen Geheimnis Gottes aufgehoben ist. Im Vertrauen darauf darfer
leben.

Das Buch der 150 Psalmen, auch ,der Psalter” genannt, ist das Lebens- und Glau-
bensbuch des Gottesvolkes, das mitten in Leid und Angst eine umfassende Deutung des
menschlichen Lebens im Angesicht Gottes geben will. Von der Form her ist es eine iiber
Jahrhunderte hinweg gewachsene Sammlung von Gebeten und Liedern, ein menschlicher
Ausdruck der Gotteserfahrung, eine Antwort sowohl auf das Handeln Gottes mit seinem

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

erwihlten Volk und den Vélkern in der Geschichte als auch auf das Wirken Gottes in der
Schopfung.

In neutestamentlicher Zeit gilt David als prophetisch inspirierter Verfasser des ge-
samten Psalters.

Jesus selbst hat vielfach auf Psalmen zuriickgegriffen. Seine Person als Messias er-
klart er mit Psalm 110. Als Sterbender betet er nach Matthius und Markus Psalm 22, nach
Lukas Psalm 31.

Das Buch der Psalmen, das seit der Zeit der Kirchenviter als Zusammenfassung al-
ler Biicher der heiligen Schrift, als ,kleine Bibel“ gilt, ist das am meisten zitierte alttes-
tamentlichen Buch im Neuen Testament. Die christliche Kirche macht sich seine Texte
Tag fuir Tag zu eigen und erinnert sich dadurch bestindig an ihre Verbundenheit mit
dem Gottesvolk Israel. Fiir ihre gesamte Liturgie ist die Autoritit des Psalters verbind-
lich, wie auch die aus ihm itbernommenen hebriischen Leitworte ,Amen“ und ,, Halleluja“
bezeugen.

Das Buch der Sprichwirter Salomos, auch ,Spriiche Salomos* genannt, will Weisheit
und Erziehung fir Anfinger und Fortgeschrittene vermitteln und stellt eine Sammlung
von Sammlungen dar. Die grof3tenteils ein- oder zweizeiligen Spriiche der Hauptsamm-
lungen sind poetisch geprigt und erinnern vielfach an geliufige Bautypen von Sprich-
wortweisheit, zum Beispiel ,Besser-als-Spriiche* wie: , Besser ein Gericht Gemiise, wo
Liebe herrscht, als ein gemisteter Ochse und Hass dabei.**

Die Texte haben den Alltag in Familie und Nachbarschaft im Blick. Sie verbinden
Einsichten in die menschliche Psyche mit Beschreibungen sozialen Verhaltens — und
nicht selten humorvollen — Warnungen vor Lethargie: ,Noch ein wenig schlafen, noch
ein wenig schlummern, noch ein wenig die Arme verschrinken, um auszuruhen. Da
kommt schnell die Armut iiber dich, die Not wie ein bewaffneter Mann.“** Zahlreiche
Elemente des Sprichworterbuchs wurden im Neuen Testament aufgegriffen, zum Bei-
spiel die Feindesliebe oder die gerechte Vergeltung.** Andere sind als moderne Sprich-
worter und Redensarten geldufig: ,Hochmut kommtvor dem Fall“ oder ,Wer andern eine
Grube gribr, fillt selbst hinein“.*

Im Buch Kohelet versuchte man die Traditionen Israels mit der die Welt beherrschen-
den griechischen Bildung und Lebensform zu einer neuen Einheit zu verschmelzen. An-
gesichts des sicher kommenden Todes erweist sich alles als ,Windhauch“. Daher soll der
Mensch in Gottesfurcht die Gabe des jeweiligen Augenblicks ergreifen: jede Freude ge-
niefden und itberall da, wo es sich anbietet, tatkriftig handeln.

Als eine Sammlung von Liebesliedern lisst sich das Hohelied auffassen. Es preist die
erotisch-sexuelle Liebe zwischen Mann und Frau als eine Quelle der Lust und Freude. Dabei
scheint die Frau einen aktiveren Part zu spielen als der Mann. Thr gehéren das erste und
das letzte Wort. In ihrem Mund findet sich die Spitzenaussage von der Liebe als einer

22 Spri5,17.

23 Spr24,33f.

24 Spr2s5,21f; Rdém 12,20; / Spr11,31, 1 Petr 4,18.
25  Spr16,18;/Spr 26,27.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

205


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

dem Tod ebenbiirtigen, ja ihn sogar itberwindenden Macht: ,Stark wie der Tod ist die
Liebe.*¢

Die judisch-christliche Tradition hat das Problem, was der Text itberhaupt mit Gott
zu tun hat, mit der sogenannten allegorischen Interpretation gelost. Ihr zufolge spricht
das Hohelied zwar von der Liebe zwischen Mann und Frau, meint jedoch damit etwas
anderes, nimlich die Liebe zwischen Gott und seinem Volk, die Liebe zwischen Christus
und seiner Kirche (ekklesiologische Deutung), oder die Begegnung und Vereinigung der
Seele mit Gott (mystische Deutung).

Das Buch der Weisheit Salomos diirfte zwischen 30 vor Christus und 41 nach Christus
abgefasst worden sein. Es enthilt die Aufforderung zu einer gerechten, sich vorbehalt-
los Gott anvertrauenden Lebensweise. Auch wenn Gerechte Unterdriickung, Leiden, Ent-
ehrung, Kinderlosigkeit oder einen frithen Tod erleiden, bedeutet das kein endgiiltiges
Ungliick fiir sie, ,denn Gott hat den Menschen zur Unverginglichkeit erschaffen und ihn
zum Bild seines eigenen Wesens gemacht.“*’

Nach dem Jerusalemer Gelehrten Ben Sira, der am Ende des 3. beziehungsweise An-
fang des 2. Jahrhunderts vor Christus lebte und vielleicht als Tempelschreiber titig war,
ist das Buch Jesus Sirach benannt. Zu jener Zeit wurden die jiidische Religion und tra-
ditionelle Werte zugunsten der griechischen Lebensweise verdrangt. Um in dieser Kri-
senzeit dem Identititsverlust entgegenzutreten und eine Alternative zum griechischen
Gymnasium zu bieten, versammelte der Weisheitslehrer junge Leute in einem ,Haus der
Bildung“ um sich.*® Man kann darin den Beginn der Entwicklung hin zum rabbinischen
Lehrhaus sehen.

3.2.1.4 Die Biicher der Propheten

Der Name Jesaja bedeutet , Der Herr rettet“. Dieser Name ist Programm, denn von nichts
anderem handelt das Buch Jesaja als vom Rettungswillen und der Rettungsmacht des
Gottes Israels durch alle geschichtlichen Tiefen des Gottesvolkes hindurch, angefangen
von der Zeit der assyrischen Bedrohung (8.-7. Jh. v. Chr.) iiber die Babylonische Gefan-
genschaft (587—539) bis hin zum schwierigen Wiederaufbau Jerusalems in persischer Zeit
(539—333). Den drei Perioden entsprechen die drei Teile des Buches.”

Im dritten Teil geht es um die VerheifSung einer vom Gottesglanz erfiillten Stadt, die
als Licht fiir die Volker leuchtet. Aber nur ein von sozialem und kultischem Unrecht ge-
reinigtes Jerusalem kann Zentrum der Vilkerwallfahrt sein. Eine gerechte Herrschaft war
von den politischen Fithrern Israels und Judas nicht gewihrleistet worden. Daher ent-
wickelte sich die Hoffnung auf einen neuen Spross aus der Wurzel Isais, unter dem end-
lich Gerechtigkeit und Frieden aufblithen wiirden. Die neutestamentliche Gemeinde sah
diesen Immanuel (,Gott mit uns“) in der Person Jesu von Nazaret verwirklicht. Das Jesaja-
buch war in einzigartiger Weise prigend fir die Passions- und Geburtserzihlungen der

Evangelien.
26 HId 8,6.
27  Weish 2,23.
28  Sir51,23.

29  Jes1-39; 40-55; 56—66.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Das Buch Jeremia ist nach dem gleichnamigen Propheten benannt, dessen Name , Der
Herr moge aufrichtenbedeutet. Jeremia hat die auflerordentlich bewegte Geschichte Je-
rusalems und Judas in den Jahren 626—586 vor Christus angekiindigt, begleitet und kom-
mentiert. Das Buch enthilt aber auch Worte, die iiber die Katastrophe der Zerstérung
von 586 vor Christus hinausgehen und auf ein neues, von Gott ermdoglichtes Leben Isra-
els in Jerusalem und Juda hinweisen. Im Trostbuch®® steht das Wort vom ,neuen Bund,
den Gott mit dem Haus Israel schlieRen wird.** Dieses Wort ist in den Berichten iiber die
Einsetzung des Herrenmahls nach Lukas und Paulus zum Deutewort geworden.*

Das Buch Baruch trigt seinen Namen nach seinem (pseudonymen) Verfasser, dem
Sekretir des Jeremia, ist aber sicher erst mehrere Jahrhunderte nach der Zeit Jeremias
entstanden. Es ist bestrebt, eine theologische Synthese aus Tora, weisheitlichen Schrif-
ten und Propheten zu verfassen, also den gesamten Kanon der jidischen heiligen Schriften
fiir seine Zeit zum Leben zu erwecken. Unter anderem wird darin Jerusalem vorgestellt
als Mutter, die ihre im Exil verstreuten Kinder willkommen heif$t und von Gott mit ko-
niglicher Pracht ausgestattet wird.

Der Verfasser des Buches Ezechiel stammte aus priesterlichen Kreisen Jerusalems
und wurde im Jahre 597 vor Christus mit Konig Jojachin und den fithrenden Schichten
des Volkes durch Konig Nebukadnezzar nach Babylonien verschleppt. In seiner prophe-
tischen Titigkeit lassen sich deutlich zwei Phasen voneinander abheben: eine erste bis zur
Zerstorung Jerusalems und eine zweite nach dem Niedergang von Tempel und Stadt.
Wahrend er in der ersten Phase seine Verkiindigung als unerbittliche Gerichtsbotschaft
insbesondere gegen das ganze ,Haus Israel“ als ,Haus der Widerspenstigkeit“ richtet,
wirke er in der zweiten Phase als kritischer Begleiter, als Seelsorger und ,Wichter* fiir
die Verschleppten und wird in zunehmendem Maf} zum Kiinder eines neuen Heils, das
seinen Ausgang bei Gott nimmt.

Das Buch Daniel erzahlt von einem Prinzen des judiischen Kénigshauses, der am ba-
bylonischen Hof in der Verbannung lebt und fiir den Dienst des Kénigs von Babylon be-
stimmt ist. Als Visiondr schaut er die Abfolge der Geschichte mit ihren vier Weltreichen
(Babylon, Medien, Persien, Griechenland) als einen Weg, der zum menschenfreundli-
chen Reich Gottes fithren wird. Der vom Himmel kommende Menschensohn wird dieses
Reich am Ende aufrichten.

Die Schrift prophezeit ein starkes Eingreifen Gottes, der nicht nur der Schopfer der
Welt, sondern auch der Herr der Zeiten ist. Es sieht eine Zisur zwischen der vergange-
nen und der kiinftigen Weltgeschichte voraus. Diese Erwartung ist das typische Kenn-
zeichen apokalyptischer Schriften innerhalb und aufderhalb der Bibel. In ihnen wird ein
endzeitliches Kommen Gottes, ein universales Gericht sowie der Beginn einer neuen Welt-
zeit und damit eine Aonen- oder Zeitenwende erhofft. Die Vision Daniels vom kommenden
Menschensohn, dessen menschliche Herrschaft die brutalen Weltreiche der Geschichte
endgiiltig ablosen wird, spielt im Neuen Testament in zahlreichen Menschensohn-Wor-
ten eine iiberragende Rolle. Sie bildet auch den Horizont der Reich-Gottes-Worte und
der Gerichtsankiindigung im Neuen Testament.

30 Jer30-31.
31 Jer31,31.
32 Lk22,20;1Kor11,5.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

207


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Die Schriften von zwolf weiteren Propheten aus der vorexilischen und nachexilischen
Zeit — vom 8. bis zum 4. Jahrhundert vor Christus — sind im letzten Buch des Alten Tes-
taments zusammengefasst: dem Zwolfprophetenbuch. Die Zahl Zwolf in diesem Namen
nimmt auf die Zahl der Stimme Israels Bezug. Das Buch wird auch als die , Kleinen Pro-
pheten® bezeichnet, womit auf den Umfang der einzelnen Teilschriften, nicht auf deren
Bedeutung abgehoben wird.

Die Anordnung der Schriften zeigt neben einem vordergriindigen historischen Ab-
lauf vor allem eine theologische Systematik. Diese setzt an beim heilsgeschichtlichen
Aufweis der umfassenden Liebe Gottes zu seinem Volk (Hosea), die einfliefien soll in ein
durch Liebe geprigtes soziales Miteinander der Israeliten (Amos, Joel, Micha, Zefanja), um
schliefilich ein friedliches Zusammenleben der Volker (Sacharja) zu erreichen und dem
gelingenden Leben des einzelnen Menschen Orientierung zu geben (Maleachi).

3.2.2 Die Schriften des Neuen Testaments

Auch das Neue Testament setzt sich aus Texten zusammen, die literarisch sehr unter-
schiedlich sind. Eine eigene Gattung stellen die vier Evangelien dar, die aus gliubiger
Sicht an Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu erinnern (Kap. 3.2.2.1). In der an-
schlieRenden Apostelgeschichte ist dann die frithe Entwicklung des Christentums bezie-
hungsweise der Kirche festgehalten (Kap. 3.2.2.2). Auf den geschichtlichen Teil folgt die
Briefsammlung, die aus vierzehn paulinischen Briefen (Kap. 3.2.2.3) und sieben katholischen
Briefen (Kap. 3.2.2.4) besteht. Den Abschluss des Neuen Testaments bildet als einzige
prophetische Schrift die Offenbarung des Johannes oder Apokalypse (Kap. 3.2.2.5).

3.2.2.1 Die Evangelien

Das Wort , Evangelium*“ stammt aus dem Griechischen (euangelion) und bedeutet ,gute
Nachricht®, ,frohe Botschaft“. Mit diesem Wort benannten die Christen ihre Verkiindi-
gung vom endgiiltigen Heil der Menschen in Jesus Christus. Damit entstand eine neue
Form religioser Schriften: die Evangelien. Vier von ihnen fanden Aufnahme in das Neue
Testament. Sie bezeugen, jedes auf seine Weise, das eine Evangelium von Jesus Christus.
Die Uberschriften der kanonischen Evangelien lauten seit dem 2. Jahrhundert: das Evan-
gelium nach Matthdus, nach Markus, nach Lukas und nach Johannes. Da die ersten drei
Evangelien untereinander nach Inhalt, Aufbau und Sprache eng verkniipft sind, werden
sie nach dem griechischen Wort , synopsis“(Zusammenschau) synoptische Evangelien ge-
nannt.

3.2.21.1 Das Matthausevangelium

Das Evangelium nach Matthius wird seit der Wende zum 2. Jahrhundert dem Apostel
Matthius zugeschrieben, der mit dem Zéllner Levi identifiziert wurde.*® Der Verfasser,
dessen Person letztlich als unbekannt gelten muss, verfugt iiber gute Griechischkennt-
nisse und tiber eine sehr gute Kenntnis der jiidischen Bibel und des jiidischen Lebens-
umfeldes. Das Evangelium scheint um die Zerstérung Jerusalems (70 n. Chr.) zu wissen
und dirfte in den Jahren um 80 nach Christus entstanden sein. Als Grundlage dienten

33 Mk2,14; Lk 5,27f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

dem Evangelisten das in griechischer Sprache geschriebene Markusevangelium, andere
Uberlieferungen, die nur er heranzieht (das sogenannte Sondergut), und wahrscheinlich
auch eine Sammlung von Worten Jesu, die auch Lukas kennt (sogenannte Spruch- oder
Redegelle).

Im umfassenden Hauptteil wird das Reden und Handeln Jesu entfaltet. Der geogra-
phische Raum ,Galilda“ bildet dafiir den Rahmen. Ein kurzer Abschnitt iiber den Weg Je-
sunach Judia beziehungsweise Jerusalem leitet zu Jesu Schicksal in Jerusalem iiber. Die-
ses wird in zwei grof3en Abschnitten geschildert: Zunichst werden die Konflikte um die
Person und das Wirken Jesu und der Blick auf die Endzeit thematisiert, bevor schliefRlich
mit der Erzihlung vom Leiden, vom Tod und von der Verkiindigung der Auferstehung Je-
su das Evangelium iiber Jesus Christus endet.

Leitend ist fiir das Jesusbild die alttestamentliche Uberlieferung. In Jesus von Nazaret
und in seinem Wirken kommt das Wort der Schrift zur Erfullung und zur Fiille. Dabei
ist die Riickbindung der Identitit Jesu an Abraham und David mafRgeblich. Als neuer Mose
interpretiert Jesus die Weisung Gottes. Als der geliebte Sohn hat er in seinem Wort und
Tun Anteil an der Vollmacht Gottes. Als Auferstandener wird er zur Herrschaft iiber die
gesamte Schopfung ermichtigt: ,Mir ist alle Vollmacht gegeben im Himmel und auf der
Erde.*

Das Matthiusevangelium hat schon die Kirche als Gemeinde der Jinger Jesu im Blick,
wie die Ubertragung der ,Schliisselgewalt“an Petrus und die Regeln fiir das Leben in der
Gemeinde zeigen.”

3.2.2.1.2 Das Markusevangelium

Das Evangelium nach Markus ist das dlteste der vier Evangelien. Seinem Aufbau folgen die
beiden anderen synoptischen Evangelien. Es ist nach einem hellenistischen Judenchris-
ten benannt*® und beabsichtigt, die Jesusbotschaft in den griechisch-rémischen Kultur-
bereich zu tibersetzen.

Das Evangelium schaut auf die Zerstorung des Tempels in Jerusalem zuriick und
diirfte wohl bald nach 70 nach Christus fertig gestellt worden sein. Sein Verfasser hat
auf Sammlungen von Einzeltexten zuriickgegriffen, die urspriinglich zu katechetischen
Zwecken eingesetzt wurden, und diese dann zu einer fortlaufenden Erzihlung zusam-
mengefigt. Danach spielt sich die Geschichte Jesu an fiinf Orten ab. Sie beginnt in der
Wiiste und endetim Grab. Dazwischen wird das 6ffentliche Auftreten Jesu als eine Karrie-
re nach unten geschildert: der Beginn in Galilda, der Weg nach Jerusalem, der Prozess und
der Tod am Kreuz. Auf die Beschreibung dessen, wie erfolgreich Jesus zunichst gewirkt
hat, wie er Jiinger um sich geschart und Menschen begeistert hat, wie er als Wundertiter
gefeiert worden ist, folgt der Bericht dariiber, wie er gelitten hat, wie verlassen er war,
wie ihn ein Jiinger ausgeliefert, ein anderer verleumdet hat und wie alle anderen Jiinger
schlief3lich geflohen sind. Nur einige Frauen, die ihm von Galilda aus nachgefolgt waren,
haben seiner Kreuzigung ,von Weitem*”’ zugesehen.

34  Mt28,18.
35  Mt16,13-19; / Mt Kap. 18.
36  Apgiz2.

37  Mki1s,40.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

209


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Nach dem Markusevangelium geht Jesus seinen Jiingern voraus und lehrt sie, was es
heift sein Jiinger zu sein. Wer ihm nachfolgt, will sich nicht selbst in den Mittelpunkt
stellen, sondern anderen dienen.

3.2.2.1.3 Das Lukasevangelium

Der Verfasser des Evangeliums nach Lukas, iiber dessen Identitit nichts Genaueres be-
kanntist, verfiigt itber eine umfangreiche Bildung sowohlin derjiidischen als auch in der
hellenistischen Kultur. Die Schrift ist ein Werk der dritten christlichen Generation. Fiir
diese sind das Geschehen um Jesus von Nazaret, die Urgemeinde in Jerusalem und die
Mission des Paulus schon Geschichte, die sich in gréfReren Zusammenhingen verstehen
ldsst. Das Evangelium ist auf3erhalb Palistinas wahrscheinlich in den Jahren 80-90 ent-
standen. Zu seinem Sondergut gehoren so bedeutende Erzihlungen wie das Gleichnis
vom verlorenen Sohn und vom reichen Mann und dem armen Lazarus.*®

Am Anfang des Werkes setzt Lukas eigene Akzente durch das Vorwort und die aus-
fithrliche Geburtsgeschichte. Ihr zufolge wichst die endzeitliche Konigsherrschaft Gottes
aus der Geschichte Israels hervor. ,Gesetz und Propheten“ erscheinen in einem neuen
Licht.* Zum Wesen der neuen Heilszeit gehort, dass die Heidenvilker in das Heil Israels
integriert werden.

Anhand des Weges Jesu nach Jerusalem verdeutlicht der Evangelist die Eigenart des
christlichen Lebensweges. Die Voraussetzung dieses Lebensweges schafft Gott selbst, in-
demer den siindigen, verlorenen Menschen bedingungslos annimmt. Die Beziehung des
Menschen zu Gott findet im Gebet persénlichen Ausdruck, wobei das Gebet Jesu zum Va-
ter*® als zeitloses Vorbild dargestellt wird.

Die Bewihrung der Beziehung zu Gott erfolgt im Zusammenleben der Menschen.
Konkrete Barmherzigkeit und Liebestat sind wichtiger als religiése oder nationale Gren-
zen, wie das Gleichnis vom barmherzigen Samariter demonstriert.* Lukas macht die so-
ziale Spannung zwischen Reichen und Armen bewusst. Wiederholt warnt er vor den Gefah-
ren des Reichtums, der leicht zum Verfehlen des Lebenssinns fithren kann. Nachdriick-
lich stellt er die Verginglichkeit von Besitz und Vermdgen vor Augen, schildert die end-
zeitliche Umkehrung der ungerechten irdischen Sozialverhiltnisse im Jenseits, lenkt den
Blick auf Bediirftige und Arme und fordert einen gerechten Umgang mit dem Besitz.**

Lukas zeigt den Christen auch, dass sie ihren Weg nicht allein gehen. In der Emma-
userzihlung erscheint die christliche Gemeinde als lebendige Weggemeinschaft mit dem
Auferstandenen, der nicht sichtbar und doch gegenwirtig ist.** Die Ostererscheinun-
gen miinden in eine Erzihlung der Entriickung Jesu in den Himmel.** Hieran konnte
Lukas spiter sein weiterfithrendes Geschichtswerk, die Apostelgeschichte, nahtlos an-
schlieRen.

38  Lk1s5,11—32;/16,19-31.

39 Lk16,60f.

40  Lk11,2—4.

41 Lk 10,25-37.

42 Lk12,16-21;/16,19-31; /12,33; 18,22; / 19,8f.
43 Lk24,13-35.

44 Lk Kap. 24.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

3.2.2.1.4 Das Johannesevangelium

Dasletzte der vier Evangelien, das Evangelium nach Johannes, wird von der altkirchlichen
Uberlieferung dem Apostel Johannes, dem Sohn des Fischers Zebedius und Bruder des
Jakobus*, zugeschrieben. Es hat einen lingeren Entstehungsprozess durchlaufen und
erst am Ausgang des 1. Jahrhunderts seine jetzige Gestalt erhalten.

Die ersten vier Kapitel schildern den Eintritt des géttlichen Wortes in die Welt. Auf den
einleitenden Abschnitt (Prolog), der von Jesu ewigem Sein beim Vater (Priexistenz) zur
Menschwerdung (Inkarnation) hinfiihrt, folgt das Zeugnis Johannes’ des Tiufers und der
Bericht tiber die Berufung der Jiinger Jesu. Dann beschreibt der Evangelist die Anfinge
des Wirkens Jesu.

Ein weiterer Hauptabschnitt* berichtet von der Offenbarung Jesu vor seinem Volk.
Zeichenhandlungen und Reden offenbaren ihn als den, an dem sich die Beziehung des
Menschen zu Gott, dem Vater, entscheidet.

Die Kapitel 11 und 12 dienen bereits der Uberleitung zur Passion. Vor dem letzten Pas-
chafest erweckt Jesus Lazarus vom Tod und kiindigt dadurch seine eigene Auferstehung
an. Der Einzug in Jerusalem fithrt zu einer Begegnung mit den Griechen als Vorboten
eines tiber Israel hinausreichenden Heils. Im Rahmen des Abschiedsmahls mit der Fuf3-
waschung® dienen die Abschiedsreden im Jiingerkreis*® sowie das grofSe Gebet zum Vater®
der Unterweisung der Gemeinde fiir die Zeit nach Jesu Tod, in der der Erhéhte durch
den verheifienen Heiligen Geist in der Gemeinde weiterwirkt. Es folgt, wie am Ende der
synoptischen Evangelien, der Bericht iiber Jesu Leiden, Tod und Auferstehung.>® Kapitel 21
ist eine Hinzufiigung der Herausgeber des Evangeliums und kreist um die Gestalt des
Lieblingsjiingers als Triger und Garanten der johanneischen Tradition.

Das Werk unterscheidet sich im Aufbau und im Inhalt stark von den drei synopti-
schen Evangelien. Seine zentrale Botschaft ist die Selbstoffenbarung Jesu in Wort und Zei-
chen, in der er sich als der von Gott gesandte Sohn, als Licht und Leben der Menschen
bezeugt. Die ganze Darstellung soll den Glauben begriinden, dass ,Jesus der Christus
ist, der Sohn Gottes*”", durch den die Glaubenden ewiges Leben gewinnen.
3.2.2.2 Die Apostelgeschichte
Die Apostelgeschichte ist der zweite Teil des lukanischen Doppelwerks und setzt das dritte
Evangelium fort. Das Buch ist vermutlich um 90 nach Christus entstanden, als die Kirche
begonnen hat, sich auf die politische und kulturelle Wirklichkeit des Romischen Reiches
einzustellen.

Sein Inhalt ist die erste Epoche der Kirchengeschichte. In Apg 1,8 wird der Aufbau der
Erzihlung skizziert, der dem Wachstum der Kirche von Jerusalem bis an die Grenzen
der Erde entspricht. Der erste Hauptteil erzihlt von der Urgemeinde in Jerusalem, die unter

45 Mk1,19f;3,17.
46  Joh Kap. 5—10.
47  Joh Kap.13.

48  Joh Kap. 14-16.
49  Joh Kap.17.

50 Joh Kap. 18—20.
51 Joh20,31.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

m


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

der Leitung der Apostel, namentlich des Petrus und des Johannes, steht.”” Diese Phase
wird als ideale Urzeit beschrieben. Sie endet mit der Steinigung des Stephanus und der
anschlief}enden Verfolgung.

Der zweite Hauptteil schildert die allmihliche Ausbreitung des Gottesworts und die
Aufnahme der heidnischen ,Vélker*in das Gottesvolk.” Der dritte Hauptteil steht ganz im
Zeichen des Missionswerks des Paulus, das im syrischen Antiochien beginnt, auf Kleinasi-
en und Europa ausgreift und schliefllich in Rom endet.>* Mit der freimiitigen, ungehin-
derten Verkiindigung des Paulus in Rom ist die Griitndungsepoche der Kirche an einer
Schwelle angelangt.*

Das Werk will vor Augen fithren, dass das Evangelium auf der Hohe der zeitgendssi-
schen Kultur steht. Schliisselereignisse sind das Pfingstgeschehen, die Berufung des Paulus
¢, auf dem die Entscheidung fillt,
die Heidenchristen in das Gottesvolk aufzunehmen, ohne dass sie die jiidische Tora-Ob-

zur Mission unter den Vélkern und das ,,Apostelkonzil

servanz ibernehmen miissen. Dem Erfolg der christlichen Mission unter den Heiden
entspricht die Spaltung innerhalb des alten Gottesvolkes: Die junge Kirche 16st sich von
jenem Teil Israels, der nicht zu Christus findet.

Lukas stellt die Kirchengeschichte in das Licht des Glaubens: Unsichtbar begleitet
der auferstandene Christus die Seinen noch immer. Die Verkiinder des Evangeliums setzen
sein Werk fort. Der Heilige Geist lenkt die Wege und Geschicke der Christen.

3.2.2.3 Die Paulinischen Briefe

Am Beginn der Briefsammlung des Neuen Testaments stehen 14 Briefe, von denen — au-
3er dem Hebréierbrief — 13 den Namen des Apostels Paulus im Absender nennen. Einige
der Briefe stammen wohl nicht von Paulus, wurden aber unter seinem Namen verbreitet
und haben ebenfalls Aufnahme in die Sammlung gefunden.

Anhand von inhaltlichen und sprachlich-stilistischen Merkmalen wird seit langem
versucht, die Briefe, die der Apostel selbst verfasst hat, von denen zu unterscheiden, fiir
die dies eher unwahrscheinlich ist. Als authentisch gelten heute die Briefe an die Rimer,
die Korinther, die Galater, die Philipper sowie der 1. Brief an die Gemeinde in Thessalonich
und der Brief an Philemon. Sie sind die dltesten Texte des Neuen Testaments und sind noch
vor den Evangelien entstanden. So hat Paulus den 1. Thessalonicherbrief bereits 50 oder
51 nach Christus verfasst. Mit ihm liegt sein iltester Brief und das ilteste christliche
Schriftstiick itberhaupt vor. Bei den Briefen an die Kolosser, die Epheser, die Gemeinde
in Thessalonich (2. Brief), an Timotheus (beide Briefe) und Titus wird die Autorschaft des
Apostels meist nicht angenommen, wiewohl diese im Einzelfall, besonders beim Koloss-
erbrief, auch verteidigt wird. Die paulinische Herkunft des Hebraerbriefs war schon in
der Antike umstritten.

Die inhaltlichen Schwerpunkte und Anliegen der paulinischen Briefe sind — den
Adressaten und der Situation entsprechend — vielfiltig. Indem sie auf Glaubensfra-

52 ApgKap.1-8.

53  ApgKap. 8-12.

54  ApgKap.12—28.

55 Apg2831.

56  ApgKap.2;/Kap. 9-22; / Kap. 15.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

gen antworten, Schwierigkeiten im Gemeindeleben zu lésen suchen, seelsorgerische
Anweisungen geben und die neu bekehrten Christen ermahnen, trosten und stirken,
gewihren diese Schreiben wichtige Einblicke in das Denken des Apostels und seiner
Mitarbeiter sowie in das Leben der Gemeinde des paulinischen Missionsgebiets.

Der Bedeutung des Romerbriefs als einer umfassenden theologischen Auslegung des
Evangeliums entspricht seine programmatische Stellung am Anfang der Sammlung
der Paulusbriefe. So schlie3t er organisch an die letzte Szene der Apostelgeschichte an,
die mit der freimiitigen Verkiindigung des Evangeliums durch Paulus in Rom endet.
Da Adam gesiindigt hat und nach ihm alle Menschen gesiindigt haben, ist laut Paulus
der Tod in die Welt gekommen und hat der Mensch die Herrlichkeit Gottes verloren.>”
Durch den Tod Jesu Christi ist jedoch die Siinde des Menschen gesithnt und der Mensch
erldst und mit Gott versdhnt worden®®, sodass er nun wieder Zugang zum géttlichen
Leben hat. Nicht das Befolgen des Gesetzes, sondern nur der Glaube an Jesus Christus
unabhingig von Werken des Gesetzes macht den Menschen vor Gott gerecht und rettet
ihn im Tod.*® Daher stehen Heil und ewiges Leben den Heiden (Nichtjuden) genauso
offen wie den Juden. Durch die Taufe wird der Mensch von der Macht der Siinde befreit*
und kann ein geisterfiilltes Leben fithren, weil der Geist Gottes in ihm wohnt.* Wer den
Nichsten liebt, erfiillt die Zehn Gebote und damit das jiidische Gesetz, auch wenn er
kein Jude ist.®?

Wie kaum ein anderer Text des Neuen Testaments gewidhrt der 1. Korintherbrief
Einblick in das sich entwickelnde Leben einer urchristlichen Gemeinde. Zugleich zeigt
er, wie sehr sich Paulus als Griinder dieser Gemeinde weiterhin fiir sie verantwortlich
fithlt.”* Nach Paulus gibt es verschiedene Geistes- oder Gnadengaben — etwa die Gabe,
Weisheit mitzuteilen, Erkenntnis zu vermitteln, Glaubenskraft auszustrahlen, Krank-
heiten zu heilen oder prophetisch zu reden — aber nur einen Geist, verschiedene Dienste,
aber nur den einen Herrn. ,Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt,
damit sie anderen niitzt.“** Alle sollen jedoch nach den héheren Gnadengaben streben,
die da sind: Glaube, Hoffnung und Liebe. Unter ihnen ist am grofiten die Liebe, ohne die
der Mensch nichts wire.® Sie ist langmiitig und giitig, sucht nicht ihren Vorteil und
tragt das Bose nicht nach, sie ertragt, glaubt und hofft alles, sie hilt allem Stand und
hért niemals auf.®® Das Entscheidende des Glaubens an Jesus Christus ist dessen Auf-
erstehung von den Toten. Wenn Christen allein fiir dieses irdische Leben ihre Hoffnung
auf Christus gesetzt haben, sind sie ,erbirmlicher daran als alle anderen Menschen“?.

57  Roms5,12;/3,23.
58 ROm 3,25; 3,24; 5,10.
59 ROm 3,28;/5,10.
60 ROm 6,22.

61 R6m 5,5; 8,9.14.
62 Rom13,8—10.

63  1Kor 4,14f.

64 1Kor12,7.

65 1Kor13,2.

66  1KorKap.13.

67  1Kor1s5,19.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

213


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Weil Christus aber als der Erste von den Toten auferweckt worden ist, werden alle von
den Toten auferstehen.

Der 2. Korintherbrief ist in gewissem Sinn der persinlichste Paulusbrief. Im Gegensatz
zu seinen Gegnern versteht der Apostel seinen Dienst als Christusnachfolge in Niedrig-
keit und Schwachheit und als Leidensgemeinschaft mit Christus.®® Demiitig bekennt er von
sich, den Schatz der Erkenntnis Christi ,in zerbrechlichen Gefifien“ zu tragen, sodass
deutlich wird, dass ,das Ubermaf der Kraft“ von Gott und nicht von ihm kommt.%* Da
Christus aber fiir alle gestorben ist, hat Gott allen als ersten Anteil fiir ein ewiges Leben
im Himmel den Geist des Glaubens gegeben, der als Geist des Herrn Freiheit bedeutet
und durch den der Mensch in das Bild Jesu Christi verwandelt wird.” Wer so in Christus
ist, stellt eine neue Schépfung dar und ist mit Gott verséhnt.”

Als historisches Zeugnis gibt der Galaterbrief Einblick in die Entwicklung junger Ge-
meinden in heidnischer Umgebung und in den Klirungsprozess ihres Verhiltnisses zur
judischen Tradition. Judenchristliche Irrlehrer hatten nimlich von den heidenchristlichen
Galatern verlangt, sich beschneiden zu lassen und das alttestamentliche Gesetz als zum
Heil notwendig anzuerkennen. Demgegeniiber hebt Paulus hervor, dass die Gerechtig-
keit vor Gott und der Geist Gottes nicht aus Werken des Gesetzes, sondern aus dem Héren
der Glaubensbotschaft und dem Christusglauben, der durch die Liebe wirkt, kommt.” Des-
halb sollen die Galater nicht in die alte Sklaverei des Gesetzes zuriickfallen’®, sondern
in der Freiheit der Kinder Gottes, zu der Christus befreit hat, leben und statt Werke des
Fleisches Friichte des Geistes hervorbringen: , Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freund-
lichkeit, Giite, Treue, Sanftmut und Enthaltsamkeit“’#.

Der Epheserbrief wurde vermutlich gegen Ende des 1. Jahrhunderts von einem heute
unbekannten Autor aus dem paulinischen Traditionskreis verfasst. Er enthilt die bedeu-
tendsten neutestamentlichen Aussagen iiber die Kirche und thematisiert vor allem ihre
Einheit. Danach hat Gott die Christen schon vor der Grundlegung der Welt aus Liebe da-
zu bestimmt, durch Jesus Christus seine Kinder zu werden und zum Lob seiner Herrlich-
keit zu ihm zu gelangen.”™ Nachdem Gott Christus von den Toten auferweckt und zu sei-
ner Rechten erhoben hat, hat er ihn, der nun alles tiberragt und das All erfiillt, als Haupt
itber die Kirche gesetzt, die sein Leib ist.”® Die Glaubenden, Juden und Heiden, sollen
immer mehr zu diesem einen Leib Christi zusammenwachsen. Indem sie von unmiin-
digen Kindern zu erwachsenen, vollkommenen Menschen werden, den alten Menschen
ablegen und im Geist den neuen Menschen anziehen und so wahres Bild Gottes werden,
wichst die Kirche als Leib Christi und baut sich selbst durch die Kraft der Gliubigen in

68 2 Kor4,7-17; 6,1-10; 11,22—12,10.
69 2Kora4,7.

70 2Kors,a4f; /5,5 /4,13; /3171,

71 2 Kor 5,17—19.

72 Gal3,5;/5,6.

73 Gal 4,24.

74  Gal 5,22f.

75  Eph1,3-14.

76  Ephn1,22f

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Liebe auf.”” Die Liebe soll das Zusammenleben der Christen sowohl in der Gemeinde als
auch in Ehe und Familie bestimmen.

Der Philipperbrief gibt wieder besonderen Einblick in das persénliche Wollen und
Denken des Menschen und Christen Paulus. Sein bekanntester und theologisch wich-
tigster Textabschnitt ist der Hymnus auf die Erniedrigung und Erhéhung Christi: , Er war
Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, Gott gleich zu sein, sondern [...] entiuf3erte sich

78 Yon sich selbst

und [...] erniedrigte sich [...]. Darum hat ihn Gott iiber alle erhéht [...]
bekennt Paulus in grofier Begeisterung, im Blick auf Christus alles fiir Verlust und sogar
fiir Unrat zu halten und seinetwegen alles aufgegeben zu haben, um ihn zu erkennen
und ihm gleichgestaltet zu werden.” Die Gemeinde von Philippi, die er als erste auf eu-
ropéischem Boden gegriindet hat und die ihm besonders ans Herz gewachsen war, ruft
der Apostel insbesondere zur Freude auf: , Freut euch im Herrn zu jeder Zeit! Noch einmal
sage ich: Freut euch!“®°

Im Christushymnus des Kolosserbriefs wird die Einzigkeit Christi als Bild Gottes, als

Schépfungsmittler und als Haupt tiber das All und die Kirche besungen:

,Erist Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen Schopfung [..] Denn
in ihm wurde alles erschaffen [..]; alles ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen. Er ist
vor aller Schopfung und in ihm hat alles Bestand. Er ist das Haupt, der Leib aber ist die
Kirche. [...] Denn Gott wollte mit seiner ganzen Fiille in ihm wohnen, um durch ihn alles
aufihn hin zuverséhnen. Alles im Himmel und auf Erden wollte er zu Christus fiihren,
der Frieden gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut.®"

Wie die spiteren Briefe folgt der 1. Thessalonicherbrief mit seinem formlichen Eingang
und Schluss als Rahmen sowie einer Selbstempfehlung des Autors und verschiedenen
Themen im Korpus einem in der Antike iiblichen Aufbau. Paulus lobt die Glaubenden,
weil sie sich ,von den Gétzen zu Gott bekehrt [haben], um dem lebendigen und wahren
Gott zu dienen und seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten, Jesus, den er von den To-
ten auferweckt hat“®?. Er wiinscht ihnen, in der Liebe zueinander und zu allen zu wach-
sen und reich zu werden®, ermutigt sie als Kinder des Lichts und des Tages wachsam und
niichtern zu sein® und ermahnt sie: , Seht zu, dass keiner dem andern Béses mit Bésem
vergilt, sondern bemitht euch immer, einander und allen Gutes zu tun! Freut euch zu je-
der Zeit! Betet ohne Unterlass! Dankt fiir alles [...]. Loscht den Geist nicht aus! [...]. Priift
alles und behaltet das Gute!“®®

Der 2. Thessalonicherbrief zeigt, wie schon innerhalb der neutestamentlichen Schrif-
ten Glaubensvorstellungen korrigiert werden. Ahnlich wie im 2. Petrusbrief wird zum

77 Eph4,3f;/4,22-24;/ 4,16.
78  Phil 2,6-11.

79  Phil 3,8-11.

80  Phil 4,4.

81 Kol 1,15—20.

82 1Thess1,9f.

83 1Thess3,12.

84  1Thesss,sf.

85  1Thess 5,15-21.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

215


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Festhalten an der endzeitlichen Erwartung Christi gemahnt, doch vor einer schwirme-
rischen Vorwegnahme der Ankunft Christi gewarnt, da ,der Tag des Herrn“ noch nicht
gekommen ist, sondern noch aussteht.®

Der 1. und 2. Timotheusbrief und der Titusbrief werden als Pastoralbriefe bezeich-
net, weil sie nicht an Gemeinden, sondern an namentlich genannte Vorsteher (Hirten) ei-
ner Gemeinde gerichtet sind, denen sie eine konkrete Anleitung fiir ihre Aufgabe geben.
Im Unterschied zu Paulus steht im Zentrum der Botschaft nicht mehr, dass der Mensch
durch den Glauben an Jesus Christus gerecht wird.®” Auch tritt der Ausblick auf die Wie-
derkunft Christi in den Hintergrund; daftir wird die Verantwortung der Christen fiir die
Welt stirker betont.

Ein zentrales Anliegen dieser Briefe ist das Bekenntnis zum universalen Heilswillen
Gottes, unseres Retters®®, der die Vernichtung des Todes und das Gnadengeschenk
unverginglichen Lebens durch das Erscheinen unseres Retters Christus Jesus offenbart
hat.® In der Uberzeugung, dass Gott das Heil aller Menschen will*®, zeigt sich die
grundlegende Ubereinstimmung dieser neutestamentlichen Spitschriften sowohl mit
der Christusverkiindigung der Evangelisten als auch mit dem Evangelium des Paulus.”

Im 1. Timotheusbrief deutet sich in der Unterscheidung von Episkopos/Bischof, Diakon
und Presbyter/Altester der Gedanke der Bevollmichtigung durch apostolische Nachfolge
an.**> Das Wesen der christlichen Gemeinde wird nicht mehr wie bei Paulus mit dem Mo-
tivvon dem einen Leib und den vielen Gliedern veranschaulicht®, sondern mit dem Bild
vom Haus, in welchem der Hausverwalter, vorzugsweise der Bischof, iiber das Leben und
den Glauben der Gemeinde bestimmen soll.”* Gott will nicht nur, ,dass alle Menschen ge-
rettet werden®, er ist der ,Retter aller Menschen“ und wird alle Menschen aus dem Tod
retten.”® Mittler zwischen Gott und den Menschen ist dabei ,,der Mensch Christus Jesus,
der sich als Lésegeld hingegeben hat fiir alle“®.

Im 2. Timotheusbrief tritt der im 1. Brief angedeutete Gedanke der apostolischen Nach-
folge noch klarer hervor. So ruft , Paulus“Timotheus ins Gedichtnis: , Entfache die Gnade
Gottes wieder, die dir durch die Auflegung meiner Hinde zuteilgeworden ist! Denn Gott
hatuns nicht einen Geist der Verzagtheit gegeben, sondern den Geist der Kraft, der Liebe
und der Besonnenheit.’

Der Titusbrief fordert die Vorsteher auf, die Gliubigen daran zu erinnern, ,zu jedem
guten Werk bereit zu sein, niemanden zu schméhen, friedfertig zu sein, giitig und alle

86 2Thess2,2.

87 Gal2,6.

88 Tit1,3.

89 2Tim1,10.

90 Vgl.1Tim 2,1-6; 2 Tim 1,9f; Tit 2,11.
91 Vgl. Mk10,45; / Rom 8,31f.

92  1Tim3,1;3,8; 4,14.

93 Vgl. R6m12,3-8; 1 Kor 12,12-31.

94  Vgl.1Tim3,5.15; /1 Tim 3,1-7; vgl. Tit1,6-9.
95 1Tim2,3;/4,10.

96  1Tim 2,5f.

97 2Tim1,6f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Freundlichkeit allen Menschen gegeniiber zu zeigen“®

. Das Leben der Christen im 6ffent-
lichen wie im privaten Bereich soll dem Geschenk der Gnade Gottes und der Erneuerung
im Heiligen Geist entsprechen.

Dem kleinen, sehr persénlichen Philemonbrief, der zeigt, wie Paulus mit seiner Autori-
tat als Apostel umgeht, folgt der Hebrderbrief, der sich in der Form, im Sprachstil und in der
Theologie sehr deutlich von den Paulusbriefen abhebt und gegen Ende des 1. Jahrhunderts
entstanden sein diirfte. Er ist vom literarischen Genus her weniger ein Brief als eine Ho-
milie (Unterweisung, Predigt) beziehungsweise eine seelsorglich bestimmte Mahnrede,
wie sie auch im Synagogengottesdienst iiblich war.”” Das Schreiben ist sorgfiltig in drei
einander zugeordnete Teile gegliedert. Der Eriffnungsteil stellt heraus, dass Gott im Sohn
auf neue und endgiiltige Weise zu den Menschen gesprochen hat und sie diesen Ruf mit ih-
rem ganzen Leben aufnehmen sollen.® Der Mittelteil weist auf den Sohn als Hohepriester
des Neuen Bundes hin, der in seinem Lebensopfer den Menschen die endgiiltige Versih-
nung mit Gott erdffnet hat: Er, der ,erhabene Hohepriester [...], der die Himmel durch-
schritten hat“, hat ,nur ein einziges Opfer fir die Siinden dargebracht und [...] die, die
geheiligt werden, fiir immer zur Vollendung gefithrt“."*" Der dritte Teil ruft die Gemein-
de auf, zu diesem Geschehen hinzuzutreten, sich auf das Opfer Jesu Christi einzulassen
und gemif} der Zuwendung Gottes in Jesus Christus neu zu leben: Darum wollen wir ,,alle
Last und die Siinde abwerfen, die uns so leicht umstricke [...] und dabei aufJesus blicken,
den Urheber und Vollender des Glaubens [...]. Darum wollen wir dankbar sein, weil wir
ein unerschiitterliches Reich empfangen, und wollen Gott so dienen, wie es ihm gefillt,

in ehrfiirchtiger Scheu; denn unser Gott ist verzehrendes Feuer.“***

3.2.2.4 Die Katholischen Briefe

Die sieben Schreiben, die dem Hebrierbrief folgen, werden seit alter Zeit als katholische,
das heifdt allgemeine Briefe bezeichnet, weil sie sich - sieht man von 2 Joh und 3 Joh ab
— nicht an eine Einzelgemeinde oder Einzelperson richten, sondern allgemein gehalten
sind. Sie weisen vielfach keine strenge Briefform auf, sondern haben eher den Charakter
von Lehr- und Mahnschreiben, die zur Treue gegeniiber dem in der Taufe angenommenen
Glauben aufrufen. Damit leiten Sie ihre Autoritit nicht in erster Linie von ihrer aposto-
lischen Herkunft, sondern von ihrem unverfilschten Christuszeugnis ab.

Der Jakobusbrief, der vermutlich zwischen 80 und 90 nach Christus abgefasst worden
ist, findet angesichts der Spannung zwischen Reich und Arm harsche Worte: ,Der Bru-
der, der in niederem Stand lebt, rithme sich seiner hohen Wiirde, der Reiche aber sei-
ner Niedrigkeit; denn er wird dahinschwinden wie die Blume im Gras*®*; ,Ihr aber, ihr
Reichen, weint nur und klagt tber das Elend, das iiber euch kommen wird! Euer Reich-
tum verfault und eure Kleider sind von Motten zerfressen, euer Gold und Silber verros-

98  Tit3f.

99  Vgl. Apg13,15.

100 Hebr1,1-4,13.

101  Hebr 4,14-10,18; / 4,14; [ 10,12—14.
102 Hebr10,19-13,17; /12,1f.28f.

103 Jak1,9.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

27


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

tet.’** Der Brief erginzt ferner die Rechtfertigungslehre des Paulus. Wihrend der Apostel
der Uberzeugung war, dass der Mensch nicht durch das Befolgen desjiidischen Gesetzes
,gerecht“wird, sondern ,durch Glauben, unabhingig von Werken des Gesetzes*®*, hebt
der Autor des Briefes die Bedeutung der Werke aus Glauben hervor: ,Was niitzt es, mei-
ne Briider und Schwestern, wenn einer sagt, er habe Glauben, aber es fehlen die Werke?
Kann etwa der Glaube ihn retten??°® Der ,Glaube fiir sich allein [ist] tot, wenn er nicht
Werke vorzuweisen hat. [...] Thr seht, dass der Mensch aus Werken gerechtfertigt wird
und nicht aus Glauben allein.“"*” Ein wirklicher theologischer Gegensatz liegt hier nicht
vor, da auch fiir Paulus der Glaube nur durch die Liebe wirksam wird: ,,Denn in Christus
Jesus vermag weder die Beschneidung noch die Unbeschnittenheit etwas, sondern der
Glaube, der durch die Liebe wirkt.“*°® Der Glaube wirkt mit Werken der Nichstenliebe
zusammen und vollendet sich in der Liebe."*® Schliefilich ist im Brief noch die Erwih-
nung der Krankensalbung bedeutsam."®

Der 1. Petrusbrief ist wahrscheinlich zu Beginn der 9oer-Jahre in Rom entstanden. Er
charakterisiert die Christen als heiliges, priesterliches Volk: ,Thr aber seid ein auserwihltes
Geschlecht, eine konigliche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein beson-
deres Eigentum wurde.""* Diese Charakterisierung wurde zur Grundlage fiir die Leh-
re des gemeinsamen Priestertums der Gliubigen, die das Zweite Vatikanische Konzil gel-

2 Der Brief ermahnt Christen zur begriindeten Hoffnung: ,Seid stets

tend gemacht hat.
bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der von euch Rechenschaft fordert tiber die
Hoffnung, die euch erfiillt.*® Zu den vielen Gemeinsamkeiten des Briefes mit den Pau-
lusbriefen gehort auch die Herausstellung der Liebe: ,Vor allem haltet beharrlich fest an
der Liebe zueinander; denn die Liebe deckt viele Siinden zu.“** Zum ersten Mal klingt
das Motiv vom Abstieg Christi in das Reich des Todes an, das in das Glaubensbekenntnis
eingegangen ist."

Auch der 2. Petrusbrief ist deutlich nach dem Tod des Apostels Petrus (64 oder 67) ent-
standen (um 120) und kann als das jiingste Dokument des Neuen Testaments gelten. Er
soll die Leser im Glauben und in der Hoffnung stirken und sie vor falschen Lehrern war-
nen, die iiber den Glauben an die Wiederkunft des Herrn spotten und seine gottliche
Herrlichkeit leugnen.™ Wichtig sind Aussagen iiber die heiligen Schriften und ihre rich-
tige Auslegung: ,Keine Prophetie der Schrift wird durch eigenmichtige Auslegung wirk-

sam; denn niemals wurde eine Prophetie durch den Willen eines Menschen hervorge-

104 Jak2,5;5,1-3.

105 ROm 3,28; vgl. 5,1; Gal 2,16; Phil 3,8.
106 Jak2,14.

107 Jak2,17.24.

108 Gals,6; vgl.1Kor13,2.

109 Vgl.Jak 2,22.

10 Jaks,14; vgl. Mk 6,13.

111 1 Petr2,9.

112 Il Vatikanum, Lumen gentium [= LG] 10.
13 1Petr3,15.

114 1Petr4,8;vgl.1,22;3,8.

115 1 Petr3,19.

16 2 Petr3,4;/2,1.10.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

bracht, sondern vom Heiligen Geist getrieben haben Menschen im Auftrag Gottes gere-
det.

Der gegen Ende des 1. Jahrhunderts verfasste 1. Johannesbrief ist nach Stil und Ge-
dankengut dem Johannesevangelium nah verwandt. Seine wesentlichen Aussagen iiber
Gott lauten: ,Gott ist Licht und keine Finsternis ist in ihm“, und ,Gott ist Liebe, und wer
in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm“.*® In Gott und im Licht bleibt,
wer seinen Bruder liebt.”™ Nicht lieben soll der Christ die Welt, insofern sie von der Be-
gierde des Fleisches, der Begierde der Augen und dem Prahlen mit dem Besitz bestimmt

ist.”°

Denn ,die Welt vergeht und ihre Begierde; wer [hingegen] den Willen Gottes tut,
bleibt in Ewigkeit“'*". Von Bedeutung fiir die Frommigkeitsgeschichte ist die Unterschei-
dung im Brief zwischen Siinde, die zum Tod fithrt, und solcher, die nicht zum Tod fiihrt,
geworden."”*

Der 2. und 3. Johannesbrief stammen von ein und demselben Verfasser, dem ,Altes-
ten“, und geben Einblick in kirchliche Verhiltnisse um das Jahr 100. Wihrend umbherzie-
hende Irrlehrer abzuweisen sind*?, sind Wandermissionare zu unterstiitzen.”** Denn in
der Liebe kann nur wandeln, wer in der Wahrheit wandelt.*®

Auch der Judasbrief warnt wiederum vor Irrlehrern und ermutigt die treu geblieben
Christen: ,Ihr aber, Geliebte, baut weiter auf eurem hochheiligen Glauben auf, betet
im Heiligen Geist, bewahrt euch in der Liebe Gottes und wartet auf das Erbarmen Jesu

Christi, unseres Herrn, zum ewigen Leben!“*¢

3.2.2.5 Die Offenbarung des Johannes
Die Offenbarung des Johannes ist in den Neunzigerjahren als Sendschreiben an sieben asia-
tische Gemeinden abgefasst worden, richtet sich aber an die ganze Kirche. Der erhoh-
te Christus spricht darin zu seinen Gemeinden, vermittelt durch seinen Engel und sei-
ne Zeugen. Johannes sieht und hort diese Offenbarung und wird aufgefordert, das Ge-
schaute aufzuschreiben. Die Bilder, die dabeiverwendet werden, stammen aus jidischer
Tradition, aus den Biichern der Propheten, besonders aus Ezechiel und Daniel, und aus
Psalmen. Die Schrift fiigt sich so in die zeitgendssische Literatur der Apokalyptik ein, hebt
sich von ihr aber dadurch ab, dass sie die traditionellen Bilder mit dem christlichen Be-
kenntnis von Jesus, dem Gekreuzigten, Erhéhten und zur Parusie Wiederkehrenden ver-
bindet. Johannes fordert mit ihr verfolgte Christen auf, Christus und dem Glauben an
ihn die Treue zu bewahren.

Nach den sieben Sendschreiben im ersten Teil, in denen Johannes die sieben Gemein-
den lobt, tadelt und anspornt, folgen im Hauptteil die Visionen der sieben Siegel, der sie-

117 2 Petr1,20f.
118 1Joh1,5;/4,16.
119 1Joh2,10.

120 1)oh2,16.

121 1Joh2,17.

122 1)ohs5,16f.

123 2)oh1of.

124 3Johs5-8.

125 Vgl.2Joh 6.
126 Jud 20f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

219


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

ben Posaunen und der sieben Schalen.” Es wird visionir die Zeit zwischen der Aufer-
stehung Christi und dem Ende der Welt geschildert. Die Zeit vor dem Ende ist gemif}
den Vorstellungen in der apokalyptischen Literatur eine Periode der Bosheit, Schreck-
nisse und Plagen. Der grofRe Widersacher der Kirche ist Satan, der das Rémische Reich be-
nutzt, um seine bose Herrschaft auszuiiben.”® Den Sieg aber trigt Christus davon, was in
zahlreichen ermutigenden Bildern beschrieben wird: der siegreiche Reiter auf weif’em
Pferd; die 144.000 und die unermesslich grofle Schar der Erlosten; die himmlische Frau,
von der Sonne bekleidet, deren neugeborenes Kind der Bedrohung durch Satan entris-
sen wird; der Sieg Michaels iiber den Drachen; nochmals die 144.000, die um Christus,
das Lamm, versammelt sind; der Untergang Babylons; das Tausendjihrige Reich.””” Am
Schluss steht die Erneuerung und Vollendung von allem."°

,Dann sah ich einen neuen Himmel und eine neue Erde [..]. Ich sah die heilige Stadt,
das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herabkommen [...]. Da hérte ich ei-
ne laute Stimme vom Thron her rufen: Seht, die Wohnung Gottes unter den Menschen!
Er wird in ihrer Mitte wohnen und sie werden sein Volk sein; und er, Gott, wird bei ih-
nensein. Erwird alle Tranen von ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein,
keine Trauer, keine Klage, keine Mithsal ™'

Essind nun kurz die einzelnen Schriften der christlichen Bibel vorgestellt worden. Daran
hat sich einerseits ihre formale und inhaltliche Vielfalt gezeigt, andererseits aber auch
schon so etwas wie eine Offenbarungslinie abgezeichnet, die nun genauer herausgear-
beitet werden soll.

3.2.3 0Offenbarung Gottes in der Bibel

In diesem Kapitel geht es darum, was im Alten Testament (Kap. 3.2.3.1) und im Neuen
Testament (Kap. 3.2.3.2) unter Offenbarung Gottes verstanden wird und welche wesent-
lichen Offenbarungsinhalte sich in ihnen niedergeschlagen haben. Die biblische Offen-
barung bildet die Grundlage jeder christlichen Theologie.

3.2.3.1 Offenbarung im Alten Testament

Wenn Texte des Alten Testaments von einem Sich-Offenbaren oder einem Offenbarwerden
Jahwes reden, verwenden sie dafiir fast nur Verben. Da erscheint Gott von sich aus, of-
fenbart sich, lisst sich sehen, gibt sich zu erkennen, lisst wissen, steigt herab, kommt,
redet oder enthiillt seine Geheimnisse. Der Mensch als Empfinger der Offenbarung sei-
nerseits sieht, was Gott tut, hort und versteht seine Worte. Der Beter kann Jahwe darum
bitten, ihm die Augen zu 6ffnen, das heiflt ihm das Verstindnis fiir die Wunder seiner

127 Offb1,1-3,22; / Kap. 4—22.

128 Offb13,1: das Tier aus dem Meer; Kap. 17: die Hure Babylon.
129 Offb6,2;/Kap. 7;/ Kap. 12; /14,1-5; / Kap. 18; / Kap. 20.

130 Offb Kap. 21f.

131 Offb 21,1-5.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

32 ijhm einen Durchblick oder eine Tiefenschau fiir seine Offen-

Weisung zu vermitteln
barungen zu gewihren.

Gelegentlich offenbart sich Gott unmittelbar. So etwa, wenn er Mose beruft und ihm
seinen Namen kundgibt, um durch ihn das Volk aus Agypten zu befreien, oder wenn er
Mose auf dem Gipfel des Sinai erscheint, um durch ihn dem Volk die Tora mitzuteilen.”?
Fur gewodhnlich offenbart er sich jedoch auf mittelbare Weise, indem er sich einzelnen
Menschen, einer Gruppe, seinem Volk oder den Vélkern vermittelt durch die Schépfung,
die Geschichte oder bestimmte Menschen erschlief3t, um sie in seine richtende, vor allem
aber seine helfende Gemeinschaft aufzunehmen. Dazu kann er sich itberdies besonderer
Mittel bedienen: etwa eines Traumes, der Bundeslade, seiner Engel oder seiner Herrlich-
keit, das heifdt seines Lichtglanzes. Hauptsichlich gebraucht er nach alttestamentlichem
Verstindnis freilich Worte, die er spricht, um sich und seinen Willen durch Propheten
oder Priester dem Volk kundzutun. Von daher ist Offenbarung im Alten Testament in
der Hauptsache Wortoffenbarung, durch die Gott den Menschen als Du anredet, um ihm
zu begegnen und ihn zu einer Antwort zu bewegen.

Neben dem Wort gibt sich Jahwe besonders in der Geschichte, in seinem strafenden
oder rettenden geschichtlichen Handeln zu erkennen. Dabei spielt die Herausfithrung
Israels aus Agypten eine Schliisselrolle. Uber die Wort- und Tatoffenbarung hinaus ist
schlieRlich auch der Kult, besonders der Opferkult im Tempel, geeignet, die Vertrautheit
und Gemeinschaft mit Jahwe zu erfahren.

Obwohl das Volk Israel so neben der stindigen Gegenwart Gottes, von der es iiber-
zeugt war, zu bestimmten Zeiten oder an bestimmten Orten Erfahrungen grofierer Got-
tesnihe und engerer Gottesgemeinschaft machen konnte, blieb Gott fiir es grundsitzlich
der verborgene Gott. Das Alte Testament kennt nirgends eine volle Selbstoffenbarung Jah-
wes. Vielmehr steht fiir es eine solche noch aus. Es wird diesbeziiglich Neues und Grofe-
res erwartet. Bisher hat Gott immer wieder ,etwas“von sich, aber noch nicht vollstindig
sich selbst offenbart.

Was vom Willen, Heilshandeln und Wesen Gottes im Alten Testament als geoffenbart
gilt, lasst sich inhaltlich kurz so zusammenfassen. Schon in grauer Vorzeit schloss Gott
mit Abraham einen Bund (evtl. um 1500 v. Chr.) und verhief ihm, ein grof3es Volk mit ei-
genem Land zu werden. Auch den Erzvitern Isaak und Jakob gab er sich zu erkennen.
Aus allen V6lkern der Welt erwéhlte er dann das Volk Israel in einer Situation der Not und
des Elends, der Unterdriickung und Ausbeutung, nimlich als es sich — nicht als zahlrei-
ches Volk, sondern vermutlich als recht kleine ,,Moseschar“ - in der dgyptischen Sklave-
rei (evtl. um 1200 v. Chr.) befand. Diese Erwihlung zum persénlichen Eigentum Gottes,

135 sollte auch allen anderen Vélkern zugutekommen. Sie,

durch das es ,sein“ Volk wurde
die Gott ebenfalls liebte, sollten dadurch Segen erlangen.”® Durch den Glauben und das

Leben Israels sollten sie die Giite und GrofRe Gottes erkennen. Daher bildet sich in der

132 Ps119,18.

133 ExKap.3;6;/19.

134 Vgl. Gen15,1-8.

135 Ex19,5; Dtn 7,6; 27,9; 2 Sam 7,23f; Ps 135,4.
136 Dtn33,3;/GCen18,18;Jer 4,2.

137 1 Chron 16,23f; Ps 67; Jer 16,19—21.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

221


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Erwihlung Israels ,exemplarisch ab, wie Jhwh prinzipiell eine liebende Beziehung zu allen
Menschen unterhalten mochte. [...] In diesem Sinn ist die spezielle Zuneigung zu seinem
Volk ein Zeichen dafiir, wie Gott eigentlich allen Volkern sein Leben in Fiille schenken
will. 4?8

Dem Alten Testament zufolge war die grofSe Mittlergestalt bei der Befreiung aus Agyp-
ten Mose (um 1200 v. Chr.). Ihm offenbarte sich Gott als Jahwe. Durch ihn schloss er am
Sinai mit dem Volk einen Bund, um fiir immer sein Gott zu sein. Durch ihn teilte er auch
dem Volk seinen Willen in den Zehn Geboten und dem iibrigen Gesetz mit.”® Als Israel von
ihm abfiel und den Bund mit ihm brach, verwarf er — ,der barmherzige und gnidige

140 _ es dennoch nicht, sondern vergab

Gott, langmiitig und reich an Huld und Treue
ihm, erneuerte den Bund mit ihm und blieb ihm die ganze Geschichte hindurch treu.'*
Er war bei ihm und sein Geist blieb immer in seiner Mitte.'**

Nachdem er das Volk ins gelobte Land gefithrt und dieses sich dort angesiedelt hatte,
stand er ihm durch charismatische Richter in Krisensituationen bei. Kurzfristig leitete er
es durch ihm ergebene Konige, vor allem durch David (um 1000 v. Chr.), iiber denen sein
Geist war und die dem Herrn gefielen." Durch Kénig Salomo lief3 er sich als seine Woh-
nung den Tempel erbauen.** Immer wieder sprach er zum Volk durch seine Propheten.
Er ermahnte es zum Glauben an ihn als den einzigen Gott und zu mehr irdischer Gerech-
tigkeit, trostete es aber auch durch weitere VerheifSungen, in die auch alle anderen Volker
einbezogen waren.

Nachdem das Volk in Babylonische Gefangenschaft (597-539 v. Chr.) geraten war, holte
er es wieder in die Heimat zuriick, so dass es die zerstorte Stadt Jerusalem und den Tempel
wieder aufbauen konnte. Am Ende der Tage wiirde das Volk Israel in einem erneuerten
Jerusalem gesammelt werden, ein helles Licht wiirde bis an alle Enden der Erde leuch-
ten, der Herr selbst wiirde sein ewiges Licht sein.'* Dann wiirden alle Vélker zum Zion
wallfahren, wo der Herr fiir sie ein Festmahl geben wiirde, und wiirden in Gerechtigkeit
und Frieden zusammenleben.'#¢

Alles in allem hat sich Jahwe als Gott Israels, Herr der Geschichte, Schopfer der Wel,
Person und Initiator des Bundes zu erkennen gegeben.'” Er ist immer wieder als Retter
Israels in Erscheinung getreten, der sowohl Einzelne als auch das ganze Volk aus aller
Not, insbesondere aus Todesnot rettet, und hat sich immer mehr als Immanuel erwiesen:

«148

als ,Gott mit uns‘**®. Er wirkt in der Welt und handelt in der Geschichte an den Menschen

und mit ihnen durch seinen Geist, durch sein Wort und durch seine Weisheit.™*

138  Fischer 287.

139  Ex19-24; vgl. Dtn 5,2—22; 29,11.

140 Ex34,6.

141 Jes54,10.

142 Hag2,4f.

143 1Sam16,13; /2 Kén14,3;18,3.

144 2Sam7,5;2 Chré,2; Tob1,4.

145 Tob13,9—14; /Jes 60,19f.

146 Jes 25,6; / Mi 4,1-5.

147 Dtn 6,4; / Ex3,6; Hos 12,10; 13,4; / Ps 104; | Ex 3,6—17; 20,2; | Gen 17.
148 1 Makk 4,30; / Ps 30; 116; / Jes 7,14; 8,8.10.

149 Gen1,2; Num 24,2; / Ps 33,6; Gen 15,1; / Sir 24,1-9; 1 Kbn 3,28.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Trotz dieses positiven Grundzuges eines liebenden, barmherzigen und treuen Gottes
bleibt, wie bereits angesprochen, das alttestamentliche Gottesverstindnis ambivalent.”°
Vom Pentateuch bis zu den Prophetenbiichern herrscht auch die allzu menschliche Vor-
stellung eines ziirnenden, verurteilenden und strafenden Richtergottes vor, dessen Huld
und Geduld auch einmal zu Ende geht und der den ungehorsamen Menschen entweder
unmittelbar selbst oder vermittelt durch Geschopfe bestraft oder gar vernichtet. Nicht
selten scheint von ihm selbst zerstorerische Gewalt auszugehen, so etwa wenn er von
Abraham fordert, ihm Isaak zu opfern, wenn er das Herz des Pharaos ,verhirtet®, wenn
er zum Bann auffordert, wenn er in seinem Zorn David zu einer Volkszihlung aufreizt,
wenn er einen Liigengeist in die Propheten Ahabs sendet, wenn er die Rechabiter anstif-
tet, gegen ihre Tradition Wein zu trinken oder wenn er einen ,, Pakt“ mit Satan schlief3t.”"

Die Leserin oder der Leser der Bibel kann solche Stellen, in denen von Gott behauptet
wird, er sei gewalttitig, bereits mithilfe der Vernunft als Aussagen entlarven und zuriick-
weisen, die keine Offenbarung vermitteln. Mittels der Vernunft lisst sich vom Ganzen
der Bibel oder auch von einem durchdachten metaphysischen Gottesbegrift her beurtei-
len, ob durch bestimmte Stellen tatsichlich etwas von Gott geoffenbart wird oder nicht.
Die Einsicht, dass sich Gewalttatigkeit nicht mit dem Wesen Gottes als Liebe vereinbaren
lasst, kann sich durch geistliche Erfahrung, die der Heilige Geist zu schenken vermag,
bestitigen und vertiefen.

Im Alten Testament hat sich keineswegs nur Offenbarung Gottes niedergeschlagen.
,Ein Grofiteil der Literatur des Alten Testaments vertritt — auch — menschliche Perspek-
tiven und Interessen [...]. Natiirlich und verstindlicherweise schlagen die Positionen,
Vorlieben, Uberzeugungen und Grenzen der biblischen Autoren auf ihre Schriften
durch und bewirken Einseitigkeiten in diesen.”*> So sehr grundsitzlich am géttlichen
Ursprung der Bibel festzuhalten ist, bleibt das biblische Wort doch immer auch ein
sehr menschliches Reden von Gott. ,Offensichtlich sind die biblischen Biicher geprigt
durch ihre Zeit, die Interessen der Menschen damals und deren Anliegen. [..] Die Aufnahme
gottlicher Selbstmitteilung beinhaltet also unausweichlich zusdtzliche Elemente, wie den
sprachlichen Ausdruck des menschlichen ,Horens‘ und die Anwendung auf die Situation
der Gemeinschaft. Was Gott ist, erfahrt dadurch teilweise Verfremdung und das Reden
von ihm wird zumindest unter manchen Aspekten zu einer ,Konstruktion, die immer
nur begrenzt ihm entspricht.“"** All das ist beim Lesen der heiligen Schrift zu beachten,
um sie nicht in einem naiven Sinn fiir direkte Offenbarung Gottes zu halten.

,Als dessen Folge ist von den die Bibel Lesenden ein kritisches Umgehen mit ihren Tex-
ten gefordert. Um sie recht zu verstehen, bedarf es der Einsicht in Gott und das, was
sein Wesen ausmacht [...]. Von daher kénnen dann damit im Widerspruch stehende
Aussagen und Elemente hinterfragt und relativiert werden. Ein solches Vorgehen un-
tergrabt keineswegs die Autoritat der Heiligen Schrift, sondern gibt den Blick erneut
und erst wirklich frei auf den in ihr sich aussprechenden Cott. Es befreit von den St6-
rungen durch unangemessene Ausdrucksweisen, den Verfilschungen durch einseitige

150 Kap.2.21u.2.2.3.

151 Gen 22,2;/Ex 4,21;/ Dtn 7,2; / 2 Sam 24,1; [ 1 Kén 22,19-23; [ Jer 35,1-6; / ljob 1,6—12; 2,1-6.
152 Fischer 287.

153 Ebd. 290.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

223


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Wahrnehmung, den durch eigene Interessen ausgeldsten Ideologien, die ebenso inihr
zu finden sind und die richtige Erkenntnis des wahren Gottes beeintrachtigen.>*

Das Wesen Gottes als reine Liebe ist durch das Alte Testament in seiner Gesamtheit noch
nicht in voller Eindeutigkeit offenbart. Zudem hat sich die Hoffnung Israels lange Zeit
nur auf das diesseitige Leben bezogen. Der Einzelne erhoffte vor allem ein langes und
gesundes Leben, Kinderreichtum und Wohlstand auf Erden. Die Vorstellung einer Auf-
erweckung nach dem Tod und eines erfiillten jenseitigen ewigen Lebens bei Gott kam
erst verhiltnismiRig spit auf.

Literatur

Gerhard Miiller u.a. (Hg.): Theologische Realenzyklopddie [= TRE], 1977—2004 (Art. Offenba-
rung).
Georg Fischer: Theologien des Alten Testaments, 2012.

3.2.3.2 Offenbarung im Neuen Testament
Ahnlich wie es im Alten Testament etliche hebriische Worter fiir das gibt, was mit dem
deutschen Begriff ,,Offenbaren” oder ,Offenbarung” gemeint ist, gibt es dafiir im Neu-
en Testament eine ganze Anzahl von griechischen Woértern. Wenn Gott sich offenbart,
dann erscheint er oder tritt in Erscheinung, dann enthiillt oder erdffnet er etwas von
sich, dann macht er sich selbst oder etwas von sich offenbar oder bekannt, dann zeigt er
etwas an, deckt Verborgenes auf. Dem Menschen wird dann etwas offenbar, fitr ihn wird
etwas sichtbar oder leuchtet etwas auf, er erkennt, hort oder schaut etwas. Bei einer Of-
fenbarung liegt eine Bekanntmachung Gottes vor. Es kommt zu einer Erscheinung oder
zu einem hilfreichen Erscheinen Gottes. Gott zeigt ein ,Gesicht“ von sich.

Am besten ist wohl das urchristliche Offenbarungsverstindnis am Beginn des Hebri-
erbriefs zusammengefasst:

Vielfaltig und auf vielerlei Weise hat Gott einst zu den Vitern gesprochen durch die
Propheten; am Ende dieser Tage hat er zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum
Erben von allem eingesetzt, durch den er auch die Welt erschaffen hat; er ist der Ab-
glanz seiner Herrlichkeit und das Abbild seines Wesens; [...]. Darum miissen wir umso
aufmerksamer auf das achten, was wir gehért haben, damit wir nicht vom rechten Kurs
abgetrieben werden ">

Gemif} den synoptischen Evangelien offenbart Gott, der Vater, Jesus von Nazaret bei der
Taufe am Jordan als seinen geliebten Sohn, an dem er Wohlgefallen gefunden hat und auf
den die Menschen, wie spiter bei der Verklirung zu vernehmen ist, héren sollen.”® Und
er offenbart sich durch ihn. Allerdings bleibt seine Offenbarung durch den Sohn Weisen

154 Ebd. 291.
155 Hebr1,1-3;2,1.
156  Mt3,17;17,5.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

und Klugen verborgen, wihrend Unmiindige oder auch die Armen im Geist sie verste-
hen.™ Ganz hat sich das Geheimnis der Person und Sendung Jesu aber erst mit seiner
Auferweckung durch Gott erschlossen.”® Dadurch, dass er sich seinen Jiingern als Auf-

159, wird diesen klar, dass er ein vollig glaubwiirdiger und einzigartiger

erstandener zeigt
Gottesoffenbarer war. Wenn er am Ende der Zeiten als Menschensohn wiederkommen und
in Herrlichkeit erscheinen wird, wird schliefilich alles, was bis dahin verborgen war, of-
fenbar werden.'®®

Nach dem Johannesevangelium haben die Glaubigen in Jesus Christus die Herrlich-
keit des einzigen Sohnes vom Vater gesehen, hat Christus als der Einzige, der selber Gott
16! Wer ihn gesehen hat, hat daher Gott, den Vater, gese-

hen, gerade deshalb, weil er nichts von sich aus gesagt und getan hat, sondern in allem

ist, Kunde von Gott gebracht.

den Vater, der ihn gesandt hat, bezeugt und nur tut, was der Vater ihn lehrt."* Auf diese
Weise offenbart Jesus Christus das Wesen und den Heilswillen Gottes. Er offenbart Gott
als das, was er ist und gibt, nimlich das ewige Leben.’*> Menschen, die diese Offenbarung
annehmen und an Jesus Christus glauben, gehen aus dem Tod ins ewige Leben hiniiber
und haben das Leben in Fiille.**

Insofern ist Jesus dann auch selbst das ewige Leben, das er offenbart.’ Er gibt sich
offentlich als das Brot des Lebens, das Licht der Welt, die Tiir, der gute Hirte, die Auferste-
hung und das Leben, der Weg, die Wahrheit und das Leben und den wahren Weinstock zu
erkennen.’ Seine Selbstbezeugung als einzigartiger Offenbarer Gottes wird durch das
Zeugnis anderer bestitigt: durch den Vater selbst, durch Johannes den Tdufer, durch Mo-
seund die Schriften, entscheidend durch seine eigenen Werke, aber auch durch die Glau-
benden selbst und schlieflich durch den Beistand, den Heiligen Geist."” Ahnlich wie bei
den Synoptikern st6f3t die Offenbarung auf Unverstindnis oder ist ,Missverstindnissen*
ausgesetzt.'s

Auf besondere Weise offenbart sich Jesus nach seiner Auferstehung den Jiingern.*®
Doch erst der Beistand, der Geist der Wahrheit, den der Sohn nach seiner Auferstehung
vom Vater aus sendet und den der Vater gibt, fithrt die Jitnger in die ganze Offenbarungs-
wahrheit ein."”° Die Glaubenden haben Jesus schon zu seinen Lebzeiten als den mensch-

171

gewordenen gottlichen Logos, als das ewige Wort Gottes selbst erlebt.””* Dieses Erleben

wird fiir sie durch seine Offenbarung als Auferstandener und durch den Beistand (Geist),

157  Mt11,25;/5,3.

158  Mko9,9.

159 Mk16,12.14.

160 Lk17,24.30; / Mk 4,22.

161 Joh1,14;/1,18.

162 Joh14,9;/5,19;7,16;/3,32;/ 8,28.

163 Joh1,4;12,50.

164 Joh1,12;3,33;17,8; /3,15.18; 6,35;12,44; 16,27; | 5,24; 20,31; / 10,10.
165 Joh 3,15; 6,33-59; 11,25; 14,6; vgl. 1Joh 4,9.

166 Joh 6,35; 8,12;10,7; 10,11; 11,25; 14,6; 15,1.

167 Joh5,37;/1,7f; / 5,39.46f; [ 10,25; | 4,29; 15,27; 21,24; vgl. 1Joh 4,14; / Joh 15,26; vgl. 1 Joh 5,6-8.
168 Joh 6,52; 3,4.10.

169 Joh 21,1.14.

170 Joh 14,16f; 15,26;16,13f.

171 Joh1,1-5.14.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

225


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

der sie alles lehrt und an alles erinnert, was Jesus in seinem Leben geiuflert hat'”, zur
sicheren Erfahrung. Vollenden wird sich die Offenbarung schliellich, wenn der Sohn am
Jiingsten Tag die Jiinger auferweckt, sie ihn (wieder)sehen und fiir immer bei ihm sind."”

Paulus hat vor allem seine eigene Berufung zum Apostel Christi als unmittelbare Of-
fenbarung verstanden, bei der Gott ihm seinen Sohn geoffenbart hat und dieser ihm als
Auferweckter erschienen ist.”* Diese Offenbarung hat ihn itberwiltigt und seine Exis-
tenz so verandert, dass er sich dann als ,Knecht Christi“ mit seiner ganzen Person und
Kraft fiir die Verkiindigung des Evangeliums eingesetzt hat."”” Das Evangelium, das zu ver-
kiinden er berufen ist, kennzeichnet er zu Beginn des Romerbriefs als ,das Evangelium
Gottes [...], das er durch seine Propheten im Voraus verheifien hat in heiligen Schrif-
ten: das Evangelium von seinem Sohn, [...] das Evangelium von Jesus Christus, unserem
Herrn“’°. Es beinhaltet, wie er im 1. Korintherbrief ausfithrt, dass Christus fiir die Siin-
den der Menschen gestorben und begraben worden ist, am dritten Tag auferweckt wor-
den ist und den Zwolf und vielen anderen, schlieflich auch ihm selbst, erschienen ist.'””
Dieses Evangeliums schimt sich Paulus nicht, wie er wiederum im Rémerbrief bekennt:
Es ist fiir ihn ,eine Kraft Gottes zur Rettung fiir jeden, der glaubt, zuerst fiir den Ju-
den, aber ebenso fiir den Griechen. Denn in ihm wird die Gerechtigkeit Gottes offenbart
aus Glauben zum Glauben.”’® Offenbarung geschieht fiir Paulus dann, wenn das Evan-
gelium verkiindet und gliubig, das heifSt im Glauben an Jesus Christus, angenommen

7 Dann wird nimlich die Gerechtigkeit Gottes oder, allgemeiner formuliert, der

wird.
Heils- und Rettungswille Gottes den Menschen offenbar. Das zuriickliegende Christus-
geschehen selbst hingegen bezeichnet Paulus nirgendwo als Offenbarung. Unter dieser
Riicksicht ist bei ihm Offenbarung das Evangelium vom Sterben und Auferstehen des
Sohnes, und nicht, wie etwa im Johannesevangelium, Leben und Auferstehen des Sohnes
selbst. Deshalb spricht er auch eher davon, dass die Glaubenden durch ihr Glaubensbe-
kenntnis, durch die Verkiindigung, konkret das Wort vom Kreuz, oder durch das Evan-
gelium, sofern an seinem Wortlaut festgehalten wird, als durch Jesus Christus selbst ge-
rettet, und das heiflt aus dem Tod zu ewigem Leben befreit werden.'s

“8 spricht Paulus dann aber in

Von der ,Offenbarung unseres Herrn Jesus Christus
Bezug auf dessen Parusie. Wenn der Herr am Jiingsten Tag vom Himmel herabkommt
und in Herrlichkeit erscheint, werden alle Kinder Gottes und wird Gottes gerechtes Ge-

richt und damit das Werk eines jeden Menschen offenbar werden.*®* Dann miissen alle

172 Joh14,26.

173 Joh 6,39f;14,3; 16,22;17,24.

174 Gal1,16; /Gal1,11;1 Kor 9,1;15,8.
175 Gal1,10;1 Kor 9,16; 15,9-11; Rom 1,1.
176  ROM1,1—4.

177 1Kor1s5,3-8.

178 ROom1,16f.

179 Vgl. Rom 3,21f.

180 ROmM10,9; /1 Kor1,18.21; /1 Kor 15,2. Aber Rom 5,9f; 7,24f; vgl. Joh 3,17; 4,42;10,9; 1 Joh 4,14.
181 1Kor1,7.

182 ROm 8,18; / Rom 2,5; /1 Kor 3,13.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Menschen vor dem Richterstuhl Christi offenbar werden, damit jeder seinen Lohn fiir

das Gute oder Bése, das er im irdischen Leben getan hat, empfingt.’®?

Obwohl die Offenbarung des Johannes hinsichtlich ihrer Sprache und der im ,Geist“*3
geschauten oder gehérten Inhalte jiiddischen apokalyptischen Schriften vergleichbar ist,
ist sie eine Apokalypse ganz eigener Art, erhebt sie doch den Anspruch, ein durch den
erhohten Christus selbst (mittels eines Engels) dem ,Knecht“ Johannes eingegebenes,
prophetisches Buch zu sein.'® Was Johannes bei der Offenbarung hért und gezeigt
bekommyt, betrifft die damalige Lage der sieben kleinasiatischen Gemeinden, denen
er schreibt, und das Geschehen danach.®® Es ist Ausdruck der Herrschaft Gottes und
Christi im Himmel und auf Erden, die jetzt noch im Himmel verborgen, fiir die Glau-
benden aber bereits gewiss ist. Mit Gewissheit wird ein Gericht iber Mensch und Welt
stattfinden, bei dem die Toten nach ihren Taten gerichtet werden.'® Aus Gott wird ein
neuer Himmel und eine neue Erde hervorgehen.'®

In den neutestamentlichen Schriften haben sich Offenbarungserfahrungen einzelner
Menschen und Gruppen niedergeschlagen, die, wenn sie entsprechend gedeutet werden,
davon Zeugnis ablegen, dass sich ihnen der Gott Israels in einzigartiger und uniiberbietba-
rer Weise durch Jesus Christus als liebender, vergebender und rettender Gott erschlossen
hat. Durch die Offenbarung in Jesus Christus wurde bei Menschen der Glaube als un-
bedingtes Heilsvertrauen geweckt — als Vertrauen, dass von Gott nur Gutes kommt und
Gott alles zum Guten fithren wird. Menschen, die zum Glauben an Jesus Christus ge-
kommen waren, wurden mit dem Leben schaffenden Geist Gottes erfiillt, durch den sie
die Gewissheit erlangten, dass ihr Glaube giiltig und verlisslich ist.

Allerdings lisst sich auch vom Neuen Testament, wenngleich in eingeschrinktem
Maf, sagen, was vom Alten Testament gilt: In ihm kommt keineswegs nur Offenbarung
Gottes im strikten Sinn zum Ausdruck. Es findet sich in ihm auch viel Situations- und
Zeitbedingtes. Das sei hier nur an einem Beispiel erliutert, an der letzten Schrift des Neu-
en Testamentes, der Apokalypse (Offenbarung) des Johannes.

Der Verfasser beansprucht, vom auferstandenen und erhohten Christus selbst da-
zu beauftragt worden zu sein, das, was er in apokalyptischen Bildern von der Gegenwart
und der Zukunft bis zum Weltende zu sehen bekommt, in einem Buch aufzuschreiben.'®®

190

In seiner Himmelsvision schaut er schlieflich das Gericht Gottes.”® Von Engeln wird

zunichst einmal ein Gericht tiber alle Vélker, der Fall Babylons und ewige Strafe fiir al-

191

le Anhinger des Tieres und seines Standbildes angekiindigt.” Mit dem grof3en Babylon
oder der grofRen Hure ist Rom gemeint, das damals die Welt beherrscht und aus christ-
licher Sicht mit dem Kaiserkult alle Vélker zum Gotzendienst verfithrt, mit dem Tier der

Antichrist, der in Gestalt des , Nero redivivus“ (des nach der Nerosage wiederkehrenden

183 2 Kors,10.

184 Offb1,10.

185 Offb1,1.3; 22,6f18f.
186 Offb1,19.

187 Offb14,7;17,1;/ 20,12
188 Offb 21,1-3.

189 Offb1,11.19.

190 Offb14,6—20,15.

191  Offb14,6;14,8;14,9-11.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

227


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Nero) kommen und die Christenverfolgung verschirfen wiirde. Den Anhdngern des Tie-
res stellt der Engel ihre ewige Strafe so vor Augen:

Wer das Tier und sein Standbild anbetet [...], der muss den Wein des Zornes Gottes
trinken, der unverdiinnt im Becher seines Zorns gemischt ist. Und er wird mit Feuer
und Schwefel gequalt vor den Augen der heiligen Engel und des Lammes. Der Rauch
von ihrer Peinigung steigt auf in alle Ewigkeit und alle, die das Tier und sein Standbild
anbeten und die seinen Namen als Kennzeichen annehmen, werden bei Tag und Nacht
keine Ruhe haben .

Beim Sturz Babylons ruft eine Stimme vom Himmel her den Christen zu:

JVerlass die Stadt, mein Volk, damit du nicht mitschuldig wirst an ihren Siinden und
von ihren Plagen mitgetroffen wirst! Denn ihre Siinden haben sich bis zum Himmel
aufgetiirmt und Gott hatihre Schandtaten nicht vergessen. Zahltihr mit gleicher Min-
ze heim, gebt ihr doppelt zuriick, was sie getan hat! Mischt ihr den Becher, den sie ge-
mischt hat, doppelt so stark! Im gleichen Maf3, wie sie in Prunk und Luxus lebte, lasst
sie Qual und Trauer erfahren!“'*?

Schlielich heifit es in Bezug auf das allgemeine Gericht iiber alle Volker und Menschen:
,Wer nicht im Buch des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuersee geworfen."**
In ihn wurde schon zuvor der Teufel, der Rom fiir seine bose Herrschaft genutzt hatte,
geworfen. Auch das Tier befand sich dort. Alle, die dort sind, werden ,Tag und Nacht [...],

1% gequilt werden. Gerettet werden ,hundertvierundvierzigtausend aus

in alle Ewigkeit
allen Stimmen der S6hne Israels®, ,eine grofie Schar aus allen Nationen und Stimmen,
Vélkern und Sprachen®, das heifit die grofle Schar der Christen.'*®

Ist diese Vision als eine genaue Schau dessen, was sich beim Gericht Gottes zutragen
wird und damit als endgiiltige und sichere Offenbarung Gottes zu verstehen? Dann wire
auch geoffenbart, dass Gott in seinem aufwallenden Zorn oder Jahzorn nicht nur Glei-
ches mit Gleichem vergilt, sondern gleich doppelt und sogar ewig straft und den Grof3-
teil der Menschen als massa perditionis (Masse der Verlorenheit) ewig verdammt und dass
Christus (,das Lamm®) zusammen mit den heiligen Engeln sadistisch dabei zusieht, wie
die Verdammten gequilt werden.”

Gegen die Auffassung, es handle sich hier um eine wortwértliche Offenbarung Got-
tes, sprechen mehrere Griinde. Bereits die Verwendung apokalyptischer Bilder und bild-
hafter Elemente als solche verrit, dass die ,Offenbarung® des Johannes keinen wahr-
heitsgetreuen detaillierten Bericht iiber Vorginge beim Endgericht darstellt. Die Bilder
sind ein Darstellungsmittel, bei dem zwischen Bild und gemeinter Wirklichkeit, zwi-
schen Gestalt und Gehalt, zwischen Aussageweise und Aussageinhalt zu unterscheiden

192 Offb14,9-11.

193 Offb18,4-7.

194 Offb20,15.

195 Offb 20,10.

196 Offb7,4;/7,9.

197 Offb16,19;19,15; /18,6; / 20,10.14f; [ 14,10.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

ist. Feuer, Schwefel und Rauch veranschaulichen die inneren, seelischen Qualen des gott-
losen Menschen. Die weifSe Wolke, auf der einer wie ein Menschensohn thront, steht fiir
die endzeitliche Herrschaft Christi.””® Wenn Gott Babylon ,den Becher mit dem Wein
seines richenden Zornes“" reicht, heifst das, dass am Ende dank der Gerechtigkeit Got-
tes alle Gottlosigkeit der Menschheit vernichtet wird. Schlieflich symbolisiert die Zahl
144.000 verstanden als 12 mal 12 Vollstindigkeit.

Hilt man nach Abzug alles Bildhaften die ,Offenbarung® des Johannes in ihrem
Aussagekern dennoch fiir eine realistische Prognose hinsichtlich des Endgerichts, ist
man mit dem Problem der Gegensitzlichkeit oder Widerspriichlichkeit im Neuen Testa-
ment konfrontiert. Denn die von Johannes ,vorausgesehene* Verdammnis der Mehrheit
der Menschen lisst sich mit etlichen anderen Stellen im Neuen Testament, fiir die
dann ebenfalls gilt, Offenbarung Gottes zu vermitteln, kaum oder nicht vereinbaren.
So weisen einige Aussagen besonders in den Briefen in eine ganz andere Richtung.
Nach Paulus werden alle Menschen zu ewigem Leben auferstehen, wie aus seinem 1.
Korintherbrief hervorgeht:

,Denn wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht wer-
den.nZOO

Durch die Gnadentat Jesu ist den Menschen das Leben Gottes reichlich zuteilgeworden,
und zwar wirklich allen Menschen, wie Paulus im Romerbrief deutlich macht:

,Wie es also durch die Ubertretung eines Einzigen fiir alle Menschen zur Verurteilung
kam, so kommt es auch durch die gerechte Tat eines Einzigen fur alle Menschen zur
Gerechtsprechung, die Leben schenkt.*”'

Auch der 1. Timotheusbrief verspricht einen anderen Ausgang, insofern in ihm Gott als
der Retter aller Menschen gilt:

,Daftirarbeiten und kimpfen wir, denn wir haben unsere Hoffnung auf den lebendigen
Gott gesetzt, den Retter aller Menschen, besonders der Glaubigen >

Zum Wahrheitskern der ,Offenbarung” wiirde auch das Gottesbild vom unbarmherzi-
gen, jihzornigen und strafenden Richter gehoren, dem die allermeisten anderen Aussa-
gen iiber Gott im Neuen Testament eindeutig widersprechen.

Es wurde schon auf die Bedeutungsvielfalt von Texten im Allgemeinen und der bi-
blischen Texte im Besonderen aufmerksam gemacht.**® Der Sinn biblischer Schriften
geht nicht darin auf, einfach Wahrheit iiber Gott, Welt, Mensch oder Geschichte zu ver-
mitteln. Die Verfasser wollen mit ihnen oft auch trésten und ermahnen, zum Lob und

198 Offb14,14.

199 Offb16,19.

200 1Kor1s,22.

201 R6m5,18; vgl. 8,32.
202 1Tim4,10.

203 Kap.3.1.1.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

229


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Preis Gottes anregen und vieles andere mehr. Oft geben diese ,Funktionen“ dem Text
als ganzem ihren eigentlichen Sinn. Auch der Autor des letzten Buches des Neuen Tes-
taments will mit seiner ,Offenbarung” sicher nicht in erster Linie dariiber informieren,
was sich beim Weltgericht genau abspielen wird. Er will vielmehr seine Mitchristen in ei-
ner ganz bestimmten Situation, nimlich in der Situation zunehmender Christenverfol-
gung durch die rémische Weltmacht ermahnen. Beim damaligen rémischen Kaiserkult
mussten angeklagte Christen die Gotter anrufen, thnen vor einem Standbild des Kai-
sers und vor den Statuen der romischen Gotter Weihrauch und Wein opfern und aufler-
dem Christus verfluchen. Als Johannes Ende des 1. Jahrhunderts seinen Rundbrief an
sieben Gemeinden niederschreibt, werden Christen in Kleinasien wohl erst in Einzelfil-
len verfolgt. Doch erwartet der Seher eine umfassende, systematisch betriebene Chris-
tenverfolgung fiir die nichste Zukunft. In Wut auf die rémischen Machthaber und ver-
stindlicher Sorge fordert er in einer Zeit grofRer Bedringnis seine Mitchristen dazu auf,
nicht vom Glauben abzufallen, sondern am Bekenntnis Christi treu festzuhalten. Wort-
lich schreibt er: , Hier muss sich die Standhaftigkeit der Heiligen bewahren, die an den
Geboten Gottes und an der Treue zu Jesus festhalten.“*°*

Die besondere Situation, in der Johannes das Schreiben abfasst, muss beriicksich-
tigt werden, will man seine Wahrheit angemessen verstehen. Die Vision von der ewigen
Verdammnis der romischen Machthaber und aller, die am rémischen Kaiserkult teilneh-
men, ist situations- und zeitbedingt. In ihr macht Johannes seinem begreiflichen Ent-
setzen und seiner nachvollziehbaren Emporung iiber die damalige rémische Christen-
verfolgung Luft. Sie darf aber nicht als Offenbarung zeitlos giiltiger Wahrheit missver-
standen werden. Dennoch enthilt die Ermahnung und Ermutigung der neutestament-
lichen Apokalypse einen bleibenden Wahrheitskern, der sich dann etwa so liest: Haltet
durch und harrt aus! Denn die Tage der romischen Weltmacht sind gezihlt. Diejenigen,
die euch zwingen wollen, Gétzen zu opfern, und die euch verfolgen und téten, werden
der Gerechtigkeit Gottes nicht entkommen. Ihr aber, die ihr standhaft bleibt, kénnt des-

n*® {iber die

sen gewiss sein, dass Christus ,der Kénig der Konige und Herr der Herre
Michtigen und Michte dieser Welt siegen wird und ihr als Lohn fiir eure Treue und eure
Standhaftigkeit den neuen Himmel und die neue Erde erleben und fitr immer im neuen
Jerusalem wohnen, das heifst die ewige Vollendung in Gott erhalten werdet.

Mit diesen Uberlegungen zu Gottes Wort und Offenbarung in der Bibel sollte jedem
Fundamentalismus oder Biblizismus, dem zufolge die gesamte Bibel wortlich von Gott in-
spiriert und damit fiir die Leserin und den Leser nicht blof} Zeugnis von Offenbarung,
sondern unmittelbare, vollig irrtumsfreie Offenbarung selbst ist, der Boden entzogen sein.
Ein letztes Beispiel mag das noch einmal bekriftigen: Wenn die Schrift in all ihren Aus-
sagen einfach wahr wire, miisste es mehrere Gotter geben, denn in ihr heifit es: ,Gott

steht auf in der Gottesversammlung, inmitten der Gétter hilt er Gericht.“**¢

204 Offb14,12.
205 Offb19,16.
206 Ps82,1;vgl. Ps 89,6-8; Dtn 32,8—9.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung
3.2.4 Die Wahrheit der Bibel

Nachdem die Texte der Bibel zusammengefasst sowie ihr Offenbarungsverstindnis und
ihr Offenbarungsinhalt dargelegt worden sind, stellt sich die Frage, inwiefern und inwie-
weit nun die heilige Schrift der Christen Wort Gottes ist oder enthilt und damit wahr ist.
Wahr muss es sein, wenn es von Gott stammt, da Gott die Wahrheit selbst ist und nicht
liigen und nicht tiuschen kann. Weil es aber in jedem Fall Gottes Wort in Menschenwort
ist, ist noch einmal entschieden dem fundamentalistischen Missverstindnis entgegen-
zutreten, die Bibel habe in allem Recht und sei in allem wortwortlich wahr.

So darf gleich zu Beginn im Buch Genesis der Schépfungsbericht nicht im Sinne des
Kreationismus als quasi-naturwissenschaftlicher Bericht dariiber verstanden werden,
wie die Welt, die Erde und das Leben auf der Erde entstanden sind. Wie etwa hitte es
die Unterscheidung von Licht und Finsternis oder zwischen Tag und Nacht vor der Ent-
stehung von Sonne, Mond und Sterne fiir Erdenbewohner geben kénnen?*°” Auch wenn
spiter der Hase verstindlicher-, aber zoologisch filschlicherweise zusammen mit Ka-
mel und Klippdachs den rinderartigen Wiederkiuern zugerechnet wird**®, ist das véllig
unproblematisch, weil die Bibel kein Buch ist, mit dem ein naturwissenschaftlicher Wahr-
heitsanspruch erhoben wird.

Ahnlich verhilt es sich mit dem historischen Wahrheitsanspruch. Auch wenn die Bi-
bel sehr viel Geschichte und sehr viele Geschichten enthilt, die im Kern wahr sind, ist
langst nicht alles, was in ihr erzihlt, berichtet oder beschrieben wird, historisch wahr.
Metuschelach (Methusalem) ist nicht 969 Jahre alt geworden, und auch Noach hat nicht
noch im Alter von 500 Jahren drei S6hne gezeugt.** Die ,Chronologie“ des Pentateuchs
stellt keine historische Quelle dar, sondern ist ein literarisches Konstrukt. Den Anfingen
der Geschichte Gottes mit der Welt und seinem Volk Israel sollte eine sinnhafte zeitliche
Struktur eingestiftet werden.

Auch der Jesus der Evangelien darf aus vielerlei Griinden nicht einfach als der histori-
sche Jesus angesehen werden, nicht zuletzt deshalb, weil zwischen dem synoptischen und
dem johanneischen Jesus Spannungen, ja Gegensitze bestehen, die sich unter der Riick-
sicht biographischer oder historischer Wahrheit nicht auflosen lassen. Wahrend der syn-
optische Jesus personlich ganz hinter seiner Botschaft vom nahen Reich Gottes zuriick-
tritt, macht der johanneische Jesus wesentliche Ich-Aussagen iiber seine eigene Person.
Gemif den synoptischen Evangelien stirbt Jesus, nachdem er am Vorabend das Pascha-
mahl mit seinen Jiingern gefeiert hat, am ersten Tag des grofien Paschafestes, am 15.
Nasan, gemifd dem Johannesevangelium hingegen vor dem Paschafest, am 14. Nasan,
was historisch wahrscheinlicher ist. Wihrend die Synoptiker das letzte Abendmabhl Je-
su aus theologischen Griinden in eine Parallele zum jiidischen Paschamahl setzen, be-
schreibt es Johannes so, dass Jesus am Kreuz zu der Zeit stirbt, als die Paschalimmer ge-
schlachtet werden. Diese Zeitgleichheit erlaubt es Johannes, Jesus theologisch als Lamm
Gottes zu deuten.

207 Gen1,3-5;/1,14-16.
208 Lev11,3-6; Dtn14,7.
209 GCens,27;/5,32.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

231


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Besonders am letzten Beispiel wird deutlich, dass es in den Evangelien wie auch in
den anderen Texten des Neuen und Alten Testaments nicht in erster Linie um histo-
rische Wahrheit, sondern vor allem und oft genug ausschlieRlich um Glaubenswahrheit
oder theologische Wahrheit geht, also um Wahrheiten, die das Wesen Gottes, sein schép-
ferisches Wirken in der Welt und sein geschichtliches Handeln an und mit den Menschen
betrifft, sowie Wahrheiten, die Welt und Mensch in ihrem Bezug zu Gott anbelangen.

Beispielsweise steht bei den Berichten itber Wunder Jesu oft eine Glaubenswahrheit
im Vordergrund, wihrend der historische Wahrheitsgehalt im Hintergrund stark vari-
iert. Viele Berichte iiber Heilungswunder, bei denen Jesus Menschen von kérperlichen
Krankheiten wie Aussatz oder Blindheit geheilt hat, diirften zwar nicht in allen Einzel-
heiten, aber doch im Kern historisch wahr sein. Es geht aber nicht nur um die wunder-
bare Heilung als solche, sondern auch um den Glauben - den Glauben des Geheilten, von
dem Jesus immer wieder sagt, er habe ihm geholfen*°, und den Glauben dessen, der den
Bericht von der Krankenheilung vernimmt. Auch der Leser oder Horer des Berichts soll
in seinem Glauben bestirkt werden, dass Gott zu seiner Zeit alle Gebrechen des Men-
schen heilen wird.

Bei Geschenkwundern wie der Brotvermehrung konnte deshalb eine historische Er-
innerung vorliegen, weil Jesus auch sonst am leiblichen Wohl der Menschen sehr gelegen

war.”"

Dank der Gegenwart Jesu haben Menschen unter Umstinden die Erfahrung ge-
macht, dass alle satt werden, wenn sie das Wenige, das zum Leben da ist, geschwisterlich
miteinander teilen. Jesus wollte nicht nur den inneren, geistlichen, sondern auch den u-
Reren, leiblichen Hunger der Menschen stillen. Aber er ist natiirlich auch und vor allem
als Sohn Gottes selbst das wahre , Brot des Lebens®, das die Menschen geistlich nihrt.*”

Bei den Berichten iiber gigantische Rettungswunder diirfte dagegen der historische
Wahrheitsgehalt hinter dem nachésterlich-theologischen nahezu verschwinden.*
Wenn Jesus, nachdem er im Boot geschlafen hat oder iiber den See gewandelt ist, den
Wind und den See schlagartig beruhigt, kénnte damit etwa gesagt sein: Habt Vertrauen
in Jesus, denn er ist der auferstandene Sohn Gottes, der alle inneren oder dufleren
Stiirme, die im Leben des Einzelnen oder der Gemeinde aufkommen kénnen, auf
unerwartete, wunderbare Weise beheben kann!

,Die Wunderiiberlieferungen sind insbesondere in den Sog von Ostern geraten.“**
Sie wurden im Licht des 6sterlichen Glaubens an Jesu Auferstehung von den Toten neu
gelesen und weiterentwickelt. Es entstanden auch neue Geschichten. ,Dass der in der
Gemeinde gegenwirtig bleibende erhohte Christus helfend den Seinen zugewandt ist
und aufihre Bitten antwortet, konnte und sollte gerade mithilfe der Wundergeschichten
vermittelt werden.“*”
Auch im Bereich praktischer Wahrheiten, in denen eine Norm zum Ausdruck gebracht

und ein Sollensanspruch erhoben wird, ist deutlich zu unterscheiden. Viele Ge- und Ver-

210 Mk5,34 u.a.; vgl. 7,29; Mt 8,10.

211 Mk 6,30-44; 8,1-9;  2,23-28; 5,43; 6,31.
212 Joh 6,35.

213 Mk 4,35-41; Mt 14,22-33.

214 Gnilka139.

215 Ebd.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

bote, die die Bibel aufstellt, sind als zeitbedingt einzustufen und besitzen fiir den Chris-
ten von heute keine Giiltigkeit mehr. Bestimmte Ritualgebote der Tora wie die Opferbe-
stimmungen oder Reinheitsvorschriften sind schon allein deshalb hinfillig, weil es kei-
nen Tempel mehr gibt, auf den sie sich beziehen.*® Doch auch viele Sozialgebote haben
ihre Geltung verloren, weil sich die gesellschaftlichen Verhiltnisse im Laufe der vergan-
genen 2000 oder 3000 Jahre radikal verindert haben. Wenn beispielsweise im Epheser-
brief Sklaven aufgefordert werden, sie sollen ihren irdischen Herrn dienen als wire es
Christus, oder Frauen, sie sollen sich den Minnern unterordnen wie dem Herrn, da der
Mann das Haupt der Frau sei, wie Christus das Haupt der Kirche ist, gelten diese Normen
heute nicht mehr, weil infolge der Entwicklung der menschlichen Vernunft und dadurch
der rechtlichen Verhiltnisse Sklaverei und Geschlechterdiskriminierung gesetzlich ab-
geschafft sind.*” Zeitlos giiltig sind hingegen die Moralgebote des Dekalogs, denen zu-
folge man Vater und Mutter ehren sowie nicht toten, die Ehe brechen, stehlen oder falsch
gegen den Nichsten aussagen soll und die sich im doppelten Liebesgebot zusammenfas-
sen lassen.”®

Die immer geltenden ethischen Wahrheiten stehen in der Bibel in einem engen sachli-
chen Zusammenhang mit wiederum zeitlos giiltigen Glaubenswahrheiten. Diese lief3en
sich theologisch zusammenfassen in Aussagen wie ,Gott ist Schopfer, Retter, Bundesgott
und Herr der Geschichte“, ,Gott ist Liebe“, ,Jesus Christus ist Gottes intimste Selbstof-
fenbarung, der Sohn Gottes und das ewige Wort des Vaters*, , Der Heilige Geist ist in die
Herzen der Menschen ausgegossen® oder ,Gott wird alles in allem sein“. Zwischen sol-
chen oder dhnlich formulierten Glaubenswahrheiten und den ethischen Grundwahrhei-
ten oder -normen besteht in der Bibel ein inneres Grund-Folge-Verhiltnis, das sich formal
so ausdriicken lisst: Weil Gott so und so ist und sich dem Menschen als ein solcher of-
fenbart hat und weil der Mensch das erfahren hat, soll sich der Mensch ethisch so und so
verhalten. Weil Gott den Menschen bedingungslos liebt, soll dieser sich selbst und seinen
Nichsten ebenfalls moglichst bedingungslos lieben. Weil Gott eine besondere Schwache
fiir die Schwachen hat, soll sich auch der Mensch besonders der Schwachen und Armen
annehmen. Weil Gott auch zu den Bésen gut ist, soll der Mensch ebenfalls versuchen,
zu seinen Gegnern und Feinden gut zu sein. Aus dem Indikativ der Glaubenswahrhei-
ten ergibt sich der Imperativ ethischer Normen. Nur in dem Maf, in dem das ,ist“ des
Glaubens in seinem Herzen angekommen ist, ist der Mensch imstande, dem daraus fol-
genden ethischen ,sollen® in seinem Leben nachzukommen.

Aber auch unter theologischen Grundaussagen zeichnen sich in der Bibel unauflésba-
re Spannungen und unvereinbare Gegensitze ab, die zwangsliufig die Frage aufwerfen,
welche Annahmen der Glaubende fiir wahr hilt, um sich davon in seinem Leben, Emp-
finden und Verhalten leiten zu lassen, und welche er als unzutreffend ansieht. Bereits
mehrfach angesprochen wurde der Gegensatz zwischen einem Gott, der in seinem Zorn
auch hart strafen und sogar verwerfen kann, und einem Gott, der in seiner Barmherzig-
keit niemals aufhort zu verzeihen. Auch hinsichtlich des letzten Ausgangs der Mensch-
heitsgeschichte finden sich, wie klar geworden ist, gegensitzliche Aussagen in der Bibel.

216 Lev1-1s.
217 Eph6,5;/ Eph 5,22f; vgl. 1 Kor11,9; 1 Tim 2,12—14.
218 Ex 20,12-16; Dtn 5,16—20; / Mk 12,29-31.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

233


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Werden alle Menschen am Ende gerettet werden und zu ewigem Leben auferstehen oder
nur ein Teil von ihnen, wihrend der andere Teil ewig verlorengeht? Mit welchen Mitteln
oder nach welchen Kriterien lisst sich innerhalb des komplexen Textes der Bibel zwischen
wahren und unwahren, zwischen zeitlos giiltigen und zeitbedingten, zwischen wichti-
gen und unwichtigen Uberzeugungen unterscheiden?

Als Mittel zur richtigen Deutung der Bibel steht dem Menschen zunichst einmal die
eigene Vernunft zur Verfiigung, die ihmjavom Schépfergott selbst gegeben ist. Mit dieser
seiner Vernunft kann er feststellen, dass zwischen als gesichert geltenden naturwissen-
schaftlichen oder historischen Aussagen und der Bibel kein Widerspruch vorliegen kann,
weil mit der Bibel die Geltung von Glaubenswahrheiten, und nicht die von empirisch-
wissenschaftlichen Wahrheiten beansprucht wird. Um jedoch zwischen verschiedenen
Gottesbildern oder verschiedenen Ausgingen der Menschheitsfamilie mit Gewissheit
unterscheiden zu kénnen, geniigt die Vernunft allein nicht mehr. Um die Schrift, die als
Ganze auf den einen Gott verweist, in ihrer letzten Tiefe richtig zu deuten, muss Gott
selbst dem menschlichen Verstindnis zu Hilfe kommen. Und er tut es in seinem Heili-
gen Geist, der er selbst ist. Wenn Jesus seinen Jiingern verspricht, der Geist werde sie in
allem belehren, was er gesagt habe®”
in die Betrachtung der Bibeltexte vertiefen. Ihnen ist verheiRen, die Bibel mit dem Bei-

, ist das auch den Menschen versprochen, die sich

stand des Heiligen Geistes auch richtig deuten und verstehen zu kénnen und sich richtig
zwischen einem uneingeschrinkt liebenden und allzeit barmherzigen Gott und einem
strafenden Richtergott oder zwischen der Hoffnung auf die Rettung aller Menschen und
der ,Vorausschau“ endgiiltiger Verlorenheit eines mehr oder weniger grofRen Teils der
Menschheit entscheiden zu konnen.

Fragt man iiber die Wahrheit der Bibel hinaus nach ihrer Bedeutuny fiir Christen, ist
an einem wesentlichen Unterschied zwischen dem Christentum einerseits und dem Ju-
dentum und dem Islam andererseits festzuhalten. Wihrend letztere zu Recht als Schrifi-
religionen betrachtet werden, insofern fiir sie die Schrift die wichtigste Vermittlung zwi-
schen Gott und Mensch darstellt, halten Christen nicht ein Mittel, sondern einen Mittler
fir die wichtigste Vermittlung zwischen Mensch und Gott, nimlich Jesus Christus. Im
Zentrum des Gottesbezugs steht fir Juden die hebraische Bibel und fitr Muslime der Ko-
ran, fiir Christen hingegen die Person Christi. Ihrem Glauben zufolge iibertrifft die Of-
fenbarung Gottes in Jesus Christus alle anderen géttlichen Offenbarungen, weshalb fir
sie die Bibel ihre hochste Bedeutung darin hat, diese Offenbarung und damit die Person
Jesu Christi selbst zu bezeugen.

Das hat wiederum Folgen fiir die Lektiire der Bibel. Da fir den christlichen Gottes-
bezug Jesus Christus von einzigartiger Bedeutung ist, sind fiir Christen Schriften der
Bibel umso bedeutsamer, je mehr durch sie die Person Jesu Christi vermittelt wird. So
gesehen kommt den Evangelien eine grofiere Bedeutung zu als den ibrigen Schriften
des Neuen Testaments, und dem Neuen Testament als ganzem eine grofRere als dem Al-
ten Testament. Durch keine Schrift kann der Christ der Person Jesu Christi persénlich
niherkommen als durch das Evangelium in seiner vierfachen Ausgestaltung.

219 Joh14,26.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Die Bibel als Wort Gottes in menschlichen Worten verweist somit auf jenes Wort Got-

tes, das selbst Gott ist: den gattlichen Logos oder Sohn, von dem es im Johannesevangelium

heifdt, dass es Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt hat.**

Literatur

Joachim Gnilka: Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte, 6. Auflage der durchgesehe-
nen und erweiterten Sonderausgabe, 2000.

3.2.5 Entmythologisierung und existentiale Interpretation des Neuen Testaments
(Rudolf Bultmann)

Ein weiteres Problem fiir das Wahrheitsverstindnis der Bibel liegt darin, dass in ihr sehr
viel mit Mythen gearbeitet wird, das heif3t mit religiésen Aussagen, die die gemeinten
Wahrheiten mithilfe von Vorstellungen oder Erzihlungen zum Ausdruck bringen. Sind die-
se Wahrheiten, so fragt sich, dem heutigen Menschen tiberhaupt noch zuginglich, gelten
sie heute iiberhaupt noch?

Der evangelische Theologe Rudolf Bultmann (1884—1976), der in seinem Denken stark
von Heideggers Existenzphilosophie gepragt war, stellte 1941 in seinem bahnbrechenden
Vortrag tiber Neues Testament und Mythologie sein Programm der Entmythologisierung bi-
blischer Texte vor. Thm zufolge kann der Mensch der Moderne das mythische Weltbild
des Neuen Testaments nicht mehr als wahr anerkennen, weil sein eigenes Weltbild im
Gegensatz dazu durch wissenschaftliches Denken geformt ist. Die Welt besteht fiir ihn
nicht mehr aus drei Stockwerken: dem Himmel als Wohnung Gottes und himmlischer Ge-
stalten, der Unterwelt als Hélle, als Ort der Qual, und der Erde, auf der iibernatiirliche
Krifte wie der Satan und die Dimonen in das natiirliche Geschehen eingreifen. Er tut
sich auch schwer mit der mythologischen Sprache, in der das Heilsgeschehen dargestellt
ist und das den eigentlichen Inhalt der neutestamentlichen Verkiindigung bildet, etwa
dass Jesus durch seinen Tod am Kreuz Siihne fiir die Siinden der Menschen schafft, dass
die damonischen Weltmdchte ihre Macht verloren haben oder dass Jesus nach seiner Auf-
erstehung in den Himmel auffuhr, zur Rechten des Vaters erhoht wurde und auf den Wolken
des Himmels wiederkommen wird. , Das alles ist mythologische Rede, und die einzelnen
Motive lassen sich®, so Bultmann, ,leicht auf die zeitgeschichtliche Mythologie der jidi-
schen Apokalyptik und des gnostischen Erlésungsmythos zuriickfithren.**

Fiir den modernen Menschen ist durch die Kenntnis der Krafte und Gesetze der Na-
tur der Geister- und Dimonenglaube beendet und sind auch die Wunder des Neuen Tes-
taments als Durchbrechung von Naturgesetzen erledigt. ,Man kann nicht elektrisches
Licht und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfillen moderne medizinische und kli-
nische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des

220 Joh1,14. Zum Sohn Cottes siehe Bd. 2, Kap. 2 u. 3.
221 Bultmann: Neues Testament und Mythologie | A 2.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

235


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Neuen Testaments glauben.“ Der Mensch der Neuzeit kann den Tod, der fiir ihn ein ein-
facher und notwendiger Naturvorgang ist, nicht als Strafe fiir die Siinden begreifen. Er
kann die Lehre von der stellvertretenden Genugtuung durch den Tod Christi nicht ver-
stehen.

,Wie kann meine Schuld durch den Tod eines Schuldlosen (wenn man von einem sol-
chen liberhaupt reden darf) gesiihnt werden? Welche primitiven Begriffe von Schuld
und Gerechtigkeit liegen solcher Vorstellung zugrunde? Welch primitiver Gottesbe-
griff? Soll die Anschauung vom siindentilgenden Tode Christi aus der Opfervorstellung
verstanden werden: welch primitive Mythologie, dass ein Mensch gewordenes Gottes-
wesen durch sein Blut die Siinden der Menschen sithnt! Oder aus der Rechtsanschau-
ung, sodassalsoindem Rechtshandel zwischen Gott und Mensch durch den Tod Christi
den Forderungen Gottes Genugtuung geleistet ware [..]!“**?

Soll also die Verkiindigung des Neuen Testaments ihre Giiltigkeit behalten, so gibt
es nach Bultmann ,keinen anderen Weg, als sie zu entmythologisieren**>. Der My-
thos muss ,existential interpretiert werden®, das heiflt auf das sich in den mythischen
Vorstellungen aussprechende Existenzverstindnis hin ausgelegt werden.?**

Zum menschlichen Seinsverstindnis auflerhalb des Glaubens gehort nach Bultmann,
dass diese Welt eine Welt der Verginglichkeit und des Todes ist. ,Das Sichtbare, Ver-
fiigbare ist verganglich, und deshalb ist, wer von ihm her lebt, der Verginglichkeit, dem
Tode, verfallen.”*® Demgegeniiber wire ,echtes Leben des Menschen dasjenige, das aus
dem Unsichtbaren, Unverfiigbaren lebt, das also alle selbstgeschaffene Sicherheit preis-
gibt“**. Das aber ist das Leben nach dem Geist, das Leben im Glauben, das ist mensch-
liches Sein im Glauben. Der Glaubende ist durch Gottes siindenvergebende Gnade von
seiner Vergangenheit befreit. Er 6ffnet sich frei der Zukunft und verzichtet darauf, sich
selbst zu vertrauen. Er entschlief3t sich, nur auf Gott zu vertrauen. In einer Haltung der
Entweltlichung lebt er in Distanz zur Welt und ist so Herr iiber alle Dinge. Seine radikale
Hingabe an Gott, die alles von Gott, und nichts von sich erwartet, und die damit gegebe-
ne Gelostheit von allem weltlich Verfiigbaren, macht seine Haltung der Entweltlichung
aus und ist Freiheit. So offen und entweltlicht existieren heif3t: eschatologisch existieren, ein
neues Geschopf sein.

Fiir den Glaubenden ist die Heilszeit ,schon angebrochen, das Zukunftsleben schon
Gegenwart geworden*. Das Weltgericht ist nicht ein bevorstehendes kosmisches Ereignis,
wie besonders das Johannesevangelium deutlich macht, sondern die Tatsache, dass Jesus
in die Welt gekommen ist und zum Glauben gerufen hat. Wer glaubt, der hat schon das
Leben, der ist vom Tod zum Leben hiniibergeschritten. Dadurch ist fiir den Glaubenden
duRerlich nichts anders geworden, ,aber sein Weltverhiltnis ist ein anderes: die Welt
kann ihm nichts mehr anhaben; der Glaube ist der Sieg tiber die Welt“.

222 Ebd.1A2.
223 Ebd.B1.
224 Ebd.B2.
225 Ebd.IlA1.
226 Ebd.IlA2.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Fiir Bultmann ist das Leben im Glauben keineswegs ein bestindiger Zustand, weil
die Glaubensentscheidung nicht ein fiir alle Mal vollzogen ist, sondern sich jeweils in der
konkreten Situation zu bewihren hat. Das Glauben ist kein Ergriffenhaben, sondern ein
Ergriffenwordensein und deshalb ein stindiges Unterwegssein zwischen dem ,noch nicht*
und dem ,doch schon’, ein stindiges Jagen nach dem Ziel.

Wenn das christliche Seinsverstindnis aber auf diese Weise existential und damit
unmythologisch interpretiert wird, was ist das Christliche daran? Kommt es dann, so
muss man mit Bultmann fragen, nicht ohne Christus aus?

Vor allem scheint Martin Heideggers existentiale Analyse des Daseins nur eine pro-
fane philosophische Darstellung der neutestamentlichen Anschauung vom menschli-
chen Dasein zu sein: der Mensch, geschichtlich existierend in der Sorge um sich selbst
auf dem Crunde der Angst, jeweils im Augenblick der Entscheidung zwischen der Ver-
gangenheit und der Zukunft, ob er sich verlieren will an die Welt des Vorhandenen,
des ,man, oder ob er seine Eigentlichkeit gewinnen will in der Preisgabe aller Siche-
rungen und in der riickhaltlosen Freigabe fir die Zukunft! Ist nicht so auch im Neuen
Testament der Mensch verstanden??*

Nach Bultmann ist in der Tat der Glaube nicht eine mysteritse, supranaturale Quali-
tit, sondern die Haltung echter Menschlichkeit, wie auch die Liebe keine geheimnisvol-
le, ibernatiirliche Praktik, sondern natiirliches Verhalten des Menschen ist. ,Das Neue
Testament bestitigt gewissermafien die Behauptung der Philosophie, dass Glaube und
Liebe die ,natiirliche‘ Haltung des Menschen ist, wenn es den Glaubenden als ,neues Ge-
schopf* versteht.**®

Es gibt jedoch fiir Bultmann einen entscheidenden Unterschied zwischen Philoso-
phie und christlichem Glauben. Die Philosophie ist nimlich iiberzeugt, dass es nur des
Aufweises der ,Natur“des Menschen bedarf, um auch ihre Verwirklichung herbeizufiih-
ren. Das Neue Testament behauptet hingegen, ,dass sich der Mensch von seiner fakti-
schen Weltverfallenheit gar nicht freimachen kann, sondern durch eine Tat Gottes frei-
gemacht wird“***. Es sagt, dass ohne die Heilstat Gottes ,die Situation des Menschen
eine verzweifelte ist, wihrend die Philosophie die Situation des Menschen als solche kei-

neswegs als eine verzweifelte sieht und sehen kann***°

,weil sich ihr der Mensch, wenn er
sie nur durchschaut, entziehen kann. Nach dem Neuen Testament ist der Mensch hin-
gegen selber ganz und gar verfallen. Er ist verfallen an das , Fleisch®, und diese Verfallen-
heit ist ,die Selbstherrlichkeit, die Eigenmichtigkeit des Menschen, sein Streben, aus
sich selbst zu leben.“”** Der Mensch, der ,aus dem Verfiigen iiber das Verfiigbare lebt*,
verfehlt echtes Leben und sieht nicht, ,dass sein eigentliches Leben schlechterdings nur
nu.Z.BZ.

Geschenk fiir ihn sein kan Das heif3t aber in der Sprache des Neuen Testaments,

dass er ein Sinder ist. Denn Eigenmichtigkeit ist Siinde. In ihr fasst der Mensch seine

227 Ebd.B1.
228 Ebd.
229 Ebd.
230 Ebd.
231 Ebd.
232 Ebd.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

237


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Existenz als eine von ihm ergriffene und zu bewiltigende Aufgabe auf, statt sie als reines
Geschenk zu verstehen.

Diese Rede von der Siinde ist nun aber nach Bultmann keine mythologische Rede
mehr.

,Indem Augenblick erscheint die Rede von der Stinde nicht mehr als mythologisch, da
dem Menschen Gottes Liebe begegnet als die ihn umfangende und tragende Macht,
die ihn gerade auch in seiner Eigenmachtigkeit und Verfallenheit tragt, d. h. die ihn
als den gelten l&sst, der er nicht ist, und das heift: die ihn von sich selbst, so wie er ist,
befreit >

Fiir den Menschen ist sein eigentliches Leben nur dann faktische Méglichkeit, wenn er
von sich selbst befreit wird. ,Eben das aber sagt die Verkiindigung des Neuen Testa-
ments; eben das ist der Sinn des Christusgeschehens. Es besagt, dass da, wo der Mensch
nicht handeln kann, Gott fiir ihn handelt, fiir ihn gehandelt hat.“***

Auch die Rede vom Christusgeschehen selbst ist fiir Bultmann nicht einfach mytho-
logisches Reden. Auch wenn die Geschichte Jesu etwa durch die Jungfrauengeburt my-
thologisch eingekleidet ist, ist sie nicht in dem Sinne ein Mythos wie etwa die Kultmy-
then griechischer oder hellenistischer Gotter:

LJesus Christus, als Gottes Sohn, als ein prdexistentes Gottwesen eine mythische
Cestalt, ist zugleich ein bestimmter historischer Mensch, Jesus von Nazaret; und das
Schicksal seiner Person ist nicht nur ein mythisches Geschehen, sondern zugleich ein
Menschenschicksal, das mit der Kreuzigung endet.**

Bultmann zufolge hat die mythologische Rede von Jesus den Sinn, ,die Bedeutsamkeit
der historischen Gestalt Jesu und seiner Geschichte, nimlich ihre Bedeutung als Heilsge-
stalt und Heilsgeschehen zum Ausdruck zu bringen®. Und diese Bedeutung ,ergibt sich
aus dem, was Gott mir durch sie sagen will“.

Vor allem ist das Kreuz Christi, sofern es Heilsereignis ist, nicht einfach als mythisches
Ereignis aufzufassen. Als ein solches ist es verstanden, wenn wir bestimmten objektivie-
renden Vorstellungen des Neuen Testaments folgen, etwa:

LEr Desus Christus] ist das Opfer, dessen Blut unsere Siinde siihnt; er tragt stellvertre-
tend die Stiinde der Welt, und indem er die Strafe der Siinde, den Tod, Gibernimmt, be-
freit er uns vom Tod. Diese mythologische Interpretation, in der sich Opfervorstellun-
gen und eine juristische Satisfaktionstheorie mischen, ist fiir uns nicht nachvollzieh-
bar 23

233 Ebd.
234 Ebd.
235 Ebd.B2a.
236 Ebd.B2b.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Wenn das Kreuz das Gericht iiber die ,Welt“ ist, durch die die Machthaber dieser Welt
einst entmachtet werden?’, so ist damit in existentialer Interpretation gesagt, dass in
ihm das Gericht iiber uns selbst — die den Michten der ,Welt“ verfallenen Menschen —
vollzogen ist. Dadurch haben wir existentiell teil an seinem Kreuz und werden von uns
selbst befreit.

,Indem CottJesus kreuzigen lie}, hat er fiir uns das Kreuz errichtet: an das Kreuz Chris-
ti glauben, heifdt nicht, auf einen mythischen Vorgang blicken, der sich aufierhalb un-
ser und unserer Welt vollzogen hat, auf ein objektiv anschaubares Ereignis, das Gott
als uns zugute geschehen anrechnet; sondern an das Kreuz glauben, heifdt, das Kreuz
Christi als das eigene iibernehmen, heifdt, sich mit Christus kreuzigen lassen “*3®

Auch die Auferstehung Christi ist fiir Bultmann trotz mythologischer Elemente in den
Berichten iiber die Begegnung des Auferstandenen mit den Jingerinnen und Jingern
kein schlechthin mythisches Ereignis. Kreuz und Auferstehung bilden als kosmisches
Geschehen eine Einheit, wie das Paulus gerichtsmythologisch auf den Punkt bringt:
,Wegen unserer Verfehlungen wurde er hingegeben, wegen unserer Gerechtmachung
wurde er auferweckt.** So folgert Bultmann: ,Es steht also nicht so, dass das Kreuz fiir
sich gesehen werden konnte als der Tod und Untergang Jesu, welchem dann, den Tod
riickgingig machend, die Auferstehung folgte. Der, der den Tod erleidet, ist ja schon der
Gottessohn, und sein Tod selbst ist schon die Uberwindung der Todesmacht.“**°

Kreuz und Auferstehung sind eine Einheit, indem sie zusammen das eine kosmische
Ereignis bilden, durch das die Welt gerichtet im Sinn von aufgerichtet und die Moglich-
keit echten Lebens beschafft worden ist.

Die Auferstehung Christi ist fiir das Neue Testament durchweg die eschatologische
(endzeitliche) Tatsache, dass Christus den Tod vernichtet und uns das Licht des unver-

241

ginglichen Lebens gebracht hat.** Wie Paulus im Blick auf kiinftiges Geschehen sagen

242 5o kann er auch ebenso wie

kann: ,in Christus werden alle lebendig gemacht werden*
vom Mitsterben mit Christus, vom Mitauferstehen als einem gegenwirtigen Geschehen
sprechen. Gliubige haben an der Auferstehung jetzt schon teil, indem sie fiir Gott in
Christus leben, indem sie sich Gott zur Verfiigung stellen als Menschen, ,die aus Toten
zu Lebenden geworden sind“**?, indem sie ihre Glieder in den Dienst Gottes stellen. Wie
Paulus die Teilhabe an den Leiden Christi verspiiren mdochte, so will er auch die ,Kraft

244 erfahren.

seiner Auferstehung
Fir Bultmann bleibt, wie er abschliefRend festhilt, auch nach der Entmythologisie-

rung der neutestamentlichen Verkiindigung immer noch das eigentliche Heilsgesche-

237 1Kor2,6-9.

238 Bultmann: Neues Testament und Mythologie B 2 b.
239 ROm 4,25.

240 Bultmann: Neues Testament und Mythologie B 2 c.
241 2Tim1,10.

242 1 Kor1s,22.

243 ROm 5,6-13.

244 Phil 3,10.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

239


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

hen, das kein mirakelhaftes, supranaturales, sondern ein geschichtliches Geschehen in
Raum und Zeit ist.

,[Und] wie der, in dem Gott gegenwartig handelt, durch den er die Welt mit sich ver-
sohnt hat, ein wirklicher historischer Mensch ist, so ist das Wort Gottes nicht ein mys-
teridses Orakelwort, sondern niichterne Verkiindigung der Person und des Schicksals
Jesu von Nazaret in ihrer heilsgeschichtlichen Bedeutsamkeit.*4

Soweit Bultmanns Entmythologisierungsprogramm. Was ist von ihm zu halten? Wie ist
es theologisch einzuschitzen?

Bultmann selbst ist bei seiner Entmythologisierung sicher zu weit gegangen, er hat
sein Programm iiberzogen. Lingst nicht alle Aussagen des Neuen Testaments lassen sich
existential interpretieren. Das neutestamentliche Kerygma, die Verkiindigung, ist nicht
nur Aufruf zur Entscheidung, sondern auch Mitteilung eines objektiven Geschehens, des Chris-
tusereignisses. Dariiber hinaus kennt fiir Bultmann das Neue Testament ,grundsitz-
lich keine Phinomene, in denen das AufRerweltliche zur innerweltlichen Gegebenheit

“246_ Den Heiligen Geist reduziert er auf eine im Glauben erschlossene

gebracht wiirde
Maglichkeit neuen Lebens, die im Entschluss ergriffen werden muss. Er versteht ihn aber
nicht als neues oder erhdhtes Leben selbst. Vor allem ist fiir ihn die Rede von der Préexis-
tenz Christi als solche mythologisch. Das heif3t: Fiir ihn hat Christus vor Jesu Geburt
nicht schon als gottlicher Sohn oder als gottliches Wort (Logos) existiert. Nicht nur in
der Welt, auch in Jesus selbst findet sich ihm zufolge nichts Ubernatiirliches, nichts Gottli-
ches. Gott hat zwar durch den von ihm zum Sohn erwihlten Menschen Jesus in der Welt
und an der Menschheit gehandelt, aber Jesus hat seinsmifig nichts mit dem géttlichen
Sein zu tun. Deshalb kann der Mensch laut Bultmann auch nur das Handeln Gottes in der
Welt, aber nichts von seinem Wesen erkennen. Gott bleibt fiir den Menschen trotz seines
Glaubens seinsmiflig der Ferne. Damit vertritt Bultmann einen extremen, unhaltbaren
Dualismus: Das Ubernatiirliche ist und bleibt trotz des Christusereignisses véllig welt-
jenseitig und dem Natiirlichen grundlegend entgegengesetzt.

Damit ist Bultmanns Entmythologisierungsprogramm aber nicht einfach erledigt.
Vielmehr ist seinem Ansatz zuzustimmen, sein Anliegen aufzugreifen. Das mythische
Weltbild und bestimmte mythische Vorstellungen von der Erlosung des Menschen sind
fiir den modernen Menschen in der Tat nicht mehr nachvollziehbar. Bei den mythologi-
schen Aussagen im Neuen Testament ist daher zwischen der Vorstellungsweise und dem
eigentlichen Inhalt zu unterscheiden und der unmythologische, unter Umstinden exis-
tentiale Sinn herauszuarbeiten. Es bleibt Aufgabe, die Heilstat Gottes in Jesus Christus
so darzulegen, dass der Horer des Wortes existentiell betroffen, zum Glauben aufgeru-
fen und zu Umkehr und Entscheidung aufgefordert ist. Eine biblische Hermeneutik darf
auf eine existentiale Interpretation nicht verzichten. Der heutige Mensch muss sich per-
sonlich angesprochen fithlen und existentiell vor die Frage und die Entscheidung gestellt
wissen: Wie weit lasse ich mich auf die Botschaft Jesu vom nahen Gott ein? Wie weit rich-
te ich mein Leben auf die Verkiindigung der ersten Christen von der Auferstehung Jesu

245 Bultmann: Neues Testament und Mythologie B 2 c.
246 Ebd.lIB2.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

und der Auferstehung aller aus? Wie sehr vertraue ich der Selbstoffenbarung Gottes in
Jesus Christus als bedingungs- und grenzenloser Liebe?

Literatur

Rudolf Bultmann: Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung der
neutestamentlichen Verkiindigung, (im Internet als Nachdruck abrufbar), 198s.

3.3 Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes

In diesem theologischen Teil wird zunichst kurz das lehramtliche Offenbarungsver-
stindnis vorgestellt (Kap. 3.3.1), kommen dann ausfiihrlich protestantische Auffas-
sungen vom Wort Gottes zur Sprache (Kap. 3.3.2), bis schliellich ein systematischer
offenbarungstheologischer Ansatz dargelegt wird (Kap. 3.3.3).

3.3.1 Lehramtliches Offenbarungsverstandnis

Gemaif} den kirchlichen Lehrentscheidungen hat es ,Gott in seiner Giite und Weisheit
gefallen, sich selbst zu offenbaren und das Geheimnis seines Willens bekannt zu ma-
chen®. Offenbarung ist eine Mitteilung seiner selbst und seiner Beschliisse. Seine Absicht
ist es, dass die Menschen durch Christus im Heiligen Geist Zugang zum Vater haben,
der géttlichen Natur teilhaftig werden und in die Gemeinschaft mit ihm aufgenommen
werden. Das Geheimnis Christi wurde den Aposteln und Propheten im Heiligen Geist of-
fenbart, damit sie das Evangelium verkiinden, den Glauben wecken und die Kirche sam-
meln. Die Offenbarung ist mit den Aposteln beendet und vollstindig.

Im Hinblick auf das iibernatiirliche Ziel des Menschen ist Offenbarung im eigentlichen
Sinn absolut notwendig. Sie ist ibernatiirlich, geschichtlich und endgiiltig. Sie vermittelt
auch Erkenntnisse iiber gottliche Dinge, die der menschlichen Vernunft an sich zuging-
lich sind. So kann der Mensch auch ohne Offenbarung wissen, dass Gott existiert, dass
er personal ist, dass seine Vollkommenbheit unendlich ist und dass er Ursprung und Ziel
aller Dinge ist. Geheimnisse im eigentlichen Sinn sind solche, die allein durch die Of-
fenbarung oder den Glauben erfasst werden kénnen. Sie tibersteigen die menschliche
Vernunft, widerstreiten ihr aber nicht.

Gott selbst ist Grund des Glaubens. Der Glaube ist eine iibernatiirliche Tugend, durch
die das Geoffenbarte aufgrund der Autoritit des offenbarenden Gottes geglaubt wird.
Der Heilige Geist vertieft mit dem Glauben das Verstindnis der Offenbarung. Glaube ist
freie Zustimmung, die der Gnade folgt. Ihm muss die Vernunft vorausgehen. Aufgrund
auflerer Zeichen ist er selbst glaubwiirdig. Jedem ernsthaft nachdenkenden Menschen
bietet er eine letzte Antwort an. Glaube ist auf Verkiindigung angewiesen, die sich an
der heiligen Schrift ausrichten muss.

247 DH 4202.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

24]


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Die Offenbarung ist in den schriftlichen und miindlichen Uberlieferungen der Kirche
enthalten. Die lebendige Uberlieferung stammt von den Aposteln. Sie gaben in Predigt,
Beispiel und Einrichtungen das weiter, was sie entweder von Christus empfangen oder
unter der Eingebung des Heiligen Geistes gelernt hatten. Unter dem Beistand des Hei-
ligen Geistes entwickelte sich die apostolische Uberlieferung in der Kirche weiter, wie
tiberhaupt der Glaube immer weiter entfaltet und gemehrt werden muss.

Hochste Richtschnur des Glaubens ist die heilige Schrift. In ihr hat Gott durch Men-
schen nach Menschenart gesprochen. Die heiligen Schriften des Alten und Neuen Tes-
taments enthalten und sind das Wort Gottes, weil sie inspiriert sind, das heif3t unter
dem Anhauch des géttlichen Geistes schriftlich aufgezeichnet wurden. Wegen ihrer In-
spiriertheit hat die Kirche sie in den biblischen Kanon aufgenommen und lehren sie si-
cher, getreu und ohne Irrtum die Wahrheit.

Der Heilsplan Gottes wurde in den Biichern des Alten Testamentes vorausverkiindet.
Diese Biicher bekunden wahre goéttliche Erziehungskunst und bergen das Geheimnis des
menschlichen Heils. Sie enthalten aber auch Zeitbedingtes und Unvollkommenes. Erst
im Neuen Testament zeigen sie ihre volle Bedeutung und erklaren dieses wiederum. In
den neutestamentlichen Schriften wird das Wort Gottes auf vorziigliche Weise offenbar.
Unter ihnen ragen die Evangelien hervor. Denn sie sind das Hauptzeugnis fiir Leben und
Lehre des Erlosers.

Die gbttlichen Schriften und die heilige Uberlieferung sind die hdchste Richtschnur des
Glaubens der Kirche und bilden die eine heilige Hinterlassenschaft des Wortes Gottes.
Uberlieferung und Schrift stehen in enger Verbindung miteinander und teilen densel-
ben Ursprung und dasselbe Ziel. Durch die Uberlieferung wird der Kirche der vollstin-
dige Kanon der heiligen Biicher bekannt, wird die Schrift tiefer verstanden und wirk-
sam gemacht. Die Aufgabe, das geschriebene oder iiberlieferte Wort Gottes authentisch
auszulegen, ist allein dem Lehramt der Kirche anvertraut. Heilige Uberlieferung, heilige
Schrift und Lehramt der Kirche sind so miteinander verkniipft, dass das eine nicht ohne
die anderen besteht und sie zusammen zum Heil beitragen.

Literatur

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei-
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche iibertragen und unter Mitarbeit von Hel-
mut Hoping herausgegeben von Peter Hiinermann, 45. Auflage [= DH], 2017, hier
Systematischer Index A, S. 1560—1569.

3.3.2 Evangelisches Verstandnis des Wortes Gottes

In diesem Kapitel wird zunichst geschildert, wie Martin Luther zu seinem neuen Ver-
stindnis der Schrift gefunden hat (Kap. 3.3.2.1). In ihm spielt die Rechtfertigung des
Menschen eine entscheidende Rolle, weshalb im Folgenden die reformatorische Recht-
fertigungslehre (Kap. 3.3.2.2) und ihre Weiterentwicklung bis hin zur 6kumenischen Ei-

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

nigung (Kap. 3.3.2.3) dargelegt werden. Mit einer eigenen Wort Gottes Theologie hat im
20. Jahrhundert der reformierte Theologe Karl Barth aufgewartet (Kap. 3.3.2.4).

3.3.2.1 Martin Luthers Entdeckung

Fiir Martin Luther (1483-1546) war die Frage ,Wie bekomme ich einen gnidigen Gott?
Wie werde ich vor Gott gerecht?“ keine rein theologische, sondern eine existentielle Fra-
ge, die ihn viele Jahre hindurch geplagt hat. Trotz seines untadeligen Lebens als Monch
fithlte er sich vor Gott als Siinder, der den gerechten Gott, der Siinder straft, nicht lie-
ben, sondern nur hassen konnte. Als ,Werkgerechter“, der er damals war, konnte er sich
nie sicher sein, ob die Werke, die er vollbrachte, Gott gefielen oder ob Gott noch mehr
forderte. Wie viele andere Christen zur damaligen Zeit quilte ihn daher die Angst, vor
Gott im Jingsten Gericht nicht bestehen zu kénnen und von ihm zu ewiger Verdammnis
verurteilt zu werden.

Beim Nachsinnen iiber eine Stelle aus dem Rémerbrief hat er entdeckt, was er seit
einem Jahrzehnt vergeblich gesucht hatte. Dort heifdt es in Vers 1,17: ,Denn in ihm [dem
Evangelium] wird die Gerechtigkeit Gottes offenbart aus Glauben zum Glauben, wie ge-
schrieben steht: Der aus Glauben Gerechte wird leben.“ Gerecht wird man vor Gott nicht
durch Werke, sondern durch den Glauben an Jesus Christus, und wer glaubt, hat das ewi-
ge Leben.

Der Vers hat Luther zu einem neuen Verstindnis der Schrift gefithrt. Von nun an steht
fiir ihn im Zentrum der biblischen Botschaft die von Gott geschenkte Rechtfertigung des
Menschen. Wie Paulus im Rémerbrief ausfithrt, kommt es durch die gerechte Lebenstat
und durch die Auferweckung Jesu Christi zur Gerechtsprechung oder Gerechtmachung
aller Menschen?*®, weshalb der Mensch durch den Glauben an Jesus Christus ,unabhin-

gig von Werken des Gesetzes***

vor Gott gerecht wird.

Dass der Mensch von Gott allein aus Gnade durch das Vershnungswerk Jesu Christi
und den Glauben daran gerechtfertigt ist und so vor Gott bestehen kann, soll Luther zwar
nichtin einem reformatorischen Durchbruchserlebnis, aber zwischen 1511 und 1518 in ei-
ner allmihlichen Entwicklung erkannt haben, ,die aus dem spitmittelalterlichen Ménch
und Frémmigkeitstheologen den Reformator machte***. Im Riickblick schreibt er 1545
dariiber: ,Da habe ich angefangen, die Gerechtigkeit Gottes so zu begreifen, dass der
Gerechte durch sie als durch Gottes Geschenk lebt, nimlich aus Glauben; [...] Nun fithlte
ich mich ganz und gar neugeboren und durch offene Pforten in das Paradies selbst einge-

«251

treten.“*' Auch wenn Luther diesen Text aus einem Abstand von mehr als dreiflig Jahren

formuliert hat, kann man mit einem hohen Mafd an Gewissheit sagen, dass er schon im
Zeitraum zwischen 1507 und 1513 , nicht nur sein Scheitern erfahren hat, sondern auch zu

ersten Ansitzen seines neuen Gnaden- und Christusverstindnisses gekommen ist“*.

248 ROM 5,18; 4,25.

249 ROm 3,28.

250 Leppin 35.

251  Zit. nach Leppin 27f.
252 Hamm 60f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

243


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Durch dieses andere Verstindnis der Gerechtigkeit Gottes trat Glaubensgerechtigkeit
an die Stelle von Werkgerechtigkeit. Gottes gerechter Zorn iiber alle Siinder*® hatte, wie
aus der Schrift hervorgeht, nicht zur Folge, dass er sich vom Menschen abgewandt oder
ihn seinem Schicksal iiberlassen hitte. Vielmehr hat er sich aus freiem Willen durch sei-
nen Sohn in Gnade dem Menschen zugeneigt und die durch die Siinde gestorte Bezie-
hung zwischen Gott und Mensch wieder hergestellt. Er ist also ein gnidiger Gott, der Gu-
tes tut, so dass der Mensch, wie Luther meint, im Schof} seiner Barmherzigkeit ruhen
und seinen VerheifSungen vertrauen kann.>*

Im spiten Mittelalter hatte die abendlindische Kirche die Notwendigkeit von guten
Werken immer stirker in den Mittelpunkt geriickt. Seit langem lief sie durch aufgescho-
bene Reformen Gefahr, biblische Kernbotschaften zu verdunkeln und durch eine Fiille
tiberlieferter Richtlinien, Brauche und Vorschriften zu ersetzen. Symbol dafiir war der
ausgeprigte Handel mit sogenannten Almosenablissen, bei denen ein Geldbetrag gespen-
det werden musste, um einen Ablass von Siindenstrafen zu gewinnen. Durch die Praxis
der Ablassbriefe sollte den Gliubigen ein dem Geldbetrag entsprechender Erlass zeitli-
cher Stindenstrafen im Fegefeuer fiir sie oder fiir bereits gestorbene Angehérige beschei-
nigt werden.

Im geschiftsmiRigen Handel mit Ablassbriefen sah Martin Luther einen krassen
Missbrauch, der ihn zur Abfassung seiner 95 Thesen im Jahr 1517 veranlasste. Zwar war
er zunichst kein grundsitzlicher Gegner des Ablasses, legte jedoch durch seine theolo-
gischen Argumente damals bereits die Basis fiir eine grundlegende Infragestellung des
papstlichen Ablasswesens an sich.?* Jeder Christ hatte seiner Uberzeugung nach auch
ohne Ablassbriefe vollige Vergebung von Strafe und Schuld und war aller Giiter Christi
und der Kirche als Gottes Geschenk teilhaftig, wenn er wahre Reue und Leid iiber seine
Siinden empfand.** Der Missbrauch des Ablasses und die Auswiichse des Ablasshandels
wurden zu einem Ausldser der Reformation und begiinstigten deren raschen und breiten
Erfolg.

Luther riickte den schuldigen und verlorenen Menschen und den rechtfertigenden und
rettenden Gott in die Mitte der Theologie.”” Er hielt die Rechtfertigungslehre fiir zentral
und unaufgebbar fiir die Kirche. Sie war fur ihn ,die Sonne, der Tag, das Licht der Kir-
che*® | der Artikel, mit dem diese steht und fillt. Gerecht wird der Mensch vor Gott
durch Jesus Christus allein und aus Gnade und Glauben allein, nicht aufgrund irgend-
welcher eigenen Bemithungen oder Werke. Die Rechtfertigung — und damit die Rettung
aus dem Tod und das ewige Leben - ist reines Geschenk Gottes. Das ist die befreiende
und frohmachende Botschaft des Evangeliums. Durch religiose , Leistungen“ wie Sakra-
mentenempfang, Erfillung von Beichtauflagen, Beten, Fasten, Wallfahrten, Reliquien-
verehrung und andere Frommigkeitsiibungen, durch Taten der Liebe oder auch durch
Ablasszahlungen kann und muss er sein Verhiltnis zu Gott nicht in Ordnung bringen.

253 ROom1,18—29.

254 Vgl. Luther: WA 40 11, 363.
255 Vgl. These 71; / vgl. These 58.
256 Vgl. Thesen 36 u. 37.

257 Bd.2,Kap.1.3.2.2.

258  Zit. nach Kortner 176.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Gute Werke sind Frucht und Folge seines Glaubens, aber nicht Bedingung dafiir, dass
Gott ihm die Schuld vergibt, ihm gnidig ist und ihn liebt.

Durch sein Wort hat Gott ein Urteil gesprochen und den Menschen von seiner Siin-
denschuld freigesprochen. Er rechnet dem Menschen die Gerechtigkeit Jesu Christi als
seine eigene Gerechtigkeit an, er macht ihn, den Siinder, durch Christus gerecht. Der
Mensch bleibt Siinder, aber er ist gerechtfertigt. Er ist simul iustus et peccator, zugleich
Gerechter und Siinder. Er ist und bleibt fiir Luther Siinder, weil seine Beziehung zu Gott
vonihm ausimmerwieder durch Feindschaft, Widerstand und Verachtung bestimmtist,
weil ,die personale Grundsiinde unter der Oberfliche der einzelnen unbewussten Siin-
denakte*® niemals real zu beseitigen ist. Eristjedoch gleichzeitig gerecht, weil Gott von
sich aus die Beziehung mit ihm trotz seiner Stinden, ja gegen seine Siinde immer wieder
neu begriindet.

Literatur

Martin Luther: D. Martin Luthers Werke [kritische Gesamtausgabe/Weimarer Ausgabe
=WA], 1883-2009.

Christian Danz (Hg.): Martin Luther [= ML], 2015.

Volker Leppin: Ein refomatorischer Durchbruch?, in: ML 27—-38.

Berndt Hamm: Naher Zorn und nahe Gnade. Luthers friihe Klosterjahre als Beginn seiner refor-
matorischen Neuorientierung, in: ML 39—-83.

Christian Danz/Jan-Heiner Tuck (Hg.): Martin Luther im Widerstreit der Konfessionen
[MLIWK]. Historische und theologische Perspektiven, 2017.

Ulrich H.). Kdrtner: ,Die Sonne, der Tag, das Licht der Kirche*. Die Rechtfertigungslehre als Zen-
trum der Theologie Martin Luthers, in: MLIWK, 176—198.

3.3.2.2 Die reformatorische Rechtfertigungslehre mit dem vierfachen ,allein”
Die reformatorische Theologie lisst sich an vier Ausschliefilichkeitsformeln festmachen:

«  Solus Christus — allein Christus

«  Solagratia — allein aus Gnade

«  Sola scriptura — allein durch die Schrift
«  Solafide — allein durch Glauben.

Diese vier Grundsitze, die nicht fiir sich, sondern nur in ihrem Miteinander das Refor-
matorische ausmachen, haben sich erst allmihlich geformt.

LAuf das Solus Christus wurde Luder [Luther] schon etwa 1513 von Staupitz ausgerich-
tet, seine zunehmende Augustin-Lektire l4sst in der Zeit um 1516/7 eine klare Beto-
nung des Sola gratia erkennen. Als wichtige Station zur Entwicklung des Sola-fide-

259 Hamm 60.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

245


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Prinzips wird man — auch wenn das Konzept hier noch nicht in ausgereifter Form da-
steht — die Heidelberger Disputation 1518 sehen kénnen, wihrend das Sola-scriptura-
Prinzip klare Ausformung — und dies zunichst durch Melanchton — erst 1519 erfihrt.
Damitist dann das geformt, was reformatorische Theologie genannt werden kann und
im Jahre 1520 in klarer Form in den sogenannten ,reformatorischen Hauptschriften’,
die von den genannten Grundiiberzeugungen getragen, vor die Offentlichkeit gestellt

wird «2¢°

Das Solus Christus ist der tragende Grund der iibrigen drei Prinzipien. Fiir die Reforma-
toren bildete Jesus Christus, wie er in Schrift bezeugt ist, die Mitte ihres Denkens. Er allein
ist, wie Luther betonte, das Lamm Gottes, das die Siinde der Welt trigt. In ihm allein ist,
wie Calvin bekannte, das ganze Heil des Menschen eingeschlossen. Nur Christus konnte
die Macht der Siinde und des Todes brechen. Aus diesem Grund ist er der einzige Vers6h-
ner und Mittler zwischen Gott und den Menschen.? Deshalb benétigt der Mensch, wie
die Reformatoren in Auseinandersetzung mit der Papstkirche hervorhoben, auch keine
anderen Menschen, wie etwa Maria, Heilige oder Priester, als Heilsmittler.

Die Zuwendung Gottes zum Menschen geschieht allein aus Gnade. Mit diesem Grund-
satz schlossen sich die Reformatoren Augustinus an, dessen Gnadenlehre in der Einsicht
gipfelte, dass Gnade nur dann Gnade ist, wenn Gott sie uns nicht als Antwort auf unser
Verdienst schuldet, sondern wenn er sie uns unverdient — vollkommen gratis — gibt. Der
Mensch ist nicht in der Lage, Gottes Zuwendung und Vergebung zu bewirken. Er kann
das ewige Leben bei Gott nicht erzwingen. Alles ist ihm von Gott geschenkt, allein um
des Verdienstes Christi willen — aus lauter Gnade.*** Das Leben nach dem Tod ist reines
Gnadengeschenk. Aber auch dass Menschen in diesem Leben an Gott glauben und jetzt
schon Anteil an seinem Reich bekommen, ist nach Luther ein Geschenk Gottes selbst.

Mit dem Grundsatz ,allein aus Gnade“wollten die Reformatoren die héhere Stellung
Gottes zur Geltung bringen und den Gliubigen bewusst machen, dass sie sich durch ei-
gene Werke keinen Platz im Jenseits sichern konnen. Sie kritisierten damit Einstellungen
und Briuche, wie den geschiftsmifigen Ablasshandel, die sie in ihrer Zeit als Werkge-
rechtigkeit wahrnahmen. Die Gnade schloss ihrer Uberzeugung nach jedes menschliche
Mitwirken aus. Sie kommt fir den Menschen ,von aufien, er kann sie nicht erzeugen,
nur empfangen. Allein durch Gnade, so lisst sich der Grundsatz der Sola gratia kurz zu-
sammenfassen, ohne jedes eigene Zutun wird der Mensch von Gott gerechtfertigt.

Wie die anderen Soli geht die Wendung Sola scriptura auf Luther selbst zuriick, der
in seiner ,Freiheitserklirung* von 1520 dargelegt hat, dass allein die Schrift herrsche (so-
lam scripturam regnare). Mit dem Grundsatz allein die Schrift wollte er im Einklang mit der
Renaissance historisch und theologisch zuriick , zu den Quellen“. Er wollte damit kirch-
lichen Entwicklungen in Lehre und Praxis entgegentreten, die sich vollig vom biblischen
Zeugnis entfernt hatten. Auch versuchte er damit einen verldsslichen, unverinderlichen
Maf3stab in der theologischen Auseinandersetzung mit der Papstkirche zu finden, da sich

260 Leppin 36.
261 1Tim2,5.
262 ROom11,6; Eph 2,8; Apg 15,11 u.a.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

menschliche Urteile im Laufe der Kirchengeschichte immer wieder als irrig herausge-
stellt hitten. SchlieRlich wandte er sich damit gegen Menschen und religiose Gruppie-
rungen, die der Ansicht waren, ohne Bindung an das biblische Wort direkte Eingebungen
vom Heiligen Geist zu haben. Er bestand fest darauf, dass Gott niemandem seinen Geist
oder seine Gnade ohne ein vorhergehendes dufleres Wort gibt.

Fir die Reformatoren war die heilige Schrift die einzige Grundlage des christlichen
Glaubens. Sie allein offenbare Gottes Gerechtigkeit und helfe den Menschen zu glau-
ben. Deshalb bediirfe sie zu ihrer rechten Auslegung und zu ihrer Erginzung keinerlei
kirchlicher Uberlieferungen. Fiir Luther gehérten dabei zu den Worten der Bibel, die fiir
den Glauben geniigen, auch die Sakramente, also Taufe und Abendmabhl, als ,sichtbares
Wort*.

Aufden Einwand des Renaissance-Humanisten Erasmus von Rotterdam (1467-1536),
es gebe in der Bibel dunkle Stellen, zu deren Verstindnis man die Auslegungstradition
der Kirche brauche, erwiderte Luther, die Bibel sei kein dunkles, sondern ein klares Buch,
das von seiner Mitte — Jesus Christus — her verstindlich sei.?®* Zwar seien einzelne Stel-
len dunkel, weil man die Worte oder die Grammatik nicht kenne, aber die Schrift offen-
bare das allerhéchste Geheimnis Gottes vollig unzweideutig: Christus, Gottes Sohn, ist
Mensch geworden; Gott ist dreifaltig; Christus hat fiir uns gelitten und wird ewig herr-
schen.

Nach Luthers Auffassung besitzt die Bibel eine ihr ganz eigene, doppelte Klarheit.
Die dufSere Klarheit besteht in der Verstindlichkeit ihres Textes, die durch den Dienst am
Wort herausgearbeitet wird. Zu ihr wollte Luther selbst nicht zuletzt durch seine Bibel-
iibersetzung beitragen. Seine Ubersetzung ins Deutsche war zwar nicht die einzige, aber
die wirkmichtigste. Die innere Klarheit der Bibel wird durch Gottes Geist im Herzen der
Horer oder Leser bewirkt und besteht in der Herzenserkenntnis. Zum dufleren Wort des
Textes tritt so das innere Wort des Heiligen Geistes hinzu. Durch die innere Klarheit, die
der Geist ,als eine durch Gebet (oratio), Meditation (meditatio) und Anfechtung (tentatio)

264 schenken kann, wird die duRere Klarheit des Textes besti-

geprigte Sinneréffnung
tigt. Die Bibel gewinnt die notwendige Klarheit dort, wo sie sich in diesem Sinne selbst
interpretiert. Da sie vom Geist Gottes inspiriert ist und Gottes Offenbarung vermittelt,
erschliefit sie sich auch in diesem Geist und sorgt so selbst fiir ihre Auslegung. Angemes-
sen auslegen und verstehen kann der Leser oder die Leserin die Schrift daher nur, wenn
er sowohl ihre Buchstaben oder Worte, also ihre dufSere Klarheit aufnimmt, als auch von
ihrer Sache, ihrem Sinn oder ihrem Geist, das heifst ihrer inneren Klarheit, ergriffen ist.

Fir Luther hatte die Schrift eindeutig eine Mitte, von der sie iberall spricht: Jesus
Christus. So fragt er rhetorisch: ,Nimm Christus aus der Schrift hinweg, was kannst du
dann noch in ihr finden?“?® Jesus Christus selbst ist somit der zentrale Inhalt, der inne-
re MafSstab und das entscheidende Kriterium der Schrift. Von daher ist, so Luther, auch
nicht alles, was in der Bibel steht, schon Wort Gottes, sondern nur das, ,was Christum
treibet, was also das Evangelium von der Rechtfertigung des Menschen allein aus Gnade
verkiindet. Wenn allein Jesus Christus Mitte und Richtschnur der Schrift ist, er aber in

263 Luther: Vom unfreien Willen [= VuW] 606—609.
264 Schwienhorst-Schénberger 166.
265 Luther: VUW 606—609.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

247


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

der Schrift allein zu finden ist, liegt nur deshalb kein willkiirlicher Zirkel vor, weil dem
Christen beim Verstehen und Deuten der Schrift der Geist Gottes selbst beisteht. Der
Heilige Geist lisst die Leser in der Bibel das eigentliche Wort Gottes entdecken, das sie
personlich anspricht und im Innersten berithrt. Er bezeugt ihnen, was wirklich Evan-
gelium in der Bibel ist und so, laut Luther, gerne weitererzihlt wird, zum Singen bringt
und fréhlich macht.

Allein die Heilige Schrift, so lisst sich der reformatorische Grundsatz der Sola scrip-
tura zusammenfassen, ist die Quelle des Glaubens an Gott und des Wissens von ihm und
daher der kritische Maf3stab allen christlichen Redens und Handelns. Sie ist aber immer
von ihrer Mitte Jesus Christus her kritisch zu beurteilen.

Auf diesen Grundsatz reagierte die romisch-katholische Kirche auf dem Konzil von
Trient (1545-1563) mit einer Prizisierung ihrer Schriftlehre.?®® Demzufolge wurde das
Evangelium durch Propheten verheifien, von Jesus Christus mit eigenem Mund verkiin-
det und von den Aposteln gepredigt. Seine Wahrheit und Lehre beziiglich des Glaubens
und der Sitten ist in Uberlieferungen enthalten, die von den Aposteln aus dem Munde
Christi selbst empfangen oder von ihnen auf Diktat des Heiligen Geistes weitergegeben
wurden. Sowohl die Biicher des Alten und Neuen Testaments, deren Urheber der eine
Gottist, als auch die Uberlieferungen sind von Christus oder vom Heiligen Geist wértlich
diktiert worden. Die géttliche Wahrheit ist folglich nicht allein in der Schrift, sondern in
der Verbindung von Schrift und Tradition zu finden. Damit bekriftigte das Konzil auch
die rechte Auslegung der Bibel durch das kirchliche Lehramt.

Gegen die romisch-katholische Lehre wiederum formulierte die lutherische Ortho-
doxie in der Konkordienformel (1577) den eigenen Standpunkt. Demnach kann allein die
heilige Schrift Richter, Regel und Richtschnur sowie , Probierstein fir alle kirchlichen
Lehren und Traditionen sein. Die Schrift gilt seitdem als norma normans, als normierende
Norm, die alle anderen Normen bestimmt und an der alle anderen Normen in der Kirche
gemessen werden. Die kirchlichen Bekenntnisse sind dementsprechend norma normata,
normierte Norm, die sich an der Schrift beurteilen lassen muss.

Auf der Grundlage der lutherischen Bekenntnisschriften und Luthers Bezeichnung
der Schrift als principium primum (Erstes Prinzip) arbeitete die lutherische Orthodoxie im
17. Jahrhundert das Schrifiprinzip aus. Mit Hilfe der aristotelischen Kategorie des , Prin-
zips“ wurde die Bibel als unhinterfragbares Axiom lutherischer Theologie festgeschrie-
ben. Altes und Neues Testament haben als alleinige Quelle und Norm des christlichen
Glaubens und Lebens zu gelten. Auch die Lehre von der Verbalinspiration der Schrift
wurde in diesem Zusammenhang entwickelt. Durch die historisch-kritische Bibelfor-
schung kam es zu einer Erschiitterung dieser Grundlage und seit dem 18. Jahrhundert
zu einer Krise des Schriftprinzips.

Dessen ungeachtet kommt fiir die evangelische Kirche der Bibel nach wie vor ein-
zigartige Autoritit zu, weil sie Gottes eigenes Wort im Menschenwort enthilt. Fur sie
hingt mit dem Schriftprinzip noch der Grundsatz des Solo verbo — allein im Wort — zu-
sammen. Der Mensch ist in seinem Glauben auf das zugesagte Wort angewiesen. Allein
im Wort wird ihm die Rechtfertigung zugesprochen. Gemeint ist das verkiindigte Wort
Gottes als Gesetz und Evangelium. Beides begegnet in den biblischen Texten, kommt aber

266 DH1501.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

auch in Predigt und Liturgie vor. Das Gesetz zeigt dem Menschen auf, was er tun soll und
dass er dabei an seine Grenzen kommt; es iiberfithrt ihn seiner Siinden. Das Evangelium
sagt dem Menschen, was Gott fiir ihn getan hat, es zeigt ihm, dass er ihm seine Stin-
den vergibt. Aus der Angewiesenheit des Menschen auf das zugesagte Wort leitet sich
die zentrale Rolle der Predigt im evangelischen Gottesdienst ab. Das in der miindlichen
Verkiindigung ausgesprochene Wort schafft die Wirklichkeit, die es zusagt: die Recht-
fertigung aus Glauben.

Durch Glauben allein ist der Mensch gerechtfertigt, wie schlieflich der Grundsatz der
Sola fide besagt, — und nicht durch das Vollbringen guter Werke. Allein durch den Glau-
ben an das Vershnungswerk Christi wird er gerecht gesprochen und gerettet. Durch ihn
empfingt er den Heiligen Geist.>” Im Glauben lisst er sich die Gnade Gottes gefallen
und hilt er aus, selbst nichts zu seiner Rechtfertigung beitragen zu kénnen. Im Glau-
ben nimmt er an, von Gott angenommen zu sein. Die Gnade, die ihm Gott durch das
Werk seines Sohnes Jesus Christus zueignet, eignet er sich durch den Glauben an. Sola
fide und Sola gratia stehen somit fur die menschliche und die géttliche Seite des Heilswir-
kens Gottes. Wihrend die Aneignung der géttlichen Gnade seitens des Menschen allein
durch Glauben geschieht, geschieht die Zueignung der Gnade von Seiten Gottes allein
aus Gnade.

Auch der Glaube selbst ist dabei keine Leistung, die der Mensch erbringen kénnte.
Luther hielt eine selbstindige Glaubensentscheidung, einen Akt des freien Willens, auf
Seiten des Menschen fiir vollig undenkbar. Fiir ihn war der Mensch, was sein Gottesver-
haltnis und somit sein Heil betrifft, geknechtet. Nach lutherischer Auffassung ist es dem
Menschen nicht moglich, sich aus eigenen Stiicken fiir den Glauben an Christus zu ent-
scheiden, da der Glaube tiberhaupt erst durch das Wort Gottes, das ihn ausschlieflich
durch die Schrift (Sola scriptura) erreicht und Christus selber ist (Solus Christus), geweckt
wird und allein durch Gottes Gnade (Sola gratia) zustande kommt.

Wenn ein Mensch glauben kann, liegt das also an der Gnade Gottes. Glaube ist von
Gott oder vom Heiligen Geist gewirkt. Der Mensch muss sich deshalb auch nicht zu ei-
nem bestimmten Glauben zwingen. Er darf darauf vertrauen, dass Gott ihm hilft, zu
glauben.

Auch wenn der Glaube geschenkt, und nicht selbst hervorgebracht ist, ist er doch
immer auch ein titiger Glaube. Geistgewirkte gute Werke erwachsen gewissermafienvon
alleine, wie selbstverstindlich, als Frucht aus dem Glauben. Damit der Glaube wirken
kann, muss sich der Mensch fallen lassen, sich ganz Gott anvertrauen. Doch auch dieses
Vertrauen ist noch einmal ein Geschenk der Gnade Gottes.

Der Glaube ist die einzig angemessene Antwort des Menschen auf die Rechtfertigung
durch Gott. Nur im Glauben kann der Mensch Gott als gnidigen Gott und Gottes Gnade
erfahren. Um zu wissen, ob man Gottes Gnade erlangt hat, muss man laut Luther wis-
sen, wie man mit Gott dran ist. Nur so kann das Gewissen frohlich sein und bestehen.
Wenn jemand daran zweifelt, einen gnidigen Gott zu haben, hat er ihn auch nicht. ,\Wie
er glaubt, so hat er.“**® Wenn sich aber Gnade und Glaube verbinden, findet das mensch-
liche Herz Frieden mit Gott. Der Mensch ist dann von seiner Verderbnis geheilt und fithlt,

267 Gal3,2.5.
268 Luther: WA Il, 249.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

249


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

dass er einen gnidigen Gott hat.”® Er kann sich dann seines Heils gewiss sein, indem er
sich dessen bewusst ist, was im Glauben geschieht: die Annahme der rettenden Gemein-
schaft mit Gott. Der Glaube kann und soll in die Glaubenserfahrung miinden, die das
Herz des Menschen verwandelt.

Allein durch den Glauben, durch die Annahme Jesu Christi, kommt das Heil des Men-
schen zustande, so lisst sich der reformatorische Grundsatz der Sola fide im Wesentli-
chen zusammenfassen. Evangelische Christen sind geprigt von der Rechtfertigung al-
lein durch Glauben, ohne Werke. Ihr Glaube driickt und wirkt sich aber darin aus, dass
sie die Welt durch gute Werke allein zur Ehre Gottes gestalten: Soli Deo gloria.

Literatur

Martin Luther: Vom unfreien Willen [VuW], 2. Auflage 2017.
Ludger Schwienhorst-Schénberger: Sola scriptura? Luthers Schriftverstindnis aus katholi-
scher Sicht, in: MLIWK, 152-174.

3.3.2.3 Die weitere Entwicklung der Rechtfertigungslehre
Die Lehrevon der Rechtfertigung mit dem vierfachen ,allein“wurde zum zentralen refor-
matorischen Bekenntnis, zum Artikel, mit dem die Kirche steht und fillt, und zugleich zu
einem zentralen Streitpunkt zwischen den Konfessionen. Bereits im Augsburger Bekennt-
nis (1530) wurde sie giiltig formuliert. Nach Artikel 4 des Dokuments verdient der Mensch
die Vergebung der Siinden und die Gerechtigkeit vor Gott nicht durch gute Werke, nicht
durch das Fithren eines ,anstindigen“ Lebens und nicht durch Genugtuung. Vielmehr
wird die Vergebung der Siinde und die Gerechtigkeit vor Gott aus Gnade auf Grund des
Opfers Christi durch den Glauben erlangt. Durch den rechtfertigenden Glauben an das
Versohnungsopfer Christi wird dem Menschen ewiges Leben geschenkt. Dieser Glaube
wird der Gerechtigkeit zugerechnet.

Im Konzil von Trient (1520-1583) stellte die katholische Kirche der aus ihrer Sicht ,ir-
rigen Lehre“ der Protestanten tiber die Rechtfertigung ihre eigene Auffassung gegen-

270

tiber.?”° Demgemif} kann der Mensch nur durch die Taufe oder den Wunsch danach ge-

rechtfertigt werden und in das Reich Gottes eingehen.””* Wie sich an der Erwachsenen-
taufe aber zeigt, kann er am Empfang der Rechtfertigungsgnade mitwirken, indem er
sich auf die Taufe vorbereitet, auch wenn er sich nur durch die den Glauben erweckende

272

und helfende Gnade Gottes darauf zubewegen kann.?”* Die der Vorbereitung folgende

Rechtfertigung selbst ist ,nicht nur Vergebung der Siinden®, sondern durch die willent-
liche Annahme der Gnade ,auch Heiligung und Erneuerung des inneren Menschen“.*”

Der Glaube ist,,der Anfang des menschlichen Heiles [...], die Grundlage und Wurzel jeder

269 Vgl. Luther: WA VIII, 106.
270 DH1520-1550.

271 DH1523f.

272 DH1525.

273 DH1528.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Rechtfertigung®’#, zu dem aber Hoffnung und Liebe hinzutreten miissen, damit er voll-
kommen mit Christus eint. Er wirkt durch die Liebe und ist ohne Werke tot und miiig.
Freilich verdient ,nichts von dem, was der Rechtfertigung vorhergeht, ob Glaube oder
Werke, die Gnade der Rechtfertigung selbst“*”>. Durch Werke kann der Mensch aber in
der Rechtfertigungsgnade wachsen, so dass das ewige Leben sowohl Gnade Jesu Christi

276 Jedem wird, wie

aus Barmherzigkeit als auch Lohn fiir gute Werke und Verdienste ist.
Paulus sagt, nach seinen Werken vergolten.””” Dennoch sei es einem Christenmenschen
fern, in sich selbst sein Vertrauen zu setzen oder sich in sich selbst zu rithmen und nicht
im Herrn, dessen Giite gegeniiber allen Menschen grof3 ist.?”®

Auch im Calvinismus wurde die lutherische ,Alleinwirksamkeit“ des Glaubens kri-
tisch gesehen, da bei ihr unberiicksichtigt bleibe, wie wichtig im christlichen Leben auch
die Heiligung ist. Zudem wurde nicht nur von katholischer, sondern auch von orthodo-
xer Seite Luther vorgeworfen, seine Rechtfertigung sei lediglich eine Gerechtsprechung
ohne Konsequenzen, keine wirksame Gerechtmachung. Die Sakramente der Kirche aber
giben real Anteil an der ,eingegossenen Gnade"“.

Die jahrhundertelange Kontroverse zur Rechtfertigung hatte ihren Schwerpunkt in
der Zeit der Reformation, der katholischen Reform und der Gegenreformation im 16.
und 17. Jahrhundert. Im Zuge der Konfessionalisierung wurde das Gegensitzliche stark
betont, und es kam auf beiden Seiten zu Vereinseitigungen, Verengungen und Erstar-
rungen.

Eine Anniherung zwischen den Hauptkontrahenten von einst — der rémisch-katho-
lischen Kirche und den evangelisch-lutherischen Kirchen - erfolgte erst Ende des 20.
Jahrhunderts. In deren Verlauf wurden sowohl das Anliegen der Reformation als auch die
Sakramente und die Bulpraxis gegenseitig gewiirdigt. Am 31. Oktober 1999, am Refor-
mationstag, unterschrieben nach rund 30-jihrigem Dialog Vertreter des Lutherischen
Weltbundes und der réomisch-katholischen Kirche in Augsburg die Gemeinsame Erkli-
rung zur Rechtfertigungslehre, in der sie sich auf ein gemeinsames Verstindnis der Recht-
fertigung aus Gottes Gnade und durch den Glauben an Jesus Christus einigen und ihre
gegenseitigen, kirchentrennenden Lehrverurteilungen aus der Reformationszeit aufhe-
ben. Am 23. Juli 2006 schlossen sich ihr die Methodisten an. Im Jahr 2016 wurde sie vom
Anglikanischen Konsultativrat inhaltlich begriifdt und bestitigt. Schlieflich stimmte ihr
am 5. Juli 2017 die Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen zu und unterstrich in einer
zusitzlichen eigenen Stellungnahme die Verbindung zwischen Rechtfertigung und Ge-
rechtigkeit als besonderen reformierten Beitrag zu weiteren 6kumenischen Gesprichen
tiber die Rechtfertigungslehre. Durch die Gemeinsame Erklirung hat damit die Recht-
fertigungslehre ihre trennende Wirkung zwischen evangelischer und katholischer Kir-
che im Grunde verloren.

In der Erklirung heiflt es unter anderem:

274 Gals,6;/vgl. Jak 2,14.17.24.

275 DH1532.

276 DH1535; / DH 1545.

277 R6m 2,6; vgl.1Kor 4,5.

278 Vgl.1Kor1,31; 2 Kor10,17; / DH 1548.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

251


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

LEs ist unser gemeinsamer Glaube, dass die Rechtfertigung das Werk des dreieinigen
Cottes ist. Der Vater hat seinen Sohn zum Heil der Siinder in die Welt gesandt. Die
Menschwerdung, der Tod und die Auferstehung Christi sind Grund und Voraussetzung
der Rechtfertigung. Daher bedeutet Rechtfertigung, dass Christus selbst unsere Ge-
rechtigkeit ist, derer wir nach dem Willen des Vaters durch den Heiligen Ceist teilhaf-
tig werden. Gemeinsam bekennen wir: Allein aus Gnade im Glauben an die Heilstat
Christi, nicht auf Grund unseres Verdienstes, werden wir von Cott angenommen und
empfangen den Heiligen Ceist, der unsere Herzen erneuert und uns befahigt und auf-
ruft zu guten Werken. Alle Menschen sind von Gott zum Heil in Christus berufen. [..]
Wir bekennen gemeinsam, dass der Mensch im Blick auf sein Heil vollig auf die ret-
tende Gnade Gottes angewiesen ist. Die Freiheit, die er gegeniiber den Menschen und
den Dingen der Welt besitzt, ist keine Freiheit auf sein Heil hin. Das heif3t, als Siinder
steht er unter dem Gericht Gottes und ist unfahig, sich von sich aus Gott um Rettung
zuzuwenden oder seine Rechtfertigung vor Gott zu verdienen oder mit eigener Kraft
sein Heil zu erreichen. Rechtfertigung geschieht allein aus Gnade.*”°

Blickt man auf die langanhaltende interkonfessionelle Kontroverse um die Rechtferti-
gung des Menschen zuriick, ist festzustellen, dass theologisch zu wenig deutlich zwi-
schen dem ewigen Heil des Menschen in Gestalt des ewigen Lebens nach dem Tod und
dem irdischen Heil des Menschen, das der Mensch schon in diesem Leben erfahren kann,
unterschieden wurde. Was den freien Willen des Menschen angeht, besteht ein wesent-
licher Unterschied zwischen der ganz grofen Gnade des Lebens nach dem Tod bei Gott
und den Gnaden, die der Mensch schon in diesem Leben von Gott empfangen kann und
in denen er bereits gottliches Leben selbst empfingt. Luthers grofiartige und befreien-
de Erkenntnis war, dass dem Menschen das jenseitige ewige Leben von Gott gratis ge-
schenkt ist. Der Mensch kann sich das kiinftige Leben bei Gott nicht verdienen, er kann
und muss nichts dafiir leisten. Wie ihm sein diesseitiges Leben geschenkt ist, ohne dass
er selbst etwas dazu beigetragen hitte, ja itberhaupt hitte beitragen kdénnen, so ist ihm
dasjenseitige Leben von Gott vollkommen bedingungslos aus Liebe geschenkt, ohne dass
er dazu etwas beisteuern miisste. Der Mensch verfiigt, wie Luther richtig erkannt hat,
tiber keinen freien Willen beziiglich seines ewigen Seelenheils. Es ist nicht Gegenstand sei-
ner Entscheidungsfreiheit. Er kann und muss sich nicht dafiir entscheiden. Er kann sich
dann aber auch nicht dagegen entscheiden. Es ist ihm einfach von Gott geschenkt. Die
Rechtfertigung allein durch Christus und allein durch Gnade kann nicht gedacht werden
ohne den unfreien Willen des Menschen zur Seligkeit.?*

Was jedoch Heil und Gnade in diesem irdischen Leben betrifft, ist der Mensch sehr
wohl in seinem freien Willen angesprochen. Er selbst trigt — getragen von der Gnade Got-
tes — willentlich dazu bei, ob und inwieweit sein jetziges Leben schon vom kiinftigen
Leben bei Gott bestimmt ist. Der Mensch kann auf vielfache Weise aktiv daran mitwir-
ken, dass das gottliche Leben, das ihm im Kern jetzt schon geschenkt ist, sich in seinem
Leben ausbreitet und dessen innere Qualitit erhoht. Es hingt auch von ihm ab, ob Got-
tes Gnade sein Leben zum Besseren hin verdndert, prigt und verwandelt. Hier ist ganz

279 GER15,16,19.
280 Bd.3,Kap.3.3.4.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

entscheidend sein Mittun gefragt. Der Mensch kann zwar zu dem, was ihm in der dies-
seitigen Gnade geschenkt wird, nichts beitragen, weil es sich dabei bereits um das gott-
liche Leben selbst handelt, das nur von Gott selbst kommen kann. Aber er kann daran
mitwirken, dass er diesseitige Gnaden von Gott empfingt. Er kann und soll in seinem
Leben Gott suchen und sich so gut wie moglich auf Gottes Gnade vorbereiten. Er soll,
wie das Evangelium fordert, immer wieder umkehren und sich immer wieder auf Gott
vertrauensvoll einlassen.

Literatur

Gemeinsame Erklirung zur Rechtfertigungslehre [= GER], 1999.

3.3.2.4 Karl Barths Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes

Martin Luther hatte die aristotelisch-metaphysische Kategorie der Substanz durch die
Kategorie des Wortes Gottes ersetzen und den Menschen ganz von daher bestimmen wol-
len. 400 Jahre spater, nach dem Ersten Weltkrieg, kam innerhalb des Protestantismus
eine theologische Richtung auf, die von ihren Vertretern als Theologie des Wortes Gottes auf-
gefasst wurde und besser unter dem Begriff Dialektische Theologie bekanntist. Sie geht auf
Veréffentlichungen von Karl Barth (1886—1968) zuriick und hatte ihre Bliitezeit bis etwa
1933. Gemeinsam war ihren Vertretern, dass sie gegen den theologischen Rationalismus
der Aufklidrung, der die christliche und jiidische Religion rein vernunfrmifig zu deuten
suchte, und gegen die Liberale Theologie der damaligen Zeit, die von diesem Rationalismus
gepragt war, Stellung bezogen.

Die Wort-Gottes-Theologie stand in der Tradition der Glaubensphilosophie, fiir die
die geoffenbarten Glaubensinhalte als rational nicht vermittelbar galten, und versuchte,
das Glaubenkoénnen neu zu begriinden, indem sie Theologie konsequent ,,von oben* be-
trieb. Ein menschliches Erkennenkdnnen Gottes lehnte sie strikt ab und ordnete so jede
Anniherung des Gliubigen an Gott der vorausgehenden Wortoffenbarung Gottes unter.
Der Mensch kann ihr zufolge Gott nur insoweit erkennen, als dieser sich ihm von sich
aus durch sein Wort zu erkennen gibt.

Karl Barths Lehre vom Wort Gottes bildet die Grundlage seines Hauptwerks Kirch-
liche Dogmatik (1932—1967). Diese lisst sich in ihrem Denkansatz von der ,Barmer Theo-
logischen Erklirung(1934) her erschliefien. In ihrer ersten These von fiinf Thesen heif3t
es:

LJesus Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Got-
tes, das wirzu hoéren, dem wirim Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen
haben. Wirverwerfen die falsche Lehre, als konne und miisse die Kirche als Quelle ihrer
Verklndigung aufler und neben diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereig-
nisse und Michte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen.

Die Konzentration auf Jesus Christus kennzeichnet das gesamte Hauptwerk. Barth zufol-
ge hat es der Mensch allein in der Offenbarung in Jesus Christus mit Gott zu tun. Gott

14.02.2026, 02:27:09. /el e

253


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

ist ausschliefilich im Alten und Neuen Testament bezeugt. Allein Jesus Christus ist sei-
ne Offenbarung. In ihm allein hat Gott geredet, in ihm allein gibt er sich zu erkennen.
Durch keine anderen Vermittlungsinstanzen kann der Mensch Gott erkennen. ,Gott wird
nur durch Gott erkannt.“*®" Als negative Kehrseite dieser christologischen Konzentrati-
on lehnt Barth jede natiirliche Theologie ab, die neben der Offenbarung in Jesus Christus
weitere Offenbarungen Gottes annimmt, etwa in der Natur, in der Geschichte, in der
Kultur, in der Vernunft, im Gewissen oder im Gefiihl.

Die Kirchliche Dogmatik umfasst vier Teile: I. die Lehre vom Wort Gottes, die als
Grundlage des gesamten Werkes dient; I1. die Lehre von Gott; I11. die von der Schopfung
und IV. die Lehre von der Verséhnung. Die Versdhnungslehre, mit der die sachliche
Mitte des Werkes erreicht war, konnte Barth nicht mehr vollenden und den geplanten
V. Teil mit der ,Lehre von der Erlosung” (Eschatologie) nicht mehr in Angriff nehmen,
so dass sein Werk trotz seines betrichtlichen Umfanges (fast 9000 Seiten) als Ganzes
unvollendet geblieben ist.

In seiner Lehre vom Wort Gottes geht Karl Barth von einer dreifachen Gestalt aus.**
Er unterscheidet zwischen dem verkiindigten, dem geschriebenen und dem geoffenbarten
Wort Gottes. In der Verkiindigung des Wortes Gottes in Predigt und Sakrament (Abend-
mahl) sieht er die zentrale Funktion der Kirche. Durch sie soll der Glaubige letztlich zum
neuen Menschen umgestaltet werden. Den Auftrag, zu verkiindigen, hat sich die Kirche
nicht selbst gegeben. Sie hat ihn von Gott empfangen. Inhaltlich besteht ihre Verkiindi-
gungin der Verheiflung kiinftiger Offenbarung aufgrund geschehener Offenbarung*®.
Weil sich Gott in Jesus Christus geoffenbart hat, diirfen die Gliubigen hoffen, dass er sich
am Ende der Zeiten in Herrlichkeit offenbaren wird.

Fur Barth ereignet sich Kirche dort, wo ihre Verkiindigung Wirklichkeit wird, weil
das Wort Gottes Ereignis wird, was immer dann geschieht, wenn Gott selbst durch das
Wort des Predigers zum Horer der Predigt spricht. Verkiindigtes Wort Gottes heif3t da-
her: ,Menschliche Rede von Gott, in der und durch die Gott selber von sich selber re-
det.«28

Das geschriebene Wort Gottes liegt im Kanon der heiligen Schrift vor. Als Wort der
Propheten und Apostel ist die Bibel selbst aus miindlicher Verkiindigung hervorgegan-
gen und ist nun schriftliche Verkiindigung. Als solche ist sie der Kirche grundsitzlich
iibergeordnet und steht ihr als freie Macht gegeniiber. Allein schon aufgrund ihrer
Schriftlichkeit ist sie jeder geistig-miindlichen Tradition der Kirche und somit auch
deren miindlicher Verkiindigung iiberlegen. Ihre eigentliche Autoritit gegeniiber der
Kirche bezieht sie jedoch aus ihrem einzigartigen Inhalt. Denn als prophetisch-apos-
tolisches Wort ist sie ,Wort, Zeugnis, Verkiindigung und Predigt von Jesus Christus*
und damit ,Verheiflung der Barmherzigkeit Gottes“.?®* Sie ist das Wort von Menschen,
die Gott als Immanuel (Gott mit uns) ,ersehnt, erwartet, erhofft und endlich in Jesus

281 Barth: Kirchliche Dogmatik [= KD] I1/1, 200.
282 KD /.

283 KD/, 93.

284 Ebd. 97.

285 Ebd.110.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Christus gesehen, gehort und betastet haben***¢. Durch die heilige Schrift, die Jesus
Christus bezeugt, ,ist die Kirche zu ihrer Verkiindigung aufgerufen, ermichtigt und
angeleitet“*®,

Wie das Menschenwort des Predigers das Wort Gottes selbst reprisentieren und Er-
eignis wirklicher Verkiindigung werden kann, kann das prophetisch-apostolische Men-
schenwort der Bibel das Wort Gottes selbst reprisentieren und Ereignis des Redens Got-
tes zu uns, ihren Leserinnen und Lesern oder Horerinnen und Hoérern, werden. ,Das
meinen wir*, so Karl Barth, ,wenn wir die Bibel Gottes Wort nennen.“**® Aber es ist —
nach Barth — wiederum Gottes und nicht unsere Entscheidung, seine Gnade und nicht
unser Werk, wenn die Bibel fiir uns wirkliches Wort Gottes wird. Gott verfiigt souverin
dariiber, ob er selbst durch ein menschliches Wort der Bibel oder des Predigers zu uns
spricht.

Die Bibel ist nicht selbst und an sich Gottes geschehene Offenbarung, durch die das
Verhilllte und Verborgene enthiillt wurde. Sie bezeugt diese aber, weist auf sie hin, dient
ihr. Die Offenbarung, die sie vergegenwirtigt, besteht in der Person Jesu Christi und der in
ihm geschehenen Versohnung der Menschheit mit Gott. Denn in Jesus Christus ist das
ewige gottliche Wort Fleisch geworden.?® Durch ihn hat Gott selbst ein fiir alle Mal ge-
sprochen. Erist diesmal das ,wirklich unmittelbar von Gott selbst gesprochene Wort“**°.

Bei den drei Gestalten des Wortes Gottes handelt es sich fiir Barth nicht um drei ver-
schiedene Worte, sondern um die dreifache Gestalt des einen Wortes. Dawir das offenbar-
te Wort Gottes nur aus der Schrift oder der Verkiindigung kennen, das geschriebene Wort Got-
tes nur durch die (urspriingliche miindliche Verkiindigung der) Offenbarung oder durch
die (von der Offenbarung erfiillte urspriingliche) Verkiindigung kennen und das verkiindete
Wort Gottes nur durch die (von der Schrift bezeugte) Offenbarung oder durch die (die Of-
fenbarung bezeugende) Schrift kennen, sieht Barth die Lehre vom Wort Gottes in seiner
dreifachen Gestalt in Analogie zur Lehre von der Dreieinigkeit Gottes. Fiir Offenbarung,
Schrift und Verkiindigung kann man die Namen der drei géttlichen , Personen® einset-
zen: Vater, Sohn und Heiliger Geist, und umgekehrt. Wie wir das geoffenbarte Wort Got-
tes nur aus der Schrift und der Verkiindigung kennen, kennen wir den Vater nur durch
den Sohn und den Heiligen Geist etc. Fiir Barth ist die Lehre vom Wort Gottes die einzige
Analogie zur Trinititslehre.

Das eine Wort Gottes als Verkiindigung, Schrift und Offenbarung ist Rede Gottes.
L,Gottes Wort* heif3t: Gott redet. Obwohl sein Reden immer auch leiblich-natiirliches Ge-
schehenist, weil es in dieser Welt fiir den Menschen ,kein Geistiges ohne Natiirlich-Leib-
liches gibt, ist es primir ein geistiges Geschehen.”* Auf seine Korperlichkeit verweist
die Zusammengehorigkeit von Predigt und Sakrament, die Buchstiblichkeit der heili-
gen Schrift und die Leiblichkeit des Menschen Jesus Christus. Mit seiner Geistigkeit ist
gegeben, dass sich im Reden Gottes an den Menschen ,Vernunft der Vernunft, Person

286 Ebd.

287 Ebd.m2.

288 Ebd.

289 Joh1,14.

290 Barth: KD I/1,116.
291 Ebd.137.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

255


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

der Person mitteilt, weshalb das Wort Gottes denn auch ,ein rationales und nicht irra-
tionales Geschehen“ist.>* Gott redet durch sein Wort zum Menschen, der Mensch soll
im Glauben diese Rede horen, verstehen und ihr gehorchen.

Wenn Gott spricht, spricht er als Person, als freies Subjekt. ,Gottes Wort heif3t: der re-
dende Gott.“*”* In dem, was Gott sagt, ist er ,in Person in und mit dem Gesagten ge-
genwirtig®*. In seiner alles tragenden und begriindenden dritten Gestalt ist sein Wort
Offenbarung. ,Gottes Offenbarung [aber] ist Jesus Christus, Gottes Sohn*, weshalb die
Gleichung gilt: ,Gottes Wort ist Gottes Sohn“.* In seiner Persénlichkeit bleibt Gott im-
mer Herr — Herr auch der Wortlichkeit seines Wortes. Das ist der Grund weshalb er nicht
an sie, sondern sie an ihn gebunden ist und er die heilige Schrift gebrauchen oder nicht
gebrauchen, so oder anders gebrauchen kann. Wird die Schrift, weil Gott es will, durch-
lassig fiir das Ereignis seiner Offenbarung in Jesus Christus, der wahrer Mensch und
wahrer Gott ist, spricht durch den Menschen Jesus die zweite gottliche Person, der Sohn
Gottes, zur Leserin oder dem Leser.

Wenn Gott spricht, beabsichtigt er etwas, will er etwas erreichen, zielt er auf etwas
ab. Sein Wort ist an uns gerichtet, es geht uns an. Wie er jedoch um nichts weniger Gott
wire, wenn er keine Welt und keinen Menschen geschaffen hitte, konnte er auch ganz
Gott sein, ohne uns anzureden. In Freiheit und aus Liebe spricht er zu uns Menschen
und hat jedem von uns ,etwas ganz Besonderes, gerade ihn und so nur ihn Angehendes
zu sagen‘®®®,

Das Wort Gottes ist Herrenwort. Wir kdnnen es uns nur von Gott sagen lassen, nicht
selbst sagen. Es ist Wort unseres Schépfers, denn es meint und trifft uns in unserer Exis-
tenz. Es ist Wort unseres Versohners, da Gott sich uns durch seine Offenbarung in Jesus
Christus neu zugewandt und selbst bekannt gemacht hat, eine zweite Schopfung und
einen neuen Bund aufgerichtet hat. Das Wort Gottes ist schliefdlich das Wort unseres
Erléses, durch das Gott sich selbst den Menschen ankiindigt und als Inhalt der Zukunft
des Menschen verheifdt. Durch die Erlsung am Ende der Geschichte wird sich die Be-
ziehung zwischen Gott und Mensch erfilllen und vollenden.

Bei Menschen gibt es den Unterschied zwischen Wort und Tat. ,Blof3es Wort ist blof3e
Selbstiuferung einer Person. Tat ist dariiber hinaus die von ihr ausgehende relative Ver-
inderung der Umwelt.“*”” Im Unterschied zum Menschen bedarf das Wort Gottes keiner
Erginzung durch die Tat. Es ist selbst die Tat Gottes und macht im aufiergewohnlichsten
Sinn Geschichte. Denn als blofes Wort ist es , die géttliche Person, deren Selbstiufierung
als solche Verinderung und zwar absolute Verinderung der Welt“**® bedeutet.

Zwischen dem geoffenbarten, geschriebenen und verkiindigten Wort Gottes als Got-
tes Tat besteht Ungleichzeitigkeit. Denn die Zeit Jesu Christi ist eine andere als die Zeit
der Propheten, die ihn angekiindigt haben, und der Apostel, die ihn bezeugt haben, und

292 Ebd.139.

293 Ebd.141.

294 Ebd.

295 Ebd.141f.
296 Ebd.145.
297 Ebd.149.
298 Ebd.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

diese wiederum eine andere Zeit als die der heutigen Kirche, die Jesus Christus und sein
Evangelium verkiindet. ,Dreimal handelt es sich um ein Sagen des Wortes Gottes durch
Menschenmund.“**” Aber den Predigern sind die Propheten und Apostel dank ihres Am-
tes als Zeugen in ihrer einmaligen und einzigartigen Stellung vorgeordnet, wie ihnen
wiederum Jesus Christus, obwohl er nicht weniger wahrer Mensch als sie war, vermo-
ge seiner Einheit mit Gott schlechterdings gegeniiberstand und ihnen iibergeordnet ist.
Durch die freie Tat Gottes kann jedoch die Zeit Jesu Christi mit der Zeit der Propheten
und Apostel und diese wiederum mit der der Verkiindigung gleichzeitig werden. Indem
das Wort Gottes durch Gottes Mund gesprochen wird, wird einem bestimmten Men-
schen der Gegenwart durch die Verkiindigung eines bestimmten anderen Menschen an-
hand eines bestimmten biblischen Textes ein bestimmtes Offenbarwerden Gottes zuteil,
wird ein bestimmtes Dort und Damals ein bestimmtes Hier und Jetzt. Das Wort Gottes
als Tat Gottes schafft trotz aller Ungleichzeitigkeit seiner Gestalten eine konkrete Gleich-
zeitigkeit.

,Das Reden Cottes ist das Handeln Cottes an denen, zu denen er redet. Sein Handeln
ist aber als ein gottliches, als das Handeln des Herrn sein regierendes Handeln. Wo
und wenn Jesus Christus uns gleichzeitig wird durch Schrift und Verkiindigung, wo al-
so das ,Gott mit uns‘ von Gott selber zu uns gesagt wird, da kommen wir unter eine
Herrschaft.%°

Wenn Gott bestimmte Menschen, nimlich Christen, erwihlt, sich ihnen offenbart, sie
ausgesondert, sie beruft, ihnen eine neue Geburt schenkt, dann bindet er sie durch ei-
ne Zusage, ein Urteil, einen Anspruch, aber auch einen Segen an sich. Durch die Gna-
de ist der Mensch ,nicht mehr sich selbst iiberlassen, sondern in die Hand Gottes gege-
ben°". Er ist in den realen Machtbereich der Herrschaft Gottes, in den Herrschaftsbe-
reich Christi einbezogen.

Da dem Wort Gottes nicht nur die Kirche, sondern die Menschenwelt als ganze gegen-
iibersteht und durch dieses Wort einer entscheidenden Verinderung unterworfen wur-
de, darf die Kirche die Welt nicht auf ihre Gottlosigkeit festlegen. Wenn sie dem Evange-
lium glaubt und der Gewalt des Wortes Gottes, die eine Gewalt der Wahrheit ist, traut,

,dannistsie der Ort, wo der Sieg Christi nicht das letzte, sondern das erste gehorte und
weitergegebene Wort ist. Darum und so ist sie der Ort der Offenbarung, der Barmher-
zigkeit und des Friedens, der Berg Zion, nach welchem die Heiden, ob sie es wissen und
wollen oder nicht, unterwegs sind. Die Kirche, die dieser Ort ist, wird der Welt etwas
zu sagen haben und von der Welt ernst genommen werden.>%?

Das Wort Gottes ist gottliche freie Tat und als solche Entscheidung. Gott spricht sein Wort
in unbedingter Freiheit, er trifft mit ihm eine Wahl. Sein Wort ist aber nicht so Wirklich-
keit, wie ein erfahrbarer Tatbestand, wie die Gesamtheit dessen, was wir sonst Wirklich-

299 Ebd.150.
300 Ebd.155.
301 Ebd.

302 Ebd.161.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

257


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

keit nennen. Es ist ,ungeschaffene Wirklichkeit, identisch mit Gott selber, darum nicht
allgemein vorhanden und feststellbar*®*®. Es ist ein Wihlen Gottes am bestimmten Men-
schen.

Fiir Barth, der hier noch vom ,Dogma*“ der doppelten Pridestination ausgeht, kann die
in jedem Fall gerechte und gute Entscheidung Gottes iiber den einzelnen Menschen ein
Doppeltes sein: ,Wahl der Gnade zum Glauben und seine Gerechtigkeit oder Wahl der
Ungnade Unglauben und seiner Siinde**®*. Wir konnen das Wort Gottes recht oder nicht
recht héren, miissen dabei ,aber wissen, dass das Wort der Wahrheit selbst hier iiber
,recht‘ oder ,nicht recht‘ entscheidet, das heifdt dass wir so Gnade und so unser Gericht
empfangen, wie es uns von Gottes und darum von Rechts wegen zukommt3®,

Als souverines Herrenwort, als Wort unseres Schopfers, Versohners und Erlosers,
spricht das Wort Gottes ein Urteil iiber uns und entscheidet, wer wir sind. Als géttliche
Entscheidung wird es an und in einer Entscheidung des Menschen wirksam. Ich ent-
scheide, ob ich glaube oder nicht glaube, gehorsam oder ungehorsam bin, Gottes Gnade
annehme oder nicht annehme, das Gute oder das Bose wihle. , Es ist also wirklich meine
héchst verantwortliche Entscheidung. Es liegt aber nicht in meiner Entscheidung, dass
sie diesen Charakter hat.*°® Gott ist es, der in seiner géttlichen Entscheidung itber mich
meine Entscheidung bestimmt. ,Kraft géttlicher Entscheidung bin ich in meiner Ent-
scheidung ein Glaubender oder Nichtglaubender.**”

Die Rede Gottes ist Geheimnis Gottes. Sie wird uns ,in einer verborgenen, das heif3t in

«3%8 offenbar.

einer unscheinbaren, nicht direkt, sondern indirekt kundgebenden Weise
Vor allem in ihrer Welthaftigkeit ist und bleibt das Wort Gottes Geheimnis. Denn sei-
ne welthafte, leibliche Gestalt ist ,nicht ein geeignetes, sondern ein ungeeignetes Mittel
der Selbstdarbietung Gottes. Sie entspricht der Sache nicht, sondern sie widerspricht
ihr. Sie enthiillt sie nicht, sondern sie verhiillt sie.®** Sie widerspricht dem Wort Got-
tes, nicht nur weil sie geschdpfliche Wirklichkeit, sondern gefallene Wirklichkeit ist, ergeht
dieses Wort doch an einen gefallenen Menschen mit einer gefallenen Vernunft, der ,oh-
ne Organ und Fihigkeit fiir Gottist und ,in Feindschaft gegen ihn“lebt.® Der Ort, wo
Gottes Wort offenbar wird, ist ,der Kosmos, in dem die Siinde regiert“, und ,,der im Wi-
derspruch gegen Gott steht“.>" Gott enthiillt sich in seinem Wort, indem er sich zugleich
verhiillt.>”

Die Rede Gottes ist und bleibt Gottes Geheimnis in ihrer Einseitigkeit. Denn Gottes
Wort ist fiir uns entweder vollig verhiillt oder vollig enthiillt, niemals aber beides zu-

303 Ebd.163.

304 Ebd.165.

305 Ebd.166.

306 Ebd.167.

307 Ebd.

308 Ebd.171.

309 Ebd.172.

310 Ebd.175.

311 Ebd.172.

312 Zur kritischen Auseinandersetzung mit der Lehre von der doppelten Pradestination bzw. Prade-
termination sowie mit dieser extrem negativen und pessimistischen Sicht von Mensch und Welt
siehe besonders Bd. 2, Kap.1.3.2.2 u.1.3.3.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

gleich. Es kann uns etwas vom Wort Gottes in grofite Klarheit versetzen: ,in solche Klar-
heit, dass wir uns iiber das, was uns gesagt wird, sehr bestimmte und in sich deutliche
Gedanken machen, dass wir mit unserer ganzen inneren und duferen Lebenserhaltung:
mit Freude, Dankbarkeit, Zuversicht, Eifer, Ernst, Schrecken, Verwirrung, Sorge, Reue
darauf reagieren kénnen®?. Dennoch bleibt uns anderes vom Wort Gottes unklar und
dunkel oder wird es sogar erst durch die Klarheit des einen. Unser Verstehen des Wor-
tes Gottes und unser Antworten darauf hat eine ganz bestimmte Grenze, die das zu uns
gesprochene Wort selbst setzt, und ,die es nun gerade nicht zu einem Ganzen, zu einer
Synthese, zu einem System kommen lisst, weder in unserer Theorie noch in unserer Pra-
xis“, weshalb ,das Wort uns in der ganzen Klarheit, in der es zu uns gesprochen und von
uns vernommen ist, Geheimnis bleibt, erst recht wieder zum Geheimnis wird“**. Ent-
weder erfassen wir (diskursiv) seine welthafte Gestalt ohne goéttlichen Gehalt oder (intui-
tiv) seinen Gehalt ohne Gestalt, entweder wir erfahren und denken das eine und es fehlt
der Glaube, oder wir glauben das andere, kénnen es aber nicht denken oder erfahren,
entweder wir verstehen etwas von Gottes Gesetz, Zorn und Gericht, Forderung und In-
anspruchnahme und uns ist sein Evangelium, seine Gnade, seine Verheiflung und Zu-
wendung fremd, oder umgekehrt. Weil nicht wir unseren Glauben in der Hand haben,
sondern Gott der Herr unseres Glaubens ist, wird uns sein Wort immer wieder vom ei-
nen zum anderen fithren: von der Gestalt zum Gehalt und vom Gehalt zur Gestalt, vom
Buchstaben zum Geist und vom Geist zum Buchstaben, vom Suchen zum Finden und
vom Finden zum Suchen, vom Bitten zum Haben und vom Haben zum Bitten, vom Zorn
und Gericht Gottes zu seiner Gnade und von seiner Gnade zu seinem Zorn und Gericht.
Nie sind uns beide Seiten seines Wortes zugleich gegeben. Darin liegt das, was Barth
seine Einseitigkeit nennt.

Schliefilich ist und bleibt die Rede Gottes auch in ihrer Geistlichkeit Gottes Geheimnis.
Denn ,der Herr der Rede ist auch der Herr des Horens. Der Herr, der das Wort gibt, ist
auch der Herr, der den Glauben gibt.®™ Es ist der Heilige Geist — und er allein -, der den
Menschen fiir das Wort Gottes 6ffnet und bereit macht, der den Glauben schenkt. So ist
das Horen des Wortes Gottes der Glaube, der Glaube aber das Werk des Heiligen Geistes.
Die Rede Gottes ist geistlich und bleibt als solches Geheimnis, insofern der Heilige Geist
den entsprechenden Glauben auf unberechenbare und unkontrollierbare Weise bewirkt.

In seiner Lehre vom Wort Gottes zu Beginn seines Hauptwerkes setzt Barth noch die
traditionelle Lehre von der doppelten Pridestination voraus: Gott entscheidet im Voraus,
welche Menschen glauben und gerettet werden und welche Menschen verloren gehen.
In seiner Gotteslehre®® formt er spiter die traditionelle Pridestinationslehre auf sehr
kreative und originelle Weise in die Lehre von der allgemeinen Gnadenwahl um.*"”

Auch die strikte Beschrinkung der Offenbarung Gottes auf das Wort in seiner drei-
fachen Gestalt hebt Barth spiter im Rahmen der Verschnungslehre in der sogenann-
ten Lichterlehre in gewissem Sinn auf, wenn er darin seinen Offenbarungsbegriff aus-

313 Barth: KD 1/1,181.
314 Ebd.181.

315 Ebd.189.

316 Barth: KD Il/2.
317 Bd.2,Kap.1.3.3.2.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

259


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

weitet.?8

Fir ihn ist und bleibt Jesus Christus ,das eine, das einzige Licht des Lebens,
gibt es ,kein Licht des Lebens aufler und neben dem seinigen, aufier und neben dem
Licht, das Er ist“.>* Das bedeutet aber nicht, dass sich das Licht Christi, das Ausdruck
seines prophetischen Amtes ist, nur innerhalb der Kirche und des Christentums antref-
fen lasst. Auch aufSerhalb herrscht nicht blofd Unwahrheit, werden wahre Worte hervor-

gebracht, finden sich ,Worte, Wahrheiten, ja ,Offenbarungen
leuchtungen“ bewirken.**° Sie sind , Brechungen des einen Lichts“, , Erscheinungen der

, die , Lichtungen und Er-

einen Wahrheit“.** Das Christuslicht besitzt universale Leuchtkraft.

Schon im ersten Band hatte Barth geschrieben: ,Gott kann durch den russischen
Kommunismus, durch ein Flétenkonzert, durch einen blithenden Strauch oder durch ei-
nen toten Hund zu uns reden.*** Gott offenbart sich deshalb auch jenseits der Kirchen-
mauern®?, weil Jesus Christus am Kreuz die ganze Schépfung, und nicht blof einen Teil
von ihr mit Gott verséhnt hat und seine Herrschaft mehr umfasst als den Bereich der
Kirche, auch wenn Worte aufderhalb der Kirche nur dann als wahr gelten kénnen, wenn
sie mit der christlichen Botschaft vereinbar sind, wenn sie das eine Licht nicht ,Ligen
strafen®*.

Barth deutet zwei Bereiche an, in denen sich wahre Lichter und Worte aufSerhalb von
Bibel und christlicher Verkiindigung wahrnehmen lassen: die profane Menschenwelt und
die Natur. Dass er hier die Religionen als Bereich méglicher nichtchristlicher Offenba-
rung nicht erwihnt, kann nicht verwundern, sah er doch in der Religion das selbstherrli-
che Bemiihen des Menschen, von sich aus Gott zu erkennen und mit sich zu versohnen,
anstatt sich diese Erkenntnis und Verséhnung von Gott im Glauben schenken zu lassen.
Wahrend die Bewegung in der Offenbarung von Gott zum Menschen geht, geht sie in
der Religion vom Menschen zu Gott. Darum ist sie fiir Barth stolze Selbstbehauptung
gegeniiber Gott und Siinde. Der Mensch meint, von sich aus, aus eigener Fihigkeit und
durch eigene Anstrengung, Gott niherkommen und eine Beziehung zu ihm aufbauen
und pflegen zu kénnen, wihrend Gott ihm in der Offenbarung bereits entgegengekom-
men ist und entgegenkommen musste. Barths dufderst scharfe Religionskritik gipfelt in
dem Satz: ,Religion ist Unglaube; Religion ist eine Angelegenheit, man muss geradezu
sagen: die Angelegenheit des gottlosen Menschen.**

Mit der Lichterlehre liefert Barth selbst einen Ansatz, mit dessen Hilfe man zu ei-
ner anderen Einschitzung der Religionen gelangen kann. Wenn das in Jesus Christus
menschgewordene ewige géttliche Wort und Licht tiberall wirkt und strahlt, warum soll-
ten dann ausgerechnet die Religionen davon ausgenommen sein? Kann nicht - frei nach
dem wittgensteinschen Motto: Denk nicht, sondern schau! — ein unvoreingenomme-
ner geistlicher Blick zeigen, dass nichtchristliche Offenbarung auch und gerade in nicht-
christlichen Religionen wirksam ist?

318 Barth: KD IV/3,122—188.

319 Ebd. 95.
320 Vgl.ebd.108;/vgl. ebd. 153, Anm. 23; / Ebd. 154; 159.
321 Ebd.173.

322 Barth: KD I/1, 55.
323 Vgl. KD IV/3,107.
324 Ebd.111.

325 Barth: KD 1/2, 327.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Barth selbst scheint gegen Lebensende in diese Richtung gedacht zu haben, da er
mehrmals duflerte, er wolle sich intensiver mit den Religionen beschiftigen und wiir-
de in einer Neukonzeption seiner Theologie der Pneumatologie, das heifdt der Lehre vom
Heiligen Geist, sehr viel mehr Raum geben. An einer spiteren Stelle seines Werks schrieb
er:, Ich kann nicht ausschlieflen, dass Gott auch andere Religionen dazu benutzt, um das
Licht seiner Verséhnung leuchten zu lassen. In dem MafR, in dem ich das bemerke, kann

ich nur Gott die Ehre und insoweit den anderen Religionen Recht geben.**2¢

Literatur

Karl Barth: Kirchliche Dogmatik, 14 Binde, 1932-1967.

3.3.3 Offenbarung als universale Selbstmitteilung Gottes

Nachdem bisher sehr viel die Rede vom Wort Gottes gewesen ist, soll nun systematisch
der Frage nachgegangen werden, was unter Offenbarung Gottes zu verstehen ist. Es mag
naheliegen, sie einfach mit dem Wort Gottes zu identifizieren. Dann fragt sich wieder-
um, was mit diesem Wort Gottes konkret gemeint ist. Dass eine einfache Gleichsetzung
der christlichen heiligen Schrift mit dem Wort Gottes problematisch ist, hat sich bereits
deutlich abgezeichnet. Lingst nicht alles, was in der Bibel steht, darf als Offenbarung
Gottes gelten. Aber auch eine einfache Gleichsetzung mit Jesus Christus hat ihre Proble-
me. Ein solcher Ansatz liuft Gefahr, zu eng zu sein. Wird Offenbarung Gottes ganz auf
Jesus Christus beschrinkt, enthilt das Alte Testament genau genommen keine Offen-
barung. Karl Barth hat die Gefahr einer solchen Engfithrung bemerkt und suchte ihr an-
deutungsweise durch seine Lichterlehre zu entkommen. Auch sein Programm, die Lehre
vom Heiligen Geist auszubauen, weist in dieselbe Richtung.

Aus diesem Grund wird hier von vornherein ein weiter trinititstheologisch begriin-
deter Offenbarungsbegriff vertreten. Gott, der Vater, hat sich keineswegs nur durch das
Leben Jesu von Nazaret der Menschheit geoffenbart, sondern hat sich von Beginn der
Menschheitsgeschichte an durch die Sendung seines Wortes/Sohnes als zweiter gottli-
cher Person und durch die Sendung des Geistes als dritter géttlicher Person zu erkennen

und zu verstehen gegeben®”’

,so dass er keiner Religion und keiner Kultur, ja keinem ein-
zigen Menschen vollkommen verborgen geblieben ist, noch in Zukunft bleiben wird.
Um diesen Offenbarungsbegriff im Einzelnen zu entfalten, wird zuerst die Rolle
der Vernunft in Bezug auf die Gotteserkenntnis (Kap. 3.3.3.1) und auf den Glauben (Kap.
3.3.3.2) zu kliren gesucht. Sodann wird die Bibel als inspiriertes Offenbarungszeugnis
ausgewiesen (Kap. 3.3.3.3) und ihr Verhiltnis zur Tradition bestimmt (Kap. 3.3.3.4).
SchlieRlich werden verschiedene Formen von Offenbarung unterschieden. So wird von
der natiirlichen Offenbarung durch die Schopfung die iibernatiirliche Offenbarung Gottes

(Kap. 3.3.3.5) und von prophetischer Offenbarung die Offenbarung in Jesus Christus (Kap.

326 Zitiert nach der Kolumne ,Gott die Ehre geben“ von Wolfgang Huber in zeitzeichen 2/2008.
327 Bd.2, Kap.3.3.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

261


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

3.3.3.6) abgehoben. Letztere bedarf als Offenbarung durch den Sohn wiederum der
Erginzung durch die Offenbarung im Geist (Kap. 3.3.3.7). Dass der gottliche Logos und
der gottliche Geist immer schon in jedem Menschen wirken, ist Thema des vorletzten Ab-
schnitts (Kap. 3.3.3.8). Der letzte Abschnitt ist schlieRlich drei Weisen der iibernatiirlichen
Offenbarung Gottes, wie sie in den Religionen begegnen, gewidmet: der Inspiration, der
Glaubensoffenbarung und der mystischen Offenbarung (Kap. 3.3.3.9).

3.3.3.1 Gotteserkenntnis durch Vernunft

Schon vorchristliche Philosophen sind in ihrer Erkenntnis allein mithilfe der Vernunft
sehr weit vorgedrungen. Als Beispiel mégen die drei berithmten Griechen in Athen die-
nen. Sokrates (469-399) trank im Vertrauen auf sein Daimonion, das als innere Stimme
zu ihm sprach und dem er stets folgte, den Schierlingsbecher und hoffte auf ein besse-
res Leben nach dem Tod. Platon (427-347) hielt den Grund allen Seins und Erkennens
fiir weltjenseitig und absolut gut. Ahnlich wie sein Lehrer Sokrates war er von einem un-
sterblichen gliickseligen Leben der Seele nach dem Tod iiberzeugt. Er wusste, wie es ei-
nem vollkommen Gerechten auf Erden wohl ergehen wiirde, der nicht nur gut scheinen,
sondern gut sein will, der, ohne ein Unrecht zu tun, den Ruf der grofiten Ungerechtig-
keit tragen und sich nie durch iible Nachrede und ihre Folgen erweichen lie3e: Er wiirde
am Ende gegeifRelt, gefoltert, gefesselt, geblendet und schliefilich nach all diesen Leiden
gekreuzigt.?*® Auch wenn diese Weissagung eher auf Sokrates zuriick- als auf Jesus vor-
ausweisen diirfte, zeugt sie doch von einer erstaunlichen Welt- und Menschenkenntnis.
Platons Schiiler Aristoteles (384—322) wiederum sprach Gott als dem unbewegten Bewe-
ger nicht nur Vernunft zu, sondern nahm an, er bewege alles durch Liebe.

Wie weit, gemessen am Inhalt christlicher Offenbarung, blofie Vernunfterkenntnis
reichen kann, ist keine spekulative, sondern eine empirische Frage. Vorchristliche Phi-
losophen waren sich der Existenz und des absolut guten Wesens Gottes sowie eines unsterb-
lichen gliicklichen Lebens nach dem Tod gewiss. Gotteserkenntnis durch Vernunft reicht,
wie ihr Beispiel zeigt, aus, um in der Kraft ihres Lichtes dem Leben einen héheren Sinn
abzugewinnen, tugendhaft zu leben und die eudaimonia zu erreichen, das heifdt, ein ge-
lungenes Leben zu fithren. Dieser Umstand relativiert jedoch christliche Offenbarung
nicht. Die menschliche Vernunft aufzuwerten, bedeutet nicht, christliche Offenbarung ab-
zuwerten.

3.3.3.2 Vernunft und Glaube

Bereits als natiirliches Erkenntnisvermdgen wire die Vernunft aufgrund ihrer geis-
tigen Unbegrenztheit fir eine geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes grundsitzlich
offen. Dadurch, dass der Logos und der Heilige Geist, wie unten dargelegt wird®?, in
ihr immer schon wirken und sie anfanghaft erleuchten, ist sie jedoch bereits selbst
tibernatiirlich erh6ht und als solche auf eine Selbstoffenbarung Gottes wesentlich ausge-
richtet.>*° Trotzdem kann sie die zentralen Inhalte der Offenbarung durch Jesus Christus,
wie Gottes Dreieinigkeit, Menschwerdung und Auferweckung des Menschen oder Gottes

328 Platon: Politeia 11, 361a-362a.
329 Kap.3.3.3.8.
330 Bd.2,Kap.1.3.3.3.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Schépfungs-, Verséhnungs- und Vollendungswille, nicht vorwegnehmen oder von irgend-
woher ableiten. Sie muss diese Inhalte aber verstehen und nachvollziehen konnen, weil
diese sonst im Menschen, der wesentlich vernunftbegabt ist, nicht wirksam werden
konnen. Die géttliche Grunderleuchtung durch Logos und Geist beziehungsweise durch
Gnade erleichtert ihr dieses Verstindnis. Da sich die menschliche Vernunft im Laufe der
Menschheitsgeschichte selbst erst nach und nach entfaltet, muss und wird sich auch
das Offenbarungsverstindnis und die Glaubensreflexion in Gestalt der Theologie stindig
weiterentwickeln.

Zwischen Glaube und Vernunft kann allein schon deshalb kein Gegensatz bestehen,
weil Gott der Ursprung von beidem ist. Der Glaube ist auf die Vernunft angewiesen, weil
nur sie die Offenbarungsinhalte kliren und je neu erkliren kann. Die Versuche der Ver-
nunft, die Offenbarungs- oder Glaubensinhalte nicht nur zu erkliren, sondern zu be-
griinden, konnen dem bereits Glaubenden zu einem tieferen und personlicheren Gottes-
verstindnis verhelfen. Sie konnen aber nicht den Nichtglaubenden zum Glauben iitberre-
den oder gar durch unbezweifelbare Evidenz zwingen. Umgekehrt vollendet der Glaube
die Vernunft nicht nur durch seine Inhalte, sondern auch und noch viel mehr durch sei-
nen Vollzug, durch den es zur tieferen Begegnung mit Gott und dadurch wiederum zu
weiterer Vergottlichung der Vernunft kommt.

Griechische Philosophen wie Platon und Plotin (205-270) haben Gott nicht nur mit
ihrer Vernunft erkannt, sondern auch intensiv erlebt und erfahren.*' Infolge der Gegen-
wart Gottes in jedem Menschen darf ihre mystische Gotteserfahrung von Gott her als
mystische Offenbarung gedeutet werden. In ihrer Erleuchtung und Erhebung haben sie
unmittelbar Gott selbst erlebt, hat sich ihnen Gott auf bestimmte Weise selbst offenbart.
Mystische Erfahrung und damit mystische Offenbarung ist vor allem auch in den 6stli-
chen Religionen von grundlegender Bedeutung.

Beziiglich des Glaubens ist zwischen Norm und Quelle zu unterscheiden. Vorrangi-
ge Norm und wichtigster Maf3stab fiir die christlichen Glaubensinhalte ist die Bibel. Aber
auch die Tradition trigt zur Normierung des Glaubens bei, insofern sie Offenbarungs-
inhalte, die durch die Schrift vermittelt sind, entfaltet und klart. Auch auflerchristliche
Vernunft kann den christlichen Glauben erhellen. So kénnen Christen fiir ihr Gottes-
verstindnis bereits von vorchristlichen Philosophen etwa lernen, dass Gott, wenn er die
Liebe ist, dies auf absolute Weise ist. Christen, die dazu neigen, die heilige Schrift fir
wortlich wahr zu halten, laufen Gefahr, sich Gott zu anthropomorph, zu menschenihn-
lich vorzustellen. Das Bild von Gott als einem strafenden Richter oder strengen Priifer,
der dem Menschen gegeniibersteht und hauptsichlich moralische Forderungen an ihn
stellt, liasst sich auch mit Blick auf éstliche Lehren vom Dao, vom Brahman oder von der
Leere oder Buddha-Natur korrigieren. Wie dort sehr gut verstanden wurde, ist Gott dem
Menschen immer auch innerlich. Er steht gewissermaflen immer auch auf seiner Seite
und wirkt in ihm selbst von innen her.

Quelle des christlichen Glaubens ist ebenfalls vorrangig die Schrift. Sie stellt eine ein-
zigartige Quelle, aber nicht die einzige dar. Christen kénnen durch den Wandel der Zeit
immer wieder Neues auch fiir ihren Glauben selbst lernen. Gesellschaftliche und kultu-
relle Entwicklungen, die durch den Fortschritt der Wissenschaften, aber nicht nur durch

331 Kap.2.1.1.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

263


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

ihn, hervorgerufen sind, fordern Christen heraus, den Glauben nicht nur neu zu sagen,
sondern auch zu erweitern und zu vertiefen. Jesus selbst scheint von der syrophénizischen
Frau, also einer Heidin, die ihn um die Heilung ihrer Tochter bittet, gelernt zu haben,
dass das Heil Gottes auch zu den Nichtjuden kommt.** Daher gilt das Motto des Paulus
auch in Glaubensdingen selbst: , Priift alles und behaltet das Gute!**** Wenn Gott in den
schopferischen Kriften des Menschen immer schon mit am Werk ist, miissen Christen
fiir sein Wirken in der Welt offen sein und iiberpriifen, durch welche Entwicklungen und
Zeichen der Zeit er zu ihnen spricht, um ihren Glauben entsprechend anzupassen. Neue
Erkenntnisse der Welt kénnen ihnen helfen, iberkommene Glaubensauffassungen zu
revidieren.

Fiir die katholische Kirche kann das bedeuten, fiir den eigenen Glauben aufler auf
die Schrift, die Tradition, das Lehramt und die Theologie immer auch auf den Glaubens-
sinn der Gldubigen in ihrer Allgemeinheit zu achten. Da alle Gliubigen das Charisma der
Geistbegabung besitzen, kénnen, besonders aufgrund ihrer Welterfahrung, auch Laien
die Glaubenserkenntnis mehren.

3.3.3.3 Die Bibel als inspiriertes Offenbarungszeugnis

Die Bibel beruht nicht nur auf einzelnen herausragenden Offenbarungsereignissen. Sie
verdankt sich vielmehr insgesamt der Offenbarung Gottes, insofern sie in ihren einzel-
nen Biichern und ihrer Zusammenstellung insgesamt von Gott inspiriert ist. Fir ihr In-
spiriertsein liefert sie selbst etliche Ansatzpunkte. So wirken Gottes Mund und Gottes
Geist zusammen und sind Propheten vom Geist Gottes erfiillt, wenn sie Gottes Wort ver-
kiinden.** Paulus ist davon iiberzeugt, dass seine , Botschaft und Verkiindigung [...] mit
dem Erweis von Geist und Kraft verbunden® ist. Nach 2 Tim 3,16 ist jede Schrift von
Gott eingegeben, gemif3 1 Petr 1,10-12 haben Propheten und Apostel in der Kraft des Hei-
ligen Geistes gesprochen und laut 2 Petr 1,16—21 haben Menschen bei den Prophetien ,der
Schrift“nicht aus eigenem Willen, sondern ,vom Heiligen Geist getrieben [...] im Auftrag
Gottes geredet®.

Gott als Urheber der Schrift und eigentlich in ihr Sprechender ermoglicht die mensch-
liche Verfasserschaft. Weil er nach der Auferweckung Jesu die Urkirche will, will er auch
die Schrift als Glaubensnorm. Er inspiriert menschliche Verfasser (aktive Inspiration), die
durch diese innere Erleuchtung befihigt werden, Offenbarung Gottes und daraus her-
vorgegangenen Offenbarungsglauben von Menschen richtig und zuverlissig zu erfassen
und niederzuschreiben (passive Inspiration). Durch Inspiration hat Gott alle Menschen,
die an der Entstehung der biblischen Schriften beteiligt waren, also auch die Zwischen-
und Endredaktoren, dazu ermichtigt und erwihlt, seine vielen Offenbarungen im Volk
Israel, zuletzt seine Offenbarung in Jesus von Nazaret, auf eine Weise zu bezeugen, die
fir die Glaubenden bindend ist. Nicht selten sind es die Offenbarungstriger selbst, die die
an sie ergangene Offenbarung bezeugen. Das ist der Fall bei den Schriftpropheten des
Alten Testaments, aber auch im Neuen Testament bei Paulus, wenn er von der an ihn

332 Mk 7,24-30.

333 1Thesss,21.

334 Cen1,2f;Jes 34,16; [ z. B. Jes 59,21.
335 1Kor2,4.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

personlich ergangenen Christusoffenbarung berichtet.* Oft sind es jedoch Dritte, die
urspriingliche Offenbarungszeugnisse schriftlich festhalten, so etwa im Neuen Testa-
ment, wenn die Evangelisten das Christuszeugnis der Apostel, die Jesus als Augenzeugen

337, spater getreu niederschreiben.

erlebt und nach Ostern von ihm gesprochen haben

Die Bibel ist insofern geistgeleitetes direktes oder indirektes Zeugnis von Gottes Of-
fenbarung und Offenbarungen. Bei der Inspiration gibt der Geist Gottes den biblischen
Verfassern zwar nicht, wie bei einem Diktat, wortlich ein, was sie sagen oder schrei-
ben sollen (Verbalinspiration), aber er beeinflusst und leitet sie beim Abfassen der Texte
doch so (Realinspiration), dass die Bibel, wenn auch lingst nicht in allen Einzelheiten,
insgesamt durchaus ,Wort Gottes“ oder ,Gotteswort im Menschenwort“ genannt wer-
den kann. Schliefdlich ist auch die Aufnahme der einzelnen Biicher in den biblischen Ka-
non der Inspiration bestimmter Menschen geschuldet. Laut dem Zweiten Vatikanischen
Konzil lehren diese Biicher daher ,die Wahrheit [...], die Gott um unseres Heiles willen in
heiligen Schriften aufgezeichnet haben wollte**®.

Da es sich bei Offenbarung nicht nur, wie im instruktionstheoretischen Modell im 19.
Jahrhundert angenommen, um einen Vorgang handelt, bei dem Gott bestimmte, satz-
haft artikulierbare Wahrheiten in aufiergewohnlicher Form mitteilt, die sonst von der
Vernunft nicht erkannt und anerkannt werden kénnten, sondern um Selbstmitteilung Got-
tes, dient die Bibel als Zeugnis von Offenbarung und Offenbarungsglauben auch nicht
in erster Linie dazu, Informationen iiber theoretische Sachwahrheiten zu iibermitteln,
sondern dazu, als glaubwiirdiges Mittel personliche Gottesbegegnung zu er6ffnen und dau-

erhaft zu erméglichen.

3.3.3.4 Bibel und Tradition

Empfinger der Offenbarung Gottes ist die menschliche Person in ihrer jeweiligen Situati-
on. Gottes geschichtliche Offenbarungen an das Volk Israel erreichen sie durch das Of-
fenbarungszeugnis der Bibel, aber auch durch die kirchliche Tradition, die beide vom ei-
gentlichen Offenbarungsgeschehen unterschieden bleiben. Das Verhiltnis der Traditi-
on zur heiligen Schrift und zur Offenbarung war lange Zeit Gegenstand konfessioneller
Kontroversen zwischen Protestanten und Katholiken.

Einerseits verdankt sich die heilige Schrift der Tradition und ist ihr Ergebnis. Denn
aus miindlichen Uberlieferungen ist die Bibel entstanden. Das Neue Testament geht auf die
apostolische Tradition zuriick, insbesondere auf das miindliche Christuszeugnis und die
miindliche Christusverkiindigung der Apostel. Als Traditionsgut, das Autoren itbernom-
men haben, lassen sich Bekenntnisse, liturgische Formeln, Hymnen und vor allem die Abend-
mahls- und Osterberichte nachweisen.>*® Unter dem Beistand des Heiligen Geistes hat die
Kirche spiter durch die Entscheidung iiber den biblischen Kanon, bei dem sie apostolische
von nichtapostolischen Schriften getrennt hat, durch Glaubensregeln, Glaubensbekenntnis-
se und Dogmen sowie durch Theologie die Schrift auszulegen und den Offenbarungs- und

336 Gal1,12-16.

337 1Joh1,1-3.

338 II. Vatikanum DV 11.

339 Kap.3.3.3.5.

340 Z.B.R6m1,1—4; /1 Kor11,23-26; [ z. B. Eph 5,14; /1 Kor 11,23; 15,3.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

265


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Glaubensinhalt zu wahren, zu kliren, zu entfalten und zu aktualisieren gesucht. Von
der katholischen Lehrtradition erkennt die Orthodoxe Kirche die Glaubensbekenntnisse,
den Konsens der Kirchenviter und die Entscheidungen der ersten sieben 6kumenischen
Konzilien als verbindliche Tradition an. Auch Martin Luther hat lange Zeit die Entschei-
dungen der ersten vier 6kumenischen Konzilien fiir verbindlich gehalten. Zu den Tradi-
tionstridgern zahlen in der Katholischen Kirche das Lehramt, der Glaubenssinn der Gliubi-
gen und die Theologie. Rein historisch betrachtet ist somit die Tradition im Vergleich zur
Schrift die umfassendere Wirklichkeit.

Andererseits besitzt die heilige Schrift bei der Vermittlung von Offenbarung eine ganz
andere, viel grifSere Autoritit als die kirchliche Lehrtradition, wenn man unter Offenba-
rung eben nicht die Mitteilung von Satzwahrheiten, sondern die personale und reale
Selbstmitteilung Gottes versteht. Die Bibel erméglicht es den Christen, dem lebendigen
Gott und Jesus Christus zu begegnen, wihrend die lehramtlichen Dokumente den Glauben
in Sachwahrheiten zu artikulieren und festzuhalten suchen. Auch bleibt die Bibel fir die Tra-
dition praktisch die einzige Quelle der Offenbarungs- und Glaubensinhalte. Umgekehrt
trifft auf die kirchliche Tradition im weiten Sinn, nimlich als das Gesamt des Lebens,
der Lehre und des Kultes der Kirche, erst recht und noch einmal auf andere Weise zu,
was von der Schrift gilt: Sie ist kritischer Priifung zu unterziehen. Denn bei der Traditi-
on, besser, den Traditionen handelt es sich immer auch um geschichtliche Ansichten,
die sich als zu zeitgebunden oder zu wenig zeitgemiR, als zu wenig sachgerecht und als
nicht umfassend genug herausstellen konnen. Man denke etwa an kirchliche Meinun-
gen iiber Frauen, Wissenschaft, Hexen, den Staat oder das Verhiltnis von Mensch und
Umwelt im Lauf der Geschichte. Die kirchlichen Traditionen miissen Ausdruck der in
der Schrift iiberlieferten apostolischen Traditionen sein. Sie sind darum von der Schrift
her zu beurteilen. Schrift und Tradition stellen somit keinesfalls zwei Erkenntnisquel-
len mit unterschiedlichen Inhalten, sondern vielmehr zwei sich gegenseitig bedingende und
stiitzende, wenn auch nicht gleichwertige Mittel oder Weisen der Offenbarungs- und Glau-
bensvermittlung dar.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat die grundlegende Bedeutung der heiligen Schrif-
ten fir die Kirche und den Glauben anerkannt. Sie hat die Beziehung zwischen Schrift
und Tradition zugunsten der Schrift neu gewichtet und damit der Frage die kirchentren-
nende Schirfe genommen, die sie in der Vergangenheit hatte. Auch die Reformatorischen
Kirchen erkennen die Tatsache an, dass der biblische Kanon eine miindliche und prakti-
sche Tradition voraussetzt, aus der er entspringt. Der Kanon 16st wiederum eine miindli-
che und praktische Tradition aus, in der er seine geistliche Fruchtbarkeit erst voll entfal-
tet. Beziiglich des Verhaltnisses von Schrift und Tradition diirfte somit heute weitgehend
Ubereinstimmung zwischen den Konfessionen bestehen. Damit ist die traditionelle Proble-
matik im Prinzip iberholt.

3.3.3.5 Schopfungsoffenbarung und Selbstoffenbarung Gottes

In der Fundamentaltheologie werden heute drei Modelle des Verstindnisses von Offen-
barung unterschieden, denen jeweils spezifische Glaubensreaktionen des Menschen ent-
sprechen. Nach dem epiphanischen Offenbarungsverstindnis offenbart sich Gott, indem
er erscheint. ,Epiphanie (griechisch: Erscheinung) ist ein religionswissenschaftlicher
Zentralbegrift, der das plotzlich eintretende und ebenso rasch wieder verschwindende

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Sichtbarwerden der Gottheit unter verschiedenerlei Anschauungsformen (im Sehen
oder im Horen) bezeichnet. In der Bibel bedeutet Epiphanie den historisch greifbaren
Einbruch des personlichen Gottes in die Welt.**' Ein Beispiel aus dem Alten Testament
dafiir wire die Gotteserfahrung Elijas am Berg Horeb, bei der Gott dem Propheten
in einem sanften, leisen Siuseln ,erscheint***. Prominentes Beispiel aus dem Neuen
Testament ist die Menschwerdung des géttlichen Wortes, durch die die Glaubigen die
,Herrlichkeit** des Géttlichen geschaut haben. Die gliubige Antwort des Menschen
besteht in Erstaunen, Erschrecken oder Anbeten. Der Akzent liegt bei diesem Modell
auf der Erfahrung der lebendigen Gegenwart des Gottlichen oder Gottes. ,Das ist in
etwa auch die Vorstellung der mystischen ,visio beatifica’. ,Heil fir die Erlosten heif3t
einfach, vor Gott zu sein, ihn sehen zu diirfen.***

Gemafd dem instruktionstheoretischen Offenbarungsverstindnis besteht der Zweck von
Offenbarung in der Erkenntnis Gottes, die beim Menschen immer durch Sprache vermit-
telt ist. Dieses Modell hebt auf das Intellektuelle, Kognitive und Doktrinale im Offenba-
rungsgeschehen ab. Offenbarung wird hier verstanden ,als Mitteilung einer Informa-
tion, einer Botschaft, einer Weisung. Gott spricht die Menschen personlich oder durch
Boten (Engel, Propheten usw.) an und teilt ihnen in satzhafter Weise etwas mit, das fir
die Menschen heilsrelevant ist.** So offenbart Gott zum Beispiel in Ex 3,15f Mose sei-
nen Namen und erteilt ihm zugleich einen Auftrag. Weitere Beispiele im Alten Testament

«

wiren die Mitteilung des Dekalogs an Mose oder im Neuen Testament die , Bergpredigt

346 Die Reaktion des Menschen auf diese Mitteilung ist glaubende Annahme, Ge-

«347

Jesu.
horsam, die Ubernahme des Zeugendienstes.

Gemif} dem kommunikationstheoretischen Offenbarungsverstindnis ist Offenbarung
Selbstmitteilung Gottes. Im engen Sinn ist damit die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus
Christus gemeint. Dieses Modell stellt eine Synthese der beiden anderen Modelle dar, in-
sofern Gott in Jesus Christus den Menschen erscheint und zu ihnen spricht, dies aber tut,
indem er sich selbst zeigt. ,Gott gibt in der Offenbarung seiner selbst in Jesus Christus

348 an seinen Gaben und an seinem Reich. ,Offenbarung vermit-

Anteil an sich selbst
telt hier kein kognitives Wissen vom Heil, sondern ist prizise die Verwirklichung dieses
Heils.** Dieses Offenbarungsverstindnis liegt vor allem in der johanneischen Theolo-
gie vor, wenn Jesus in den “Ich bin“-Aussagen spricht: Ich bin ... das Brot, die Quelle, der
Weg, die Wahrheit, das Leben, der gute Hirt. In den synoptischen Evangelien tritt Jesus
nicht nur als Lehrer von Gleichnissen auf, sondern , gibt in den Mahlgemeinschaften mit

den Siindern Einblick in das Wesen Gottes. Die [gliubige] Antwort des Menschen ist das

341 Klausnitzer 325.

342 1Kén19,12.

343 Joh1,14.

344 Klausnitzer 327.

345 Ebd.

346 Ex20,1-17; Deut 5,6—21; | Mt 5—7.
347 Klausnitzer 328.

348 Ebd.

349 Ebd.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

267


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Eintreten in diesen Dialog, die Feier der Gemeinschaft mit Gott und mit den anderen,
die von Gott so angesprochen werden, das neue Leben der Gnade.***°

Am Glauben, mit dem der Mensch auf die Offenbarung Gottes antwortet, lassen sich
dementsprechend drei verschiedene Bedeutungen ausmachen, die bereits Augustinus
und Thomas unterschieden haben. Beim Glauben an Gott als Inhalt (Credo Deum) glaube
ich, dass Gott ist beziehungsweise existiert (Credo Deum esse). ,Das nimmt Gott als Inhalt
meines Glaubens in den Blick. Weil jeder Glaube sprachlich vermittelt wird, kann man
diese Form als das Fiir-wahr-Halten von Sitzen oder als Aussage-Glaube bezeichnen.****
Im Aussprechen von Glaubensinhalten liegt bereits eine Form des Glaubens vor. Aber fiir

sich genommen ist es eine rudimentire, unvollstindige Form:

,DieserGlaube ist fiir das Leben manchmal belanglos und verbindet sich zuweilen pro-
blemlos mit einer praktischen Gottesleugnung. In der Tradition heif3t er ,Dimonen-
glaube’. Im Jakobusbrief wendet sich der Verfasser gegen einen Glauben, der nur die
intellektuelle Zustimmung zu einer Wahrheit umfasst (Jak 2,19): ,Du glaubst, dass es
nur einen einzigen Gott gibt. Da tust du recht. Auch die Ddmonen glauben das und zit-
tern. Aber das hat keine persénlichen Konsequenzen fiir sie —und fiir mich. In einer an-
deren Terminologie ausgedriickt: Die Orthodoxie, das rechte Aussprechen der Lehre,
wie sie etwa in Lehrblichern oder Katechismen artikuliert wird, ist ohne die Orthop-
raxis, das rechte Tun, unvollstindig — und zwar so sehr, dass sich bei konsequentem
Fehlen der Orthopraxis auch die Frage nach der tatsdchlichen Richtigkeit der prokla-
mierten Orthodoxie stellt. 3>

Beim Glauben an Gott als Glaubensgrund beziehungsweise als sich selbst bezeugende Au-
toritit glaube ich (dem) Gott (Credo Deo). ,Ich glaube ihm, seinem Wort, seinem Evan-
gelium. Der Mensch glaubt Gott, der ihm persénlich oder durch einen Boten eine be-
stimmte Botschaft iibermittelt. Er nimmt ihm diese Botschaft ab, insofern er sie als von
Gott geoffenbart fiir wahr hilt. Das ist mehr als der ,Dimonenglaube’, aber immer noch
ein Glaube ohne Praxis.**

Beim Glauben an Gott als Ziel (Credo in Deo) glaube ich an Gott.

,Das istdie Hochstform des Glaubens. In der Tradition heif’t sie ,fides caritate formata’,
also ein Glaube, der von der Liebe (caritas) zu Gott und den Menschen durchformt und
durchdrungen ist. Das ist ein engagierter, lebendiger Glaube, das Bekenntnis zu einem
Engagement des Verstandes, des Willens und des Tuns. ,Credo in Deum* heifst dann:
Ich setze mein ganzes Leben auf Cott. Dieser Glaube ist im eigentlichen Sinn gar nicht
mehr blof} eine Zustimmung zu einem satzhaften Bekenntnis, sondern ein konkretes
Lebensprogramm vor allem im Handeln 3>

Die Unterscheidung von Glaube(n) als Zustimmung zu einer vorgelegten Lehre (als in-
haltliches Element des Glaubens) und als von einer Person getragenes und verantworte-

350 Ebd. 328f.

351 Ebd. 62.
352 Ebd. 62f.
353 Ebd.63.

354 Ebd. 63f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

tes Geschehen (als personaler Bezug des Glaubens) leitet zu einer weiteren terminologi-
schen Unterscheidung iiber, nimlich fides quae und fides qua.

Bei der fides quae ist creditur zu erginzen. Es geht folglich um den Glauben, der ge-
glaubt wird. ,Das ist der Glaube der Kirche, der sich in den Glaubensbekenntnissen oder
in den Dogmen niederschligt, also in Sitzen. Diese Glaubensbekenntnisse heifRen Sym-
bola (vom griechischen Wort symbolon: Symbol, Feldzeichen).*® Auch bei der fides qua
ist creditur zu erginzen. Die fides qua creditur ist also der Glaube, mit dem geglaubt wird,
das heifst der subjektive Glaubensvollzug, mit dem ein einzelner Christ die fides quae in
seiner Situation lebt.

Unter Beriicksichtigung verschiedenster theologiegeschichtlicher Entwicklungen
und theologischer Auseinandersetzungen lisst sich, um wieder zur Offenbarung zu-
riickzukehren, diese — systematisch und weit gefasst — als Gottes universale Selbstmitteilung
verstehen. Gott offenbart sich schon durch die Erschaffung der Welt. Bereits die Schop-
fung stellt in einem weiten Sinn seine Offenbarung dar, lisst er sich doch durch sie
erkennen. Eine solche Schopfungsoffenbarung nimmt Paulus im Rémerbrief an, wenn
er den Heiden, das heifit Nichtjuden vorwirft, sie hitten Gott nicht geehrt und ihm nicht
gedankt, obwohl sie seine unsichtbare Wirklichkeit, seine ewige Macht und Gottheit an
den Werken der Schépfung mit der Vernunft erkannt hitten.>*

Mittels seiner Vernunft kann der Mensch Gott in der Welt entweder indirekt erken-
nen, indem er, wie etwa Thomas von Aquin in einigen seiner Gottesbeweisen, von der
Existenz oder Beschaffenheit der Welt auf die Existenz und das Wesen Gottes als des
Grundes der Welt schlief3t, oder direkt, indem er in bestimmten endlichen Vollkommen-
heiten der Welt wie etwa landschaftlicher Schonheit und Erhabenheit oder menschlicher
Weisheit und Treue etwas von der einen unendlichen Vollkommenbheit Gottes intuitiv
wahrnimmt. Aber die Einsicht in Gottes Dasein und Sosein durch Einsicht in die Welt ist
fiir die menschliche Vernunft nicht zwingend, wie auch die vielen, aufrichtig vorgetrage-
nen Atheismen verraten. Die Vernunft kann aufgrund der Schépfungsoffenbarung von
der Welt- und Menschenerkenntnis zur Gotteserkenntnis gelangen, muss es aber nicht,
wie auch von allen anderen Formen der Offenbarung Gottes gilt, dass sie die Freiheit des
Vernunftgebrauchs nicht autheben.

Fasst man gemifd dem kommunikationstheoretischen Modell, das seit dem 20. Jahr-
hundert in der christlichen Theologie vorherrscht, Offenbarung als reale Selbstmittei-
lung Gottes in der Geschichte der Menschheit und einzelner Menschen auf, wird klar,
weshalb die Offenbarung Gottes durch die Schépfung nicht als Offenbarung im eigent-
lichen Sinn bewertet werden kann. Denn wihrend Gott bei realer Selbstmitteilung dem
Menschen etwas von seiner eigenen, iibernatiirlich-gottlichen Wirklichkeit anvertraut, teilt
er ihm mit der Schopfung blofS natiirliche, das heifdt nichtgéttliche Wirklichkeit mit, wes-
halb in der Theologiegeschichte die Schopfungsoffenbarung fir gewohnlich als ,natiir-
liche“ Offenbarung von der eigentlichen, iibernatiirlichen Offenbarung abgegrenzt und
ihr untergeordnet wurde. Deshalb geht auch nach allgemeiner christlicher Uberzeugung
die Gotteserkenntnis durch das Buch der Bibel itber die durch das ,Buch der Natur“ we-
sentlich hinaus. In letzterem kann Gott grundsitzlich nur vermittelt durch geschaffene

355 Ebd. 65.
356 Rom1,18-21.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

269


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Wirklichkeit erkannt werden. In der Bibel dagegen hat sich itbernatiirliche Selbstoffen-
barung Gottes niedergeschlagen. Diesem Buch liegt unmittelbare Gotteserkenntnis zu-
grunde.

Literatur

Wolfgang Klausnitzer: Christliche Offenbarungslehre. Lehrbuch der Fundamentaltheologie fiir
Studierende, Religionslehrer und Religionslehrerinnen, 2016.

3.3.3.6 Prophetische Offenbarung und Christusoffenbarung

Das offenbarende Wirken Gottes zeigt sich im Alten Testament hauptsichlich in vier Ge-
stalten: erstens in geschichtlichen Erfahrungen, die in Schemata wie VerheifSung und Er-
fullung, Sklaverei und Freiheit sowie Unheil und Rettung begriftlich gefasst werden und
in der Berufung Abrahams in der Vorgeschichte, in der Berufung des Moses bei der Er-
wihlung des Volkes und in der Berufung vieler Propheten zur Unterstiitzung Israels gip-
feln; zweitens in der Erfahrung des Bundes, durch den Gott Israel zu seinem Volk macht
und in Treue begleitet; drittens in der Erfahrung des Wortes Gottes, der sich seinem Volk
kundtut, und viertens in inneren Gotteserfahrungen wie Auditionen, Visionen, Orakeln
und Triumen. Zum Kern alttestamentlicher Offenbarung gehort sicher in besonderer
Weise die prophetische Offenbarung als innere Gotteserfahrung. Bei ihr beruft Gott be-
stimmte Menschen, erfiillt und inspiriert sie durch seinen Geist und beauftragt sie, in
seinem Namen dem Volk sein Wort zu verkiinden (,So spricht Jahwe*). Durch das ,Wort
Gottes*“deuten die Propheten eine vorliegende Heils- oder Unheilssituation und weissa-
gen Kiinftiges.

Nach christlicher Uberzeugung hat sich Gott schliefflich im Christusereignis, das
heifdt im Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu von Nazaret, auf die hdchste
Weise, die innerhalb der Weltgeschichte iiberhaupt méglich ist, geoffenbart.’*” Denn
Jesus war mehr als ein Prophet. Er war der Messias, den Gott durch Propheten dem Volk
Israel verheifden hatte: der Gesalbte, der Christus. Und er war noch einmal wesentlich
mehr als der erwartete menschliche Messias. Denn in ihm wollte Gott in seiner ganzen
Fillle wohnen, weshalb in ihm auch alle Schitze der Weisheit und Erkenntnis verborgen
sind.>*® Er war der priexistente und inkarnierte Sohn Gottes, der seit seiner Auferstehung
wieder beim Vater erhoht ist, der ewige, gottliche Logos, das innergéttliche Wort selbst.

Deshalb ist die Offenbarung Gottes in seinem Sohn, der als einziger intime Kenntnis
vom Wesen des Vaters besitzt, weil er es mit ihm teilt, im wahrsten und vollsten Sinne
des Wortes Selbstoffenbarung Gottes. Im Sohn hat der Vater alles von sich mitgeteilt, mit
ihm hat er der Welt alles gegeben. Die Logosoffenbarung 6ffnet den Blick in das innerste
Geheimnis Gottes, in sein Wesen als ewige Liebe und in seinen Willen, die Schopfung

357 Bd.2, Kap.2.3.
358 Kol1,19;2,3.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

ganz mit sich zu versdhnen und am Ende der Zeiten zu vollenden. Sie gibt dem Men-
schen die Gewissheit, zum ewigen Heil vorherbestimmt zu sein und des Lebens und der
Herrlichkeit Gottes teilhaftig zu werden.

Der johanneische Jesus nimmt fiir sich in Anspruch, selber das gottliche Licht zu
sein, das die Finsternis erleuchtet, und das gottliche Leben, durch das die Gliubigen
ewig leben.>® Als Gottmensch ist Jesus Christus der groftmégliche Offenbarungsmittler.
Bei ihm ist nicht nur der Urheber der Offenbarung, sondern der Offenbarungsmittler
selbst Gott. Darum tibertrifft die Christusoffenbarung dem Inhalt und dem Geschehen
nach alle anderen Offenbarungen Gottes. Sie lasst sich grundsitzlich nicht tiberbieten
und bildet den absoluten Hohepunkt der Offenbarungs- und Heilsgeschichte, die — denkt
man die Schopfungsoffenbarung dazu — die gesamte Welt- und Menschheitsgeschichte
umfasst.

3.3.3.7 Sohnesoffenbarung und Geistoffenbarung

Der durch die Schrift und die Tradition vermittelte Offenbarungsinhalt soll vom Men-
schen im Glauben angenommen werden, das bezeugte Offenbarungsgeschehen bei ihm
durch den Glauben ankommen. Die biblische Offenbarung ist Grund und Gegenstand
christlicher Glaubensgewissheit. Weil sich Gott offenbart hat, glauben Christen an ihn.
Sie glauben, dass er sich offenbart hat, und glauben ihm, was er offenbart hat. Inhalt ih-
res Glaubens sind sein ewiger Schopfungs-, Versohnungs- und Vollendungswille sowie
seine Dreieinigkeit, seine Menschwerdung in Jesus Christus und seine Gabe ewigen Le-
bens an alle Menschen. Durch ihren Glaubensvollzug soll das Offenbarungsgeschehen
des Christusereignisses in ihnen wirksam werden. Das ist aber nur moglich im Heili-
gen Geist. Denn der Geist schafft im Herzen der Christen jene Helligkeit des Glaubens,

in der sie ,den géttlichen Glanz auf dem Antlitz Christi“**

erkennen. Durch die innere
Erleuchtung des Geistes wird das biblisch bezeugte Christusereignis fiir den Glauben-
den zur Gewissheit und Wirklichkeit. AufSeres Gotteswort und inneres Zeugnis des Geistes
wirken hier zusammen. Da die Helligkeit des Christusglaubens somit das Werk Gottes
selbst ist, darf und muss auch das innere Zeugnis des Heiligen Geistes als Offenbarung
Gottes im vollen Sinn eingeschitzt werden. Die innere Geistoffenbarung erméglicht es
dem Glaubenden, die fir ihn von auflen kommende Sohnesoffenbarung zu verstehen
und anzunehmen. Von Geistoffenbarung ist im Neuen Testament mehrfach die Rede.**
Demzufolge bedingen und erginzen Sohnes- und Geistoffenbarung einander. Sie stellen
im Grunde zwei Seiten der einen Selbstoffenbarung Gottes dar. Sohn und Geist sind beide
vom Vater in die Welt gesandt worden, um seinen Willen und sein Wesen den Menschen
zu erkennen zu geben.

Je mehr sich der Christ im Glauben auf die Selbstoffenbarung Gottes einlisst, wie sie
ihm als Sohnesoffenbarung geschichtlich vermittelt von aufien und als Geistoffenbarung
unmittelbar von innen begegnet, desto mehr wird seine anfingliche kognitive Glaubens-

erkenntnis zur Glaubenserfahrung Gottes, die sein ganzes Leben umformt. Das auf ihn

359 Joh 8,12;10,28; 11,25.
360 2 Kor 4,6.
361 1Kor12,7; Eph1,17.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

2n


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

einwirkende Offenbarungsgeschehen ergreift und erneuert ihn, wie Theologen ausge-
fithrt haben, es erleuchtet, reinigt und befreit ihn. Es kriftigt sein Gottesverhiltnis und
wandelt seine Erkenntnis, seinen Willen und seine Gefiithle und Affekte soum, dasseram
Ende eines langen Prozesses eine ,neue Schépfung*in Christus ist, ein ,,neuer Mensch*,
der wahrhaft glaubt, hofft und liebt, der gerecht und heilig ist.>**

Weil Gott bei seiner Offenbarung dem Menschen nicht einfach Wissensinformation
tiber sich, sondern sich selbst mit seinem géttlichen Leben mitteilt, ist auch der Offen-
barungsempfang nicht nur und nicht hauptsichlich ein kognitiver Vorgang, sondern ein
ganzheitliches Geschehen, das den Menschen in all seinen Dimensionen, auch in seinen
leiblichen, seelischen und sozialen, durchdringt und verwandelt. Offenbarung ist nicht
blofd und nicht eigentlich Wissensiibermittlung, sondern Heilsgeschehen, das den Men-
schen heilt, befreit und heiligt, das heiflt vergottlicht.

Wihrend es im 20. Jahrhundert hauptsichliches Verdienst katholischer Denker war,
die Engfithrung des instruktionstheoretischen Offenbarungsverstindnisses mithilfe
des Begriffs der Selbstmitteilung Gottes zugunsten eines interpersonalen Verstindnis-
ses iiberwunden zu haben, war es in der Vergangenheit das hauptsichliche Verdienst
evangelischer Theologen, den wesentlichen Aspekt der Heilswirkung des Offenbarungs-
geschehens beim Empfinger, kurz, dessen Erleuchtung und Verwandlung, hochgehalten
zu haben.

Christen glauben nicht nur an eine Volloffenbarung Gottes in der Geschichte. Sie er-
warten und erhoffen noch seine Endoffenbarung, bei der er am Ende der Zeiten unverhiillt
in der Fiille seiner Herrlichkeit erscheinen wird. Aufgrund von Offenbarung kann der
Christ zu einem Gesamtverstindnis der Weltgeschichte gelangen und den Sinn der Ge-
samtheit der Wirklichkeit erkennen. Wie steht es aber mit der Gottes-, Welt- und Selbst-
erkenntnis der vielen Menschen, die keine Christen sind?

3.3.3.8 Die anfanghafte Einwohnung des gottlichen Logos und Geistes

in jedem Menschen
Gemif} dem Prolog des Johannesevangeliums ist das Wort, das bei Gott war und selber
Gott war, ,das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet*®>. Demnach ist die Vernunft
eines jeden Menschen durch das tibernatiirliche Licht des géttlichen Logos immer schon
erleuchtet, ist die natiirliche Erkenntnis des Menschen immer schon anfanghaft iberna-
tiirlich erhéht.

Justin der Mirtyrer (100-165) war der erste christliche Denker, der die johanneische
Logostheologie mit der griechischen Logosphilosophie verband. Thm zufolge ist der
gottliche Logos schon seit Beginn der Schopfung, lingst vor dem Auftreten Jesu, am
Werk und verstreut logoi spermatikoi — Keime des Heils — in die Welt. Daher hitten grof3e
Denker wie Sokrates, Heraklit oder Platon christliche Lehren vorweggenommen und
seien bereits auf die Heilsgegenwart Gottes hingeordnet gewesen, die sich im histori-
schen Jesus vollkommen verwirklicht habe. Sie hitten bereits logosgemif3 gelebt. Im
Rahmen seiner Logoschristologie entwickelt Origenes (185—254) diese Lehre weiter und

362 2Kors,17;/ Eph 4,24.
363 Joh1,9.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

weitet sie auf alle Menschen aus: Jeder Mensch hat schon immer einen Funken Anteil an
dem einen gottlichen Logos, der in Jesus Christus offenbar geworden ist.

Was Gegenwart und Wirken des Heiligen Geistes im Menschen angeht, ist fiir Autoren
des Neuen Testaments aus nachdsterlicher Erfahrung klar: Christen — Menschen, die an
Jesus Christus glauben und getauft sind — haben den Heiligen Geist empfangen. Ihnen
ist seine Gabe und seine Kraft verliehen. Ihnen ist er in ihr Herz gegeben. Von ihm und
mit ihm sind sie erfilllt. Die Gabe des Geistes ist aber nicht an die Taufe als notwendige
Voraussetzung gebunden. Das wird besonders deutlich bei der Taufe des heidnischen
Hauptmanns Kornelius, von der in der Apostelgeschichte berichtet wird.*** Als nimlich
Petrus zu Kornelius und seine Verwandten und Freunde iiber Schicksal und Bedeutung
Jesu Christi spricht, geschieht etwas, womit kein Glaubiger gerechnet hat:

,Noch wihrend Petrus dies sagte, kam der Heilige Geist auf alle herab, die das Wort
horten. Die glaubig gewordenen Juden, die mit Petrus gekommen waren, konnten es
nicht fassen, dass auch auf die Heiden die Gabe des Heiligen Geistes ausgegossen wur-
de. Denn sie horten sie in Zungen reden und Cott preisen. Petrus aber sagte: Kann je-
mand denen das Wasser zur Taufe verweigern, die ebenso wie wir den Heiligen Geist
empfangen haben?3%

Dazu passt auch die Deutung des Pfingstereignisses durch Petrus, wenn er die Weis-
sagung des Propheten Joel, Gott werde in den letzten Tagen von seinem Geist iiber alles
Fleisch ausgieRen, als erfiillt ansieht.>*

Auch das Alte Testament weist in diese Richtung. Der Geist Gottes erfiillt nicht nur
einzelne Menschen und Menschengruppen, sondern wirkt als Schipfungsmittler univer-
sal in der Welt. Er schwebt bei der Erschaffung der Welt itber dem Wasser und erschafft
alle Lebewesen.>” An einigen Stellen scheint seine Funktion noch iiber die blofSe Schép-
fungsvermittlung hinauszugehen, so etwa, wenn es heif3t: , Der Geist des Herrn erfiillt
den Erdkreisund er, der alles zusammenhilt, kenntjede Stimme*; ,Denn in allem ist dein
unverganglicher Geist*; ,Jedoch, es ist der Geist im Menschen, des Allmachtigen Hauch,
der ihn verstindig macht“.**® Der Geist Gottes scheint in allen Geschépfen stindig an-
wesend und wirksam zu sein, besonders aber dem Menschen einzuwohnen.

Vom Neuen Testament her lidsst sich auch indirekt fiir eine universale Selbstmittei-
lung Gottes an alle Menschen argumentieren. Wenn Paulus Charismen wie das Dienen,
Lehren oder Trésten oder Friichte wie Liebe, Freude, Friede, Freundlichkeit und Sanftmut
auf das Wirken des Heiligen Geistes zuriickfiihrt*®, solche Gaben aber auch aufierhalb
des Christentums bei nicht wenigen Menschen in aufergewohnlichem Mafd anzutreffen
sind, dann lisst das nur den Schluss zu, dass das Wirken des Gottesgeistes im Menschen
nicht an Christusglauben und Taufe gebunden ist. Auch aulerhalb des Christentums

364 Apg10,2324-48.

365 Apg10,44—47.

366 Apg2,17;vgl. Joel 3,1-5.

367 Gen1,2;/ljob33,4.

368 Weish1,7; / Weish 12,1; / Ijob 32,8.
369 Rom12,7f; / Gal 5,22f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

273


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

werden bestimmte Menschen als Heilige verehrt, so etwa Shankara (rund 788-820), Ra-
makrishna (1836-1886) oder Gandhi (1869-1948), die zu ihrer Zeit das Gesicht des ,Hin-
duismus* gepragt haben, oder ‘Abd al-Qadir al-Dschilani (1077-1166), dessen Grab in
Bagdad immer noch Pilger aus der ganzen islamischen Welt anzieht. Die an ihnen wahr-
genommene Heiligkeit lisst sich christlich-theologisch nur durch das Wirken des Heili-
gen Geistes erkliren. Die Annahme, Gott selber wohne jedem Menschen anfinglich ein,
lasst sich biblisch begriinden und religionswissenschaftlich erhirten. In sehr vielen re-
ligiésen, insbesondere mystischen Traditionen wird die Gegenwart des Gottlichen im
Menschen als selbstverstindlich vorausgesetzt. Erwahnt seien hier nur beispielhaft die
Lehre vom Atman und von der Buddha-Natur in Hinduismus und Buddhismus sowie die
Lehre vom Seelengrund bei Meister Eckhart und von der innersten Seelenwohnung bei
Teresa von Avila im Christentum.?”®

Schlielich lasst sich auch die Lehre vom Gewissen bei Paulus am besten vor dem Hin-
tergrund einer allgemeinen Einwohnung Gottes im Menschen begreifen. Nach Rém 2,15
ist der Wille Gottes, der den Juden durch das Gesetz geoffenbart ist, den Heiden ,ins
Herz geschrieben®; ,ihr Gewissen legt Zeugnis davon ab*, sagt Paulus. Weil Gott bereits
im Herzen eines jeden Menschen zuhause ist, kann er dem Einzelnen durch das Gewis-
sen seinen Willen auch ganz konkret mitteilen.

Kaum ein christlicher Theologe wird heute Gottes Offenbarung strikt auf seine abso-
lute Selbstoffenbarung in Jesus Christus einschrinken. Allgemein gelten charismatische
Gestalten wie die Propheten im Alten Testament als Offenbarungsmittler, die vom Geist
Gottes ergriffen waren und deren Gottunmittelbarkeit fiir die anderen gewissermaflen
erfahrbar war. Warum sollten dann dhnliche charismatische oder prophetische Phino-
mene in anderen Religionen oder Kontexten grundsitzlich anders verstanden werden.
Es ist nicht nachvollziehbar, die gleichen oder ihnliche Phinomene im Fall nichtjidi-
scher oder nichtchristlicher Gestalten auf blof$ natiirliche Gaben, im Fall israelitischer
oder christlicher Gestalten aber auf die tibernatiirliche Gabe des Geistes zuriickzufith-
ren. An charismatischen Gestalten wird nach auflen erkennbar, was in jedem Menschen
schlummert.

Die romisch-katholische Kirche hat bereits auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil
(1962-1965) das Wirken und die Wahrheit des gottlichen Logos, der alle Menschen er-
leuchtet (Joh 1,9), in den nichtchristlichen Religionen anerkannt und erklirt, nichts von
alledem abzulehnen, ,was in diesen Religionen wahr und heilig ist*”*. Auch verschiede-
nen nachkonziliaren Dokumenten zufolge sind ,die starken religiésen Uberzeugungen
der Anhinger der nichtchristlichen Religionen [...] schon vom Geist der Wahrheit berithrt
worden*, sind Gegenwart und Handeln des Heiligen Geistes ,allumfassend* und ,berith-
ren nicht nur einzelne Menschen, sondern auch die Gesellschaft und die Geschichte, die
Volker, die Kulturen, die Religionen“.*”* Nichtchristliche Religionen enthalten ,Spuren
der Gnade [..], die die Antwort ihrer Anhinger auf Gottes Anruf unterstiitzt*”. In ih-

370 Bd.2,Kap.3.5.1.

371 Il Vatikanum Nostra aetate 2.

372 Redemptor hominis 1979, Nr. 6; | Redemptor missio 1990, Nr. 28.
373 Dialog und Verkiindigung 1991, Nr. 30.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

nen ,ist derselbe Heilige Geist am Werk, der die Kirche lenkt*7#. Will man Offenbarung
nicht wieder einschrinken auf die absolute Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus,
wodurch auch die alttestamentlichen Propheten als Offenbarungsmittler ausscheiden
wiirden, noch ins instruktionstheoretische Offenbarungsverstindnis zuriickfallen, kann
dieses Wirken des Heiligen Geistes nur als echte Selbstmitteilung Gottes und damit als
Offenbarung gedeutet werden.

Nimmt man die angegebenen Bibelstellen und erwihnten Traditionen, bestimmte
kirchliche Dokumente sowie die Erfahrung ernst, dann ist von einer universalen Selbst-
mitteilung Gottes an alle Menschen auszugehen. Denn wenn Gott im Innersten eines je-
den Menschen wohnt und der géttliche Logos und der Heilige Geist in jedem Menschen
bereits gegenwirtig und wirksam ist, dann hat sich Gott bereits jedem Menschen, wenn
auch noch so anfanghaft, iibernatiirlich geoffenbart. Dann leuchtet in der Vernunft eines
jeden Menschen nicht nur das natiirliche Erkenntnislicht, sondern auch schon das gott-
liche Licht. Dann hat jeder Mensch schon eine Ahnung von Gott, die sich fiir ihn durch
das Zeugnis geschichtlicher Selbstoffenbarung Gottes bestatigen kann.

3.3.3.9 Inspiration, Glaubensoffenbarung und mystische Offenbarung

Blickt man auf die grof3en Religionen, zeichnen sich, ohne dass damit Vollstindigkeit be-
ansprucht wire, hauptsichlich drei Weisen von Selbstoffenbarung Gottes in der Geschich-
te ab: Inspiration, Glaubensoffenbarung und mystische Offenbarung.

Im Christentum gelten die alttestamentlichen Propheten und Autoren als von Gott
inspiriert, die biblischen Schriften als von Gott eingegeben. Diese Menschen hatten
das personliche Charisma, unter dem Beistand des Heiligen Geistes Texte zu verfassen,
durch die Leserinnen und Lesern gottliche Offenbarung zuginglich wurde. Die Bibel ist
fiir Christen der inspirierte Grundtext ihrer Religion.

Auch nichtchristliche Religionen beruhen auf autoritativen Texten, die fiir sie maf3-
geblich und verbindlich sind. Aus christlicher Sicht diirfen und miissen diese Grundtexte
aufgrund der Aufnahme und Wirkung bei ihren Anhingern ebenfalls als inspiriert ange-
sehen werden. Sie gehen auf Verfasser zuriick, die beim Schreiben alles in allem unter
dem Einfluss des Geistes Gottes standen. Die Inspiriertheit des Daodejing, der Bhaga-
vad-Gita, der Reden des Buddha oder einzelner Sutren und des Koran lisst sich vom un-
voreingenommenen christlichen Leser geistlich wahrnehmen. Deshalb vermitteln diese
Grundtexte, in welchem Maf auch immer, Selbstoffenbarung Gottes und kénnen als hei-
lige Schriften bezeichnet werden.

In einem sehr weiten Sinn nehmen auch die Leserinnen und Leser nichtchristlicher
heiliger Schriften die in ihnen iibermittelte Offenbarung im Glauben an. Sie halten ihre
Grundtexte nicht nur fiir wahr, sondern fiir religiés oder existentiell aufergewdhnlich
bedeutsam und schenken ihnen so Glauben. Das urspriingliche Offenbarungsgeschehen
der Inspiration wird in den Empfingern durch ihr Fiir-wahr-und-wichtig-Halten, durch
ihre gliubige Haltung auf heilsame Weise wirksam. Daher geht es auch bei den heiligen
Schriften nichtchristlicher Religionen grundsitzlich, wenn auch zunichst noch in einem
sehr weiten Sinn um Glaubensoffenbarung, also um Offenbarung, die Glauben bewirkt
und im Glauben wirksam wird.

374 Das Christentum und die Religionen 1996, Nr. 85.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

275


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Glaubensoffenbarung im engeren, eigentlichen Sinn liegt dann in den nichtchristli-
chen Religionen vor, wenn nicht nur dem Text als solchem, sondern der durch ihn be-
zeugten personalen Gottheit vertraut wird, wie das etwa bei der Bhagavad-Gita in Bezug
aufKrishna, beim Koran in Bezug auf Allah oder noch einmal in besonderer Weise bei der
hebriischen Bibel in Bezug auf Jahwe gegeben ist. Es wird nicht nur dem Text geglaubrt,
sondern es wird dem Gott geglaubt, der sich darin kundgibt, und an den Gott geglaubt,
der darin bezeugt ist. Weil auch dem Nichtchristen Gott von vornherein einwohnt, kann
auch er durch seine heiligen Schriften und die darin vermittelte Glaubensoffenbarung
gereinigt, erleuchtet, erneuert und langfristig verwandelt werden.

Die biblische Offenbarung stellt den einmalig hochsten Fall der durch inspirierte Tex-
te vermittelten Selbstoffenbarung Gottes dar, aber sie ist nicht die einzige Selbstoffen-
barung Gottes, die in inspirierten Texten festgehalten ist.

In den heiligen Schriften der ostlichen Religionen hat sich tiber die Inspiration hin-
aus hiufig mystische Erleuchtungs- oder Einheitserfahrung niedergeschlagen. So verweisen
die Reden des Buddha direkt oder indirekt auf das grof3e Erleuchtungserlebnis Buddhas.
Da bei mystischer Erfahrung die transzendente oder géttliche Wirklichkeit unmittelbar
selbst erlebt wird, beruht auch diese Erfahrung, dhnlich wie die Glaubenserfahrung, auf
echter Selbstoffenbarung Gottes. Es ist jeweils Gott selbst, der sich in der Glaubenser-
fahrung und in der mystischen Erfahrung dem Menschen mitteilt. Analog zur Glaubens-
offenbarung lisst sich hier von mystischer Offenbarung sprechen. Wie bei der Glaubens-
offenbarung die Selbstmitteilung Gottes eine Erfahrung hervorruft, nimlich die Glau-
benserfahrung, bewirkt bei der mystischen Offenbarung die Selbstmitteilung Gottes ei-
ne Erfahrung, eben mystische Erfahrung.

Beurteilt man Offenbarung von der bewirkten menschlichen Erfahrung aus, han-
delt es sich bei der Glaubensoffenbarung und bei der mystischen Offenbarung um zwei
verschiedene Offenbarungsweisen. Wihrend bei der Glaubenserfahrung das personliche
Gottesverstandnis im Vordergrund steht, ist bei der mystischen Erfahrung die Bewusst-
seinstransformation oder das Erleben wesentlich. Wihrend Glaubensoffenbarung Gottes-
gewissheit schafft, hat mystische Offenbarung das Bewusstsein einer Transzendenz zur
Folge, die sich personal, aber auch nichtpersonal deuten lisst.

Versucht man hingegen Offenbarung theologisch von der trinitarischen Selbstmit-
teilung Gottes her zu denken, lassen sich Glaubensoffenbarung und mystische Offen-
barung ganz dhnlich analysieren. Dann ist das Licht, das den echten Mystiker gleich-
giiltig welcher Tradition erleuchtet, und die Kraft, die ihn erhebt, verwandelt und mit
dem Gottlichen eint, kein anderes Licht und keine andere Kraft als die, die bei jeder
Glaubensoffenbarung wirksam ist. Das, was den Glaubenden von der kognitiven Glau-
benserkenntnis zur lebensverwandelnden Glaubenserfahrung Gottes, und das, was den
Mystiker zur bewusstseinsverwandelnden Erfahrung der Erleuchtung und Einigung mit
dem Transzendenten fiihrt, sind theologisch betrachtet jeweils der Logos und der Heili-
ge Geist, die beide im Menschen zusammenwirken.

Das gottliche Licht des Logos ist mit am Werk, wenn der Glaubende das duflere Got-
teswort deutet, versteht und in sich aufnimmt, und ist mit am Werk, wenn sich das Be-
wusstsein des Mystikers erweitert. Es ist ein und dieselbe Kraft, nimlich die Kraft des
Heiligen Geistes, die den Glaubenden in seinem Gottesverhiltnis stirkt und die den Mys-
tiker auf das Transzendente ausrichtet. Es istimmer die im Menschen bereits vorhande-

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

ne gottliche Wirklichkeit, die einmal durch das von aufSen kommende inspirierte Wort und
das andere Mal durch inneres Beten oder Meditieren den Menschen immer mehr durch-
dringt und verwandelt.

Bei vielen Mystikern kommen Glaubenserfahrung Gottes und mystische Erfahrung
des Transzendenten zusammen. Die beiden Erfahrungsweisen kénnen einander dann
erginzen und vertiefen. Durch die Glaubenserfahrung lisst sich mystisches Erleben
tiefer verstehen, sodass es zur mystischen Gotteserfahrung wird. Durch zunehmendes
mystisches Bewusstsein vom Transzendenten lisst sich wiederum die Gotteserfahrung
im Glauben koérperlicher und tiefer erleben. Wihrend die Glaubenserfahrung zu einem
tieferen Gottesverstindnis beitrigt und das ganze Leben auch in seinen dufleren Di-
mensionen verindern kann, steuert die mystische Erfahrung zu tieferem Gotteserleben
bei und kann nachhaltig das ganze Bewusstsein umformen.

Christen ist aufgrund der einzigartigen Offenbarung in Jesus Christus das umfas-
sendste und tiefste Gottesverstindnis moglich. Dennoch diirfte sich ihre Mystik, was das
reine Erleben angeht, kaum von anderer Mystik unterscheiden. Ihr Gottesverstehen und
ihr Gotteserleben lassen sich als zwei Bewegungen mit demselben Ziel auffassen. Je mehr
sie Gott verstehen, der ihnen in der Bibel aus seiner Mitte heraus als Du begegnet, des-
to mehr vertieft sich ihre persénliche Beziehung zu Gott und desto mehr finden sie in
der Folge auch ihre eigene Mitte. Bei der Mystik hingegen nihert sich der Mensch be-
wusst der eigenen inneren Mitte an, um dort schlieflich auf Gott zu stofden. Immer geht
es letztlich um die geistige Vereinigung von Gott und Mensch in Liebe. Wie zum Gottes-
verstindnis immer auch schon Momente des Erlebens gehéren, insofern der Glaubende
durch die Lektiire der Bibel ermutigt und getréstet werden, Frieden, Ruhe und Freude
empfinden kann, so gehdren zum mystischen Erleben immer schon Momente der Deu-
tung und des Verstehens, die es zur Gotteserfahrung werden lassen.

Alle bedeutenden Religionen sind Offenbarungsreligionen. Sie gehen auf iibernatiirli-
che Selbstoffenbarung Gottes zuriick. Bekanntermafien liegt dem Buddhismus als ur-
spriingliches Offenbarungsereignis die Erleuchtung Buddhas zugrunde, dem Islam als
urspriingliches Offenbarungsgeschehen die Inspiration des Propheten Muhammad. Alle
bedeutenden Religionen sind dariiber hinaus Heilsreligionen, weil Gott bei seiner Selbst-
offenbarung nicht etwas iiber sich, sondern sich selbst mit seinem gottlichen Leben mit-
teilt, das beim Menschen, wenn er es annimmt, Heil im Sinne von Heilung, Verwandlung
und Heiligung bewirkt.

Auf evangelischer Seite war Friedrich Schleiermacher der erste, der davon iiber-
zeugt war, dass alle Religionen auf ibernatiirlicher Offenbarung beruhen. In seinen
Reden Uber die Religion (1799) hielt er die Lehrgehalte der Religionen fiir unterschiedliche
Ausdrucksweisen einer allen Menschen gemeinsamen Religiositit. Fiir ihn ist Religion
ihrem Wesen nach ,weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefiihl*”,
passives ,Anschauen des Universums“’®. In dem Augenblick, in dem die Anschauung
und das Gefiihl, das das Angeschaute auslost, noch unmittelbar miteinander verbunden
sind, offenbart sich das Universum und kann den Menschen zutiefst berithren. Je stirker

375 Schleiermacher: Kritische Gesamtausgabe, Bd. 1/2, 211 (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser
dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes Herzgsell].
376 Ebd.213.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

277


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

dabei das Gefiihl ist, desto stirker ist auch die Religion. Fiir Schleiermacher ist von
‘377 Wer Religion hat, dem
begegnet im Endlichen stindig das Unendliche. Alles Einzelne als einen Teil des Ganzen

daher Religion auch ,Sinn und Geschmack fiirs Unendliche

und alles Beschrinkte als eine Darstellung des Unendlichen hinzunehmen oder sich alle
Begebenheiten in der Welt als Handlungen eines Gottes vorzustellen, das ist Religion.*”®
Wunder gibt es iiberall, wenn man alles mit Religion wahrnimmt. Die Vorstellung von
einem personalen Gott ist dabei nicht nétig. Es geniigt eine besondere Anschauungsart
der Welt. Das Unendliche kann sich einem in der Natur offenbaren, noch eher aber in
der Geschichte. Denn ,Geschichte im eigentlichsten Sinn ist der hochste Gegenstand der
Religion*”®. Mit Religion hebt sie an und mit Religion endet sie. ,Alle wahre Geschichte
hat tiberall zuerst einen religiosen Zweck gehabt und ist von religiosen Ideen ausgegan-
gen. In jhrem Gebiet liegen dann auch die hochsten und erhabensten Anschauungen
der Religion.®® Darum offenbart sich das Unendliche vor allem auch in der Menschheit
selbst: ,denn um die Welt anzuschauen und um Religion zu haben, muss der Mensch
erst die Menschheit gefunden haben, und er findet sie nur in Liebe und durch Liebe.*®
Jeder Mensch trigt dazu bei, einen Teil der Menschheit als Ganzes darzustellen. So lisst
sich schlussendlich das Unendliche, das sich im Endlichen zeigt, auch in der eigenen
Personlichkeit finden.

Hat Gott bereits begonnen, dem Menschen einzuwohnen und ihn zu vergéttlichen,
bestimmt dies das ganze Bewusstsein und die ganze Existenz des Menschen. Von daher
kann prinzipiell jeder Mensch in seinem Leben, in welchen Zusammenhingen auch im-
mer, in einem weiten Sinn mystische Erfahrungen machen, die sich einer Selbstoftenba-
rung Gottes verdanken. Vermutlich erfihrt auch tatsichlich jeder Mensch in bestimm-
ten Lebenserfahrungen schon etwas von Gott selbst, ohne sich dessen bewusst sein zu
miissen. Die Selbstmitteilung Gottes ist universal.

Literatur

Friedrich Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verdchtern,
2018.

3.4 Heilige Schriften und Offenbarung in nichtchristlichen Weltreligionen

Unter heiligen Schriften versteht man in der vergleichenden Religionswissenschaft Texte,
die fiir eine Religion normativ sind. Durch Berufung auf sie werden Glaubensfragen oder
ethische, rituelle und andere Fragen in Religionen entschieden. Sie enthalten meist die

377 Ebd.212 (HdV).
378 Vgl. ebd. 214.
379 Ebd. 232.

380 Ebd.

381 Ebd. 228.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Lehre des Religionsgriinders und werden als Schriften angesehen, die von Gott oder ei-
ner Gottheit geoffenbart sind. Aus ihnen wird im Gottesdienst, im Kult oder beim Ritual
zitiert. Nicht selten spielen sie darin eine grundlegende Rolle. In Religionsgemeinschaf-
ten werden sie oft von anderen religiosen Schriften unterschieden. Sie haben dann einen
hoheren Wert als die tibrige religiose Literatur und es gelten fiir den Umgang mit ihnen
besonders respektvolle Regeln.

In diesem religionswissenschaftlichen Teil sollen nun die heiligen Schriften nicht-
christlicher Weltreligionen vorgestellt werden: der Koran aus dem Islam (Kap. 3.4.1), das
Daodejing, das Zhuangzi und der Daozang aus dem Daoismus (Kap. 3.4.2), die Veden, die
Upanishaden und die Bhagavad-Gita aus den Hindu-Religionen (Kap. 3.4.3) und das Tripit-
aka aus dem Buddhismus (Kap. 3.4.4).

3.4.1 Der Koran

Der Koran ist das heilige Buch des Islams. , Er ist die Mitte des Islams, ihm kommt héchs-
te und absolute Autoritit zu.*®? In ihm ist die Botschaft enthalten, ,die Muhammad im
Laufe seines prophetischen Wirkens zwischen 610 und 632 verkiindet und als Offenba-
rung Gottes ausgegeben hat®,

Muhammad hatte sich seit dem Jahr 610, als er 40 Jahre alt war, nach dem Muster
christlicher Einsiedler, die er auf seinen Geschiftsreisen traf, und nach dem Vorbild der
einsamen Gottsucher, die es in seiner Umgebung gab, immer wieder in die Einsamkeit
zuriickgezogen. In einer Hohle in der Nihe von Mekka hatte er ein Erlebnis, das er als sei-
ne Berufung zum Propheten verstand. In einer Schlafvision wurde er vom Engel Gabriel
aufgefordert, die Botschaft Gottes an die Menschen 6ffentlich vorzutragen. Als sich nach
einiger Zeit die Vision und die Berufung wiederholte, gewann er die unerschiitterliche
Gewissheit, zum Propheten bestimmt zu sein. ,Er trat in Mekka auf und begann, seine
Landsleute zu ermahnen und vor dem bald hereinbrechenden Zorn und Gericht Gottes
zu warnen. Sie sollten umkehren und ihren bésen Wandel ablegen. Sie sollten mit dem
Glauben an Gott ernst machen.“® Denn Allah sei der einzige Schépfer der Welt und der
einzige Richter der Menschen. Neben ihm gebe es keine anderen Gottheiten und Mich-
te. Muhammads Predigt in dieser Periode beinhaltete somit die Warnung vor dem nahen
Gericht Gottes, den Aufruf zu Besserung des Lebenswandels, die Reform des verdorbe-
nen gesellschaftlichen Lebens und den Glauben an den einen und einzigen Gott.

Muhammad trug seine Botschaften miindlich vor. Er hinterlieR nichts Schriftliches.
Die islamische Tradition weif3 jedoch von einigen Begleitern, die das, was sie von seiner
Verkiindigung mitbekommen und sich eingeprigt hatten, schriftlich festhielten. Nach
seiner Auswanderung von Mekka nach Medina im Jahr 622 bestellte der Prophet selbst
Sekretire, die die Aufgabe hatten, seine Offenbarungsbotschaften niederzuschreiben.
In der Medina-Periode seiner Verkiindigung herrscht vor allem die Auseinandersetzung
mit den Gegnern, der Bruch mit den Juden, die Absetzung von den , Leuten des Buches*

382 Khoury 360.
383 Ebd.361.
384 Islam-Lexikon 439.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

279


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

(Juden und Christen) und die Bemithung um die Festlegung einer praktikablen Gesetz-
gebung fiir die eigene Gemeinde vor. Wihrend die Sprache in der mekkanischen Periode
durch Leidenschaft und grofRen Einsatz gekennzeichnet war, wird sie in der Medina Pe-
riode sehr niichtern. Entsprechend den beiden Verkiindigungsphasen von 610—62.2.in Mekka
und von 622 bis zum Tod des Propheten 632 in Medina lassen sich im Koran zwei Grup-
penvon Suren unterscheiden: die mekkanischen, die ausschliefRlich vom Eingottglauben und
dem jenseitigen Gericht handeln, und die medinensischen, in denen es um die Gestaltung der
politisch-religiosen Gemeinde geht.

Die Predigten und Auflerungen Muhammads, die im Koran als Offenbarungen Got-
tes gesammelt wurden, bezogen sich oft auf besondere Umstinde und bestimmte Pro-
bleme des Lebens der Gemeinde: wie die Frommigkeit zu gestalten ist, welche religis-
sen Pflichten zu erfiillen sind, welche Verhaltensregeln gelten sollen, wie man Konflikte
schlichten, praktische Fille 16sen und grundsitzliche Fragen beantworten kénne. ,Vie-
le Anlisse betonen eine Gelegenheit, Rechtsbestimmungen festzustellen und Gesetze zu
erlassen, die das politische Zusammenleben, die Sicherung des Wirtschaftslebens, den
Kampf gegen die Feinde, die Zementierung der briiderlichen Gemeinschaft, die Struktur
der Familie, die Beziehungen zu den Nichtmuslimen innerhalb der islamischen Gemein-
schaft usw. betreffen.*® Manche Stellen sind als Ermahnung und Drohung an Verstock-
te adressiert, manche beschreiben das Verderben fritherer ungliubiger Gemeinschaften.
Es finden sich darunter aber auch Erzihlungen iiber biblische Gestalten: unter anderem
iiber Adam, Noach, Abraham, Mose, Maria und Jesus Christus.

Nach dem Tod Muhammads veranlasste sein erster Nachfolger, Kalif Abu Bakr
(reg. 632—634), eine Sammlung der Textdokumente. ,Diese Urausgabe des Korans ist
die Grundlage aller spiteren, auch der heute als kanonisch geltenden Fassung des Ko-
8 Da es voneinander abweichende Lesarten gab, lied der dritte Kalif, Uthman
(reg. 644—656), durch ein Redaktionskomitee eine offizielle Fassung des Korans erstellen.
Alle iibrigen Ausgaben sollten vernichtet werden. ,So entstand auf der Grundlage der

rans.

Urausgabe des Korans ein einheitlicher, bereinigter Text, der zum einzig verbindli-
chen erklirt wurde.®®” Die heute geliufige Standardausgabe wurde 1923 in Agypten
veroffentlicht und ist seitdem fast tiberall in Gebrauch.

Der Koran ist in 114 Suren, das heif3t selbststindige Abschnitte eingeteilt, die nicht
nach ihrer Entstehungszeit, sondern mehr oder weniger nach ihrer Linge angeordnet
sind. Die umfangreicheren Suren stehen am Anfang, die kiirzeren am Schluss. Jede Sure
trigteinen Namen, der entweder auf das Kernthema hinweist oder aus einem hervortre-
tenden Wort der betreffenden Sure gewonnen ist. Die Suren umfassen unterschiedlich
viele Verse, die kurz (und rhythmisch) oder lang, poetisch oder prosaartig sein kénnen.

Fiir Muslime besitzt der Koran gdttliche Autoritit, weil er gemif ihrem Glauben gott-
lichen Ursprungs ist. ,Nach Aussage des Korans wurde die gottliche Offenbarung dem
Propheten Muhammad durch den Engel Gabriel iibermittelt (2,97). In einigen Versen
wird die koranische Botschaft als Abschrift eines im Himmel aufbewahrten Urbuches

385 Khoury 361.
386 Ebd.362.
387 Ebd.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

bezeichnet, welches als Original aller Heiligen Schriften gelten kann.*®® Einige islami-
sche Theologen hielten den Koran aus diesem Grund fiir ewig und unerschaffen. Ande-
re Theologen lehrten dagegen, er konne nur erschaffen sein, weil ein ewiger Koran der
Einheit und Einzigkeit Gottes widerspriche. Im zehnten Jahrhundert fanden Theologen
einen Kompromiss, der bis heute als die Position der islamischen Rechtgliubigkeit gel-
ten kann. Demzufolge ist das Wort Gottes als solches zwar ewig, die sinnfillige Hiille, in
der es sich ausdriicke, aber erschaffen. Der Inhalt des Korans ist niemals entstanden, er
ist gottlich, seine Laute und Buchstaben aber sind entstanden, sie sind irdisch.

Als Wort Gottes ist der Koran der Verfugungsgewalt der Menschen, auch des Prophe-
ten selbst entzogen. Als solches muss er auch frei von Widerspriichen sein. Wenn eine
Abrogation oder Aufhebung vorliegt, der Prophet also einzelne Bestimmungen zuriickge-
nommen und durch andere ersetzt hat, liegt das vor allem daran, dass Gott sie durch
bessere ersetzen wollte. Keinesfalls hat der Prophet den Text von sich aus verindert.

Fiir die Menschen ist der Koran unnachahmlich und uniibertrefflich. Niemand kann ei-
ne ihm dhnliche Schrift abfassen, was ein Zeichen dafiir ist, dass er das Wort Gottes ist.
Weil der Koran einzigartig ist, muss er nicht nur von Gott selbst mitgeteilt worden sein,
sondern muss auch der Mensch, durch den Gott ihn kundgegeben hat, ein echter Prophet
Gottes gewesen sein. Die Unnachahmlichkeit des Korans ,ist das Beglaubigungswunder
der prophetischen Sendung Muhammads“*°.

Da der Koran in arabischer Sprache offenbart worden ist, halten Muslime sie fir eine
gottliche Sprache. Die arabische Sprache als Sprache des Korans ist fiir sie heilig, er-
haben und geheimnisvoll. Von der Einzigartigkeit und damit Géttlichkeit des heiligen
Buchs zeugt denn auch die Faszination und Schénheit seiner Sprache. ,An vielen Stellen
ist sie auflerordentlich intensiv, leidenschaftlich und eindringlich. Ihre Ausdruckskraft
ist derart, dass der Glaubige sich ihrem Beschworungseffekt kaum entziehen kann.*°
Zu den gemeinsamen Gebetszeiten werden bisweilen Rezitationen von hohem kiinstle-
rischem Wert veranstaltet, die Menschen in ihren Bann ziehen. ,Am Freitagnachmittag,
bei versammelter Gemeinde, wird der Koran feierlich rezitiert, und die Reaktion der Be-
ter verdeutlicht, mit welcher Intensitit sie die Worte Gottes in dieser ,géttlichen Sprache’
erleben.®”!

Nach islamischer Auffassung ist der Mensch von sich aus nicht in der Lage, die Wahr-
heit zu finden und den richtigen Weg zur Bildung seiner Personlichkeit zu erkennen. Er
istaus sich heraus nichtimstande, den rechten Weg vor Gott zu finden und zu gehen. Von
daher ist fiir den gliubigen Muslim — noch mehr als die Sprache — der Inhalt des Korans
ein stindiger Nachweis seines géttlichen Ursprungs. Denn der Koran vermag die Men-
schen in ihrem Leben, im Alltag und in den besonderen Anlissen, mit seiner Rechtleitung,
mit seiner Belehrung, seiner Urteilskraft und seinen praktischen Anweisungen zu begleiten.

,Injeder Situation findet der glaubige Muslim passende Stellen des Korans, die ihn er-
muntern, im Gehorsam gegen den Willen Gottes auszuharren. Andere Verse spenden

388 Khoury 370 (Koran 56,77—80; 85,21-22; 43,4).
389 Ebd.373.

390 Ebd.372.

391  Ebd.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

281


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Trost, wenn er trauert. Wieder andere teilen ihm die Weisheit umsichtiger Uberlegung
und tiefer menschliche Erfahrung mit und verhelfen ihm zu einer Einsicht, die sein Le-
ben fordert und ihm eine innere Zufriedenheit verleiht %>

Der Koran st fiir den Muslim die nicht zu hinterfragende, unfehlbare, absolut zuverlissi-
ge verbindliche Richtschnur. Er ist die Quelle der Heilswahrheit und die Grundlage des rech-
ten Glaubens. An seinen Aussagen iiber Gott, seinem Wesen und seinem Wirken als Schép-
fer, Lenker und Richter, haben sich die Theologen und Prediger auszurichten, muss sich
jede Lehre messen lassen. ,Auch ist der Koran die Norm des sittlichen Handelns, das
Fundament der gesetzlichen Bestimmungen in Bezug auf Familie, soziale Ordnung und
politische Staatsfithrung.®** Die Ehrfurcht, mit der ihm der Muslim begegnet und ihn
behandelt, und sein unbedingter Gehorsam gegen die darin verzeichneten Verordnun-
gen sind Ausdruck seines islam, das heif3t seiner Ergebenheit und Unterwerfung unter den
Willen des souveridnen Schépfers.

Da die arabische Sprache als géttlich gilt, erscheint eine Ubersetzung in andere Spra-
chen ,wie die Verleumdung des wunderbaren und gottlichen Charakters des Korans.
Auch fiirchtet man, dass der Inhalt des Korans [dadurch] verraten wird.“*** Dennoch
traten im Jahr 1932 Gelehrte des islamischen Wissenschaftszentrums Azhar in Kairo da-
fiir ein, ,dass im Falle eines des Arabischen nicht michtigen Muslims die Rezitation der
Koranverse in einer Ubersetzung nicht nur zulissig, sondern auch Pflicht ist. Denn das
Wichtige beim Gebet sei der Inhalt der Verse, und angesichts der grofRen Zahl nicht-ara-
bischer Muslime sei es eine Notwendigkeit der praktischen Frémmigkeit, Ubersetzun-
gen anzufertigen, um den Menschen die Botschaft nahe zu bringen.*” Vom Koran gibt
es inzwischen unzihlige Ubersetzungen in vielen Sprachen der Welt.

Gott hat sich aber nicht erst durch den Propheten Muhammad geoffenbart. Nach
Auffassung des Korans hat er einem jeden Menschen den Grundgehalt der spiteren pro-
phetischen Verkiindigung bereits in der Urzeit in einer Uroffenbarung mitgeteilt. Die-
se Offenbarung am Anfang der Menschheitsgeschichte verpflichtet alle Menschen zum
Glauben an Gott und hat im Islam ihre endgiiltige Gestalt und Fassung gefunden. Zu al-
len Zeiten und zu allen Volkern hat Gott Propheten gesandt, um die Menschen jeweils neu
an die urspriingliche Offenbarung zu erinnern und sie zum Gehorsam Ihm und seinen
Geboten gegeniiber zu ermahnen.

Prinzipiell verkiinden alle Propheten ein und dieselbe Botschaft: , Es gibt keinen Gott
aufler mir, so dienet mir!“**® Diese Botschaft richtet sich an alle Vélker, denn zu jedem
Volk hat Gott Propheten gesandt. ,Zwar ist die inhaltliche Botschaft, die die einzelnen
Propheten den Vélkern verkiinden, immer dieselbe und in sich identisch, aber ihre Aus-
drucksweise, ihre sprachliche Form und Darstellung ist dem jeweiligen Volk, seinen Le-
bensumstinden und den konkreten Zeitverhiltnissen angepasst, um die Menschen in

392 Ebd.373.
393 Ebd.372.
394 Ebd.373.
395 Ebd.

396 Koran 21,25.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

ihrer jeweiligen Situation erreichen zu kénnen und ihnen Klarheit itber ihren Weg zu
verschaffen.*”

Neben der Uroffenbarung und der prophetischen Offenbarung offenbart sich Gott
nach koranischem Verstindnis auch durch die Schipfung. Die gesamte Schépfung ist
eine Manifestation gottlicher Offenbarung. ,Gott zeigt sich in seiner Schépfung: Welt
und Mensch, Umwelt und Mitmensch wertet der Koran als Zeichen Gottes, durch die ein
aufmerksamer Beobachter Zugang zu ihm finden kann.**® In besonderer Weise ist der
Mensch Hinweis auf die géttliche Macht. In ihm manifestiert sich am konkretesten das
allmichtige und giitige Handeln Gottes.

Wer das Universums zu lesen vermag, wird nicht in seinem Polytheismus verharren,
sondern sich dem einen Gott zuwenden. Gott spricht durch die Schopfung zu Menschen,
die nachdenken, verstehen, horen und begreifen. Nicht blinder Glaube ist gefordert, son-
dern iiberlegte Zustimmung und freiwillige Unterwerfung unter den Willen Gottes.

Der Prophet Muhammad war nur der Mittler und Kiinder der Offenbarung Gottes an
die Menschen. Er diente nur als Sprachrohr, durch das Gott selber redete, und trug selbst
nichts zum Inhalt oder zur Form des Korans bei. Laut Koran bestitigt Gott durch die Bot-
schaft Muhammads seine fritheren Offenbarungen im Judentum und Christentum.**®
Die Vielheit der Offenbarungsbiicher (Tora, Evangelium, Koran) gefihrdet die Einheit
seiner Offenbarungen nicht. Denn es gibt nur eine ewige Schrift bei Gott, die Urnorm des
Buches, die den verschiedenen Volkern in ihren jeweiligen Sprachen zuteilwurde. Der
Koran seinerseits ist die arabische Version des himmlischen Originals, des Urbuchs.

Fiir den gliubigen Muslim ist deshalb die koranische Offenbarung das Wort Gottes
schlechthin. Sie enthilt Gottes eigene Worte (ipsissima verba). In Auditionen und Visio-
nen wurde durch den Engel Gabriel oder den Geist Gottes — so die Tradition — dem Prophe-
ten Muhammad die Offenbarung wortwirtlich eingegeben (Verbalinspiration). ,Sie ent-
spricht in ihrem Inhalt der im Himme] aufbewahrten Urschrift. Somit gilt der Koran, in
dem Gottes Wort im wahrsten Sinne des Wortes zu Buche geschlagen ist, als gottliches
Diktat.“°°

Darum ist der Islam im vollen Sinne des Wortes eine Buchreligion — eine Religion, die
auf einem heiligen Buch griindet und in ihm ihre Hauptquelle und Mitte hat. Nach is-
lamischer Vorstellung wurde das Wort Gottes ein Buch, wie es nach christlicher Uberzeu-
gung ein Mensch wurde. Man hat es im Islam mit einer ,Inlibration, einer Buch- oder
Schriftwerdung des Wortes Gottes zu tun, im Unterschied zur christlichen , Inkarnati-
on*, der Fleisch- oder Menschwerdung des Wortes Gottes.

Nach dem Koran ist die , zweite Hauptquelle des Islams [...] die Sunna, der vorbild-
liche Weg des Propheten Muhammad“®'. Im Koran wird Muhammad als Vorbild und
Beispiel fiir die Gliubigen bezeichnet.*** ,Die Art und Weise, wie Muhammad inmitten
seiner Gemeinde lebte und seine Pflichten als vorbildlicher Muslim erfiillte, wie er die

397 Hagemann 475f.
398 Ebd. 476.

399 Vgl. Koran 6,92.
400 Hagemann 478.
401 Islam-Lexikon 255.
402 Vgl. Koran 33,21.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

283


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Gliubigen auf den Wegen Gottes fithrte und die erforderlichen Regeln festlegte — all das
verdeutlicht seinen Weg (sunna) und findet sich in den Berichten und Erzihlungen (ha-
dith) verschiedener Gewihrsleute.“4%?

Der Hadith ist die Urkunde der islamischen Tradition. Er enthilt als Uberlieferungen
die Ausspriiche Muhammads (seine Anweisungen, Verordnungen, Feststellungen, Wer-
tungen und Stellungnahmen zu verschiedenen Fragen), sein Verhalten (seine Handlungs-
weise, seine Art, die religiésen Pflichten zu erfiillen, seine praktische Haltung bei der
Anwendung bestimmter Richtlinien) und seine Haltung (gegeniiber dem, was seine Ge-
meinde tat, soweit er es geduldet, gebilligt oder gar empfohlen hat, und umgekehrt so-
weit er es getadelt, missbilligt oder gar verboten hat). Die Normen, die sich aus dem Text
der Offenbarung (Koran) und dem Text der Tradition (Hadith) ergeben, bilden dann in
ihrer Gesamtheit das religiose Gesetz: die Scharia, wortlich: den Weg zur Wasserquelle, den
gebahnten Weg.

Literatur

Der Koran (Reclams Universal-Bibliothek), 2012.

Im Verlag der Weltreligionen ist bereits unter anderem erschienen: Der Koran. Band 1:
Friihmekkanische Suren (2011), Der Koran. Band 2/1: Frithmittelmekkanische Suren
(2017), Der Koran. Band 2/2: Spatmittelmekkanische Suren (2021).

Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Islam-Lexikon. A~Z. Geschichten —
Ideen—Gestalten, Uberarbeitete und aktualisierte Neuausgabe, 2006 (Art. Koran und
Offenbarung).

Adel Theodor Khoury: Art. Koran, in: Islam-Lexikon, 360-375.

Ludwig Hagemann: Art. Offenbarung, in: Islam-Lexikon, 474—479.

3.4.2 Daodejing, Zhuangzi und Daozang

Zu den heiligen Schriften des Daoismus zdhlen das Daodejing, Zhuangzi und der Dao-
zang. Das Daodejing wurde lange Zeit Laozi (Laotse, Lao-tzu), dem ,Alten Meister*, zu-
geschrieben. Er war der Uberlieferung nach ein Zeitgenosse des Konfuzius und lebte im
6. Jahrhundert vor Christus. Doch hat die Forschung gezeigt, dass dieses Werk nicht vor
dem 4. oder 3. Jahrhundert vor Christus entstanden sein und daher nicht von ihm stam-
men kann. Von Laozi wurde gesagt: Er pflegte das Dao und das De, den Weg und die
Tugend. Er lehrte, man miisse danach trachten, namenlos im Verborgenen zu leben.
Das Daodejing trug urspriinglich selbst den Namen seines legendiren Verfassers
,Laozi“. Da es 5000 Zeichen umfasst, wird es in China auch oft ,Text der 5000 Zeichen*
genannt. Es stellt das Basiswerk sowohl des philosophischen als auch des religiésen Dao-
ismus dar und ist in seiner heutigen Form in zwei Biicher mit insgesamt 81 kurzen Ka-
piteln unterteilt.*** Die ersten 37 Kapitel bilden das ,,Buch vom Dao, die restlichen 44

403 Islam-Lexikon 255.
404 Vgl. L6W 384.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Kapitel das ,, Buch vom De“. Diese Einteilung geht darauf zuriick, dass das 1. Kapitel vom
Dao und das 38. vom De handelt. Die einzelnen Kapitel bestehen aus Sprichwortern, vie-
len gereimten Sentenzen, Aphorismen oder dhnlichem und enthalten viele Wortspiele.

Der Inhalt des Daodejing ist nicht einheitlicher Natur. Neben rein daoistischen
Gedanken finden sich auch Auffassungen anderer philosophischer Richtungen. Zu den
Leitbegriffen des Werkes gehort an erster Stelle das Dao: der Weg. Der bestindige, wahre
Weg ist ein Weg ohne Weg, ein Weg, der unter den eigenen Fiiflen entsteht, indem man
ihn geht. Dazu bedarfes des De: der Tugend im Sinn von Kraft, Tauglichkeit, Tichtigkeit
oder Virtuositit. Indem sich das Dao von selbst (spontan) nach dem Ziran, dem , Selbst-
so“richtet, folgt es frei seiner eigenen Natur, das heif3t richtet es sich nach sich selbst.**
Dabei ist die Spontaneitit oder Naturfreiheit als ,Gesetz des Dao“ ein Wei Wu Wei: ein
Tun ohne Tun.*®® Auf das Wu, das ,,ohne* oder ,nicht“ kommt es an. Ihm verdanken alle
Dinge ihre Brauchbarkeit.*”’

Im Daodejing wird wie im Zhuangzi die Tendenz deutlich, sich von der konfuziani-
schen Moralitit und Sozialethik abzusetzen und die Natur gegeniiber der Kultur stirker
zu betonen. Die Schrift wird als das vielleicht tiefste und schénste Werk der chinesischen
Sprache angesehen, als die heiligste Quelle chinesischer Mystik, in der Lebensweisheit
und politisches Denken zusammenfliefRen. Da die mystischen Aphorismen zu eigener,
subjektiver Interpretation anregen, sind im Lauf der Zeit auch mehrere hundert Kom-
mentare als Auslegungen des Texts sowie hunderte Ubersetzungen entstanden, allein in
deutscher Sprache bereits iiber hundert.

Zhuangzi war ein daoistischer Weiser, der etwa von 369—286 vor Christus in drmli-
chen Verhiltnissen gelebt hat und ein unerbittlicher Kritiker des Konfuzianismus war.
Von ihm stammt - jedenfalls im Kern - das gleichnamige Buch Zhuangzi, auch bekannt
als das ,Wahre Buch vom siidlichen Bliitenland“. Seine Themen sind zu einem betricht-
lichen Teil die gleichen wie im Daodejing und seine Auffassung vom Dao und vom De
deckt sich im Wesentlichen mit der Auffassung im Daodejing. Das Werk setzt sich aus
33 Kapiteln zusammen, die in drei Hauptteile zusammengefasst sind. Die ersten sieben,
die ,Inneren Kapitel“, bilden die Grundlage des Werkes und gelten als mit Sicherheit
von Zhuangzi selbst erstellt. Da das ,Wesen von Dao® nicht leicht zu fassen ist, spricht
der Verfasser bevorzugt in Gleichnissen. Seine Parabeln, bildhaften Metaphern und
Frage-Antwort-Spiele sprechen unmittelbar die Anschauung und die Erfahrung an. Das
»Selbst-so-sein®, die Spontaneitit und Natiirlichkeit der Dinge kommen in ihnen zum
Vorschein.

Den Inhalt des Zhuangzi fasst Georg Stenger im GrofSen Werklexikon der Philosophie
wie folgt zusammen.*°®

Dao ist die Erfahrung, dass alles immer schon geschieht, ja dass alles, verfolgt man
es in seinen Ursprung zuriick, von selbst seinen ,Sinn“ findet. Man muss sich nur auf
das jeweilige Geschehen einlassen und mitzugehen versuchen, wie es zum Beispiel in

405 Daodejing Kap. 25.

406 Daodejing Kap. 3 u. 63.

407 Daodejing Kap. 11.

408 Stenger: Art. Zhuangziin GWP Bd. 2,1625f. Stengers Zusammenfassung wird im Folgenden nahezu
wortlich wiedergegeben.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

285


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

,Der Koch* gezeigt wird, wo es um die Kunst des Zerteilens eines Ochsen geht. Nicht der
Koch handelt, sondern — man konnte sagen — ,es handelt“ und er geht nur mit. So liegt
auch das wahre Handeln im Nicht-Handeln (Wu Wei): ,Wer nicht handelt, dem steht die
Welt zur Verfiigung und er hat Uberfluss. Wer handelt, der steht der Welt zur Verfiigung
und hat Mangel.“4*® ,Nicht-Handeln, das ist die héchste Kunst und das héchste Gliick,
das allerdings auch gekonnt sein will: ,Ich halte das Nicht-Handeln fiir wahres Gliick,
also gerade das, was die Welt fiir die grofite Bitternis hilt ... Alle Geschopfe in ihrer un-
erschopflichen Fillle wachsen aus dem Nicht-Handeln hervor. Darum heif3t es: Himmel
und Erde verharren im Nicht-Tun, und nichts bleibt ungetan. Und unter den Menschen,
wer vermag es, das Nicht-Tun zu erreichen?**® Da der Mensch in den ewigen Kreislauf
der Natur und der Jahreszeiten eingebettet ist, soll und kann er sich der Einheit in der
Verschiedenheit bewusstwerden, die Notwendigkeit von Werden und Vergehen erken-
nen, die Erfahrung von aufregender Freude und bedrohlicher Endlichkeit machen und
sie auf ihre Weise genief3en.

,Die Freude der Fische“ hat zugleich einen feinen Witz und einen hohen Ernst.*"
Dort wird das gesamte Dasein selbst als , Freude, als Daseinsfreude gepriesen. Aus die-
sem Geist spricht auch der bekannte ,Schmetterlingstraum®, in dem das Ich und der
Schmetterling nicht mehr wissen, wer eigentlich von wem triumt, wenngleich doch zwi-
schen beiden sicher ein Unterschied besteht:

,Gestern Nacht traumte ich, ich wir ein Schmetterling und flog von Blume zu Blume.
Da erwachte ich und siehe: Alles war nur ein Traum. Jetzt weif$ ich nicht: Bin ich ein
Mensch, der triumte, er sei ein Schmetterling, oder bin ich ein Schmetterling, der
traumt, er sei ein Mensch?"

Es gibt keine letzten Griinde, sondern alles ist Wandlung. Je nachdem, von wo her das
Ganze betrachtet wird, bekommt es seinen Sinn.

Zhuangzi kritisiert die Lehren des Konfuzius und seiner Schiiler, ihre Tugendleh-
ren der Menschlichkeit und Rechtlichkeit, des Pflicht- und Ordnungsstrebens als  kiinst-
lich“. In ,Moral als Schutz der grofien Rauber“ zeigt er den Konfuzianern die gegensei-
tige Abhingigkeit, ja Bedingung von Ordnung und Gesetz einerseits und Verstof3 und
Verbrechen andererseits.* In Zhuangzis Augen will der Konfuzianer durch Sitten und
Gesetze festhalten, was gar nicht festzuhalten ist. Durch seine Verallgemeinerungen ver-
liert er den Blick fiir die jeweilige Konstellation, die durch das stindige Wandlungsge-
schehen jeweils ein anderes und neues Vorgehen erfordert.**

Das ,Zhuangzi“ wird nicht nur seiner philosophischen Tiefe wegen geschitzt, es
zdhlt auch zu den literarisch wertvollsten Texten der chinesischen Literatur.

409 ZhuangziVIII,3.

410  Zhuangzi XVII1,1.

411 Zhuangzi XVI1,12.

412 Zhuangzill 2.

413 Zhuangzi X,1.

414 Hier endet die nahezu wortliche Wiedergabe von Stengers Zusammenfassung des Zhuangzi in
CWP Bd. 2, 1625f.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Der Daozang steht fiir das normative Schriftgut des Daoismus und bezeichnet sei-
nen Kanon. Er wurde 1409 auf kaiserliche Anordnung zusammengestellt. Die Geschich-
te dieser Zusammenstellung reicht jedoch bis in das 5. Jahrhundert zuriick, als die , Drei
Hohlen“ der Textgruppen Lingbao, Shangqing und San Huangwen entstanden. Der bis
heute iiberlieferte Kanon stammt aus dem Jahr 1447 mit einem Zusatz von 1607. Er ent-
hilt etwa 1500 Werke. Die mystischen Texte des Lingbao und des Shangqing sollen der
Uberlieferung nach durch Offenbarung entstanden sein.

Literatur

Georg Stenger: Art. Zhuangzi, in: Franco Volpi (Hg.): GrofSes Werklexikon der Philosophie
[=GWP]. Band 2: L-Z,1999, 1625f.

Zhuangzi. Das Buch der daoistischen Weisheit. Auswahl, 2003.

Laozi: Daodejing. Das Buch vom Weg und von der Tugend, 2021.

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der dstlichen Weis-
heitslehren: Buddhismus —Hinduismus— Taoismus—Zen [= LOW], 1986 (Art. Taoteking).

3.4.3 Veden, Upanishaden und Bhagavad-Gita

Die heiligen Schriften der Hindu-Religionen sind in Sanskrit verfasst, der indoeuropii-
schen Kunst- und Gelehrtensprache Altindiens. Sie unterteilen sich in zwei Kategorien:
die Offenbarungsschriften (shruti) und die Schriften der Tradition (smriti).**

Die Offenbarungsschriften gehen nach hinduistischer Auffassung auf die Uroffenba-
rung Gottes zuriick. Am Anfang war nur das Absolute (Brahman). Als es Name und Gestalt
annahm, entstand die Welt, und durch diese Weltschépfung offenbarte sich das Absolu-
te in der Welt. Diese Uroffenbarung Gottes schauten spiter mit ihren inneren Augen die
Seher (rishi): erleuchtete Dichter, Weise oder Heilige. Sie vernahmen das Wort Gottes und
vermittelten es weiter. Es wurde niedergeschrieben. Die so entstandenen Offenbarungs-
schriften halten Hindus fiir unfehlbar, verbindlich, unverinderlich und ewig. Thnen kommt
hochste religiose Autoritit zu.

Die wichtigsten heiligen Schriften sind die Veden. Sie sind Sammlungen religioser
Texte der nach Indien eingewanderten Arier und enthalten das gesammelte Wissen (ve-
da) der am Ritual beteiligten Priester in der vedischen Periode (ca. 1500-500 v. Chr.). Da
es sich bei den Texten um Hymnen, das heifdt um feierliche Gesinge handelte, deren exak-
te Rezitation wichtig war, wurden sie mit grofler Genauigkeit miindlich tberliefert. Das
Wissen durfte urspriinglich nur nach einem Initiationsritus an ,Zweimalgeborene*, also
an Angehorige der drei obersten Kasten weitergegeben werden. Erst ab dem 5. Jahrhun-
dert nach Christus hat man begonnen, einzelne Verse schriftlich aufzuzeichnen. Auch
heute noch gibt es Brahmanen, die die Veden auswendig kennen. Der Tradition nach sol-

415 Erstere (shruti) bedeuten wortlich das Gehdrte (die Offenbarung), zweitere (smriti) das aus dem Ge-
diichtnis Erinnerte (die Uberlieferung).

14.02.2026, 02:27:09. /el e

287


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

len sieben grofien Sehern in der Vorzeit in tiefer Kontemplation die vedischen Hymnen
geoffenbart worden sein.

Der Kanon der Veden, der den sechsfachen Umfang der Bibel hat, besteht aus vier
Sammlungen und gliedert sich dementsprechend in vier Abteilungen. Bei einer Reform
des Opferrituals, die etwa um 1200 v. Christus erfolgte, wurden die dltesten 1028 Hym-
nen gesammelt. Auf diese Weise entstand der Rigveda: die ,Sammlung des Wissens von
den Versen*. Er ist der dlteste und zugleich bedeutendste Veda. Der zweite Veda enthilt als
»Sammlung des Wissens von den Melodien“die dlteste erhaltene Aufzeichnung indischer
Musik. Der dritte Veda beinhaltet die ,Sammlung des Wissens von den Opferspriichen®,
die jede einzelne Handlung des Opfers begleiten miissen. Der vierte Veda stellt schlief3-
lich die ,Sammlung des Wissens der Atharvan- [und Angirasa-Priester]“dar und besteht
weitgehend aus sehr alten Zauberspriichen und poetischer Spekulation iiber die Bedeu-
tung des Rituals und des Universums.

Die vedischen Texte umfassen nicht nur Rituelles. Zu ihnen gehért auch die dltes-
te Spekulation und Philosophie Indiens. Neben den Hymnen, die an die Gotter gerichtet
sind, enthilt schon das zehnte und letzte Buch des Rigveda Hymnen, die sich mit dem
Schicksal nach dem Tode, vor allem aber mit dem Ursprung des Alls, mit der Erde und
mit der Herkunft des Menschen beschiftigen. Die Welt wird darin aufverschiedene Wei-
se erklirt. Sie ist entweder wie alles Seiende aus dem Nicht-Seienden hervorgegangen
oder aus der Urflut, einem Urwesen oder einem sich spaltenden goldenen Ei entstan-
den. Spiteren Veden zufolge ist sie vom Boden des Urozeans heraufgeholter Schlamm.
Ob es einen Schopfer gegeben hat oder ob sich alles ,von selbst“ entwickelt hat, kénnen
die Dichter, obwohl sie in ihren Visionen direkten Zugang zur Urzeit haben, ebenso we-
nig wie die Gotter entscheiden.

Die Menschen sind die Nachkommen der letzten Gottergeneration. Sie haben die Ur-
pflicht, die Gotter und die urzeitlichen Seher (Rishis) als ihre Vorfahren mit Opfern und
mit Poesie zu nihren. GemiR der Philosophie vom Opfer findet ein immerwihrender
Austausch zwischen den Kriften des Universums, den Géttern und den Menschen statt.
Dadurch dass Menschen konkrete Gaben (Speise und Trank) und abstrakte Giiter (Opfer-
glaube, Poesie) im Opferritual darbringen, werden die Krifte des Universums erneuert
und werden Welt und Gesellschaft in Gang gehalten.

Den Schlussteil der Offenbarungsschriften bilden die Upanishaden. Sie sind in Form
eines lebendigen Dialogs zwischen Lehrer und Schiiler oder zwischen den Gegnern in ei-
nem rituell-philosophischen Streitgesprich abgefasst, nicht selten berithmten Lehrern
in den Mund gelegt und jeweils mit einem der vier Veden verbunden. Was sie beson-
ders auszeichnet und so anziehend fir den Weisheitssucher macht, ist ihre gewaltige
Gedankenfreiheit und ihre Offnung fiir die Transzendenz. In den ilteren und wichtigsten
Upanischaden, den Haupt-Upanishaden, die zwischen 800 und 300 vor Christus verfasst
worden sind, wird die menschliche Seele (Atman) mit der des Universums (Brahman)
identifiziert und werden die Lehren vom Karma und der Wiedergeburt miteinander ver-
bunden. Die fiir gewohnlich in Versen abgefassten mittleren Upanishaden sind nicht mo-
nistisch, sondern dualistisch, nehmen also nicht ein Prinzip, sondern zwei Prinzipien
der Wirklichkeit an, und sind meist auf eine bestimmte, iiber allen anderen Géttern ste-
hende Gottheit hin ausgerichtet. Die jiingeren Upanischaden, von denen einige erst um
1600 nach Christus entstanden sind, gelten zum Teil als sektiererisch und nicht mehr den

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Veden zugehorig. Die Gesamtzahl der Upanishaden ist unklar. Sie reicht von 52 itber 108
bis zu tiber 200. Der vedische Kanon ist hier offengeblieben.

Zu den heiligen Schriften der Hindu-Religionen zihlen auch zahlreiche Texte, die
auf Tradition beruhen. Sie gelten dann als verbindlich, wenn anzunehmen ist, dass sie
auf eine Offenbarungsschrift zuriickgehen. Das erste und wichtigste Werk der Traditi-
on ist das Manu-Sambhita, das Gesetzbuch Manus. Es ist vor den philosophischen Schulen
entstanden und bildet das Fundament der Hindu-Gesellschaft. Die Vedangas erginzen
die Veden, um sie richtig lesen, verstehen und anwenden zu kénnen. Die beiden wich-
tigsten Heldensagen (Itihasa) sind das Ramayana und das Mahabharata.

Das Ramayana ist das dlteste Epos der Sanskrit-Literatur. Es schildert das Leben Ra-
mas, einer Herabkunft (Avatara) des Gottes Vishnu, und seiner Gemabhlin Sita, ihre Ent-
fithrung durch den Dimonenkonig Ravana, den Krieg mit den Damonen, die Riickkehr
in das Land Ayodhya und schlief3lich ihren Tod und Aufstieg in den Himmel.

Das Mahabharata ist das umfangreichste Heldenepos der Hindus. Zwischen dem 5.
Jahrhundert vor und dem 2. Jahrhundert nach Christus haben viele Autoren an ihm ge-
arbeitet. Der grof3te Teil des indischen Volksgutes an Gottersagen, Fabeln und mirchen-
haften Erzihlungen hat nach und nach Eingang in das Werk gefunden. Es beschreibt,
wie die bosen Kauravas und die tugendhaften Pandavas — zwei miteinander verwandte
Familien des Konigs Bharata — Krieg um das aufgeteilte Konigreich fithren. Als bedeu-
tendsten philosophischen Teil enthilt es im sechsten Buch die jedem Inder vertraute und
oft auswendig gelernte Bhagavad-Gita: den Gesang des Erhabenen.

In 18 Kapiteln (700 Versen) wird der Kriegsheld Arjuna, einer der fiinf Pandava-
briider, von seinem géttlichen Wagenlenker Krishna angesichts einer bevorstehenden
Schlacht unterwiesen. Die beiden befinden sich auf dem berithmten Schlachtfeld Ku-
rukshetra. Das Schlachtfeld ist Symbol fiir die unentwegten Kimpfe, die im Menschen
zwischen den guten und bésen Kriften, zwischen dem Ego und seiner hoheren Natur
stattfinden. Krishna belehrt seinen Freund und Schiiler Arjuna in Form eines Dialogs
iiber die Vereinigung mit der hchsten Wirklichkeit. Er zeigt ihm die Wege von Erkennt-
nis, Gottesliebe, selbstlosem Tun und Meditation und fithrt ihn damit in die klassischen
Hauptwege des Yoga ein. Das Werk vereinigt in sinnvoller Weise in sich die Lehren der
Philosophiesysteme des Sankya, Yoga und Vedanta.

Die Gita ist die beliebteste und meistgelesene heilige Schrift der Hindus und zdhlt zu
den heiligsten Schriften itberhaupt. Sie gilt als das , Evangelium* des Hinduismus. Wie
kaum ein anderes Werk hat die Bhagavad-Gita auf das religiése Leben Indiens gewirkt.
Die bedeutendsten Philosophen der verschiedenen Vedanta-Schulen haben sie als heili-
gen Text anerkannt und erliutert.

Legenden iiber die Gotter behandeln die 18 Puranas. ,Sie sind von Gottesliebe (bhakti)
erfillt und deshalb die Hauptschriften der Anhinger Vishnus, Shivas und Brahmas, wes-
halb man sie auch in Vaishnava-, Shaiva- und Brahmana-Puranas einteilt.“**® Alle Pur-
anas sind in Versen geschrieben und bilden stets einen Dialog zwischen einem erleuch-
teten Meister und seinem Schiiler, in denen wieder Dialoge und Beobachtungen anderer
Personen eingeflochten sind. Das dlfeste Purana diirfte bis ins 6. Jahrhundert nach Chris-

416 LOW 298.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

289


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

tus zuriickreichen. Die jiingeren Puranas sind wohl erst im 13.-16. Jahrhundert verfasst
worden.

Wihrend die Religion der Veden ihre tiefe Spiritualitit in eine Natursymbolik hiill-
te, die vom einfachen Volk nur schwer zu durchschauen war, waren die Puranas leichter
zu verstehen. In ihrem Zentrum steht der Glaube an die , Trinitit“ der drei grofden Got-
ter Brahma (durch den alles entsteht), Vishnu (durch den alles erhalten wird) und Shiva
(durch den alles zerstért wird, auch alles Schlechte und alle Nicht-Erkenntnis). Die per-
sonale Symbolik der drei grofien Gottergestalten konnte das innere religiose Bedirfnis
des Volkes leichter erfiillen als die Natursymbolik. Deshalb sind die mythologischen Pur-
anas die eigentliche Schatzkammer der Hindu Religion und noch heute von lebendigem
Wert fiir den Glauben der Hindus.

Schlieflich befassen sich die Niti-Shastras, die Schriften der Ethik, mit weisem, mo-
ralischem Verhalten. Mittels Allegorien, Mirchen, Fabeln und Legenden lehren sie sittli-
che Verhaltensweisen. Die Texte sind iiberwiegend in Prosa geschrieben, nur besonders
beherzigenswerte Maximen sind in Versform eingeflochten.

Literatur

Bede Criffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita,
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh-
azali, Rumi, Biicher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R.
Ropers, 1996.

Bhagavadgita: Der Gesang Cottes. Eine zeitgemafe Version fiir westliche Leser, 2002.

Im Verlag der Weltreligionen sind inzwischen viele autoritative Texte ganz oder teil-
weise (bersetzt, unter anderem: Rig-Veda (seit 2007 erscheinen nach und nach alle
zehn Liederkreise), von Jayadeva: Gitagovinda (2008), Upanischaden (2009), von Sva-
mi Vivekananda: Wege des Yoga (2009), Manusmrti—Manus Gesetzbuch (2010), Mahab-
harata—Die GrofSe Erzihlung von den Bharatas (2011), Visnupurana (2013).

Die wichtigsten Upanishaden, zusammengestellt und erlautert von Swami Sivananda,
2022.

Artikel Veden, Upanishaden und Bhagavad-Gita im Lexikon der dstlichen Weisheitslehren
[=L6W], 1986.

3.4.4 Tripitaka

Das Tripitaka ist der Kanon der buddhistischen Schriften. Es war weitgehend im 1. Jahr-
hundert vor Christus vollstindig aber erst im 5. Jahrhundert nach Christus abgeschlos-
sen. Wie sein Name Tripitaka, das heif3t Dreikorb, verrit, besteht es aus drei Abteilungen
(Kdrben), die sich in Inhalt und Form voneinander unterscheiden. Das Vinaya-Pitaka, der
erste Korb, enthilt Berichte iiber die Entstehung der buddhistischen Gemeinde (sangha)
sowie Regeln und Verordnungen, die das Zusammenleben der Ménche oder Nonnen be-
treffen. Das Sutra-Pitaka, der zweite Korb, umfasst Lehrreden (sutras), die aus dem Munde

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

des Buddha oder seiner unmittelbaren Schiiler stammen sollen. Das Abhidharma-Pitaka,
der dritte Korb, analysiert und systematisiert die in den Sutras enthaltenen Lehren.

Das Vinaya-Pitaka besteht aus drei Teilen: 1. einer Erklirung der Monchsregeln, 2.
einer Erklirung der Nonnenregeln und 3. Vorschriften, die das Alltagsleben der Monche
oder Nonnen betreffen.*” Der Korb regelt bei Ménchen (und ganz dhnlich bei Nonnen)
unter anderem den endgiiltigen und den voriibergehenden Ausschluss von Ménchen bei
schweren und leichten Vergehen.

Die Sutras, die im Sutra-Pitaka zusammengefasst sind, sind in Pali, Sanskrit sowie in
chinesischen und tibetischen Ubersetzungen erhalten.

,Nach der Tradition sollen sie direkt auf den Buddha zuriickgehen. Die Grundform je-
des Sutra bildet ein Prosatext, der jeweils mit den Worten ,Also habe ich gehort’ ein-
geleitet wird. Diese Worte werden Ananda, einem Schiiler des Buddha, in den Mund
gelegt; ersoll die Lehrreden des Buddha im Gedéchtnis behalten und beim 1. buddhis-
tischen Konzil [483 v. Chr.] unmittelbar nach dem Tode des Buddha rezitiert haben.
Nach diesen einleitenden Worten werden die Umstédnde, die den Buddha veranlasst
haben, diese Lehrrede zu halten, sowie Ort, Jahreszeit usw. angegeben. Danach folgt
die eigentliche Unterweisung, manchmal in Form eines Dialogs. Der Stil der Sutras ist
einfach, populdrund didaktisch orientiert. Sie sind reich an Parabeln und Allegorien. In
manchen Sutras sind auch ,Lieder‘ eingefiigt. Jedes Sutra bildet eine in sich geschlos-
sene Einheit 4"

Aufler frithen hinayanistischen Sutras gibt es auch eine Vielzahl von mahayanistischen Su-
tras. Sie diirften zwischen dem 1. Jahrhundert vor und dem 6. Jahrhundert nach Christus
entstanden sein. In ihnen lassen sich inhaltlich zwei Traditionsstromungen erkennen.

Die auf Glauben aufgebauten Sutras behandeln die Buddhologie und die Bodhisattva-
Lehre und betonen den Aspekt der Hingabe. In ihnen ist der Fantasie keine Grenze ge-
setzt. Buddhas und Bodhisattvas vollbringen im unbegrenzten Raum und in unendli-
cher Zeit unzihlige Wunder und werden zu géttlichen Wesen emporgehoben. Die Welt
hat aufgrund der Substanzlosigkeit, der Leere, illusioniren Charakter (maya). Demnach
sind alle Wunder, wie auch die Welt der Erscheinungen, nichts als ein Produkt der Illu-
sion.

Philosophisch ausgerichtete Sutras konzentrieren sich auf den Hauptgedanken des
Mahayana, die Leere. Sie wurden von den Denkern unterschiedlich interpretiert, was zur
Bildung verschiedener Schulrichtungen fiihrte.

Eines der bedeutendsten Sutras des Mahayana-Buddhismus, das besonders in Chi-
na und Japan populir ist, ist das Lotos-Sutra. Es enthilt als wesentliche Gedanken des
Mahayana die Lehre vom transzendenten Wesen des Buddha und die Méglichkeit uni-
verseller Erlosung. Buddha soll es am Ende seiner Lehrtitigkeit verkiindet haben. Ganz
aufgezeichnet war es erst um das Jahr 200 nach Christus. Ihm zufolge gibt es viele Me-
thoden, durch die ein Geschépf die Erleuchtung erlangen kann. Die Methoden sind den
unterschiedlichen Fihigkeiten der Wesen angepasst. Dank seiner ,Geschicklichkeit in
der Methode“ hat Buddha drei , Fahrzeuge* gelehrt. In Wirklichkeit gibt es aber nur ein

417 Bd.3,Kap.1.4.3.
418 LOW 365.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

291


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292  Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Fahrzeug, das Buddha Fahrzeug, das zur Erleuchtung fithrt und Hinayana und Mahaya-
na einschlieft.

,Diese Auffassung wird durch das beriihmte Gleichnis des brennenden Hauses illus-
triert, aus dem ein Vater seine spielenden Kinder retten will. Da sie auf seine Rufe nicht
horen, versprichterihnenje nach ihren Neigungen einen mit einer Antilope, einer Zie-
ge oder einem Biiffel bespannten Wagen, wenn sie vom Spiel ablassen und das Haus
verlassen wiirden. Als sie durch diesen Trick gerettet sind, schenkt der Vater jedem von
ihnen einen besonders kostbaren, von einem weiRen Biiffel gezogenen Wagen.“4"?

Das Lotos-Sutra hebt die Wichtigkeit des gliubigen Vertrauens auf dem Weg zur Erl6-
sung hervor, wobei auch die Buddhas und Bodhisattvas ihre Hilfe anbieten. In ihm wird
der Buddha nicht als historische Person aufgefasst, sondern als Manifestation des dhar-
makaya, des ,Korpers der Leerheit*, der in Ewigkeit besteht. Jedes Geschopfhat Anteil an
diesem transzendenten Wesen des Buddha (Buddha-Natur) und kann deshalb zu einem
Buddha werden, das heifst zu seinem Wahren-Wesen erwachen.

Ein weiteres duflerst bedeutsames und zugleich besonders kurzes Sutra des Ma-
hayana-Buddhismus ist das Herz-Sutra. Es wird vor allem in China und Japan von den
Monchen und Nonnen fast aller Schulen verwendet. Besondere Wichtigkeit erlangte es
im Zen, da es die Lehre von der Leere, um deren unmittelbare Erfahrung sich der Zen-
Ubende bemiiht, besonders klar und gedringt formuliert. Sein Kernsatz lautet: ,Form
ist nichts als Leere, Leere ist nichts als Form.“ Diese Aussage wird im Zen immer wieder
zitiert.

Das Abhidharma-Pitaka, meist kurz Abhidharma genannt, stellt das fritheste Kompen-
dium buddhistischer Philosophie und Psychologie dar, in dem die in den Reden des Bud-
dha und seiner Hauptschiiler enthaltenen Lehren und Analysen psychischer und geis-
tiger Phinomene systematisch angeordnet sind. Es bildet die dogmatische Grundlage
von Hinayana und Mahayana und ist in der Zeit zwischen dem dritten vor- und drit-
ten nachchristlichen Jahrhundert entstanden, endgiiltig aber erst zwischen 400 und 450
nach Christus kodifiziert worden.

Der Abhidharma der Theravada-Schule ist in Pali geschrieben und umfasst sieben
Biicher, in denen es um Daseinselemente, Klassifizierungen, Streitfragen, Person,
Elemente, Paare und Kausalitit geht. Der in Sanskrit verfasste Abhidharma der Sarvas-
tivada-Schule besteht ebenfalls aus sieben Biichern, die sich zum Teil betrichtlich von der
Theravada-Version unterscheiden. Themen sind die Lehrzitationen, Dinge, Beschrei-
bungen, Erkenntnisse, Elemente, literarische Abhandlungen und der Ausgangspunkt
der Erkenntnis.

Literatur

Bede Criffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften, 1996.
Die vier edlen Wahvrheiten. Texte des urspriinglichen Buddhismus, 1998.

419 LOW 221.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Im Verlag der Weltreligionen ist inzwischen unter anderem erschienen: Vom rechten Le-
ben. Buddhistische Lehren aus Indien und Tibet (2007), Wege zur rechten Erkenntnis. Bud-
dhistische Lehrbriefe (2008).

Michael von Briick: Weisheit der Leere. Wichtige Sttra-Texte des Mahayana-Buddhismus,
2012.

Tripitaka (Drei-Korb), der Pali Kanon des Theravada-Buddhismus in deutscher Sprache,
online.

Artikel Tripitaka im Lexikon der dstlichen Weisheitslehren [= LOW],1986.

3.5 Die Kunst des Unterscheidens als Voraussetzung rechten Entscheidens

Im Zusammenhang heiliger Schriften und geistlicher Texte soll hier zum Abschluss noch
auf einige Elemente der ignatianischen Spiritualitit aufmerksam gemacht werden. Dabei
wird auf zwei Texte des Ignatius von Loyola (1491-1556) Bezug genommen: auf den Bericht
des Pilgers, den er 1555 als seine geistliche Autobiographie diktiert hat, und auf die Geist-

420 also das Exerzitienbuch, das 1544 vorlag. Wer seine inneren Regungen

lichen Ubungen
und Bewegungen aufmerksam wahrnimmt, so lassen sich die Elemente thesenhaft zu-
sammenfassen, ist eher in der Lage, sich richtig zu entscheiden. Diese These wird an-
hand der Erfahrung des Ignatius von Trost und Trostlosigkeit (Kap. 3.5.1), seiner daraus
gefolgerten Unterscheidung der Geister (Kap. 3.5.2) und seiner Kunst des Entscheidens

(Kap. 3.5.3) erldutert.

Literatur

Ignatius von Loyola: Bericht des Pilgers [= PB], 2015.

Ignatius von Loyola: Geistliche Ubungen [= EB], nach dem spanischen Autograph [Urtext]
ibersetzt von Peter Knauer SJ, 2008.

Peter Késter: Zur Freiheit befihigen: Die Geistlichen Ubungen des hl. lgnatius von Loyola. Ein
Kommentar mit Hinweisen fiir die Praxis des Begleitens, 2017.

3.5.1 Die Erfahrung von Trost und Trostlosigkeit

Urspriinglich wollte Ignatius, der Griinder des Jesuitenordens, eine héfisch-ritterliche
Karriere machen. Als er 30 Jahre alt war, zerschmetterte ihm bei einer Belagerung eine
feindliche Kanonenkugel den rechten Unterschenkel. Zur Genesung musste er wochen-
lang im Bett bleiben.** Weil er gern Ritterromane las, wollte er sich mit solchen Roma-
nen die Zeit vertreiben. Aber es gab im Haus seiner Familie in Loyola nichts dergleichen.

420 Bd.2,Kap.2.5.
421 Ignatius: Bericht des Pilgers [= PB] Nr. 5—8.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

293


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Deshalb gab man ihm ein Buch iiber das Leben Jesu und eine Sammlung von Heiligenleben,
in denen er oftmals las. Es entwickelten sich bei ihm unterschiedliche Arten von Gedan-
kengingen. Manchmal, nachdem er im Leben Jesu und der Heiligen gelesen hatte, iiber-
legte er, wie es wire, wenn er Jesus nachfolgen und so wie der heilige Franz von Assisi
oder der heilige Dominikus leben wiirde. Bei diesen Gedanken hatte er Trost und blieb
auch danach zufrieden und froh. Manchmal stellte er sich vor, die weltliche Karriere und
den militirischen Dienst als Ritter fortzusetzen. Auch an diesen Gedanken hatte er Ge-
fallen. Danach fiihlte er sich aber wie ausgetrocknet und missgestimmt und war triibsinnig.

Somachte er, wie er es nannte, die Unterscheidung der Geister. Die einen Gedanken ka-
men vom Geist Gottes und bewirkten Trost. Die anderen Gedanken kamen vom schlech-
ten Geist und hinterlief3en Trostlosigkeit.

Unter Trost versteht Ignatius eine positive innere Regung oder Stimmung, mit der
sich angenehme Gefithle und Empfindungen wie die von Freude, innerem Frieden
oder Ruhe, von Harmonie, Zufriedenheit oder Gliick verbinden. In dieser Stimmung
entbrennt die Liebe des Menschen zu Gott. Man ist von Freude tber ihn und an ihm
erfiillt, ist begeistert von ihm, will ihn lieben und ihm dienen. Es wichst in einem die
Hoffnung, der Glaube und die Liebe.***

Trostlosigkeit ist das Gegenteil davon: eine negative innere Regung oder Stimmung.
Mit ihr gehen innere Trockenheit, Einsamkeit, Lustlosigkeit oder auch das dumpfe Ge-
fithl von Leere und Sinnlosigkeit einher. Man spiirt nichts mehr, weder Schmerz noch
Freude, kann nicht mehr beten, fiihlt sich nur frustriert und blockiert. Man befindet sich
in Unruhe und fiithlt sich zu niederen Dingen hingezogen. Die Seele findet sich trige, lau,
traurig und von Gott getrennt. Statt von Trostlosigkeit lisst sich auch von Misstrost spre-
chen. Bei diesem Ausdruck wird noch deutlicher, dass es nicht blof um das Ausbleiben
und Fehlen von Trost, also von guter Stimmung und guten Gefiihlen, sondern um das
Vorhandensein schlechter Stimmung und Gefiihle geht.

Trost und Trostlosigkeit kénnen von aufden verursacht sein oder, ohne jede dufiere
Ursache, einfach von innen kommen. Wir alle kennen von aufSen verursachte Regungen
und Stimmungen. Die Lektiire bestimmter Biicher oder allgemeiner die Beschiftigung
mit bestimmten Medien bewirkt in uns Trost. Die Lektiire anderer Biicher oder ander-
weitige Beschiftigung mit Medien lisst uns trostlos oder sogar im Misstrost zuriick. Je-
der Christ kann die Erfahrung machen, dass vor allem die Evangelien, die das Leben Je-
subezeugen, immer wieder trosten und aufrichten kénnen. Entsprechend hat Mahatma
Gandhi in seiner Religion immer wieder Trost in der Bhagavad-Gita gefunden. Der Trost,
den man aus heiligen Schriften gewinnen kann, scheint unerschépflich zu sein.

Noch wichtiger als die von auflen verursachten Regungen und Stimmungen des
Trostes und der Trostlosigkeit sind im geistlichen Leben, besonders in Tagen der Ein-
kehr oder der Exerzitien, die Gefiihle, Regungen und Stimmungen, die ohne iuflere
Ursache einfach von innen kommen.

Da ganz von innen kommender Trost immer Gnade ist und Gott Gnade gewihrt,
wann und wie er will, hat man auf diese Art von Trostung keinen direkten Einfluss.
So soll man Phasen des Trostes freudig annehmen, wenn sie geschenkt werden, und
Phasen der Trostlosigkeit geduldig aushalten, wenn sie einem zugemutet werden.

422 lgnatius: Geistliche Ubungen/Exerzitienbuch [= EB] Nr. 316.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Im Trost, so sagt Ignatius, berit uns eher der gute Geist, in Trostlosigkeit eher der
schlechte. Also soll man in Trostlosigkeit, wenn moglich, keine Entscheidungen treffen,
sondern beharrlich warten, bis man in erfiilltem, trostvollem Beten oder Meditieren wie-
der so weit in Kontakt mit Gott ist, dass man Klarheit fiir die anstehenden Entscheidun-
gen bekommt. Hiiten muss man sich vor falschem Trost, den der bose Geist eingibt: denn
es ist, wie Ignatius im Exerzitienbuch bei den Regeln zur Unterscheidung der Geister
fiir die zweite Woche schreibt, ,dem bésen Engel eigen, der Gestalt unter einem Lichtengel
annimmt, bei der frommen Seele einzutreten und bei sich selbst hinauszugehen; nim-
lich gute und heilige Gedanken zu bringen, wie es dieser gerechten Seele entspricht; und
danach bemiiht er sich allmihlich, bei sich hinauszugehen, indem er die Seele zu sei-
nenverborgenen Tiuschungen und verkommenen Absichten zieht“/*®. Ein gutes Zeichen
ist hingegen lang andauernder Trost. Man verfolgt einen Gedanken mit innerer Freude.
Hilt der Trost linger an, kommt er meist vom guten Geist. Genau diese anhaltende Trost-
erfahrung hat Ignatius auf dem Krankenlager in Loyola Orientierung fir sein weiteres
Leben gegeben.

Die Erfahrung positiver und negativer Gefiihle, Regungen und Stimmungen kann
man auch noch etwas anders, eher psychologisch verstehen. In uns, das heifdt in unse-
rer Seele, konnen viele Gefithle schlummern und sich sogar angestaut haben, die wir
im Alltag gar nicht aufkommen oder hochkommen lassen, weil wir viel zu beschiftigt
sind. In Zeiten der Stille konnen diese tieferliegenden Gefithle in uns aufsteigen: nega-
tive Gefithle wie die der Depression oder Trauer, der Aggression oder Wut oder auch der
Minderwertigkeit; aber auch positive Gefiihle wie die der Freude oder Begeisterung, der
Zuversicht oder des Vertrauens, des Mutes oder eines gesunden Selbstbewusstseins. All
diese Gefiihle diirfen da sein und sozusagen durch uns hindurchziehen. Alle negativen
Gefiihle wollen von uns durchlitten werden, alle positiven von uns erlebt und durchlebt
werden.*** Lange Zeit geht es im geistlichen Leben psychologisch gesehen darum, Ge-
fithle einfach kommen und gehen zu lassen, sie auszuleiden und auszuleben.

In der Gesamttendenz oder, wenn man so will, alles in allem, ist das geistliche Le-
ben ein Leben des Trostes. Der Trost nimmt insgesamt zu, die verschiedenen Regungen
nehmen ab. Am Ende kann es sein, dass ein einfaches, ruhiges Getrostetsein bleibt, das
selten unterbrochen wird. Sehr wichtig ist es daher, in Zeiten der Trostlosigkeit auszu-
harren und darauf zu vertrauen, dass wieder Zeiten des Trostes kommen werden. Nach
Johannes vom Kreuz ist die Flucht vor unangenehmen Gefiihlen und Stimmungen der
hauptsichliche Grund, weshalb viele Menschen im geistlichen Leben nicht vorankom-
men.

Menschen, die Exerzitien machen, ermutigt Ignatius dazu, sich méglichst selbstin-
dig mit den vorgelegten Texten zu befassen. So konnen sie ihren Inhalt besser und tiefer
verstehen, in ihnen etwas fiir sie Wichtiges oder Neues entdecken, aus ihnen Schluss-
folgerungen fiir ihr Leben ziehen. Sie finden an ihnen dann auch mehr geistlichen Ge-
schmack und ziehen aus ihnen mehr geistlichen Gewinn, als es der Fall wire, wenn sie
sich den Sinn des Textes einfach von anderen (etwa vom Exerzitienbegleiter) erkliren
lief3en. Ein Leitsatz des Ignatius lautet dementsprechend:

423 EB332.
424 Bd.2, Kap.1.3.2.1.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

295


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

,Denn nicht das Vielwissen sattigt und befriedigt die Seele, sondern das Verspiiren und
Verkosten der Dinge von innen her.“4*

Das Ziel der Exerzitienbetrachtungen wie des geistlichen Lebens iiberhaupt besteht
nicht darin, moéglichst viel zu wissen, sondern darin, die ,Dinge“, das heifst Personen
und Situationen, Sachverhalte und Ereignisse, Handlungen und Geschichten, mit denen
wir es zu tun haben, von innen zu verspiiren und zu verkosten. Wir sollen immer mehr
auf den geistlichen Geschmack kommen und einen solchen entwickeln, um die Dinge
von innen beurteilen zu konnen. Wie der duflere Geschmack so lisst sich auch der
innere schulen, und zwar anhand guter geistlicher Literatur. Fiir Christen eignen sich
dazu besonders die Texte der Evangelien.

Bei der Betrachtung eines biblischen oder sonstigen Textes gilt es zunichst, den Ge-
halt zu verstehen, das heifst mit dem Verstand einzusehen. Wird eine Begebenheit oder
Geschichte erzihlt, kann der Betrachtende als nichstes die Anwendung der Sinne machen,
dasheiflt versuchen, sich die Szene, die Personen und die Handlung innerlich vorzustel-
len und selber gewissermaflen dabei zu sein. Folgt man Ignatius, sollte jede Beschifti-
gung mit einem Text in ein personliches freies Gespriich mit Gott (oder auch mit Jesus Chris-
tus, Maria oder einer anderen Person) miinden. Lingerfristig kann sich so die Betrach-
tung auf zweifache Weise vertiefen, indem nimlich der Betrachtende immer mehr vom
blofRen Denken zum Fiihlen und Schmecken und von der Es-Ebene, in der er iiber etwas nach-
denkt, zur Beziehungsebene, in der er sich mit jemandem (Gott, Christus, ...) unterhilt,
gelangt.

Erweist sich eine Betrachtung oder Ubung als besonders ergiebig, rit Ignatius, sie zu
wiederholen. Auch hier ist nicht die Quantitit, sondern die Qualitit entscheidend, also
nicht wie viele Ubungen jemand macht, sondern wie fruchtbar sie geistlich sind.

Die Beobachtung von Trost und Trostlosigkeit und die Unterscheidung der Geister
kann auch heute noch ein hervorragendes Mittel sein, um beispielsweise Medien zu beur-
teilen. Welche inneren Wirkungen hinterlisst die Nutzung von Massenmedien (der Kon-
sum bestimmter Sendungen, Filme, Bilder, Texte, etc.) oder sozialen Medien? Welcher
,Geist“spricht jeweils aus ihnen?

3.5.2 Die Unterscheidung der Geister

Bereits im Alten Testament wird der glaubende Mensch vor Entscheidungen gestellt, die

426 5o dass er sich ins oft dunkle Geheimnis Gottes hinein-

seine Vernunft itbersteigen
wagen muss. Damit das Wagnis vor seiner Vernunft bestehen kann, entwickelt er eine
Anzahl von Kriterien, mit deren Hilfe er erkennen kann, ob eine Anregung, Motivation
oder Zielsetzung der Einfliisterung eines bosen Geistes oder einer géttlichen Inspirati-
on beziehungsweise einer unmittelbaren Wirkung Gottes entstammt.*’” Um etwa wahre
und falsche Prophetie unterscheiden zu kénnen, wird nach der Ubereinstimmung mit

Kernaussagen des Jahweglaubens, nach ethischem Verhalten oder nach der Lauterkeit

425 EB2(H.dV.).
426 Z.B.Cen2,7.
427 1Sam16,14;19,9.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

gefragt.**® Ahnliches liefe sich auch fiir die Beurteilung innerer Vorginge sagen. Ganz
allgemein praktiziert die heilige Schrift die Unterscheidung der Geister, ,indem sie den
Gott Jahwes im Unterschied zu anderen Gottern herausstellt (vgl. Ps 1). Von daher wird
man immer von den zwei Wegen sprechen, die der Mensch gehen kann: Leben oder Tod,
Licht oder Finsternis, gut oder bose.“4*

Im Neuen Testament, in dem es darum geht, das Geheimnis Jesu und des Geistes Got-
tes zu erkennen, bezeichnet die Unterscheidung der Geister bei Paulus ,eine der vielen Geis-
tesgaben (Charismen), eine innere Erfahrung, die dazu befihigt, die Manifestationen
des Geistes als solche zu erkennen“?°. Fiir ein Wirken des Heiligen Geistes sprechen
die Ergebnisse, das , Potential, kirchliche Gemeinschaft zu bauen, die innere und dufere
Einheit der Kirche zu stiften oder zu férdern®, die , Fihigkeit, Frieden und Ordnung zu
schaffen, sowie die ,Liebe und die ,klar erkennbare Christusbeziehung®.*"

Auf dieser Grundlage wurde in der Tradition zunehmend eine Lehre von der Unter-
scheidung der Geister entwickelt. So stand etwa fiir Bernhard von Clairvaux (1090-1153)
gemif seiner Predigt iiber Die sieben Geister ,das menschliche Ich unter dem Einfluss von
sieben unterschiedlichen Geistern: Gott, Engel, Teufel, Dimonen, das Fleisch, die Welt,
der eigene Geist“*>. Da vielen in der Folge seine Systematik zu wenig logisch erschien,
entwickelten sie alternative Lehren dazu. Besonders erwihnenswert ist in dem Zusam-
menhang Bernardin von Siena (1380-1444), der von den Gefahren des geistlichen Lebens
ausging. ,Er unterscheidet gute, iible und indifferente, géttliche, englische und dimoni-
sche Inspirationen, solche, die dem eigenen positiven Streben oder der eigenen Bosheit,
der eigenen Not oder der Not anderer erwachsen, und schlieRlich solche, die aus den
zeitlichen und gesellschaftlichen Bedingungen hervorgehen.“** Vorginge kénnen ihm
zufolge positiv bewertet werden, wenn sie mit den natiirlichen Kriften des Kérpers und
der Seele vertriglich sind und verniinftig sind, wenn die geistliche Freude iiberwiegt,
wenn sie zu gréflerer Demut fithren, die Glaubenspraxis stirken und kein Argernis fiir
die Umwelt darstellen, wenn sie ,zur grofieren Leidensfihigkeit und zur Bevorzugung
des grofleren Gutes gegeniiber dem Kleineren beitragen .

Entscheidend Neues und bis heute MaRgebliches brachte dann Ignatius von Loyola
in seinem Exerzitienbuch, ,dasvier zusammenhingende, zum Teil sich gegenseitig ergin-
zende oder gar korrigierende Regelgruppen enthilt“***. Neben den Regeln ,,Um Skrupel
und Uberredungskiinste unseres Feindes zu verspiiren und zu verstehen“*¢, und den Re-

«437

geln , Fir das wahre Gespiir, das wir in der streitenden Kirche haben miissen**?, sind im

428 Dtn13-23; Jer 23,14 (auch 29,23); Jer 23,22.

429 Rotzetter 617.

430 Ebd. (1 Kor12,10; Rém 12,5; vgl. 1Joh 4,1).

431 Ebd. (,Frichte*: Gal 5,22—25; ,Licht“: Eph 5,8—10; ,Freiheit“: Rom 8,1-9; ,Gnade*: 1 Kor 15,10; /1 Kor
14,4.12.26; [ 1 Kor 14,32f; | Gal 5,22).

432 Ebd. (Bernhard: Die sieben Geister IX, 377).

433  Ebd.

434 Ebd.

435 Ebd. 618.

436 Ignatius: Geistliche Ubungen/Exerzitienbuch [= EB] Nr. 345-351.

437 EB352-370.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

297


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

Zusammenhang der Unterscheidung der Geister besonders die folgenden zwei Gruppen von
Regeln bedeutsam.

Erstens: ,Regeln, um irgendwie die verschiedenen Regungen zu verspiiren und zu er-
kennen, die in der Seele verursacht werden, die guten, um sie anzunehmen und die bo-
sen, um sie abzuweisen“®. Diese Regeln sind nach Ignatius besonders fiir die erste Exer-
zitienwoche geeignet. Die erste und die zweite Regel aus dieser Gruppe lauten:

,Die erste Regel: Bei denjenigen, die von Todsiinde zu Todslnde gehen, ist der Feind
gemeinhin gewohnt, ihnen scheinbare Annehmlichkeiten vorzulegen, indem er sie
sich sinnliche Vergniigen und Annehmlichkeiten vorstellen ldsst, um sie mehrin ihren
Lastern und Siinden zu erhalten und zu mehren. Und bei diesen Personen wendet der
gute Ceist die entgegengesetzte Weise an, indem er ihnen durch die Urteilskraft der
Vernunft die Gewissen sticht und beifst.

Die zweite: Bei denjenigen, die intensiv dabei sind, sich von ihren Siinden zu reinigen
und im Dienst Gottes unseres Herrn vom Guten zum Besseren aufzusteigen, ist es die
umgekehrte Weise wie in der ersten Regel. Denn dann ist es dem bdsen Ceist eigen,
zu beifden, traurig zu machen und Hindernisse aufzustellen, indem er mit falschen
Griinden beunruhigt, damit man nicht weitergehe. Und es ist dem guten Geist eigen,
Mut und Krafte, Tréstungen, Tranen, Eingebungen und Ruhe zu schenken, indem
er erleichtert und alle Hindernisse entfernt, damit man im Gute-Werke-Tun weiter
vorangehe.“4*°

Zweitens: ,Regeln zum gleichen Zweck mit grofierer Unterscheidung der Geister“#°. Sie
sind zweckmafliger fir die zweite Exerzitienwoche. Darin heifdt es unter anderem:

,Die erste: Es ist Gott und seinen Engeln eigen, in ihren Regungen wahre Fréhlichkeit
und geistliche Freude zu geben, indem sie alle Traurigkeit und Verwirrung, die der
Feind herbeifiihrt, entfernen. [...].

Die zweite: Allein Gott unser Herr vermag der Seele Tréstung zu geben ohne vorherge-
hende Ursache. Denn es ist dem Schépfer eigen, einzutreten, hinauszugehen, Regung
inihr zu bewirken, indem er sie ganz zur Liebe zu seiner gottlichen Majestit hinzieht.
[.]

Die dritte: Mit Ursache kann sowohl der gute wie der bose Engel die Seele trosten, zu
entgegengesetzten Zielen: der gute Engel zum Nutzen fiir die Seele, damit sie wachse
und vom Guten zum Besseren aufsteige; und der bose Engel fiir das Gegenteil und
fortan, um sie zu seiner verworfenen Absicht und Bosheit hinzuziehen. [...]

Die fiinfte: Wir mUssen sehr die Folge der Gedanken beachten. Und wenn der Anfang,
die Mitte und das Ende alles gut ist, zu allem Guten hingeneigt, dann ist dies ein
Kennzeichen des guten Engels. [...]

Die siebente: Bei denen, die vom Guten zum Besseren vorangehen, beriihrt der gute
Engel diese Seele mild, leicht und sanft wie ein Wassertropfen, der in einen Schwarm
eintritt; und der bose beriihrt scharf und mit Gerdusch und Unruhe, wie wann der
Wassertropfen auf den Stein fallt. [...]

438 EB313-327.
439 EB314f
440 EB328-336.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung

Die achte: Wenn die Tréstung ohne Ursache ist, gibt es zwar in ihr keine Tauschung,
weil sie, wie gesagt, von Gott allein stammt. Aber die geistliche Person, der Cott
diese Trostung gibt, muss mit viel Wachsamkeit und Aufmerksamkeit schauen und
die eigene Zeit dieser aktualen Trostung von der folgenden unterscheiden [..]. Denn
haufig bildet sie in dieser zweiten Zeit [...] verschiedene Vorsidtze und Meinungen, die
nicht unmittelbar von Gott unserem Herrn gegeben sind.“4#'

Die Unterscheidung der Geister, denen diese Regeln dienen, war fir Ignatius die Grund-
lage fir gute und richtige Entscheidungen.

Literatur

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualitit, 2008.

3.5.3 Rechtes Entscheiden

Fiir das Ende der zweiten Woche in den Grofen Exerzitien sah Ignatius ausdriicklich die
Mbglichkeit vor, eine Lebensentscheidung treffen.** Bei einer solchen Wahl fiirs Leben
lassen sich ihm zufolge drei , Zeiten“voneinander unterscheiden.*? In der ersten Wahlzeit
,gibt Gott unmittelbar und in einer Weise, dass man unter keinen Umstinden noch be-
griindet zweifeln kann, zu erkennen, welches die richtige Entscheidung ist“*4. Ignatius
diirfte selber diese Wahlzeit erfahren haben, als ihm einige Zeit nach seiner inneren Um-
kehr bei der Schau am Cardonerfluss in Manresa ein neues Verstindnis und eine neue
Erkenntnis hinsichtlich des geistlichen Lebens, der Wahrheiten des Glaubens und des
menschlichen Wissens geschenkt wurde, er also eine so ,grofie Klarheit in seinem Ver-
stand“ empfing, ,dass ihm alles in neuem Licht erschien®.*#

In der zweiten Wahlzeit ,,empfingt man Einsicht und Klarheit aus der Erfahrung von

«446

Trost und Trostlosigkeit beziehungsweise aus der Unterscheidung der Geister“**°. Hier

lassen sich mehrere Beispiele im Leben des Ignatius selbst anfithren:

JWenn sich Ignatius vom Lesen der Ritterromane wegorientiert, weil er spiirt, dass sie
einen schalen Nachgeschmack hinterlassen; wenn er Freude empfindet bei der Vor-
stellung, den Heiligen in ihrem Leben nachzueifern (PB 9—10); [...]; wenn er bei der Fra-
ge der Armut in seinem geistlichen Tagebuch immer wieder die Tréstungen und die
Trinen notiert; — dann ist dies alles Ausdruck einer Entscheidung, die auf dem Weg
der Unterscheidung der Geister gesucht wird. Hinzuspuren auf die inneren Bewegun-
gen, —das ist hier die entscheidende Aufgabe. Dies bedeutet, dass hier alles in Kraft

441 Ebd.

442 Ignatius: Geistliche Ubungen/Eerzitienbuch [= EB] Nr. 169—189.

443 EB175-178.

444 Peter Knauer: Einleitung (in: Ignatius von Loyola: Geistliche Ubungen, nach dem spanischen Auto-
graph Ubersetzt von Peter Knauer SJ,1998), 16. Die erste Wahlzeit findet sich in EB 175, 330, 336.

445 Ignatius: Bericht des Pilgers [= PB] Nr. 30.

446 EB176, 313-336.

14.02.2026, 02:27:09. /el e

299


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert |

tritt, was Ignatius in den Regeln zur Unterscheidung der Geister vor Augen stellt (vgl.
EB 313-336).“*

Lisst sich im Sinn der ersten und zweiten Wahlzeit keine Entscheidung treffen, folgt die
dritte Wahlzeit, die im Vergleich zur vorhergehenden ,ruhig®ist, da hier ,die Seele nicht
von verschiedenen Geistern getrieben wird und ihre natiirlichen Fahigkeiten frei und
ruhig gebraucht“*%. Sie erweist sich als komplementir zur zweiten und wird letztlich
von dieser vorausgesetzt. Fiir diese dritte Zeit gab Ignatius zwei verschiedene Weisen
des Vorgehens an.*#

Die erste Wahlart besteht im sorgsamen Abwigen aller Gesichtspunkte, die fiir oder
gegen die eine oder die andere Losung sprechen. Dazu fithrte Ignatius mehre Schritte
an: Man soll sich den Gegenstand der Wahl klar vor Augen stellen; sich in die Indiffe-
renz einstimmen, die offen dafiir ist, nur das zu tun, was Gott will; Gott bitten, er wolle
den eigenen Willen auf seine Richtung hin bewegen; erwigen, was fiir und was gegen ei-
ne bestimmte Losung spricht; schauen, wohin die Vernunft neigt; betend die gefundene
Entscheidung Gott intensiv anbieten, damit er sie ,annehmen und bekriftigen wolle,

wenn es sein ,gréferer Dienst und Lobpreis ist“.*°

“41_Fiir sie gab

Die zweite Wahlart ist ,empfindungsniher und vorstellungsreicher
Ignatius die folgenden Hinweise: Man soll die innerliche Vorliebe erspiiren, die man fiir
eine Losung hat, und dabei zu erspiiren und zu unterscheiden suchen, ob es eine von
Gott kommende Vorliebe ist; man moge sich einen Menschen vorstellen, dem man al-
le Vollkommenheit wiinscht, und dann iiberlegen, was ich ihm zur grofieren Ehre Got-
tes und zur grofieren Vollkommenheit seiner Seele zu wihlen raten wiirde, um danach
selbst entsprechend zu entscheiden und zu handeln; man mége sich vorstellen, man sei
in der Todesstunde und sich dann fragen, welche Form, welchen Maf3stab ich dann gern
gewahlt hitte, und sich danach richten; man soll sich fragen: Wie méchte ich mich am
Tage des Gerichts entschieden haben?; schliefilich soll man die Entscheidung, die man
gefunden hat, intensiv betend Gott vorlegen.

Auch fur diese dritte Zeit der Entscheidung gab es im Leben des Ignatius eine Fiil-
le von Beispielen. Sogar die wichtige Entscheidung, Priester zu werden, kdnnte bei ihm
auf diese ,prosaische Weise gefallen sein.** ,Entscheidend bei all dem Entscheiden ist,
sich immer bewusst zu bleiben, dass keine Methode der Entscheidungsfindung je das
vertrauensvolle Leben aus dem Glauben ersetzen kann und darf, dass Gott fiir den Men-
schen vorsorgt und seine Werke vorbereitet.“**?

Das Abwigen im Sinne der dritten Wahlzeit itber einen lingeren Zeitraum hinweg
setzt allerdings, soll es ernsthaft sein, auf der Seite des Menschen echte Willens- und Ent-

447 Lambert 202.

448 EB177.

449 EB178-183 u.184—188; vgl. Lambert 203.
450 EB183.

451 Lambert 203.

452 Ebd.204.

453 Ebd. 205.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Gottes Wort und Offenbarung 301

scheidungsfreiheit voraus und beruht damit auf einer Annahme, die gegenwirtig unter
Philosophen alles andere als unumstritten ist.**

Literatur

Willi Lambert: Beten im Pulsschlag des Lebens. Gottsuche mit Ignatius von Loyola, 1997.

454 Bd. 2, Kap.1.1.3.4.

14.02.2026, 02:27:09. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 02:27:09. /del



https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 02:27:09. /del



https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 02:27:09. /del



https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 02:27:09. /del



https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

14.02.2026, 02:27:09. /del



https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

