
3. Gottes Wort und Offenbarung 

In diesem Kapitel geht es sowohl um das Wort Gottes, wie es in der christlichen Bibel ent
halten ist, als auch um die Offenbarung Gottes, die sich in ihr niedergeschlagen hat, aber 
weit über sie hinaus geht. Von der Dreieinigkeit Gottes her gedacht verbindet sich für 
Christen mit Offenbarung im weiten Sinn die Selbstmitteilung Gottes in der Person Jesu 
Christi und im Heiligen Geist. Gott, der Vater, hat als erste göttliche Person die zweite 
göttliche Person (den Sohn bzw. Logos = das Wort) und die dritte göttlichen Person (den 
Geist) in die Welt gesandt, damit sie die göttliche Liebe den Menschen offenbaren, Welt 
und Mensch mit Gott versöhnen und Welt und Menschheit schließlich vollenden. Schon 
das Alte Testament zeugt vom Wirken des Geistes Gottes, etwa in Propheten und Kö
nigen. Das Neue Testament bezeugt vor allem Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Chris
tus als dem menschgewordenen Sohn. Die Selbstoffenbarung Gottes in seinem Heiligen 
Geist reicht weit über die Offenbarungsgeschichte, wie sie in der Bibel festgehalten ist, 
hinaus. Sie hat ihre Spuren insbesondere in der Religionsgeschichte hinterlassen, be
trifft aber die ganze Menschheitsgeschichte, ja die ganze Schöpfungsgeschichte, inso
fern der Geist Gottes von Anfang in der Welt am Werk ist. Dies gilt es im Auge zu behal
ten, wenn in diesem Kapitel die Aufmerksamkeit zunächst auf die Heilige Schrift gelenkt 
wird. Wie bei den anderen Kapiteln wird auch hier beim Wort und bei der Offenbarung 
Gottes nacheinander ein philosophischer (Kap. 3.1), ein biblischer (Kap. 3.2), ein theolo
gischer (Kap. 3.3), ein religionswissenschaftlicher (Kap. 3.4) und ein spiritueller Zugang 
(Kap. 3.5) zum Thema entwickelt. 

3.1 Sprache und Verständnis 

Da wir es bei der heiligen Schrift mit einem sprachlichen Text zu tun haben, sollen im 
philosophischen Teil hauptsächlich die Sprache und das Verstehen von Texten und von an
derem bedacht werden. Im 20. Jahrhundert hat insbesondere Ludwig Wittgenstein zu 
einem genaueren und tieferen Verständnis von Sprache beigetragen (Kap. 3.1.1), wäh
rend es das Verdienst von Hans-Georg Gadamer war, die philosophische Hermeneutik 
als Kunst des Verstehens neu zu begründen (Kap. 3.1.3). Die durch sie und andere Philo

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

sophen gewonnenen Einsichten werden jeweils auf die Bibel angewandt (Kap. 3.1.2 und 
3.1.4). 

3.1.1 Die Bedeutung sprachlicher Zeichen 

Da Christen beanspruchen, die Bibel sei oder enthalte das Wort Gottes, fragt sich, was 
das philosophisch bedeuten kann. Ein Wort ist ein Zeichen, und ein Zeichen ist etwas, 
das selbst sinnlich wahrnehmbar ist und für etwas anderes steht, auf etwas anderes ver
weist. Durch ihren Verweis-Charakter können Zeichen eine Erkenntnis vermitteln oder 
auch zu einer Handlung auffordern. Als Zeichen kommen sowohl Dinge (wie etwa eine 
Verkehrsampel) als auch Eigenschaften (wie etwa die rote oder blaue Farbe von Lackmus
papier), Handlungen (wie etwa die Gesten eines Verkehrspolizisten) und Konstellationen 
(wie etwa in der Astrologie die Konstellation von Himmelskörpern) in Frage. Wesentlich 
ist es für Zeichen, dass das, worauf sie verweisen, vom Menschen verstanden wird. Von 
daher gehören sie in den weiteren Zusammenhang des Verstehens. 

Zeichen lassen sich in natürliche und künstliche oder willkürliche, diese wiederum in 
geschichtlich gewachsene Zeichen und konventionelle Zeichen im eigentlichen Sinn einteilen. 
So kann beispielsweise Rauch als ein natürliches Zeichen für Feuer oder die Verfärbung 
und das Herabfallen der Blätter an den Bäumen als natürliches Zeichen für das Bevorste
hen des Winters aufgefasst werden. Zu den geschichtlich gewachsenen Zeichen gehören 
Sprachen, wie beispielsweise Deutsch oder Französisch, viele Gesten, wie zum Beispiel 
die Verbeugung, und die meisten kulturellen Zeichen, wie beispielsweise Kirchtürme. 
Konventionelle Zeichen im engeren Sinn, wie zum Beispiel die Verkehrszeichen, beru
hen auf einer ausdrücklichen Vereinbarung oder Festsetzung. 

Menschliche Sprachen setzen sich selbst aus vielen Zeichen zusammen und lassen 
sich als umfassende Zeichensysteme begreifen. Aus den kleinsten sprachlichen Zeichen, 
den Lauten und Buchstaben, lassen sich Silben, aus diesen Wörter, aus Wörtern Sätze 
und aus Sätzen wiederum ganze Texte bilden, die als die größten sprachlichen Zeichen 
einer Sprache gelten dürfen. 

Für die Semiotik, die Lehre oder Wissenschaft von den Zeichen, ist die Unterschei
dung in Syntaktik, Semantik und Pragmatik, die auf Charles William Morris (1901–1979) 
zurückgeht, grundlegend. Während sich die Syntax mit den Beziehungen der Zeichen 
untereinander, konkret mit der grammatikalisch und formal richtigen Verbindung der 
Wörter in der Rede und im Satz, befasst, geht es in der Semantik um die Bedeutung der 
Zeichen, konkret der Wörter und der Sätze, und hat es die Pragmatik mit dem Hand
lungsaspekt der Sprache, konkret um das zweckmäßige und erfolgreiche Vorgehen beim 
sprachlichen Handeln, zu tun. 

In seinem Aufsatz Über Sinn und Bedeutung (1892), dem „Urtext der modernen Se
mantik“, hat der Logiker, Mathematiker und Philosoph Gottlob Frege (1848–1925) zwi
schen Sinn und Bedeutung sprachlicher Zeichen unterschieden. Obwohl die Ausdrücke 
„Morgenstern“ und „Abendstern“ denselben Gegenstand, nämlich den Planeten Venus, 
bezeichnen oder benennen und deshalb für Frege dieselbe Bedeutung haben, drücken 
Sie verschiedenen Sinn aus. Auch bei komplexeren sprachlichen Ausdrücken wie Aus
sage- oder Behauptungsätzen lässt sich zwischen dem Sinn als ihrem gedachten Gehalt 
und dem Gegenstand, den sie bezeichnen, als ihrer Bedeutung unterscheiden. Für Fre

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 191 

ge sind die Gegenstände, auf die sich Behauptungssätze beziehen, die Wahrheitswerte 
des Wahren und des Falschen. Alle wahren Sätze bedeuten das Wahre, alle falschen das 
Falsche. 

Inzwischen hat es sich in der Semantik gegenüber der Terminologie Freges einge
bürgert, den geistigen, intensionalen Gehalt eines Ausdrucks nicht mehr seinen Sinn, 
sondern seine Bedeutung zu nennen und das außersprachliche Objekt, worauf sich ein 
Ausdruck bezieht, als seine Referenz oder sein Referenzobjekt zu bezeichnen. Die seman
tische Bedeutung eines sprachlichen Ausdrucks – gleichgültig, ob es sich dabei um ein 
Wort, eine Wortverbindung oder einen Satz handelt – besteht demzufolge in dem geisti
gen Informations- oder Wissensgehalt, der mit ihm verbunden ist und etwas Bestimm
tes repräsentiert. 

Das Verdienst von Ludwig Wittgenstein (1889–1951) ist es, in seinem Spätwerk der 
Philosophischen Untersuchungen (entstanden etwa 1935–1945) vor allem den pragmatischen 
Bezug der Sprache und sprachlichen Zeichen, also ihren Handlungsbezug herausgear
beitet zu haben. Für ihn haben Wörter und Sätze keineswegs nur eine einzige, einheit
liche Funktion. Wörter benennen oder bezeichnen nicht nur etwas – etwa Dinge, Ei
genschaften, Zustände, Vorgänge oder Tätigkeiten. Sie beziehen sich längst nicht alle 
auf ein Referenzobjekt. Vielmehr besitzen sie eine Fülle unterschiedlichster Funktionen. 
Auch Sätze werden keineswegs nur verwendet, um das Bestehen eines Sachverhaltes zu 
behaupten und damit einen Wahrheitsanspruch zu erheben. Mit Sätzen kann auch ei
ne Frage gestellt werden oder eine Aufforderung, ein Befehl, eine Bitte, ein Ausruf oder 
ein Wunsch geäußert werden, ohne dass damit eine Aussage getroffen und Wahrheit be
hauptet wird. Welche Funktion oder Verwendung sprachliche Ausdrücke haben, hängt 
wesentlich vom Handlungszusammenhang, in dem sie gebraucht werden, ab. 

Bereits Karl Bühler (1899–1963) hatte in seiner Sprachtheorie (1934) die Sprache als ein 
„Organon“ – ein Kommunikationswerkzeug – angesehen, das vom Menschen geschaffen 
wurde, damit einer (Sender) dem anderen (Empfänger) etwas über die Dinge mitteilen 
kann (Mitteilung). 

Im Hinblick auf den Sender hat für ihn das sprachliche Zeichen eine Ausdrucksfunk
tion und ist Symptom, im Hinblick auf den Empfänger hat es eine Appellfunktion und ist 
Signal, und im Hinblick auf die Gegenstände und Sachverhalte, auf die sich das Zeichen 
bezieht, hat es eine Darstellungsfunktion und ist Symbol. In den konkreten Kommuni
kationssituationen sind immer alle drei Funktionen vorhanden, wobei jeweils eine über 
die beiden anderen dominiert. So steht zum Beispiel im Fall von Werbung die Appell
funktion im Vordergrund. 

Mit seinem Kommunikationsmodell wollte Bühler konkrete Sprechereignisse mit ih
ren Lebensumständen erfassen und konkrete sprachliche Kommunikationsprozesse be
schreiben, zu denen immer auch nichtsprachliche Zeichen gehören, wie etwa bei münd
licher Kommunikation die Mimik, Gestik oder Sprechweise oder bei schriftlicher Kom
munikation die Art der Schrift und des Schriftträgers. Solche sprachlichen Ereignisse 
oder Prozesse deutete er als Sprechhandlungen, bei denen sich Sender und Empfän
ger austauschen. Wie jedes menschliche Handeln, haben sie ein Ziel, wozu sie ausge
führt werden. Dieses Ziel kann erreicht oder auch verfehlt werden. Bühler hat mit seiner 
Sprachtheorie unter anderem den späten Wittgenstein beeinflusst und mit zur pragma
tischen Wende in der Philosophie und Sprachwissenschaft beigetragen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Da Wittgenstein den Gebrauch der sprachlichen Ausdrücke für wesentlich hält, 
macht er ihre Bedeutung weniger an ihrem semantischen Gehalt als an ihrer pragmati
schen Funktion fest: „Die Bedeutung eines Wortes ist [wenn auch nicht in allen Fällen] 
sein Gebrauch in der Sprache“1, und dieser Gebrauch ist durch Regeln bestimmt. Da 
man Ausdrücke in verschiedenen Situationen verschieden gebrauchen kann, kann sich 
auch ihre Bedeutung je nach Situation ändern. 

Für Wittgenstein ist „das Sprechen der Sprache“ Teil „einer Tätigkeit“.2 Das Ganze 
einer Sprache beziehungsweise sprachlichen Äußerung und der Tätigkeiten, mit denen 
sie verwoben ist, nennt er das „Sprachspiel“3. Für solche Sprachspiele führt er eine Rei
he von Beispielen an: „Befehlen und nach Befehlen handeln – Beschreiben eines Gegen
standes nach dem Ansehen – Herstellen eines Gegenstandes nach einer Beschreibung 
– Berichten eines Herganges […] – Bitten, Danken, Fluchen, Grüßen, Beten“4. Sprach
spiele können von der Äußerung kleiner Laute wie „Aua“ oder „Hilfe!“ bis zu komplexen 
sprachlichen Systemen, wie ein Witz, ein literarischer Text oder eine Fachsprache, aber 
auch die Philosophie, Mathematik oder formale Logik, reichen. 

Jede sprachliche Äußerung hat also für Wittgenstein nur deshalb Sinn und Bedeu
tung, weil sie Teil eines Sprachspiels ist, das heißt in einem größeren Handlungszu
sammenhang getätigt wird und somit in eine zum großen Teil nichtsprachliche Pra
xis eingebettet ist. Weil Sprachspiele als das jeweilige Gesamt von sprachlicher Äuße
rung und nichtsprachlichem, praktischem Kontext regelgeleitetes Verhalten oder Han
deln darstellen, sich menschliche Regeln aber ändern können, sind sie nach Wittgenstein 
grundsätzlich offen und lassen sich zumindest theoretisch beliebig erweitern oder ver
ändern. 

Für die Gesamtheit der Handlungsmuster in einer Kultur verwendet Wittgenstein 
das Wort Lebensform. Die einzelnen Sprachspiele sind immer in einer Lebensform behei
matet, wie er verdeutlicht: „Das Wort ,Sprachspiel‘ soll hier hervorheben, dass das Spre
chen der Sprache ein Teil ist einer Tätigkeit, oder einer Lebensform.“5 In diesem Sinne 
kann Wittgenstein sagen: „Und eine Sprache vorstellen heißt, sich eine Lebensform vor
stellen.“6 

Während Wittgenstein in seinem ersten Hauptwerk, dem Tractatus logico-philosophi
cus, noch eine Philosophie der idealen Sprache vertreten hatte, formulierte er in den Phi
losophischen Untersuchungen, seinem zweiten Hauptwerk, die Grundgedanken der Philo
sophie der normalen Sprache oder Alltagssprache (ordinary language philosophy). Diese 
haben einen außerordentlichen Einfluss auf die Philosophie der zweiten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts ausgeübt. Unter anderem haben sie John Langshaw Austin (1911–1960) und 
seinen Schüler John Rogers Searle (geb. 1932) zur Sprechakttheorie angeregt. 

In seinem Buch How to do things with words (1962) hat Austin die Bezeichnung Sprechakt 
geprägt, um das Sprechen als Sprachhandlung zu charakterisieren und zu analysieren. 

1 Wittgenstein PU § 43. 
2 Ebd. § 23. 
3 Ebd. § 7. 
4 Ebd. § 23. 
5 Ebd. 
6 Ebd. § 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 193 

Bei jeder Sprachhandlung lassen sich drei Akte oder Aspekte unterscheiden, die gleich
zeitig ablaufen beziehungsweise zugleich gegeben sind: der lokutionäre, der illokutionäre 
und der perlokutionäre. 

Mit dem lokutionären Akt wird bei einer Sprachhandlung eine Information mitge
teilt, etwas gesagt (saying something). Deshalb hat sie einen (propositionalen) Gehalt und 
besitzt die Funktion des meaning. Durch den illokutionären Akt wird mit der Sprach
handlung eine Wirkung beabsichtigt und verfügt diese über force. Bei einer Frage, Bit
te, Warnung, Empfehlung, Drohung oder ähnlichem tut man etwas, indem man etwas 
sagt (doing something in saying something). Durch den perlokutionären Akt erfolgt bei ei
ner Sprachhandlung tatsächlich eine Wirkung und hat diese einen effect. Beim Überzeu
gen, Umstimmen, Verärgern, Verunsichern, Kränken, Trösten oder ähnlichem wird bei 
einem anderen dadurch eine Wirkung erzielt, dass man etwas sagt (doing something by 
saying something). Der illokutionäre Akt ist der zentrale Aspekt einer Sprachhandlung, 
weil er aufgrund der beabsichtigten Wirkung deren zwischenmenschliche Bestimmung 
enthält. Er ist auch entscheidend bei den performativen – im Unterschied zu den kon
stativen – Äußerungen, mit denen wir genau das bewirken, was wir inhaltlich sagen, 
sofern wir die betreffende Sprachhandlung mit der entsprechenden Absicht und den Re
geln entsprechend vortragen, zum Beispiel: „Ich nehme dich zur Frau“, „Ich verspreche 
dir“, „Ich taufe dich“ und so weiter. 

Searle hat diese Theorie dann noch weiter systematisiert und ausdifferenziert, unter 
anderem indem er innerhalb des lokutionären Aktes den Äußerungsakt und den proposi
tionalen Akt auseinandergehalten und innerhalb des letzteren zwischen dem Referenzakt, 
mit dem sich der Sprecher auf bestimmte Objekte der Welt (z. B. „Hannibal“) bezieht, 
und dem Prädikationsakt, mit dem der Sprecher dem Objekt eine Eigenschaft zuordnet 
(z. B. „ist mutig“), unterschieden hat. 

Wie lassen sich all diese Einsichten in die Sprache auf die Bibel anwenden? 

Literatur 

Ludwig Wittgenstein: Philosophische Untersuchungen [= PU], 2003. 
John Langshaw Austin: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words), 1986. 

3.1.2 Die Bibel als Sprachhandlung Gottes und als Teil christlicher Lebensform 

Fasst man die Bibel als Gottes Wort auf und überträgt man die sprachphilosophischen 
Erkenntnisse auf sie, ergeben sich hauptsächlich drei Gesichtspunkte. 

1. Fasst man die Bibel nicht in allen Einzelheiten, aber in ihrer Ganzheit als Gottes
wort in Menschenwort auf, als Text, der Gott zum letzten Autor hat, als sprachliche Äu
ßerung, die letztlich auf Gott selber zurückgeht, so ist von vornherein klar, dass sich ihr 
Sinn und ihre Bedeutung nicht darin erschöpfen kann, dem Leser oder der Leserin Infor
mation zu vermitteln. Die Information, die mit einer sprachlichen Äußerung übermittelt 
wird, – ihr semantischer Gehalt – ist sehr wichtig, damit diese ihren Sinn und Zweck er
füllen kann, da im Bereich menschlicher Sprache in den meisten Fällen die pragmatische 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Bedeutung wesentlich von der semantischen abhängt, es also eine pragmatische Bedeu
tung ohne semantische Bedeutung gar nicht gibt. Aber die pragmatische Wende in der 
Sprachphilosophie hat eben gerade gezeigt, dass die Funktion sprachlicher Zeichen oder 
Äußerungen im Allgemeinen weit über die Mitteilung bloßer Information hinaus geht. 

Versteht man die Bibel in ihrer Gesamtheit und im Letzten als sprachliches Zeichen 
Gottes, dann lässt sie sich von Bühlers Modell her als ein Kommunikationsangebot Gottes 
an den Menschen begreifen, durch das Gott als Sender der Botschaft mit den Menschen 
als ihren Empfänger in Austausch treten will. Gott drückt in seiner Botschaft etwas von 
seinem Innersten, von seiner Barmherzigkeit und Treue, von seiner Gerechtigkeit und 
Liebe, aus und teilt somit dem Menschen nicht nur eine Information, sondern etwas von 
sich selbst mit. Und mit seiner Botschaft signalisiert er dem Menschen etwas, appelliert 
er an ihn. Er will etwas von ihm. Er will von ihm eine Antwort auf seine Botschaft. 

Auch wenn man im Sinne von Austins Sprechakttheorie die Bibel letztlich als das Er
gebnis einer äußerst komplexen Sprachhandlung Gottes auffasst, verbietet es sich, sie auf 
eine Mitteilung von Information zu verkürzen. Gott will, recht – und das heißt analog 
– verstanden, mit seiner Sprachhandlung, wie jeder menschliche Sprecher auch, beim 
Menschen etwas bewirken. Mit ihr beabsichtigt er eine Wirkung, verfolgt er ein Ziel. 
Während sich der menschliche Sprecher jedoch niemals sicher sein kann, dass dem illo
kutionären Akt seiner Sprachhandlung ein perlokutionärer Akt entspricht, die beabsich
tigte Wirkung also tatsächlich eintritt, ist sich Gott, wie aus einem wunderbaren Text 
von Jesaja hervorgeht, dessen sicher, dass die mit seiner Sprachhandlung beabsichtigte 
Wirkung auf jeden Fall erzielt wird: 

„Denn wie der Regen und der Schnee vom Himmel fällt und nicht dorthin zurückkehrt, 
ohne die Erde zu tränken und sie zum Keimen und Sprossen zu bringen, dass sie dem 
Sämann Samen gibt und Brot zum Essen, so ist es auch mit dem Wort, das meinen 
Mund verlässt: Es kehrt nicht leer zu mir zurück, ohne zu bewirken, was ich will, und 
das zu erreichen, wozu ich es ausgesandt habe.“7 

Die Sprachhandlung Gottes kann ihr Ziel nicht verfehlen. Sie wird erfolgreich sein. 
2. Die Bibel ist bei Christen in eine Lebensform eingebettet. Sie darf nicht als ein iso

lierter Text betrachtet werden. Sie hat bei ihm vielfache Lebensbezüge. So spielt sie eine 
wichtige Rolle in der Liturgie. Ihr sind die Lesungen im Gemeindegottesdienst entnom
men. Das Stunden- oder Chorgebet bestimmt sie fast vollständig. Ihr widmen sich in 
vielen Formen christliche Gesprächs- oder Austauschkreise. Auch liefert sie für den ein
zelnen Christen täglich oder in besonderen Zeiten der Besinnung oder der Exerzitien 
den wichtigsten Betrachtungsstoff. In ihr findet der Christ Orientierung und Motivati
on für sein sittliches Handeln. Ihr verdankt er die großen Feste und Feiern. An ihr richtet 
sich das Kirchenjahr aus. 

Die Bibel bestimmt auf vielfältige Weise das Leben der Christen. Als Sprachzeichen 
Gottes ist es in einen umfassenden sprachlichen und nicht sprachlichen Verhaltens- oder 
Handlungszusammenhang eingeordnet, sodass sich ihre Bedeutung nur dem wahrhaft 
erschließt, der sie im Gesamt des Lebens der Christen versteht. 

7 Jes 55,10f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 195 

3. Schließlich lässt sich die Bibel mit ihren vielen und zum Teil sehr verschiedenarti
gen Texten, aus denen sie sich zusammensetzt, als eine innerlich zusammenhängende, 
aber sehr komplexe Ansammlung von Sprachspielen begreifen. Die Texte haben sehr un
terschiedliche sprachliche Funktionen, dienen vielfältigen pragmatischen Zwecken. 

Im Alten Testament wird viel von Gottes Handeln an der Schöpfung und an seinem 
Volk und viel von der Geschichte des Volkes sowie vom Leben bestimmter Menschen er
zählt. Die Gesetzestexte enthalten Anweisungen zum rechten Leben und zum richtigen 
Kult. In den Psalmen preist und rühmt ein Ich oder Wir Gott, dankt oder klagt ihm, bittet 
ihn oder lobt ihn hymnisch. In den Weisheitsschriften wird Unterscheidungsvermögen 
und Urteilskraft eingeübt, wird gewarnt und gemahnt, wird zu klugem Leben angelei
tet, für das Leben Orientierung gegeben. Die Propheten kritisieren das Volk und rufen es 
zur Umkehr auf, trösten es aber auch und geben ihm Verheißungen. 

Im Neuen Testament tröstet und belehrt gemäß den Evangelien auch Jesus seine Jün
ger und das Volk, prophezeit und kann Städte oder Schriftgelehrte scharf kritisieren. Die 
Autoren der Briefe können ihre Adressaten, meist Gemeinden, ebenfalls belehren, trösten 
und ermahnen, ihnen prophezeien und sie auffordern, den Glauben zu bewahren. 

Bei der Interpretation vieler biblischer Texte ist ihr Sitz im Leben, das heißt ihre mut
maßliche ursprüngliche Entstehungssituation oder Funktion mit zu berücksichtigen, 
will man zu einem angemessenen Verständnis ihrer Botschaft gelangen. 

Etwas von der Vielfalt der biblischen Sprachspiele spiegelt sich in den christlichen 
Gottesdiensten wider, wenn dort die Gemeinde Gott immer wieder lobt und bittet oder ihm 
dankt, wenn sie ihm ihre Sünde oder ihren Glauben bekennt, wenn ihr das Wort Gottes 
verkündet wird, und all diese sprachlichen Äußerungen obendrein mit höchst bedeutsa
men nichtsprachlichen Handlungen aufs Engste verwoben sind. 

3.1.3 Die Hermeneutik als Kunst des Verstehens 

In der Antike und im Mittelalter diente die Hermeneutik als Wissenschaft und Kunst 
der Auslegung grundlegender Texte, besonders der Bibel und Gesetze. In der Neuzeit hat 
sie sich dann zu einer allgemeinen Lehre der richtigen Auslegung und sachgerechten 
Interpretation von Texten und zu einer Philosophie des Verstehens weiterentwickelt. 

Bereits der evangelische Theologe und Philosoph Friedrich Schleiermacher (1768–1834) 
hat aufgrund der sich wandelnden Sprach-, Denk- und Lebensgewohnheiten als ein 
Grundproblem des Verstehens zeitlich weit zurückliegender Texte die historische Dif
ferenz zwischen Ausleger und Auszulegendem erkannt. Aufgabe der Hermeneutik sei 
es, diese Differenz zu überwinden, die zeitliche und geschichtliche Entfernung zur 
Vergangenheit zu überbrücken. 

Da immer Äußerungen einzelner Autoren zu verstehen sind, die einen allgemeinen 
Sinn in individueller Form zum Ausdruck gebracht haben, muss sich gemäß Schleier
machers Hermeneutik (1838) die Auslegung notwendig zwischen einer grammatischen und 
einer psychologischen Deutung bewegen. Die Erstere schlüsselt den sprachlichen Kon
text des zu interpretierenden Textes auf und entdeckt die Kraft des zugrundeliegen
den Sprachsystems, das seine Bedeutung bestimmt. Vor diesem Hintergrund erschließt 
die Letztere die individuelle Intention des einzelnen Autors – bis dahin, dass der Inter
pret den Autor besser versteht als dieser sich selbst. Der einzelne Text soll als Ausdruck 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

der Psyche, des Lebens und der geschichtlichen Epoche seines Verfassers begriffen und 
aus dem Ganzen seines Lebens- und Sinnzusammenhangs erhellt werden. Damit setzt 
Schleiermacher Verstehen im Wesentlichen mit dem Wiedererleben und Einleben (Di
vination) in das Bewusstsein, das Leben und die gesamte geschichtliche Lebenssituati
on, aus denen die Texte stammen, gleich. 

Auf der Linie der psychologischen Interpretation oder Hermeneutik hat auch Wil
helm Dilthey (1833–1911) zunächst gefordert, jeden Text im nachfühlenden oder erleben
den Mitvollzug des Psychisch-Subjektiven zu verstehen. In seinem Werk Ideen über eine 
beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894) hatte er – gemäß dem Satz: „Die Natur 
erklären wir, das Seelenleben verstehen wir“8 – von der Erkenntnisweise des Erklärens 
die des Verstehens unterschieden, um von der herrschenden, naturwissenschaftlich kon
zipierten Psychologie eine neue, deskriptive Psychologie abzuheben. Während die er
klärende, atomisierende naturwissenschaftliche Psychologie durch Hypothesenbildung 
das Gegebene einem Kausalzusammenhang unterordnet, geht die verstehende, beschrei
bende und zergliedernde Psychologie vom ursprünglich und unmittelbar erlebten Struk
turzusammenhang oder Ganzen des Seelenlebens aus, um von dort her einzelne Äuße
rungen, wie etwa einen Satz, eine einzelne Gebärde oder eine einzelne Handlung, zu 
verstehen. 

Später ist Dilthey in seinem Werk Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswis
senschaften (1910) von der psychologischen Auffassung des Verstehens jedoch abgerückt. 
Das Thema des Verstehens ist das Innere, das sich im sinnlich gegebenen Äußeren aus
drückt und objektiviert. Dieses Innere ist aber nichts Psychisches, sondern etwas Geisti
ges und damit selbst etwas Objektives. Das Geistige, das im Verstehen zugänglich wird, 
ist der objektive Niederschlag menschlichen Erlebens, ist „objektiver Geist“, den Dilthey 
freilich, im Gegensatz zu Hegel, aus der „Realität des Lebens“ herleitet. 

Menschliche Zustände und Vorgänge werden erlebt, gelangen in Lebensäußerungen 
zum Ausdruck und werden verstanden. Es gibt demnach einen wesentlichen Zusammen
hang von Leben, Ausdruck und Verstehen. Auch uns selbst verstehen wir nach Dilthey 
vermittelt über Ausdrücke – wie eigene Handlungen, Lebensäußerungen oder Wirkun
gen auf andere Menschen –, in denen sich unser eigenes Erleben äußert. Dabei besteht 
eine Wechselwirkung und wechselseitige Abhängigkeit von Erleben und Verstehen. „Das 
Verstehen setzt ein Erleben voraus, und das Erlebnis wird erst zu einer Lebenserfahrung 
dadurch, dass das Verstehen aus der Enge und Subjektivität des Erlebens hinausführt in 
die Region des Ganzen und des Allgemeinen.“9 Unser Leben oder Erleben bestimmt un
ser Verstehen, wie umgekehrt unser Verstehen unser Erleben bestimmt und zu einer Le
benserfahrung macht. Lebenserfahrung ist gedeutetes oder verstandenes Erleben. Alle 
Geisteswissenschaften beruhen Dilthey zufolge auf dem Zusammenhang von Erlebnis, 
Ausdruck und Verstehen und zeichnen sich durch eine grundsätzliche Zirkularität zwi
schen Erleben und Verstehen aus. 

Für Martin Heidegger (1889–1976) ist das Verstehen ein Existential, durch das sich das 
menschliche Dasein als In-der-Weltsein vollzieht. Indem sich der Mensch die Welt als 

8 Dilthey: Gesammelte Schriften [= GS] 5, 144. 
9 Dilthey: GS 7, 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 197 

bedeutsame Situation erschließt und sein Dasein seinen Seinsmöglichkeiten entspre
chend entwirft, legt er sich selbst aus. Daran, wie er sich die eigenen Handlungs- und 
Lebensmöglichkeiten praktisch angeeignet hat, zeigt sich, wie er sich selbst und wie er 
sich auf das Leben verstanden hat. 

Hans-Georg Gadamer (1900–2002) knüpft an Heideggers existential-ontologische 
Hermeneutik des In-der-Weltseins an, der zufolge das menschliche Dasein seinem eige
nen Seinsvollzug nach Verstehen ist. In seinem Hauptwerk Wahrheit und Methode (1960) 
sucht er aus dem Widerstand gegen die vorherrschende neuzeitliche Methodik heraus 
die philosophische Hermeneutik neu zu begründen und auszuweiten. Da uns das Pro
blem des Verstehens auch außerhalb der Wissenschaft – etwa in der Kunst oder im Ge
spräch – begegnet, muss diese auch den Rahmen der Geisteswissenschaften übersteigen 
und letztlich universal sein. Als ihre Aufgabe wird es sich erweisen, die Geschichtlichkeit 
und Sprachlichkeit all unseres Verstehens aufzudecken. Die Art und Weise, wie wir Über
liefertes deuten und Welt erfahren, ist grundsätzlich geschichtlich und sprachlich ver
mittelt. Nicht nur Texten, auch der Kunst kommt ein eigenes Wahrheitspotential zu. In 
der Begegnung mit ihr wird eine Sinn- und Lebenswahrheit erfahren, die das Ganze un
seres Selbstverständnisses angeht und aufs Spiel setzt. 

Gegen das rein objektivistische methodische Ideal der Selbstausklammerung des In
terpreten betont Gadamer mit Heidegger die positive Bedeutung der Geschichtlichkeit 
und der Vorurteilsstruktur jeglichen Verstehens. Unser geschichtlich bedingtes Vorver
ständnis behindert das Verstehen nicht, sondern ermöglicht es und befähigt uns, wah
re Vorurteile mithilfe der kritischen Vernunft von falschen zu unterscheiden und Letz
tere zu überwinden. Individuelles Verstehen hält Gadamer nicht für eine methodische 
Veranstaltung eines autonomen Erkenntnissubjekts, sondern eher für ein geschichtlich 
bedingtes Sinn- und Wahrheitsgeschehen, „ein Einrücken in ein Überlieferungsgesche
hen, in dem sich Vergangenheit und Gegenwart beständig vermitteln“10. 

Der jeweils eigene, von der Überlieferungsgeschichte getragene Verständnishorizont 
verschmilzt mit dem Horizont des auszulegenden Einzelinhalts, sei dieser ein Text, ei
ne künstlerische Schöpfung, ein geschichtliches Werk oder Ereignis. Indem das eige
ne zeit- und überlieferungsgeschichtlich geprägte Vorverständnis und das vergangene 
Weltverständnis, das sich in den geschichtlichen Zeugnissen ausspricht, indem der Ho
rizont der Gegenwart und der Horizont der Vergangenheit miteinander verschmelzen, 
wandelt sich das eigene Verständnis. Da sich der wahre Sinn eines Werkes im Prinzip 
nicht ausschöpfen lässt, das Gespräch mit dem Überlieferten an kein Ende kommt, ist 
dem hermeneutischen Zirkel zwischen eigenem und vergangenem Verständnis prinzi
piell keine Grenze gesetzt. 

Literatur 

Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneu
tik, 7., durchgesehene Auflage 2010. 

10 Gadamer: Wahrheit und Methode, 295. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

3.1.4 Die Bibel als Mittel der Kommunikation zwischen Gott und Mensch 
(ihr objektiver Sinn und ihr subjektives Verständnis) 

Aus der Hermeneutik, wie sie soeben grob skizziert wurde, lassen sich philosophisch 
wiederum einige allgemeine Einsichten bezüglich der Bibel gewinnen. Gegenüber der 
psychologischen Interpretation ist von vornherein herauszustellen, dass es sich bei dem 
Sinn, den es beim Text der Bibel zu verstehen gilt, nicht um etwas rein Subjektives, 
letztlich Willkürliches handelt. Vielmehr geht es darum, seinen objektiven Sinn, mit dem 
sich ein Wahrheitsanspruch verbindet, zu erfassen. Wenn beispielsweise im Evangelium 
geschildert wird, wie Jesus das Gleichnis vom barmherzigen Vater erzählt11, dann ist 
damit nicht gesagt, wie Jesus Gott subjektiv erlebt oder empfunden hat, nämlich wie 
einen barmherzigen, vergebungsbereiten Vater, sondern dass Gott tatsächlich so ist. 
Das Gleichnis vermittelt nicht einen Einblick in die Psyche Jesu, womit es bloß subjekti
ve Gültigkeit besäße: Jesus hat Gott zwar als barmherzig empfunden, er lässt sich aber 
genauso gut als unbarmherzig empfinden. Es vermittelt vielmehr eine objektiv gültige 
Wahrheit über Gott. Was an der Bibel verstanden werden soll, ist nicht etwas Psychisch- 
Subjektives, sondern etwas Geistig-Objektives, ihre objektiv gültige, im Wesentlichen 
nur dem Glauben zugängliche Wahrheit über Gott und von Gott her über Welt und 
Mensch. Diesen Wahrheitskern könnte man vielleicht, mit losem Bezug zu Frege, als 
ihre Bedeutung oder eben auch als ihren objektiven Sinn bezeichnen. 

Das schließt jedoch eine gewisse Subjektivität beim Verständnis der heiligen Schrift 
keineswegs aus. Ganz im Gegenteil ist daran festzuhalten, dass aufgrund der unüber
windlichen Subjektivität unseres Vorverständnisses auch unser Verständnis des bibli
schen Textes immer subjektiv gefärbt sein wird, immer nur eine subjektive Annäherung 
an ihre objektive Wahrheit möglich sein wird, sich nur über den subjektiven Sinn der 
objektive Sinn erschließen wird. Weil unser menschliches Vorverständnis, das für je
des Verständnis bestimmend ist, mit seinen Vorstellungen und Begriffen nicht nur zeit- 
oder überlieferungsgeschichtlich, sondern immer auch lebensgeschichtlich bedingt ist, 
haben nicht nur Menschen verschiedener Epochen und Kulturen die Bibel anders ver
standen und für sich anders sprachlich übersetzt, sondern hat jeder Mensch aufgrund 
seiner einmaligen Biographie mit all den einmaligen Entscheidungen und Erfahrungen 
seinen ganz eigenen, individuellen Verständniszugang zu den heiligen Texten. Sogar ein 
und demselben Menschen wird aufgrund der bleibenden Subjektivität des Verstehens 
ein und derselbe biblische Text in verschiedenen Lebenssituationen Verschiedenes sa
gen, ihm wird Verschiedenes wichtig sein, er wird vielleicht ganz andere theoretische 
Schlussfolgerungen und praktische Anwendungen daraus ziehen. 

Unter Berücksichtigung des hermeneutischen Prinzips, dass sich der objektive Sinn 
jeweils nur über einen vorläufigen subjektiven Sinn erschließt, lässt sich die prinzipielle 
hermeneutische Zirkularität und Unabschließbarkeit auf verschiedene Art und Weise beim 
Verständnis der Bibel konkretisieren. 

Ein hermeneutischer Zirkel oder besser eine hermeneutische Spirale, das heißt 
ein Verständnisfortschritt, zeigt sich sowohl in der Wechselwirkung zwischen dem 
Verständnis eines einzelnen Textes und dem Verständnis eines anderen Textes oder 

11 Lk 15,11–32. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 199 

anderer Texte als auch zwischen dem Verständnis einzelner Texte und dem Bibelver
ständnis insgesamt. Mit jedem besseren oder tieferen Verständnis eines Textes oder 
Textabschnitts kann sich das Verständnis anderer Texte und des Textganzen verbessern 
und vertiefen. So lässt sich, zumindest theoretisch, bei fortlaufender Lektüre der Bibel 
durch immer besseres Verstehen der Teile vom Ganzen her und des Ganzen von den 
Teilen her ein echter Verständnisfortschritt und ein immer angemesseneres Verständnis 
seines objektiven Sinns erzielen. 

Tiefer als die hermeneutische Spirale auf der reinen Textebene dürfte existentiell der 
hermeneutische Zirkel reichen, der zwischen dem Verstehen der Bibel und dem Leben des 
Einzelnen besteht. Dadurch, dass der Mensch immer neue Lebenserfahrungen macht, 
kann er die biblischen Texte immer neu verstehen, wie auch umgekehrt das bessere Ver
stehen der Texte sein Leben und Erleben positiv beeinflussen kann. Die Texte helfen ihm, 
sein Leben und Erleben zu deuten und so neue Lebenserfahrungen zu machen, die dann 
wiederum ein anderes oder besseres Textverständnis ermöglichen. Insofern ist die le
benslange Lektüre der Heiligen Schrift nicht nur ein begleitendes, sondern ein prägen
des Moment seines Selbstverständnisses. Sie kann die Selbstauslegung des Menschen 
radikal und langfristig umwandeln. 

Wie die psychologische Hermeneutik der Neuzeit bei allen Mängeln deutlich ge
macht hat, bezieht sich menschliches Verstehen nicht nur, wie es der Strukturalismus 
nahelegen könnte, auf Texte als solche, sondern auch – und je nachdem vor allem – auf 
die dahinterstehenden Personen der Autoren. Erachtet man die Bibel als Gotteswort 
in Menschenwort, so dient ihr Text der Kommunikation zwischen Gott und Mensch. Gott 
spricht den Menschen durch die biblischen Texte je neu an und bietet ihm den lebens
langen Dialog an. So gesehen ist der Text der Bibel nicht Selbstzweck, sondern Mittel 
für Gott, sich dem Menschen mitzuteilen, und Mittel für den Menschen, Gott und seine 
Absichten immer persönlicher und tiefer zu verstehen. 

3.2 Die Bibel 

Für Christen hat die Bibel grundlegende Bedeutung. Sie bringt Gottes Wort nahe und 
dient als Richtschnur für die kirchliche Lehre. In ihren beiden Teilen, dem Alten und dem 
Neuen Testament, schildert sie die große Liebesgeschichte Gottes mit den Menschen. 
Das Alte Testament verbindet das Christentum mit dem Judentum. Es erzählt von der 
Erschaffung der Welt und der Erwählung des Gottesvolkes Israel. Das Neue Testament legt 
Zeugnis von Jesus Christus ab. 

Die Texte der Bibel sind über einen langen Zeitraum hinweg entstanden. Auch ihre 
Zusammenstellung zur heiligen Schrift ist das Ergebnis eines langen kirchlichen Prozes
ses der Kanonisierung, der erst um 400 nach Christus abgeschlossen war.12 

Im Folgenden werden anhand der Einheitsübersetzung von 2016 mit ihren jeweiligen 
Einleitungen zu den Texten zunächst die Bücher des Alten Testaments (Kap. 3.2.1) und dann 
die Schriften des Neuen Testaments (Kap. 3.2.2.) kurz zusammengefasst und eingeordnet, 
bevor versucht wird, Wesentliches zum biblischen Offenbarungsbegriff und wesentliche 

12 Bd. 3, Kap. 1.3.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Offenbarungsinhalte der Bibel festzuhalten (Kap. 3.2.3). In einem weiteren Schritt wird 
der Frage nachgegangen, in welchem Sinn man von der Wahrheit der Bibel sprechen 
kann (Kap. 3.2.4). Zuletzt werden noch, wegen ihrer besonderen Bedeutung, Rudolf Bult
manns Entmythologisierungsprogramm und seine existentiale Interpretation des Neuen Tes
taments vorgestellt (Kap. 3.2.5). 

Literatur 

Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Gesamtausgabe, 2016 (siehe besonders 
die Einleitungen zu den jeweiligen Texten und Textgruppen). 

3.2.1 Die Bücher des Alten Testaments 

Im Tanach, der heiligen Schrift im Judentum, bilden die fünf Bücher des Moses als Tora 
(Weisung) Gottes das Fundament. Ihnen folgen die Propheten und die anderen Schriften 
als Auslegung der Tora. Entstanden ist der Tanach als Sammlung verschiedener religiö
ser und profaner jüdischer Schriften in einem mit mündlicher Überlieferung beginnen
den, komplexen Prozess von ungefähr 1200 Jahren innerhalb der Geschichte Israels. Die 
Tora wurde bis 250 vor Christus endgültig fertiggestellt. Die Schriftbücher der Prophe
ten einschließlich des Zwölfprophetenbuchs sowie die elf Bücher der „Schriften“, zu de
nen unter anderem die Psalmen, Ijob, die Sprichwörter und die Chronik gehören, lagen 
großenteils bis 200 vor Christus vor. 

Das Urchristentum hat die jüdische Bibel als Offenbarungszeugnis und als Wort Got
tes, durch das Jesus Christus als Messias Israels und der Völker angekündigt wurde, an
erkannt und in ihre Bibel als Altes Testament aufgenommen. Dabei hat es ihren ersten Teil, 
die Tora, unverändert beibehalten, aber einige einzelne Bücher des zweiten und dritten 
Teils anders zu- und angeordnet. Indem es die Prophetenbücher ganz an den Schluss 
gerückt hat, sind sie für Christen zur Verheißung Jesu Christi geworden. 

Weil die hebräische Bibel in der durch die Septuaginta überlieferten Form in die 
christliche Bibel übernommen wurde, sind auch einige Bücher neu hinzugekommen, 
die unter evangelischen Christen deshalb als apokryph oder deuterokanonisch gelten: 
Judit, Tobit, Baruch, Jesus Sirach, Weisheit und die beiden Bücher der Makkabäer. Bei der 
Septuaginta handelt es sich um die älteste durchgehende Übersetzung der hebräisch- 
aramäischen Bibel in die altgriechische Alltagssprache (Koine). Sie wurde im Großen 
und Ganzen zwischen 250 und 100 vor Christus angefertigt. 

Aus den 24 Büchern des Tanach sind so aufgrund unterschiedlichen Umfangs und 
unterschiedlicher Aufteilung im Protestantismus 39, im Katholizismus 46 und in der Or
thodoxie bis zu 51 Bücher im alttestamentlichen Bibelkanon geworden, der nun litera
risch betrachtet in vier Teile untergliedert ist: 1. die fünf Bücher des Moses (Kap. 3.2.1.1), 
2. die Bücher der Geschichte des Volkes Gottes (Kap. 3.2.1.2), 3. die Bücher der Lehrweis
heit und die Psalmen (Kap. 3.2.1.3) und 4. die Bücher der Propheten (Kap. 3.2.1.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 201 

3.2.1.1 Die fünf Bücher des Moses 
Der Pentateuch, wie die Kirchenväter griechisch das „Fünfbuch“ des Moses genannt ha
ben, enthält zu etwa gleichen Teilen Erzählungen und Vorschriften. Sein erstes Buch, das 
Buch Genesis, besteht aus zwei Teilen. Im ersten Teil, in der Urgeschichte, wird erzählt, wie 
Gott die Welt und alles Lebendige in sieben Tagen erschafft, wie die ersten Menschen, 
Adam und Eva, sich nicht an sein Verbot halten und aus dem Paradies vertrieben wer
den, wie die Menschheitsgeschichte mit Kains Mord an Abel ihren Lauf nimmt. Obwohl 
der Mensch böse und gewalttätig ist, nimmt Gott ihn an. Am Ende der Erzählung von 
der Sintflut garantiert Gott Noach den Fortbestand des Lebens. Nicht noch einmal wird 
ein Gericht wie die Flut die ganze Welt erreichen. 

Im zweiten Teil des Buches Genesis wird der Ursprung des Volkes Israel inmitten der 
Völker mit ihren Sprachen in einer Reihe von Familiengeschichten entfaltet. Die Erzeltern 
– Abraham, Isaak und Jakob mit ihren Frauen – erhalten mehrfach Gottes Verheißun
gen, dass sie zu einem großen Volk mit eigenem Land werden. Gott holt schon mit Abra
ham, dem Urvater des Glaubens, das künftige Israel in seinen Bund, der hier noch eine 
einseitige Selbstverpflichtung Gottes darstellt.13 Diesen Bund wird das Volk durch die 
Beschneidung der männlichen Nachkommen annehmen. Die künftige Ordnung wird 
vorgezeichnet, wenn Jakob den Ehrennamen Israel bekommt und seine Söhne zu den 
Ahnvätern der zwölf Stämme werden. Schließlich wird der Konflikt zwischen Josef, dem 
Lieblingssohn Jakobs, und seinen Brüdern beschrieben und dessen Lösung in einem lan
gen Weg der Versöhnung aufgezeigt. 

Das Buch Exodus zeichnet die Anfänge der Geschichte des Volkes Israel nach und ist 
in zwei große Abschnitte unterteilt. Im ersten Teil wird erzählt, wie Gott den Mose (evtl. 
um 1200 v. Chr.) beruft, die Befreiung der Israeliten ankündigt, sich mit dem ägypti
schen Pharao auseinandersetzt und schließlich Israel aus Ägypten befreit und am Ro
ten Meer vor den ägyptischen Verfolgern rettet, um mit ihm durch die Wüste zum Sinai 
zu wandern. Im zweiten Teil wird geschildert, wie Gott auf dem Berg Sinai Mose begeg
net und ihm die Gebote und Gesetze mitteilt, mit dem Volk einen wechselseitigen Bund 
schließt und diesen mit dem Volk, als es ihm abtrünnig geworden ist, erneuert. Mit den 
zwei großen Themen von der Befreiung aus Ägypten und der Gottesbegegnung am Berg Sinai 
stellt das Buch Exodus einen inhaltlichen Schwerpunkt des Pentateuchs dar. Das durch 
Mose übermittelte Gesetz der Tora ist keine Last, die Gott dem Menschen aufbürdet, son
dern bietet in seinem ethischen Teil, wie er besonders dicht in den Zehn Geboten und in 
den beiden Liebesgeboten gegenüber Gott und den Mitmenschen zusammengefasst ist, 
Orientierung für das Leben.14 

Das Buch Levitikus bildet mit der Kultordnung des Heiligtums das Zentrum der Tora. 
Es ist von Priestern, die am Zweiten Jerusalemer Tempel (eingeweiht 515 v. Chr.) den Op
ferkult vollzogen haben, verfasst und spiegelt die gottesdienstlichen Abläufe der nachex
ilischen Zeit wider. Neben den Opferbestimmungen, die bis zur Zerstörung des Tempels 
70 nach Christus durch die Römer gegolten haben, enthält es Reinheitsvorschriften und 
Vorschriften, die das Zusammenleben mit Gott und untereinander betreffen. In der Mit
te des Buches und damit der gesamten Tora steht die liturgische Versöhnung mit Gott, bei 

13 Gen 15,1–21. 
14 Ex 20,2–17; / Deut 6,4–5; Lev 19,18. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

dem alle von all ihren Sünden rein werden.15 Der jährliche große Versöhnungstag (Jom 
Kippur) ist der höchste jüdische Feiertag. 

Das Buch Numeri schildert den Aufbruch Israels am Fuß des Berges Sinai und seinen 
Weg durch die Wüste bis in die Steppen von Moab. In ihm wechseln sich erzählende und 
gesetzliche Textanteile in loser Folge ab. 

Das Buch Deuteronomium enthält den letzten Lebenstag Moses. Man kann es als die 
erste große theologische Synthese in Israel betrachten. Es steht unter dem Leitgedanken, 
dass Israel zum ausschließlichen Dienst für seinen Gott verpflichtet ist und dass das Ver
hältnis zwischen Gott und Volk nach einer Art Lehensverhältnis zwischen einem Herrn 
und denen, die sich ihm durch einen Vertrag („Bund“) anvertraut haben, aufzufassen ist. 
Das Gottesverhältnis betrifft alle Lebensbereiche Israels. Gott will sich ein Volk schaffen, 
das Zeichen unter den Völkern und Zeuge seiner Herrschaft ist. 

3.2.1.2 Die Bücher der Geschichte des Volkes Gottes 
Mit dem Buch Josua beginnen die Geschichtsbücher. Josua war nach der Überlieferung 
der Nachfolger des Moses und die Führungsgestalt, als das Volk das verheißene Land ein
genommen und aufgeteilt hat. Der ganze erzählerische Ablauf im Text steht unter dem 
grundlegenden Bekenntnis, dass Gott Israel auf seinem Weg durch die Geschichte in un
verbrüchlicher Treue führt. Unter anderem werden die Bräuche der Beschneidung und des 
Pessachfestes erläutert, die beide für die Identität Israels wesentlich waren. 

Von den Helden, deren Taten im Hauptteil erzählt werden, hat das Buch der Richter 
seinen Namen. Innerhalb der großen, literarisch kompliziert gewachsenen Erzählung 
vom Buch Exodus bis zum zweiten Buch der Könige gestaltet es die Zeit zwischen der mit 
dem Tod Josuas endenden Gründungszeit Israels und der durch den letzten Richter Isra
els, Samuel, eröffneten Königszeit, die in den Katastrophen des Nordreichs Israel und des 
Südreichs Juda mit Jerusalem endet. Die Hauptgestalt der Geschichte Israels ist der Gott 
Israels. Die Deuteronomisten, die künstlich einen kontinuierlichen Ablauf der Geschichte 
Gesamtisraels konstruiert haben, verstehen die Geschichte der Richterzeit als Prüfung 
in der ausschließlichen kultischen Treue zum Gott Israels. 

Zu den seltenen Frauenbüchern des Alten Testaments gehört das Buch Rut, auch 
wenn keine Frau seine Verfasserin gewesen sein dürfte. Es ist nach der gleichnamigen 
Hauptfigur, einer Nichtisraelitin und Moabiterin, benannt, die gemäß den Schluss
bemerkungen des Buches Urgroßmutter des späteren Königs David wurde. Anhand 
der beiden starken Gestalten der Schwiegertochter und der Schwiegermutter werden 
familiäre Werte wie gegenseitiges Wohlwollen, Treue und Solidarität vor Augen geführt. 
Das Buch setzt angesichts der ethnisch-religiösen Abgrenzungstendenzen seiner Zeit16 
alles daran, den einzelnen Menschen ethisch statt ethnisch zu beurteilen und ihm auf 
dieser Basis das Tor zum Gottesvolk und zum Glauben an den Gott Israels weit offen zu 
halten. 

Der Name der beiden Bücher Samuel leitet sich von der zentralen Gestalt ab, die so
wohl Saul als auch David zum König gesalbt hat. Es wird ein plausibles Bild der Anfänge 
des Königtums entworfen. Während der Herrschaft Sauls beginnt der unaufhaltsame 

15 Lev 16,29–34. 
16 Vgl. die Bücher Esra und Nehemia. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 203 

Aufstieg Davids (um 1000 v. Chr.). Er wird König von Juda und Israel, erobert Jerusalem, 
überführt die Lade dorthin und hat im Kampf gegen Feinde Erfolg. 

Im ersten und im zweiten Buch der Könige werden alle Könige Israels und Judas nach 
Saul und David vorgestellt und beurteilt. Dem Endverfasser war nicht zuerst an einer 
profanen Geschichte gelegen. Ihn bewegt die Frage, warum zunächst das Nordreich Is
rael (722 v. Chr.) untergegangen ist und sich später, als zwischen 597 und 582 vor Chris
tus Israeliten in drei Schüben nach Babylonien verschleppt wurden17, auch der Staat Juda 
(587 v. Chr.) aufgelöst hat. Die Antwort findet er in der Abkehr von den kultischen Bestim
mungen der Tora. Die Erzählungen über Elija, Elischa und Jesaja stellen dar, wie wichtig 
die Propheten sind und der Glaube an den einen Gott, der nicht nur Leben schenken und 
heilen, sondern auch die Kraft verleihen kann, den Mächtigen dieser Welt zu widerste
hen. 

Die beiden Bücher der Chronik bieten manches, was in den älteren Büchern Samu
el und Könige ausgelassen worden ist. Ihr Verfasser bezieht in der Darstellung der Ge
schichte seines Volkes besonders das Handeln Gottes ein. Der eine Gott regiert in seiner 
Allmacht die ganze Welt. Da er gerecht ist, belohnt und straft er unmittelbar. Die Ge
schichte ist schon jetzt und nicht erst in ferner Zukunft Ausdruck der göttlichen Gerech
tigkeit. Das Volk Israel ist nicht erst seit Abraham, sondern von Anfang an erwählt. Sein 
einziger legitimer Kultort ist der Tempel in Jerusalem. Wer in ihm betet, findet Erhörung. 
Für den König wie für alle Israeliten gilt: Der Herr lässt sich von denen finden, die ihn 
suchen. 

Die Bücher Esra und Nehemia bilden in der hebräischen und griechischen Bibel ein 
einziges Buch. Es erzählt von der Rückkehr der nach Babylon verschleppten Juden nach der 
Eroberung Babylons durch den persischen König Kyrus. Der erste Hauptteil handelt vom 
Wiederaufbau des Tempels durch Serubbabel unter dem Perserkönig Darius.18 Im zweiten 
Hauptteil geht es um die Ordnung der Verhältnisse in Juda nach der Weisung des Moses 
durch den Priester Esra unter dem Perserkönig Artaxerxes.19 Der dritte Hauptteil ist dem 
Wiederaufbau und der Wiederbesiedlung der heiligen Stadt gewidmet.20 Da ein Leben nach 
der Tora des Moses nur in der sichtbaren Gemeinschaft des Gottesvolkes möglich ist, 
werden Fremdstämmige ausgegrenzt.21 Positiv sind damit drei Einrichtungen beschrie
ben, die bis heute für Christen Grundpfeiler der Kirche sind: die Liturgie, die heilige Schrift 
und die sichtbare Organisation des Gottesvolkes. 

Das Buch Tobit trägt den Namen eines Juden, der in Ninive in der Verbannung lebt. 
Im Prolog wird das unterschiedliche Unglück zweier gerechter Israeliten – eines Man
nes, Tobit, und einer Frau, Sara – an verschiedenen Orten der jüdischen Diaspora dar
gestellt. In seiner Barmherzigkeit wendet sich Gott der Not der beiden zu. Er sendet den 
Engel Rafael („Gott hat geheilt“), der sich als Asarja („Der Herr hilft“) vorstellt. Dieser ist 
Bote und Botschaft von Gottes Führung und Heilung. Die Barmherzigkeit Gottes zeigt 

17 Vgl. 2 Kön 25. 
18 Esra 1–6. 
19 Esra 7–10. 
20 Neh 1–13. 
21 Neh 15–30. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

sich hier in der Liebe zum Menschen in seiner Not. Sie rettet den Menschen aus dem 
Tod. 

Um 100 vor Christus dürfte das Buch Judit entstanden sein, das in griechischer Spra
che überliefert ist. Es schildert kein historisches Ereignis, sondern ist ein in ein histo
risches Gewand gehülltes Gleichnis für alle großen Bedrohungssituationen, die das Volk 
Israel im Laufe seiner Geschichte erlebt hat. Judit schöpft ihre Kraft aus ihren Glaubens
überzeugungen und ihrem Gebet, die sie zu unerschrockenem Auftreten unter Einsatz 
ihres Lebens ermutigen. Sie findet ihren Halt in Gott, der auf der Seite der Schwachen 
und Unterdrückten steht und der keine Gewalt, sondern das Ende der Kriege will. 

Das Buch Ester ist nach der weiblichen Hauptfigur der Erzählung benannt. Ester er
scheint darin als eine junge jüdische Frau, die zur persischen Königin aufsteigt und ihr 
Volk vor einer drohenden Vernichtung rettet. Auch hier soll kein einmaliges geschicht
liches Ereignis berichtet werden. Vielmehr sollen Erfahrungen von Judenfeindschaft, aber 
auch von erfolgreichem politischem Widerstand verarbeitet werden. 

Die beiden Bücher der Makkabäer haben bei den griechisch sprechenden Juden zur 
Bibel gehört, sind aber nie in die hebräische Bibel aufgenommen worden. Sie stellen 
nicht zwei Teile eines Werks, sondern zwei selbstständige, voneinander unabhängige Ge
schichtswerke dar. 

Das erste Buch der Makkabäer ist 100 vor Christus entstanden. Sein Verfasser berich
tet die Geschichte der Religionsverfolgung der Juden von 175–164 vor Christus, in deren 
Verlauf der Tempel in Jerusalem entweiht und geschändet wurde. Mit Gottes Hilfe er
richteten die drei Makkabäer, drei leibliche Brüder, einen freien jüdischen Staat, in dem 
das göttliche Gesetz beobachtet und die Liturgie im Tempel wieder ungehindert gefeiert 
werden konnte. 

Das zweite Buch der Makkabäer ist ebenfalls um das Jahr 100 vor Christus geschrieben 
worden. Es erzählt die Ereignisse der jüdischen Erhebung gegen Antiochus IV. und seinen 
Nachfolger Antiochus V. zwischen 175 und 160 vor Christus. Wichtig sind dem Verfasser 
die Wiederherstellung des Tempels und das dabei gestiftete Fest der Tempelweihe, das bis 
heute gefeierte jüdische Chanukka-Fest. Von besonderer theologischer Bedeutung ist in 
diesem Buch der Glaube an die Auferstehung und die Annahme der Erschaffung aller Din
ge aus dem Nicht-Seienden. 

3.2.1.3 Die Bücher der Lehrweisheit und die Psalmen 
Das Buch Ijob dürfte von mehreren Autoren verfasst worden und über einen längeren 
Zeitraum zur heute vorliegenden Gestalt angewachsen sein. Es wirft die Frage auf: War
um trifft schweres Leiden auch schuldlose Menschen? Ijobs Freunde geben eine unzurei
chende Antwort. Dass Gott selbst Ijob anspricht, zeigt, dass er seine Frage ernst nimmt. 
Aus seiner geheimnisvollen Antwort versteht Ijob, dass das Leiden der schuldlosen Men
schen im unergründlichen Geheimnis Gottes aufgehoben ist. Im Vertrauen darauf darf er 
leben. 

Das Buch der 150 Psalmen, auch „der Psalter“ genannt, ist das Lebens- und Glau
bensbuch des Gottesvolkes, das mitten in Leid und Angst eine umfassende Deutung des 
menschlichen Lebens im Angesicht Gottes geben will. Von der Form her ist es eine über 
Jahrhunderte hinweg gewachsene Sammlung von Gebeten und Liedern, ein menschlicher 
Ausdruck der Gotteserfahrung, eine Antwort sowohl auf das Handeln Gottes mit seinem 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 205 

erwählten Volk und den Völkern in der Geschichte als auch auf das Wirken Gottes in der 
Schöpfung. 

In neutestamentlicher Zeit gilt David als prophetisch inspirierter Verfasser des ge
samten Psalters. 

Jesus selbst hat vielfach auf Psalmen zurückgegriffen. Seine Person als Messias er
klärt er mit Psalm 110. Als Sterbender betet er nach Matthäus und Markus Psalm 22, nach 
Lukas Psalm 31. 

Das Buch der Psalmen, das seit der Zeit der Kirchenväter als Zusammenfassung al
ler Bücher der heiligen Schrift, als „kleine Bibel“ gilt, ist das am meisten zitierte alttes
tamentlichen Buch im Neuen Testament. Die christliche Kirche macht sich seine Texte 
Tag für Tag zu eigen und erinnert sich dadurch beständig an ihre Verbundenheit mit 
dem Gottesvolk Israel. Für ihre gesamte Liturgie ist die Autorität des Psalters verbind
lich, wie auch die aus ihm übernommenen hebräischen Leitworte „Amen“ und „Halleluja“ 
bezeugen. 

Das Buch der Sprichwörter Salomos, auch „Sprüche Salomos“ genannt, will Weisheit 
und Erziehung für Anfänger und Fortgeschrittene vermitteln und stellt eine Sammlung 
von Sammlungen dar. Die größtenteils ein- oder zweizeiligen Sprüche der Hauptsamm
lungen sind poetisch geprägt und erinnern vielfach an geläufige Bautypen von Sprich
wortweisheit, zum Beispiel „Besser-als-Sprüche“ wie: „Besser ein Gericht Gemüse, wo 
Liebe herrscht, als ein gemästeter Ochse und Hass dabei.“22 

Die Texte haben den Alltag in Familie und Nachbarschaft im Blick. Sie verbinden 
Einsichten in die menschliche Psyche mit Beschreibungen sozialen Verhaltens – und 
nicht selten humorvollen – Warnungen vor Lethargie: „Noch ein wenig schlafen, noch 
ein wenig schlummern, noch ein wenig die Arme verschränken, um auszuruhen. Da 
kommt schnell die Armut über dich, die Not wie ein bewaffneter Mann.“23 Zahlreiche 
Elemente des Sprichwörterbuchs wurden im Neuen Testament aufgegriffen, zum Bei
spiel die Feindesliebe oder die gerechte Vergeltung.24 Andere sind als moderne Sprich
wörter und Redensarten geläufig: „Hochmut kommt vor dem Fall“ oder „Wer andern eine 
Grube gräbt, fällt selbst hinein“.25 

Im Buch Kohelet versuchte man die Traditionen Israels mit der die Welt beherrschen
den griechischen Bildung und Lebensform zu einer neuen Einheit zu verschmelzen. An
gesichts des sicher kommenden Todes erweist sich alles als „Windhauch“. Daher soll der 
Mensch in Gottesfurcht die Gabe des jeweiligen Augenblicks ergreifen: jede Freude ge
nießen und überall da, wo es sich anbietet, tatkräftig handeln. 

Als eine Sammlung von Liebesliedern lässt sich das Hohelied auffassen. Es preist die 
erotisch-sexuelle Liebe zwischen Mann und Frau als eine Quelle der Lust und Freude. Dabei 
scheint die Frau einen aktiveren Part zu spielen als der Mann. Ihr gehören das erste und 
das letzte Wort. In ihrem Mund findet sich die Spitzenaussage von der Liebe als einer 

22 Spr 15,17. 
23 Spr 24,33f. 
24 Spr 25,21f; Röm 12,20; / Spr 11,31, 1 Petr 4,18. 
25 Spr 16,18; / Spr 26,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

dem Tod ebenbürtigen, ja ihn sogar überwindenden Macht: „Stark wie der Tod ist die 
Liebe.“26 

Die jüdisch-christliche Tradition hat das Problem, was der Text überhaupt mit Gott 
zu tun hat, mit der sogenannten allegorischen Interpretation gelöst. Ihr zufolge spricht 
das Hohelied zwar von der Liebe zwischen Mann und Frau, meint jedoch damit etwas 
anderes, nämlich die Liebe zwischen Gott und seinem Volk, die Liebe zwischen Christus 
und seiner Kirche (ekklesiologische Deutung), oder die Begegnung und Vereinigung der 
Seele mit Gott (mystische Deutung). 

Das Buch der Weisheit Salomos dürfte zwischen 30 vor Christus und 41 nach Christus 
abgefasst worden sein. Es enthält die Aufforderung zu einer gerechten, sich vorbehalt
los Gott anvertrauenden Lebensweise. Auch wenn Gerechte Unterdrückung, Leiden, Ent
ehrung, Kinderlosigkeit oder einen frühen Tod erleiden, bedeutet das kein endgültiges 
Unglück für sie, „denn Gott hat den Menschen zur Unvergänglichkeit erschaffen und ihn 
zum Bild seines eigenen Wesens gemacht.“27 

Nach dem Jerusalemer Gelehrten Ben Sira, der am Ende des 3. beziehungsweise An
fang des 2. Jahrhunderts vor Christus lebte und vielleicht als Tempelschreiber tätig war, 
ist das Buch Jesus Sirach benannt. Zu jener Zeit wurden die jüdische Religion und tra
ditionelle Werte zugunsten der griechischen Lebensweise verdrängt. Um in dieser Kri
senzeit dem Identitätsverlust entgegenzutreten und eine Alternative zum griechischen 
Gymnasium zu bieten, versammelte der Weisheitslehrer junge Leute in einem „Haus der 
Bildung“ um sich.28 Man kann darin den Beginn der Entwicklung hin zum rabbinischen 
Lehrhaus sehen. 

3.2.1.4 Die Bücher der Propheten 
Der Name Jesaja bedeutet „Der Herr rettet“. Dieser Name ist Programm, denn von nichts 
anderem handelt das Buch Jesaja als vom Rettungswillen und der Rettungsmacht des 
Gottes Israels durch alle geschichtlichen Tiefen des Gottesvolkes hindurch, angefangen 
von der Zeit der assyrischen Bedrohung (8.-7. Jh. v. Chr.) über die Babylonische Gefan
genschaft (587–539) bis hin zum schwierigen Wiederaufbau Jerusalems in persischer Zeit 
(539–333). Den drei Perioden entsprechen die drei Teile des Buches.29 

Im dritten Teil geht es um die Verheißung einer vom Gottesglanz erfüllten Stadt, die 
als Licht für die Völker leuchtet. Aber nur ein von sozialem und kultischem Unrecht ge
reinigtes Jerusalem kann Zentrum der Völkerwallfahrt sein. Eine gerechte Herrschaft war 
von den politischen Führern Israels und Judas nicht gewährleistet worden. Daher ent
wickelte sich die Hoffnung auf einen neuen Spross aus der Wurzel Isais, unter dem end
lich Gerechtigkeit und Frieden aufblühen würden. Die neutestamentliche Gemeinde sah 
diesen Immanuel („Gott mit uns“) in der Person Jesu von Nazaret verwirklicht. Das Jesaja
buch war in einzigartiger Weise prägend für die Passions- und Geburtserzählungen der 
Evangelien. 

26 Hld 8,6. 
27 Weish 2,23. 
28 Sir 51,23. 
29 Jes 1–39; 40–55; 56–66. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 207 

Das Buch Jeremia ist nach dem gleichnamigen Propheten benannt, dessen Name „Der 
Herr möge aufrichten“ bedeutet. Jeremia hat die außerordentlich bewegte Geschichte Je
rusalems und Judas in den Jahren 626–586 vor Christus angekündigt, begleitet und kom
mentiert. Das Buch enthält aber auch Worte, die über die Katastrophe der Zerstörung 
von 586 vor Christus hinausgehen und auf ein neues, von Gott ermöglichtes Leben Isra
els in Jerusalem und Juda hinweisen. Im Trostbuch30 steht das Wort vom „neuen Bund“, 
den Gott mit dem Haus Israel schließen wird.31 Dieses Wort ist in den Berichten über die 
Einsetzung des Herrenmahls nach Lukas und Paulus zum Deutewort geworden.32 

Das Buch Baruch trägt seinen Namen nach seinem (pseudonymen) Verfasser, dem 
Sekretär des Jeremia, ist aber sicher erst mehrere Jahrhunderte nach der Zeit Jeremias 
entstanden. Es ist bestrebt, eine theologische Synthese aus Tora, weisheitlichen Schrif
ten und Propheten zu verfassen, also den gesamten Kanon der jüdischen heiligen Schriften 
für seine Zeit zum Leben zu erwecken. Unter anderem wird darin Jerusalem vorgestellt 
als Mutter, die ihre im Exil verstreuten Kinder willkommen heißt und von Gott mit kö
niglicher Pracht ausgestattet wird. 

Der Verfasser des Buches Ezechiel stammte aus priesterlichen Kreisen Jerusalems 
und wurde im Jahre 597 vor Christus mit König Jojachin und den führenden Schichten 
des Volkes durch König Nebukadnezzar nach Babylonien verschleppt. In seiner prophe
tischen Tätigkeit lassen sich deutlich zwei Phasen voneinander abheben: eine erste bis zur 
Zerstörung Jerusalems und eine zweite nach dem Niedergang von Tempel und Stadt. 
Während er in der ersten Phase seine Verkündigung als unerbittliche Gerichtsbotschaft 
insbesondere gegen das ganze „Haus Israel“ als „Haus der Widerspenstigkeit“ richtet, 
wirkt er in der zweiten Phase als kritischer Begleiter, als Seelsorger und „Wächter“ für 
die Verschleppten und wird in zunehmendem Maß zum Künder eines neuen Heils, das 
seinen Ausgang bei Gott nimmt. 

Das Buch Daniel erzählt von einem Prinzen des judäischen Königshauses, der am ba
bylonischen Hof in der Verbannung lebt und für den Dienst des Königs von Babylon be
stimmt ist. Als Visionär schaut er die Abfolge der Geschichte mit ihren vier Weltreichen 
(Babylon, Medien, Persien, Griechenland) als einen Weg, der zum menschenfreundli
chen Reich Gottes führen wird. Der vom Himmel kommende Menschensohn wird dieses 
Reich am Ende aufrichten. 

Die Schrift prophezeit ein starkes Eingreifen Gottes, der nicht nur der Schöpfer der 
Welt, sondern auch der Herr der Zeiten ist. Es sieht eine Zäsur zwischen der vergange
nen und der künftigen Weltgeschichte voraus. Diese Erwartung ist das typische Kenn
zeichen apokalyptischer Schriften innerhalb und außerhalb der Bibel. In ihnen wird ein 
endzeitliches Kommen Gottes, ein universales Gericht sowie der Beginn einer neuen Welt
zeit und damit eine Äonen- oder Zeitenwende erhofft. Die Vision Daniels vom kommenden 
Menschensohn, dessen menschliche Herrschaft die brutalen Weltreiche der Geschichte 
endgültig ablösen wird, spielt im Neuen Testament in zahlreichen Menschensohn-Wor
ten eine überragende Rolle. Sie bildet auch den Horizont der Reich-Gottes-Worte und 
der Gerichtsankündigung im Neuen Testament. 

30 Jer 30–31. 
31 Jer 31,31. 
32 Lk 22,20; 1 Kor 11,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Die Schriften von zwölf weiteren Propheten aus der vorexilischen und nachexilischen 
Zeit – vom 8. bis zum 4. Jahrhundert vor Christus – sind im letzten Buch des Alten Tes
taments zusammengefasst: dem Zwölfprophetenbuch. Die Zahl Zwölf in diesem Namen 
nimmt auf die Zahl der Stämme Israels Bezug. Das Buch wird auch als die „Kleinen Pro
pheten“ bezeichnet, womit auf den Umfang der einzelnen Teilschriften, nicht auf deren 
Bedeutung abgehoben wird. 

Die Anordnung der Schriften zeigt neben einem vordergründigen historischen Ab
lauf vor allem eine theologische Systematik. Diese setzt an beim heilsgeschichtlichen 
Aufweis der umfassenden Liebe Gottes zu seinem Volk (Hosea), die einfließen soll in ein 
durch Liebe geprägtes soziales Miteinander der Israeliten (Amos, Joel, Micha, Zefanja), um 
schließlich ein friedliches Zusammenleben der Völker (Sacharja) zu erreichen und dem 
gelingenden Leben des einzelnen Menschen Orientierung zu geben (Maleachi). 

3.2.2 Die Schriften des Neuen Testaments 

Auch das Neue Testament setzt sich aus Texten zusammen, die literarisch sehr unter
schiedlich sind. Eine eigene Gattung stellen die vier Evangelien dar, die aus gläubiger 
Sicht an Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu erinnern (Kap. 3.2.2.1). In der an
schließenden Apostelgeschichte ist dann die frühe Entwicklung des Christentums bezie
hungsweise der Kirche festgehalten (Kap. 3.2.2.2). Auf den geschichtlichen Teil folgt die 
Briefsammlung, die aus vierzehn paulinischen Briefen (Kap. 3.2.2.3) und sieben katholischen 
Briefen (Kap. 3.2.2.4) besteht. Den Abschluss des Neuen Testaments bildet als einzige 
prophetische Schrift die Offenbarung des Johannes oder Apokalypse (Kap. 3.2.2.5). 

3.2.2.1 Die Evangelien 
Das Wort „Evangelium“ stammt aus dem Griechischen (euangelion) und bedeutet „gute 
Nachricht“, „frohe Botschaft“. Mit diesem Wort benannten die Christen ihre Verkündi
gung vom endgültigen Heil der Menschen in Jesus Christus. Damit entstand eine neue 
Form religiöser Schriften: die Evangelien. Vier von ihnen fanden Aufnahme in das Neue 
Testament. Sie bezeugen, jedes auf seine Weise, das eine Evangelium von Jesus Christus. 
Die Überschriften der kanonischen Evangelien lauten seit dem 2. Jahrhundert: das Evan
gelium nach Matthäus, nach Markus, nach Lukas und nach Johannes. Da die ersten drei 
Evangelien untereinander nach Inhalt, Aufbau und Sprache eng verknüpft sind, werden 
sie nach dem griechischen Wort „synopsis“ (Zusammenschau) synoptische Evangelien ge
nannt. 

3.2.2.1.1 Das Matthäusevangelium 
Das Evangelium nach Matthäus wird seit der Wende zum 2. Jahrhundert dem Apostel 
Matthäus zugeschrieben, der mit dem Zöllner Levi identifiziert wurde.33 Der Verfasser, 
dessen Person letztlich als unbekannt gelten muss, verfügt über gute Griechischkennt
nisse und über eine sehr gute Kenntnis der jüdischen Bibel und des jüdischen Lebens
umfeldes. Das Evangelium scheint um die Zerstörung Jerusalems (70 n. Chr.) zu wissen 
und dürfte in den Jahren um 80 nach Christus entstanden sein. Als Grundlage dienten 

33 Mk 2,14; Lk 5,27f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 209 

dem Evangelisten das in griechischer Sprache geschriebene Markusevangelium, andere 
Überlieferungen, die nur er heranzieht (das sogenannte Sondergut), und wahrscheinlich 
auch eine Sammlung von Worten Jesu, die auch Lukas kennt (sogenannte Spruch- oder 
Redeqelle). 

Im umfassenden Hauptteil wird das Reden und Handeln Jesu entfaltet. Der geogra
phische Raum „Galiläa“ bildet dafür den Rahmen. Ein kurzer Abschnitt über den Weg Je
su nach Judäa beziehungsweise Jerusalem leitet zu Jesu Schicksal in Jerusalem über. Die
ses wird in zwei großen Abschnitten geschildert: Zunächst werden die Konflikte um die 
Person und das Wirken Jesu und der Blick auf die Endzeit thematisiert, bevor schließlich 
mit der Erzählung vom Leiden, vom Tod und von der Verkündigung der Auferstehung Je
su das Evangelium über Jesus Christus endet. 

Leitend ist für das Jesusbild die alttestamentliche Überlieferung. In Jesus von Nazaret 
und in seinem Wirken kommt das Wort der Schrift zur Erfüllung und zur Fülle. Dabei 
ist die Rückbindung der Identität Jesu an Abraham und David maßgeblich. Als neuer Mose 
interpretiert Jesus die Weisung Gottes. Als der geliebte Sohn hat er in seinem Wort und 
Tun Anteil an der Vollmacht Gottes. Als Auferstandener wird er zur Herrschaft über die 
gesamte Schöpfung ermächtigt: „Mir ist alle Vollmacht gegeben im Himmel und auf der 
Erde.“34 

Das Matthäusevangelium hat schon die Kirche als Gemeinde der Jünger Jesu im Blick, 
wie die Übertragung der „Schlüsselgewalt“ an Petrus und die Regeln für das Leben in der 
Gemeinde zeigen.35 

3.2.2.1.2 Das Markusevangelium 
Das Evangelium nach Markus ist das älteste der vier Evangelien. Seinem Aufbau folgen die 
beiden anderen synoptischen Evangelien. Es ist nach einem hellenistischen Judenchris
ten benannt36 und beabsichtigt, die Jesusbotschaft in den griechisch-römischen Kultur
bereich zu übersetzen. 

Das Evangelium schaut auf die Zerstörung des Tempels in Jerusalem zurück und 
dürfte wohl bald nach 70 nach Christus fertig gestellt worden sein. Sein Verfasser hat 
auf Sammlungen von Einzeltexten zurückgegriffen, die ursprünglich zu katechetischen 
Zwecken eingesetzt wurden, und diese dann zu einer fortlaufenden Erzählung zusam
mengefügt. Danach spielt sich die Geschichte Jesu an fünf Orten ab. Sie beginnt in der 
Wüste und endet im Grab. Dazwischen wird das öffentliche Auftreten Jesu als eine Karrie
re nach unten geschildert: der Beginn in Galiläa, der Weg nach Jerusalem, der Prozess und 
der Tod am Kreuz. Auf die Beschreibung dessen, wie erfolgreich Jesus zunächst gewirkt 
hat, wie er Jünger um sich geschart und Menschen begeistert hat, wie er als Wundertäter 
gefeiert worden ist, folgt der Bericht darüber, wie er gelitten hat, wie verlassen er war, 
wie ihn ein Jünger ausgeliefert, ein anderer verleumdet hat und wie alle anderen Jünger 
schließlich geflohen sind. Nur einige Frauen, die ihm von Galiläa aus nachgefolgt waren, 
haben seiner Kreuzigung „von Weitem“37 zugesehen. 

34 Mt 28,18. 
35 Mt 16,13–19; / Mt Kap. 18. 
36 Apg 12,12. 
37 Mk 15,40. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Nach dem Markusevangelium geht Jesus seinen Jüngern voraus und lehrt sie, was es 
heißt sein Jünger zu sein. Wer ihm nachfolgt, will sich nicht selbst in den Mittelpunkt 
stellen, sondern anderen dienen. 

3.2.2.1.3 Das Lukasevangelium 
Der Verfasser des Evangeliums nach Lukas, über dessen Identität nichts Genaueres be
kannt ist, verfügt über eine umfangreiche Bildung sowohl in der jüdischen als auch in der 
hellenistischen Kultur. Die Schrift ist ein Werk der dritten christlichen Generation. Für 
diese sind das Geschehen um Jesus von Nazaret, die Urgemeinde in Jerusalem und die 
Mission des Paulus schon Geschichte, die sich in größeren Zusammenhängen verstehen 
lässt. Das Evangelium ist außerhalb Palästinas wahrscheinlich in den Jahren 80–90 ent
standen. Zu seinem Sondergut gehören so bedeutende Erzählungen wie das Gleichnis 
vom verlorenen Sohn und vom reichen Mann und dem armen Lazarus.38 

Am Anfang des Werkes setzt Lukas eigene Akzente durch das Vorwort und die aus
führliche Geburtsgeschichte. Ihr zufolge wächst die endzeitliche Königsherrschaft Gottes 
aus der Geschichte Israels hervor. „Gesetz und Propheten“ erscheinen in einem neuen 
Licht.39 Zum Wesen der neuen Heilszeit gehört, dass die Heidenvölker in das Heil Israels 
integriert werden. 

Anhand des Weges Jesu nach Jerusalem verdeutlicht der Evangelist die Eigenart des 
christlichen Lebensweges. Die Voraussetzung dieses Lebensweges schafft Gott selbst, in
dem er den sündigen, verlorenen Menschen bedingungslos annimmt. Die Beziehung des 
Menschen zu Gott findet im Gebet persönlichen Ausdruck, wobei das Gebet Jesu zum Va
ter40 als zeitloses Vorbild dargestellt wird. 

Die Bewährung der Beziehung zu Gott erfolgt im Zusammenleben der Menschen. 
Konkrete Barmherzigkeit und Liebestat sind wichtiger als religiöse oder nationale Gren
zen, wie das Gleichnis vom barmherzigen Samariter demonstriert.41 Lukas macht die so
ziale Spannung zwischen Reichen und Armen bewusst. Wiederholt warnt er vor den Gefah
ren des Reichtums, der leicht zum Verfehlen des Lebenssinns führen kann. Nachdrück
lich stellt er die Vergänglichkeit von Besitz und Vermögen vor Augen, schildert die end
zeitliche Umkehrung der ungerechten irdischen Sozialverhältnisse im Jenseits, lenkt den 
Blick auf Bedürftige und Arme und fordert einen gerechten Umgang mit dem Besitz.42 

Lukas zeigt den Christen auch, dass sie ihren Weg nicht allein gehen. In der Emma
userzählung erscheint die christliche Gemeinde als lebendige Weggemeinschaft mit dem 
Auferstandenen, der nicht sichtbar und doch gegenwärtig ist.43 Die Ostererscheinun
gen münden in eine Erzählung der Entrückung Jesu in den Himmel.44 Hieran konnte 
Lukas später sein weiterführendes Geschichtswerk, die Apostelgeschichte, nahtlos an
schließen. 

38 Lk 15,11–32; / 16,19–31. 
39 Lk 16,60f. 
40 Lk 11,2–4. 
41 Lk 10,25–37. 
42 Lk 12,16–21; / 16,19–31; / 12,33; 18,22; / 19,8f. 
43 Lk 24,13–35. 
44 Lk Kap. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 211 

3.2.2.1.4 Das Johannesevangelium 
Das letzte der vier Evangelien, das Evangelium nach Johannes, wird von der altkirchlichen 
Überlieferung dem Apostel Johannes, dem Sohn des Fischers Zebedäus und Bruder des 
Jakobus45, zugeschrieben. Es hat einen längeren Entstehungsprozess durchlaufen und 
erst am Ausgang des 1. Jahrhunderts seine jetzige Gestalt erhalten. 

Die ersten vier Kapitel schildern den Eintritt des göttlichen Wortes in die Welt. Auf den 
einleitenden Abschnitt (Prolog), der von Jesu ewigem Sein beim Vater (Präexistenz) zur 
Menschwerdung (Inkarnation) hinführt, folgt das Zeugnis Johannes’ des Täufers und der 
Bericht über die Berufung der Jünger Jesu. Dann beschreibt der Evangelist die Anfänge 
des Wirkens Jesu. 

Ein weiterer Hauptabschnitt46 berichtet von der Offenbarung Jesu vor seinem Volk. 
Zeichenhandlungen und Reden offenbaren ihn als den, an dem sich die Beziehung des 
Menschen zu Gott, dem Vater, entscheidet. 

Die Kapitel 11 und 12 dienen bereits der Überleitung zur Passion. Vor dem letzten Pas
chafest erweckt Jesus Lazarus vom Tod und kündigt dadurch seine eigene Auferstehung 
an. Der Einzug in Jerusalem führt zu einer Begegnung mit den Griechen als Vorboten 
eines über Israel hinausreichenden Heils. Im Rahmen des Abschiedsmahls mit der Fuß
waschung47 dienen die Abschiedsreden im Jüngerkreis48 sowie das große Gebet zum Vater49 
der Unterweisung der Gemeinde für die Zeit nach Jesu Tod, in der der Erhöhte durch 
den verheißenen Heiligen Geist in der Gemeinde weiterwirkt. Es folgt, wie am Ende der 
synoptischen Evangelien, der Bericht über Jesu Leiden, Tod und Auferstehung.50 Kapitel 21 
ist eine Hinzufügung der Herausgeber des Evangeliums und kreist um die Gestalt des 
Lieblingsjüngers als Träger und Garanten der johanneischen Tradition. 

Das Werk unterscheidet sich im Aufbau und im Inhalt stark von den drei synopti
schen Evangelien. Seine zentrale Botschaft ist die Selbstoffenbarung Jesu in Wort und Zei
chen, in der er sich als der von Gott gesandte Sohn, als Licht und Leben der Menschen 
bezeugt. Die ganze Darstellung soll den Glauben begründen, dass „Jesus der Christus 
ist, der Sohn Gottes“51, durch den die Glaubenden ewiges Leben gewinnen. 

3.2.2.2 Die Apostelgeschichte 
Die Apostelgeschichte ist der zweite Teil des lukanischen Doppelwerks und setzt das dritte 
Evangelium fort. Das Buch ist vermutlich um 90 nach Christus entstanden, als die Kirche 
begonnen hat, sich auf die politische und kulturelle Wirklichkeit des Römischen Reiches 
einzustellen. 

Sein Inhalt ist die erste Epoche der Kirchengeschichte. In Apg 1,8 wird der Aufbau der 
Erzählung skizziert, der dem Wachstum der Kirche von Jerusalem bis an die Grenzen 
der Erde entspricht. Der erste Hauptteil erzählt von der Urgemeinde in Jerusalem, die unter 

45 Mk 1,19f; 3,17. 
46 Joh Kap. 5–10. 
47 Joh Kap. 13. 
48 Joh Kap. 14–16. 
49 Joh Kap. 17. 
50 Joh Kap. 18–20. 
51 Joh 20,31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

der Leitung der Apostel, namentlich des Petrus und des Johannes, steht.52 Diese Phase 
wird als ideale Urzeit beschrieben. Sie endet mit der Steinigung des Stephanus und der 
anschließenden Verfolgung. 

Der zweite Hauptteil schildert die allmähliche Ausbreitung des Gottesworts und die 
Aufnahme der heidnischen „Völker“ in das Gottesvolk.53 Der dritte Hauptteil steht ganz im 
Zeichen des Missionswerks des Paulus, das im syrischen Antiochien beginnt, auf Kleinasi
en und Europa ausgreift und schließlich in Rom endet.54 Mit der freimütigen, ungehin
derten Verkündigung des Paulus in Rom ist die Gründungsepoche der Kirche an einer 
Schwelle angelangt.55 

Das Werk will vor Augen führen, dass das Evangelium auf der Höhe der zeitgenössi
schen Kultur steht. Schlüsselereignisse sind das Pfingstgeschehen, die Berufung des Paulus 
zur Mission unter den Völkern und das „Apostelkonzil“56, auf dem die Entscheidung fällt, 
die Heidenchristen in das Gottesvolk aufzunehmen, ohne dass sie die jüdische Tora-Ob
servanz übernehmen müssen. Dem Erfolg der christlichen Mission unter den Heiden 
entspricht die Spaltung innerhalb des alten Gottesvolkes: Die junge Kirche löst sich von 
jenem Teil Israels, der nicht zu Christus findet. 

Lukas stellt die Kirchengeschichte in das Licht des Glaubens: Unsichtbar begleitet 
der auferstandene Christus die Seinen noch immer. Die Verkünder des Evangeliums setzen 
sein Werk fort. Der Heilige Geist lenkt die Wege und Geschicke der Christen. 

3.2.2.3 Die Paulinischen Briefe 
Am Beginn der Briefsammlung des Neuen Testaments stehen 14 Briefe, von denen – au
ßer dem Hebräerbrief – 13 den Namen des Apostels Paulus im Absender nennen. Einige 
der Briefe stammen wohl nicht von Paulus, wurden aber unter seinem Namen verbreitet 
und haben ebenfalls Aufnahme in die Sammlung gefunden. 

Anhand von inhaltlichen und sprachlich-stilistischen Merkmalen wird seit langem 
versucht, die Briefe, die der Apostel selbst verfasst hat, von denen zu unterscheiden, für 
die dies eher unwahrscheinlich ist. Als authentisch gelten heute die Briefe an die Römer, 
die Korinther, die Galater, die Philipper sowie der 1. Brief an die Gemeinde in Thessalonich 
und der Brief an Philemon. Sie sind die ältesten Texte des Neuen Testaments und sind noch 
vor den Evangelien entstanden. So hat Paulus den 1. Thessalonicherbrief bereits 50 oder 
51 nach Christus verfasst. Mit ihm liegt sein ältester Brief und das älteste christliche 
Schriftstück überhaupt vor. Bei den Briefen an die Kolosser, die Epheser, die Gemeinde 
in Thessalonich (2. Brief ), an Timotheus (beide Briefe) und Titus wird die Autorschaft des 
Apostels meist nicht angenommen, wiewohl diese im Einzelfall, besonders beim Koloss
erbrief, auch verteidigt wird. Die paulinische Herkunft des Hebräerbriefs war schon in 
der Antike umstritten. 

Die inhaltlichen Schwerpunkte und Anliegen der paulinischen Briefe sind – den 
Adressaten und der Situation entsprechend – vielfältig. Indem sie auf Glaubensfra

52 Apg Kap. 1–8. 
53 Apg Kap. 8–12. 
54 Apg Kap. 12–28. 
55 Apg 28,31. 
56 Apg Kap. 2; / Kap. 9–22; / Kap. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 213 

gen antworten, Schwierigkeiten im Gemeindeleben zu lösen suchen, seelsorgerische 
Anweisungen geben und die neu bekehrten Christen ermahnen, trösten und stärken, 
gewähren diese Schreiben wichtige Einblicke in das Denken des Apostels und seiner 
Mitarbeiter sowie in das Leben der Gemeinde des paulinischen Missionsgebiets. 

Der Bedeutung des Römerbriefs als einer umfassenden theologischen Auslegung des 
Evangeliums entspricht seine programmatische Stellung am Anfang der Sammlung 
der Paulusbriefe. So schließt er organisch an die letzte Szene der Apostelgeschichte an, 
die mit der freimütigen Verkündigung des Evangeliums durch Paulus in Rom endet. 
Da Adam gesündigt hat und nach ihm alle Menschen gesündigt haben, ist laut Paulus 
der Tod in die Welt gekommen und hat der Mensch die Herrlichkeit Gottes verloren.57 
Durch den Tod Jesu Christi ist jedoch die Sünde des Menschen gesühnt und der Mensch 
erlöst und mit Gott versöhnt worden58, sodass er nun wieder Zugang zum göttlichen 
Leben hat. Nicht das Befolgen des Gesetzes, sondern nur der Glaube an Jesus Christus 
unabhängig von Werken des Gesetzes macht den Menschen vor Gott gerecht und rettet 
ihn im Tod.59 Daher stehen Heil und ewiges Leben den Heiden (Nichtjuden) genauso 
offen wie den Juden. Durch die Taufe wird der Mensch von der Macht der Sünde befreit60 
und kann ein geisterfülltes Leben führen, weil der Geist Gottes in ihm wohnt.61 Wer den 
Nächsten liebt, erfüllt die Zehn Gebote und damit das jüdische Gesetz, auch wenn er 
kein Jude ist.62 

Wie kaum ein anderer Text des Neuen Testaments gewährt der 1. Korintherbrief 
Einblick in das sich entwickelnde Leben einer urchristlichen Gemeinde. Zugleich zeigt 
er, wie sehr sich Paulus als Gründer dieser Gemeinde weiterhin für sie verantwortlich 
fühlt.63 Nach Paulus gibt es verschiedene Geistes- oder Gnadengaben – etwa die Gabe, 
Weisheit mitzuteilen, Erkenntnis zu vermitteln, Glaubenskraft auszustrahlen, Krank
heiten zu heilen oder prophetisch zu reden – aber nur einen Geist, verschiedene Dienste, 
aber nur den einen Herrn. „Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, 
damit sie anderen nützt.“64 Alle sollen jedoch nach den höheren Gnadengaben streben, 
die da sind: Glaube, Hoffnung und Liebe. Unter ihnen ist am größten die Liebe, ohne die 
der Mensch nichts wäre.65 Sie ist langmütig und gütig, sucht nicht ihren Vorteil und 
trägt das Böse nicht nach, sie erträgt, glaubt und hofft alles, sie hält allem Stand und 
hört niemals auf.66 Das Entscheidende des Glaubens an Jesus Christus ist dessen Auf
erstehung von den Toten. Wenn Christen allein für dieses irdische Leben ihre Hoffnung 
auf Christus gesetzt haben, sind sie „erbärmlicher daran als alle anderen Menschen“67. 

57 Röm 5,12; / 3,23. 
58 Röm 3,25; 3,24; 5,10. 
59 Röm 3,28; / 5,10. 
60 Röm 6,22. 
61 Röm 5,5; 8,9.14. 
62 Röm 13,8–10. 
63 1 Kor 4,14f. 
64 1 Kor 12,7. 
65 1 Kor 13,2. 
66 1 Kor Kap. 13. 
67 1 Kor 15,19. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Weil Christus aber als der Erste von den Toten auferweckt worden ist, werden alle von 
den Toten auferstehen. 

Der 2. Korintherbrief ist in gewissem Sinn der persönlichste Paulusbrief. Im Gegensatz 
zu seinen Gegnern versteht der Apostel seinen Dienst als Christusnachfolge in Niedrig
keit und Schwachheit und als Leidensgemeinschaft mit Christus.68 Demütig bekennt er von 
sich, den Schatz der Erkenntnis Christi „in zerbrechlichen Gefäßen“ zu tragen, sodass 
deutlich wird, dass „das Übermaß der Kraft“ von Gott und nicht von ihm kommt.69 Da 
Christus aber für alle gestorben ist, hat Gott allen als ersten Anteil für ein ewiges Leben 
im Himmel den Geist des Glaubens gegeben, der als Geist des Herrn Freiheit bedeutet 
und durch den der Mensch in das Bild Jesu Christi verwandelt wird.70 Wer so in Christus 
ist, stellt eine neue Schöpfung dar und ist mit Gott versöhnt.71 

Als historisches Zeugnis gibt der Galaterbrief Einblick in die Entwicklung junger Ge
meinden in heidnischer Umgebung und in den Klärungsprozess ihres Verhältnisses zur 
jüdischen Tradition. Judenchristliche Irrlehrer hatten nämlich von den heidenchristlichen 
Galatern verlangt, sich beschneiden zu lassen und das alttestamentliche Gesetz als zum 
Heil notwendig anzuerkennen. Demgegenüber hebt Paulus hervor, dass die Gerechtig
keit vor Gott und der Geist Gottes nicht aus Werken des Gesetzes, sondern aus dem Hören 
der Glaubensbotschaft und dem Christusglauben, der durch die Liebe wirkt, kommt.72 Des
halb sollen die Galater nicht in die alte Sklaverei des Gesetzes zurückfallen73, sondern 
in der Freiheit der Kinder Gottes, zu der Christus befreit hat, leben und statt Werke des 
Fleisches Früchte des Geistes hervorbringen: „Liebe, Freude, Friede, Langmut, Freund
lichkeit, Güte, Treue, Sanftmut und Enthaltsamkeit“74. 

Der Epheserbrief wurde vermutlich gegen Ende des 1. Jahrhunderts von einem heute 
unbekannten Autor aus dem paulinischen Traditionskreis verfasst. Er enthält die bedeu
tendsten neutestamentlichen Aussagen über die Kirche und thematisiert vor allem ihre 
Einheit. Danach hat Gott die Christen schon vor der Grundlegung der Welt aus Liebe da
zu bestimmt, durch Jesus Christus seine Kinder zu werden und zum Lob seiner Herrlich
keit zu ihm zu gelangen.75 Nachdem Gott Christus von den Toten auferweckt und zu sei
ner Rechten erhoben hat, hat er ihn, der nun alles überragt und das All erfüllt, als Haupt 
über die Kirche gesetzt, die sein Leib ist.76 Die Glaubenden, Juden und Heiden, sollen 
immer mehr zu diesem einen Leib Christi zusammenwachsen. Indem sie von unmün
digen Kindern zu erwachsenen, vollkommenen Menschen werden, den alten Menschen 
ablegen und im Geist den neuen Menschen anziehen und so wahres Bild Gottes werden, 
wächst die Kirche als Leib Christi und baut sich selbst durch die Kraft der Gläubigen in 

68 2 Kor 4,7–17; 6,1–10; 11,22–12,10. 
69 2 Kor 4,7. 
70 2 Kor 5,14f; / 5,5; / 4,13; / 3,17f. 
71 2 Kor 5,17–19. 
72 Gal 3,5; / 5,6. 
73 Gal 4,24. 
74 Gal 5,22f. 
75 Eph 1,3–14. 
76 Eph 1,22f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 215 

Liebe auf.77 Die Liebe soll das Zusammenleben der Christen sowohl in der Gemeinde als 
auch in Ehe und Familie bestimmen. 

Der Philipperbrief gibt wieder besonderen Einblick in das persönliche Wollen und 
Denken des Menschen und Christen Paulus. Sein bekanntester und theologisch wich
tigster Textabschnitt ist der Hymnus auf die Erniedrigung und Erhöhung Christi: „Er war 
Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, Gott gleich zu sein, sondern […] entäußerte sich 
und […] erniedrigte sich […]. Darum hat ihn Gott über alle erhöht […].“78 Von sich selbst 
bekennt Paulus in großer Begeisterung, im Blick auf Christus alles für Verlust und sogar 
für Unrat zu halten und seinetwegen alles aufgegeben zu haben, um ihn zu erkennen 
und ihm gleichgestaltet zu werden.79 Die Gemeinde von Philippi, die er als erste auf eu
ropäischem Boden gegründet hat und die ihm besonders ans Herz gewachsen war, ruft 
der Apostel insbesondere zur Freude auf: „Freut euch im Herrn zu jeder Zeit! Noch einmal 
sage ich: Freut euch!“80 

Im Christushymnus des Kolosserbriefs wird die Einzigkeit Christi als Bild Gottes, als 
Schöpfungsmittler und als Haupt über das All und die Kirche besungen: 

„Er ist Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen Schöpfung […] Denn 
in ihm wurde alles erschaffen […]; alles ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen. Er ist 
vor aller Schöpfung und in ihm hat alles Bestand. Er ist das Haupt, der Leib aber ist die 
Kirche. […] Denn Gott wollte mit seiner ganzen Fülle in ihm wohnen, um durch ihn alles 
auf ihn hin zu versöhnen. Alles im Himmel und auf Erden wollte er zu Christus führen, 
der Frieden gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut.“81 

Wie die späteren Briefe folgt der 1. Thessalonicherbrief mit seinem förmlichen Eingang 
und Schluss als Rahmen sowie einer Selbstempfehlung des Autors und verschiedenen 
Themen im Korpus einem in der Antike üblichen Aufbau. Paulus lobt die Glaubenden, 
weil sie sich „von den Götzen zu Gott bekehrt [haben], um dem lebendigen und wahren 
Gott zu dienen und seinen Sohn vom Himmel her zu erwarten, Jesus, den er von den To
ten auferweckt hat“82. Er wünscht ihnen, in der Liebe zueinander und zu allen zu wach
sen und reich zu werden83, ermutigt sie als Kinder des Lichts und des Tages wachsam und 
nüchtern zu sein84 und ermahnt sie: „Seht zu, dass keiner dem andern Böses mit Bösem 
vergilt, sondern bemüht euch immer, einander und allen Gutes zu tun! Freut euch zu je
der Zeit! Betet ohne Unterlass! Dankt für alles […]. Löscht den Geist nicht aus! […]. Prüft 
alles und behaltet das Gute!“85 

Der 2. Thessalonicherbrief zeigt, wie schon innerhalb der neutestamentlichen Schrif
ten Glaubensvorstellungen korrigiert werden. Ähnlich wie im 2. Petrusbrief wird zum 

77 Eph 4,13f; / 4,22–24; / 4,16. 
78 Phil 2,6–11. 
79 Phil 3,8–11. 
80 Phil 4,4. 
81 Kol 1,15–20. 
82 1 Thess 1,9f. 
83 1 Thess 3,12. 
84 1 Thess 5,5f. 
85 1 Thess 5,15–21. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Festhalten an der endzeitlichen Erwartung Christi gemahnt, doch vor einer schwärme
rischen Vorwegnahme der Ankunft Christi gewarnt, da „der Tag des Herrn“ noch nicht 
gekommen ist, sondern noch aussteht.86 

Der 1. und 2. Timotheusbrief und der Titusbrief werden als Pastoralbriefe bezeich
net, weil sie nicht an Gemeinden, sondern an namentlich genannte Vorsteher (Hirten) ei
ner Gemeinde gerichtet sind, denen sie eine konkrete Anleitung für ihre Aufgabe geben. 
Im Unterschied zu Paulus steht im Zentrum der Botschaft nicht mehr, dass der Mensch 
durch den Glauben an Jesus Christus gerecht wird.87 Auch tritt der Ausblick auf die Wie
derkunft Christi in den Hintergrund; dafür wird die Verantwortung der Christen für die 
Welt stärker betont. 

Ein zentrales Anliegen dieser Briefe ist das Bekenntnis zum universalen Heilswillen 
Gottes, unseres Retters88, der die Vernichtung des Todes und das Gnadengeschenk 
unvergänglichen Lebens durch das Erscheinen unseres Retters Christus Jesus offenbart 
hat.89 In der Überzeugung, dass Gott das Heil aller Menschen will90, zeigt sich die 
grundlegende Übereinstimmung dieser neutestamentlichen Spätschriften sowohl mit 
der Christusverkündigung der Evangelisten als auch mit dem Evangelium des Paulus.91 

Im 1. Timotheusbrief deutet sich in der Unterscheidung von Episkopos/Bischof, Diakon 
und Presbyter/Ältester der Gedanke der Bevollmächtigung durch apostolische Nachfolge 
an.92 Das Wesen der christlichen Gemeinde wird nicht mehr wie bei Paulus mit dem Mo
tiv von dem einen Leib und den vielen Gliedern veranschaulicht93, sondern mit dem Bild 
vom Haus, in welchem der Hausverwalter, vorzugsweise der Bischof, über das Leben und 
den Glauben der Gemeinde bestimmen soll.94 Gott will nicht nur, „dass alle Menschen ge
rettet werden“, er ist der „Retter aller Menschen“ und wird alle Menschen aus dem Tod 
retten.95 Mittler zwischen Gott und den Menschen ist dabei „der Mensch Christus Jesus, 
der sich als Lösegeld hingegeben hat für alle“96. 

Im 2. Timotheusbrief tritt der im 1. Brief angedeutete Gedanke der apostolischen Nach
folge noch klarer hervor. So ruft „Paulus“ Timotheus ins Gedächtnis: „Entfache die Gnade 
Gottes wieder, die dir durch die Auflegung meiner Hände zuteilgeworden ist! Denn Gott 
hat uns nicht einen Geist der Verzagtheit gegeben, sondern den Geist der Kraft, der Liebe 
und der Besonnenheit.“97 

Der Titusbrief fordert die Vorsteher auf, die Gläubigen daran zu erinnern, „zu jedem 
guten Werk bereit zu sein, niemanden zu schmähen, friedfertig zu sein, gütig und alle 

86 2 Thess 2,2. 
87 Gal 2,16. 
88 Tit 1,3. 
89 2 Tim 1,10. 
90 Vgl. 1 Tim 2,1–6; 2 Tim 1,9f; Tit 2,11. 
91 Vgl. Mk 10,45; / Röm 8,31f. 
92 1 Tim 3,1; 3,8; 4,14. 
93 Vgl. Röm 12,3–8; 1 Kor 12,12–31. 
94 Vgl. 1 Tim 3,5.15; / 1 Tim 3,1–7; vgl. Tit 1,6–9. 
95 1 Tim 2,3; / 4,10. 
96 1 Tim 2,5f. 
97 2 Tim 1,6f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 217 

Freundlichkeit allen Menschen gegenüber zu zeigen“98. Das Leben der Christen im öffent
lichen wie im privaten Bereich soll dem Geschenk der Gnade Gottes und der Erneuerung 
im Heiligen Geist entsprechen. 

Dem kleinen, sehr persönlichen Philemonbrief, der zeigt, wie Paulus mit seiner Autori
tät als Apostel umgeht, folgt der Hebräerbrief, der sich in der Form, im Sprachstil und in der 
Theologie sehr deutlich von den Paulusbriefen abhebt und gegen Ende des 1. Jahrhunderts 
entstanden sein dürfte. Er ist vom literarischen Genus her weniger ein Brief als eine Ho
milie (Unterweisung, Predigt) beziehungsweise eine seelsorglich bestimmte Mahnrede, 
wie sie auch im Synagogengottesdienst üblich war.99 Das Schreiben ist sorgfältig in drei 
einander zugeordnete Teile gegliedert. Der Eröffnungsteil stellt heraus, dass Gott im Sohn 
auf neue und endgültige Weise zu den Menschen gesprochen hat und sie diesen Ruf mit ih
rem ganzen Leben aufnehmen sollen.100 Der Mittelteil weist auf den Sohn als Hohepriester 
des Neuen Bundes hin, der in seinem Lebensopfer den Menschen die endgültige Versöh
nung mit Gott eröffnet hat: Er, der „erhabene Hohepriester […], der die Himmel durch
schritten hat“, hat „nur ein einziges Opfer für die Sünden dargebracht und […] die, die 
geheiligt werden, für immer zur Vollendung geführt“.101 Der dritte Teil ruft die Gemein
de auf, zu diesem Geschehen hinzuzutreten, sich auf das Opfer Jesu Christi einzulassen 
und gemäß der Zuwendung Gottes in Jesus Christus neu zu leben: Darum wollen wir „alle 
Last und die Sünde abwerfen, die uns so leicht umstrickt […] und dabei auf Jesus blicken, 
den Urheber und Vollender des Glaubens […]. Darum wollen wir dankbar sein, weil wir 
ein unerschütterliches Reich empfangen, und wollen Gott so dienen, wie es ihm gefällt, 
in ehrfürchtiger Scheu; denn unser Gott ist verzehrendes Feuer.“102 

3.2.2.4 Die Katholischen Briefe 
Die sieben Schreiben, die dem Hebräerbrief folgen, werden seit alter Zeit als katholische, 
das heißt allgemeine Briefe bezeichnet, weil sie sich – sieht man von 2 Joh und 3 Joh ab 
– nicht an eine Einzelgemeinde oder Einzelperson richten, sondern allgemein gehalten 
sind. Sie weisen vielfach keine strenge Briefform auf, sondern haben eher den Charakter 
von Lehr- und Mahnschreiben, die zur Treue gegenüber dem in der Taufe angenommenen 
Glauben aufrufen. Damit leiten Sie ihre Autorität nicht in erster Linie von ihrer aposto
lischen Herkunft, sondern von ihrem unverfälschten Christuszeugnis ab. 

Der Jakobusbrief, der vermutlich zwischen 80 und 90 nach Christus abgefasst worden 
ist, findet angesichts der Spannung zwischen Reich und Arm harsche Worte: „Der Bru
der, der in niederem Stand lebt, rühme sich seiner hohen Würde, der Reiche aber sei
ner Niedrigkeit; denn er wird dahinschwinden wie die Blume im Gras“103; „Ihr aber, ihr 
Reichen, weint nur und klagt über das Elend, das über euch kommen wird! Euer Reich
tum verfault und eure Kleider sind von Motten zerfressen, euer Gold und Silber verros

98 Tit 3,1f. 
99 Vgl. Apg 13,15. 
100 Hebr 1,1–4,13. 
101 Hebr 4,14–10,18; / 4,14; / 10,12–14. 
102 Hebr 10,19–13,17; / 12,1f.28f. 
103 Jak 1,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

tet.“104 Der Brief ergänzt ferner die Rechtfertigungslehre des Paulus. Während der Apostel 
der Überzeugung war, dass der Mensch nicht durch das Befolgen des jüdischen Gesetzes 
„gerecht“ wird, sondern „durch Glauben, unabhängig von Werken des Gesetzes“105, hebt 
der Autor des Briefes die Bedeutung der Werke aus Glauben hervor: „Was nützt es, mei
ne Brüder und Schwestern, wenn einer sagt, er habe Glauben, aber es fehlen die Werke? 
Kann etwa der Glaube ihn retten?“106 Der „Glaube für sich allein [ist] tot, wenn er nicht 
Werke vorzuweisen hat. […] Ihr seht, dass der Mensch aus Werken gerechtfertigt wird 
und nicht aus Glauben allein.“107 Ein wirklicher theologischer Gegensatz liegt hier nicht 
vor, da auch für Paulus der Glaube nur durch die Liebe wirksam wird: „Denn in Christus 
Jesus vermag weder die Beschneidung noch die Unbeschnittenheit etwas, sondern der 
Glaube, der durch die Liebe wirkt.“108 Der Glaube wirkt mit Werken der Nächstenliebe 
zusammen und vollendet sich in der Liebe.109 Schließlich ist im Brief noch die Erwäh
nung der Krankensalbung bedeutsam.110 

Der 1. Petrusbrief ist wahrscheinlich zu Beginn der 90er-Jahre in Rom entstanden. Er 
charakterisiert die Christen als heiliges, priesterliches Volk: „Ihr aber seid ein auserwähltes 
Geschlecht, eine königliche Priesterschaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das sein beson
deres Eigentum wurde.“111 Diese Charakterisierung wurde zur Grundlage für die Leh
re des gemeinsamen Priestertums der Gläubigen, die das Zweite Vatikanische Konzil gel
tend gemacht hat.112 Der Brief ermahnt Christen zur begründeten Hoffnung: „Seid stets 
bereit, jedem Rede und Antwort zu stehen, der von euch Rechenschaft fordert über die 
Hoffnung, die euch erfüllt.“113 Zu den vielen Gemeinsamkeiten des Briefes mit den Pau
lusbriefen gehört auch die Herausstellung der Liebe: „Vor allem haltet beharrlich fest an 
der Liebe zueinander; denn die Liebe deckt viele Sünden zu.“114 Zum ersten Mal klingt 
das Motiv vom Abstieg Christi in das Reich des Todes an, das in das Glaubensbekenntnis 
eingegangen ist.115 

Auch der 2. Petrusbrief ist deutlich nach dem Tod des Apostels Petrus (64 oder 67) ent
standen (um 120) und kann als das jüngste Dokument des Neuen Testaments gelten. Er 
soll die Leser im Glauben und in der Hoffnung stärken und sie vor falschen Lehrern war
nen, die über den Glauben an die Wiederkunft des Herrn spotten und seine göttliche 
Herrlichkeit leugnen.116 Wichtig sind Aussagen über die heiligen Schriften und ihre rich
tige Auslegung: „Keine Prophetie der Schrift wird durch eigenmächtige Auslegung wirk
sam; denn niemals wurde eine Prophetie durch den Willen eines Menschen hervorge

104 Jak 2,5; 5,1–3. 
105 Röm 3,28; vgl. 5,1; Gal 2,16; Phil 3,8. 
106 Jak 2,14. 
107 Jak 2,17.24. 
108 Gal 5,6; vgl. 1 Kor 13,2. 
109 Vgl. Jak 2,22. 
110 Jak 5,14; vgl. Mk 6,13. 
111 1 Petr 2,9. 
112 II. Vatikanum, Lumen gentium [= LG] 10. 
113 1 Petr 3,15. 
114 1 Petr 4,8; vgl. 1,22; 3,8. 
115 1 Petr 3,19. 
116 2 Petr 3,4; / 2,1.10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 219 

bracht, sondern vom Heiligen Geist getrieben haben Menschen im Auftrag Gottes gere
det.“117 

Der gegen Ende des 1. Jahrhunderts verfasste 1. Johannesbrief ist nach Stil und Ge
dankengut dem Johannesevangelium nah verwandt. Seine wesentlichen Aussagen über 
Gott lauten: „Gott ist Licht und keine Finsternis ist in ihm“, und „Gott ist Liebe, und wer 
in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm“.118 In Gott und im Licht bleibt, 
wer seinen Bruder liebt.119 Nicht lieben soll der Christ die Welt, insofern sie von der Be
gierde des Fleisches, der Begierde der Augen und dem Prahlen mit dem Besitz bestimmt 
ist.120 Denn „die Welt vergeht und ihre Begierde; wer [hingegen] den Willen Gottes tut, 
bleibt in Ewigkeit“121. Von Bedeutung für die Frömmigkeitsgeschichte ist die Unterschei
dung im Brief zwischen Sünde, die zum Tod führt, und solcher, die nicht zum Tod führt, 
geworden.122 

Der 2. und 3. Johannesbrief stammen von ein und demselben Verfasser, dem „Ältes
ten“, und geben Einblick in kirchliche Verhältnisse um das Jahr 100. Während umherzie
hende Irrlehrer abzuweisen sind123, sind Wandermissionare zu unterstützen.124 Denn in 
der Liebe kann nur wandeln, wer in der Wahrheit wandelt.125 

Auch der Judasbrief warnt wiederum vor Irrlehrern und ermutigt die treu geblieben 
Christen: „Ihr aber, Geliebte, baut weiter auf eurem hochheiligen Glauben auf, betet 
im Heiligen Geist, bewahrt euch in der Liebe Gottes und wartet auf das Erbarmen Jesu 
Christi, unseres Herrn, zum ewigen Leben!“126 

3.2.2.5 Die Offenbarung des Johannes 
Die Offenbarung des Johannes ist in den Neunzigerjahren als Sendschreiben an sieben asia
tische Gemeinden abgefasst worden, richtet sich aber an die ganze Kirche. Der erhöh
te Christus spricht darin zu seinen Gemeinden, vermittelt durch seinen Engel und sei
ne Zeugen. Johannes sieht und hört diese Offenbarung und wird aufgefordert, das Ge
schaute aufzuschreiben. Die Bilder, die dabei verwendet werden, stammen aus jüdischer 
Tradition, aus den Büchern der Propheten, besonders aus Ezechiel und Daniel, und aus 
Psalmen. Die Schrift fügt sich so in die zeitgenössische Literatur der Apokalyptik ein, hebt 
sich von ihr aber dadurch ab, dass sie die traditionellen Bilder mit dem christlichen Be
kenntnis von Jesus, dem Gekreuzigten, Erhöhten und zur Parusie Wiederkehrenden ver
bindet. Johannes fordert mit ihr verfolgte Christen auf, Christus und dem Glauben an 
ihn die Treue zu bewahren. 

Nach den sieben Sendschreiben im ersten Teil, in denen Johannes die sieben Gemein
den lobt, tadelt und anspornt, folgen im Hauptteil die Visionen der sieben Siegel, der sie

117 2 Petr 1,20f. 
118 1 Joh 1,5; / 4,16. 
119 1 Joh 2,10. 
120 1 Joh 2,16. 
121 1 Joh 2,17. 
122 1 Joh 5,16f. 
123 2 Joh 10f. 
124 3 Joh 5–8. 
125 Vgl. 2 Joh 6. 
126 Jud 20f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

ben Posaunen und der sieben Schalen.127 Es wird visionär die Zeit zwischen der Aufer
stehung Christi und dem Ende der Welt geschildert. Die Zeit vor dem Ende ist gemäß 
den Vorstellungen in der apokalyptischen Literatur eine Periode der Bosheit, Schreck
nisse und Plagen. Der große Widersacher der Kirche ist Satan, der das Römische Reich be
nutzt, um seine böse Herrschaft auszuüben.128 Den Sieg aber trägt Christus davon, was in 
zahlreichen ermutigenden Bildern beschrieben wird: der siegreiche Reiter auf weißem 
Pferd; die 144.000 und die unermesslich große Schar der Erlösten; die himmlische Frau, 
von der Sonne bekleidet, deren neugeborenes Kind der Bedrohung durch Satan entris
sen wird; der Sieg Michaels über den Drachen; nochmals die 144.000, die um Christus, 
das Lamm, versammelt sind; der Untergang Babylons; das Tausendjährige Reich.129 Am 
Schluss steht die Erneuerung und Vollendung von allem.130 

„Dann sah ich einen neuen Himmel und eine neue Erde […]. Ich sah die heilige Stadt, 
das neue Jerusalem, von Gott her aus dem Himmel herabkommen […]. Da hörte ich ei
ne laute Stimme vom Thron her rufen: Seht, die Wohnung Gottes unter den Menschen! 
Er wird in ihrer Mitte wohnen und sie werden sein Volk sein; und er, Gott, wird bei ih
nen sein. Er wird alle Tränen von ihren Augen abwischen: Der Tod wird nicht mehr sein, 
keine Trauer, keine Klage, keine Mühsal.“131 

Es sind nun kurz die einzelnen Schriften der christlichen Bibel vorgestellt worden. Daran 
hat sich einerseits ihre formale und inhaltliche Vielfalt gezeigt, andererseits aber auch 
schon so etwas wie eine Offenbarungslinie abgezeichnet, die nun genauer herausgear
beitet werden soll. 

3.2.3 Offenbarung Gottes in der Bibel 

In diesem Kapitel geht es darum, was im Alten Testament (Kap. 3.2.3.1) und im Neuen 
Testament (Kap. 3.2.3.2) unter Offenbarung Gottes verstanden wird und welche wesent
lichen Offenbarungsinhalte sich in ihnen niedergeschlagen haben. Die biblische Offen
barung bildet die Grundlage jeder christlichen Theologie. 

3.2.3.1 Offenbarung im Alten Testament 
Wenn Texte des Alten Testaments von einem Sich-Offenbaren oder einem Offenbarwerden 
Jahwes reden, verwenden sie dafür fast nur Verben. Da erscheint Gott von sich aus, of
fenbart sich, lässt sich sehen, gibt sich zu erkennen, lässt wissen, steigt herab, kommt, 
redet oder enthüllt seine Geheimnisse. Der Mensch als Empfänger der Offenbarung sei
nerseits sieht, was Gott tut, hört und versteht seine Worte. Der Beter kann Jahwe darum 
bitten, ihm die Augen zu öffnen, das heißt ihm das Verständnis für die Wunder seiner 

127 Offb 1,1–3,22; / Kap. 4–22. 
128 Offb 13,1: das Tier aus dem Meer; Kap. 17: die Hure Babylon. 
129 Offb 6,2; / Kap. 7; / Kap. 12; / 14,1–5; / Kap. 18; / Kap. 20. 
130 Offb Kap. 21f. 
131 Offb 21,1–5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 221 

Weisung zu vermitteln132, ihm einen Durchblick oder eine Tiefenschau für seine Offen
barungen zu gewähren. 

Gelegentlich offenbart sich Gott unmittelbar. So etwa, wenn er Mose beruft und ihm 
seinen Namen kundgibt, um durch ihn das Volk aus Ägypten zu befreien, oder wenn er 
Mose auf dem Gipfel des Sinai erscheint, um durch ihn dem Volk die Tora mitzuteilen.133 
Für gewöhnlich offenbart er sich jedoch auf mittelbare Weise, indem er sich einzelnen 
Menschen, einer Gruppe, seinem Volk oder den Völkern vermittelt durch die Schöpfung, 
die Geschichte oder bestimmte Menschen erschließt, um sie in seine richtende, vor allem 
aber seine helfende Gemeinschaft aufzunehmen. Dazu kann er sich überdies besonderer 
Mittel bedienen: etwa eines Traumes, der Bundeslade, seiner Engel oder seiner Herrlich
keit, das heißt seines Lichtglanzes. Hauptsächlich gebraucht er nach alttestamentlichem 
Verständnis freilich Worte, die er spricht, um sich und seinen Willen durch Propheten 
oder Priester dem Volk kundzutun. Von daher ist Offenbarung im Alten Testament in 
der Hauptsache Wortoffenbarung, durch die Gott den Menschen als Du anredet, um ihm 
zu begegnen und ihn zu einer Antwort zu bewegen. 

Neben dem Wort gibt sich Jahwe besonders in der Geschichte, in seinem strafenden 
oder rettenden geschichtlichen Handeln zu erkennen. Dabei spielt die Herausführung 
Israels aus Ägypten eine Schlüsselrolle. Über die Wort- und Tatoffenbarung hinaus ist 
schließlich auch der Kult, besonders der Opferkult im Tempel, geeignet, die Vertrautheit 
und Gemeinschaft mit Jahwe zu erfahren. 

Obwohl das Volk Israel so neben der ständigen Gegenwart Gottes, von der es über
zeugt war, zu bestimmten Zeiten oder an bestimmten Orten Erfahrungen größerer Got
tesnähe und engerer Gottesgemeinschaft machen konnte, blieb Gott für es grundsätzlich 
der verborgene Gott. Das Alte Testament kennt nirgends eine volle Selbstoffenbarung Jah
wes. Vielmehr steht für es eine solche noch aus. Es wird diesbezüglich Neues und Größe
res erwartet. Bisher hat Gott immer wieder „etwas“ von sich, aber noch nicht vollständig 
sich selbst offenbart. 

Was vom Willen, Heilshandeln und Wesen Gottes im Alten Testament als geoffenbart 
gilt, lässt sich inhaltlich kurz so zusammenfassen. Schon in grauer Vorzeit schloss Gott 
mit Abraham einen Bund (evtl. um 1500 v. Chr.) und verhieß ihm, ein großes Volk mit ei
genem Land zu werden.134 Auch den Erzvätern Isaak und Jakob gab er sich zu erkennen. 
Aus allen Völkern der Welt erwählte er dann das Volk Israel in einer Situation der Not und 
des Elends, der Unterdrückung und Ausbeutung, nämlich als es sich – nicht als zahlrei
ches Volk, sondern vermutlich als recht kleine „Moseschar“ – in der ägyptischen Sklave
rei (evtl. um 1200 v. Chr.) befand. Diese Erwählung zum persönlichen Eigentum Gottes, 
durch das es „sein“ Volk wurde135, sollte auch allen anderen Völkern zugutekommen. Sie, 
die Gott ebenfalls liebte, sollten dadurch Segen erlangen.136 Durch den Glauben und das 
Leben Israels sollten sie die Güte und Größe Gottes erkennen.137 Daher bildet sich in der 

132 Ps 119,18. 
133 Ex Kap. 3; 6; / 19. 
134 Vgl. Gen 15,1–8. 
135 Ex 19,5; Dtn 7,6; 27,9; 2 Sam 7,23f; Ps 135,4. 
136 Dtn 33,3; / Gen 18,18; Jer 4,2. 
137 1 Chron 16,23f; Ps 67; Jer 16,19–21. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Erwählung Israels „exemplarisch ab, wie Jhwh prinzipiell eine liebende Beziehung zu allen 
Menschen unterhalten möchte. […] In diesem Sinn ist die spezielle Zuneigung zu seinem 
Volk ein Zeichen dafür, wie Gott eigentlich allen Völkern sein Leben in Fülle schenken 
will.“138 

Dem Alten Testament zufolge war die große Mittlergestalt bei der Befreiung aus Ägyp
ten Mose (um 1200 v. Chr.). Ihm offenbarte sich Gott als Jahwe. Durch ihn schloss er am 
Sinai mit dem Volk einen Bund, um für immer sein Gott zu sein. Durch ihn teilte er auch 
dem Volk seinen Willen in den Zehn Geboten und dem übrigen Gesetz mit.139 Als Israel von 
ihm abfiel und den Bund mit ihm brach, verwarf er – „der barmherzige und gnädige 
Gott, langmütig und reich an Huld und Treue“140 – es dennoch nicht, sondern vergab 
ihm, erneuerte den Bund mit ihm und blieb ihm die ganze Geschichte hindurch treu.141 
Er war bei ihm und sein Geist blieb immer in seiner Mitte.142 

Nachdem er das Volk ins gelobte Land geführt und dieses sich dort angesiedelt hatte, 
stand er ihm durch charismatische Richter in Krisensituationen bei. Kurzfristig leitete er 
es durch ihm ergebene Könige, vor allem durch David (um 1000 v. Chr.), über denen sein 
Geist war und die dem Herrn gefielen.143 Durch König Salomo ließ er sich als seine Woh
nung den Tempel erbauen.144 Immer wieder sprach er zum Volk durch seine Propheten. 
Er ermahnte es zum Glauben an ihn als den einzigen Gott und zu mehr irdischer Gerech
tigkeit, tröstete es aber auch durch weitere Verheißungen, in die auch alle anderen Völker 
einbezogen waren. 

Nachdem das Volk in Babylonische Gefangenschaft (597–539 v. Chr.) geraten war, holte 
er es wieder in die Heimat zurück, so dass es die zerstörte Stadt Jerusalem und den Tempel 
wieder aufbauen konnte. Am Ende der Tage würde das Volk Israel in einem erneuerten 
Jerusalem gesammelt werden, ein helles Licht würde bis an alle Enden der Erde leuch
ten, der Herr selbst würde sein ewiges Licht sein.145 Dann würden alle Völker zum Zion 
wallfahren, wo der Herr für sie ein Festmahl geben würde, und würden in Gerechtigkeit 
und Frieden zusammenleben.146 

Alles in allem hat sich Jahwe als Gott Israels, Herr der Geschichte, Schöpfer der Welt, 
Person und Initiator des Bundes zu erkennen gegeben.147 Er ist immer wieder als Retter 
Israels in Erscheinung getreten, der sowohl Einzelne als auch das ganze Volk aus aller 
Not, insbesondere aus Todesnot rettet, und hat sich immer mehr als Immanuel erwiesen: 
als „Gott mit uns“148. Er wirkt in der Welt und handelt in der Geschichte an den Menschen 
und mit ihnen durch seinen Geist, durch sein Wort und durch seine Weisheit.149 

138 Fischer 287. 
139 Ex 19–24; vgl. Dtn 5,2–22; 29,11. 
140 Ex 34,6. 
141 Jes 54,10. 
142 Hag 2,4f. 
143 1 Sam 16,13; / 2 Kön 14,3; 18,3. 
144 2 Sam 7,5; 2 Chr 6,2; Tob 1,4. 
145 Tob 13,9–14; / Jes 60,19f. 
146 Jes 25,6; / Mi 4,1–5. 
147 Dtn 6,4; / Ex 3,6; Hos 12,10; 13,4; / Ps 104; / Ex 3,6–17; 20,2; / Gen 17. 
148 1 Makk 4,30; / Ps 30; 116; / Jes 7,14; 8,8.10. 
149 Gen 1,2; Num 24,2; / Ps 33,6; Gen 15,1; / Sir 24,1–9; 1 Kön 3,28. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 223 

Trotz dieses positiven Grundzuges eines liebenden, barmherzigen und treuen Gottes 
bleibt, wie bereits angesprochen, das alttestamentliche Gottesverständnis ambivalent.150 
Vom Pentateuch bis zu den Prophetenbüchern herrscht auch die allzu menschliche Vor
stellung eines zürnenden, verurteilenden und strafenden Richtergottes vor, dessen Huld 
und Geduld auch einmal zu Ende geht und der den ungehorsamen Menschen entweder 
unmittelbar selbst oder vermittelt durch Geschöpfe bestraft oder gar vernichtet. Nicht 
selten scheint von ihm selbst zerstörerische Gewalt auszugehen, so etwa wenn er von 
Abraham fordert, ihm Isaak zu opfern, wenn er das Herz des Pharaos „verhärtet“, wenn 
er zum Bann auffordert, wenn er in seinem Zorn David zu einer Volkszählung aufreizt, 
wenn er einen Lügengeist in die Propheten Ahabs sendet, wenn er die Rechabiter anstif
tet, gegen ihre Tradition Wein zu trinken oder wenn er einen „Pakt“ mit Satan schließt.151 

Die Leserin oder der Leser der Bibel kann solche Stellen, in denen von Gott behauptet 
wird, er sei gewalttätig, bereits mithilfe der Vernunft als Aussagen entlarven und zurück
weisen, die keine Offenbarung vermitteln. Mittels der Vernunft lässt sich vom Ganzen 
der Bibel oder auch von einem durchdachten metaphysischen Gottesbegriff her beurtei
len, ob durch bestimmte Stellen tatsächlich etwas von Gott geoffenbart wird oder nicht. 
Die Einsicht, dass sich Gewalttätigkeit nicht mit dem Wesen Gottes als Liebe vereinbaren 
lässt, kann sich durch geistliche Erfahrung, die der Heilige Geist zu schenken vermag, 
bestätigen und vertiefen. 

Im Alten Testament hat sich keineswegs nur Offenbarung Gottes niedergeschlagen. 
„Ein Großteil der Literatur des Alten Testaments vertritt – auch – menschliche Perspek
tiven und Interessen […]. Natürlich und verständlicherweise schlagen die Positionen, 
Vorlieben, Überzeugungen und Grenzen der biblischen Autoren auf ihre Schriften 
durch und bewirken Einseitigkeiten in diesen.“152 So sehr grundsätzlich am göttlichen 
Ursprung der Bibel festzuhalten ist, bleibt das biblische Wort doch immer auch ein 
sehr menschliches Reden von Gott. „Offensichtlich sind die biblischen Bücher geprägt 
durch ihre Zeit, die Interessen der Menschen damals und deren Anliegen. […] Die Aufnahme 
göttlicher Selbstmitteilung beinhaltet also unausweichlich zusätzliche Elemente, wie den 
sprachlichen Ausdruck des menschlichen ,Hörens‘ und die Anwendung auf die Situation 
der Gemeinschaft. Was Gott ist, erfährt dadurch teilweise ,Verfremdung‘ und das Reden 
von ihm wird zumindest unter manchen Aspekten zu einer ,Konstruktion‘, die immer 
nur begrenzt ihm entspricht.“153 All das ist beim Lesen der heiligen Schrift zu beachten, 
um sie nicht in einem naiven Sinn für direkte Offenbarung Gottes zu halten. 

„Als dessen Folge ist von den die Bibel Lesenden ein kritisches Umgehen mit ihren Tex
ten gefordert. Um sie recht zu verstehen, bedarf es der Einsicht in Gott und das, was 
sein Wesen ausmacht […]. Von daher können dann damit im Widerspruch stehende 
Aussagen und Elemente hinterfragt und relativiert werden. Ein solches Vorgehen un
tergräbt keineswegs die Autorität der Heiligen Schrift, sondern gibt den Blick erneut 
und erst wirklich frei auf den in ihr sich aussprechenden Gott. Es befreit von den Stö
rungen durch unangemessene Ausdrucksweisen, den Verfälschungen durch einseitige 

150 Kap. 2.2.1 u. 2.2.3. 
151 Gen 22,2; / Ex 4,21; / Dtn 7,2; / 2 Sam 24,1; / 1 Kön 22,19–23; / Jer 35,1–6; / Ijob 1,6–12; 2,1–6. 
152 Fischer 287. 
153 Ebd. 290. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Wahrnehmung, den durch eigene Interessen ausgelösten Ideologien, die ebenso in ihr 
zu finden sind und die richtige Erkenntnis des wahren Gottes beeinträchtigen.“154 

Das Wesen Gottes als reine Liebe ist durch das Alte Testament in seiner Gesamtheit noch 
nicht in voller Eindeutigkeit offenbart. Zudem hat sich die Hoffnung Israels lange Zeit 
nur auf das diesseitige Leben bezogen. Der Einzelne erhoffte vor allem ein langes und 
gesundes Leben, Kinderreichtum und Wohlstand auf Erden. Die Vorstellung einer Auf
erweckung nach dem Tod und eines erfüllten jenseitigen ewigen Lebens bei Gott kam 
erst verhältnismäßig spät auf. 

Literatur 

Gerhard Müller u.a. (Hg.): Theologische Realenzyklopädie [= TRE], 1977–2004 (Art. Offenba
rung). 

Georg Fischer: Theologien des Alten Testaments, 2012. 

3.2.3.2 Offenbarung im Neuen Testament 
Ähnlich wie es im Alten Testament etliche hebräische Wörter für das gibt, was mit dem 
deutschen Begriff „Offenbaren“ oder „Offenbarung“ gemeint ist, gibt es dafür im Neu
en Testament eine ganze Anzahl von griechischen Wörtern. Wenn Gott sich offenbart, 
dann erscheint er oder tritt in Erscheinung, dann enthüllt oder eröffnet er etwas von 
sich, dann macht er sich selbst oder etwas von sich offenbar oder bekannt, dann zeigt er 
etwas an, deckt Verborgenes auf. Dem Menschen wird dann etwas offenbar, für ihn wird 
etwas sichtbar oder leuchtet etwas auf, er erkennt, hört oder schaut etwas. Bei einer Of
fenbarung liegt eine Bekanntmachung Gottes vor. Es kommt zu einer Erscheinung oder 
zu einem hilfreichen Erscheinen Gottes. Gott zeigt ein „Gesicht“ von sich. 

Am besten ist wohl das urchristliche Offenbarungsverständnis am Beginn des Hebrä
erbriefs zusammengefasst: 

„Vielfältig und auf vielerlei Weise hat Gott einst zu den Vätern gesprochen durch die 
Propheten; am Ende dieser Tage hat er zu uns gesprochen durch den Sohn, den er zum 
Erben von allem eingesetzt, durch den er auch die Welt erschaffen hat; er ist der Ab
glanz seiner Herrlichkeit und das Abbild seines Wesens; […]. Darum müssen wir umso 
aufmerksamer auf das achten, was wir gehört haben, damit wir nicht vom rechten Kurs 
abgetrieben werden.“155 

Gemäß den synoptischen Evangelien offenbart Gott, der Vater, Jesus von Nazaret bei der 
Taufe am Jordan als seinen geliebten Sohn, an dem er Wohlgefallen gefunden hat und auf 
den die Menschen, wie später bei der Verklärung zu vernehmen ist, hören sollen.156 Und 
er offenbart sich durch ihn. Allerdings bleibt seine Offenbarung durch den Sohn Weisen 

154 Ebd. 291. 
155 Hebr 1,1–3; 2,1. 
156 Mt 3,17; 17,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 225 

und Klugen verborgen, während Unmündige oder auch die Armen im Geist sie verste
hen.157 Ganz hat sich das Geheimnis der Person und Sendung Jesu aber erst mit seiner 
Auferweckung durch Gott erschlossen.158 Dadurch, dass er sich seinen Jüngern als Auf
erstandener zeigt159, wird diesen klar, dass er ein völlig glaubwürdiger und einzigartiger 
Gottesoffenbarer war. Wenn er am Ende der Zeiten als Menschensohn wiederkommen und 
in Herrlichkeit erscheinen wird, wird schließlich alles, was bis dahin verborgen war, of
fenbar werden.160 

Nach dem Johannesevangelium haben die Gläubigen in Jesus Christus die Herrlich
keit des einzigen Sohnes vom Vater gesehen, hat Christus als der Einzige, der selber Gott 
ist, Kunde von Gott gebracht.161 Wer ihn gesehen hat, hat daher Gott, den Vater, gese
hen, gerade deshalb, weil er nichts von sich aus gesagt und getan hat, sondern in allem 
den Vater, der ihn gesandt hat, bezeugt und nur tut, was der Vater ihn lehrt.162 Auf diese 
Weise offenbart Jesus Christus das Wesen und den Heilswillen Gottes. Er offenbart Gott 
als das, was er ist und gibt, nämlich das ewige Leben.163 Menschen, die diese Offenbarung 
annehmen und an Jesus Christus glauben, gehen aus dem Tod ins ewige Leben hinüber 
und haben das Leben in Fülle.164 

Insofern ist Jesus dann auch selbst das ewige Leben, das er offenbart.165 Er gibt sich 
öffentlich als das Brot des Lebens, das Licht der Welt, die Tür, der gute Hirte, die Auferste
hung und das Leben, der Weg, die Wahrheit und das Leben und den wahren Weinstock zu 
erkennen.166 Seine Selbstbezeugung als einzigartiger Offenbarer Gottes wird durch das 
Zeugnis anderer bestätigt: durch den Vater selbst, durch Johannes den Täufer, durch Mo
se und die Schriften, entscheidend durch seine eigenen Werke, aber auch durch die Glau
benden selbst und schließlich durch den Beistand, den Heiligen Geist.167 Ähnlich wie bei 
den Synoptikern stößt die Offenbarung auf Unverständnis oder ist „Missverständnissen“ 
ausgesetzt.168 

Auf besondere Weise offenbart sich Jesus nach seiner Auferstehung den Jüngern.169 
Doch erst der Beistand, der Geist der Wahrheit, den der Sohn nach seiner Auferstehung 
vom Vater aus sendet und den der Vater gibt, führt die Jünger in die ganze Offenbarungs
wahrheit ein.170 Die Glaubenden haben Jesus schon zu seinen Lebzeiten als den mensch
gewordenen göttlichen Logos, als das ewige Wort Gottes selbst erlebt.171 Dieses Erleben 
wird für sie durch seine Offenbarung als Auferstandener und durch den Beistand (Geist), 

157 Mt 11,25; / 5,3. 
158 Mk 9,9. 
159 Mk 16,12.14. 
160 Lk 17,24.30; / Mk 4,22. 
161 Joh 1,14; / 1,18. 
162 Joh 14,9; / 5,19; 7,16; / 3,32; / 8,28. 
163 Joh 1,4; 12,50. 
164 Joh 1,12; 3,33; 17,8; / 3,15.18; 6,35; 12,44; 16,27; / 5,24; 20,31; / 10,10. 
165 Joh 3,15; 6,33–59; 11,25; 14,6; vgl. 1 Joh 4,9. 
166 Joh 6,35; 8,12; 10,7; 10,11; 11,25; 14,6; 15,1. 
167 Joh 5,37; / 1,7f; / 5,39.46f; / 10,25; / 4,29; 15,27; 21,24; vgl. 1 Joh 4,14; / Joh 15,26; vgl. 1 Joh 5,6–8. 
168 Joh 6,52; 3,4.10. 
169 Joh 21,1.14. 
170 Joh 14,16f; 15,26; 16,13f. 
171 Joh 1,1–5.14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

der sie alles lehrt und an alles erinnert, was Jesus in seinem Leben geäußert hat172, zur 
sicheren Erfahrung. Vollenden wird sich die Offenbarung schließlich, wenn der Sohn am 
Jüngsten Tag die Jünger auferweckt, sie ihn (wieder)sehen und für immer bei ihm sind.173 

Paulus hat vor allem seine eigene Berufung zum Apostel Christi als unmittelbare Of
fenbarung verstanden, bei der Gott ihm seinen Sohn geoffenbart hat und dieser ihm als 
Auferweckter erschienen ist.174 Diese Offenbarung hat ihn überwältigt und seine Exis
tenz so verändert, dass er sich dann als „Knecht Christi“ mit seiner ganzen Person und 
Kraft für die Verkündigung des Evangeliums eingesetzt hat.175 Das Evangelium, das zu ver
künden er berufen ist, kennzeichnet er zu Beginn des Römerbriefs als „das Evangelium 
Gottes […], das er durch seine Propheten im Voraus verheißen hat in heiligen Schrif
ten: das Evangelium von seinem Sohn, […] das Evangelium von Jesus Christus, unserem 
Herrn“176. Es beinhaltet, wie er im 1. Korintherbrief ausführt, dass Christus für die Sün
den der Menschen gestorben und begraben worden ist, am dritten Tag auferweckt wor
den ist und den Zwölf und vielen anderen, schließlich auch ihm selbst, erschienen ist.177 
Dieses Evangeliums schämt sich Paulus nicht, wie er wiederum im Römerbrief bekennt: 
Es ist für ihn „eine Kraft Gottes zur Rettung für jeden, der glaubt, zuerst für den Ju
den, aber ebenso für den Griechen. Denn in ihm wird die Gerechtigkeit Gottes offenbart 
aus Glauben zum Glauben.“178 Offenbarung geschieht für Paulus dann, wenn das Evan
gelium verkündet und gläubig, das heißt im Glauben an Jesus Christus, angenommen 
wird.179 Dann wird nämlich die Gerechtigkeit Gottes oder, allgemeiner formuliert, der 
Heils- und Rettungswille Gottes den Menschen offenbar. Das zurückliegende Christus
geschehen selbst hingegen bezeichnet Paulus nirgendwo als Offenbarung. Unter dieser 
Rücksicht ist bei ihm Offenbarung das Evangelium vom Sterben und Auferstehen des 
Sohnes, und nicht, wie etwa im Johannesevangelium, Leben und Auferstehen des Sohnes 
selbst. Deshalb spricht er auch eher davon, dass die Glaubenden durch ihr Glaubensbe
kenntnis, durch die Verkündigung, konkret das Wort vom Kreuz, oder durch das Evan
gelium, sofern an seinem Wortlaut festgehalten wird, als durch Jesus Christus selbst ge
rettet, und das heißt aus dem Tod zu ewigem Leben befreit werden.180 

Von der „Offenbarung unseres Herrn Jesus Christus“181 spricht Paulus dann aber in 
Bezug auf dessen Parusie. Wenn der Herr am Jüngsten Tag vom Himmel herabkommt 
und in Herrlichkeit erscheint, werden alle Kinder Gottes und wird Gottes gerechtes Ge
richt und damit das Werk eines jeden Menschen offenbar werden.182 Dann müssen alle 

172 Joh 14,26. 
173 Joh 6,39f; 14,3; 16,22; 17,24. 
174 Gal 1,16; / Gal 1,11; 1 Kor 9,1; 15,8. 
175 Gal 1,10; 1 Kor 9,16; 15,9–11; Röm 1,1. 
176 Röm 1,1–4. 
177 1 Kor 15,3–8. 
178 Röm 1,16f. 
179 Vgl. Röm 3,21f. 
180 Röm 10,9; / 1 Kor 1,18.21; / 1 Kor 15,2. Aber Röm 5,9f; 7,24f; vgl. Joh 3,17; 4,42; 10,9; 1 Joh 4,14. 
181 1 Kor 1,7. 
182 Röm 8,18; / Röm 2,5; / 1 Kor 3,13. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 227 

Menschen vor dem Richterstuhl Christi offenbar werden, damit jeder seinen Lohn für 
das Gute oder Böse, das er im irdischen Leben getan hat, empfängt.183 

Obwohl die Offenbarung des Johannes hinsichtlich ihrer Sprache und der im „Geist“184 
geschauten oder gehörten Inhalte jüdischen apokalyptischen Schriften vergleichbar ist, 
ist sie eine Apokalypse ganz eigener Art, erhebt sie doch den Anspruch, ein durch den 
erhöhten Christus selbst (mittels eines Engels) dem „Knecht“ Johannes eingegebenes, 
prophetisches Buch zu sein.185 Was Johannes bei der Offenbarung hört und gezeigt 
bekommt, betrifft die damalige Lage der sieben kleinasiatischen Gemeinden, denen 
er schreibt, und das Geschehen danach.186 Es ist Ausdruck der Herrschaft Gottes und 
Christi im Himmel und auf Erden, die jetzt noch im Himmel verborgen, für die Glau
benden aber bereits gewiss ist. Mit Gewissheit wird ein Gericht über Mensch und Welt 
stattfinden, bei dem die Toten nach ihren Taten gerichtet werden.187 Aus Gott wird ein 
neuer Himmel und eine neue Erde hervorgehen.188 

In den neutestamentlichen Schriften haben sich Offenbarungserfahrungen einzelner 
Menschen und Gruppen niedergeschlagen, die, wenn sie entsprechend gedeutet werden, 
davon Zeugnis ablegen, dass sich ihnen der Gott Israels in einzigartiger und unüberbietba
rer Weise durch Jesus Christus als liebender, vergebender und rettender Gott erschlossen 
hat. Durch die Offenbarung in Jesus Christus wurde bei Menschen der Glaube als un
bedingtes Heilsvertrauen geweckt – als Vertrauen, dass von Gott nur Gutes kommt und 
Gott alles zum Guten führen wird. Menschen, die zum Glauben an Jesus Christus ge
kommen waren, wurden mit dem Leben schaffenden Geist Gottes erfüllt, durch den sie 
die Gewissheit erlangten, dass ihr Glaube gültig und verlässlich ist. 

Allerdings lässt sich auch vom Neuen Testament, wenngleich in eingeschränktem 
Maß, sagen, was vom Alten Testament gilt: In ihm kommt keineswegs nur Offenbarung 
Gottes im strikten Sinn zum Ausdruck. Es findet sich in ihm auch viel Situations- und 
Zeitbedingtes. Das sei hier nur an einem Beispiel erläutert, an der letzten Schrift des Neu
en Testamentes, der Apokalypse (Offenbarung) des Johannes. 

Der Verfasser beansprucht, vom auferstandenen und erhöhten Christus selbst da
zu beauftragt worden zu sein, das, was er in apokalyptischen Bildern von der Gegenwart 
und der Zukunft bis zum Weltende zu sehen bekommt, in einem Buch aufzuschreiben.189 
In seiner Himmelsvision schaut er schließlich das Gericht Gottes.190 Von Engeln wird 
zunächst einmal ein Gericht über alle Völker, der Fall Babylons und ewige Strafe für al
le Anhänger des Tieres und seines Standbildes angekündigt.191 Mit dem großen Babylon 
oder der großen Hure ist Rom gemeint, das damals die Welt beherrscht und aus christ
licher Sicht mit dem Kaiserkult alle Völker zum Götzendienst verführt, mit dem Tier der 
Antichrist, der in Gestalt des „Nero redivivus“ (des nach der Nerosage wiederkehrenden 

183 2 Kor 5,10. 
184 Offb 1,10. 
185 Offb 1,1.3; 22,6f.18f. 
186 Offb 1,19. 
187 Offb 14,7; 17,1; / 20,12. 
188 Offb 21,1–3. 
189 Offb 1,11.19. 
190 Offb 14,6–20,15. 
191 Offb 14,6; 14,8; 14,9–11. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Nero) kommen und die Christenverfolgung verschärfen würde. Den Anhängern des Tie
res stellt der Engel ihre ewige Strafe so vor Augen: 

„Wer das Tier und sein Standbild anbetet […], der muss den Wein des Zornes Gottes 
trinken, der unverdünnt im Becher seines Zorns gemischt ist. Und er wird mit Feuer 
und Schwefel gequält vor den Augen der heiligen Engel und des Lammes. Der Rauch 
von ihrer Peinigung steigt auf in alle Ewigkeit und alle, die das Tier und sein Standbild 
anbeten und die seinen Namen als Kennzeichen annehmen, werden bei Tag und Nacht 
keine Ruhe haben.“192 

Beim Sturz Babylons ruft eine Stimme vom Himmel her den Christen zu: 

„Verlass die Stadt, mein Volk, damit du nicht mitschuldig wirst an ihren Sünden und 
von ihren Plagen mitgetroffen wirst! Denn ihre Sünden haben sich bis zum Himmel 
aufgetürmt und Gott hat ihre Schandtaten nicht vergessen. Zahlt ihr mit gleicher Mün

ze heim, gebt ihr doppelt zurück, was sie getan hat! Mischt ihr den Becher, den sie ge
mischt hat, doppelt so stark! Im gleichen Maß, wie sie in Prunk und Luxus lebte, lasst 
sie Qual und Trauer erfahren!“193 

Schließlich heißt es in Bezug auf das allgemeine Gericht über alle Völker und Menschen: 
„Wer nicht im Buch des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuersee geworfen.“194 
In ihn wurde schon zuvor der Teufel, der Rom für seine böse Herrschaft genutzt hatte, 
geworfen. Auch das Tier befand sich dort. Alle, die dort sind, werden „Tag und Nacht […], 
in alle Ewigkeit“195 gequält werden. Gerettet werden „hundertvierundvierzigtausend aus 
allen Stämmen der Söhne Israels“, „eine große Schar aus allen Nationen und Stämmen, 
Völkern und Sprachen“, das heißt die große Schar der Christen.196 

Ist diese Vision als eine genaue Schau dessen, was sich beim Gericht Gottes zutragen 
wird und damit als endgültige und sichere Offenbarung Gottes zu verstehen? Dann wäre 
auch geoffenbart, dass Gott in seinem aufwallenden Zorn oder Jähzorn nicht nur Glei
ches mit Gleichem vergilt, sondern gleich doppelt und sogar ewig straft und den Groß
teil der Menschen als massa perditionis (Masse der Verlorenheit) ewig verdammt und dass 
Christus („das Lamm“) zusammen mit den heiligen Engeln sadistisch dabei zusieht, wie 
die Verdammten gequält werden.197 

Gegen die Auffassung, es handle sich hier um eine wortwörtliche Offenbarung Got
tes, sprechen mehrere Gründe. Bereits die Verwendung apokalyptischer Bilder und bild
hafter Elemente als solche verrät, dass die „Offenbarung“ des Johannes keinen wahr
heitsgetreuen detaillierten Bericht über Vorgänge beim Endgericht darstellt. Die Bilder 
sind ein Darstellungsmittel, bei dem zwischen Bild und gemeinter Wirklichkeit, zwi
schen Gestalt und Gehalt, zwischen Aussageweise und Aussageinhalt zu unterscheiden 

192 Offb 14,9–11. 
193 Offb 18,4–7. 
194 Offb 20,15. 
195 Offb 20,10. 
196 Offb 7,4; / 7,9. 
197 Offb 16,19; 19,15; / 18,6; / 20,10.14f; / 14,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 229 

ist. Feuer, Schwefel und Rauch veranschaulichen die inneren, seelischen Qualen des gott
losen Menschen. Die weiße Wolke, auf der einer wie ein Menschensohn thront, steht für 
die endzeitliche Herrschaft Christi.198 Wenn Gott Babylon „den Becher mit dem Wein 
seines rächenden Zornes“199 reicht, heißt das, dass am Ende dank der Gerechtigkeit Got
tes alle Gottlosigkeit der Menschheit vernichtet wird. Schließlich symbolisiert die Zahl 
144.000 verstanden als 12 mal 12 Vollständigkeit. 

Hält man nach Abzug alles Bildhaften die „Offenbarung“ des Johannes in ihrem 
Aussagekern dennoch für eine realistische Prognose hinsichtlich des Endgerichts, ist 
man mit dem Problem der Gegensätzlichkeit oder Widersprüchlichkeit im Neuen Testa
ment konfrontiert. Denn die von Johannes „vorausgesehene“ Verdammnis der Mehrheit 
der Menschen lässt sich mit etlichen anderen Stellen im Neuen Testament, für die 
dann ebenfalls gilt, Offenbarung Gottes zu vermitteln, kaum oder nicht vereinbaren. 
So weisen einige Aussagen besonders in den Briefen in eine ganz andere Richtung. 
Nach Paulus werden alle Menschen zu ewigem Leben auferstehen, wie aus seinem 1. 
Korintherbrief hervorgeht: 

„Denn wie in Adam alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht wer
den.“200 

Durch die Gnadentat Jesu ist den Menschen das Leben Gottes reichlich zuteilgeworden, 
und zwar wirklich allen Menschen, wie Paulus im Römerbrief deutlich macht: 

„Wie es also durch die Übertretung eines Einzigen für alle Menschen zur Verurteilung 
kam, so kommt es auch durch die gerechte Tat eines Einzigen für alle Menschen zur 
Gerechtsprechung, die Leben schenkt.“201 

Auch der 1. Timotheusbrief verspricht einen anderen Ausgang, insofern in ihm Gott als 
der Retter aller Menschen gilt: 

„Dafür arbeiten und kämpfen wir, denn wir haben unsere Hoffnung auf den lebendigen 
Gott gesetzt, den Retter aller Menschen, besonders der Gläubigen.“202 

Zum Wahrheitskern der „Offenbarung“ würde auch das Gottesbild vom unbarmherzi
gen, jähzornigen und strafenden Richter gehören, dem die allermeisten anderen Aussa
gen über Gott im Neuen Testament eindeutig widersprechen. 

Es wurde schon auf die Bedeutungsvielfalt von Texten im Allgemeinen und der bi
blischen Texte im Besonderen aufmerksam gemacht.203 Der Sinn biblischer Schriften 
geht nicht darin auf, einfach Wahrheit über Gott, Welt, Mensch oder Geschichte zu ver
mitteln. Die Verfasser wollen mit ihnen oft auch trösten und ermahnen, zum Lob und 

198 Offb 14,14. 
199 Offb 16,19. 
200 1 Kor 15,22. 
201 Röm 5,18; vgl. 8,32. 
202 1 Tim 4,10. 
203 Kap. 3.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Preis Gottes anregen und vieles andere mehr. Oft geben diese „Funktionen“ dem Text 
als ganzem ihren eigentlichen Sinn. Auch der Autor des letzten Buches des Neuen Tes
taments will mit seiner „Offenbarung“ sicher nicht in erster Linie darüber informieren, 
was sich beim Weltgericht genau abspielen wird. Er will vielmehr seine Mitchristen in ei
ner ganz bestimmten Situation, nämlich in der Situation zunehmender Christenverfol
gung durch die römische Weltmacht ermahnen. Beim damaligen römischen Kaiserkult 
mussten angeklagte Christen die Götter anrufen, ihnen vor einem Standbild des Kai
sers und vor den Statuen der römischen Götter Weihrauch und Wein opfern und außer
dem Christus verfluchen. Als Johannes Ende des 1. Jahrhunderts seinen Rundbrief an 
sieben Gemeinden niederschreibt, werden Christen in Kleinasien wohl erst in Einzelfäl
len verfolgt. Doch erwartet der Seher eine umfassende, systematisch betriebene Chris
tenverfolgung für die nächste Zukunft. In Wut auf die römischen Machthaber und ver
ständlicher Sorge fordert er in einer Zeit großer Bedrängnis seine Mitchristen dazu auf, 
nicht vom Glauben abzufallen, sondern am Bekenntnis Christi treu festzuhalten. Wört
lich schreibt er: „Hier muss sich die Standhaftigkeit der Heiligen bewähren, die an den 
Geboten Gottes und an der Treue zu Jesus festhalten.“204 

Die besondere Situation, in der Johannes das Schreiben abfasst, muss berücksich
tigt werden, will man seine Wahrheit angemessen verstehen. Die Vision von der ewigen 
Verdammnis der römischen Machthaber und aller, die am römischen Kaiserkult teilneh
men, ist situations- und zeitbedingt. In ihr macht Johannes seinem begreiflichen Ent
setzen und seiner nachvollziehbaren Empörung über die damalige römische Christen
verfolgung Luft. Sie darf aber nicht als Offenbarung zeitlos gültiger Wahrheit missver
standen werden. Dennoch enthält die Ermahnung und Ermutigung der neutestament
lichen Apokalypse einen bleibenden Wahrheitskern, der sich dann etwa so liest: Haltet 
durch und harrt aus! Denn die Tage der römischen Weltmacht sind gezählt. Diejenigen, 
die euch zwingen wollen, Götzen zu opfern, und die euch verfolgen und töten, werden 
der Gerechtigkeit Gottes nicht entkommen. Ihr aber, die ihr standhaft bleibt, könnt des
sen gewiss sein, dass Christus „der König der Könige und Herr der Herren“205 über die 
Mächtigen und Mächte dieser Welt siegen wird und ihr als Lohn für eure Treue und eure 
Standhaftigkeit den neuen Himmel und die neue Erde erleben und für immer im neuen 
Jerusalem wohnen, das heißt die ewige Vollendung in Gott erhalten werdet. 

Mit diesen Überlegungen zu Gottes Wort und Offenbarung in der Bibel sollte jedem 
Fundamentalismus oder Biblizismus, dem zufolge die gesamte Bibel wörtlich von Gott in
spiriert und damit für die Leserin und den Leser nicht bloß Zeugnis von Offenbarung, 
sondern unmittelbare, völlig irrtumsfreie Offenbarung selbst ist, der Boden entzogen sein. 
Ein letztes Beispiel mag das noch einmal bekräftigen: Wenn die Schrift in all ihren Aus
sagen einfach wahr wäre, müsste es mehrere Götter geben, denn in ihr heißt es: „Gott 
steht auf in der Gottesversammlung, inmitten der Götter hält er Gericht.“206 

204 Offb 14,12. 
205 Offb 19,16. 
206 Ps 82,1; vgl. Ps 89,6–8; Dtn 32,8–9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 231 

3.2.4 Die Wahrheit der Bibel 

Nachdem die Texte der Bibel zusammengefasst sowie ihr Offenbarungsverständnis und 
ihr Offenbarungsinhalt dargelegt worden sind, stellt sich die Frage, inwiefern und inwie
weit nun die heilige Schrift der Christen Wort Gottes ist oder enthält und damit wahr ist. 
Wahr muss es sein, wenn es von Gott stammt, da Gott die Wahrheit selbst ist und nicht 
lügen und nicht täuschen kann. Weil es aber in jedem Fall Gottes Wort in Menschenwort 
ist, ist noch einmal entschieden dem fundamentalistischen Missverständnis entgegen
zutreten, die Bibel habe in allem Recht und sei in allem wortwörtlich wahr. 

So darf gleich zu Beginn im Buch Genesis der Schöpfungsbericht nicht im Sinne des 
Kreationismus als quasi-naturwissenschaftlicher Bericht darüber verstanden werden, 
wie die Welt, die Erde und das Leben auf der Erde entstanden sind. Wie etwa hätte es 
die Unterscheidung von Licht und Finsternis oder zwischen Tag und Nacht vor der Ent
stehung von Sonne, Mond und Sterne für Erdenbewohner geben können?207 Auch wenn 
später der Hase verständlicher-, aber zoologisch fälschlicherweise zusammen mit Ka
mel und Klippdachs den rinderartigen Wiederkäuern zugerechnet wird208, ist das völlig 
unproblematisch, weil die Bibel kein Buch ist, mit dem ein naturwissenschaftlicher Wahr
heitsanspruch erhoben wird. 

Ähnlich verhält es sich mit dem historischen Wahrheitsanspruch. Auch wenn die Bi
bel sehr viel Geschichte und sehr viele Geschichten enthält, die im Kern wahr sind, ist 
längst nicht alles, was in ihr erzählt, berichtet oder beschrieben wird, historisch wahr. 
Metuschelach (Methusalem) ist nicht 969 Jahre alt geworden, und auch Noach hat nicht 
noch im Alter von 500 Jahren drei Söhne gezeugt.209 Die „Chronologie“ des Pentateuchs 
stellt keine historische Quelle dar, sondern ist ein literarisches Konstrukt. Den Anfängen 
der Geschichte Gottes mit der Welt und seinem Volk Israel sollte eine sinnhafte zeitliche 
Struktur eingestiftet werden. 

Auch der Jesus der Evangelien darf aus vielerlei Gründen nicht einfach als der histori
sche Jesus angesehen werden, nicht zuletzt deshalb, weil zwischen dem synoptischen und 
dem johanneischen Jesus Spannungen, ja Gegensätze bestehen, die sich unter der Rück
sicht biographischer oder historischer Wahrheit nicht auflösen lassen. Während der syn
optische Jesus persönlich ganz hinter seiner Botschaft vom nahen Reich Gottes zurück
tritt, macht der johanneische Jesus wesentliche Ich-Aussagen über seine eigene Person. 
Gemäß den synoptischen Evangelien stirbt Jesus, nachdem er am Vorabend das Pascha
mahl mit seinen Jüngern gefeiert hat, am ersten Tag des großen Paschafestes, am 15. 
Nasan, gemäß dem Johannesevangelium hingegen vor dem Paschafest, am 14. Nasan, 
was historisch wahrscheinlicher ist. Während die Synoptiker das letzte Abendmahl Je
su aus theologischen Gründen in eine Parallele zum jüdischen Paschamahl setzen, be
schreibt es Johannes so, dass Jesus am Kreuz zu der Zeit stirbt, als die Paschalämmer ge
schlachtet werden. Diese Zeitgleichheit erlaubt es Johannes, Jesus theologisch als Lamm 
Gottes zu deuten. 

207 Gen 1,3–5; / 1,14–16. 
208 Lev 11,3–6; Dtn 14,7. 
209 Gen 5,27; / 5,32. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Besonders am letzten Beispiel wird deutlich, dass es in den Evangelien wie auch in 
den anderen Texten des Neuen und Alten Testaments nicht in erster Linie um histo
rische Wahrheit, sondern vor allem und oft genug ausschließlich um Glaubenswahrheit 
oder theologische Wahrheit geht, also um Wahrheiten, die das Wesen Gottes, sein schöp
ferisches Wirken in der Welt und sein geschichtliches Handeln an und mit den Menschen 
betrifft, sowie Wahrheiten, die Welt und Mensch in ihrem Bezug zu Gott anbelangen. 

Beispielsweise steht bei den Berichten über Wunder Jesu oft eine Glaubenswahrheit 
im Vordergrund, während der historische Wahrheitsgehalt im Hintergrund stark vari
iert. Viele Berichte über Heilungswunder, bei denen Jesus Menschen von körperlichen 
Krankheiten wie Aussatz oder Blindheit geheilt hat, dürften zwar nicht in allen Einzel
heiten, aber doch im Kern historisch wahr sein. Es geht aber nicht nur um die wunder
bare Heilung als solche, sondern auch um den Glauben – den Glauben des Geheilten, von 
dem Jesus immer wieder sagt, er habe ihm geholfen210, und den Glauben dessen, der den 
Bericht von der Krankenheilung vernimmt. Auch der Leser oder Hörer des Berichts soll 
in seinem Glauben bestärkt werden, dass Gott zu seiner Zeit alle Gebrechen des Men
schen heilen wird. 

Bei Geschenkwundern wie der Brotvermehrung könnte deshalb eine historische Er
innerung vorliegen, weil Jesus auch sonst am leiblichen Wohl der Menschen sehr gelegen 
war.211 Dank der Gegenwart Jesu haben Menschen unter Umständen die Erfahrung ge
macht, dass alle satt werden, wenn sie das Wenige, das zum Leben da ist, geschwisterlich 
miteinander teilen. Jesus wollte nicht nur den inneren, geistlichen, sondern auch den äu
ßeren, leiblichen Hunger der Menschen stillen. Aber er ist natürlich auch und vor allem 
als Sohn Gottes selbst das wahre „Brot des Lebens“, das die Menschen geistlich nährt.212 

Bei den Berichten über gigantische Rettungswunder dürfte dagegen der historische 
Wahrheitsgehalt hinter dem nachösterlich-theologischen nahezu verschwinden.213 
Wenn Jesus, nachdem er im Boot geschlafen hat oder über den See gewandelt ist, den 
Wind und den See schlagartig beruhigt, könnte damit etwa gesagt sein: Habt Vertrauen 
in Jesus, denn er ist der auferstandene Sohn Gottes, der alle inneren oder äußeren 
Stürme, die im Leben des Einzelnen oder der Gemeinde aufkommen können, auf 
unerwartete, wunderbare Weise beheben kann! 

„Die Wunderüberlieferungen sind insbesondere in den Sog von Ostern geraten.“214 
Sie wurden im Licht des österlichen Glaubens an Jesu Auferstehung von den Toten neu 
gelesen und weiterentwickelt. Es entstanden auch neue Geschichten. „Dass der in der 
Gemeinde gegenwärtig bleibende erhöhte Christus helfend den Seinen zugewandt ist 
und auf ihre Bitten antwortet, konnte und sollte gerade mithilfe der Wundergeschichten 
vermittelt werden.“215 

Auch im Bereich praktischer Wahrheiten, in denen eine Norm zum Ausdruck gebracht 
und ein Sollensanspruch erhoben wird, ist deutlich zu unterscheiden. Viele Ge- und Ver

210 Mk 5,34 u.a.; vgl. 7,29; Mt 8,10. 
211 Mk 6,30–44; 8,1–9; / 2,23–28; 5,43; 6,31. 
212 Joh 6,35. 
213 Mk 4,35–41; Mt 14,22–33. 
214 Gnilka 139. 
215 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 233 

bote, die die Bibel aufstellt, sind als zeitbedingt einzustufen und besitzen für den Chris
ten von heute keine Gültigkeit mehr. Bestimmte Ritualgebote der Tora wie die Opferbe
stimmungen oder Reinheitsvorschriften sind schon allein deshalb hinfällig, weil es kei
nen Tempel mehr gibt, auf den sie sich beziehen.216 Doch auch viele Sozialgebote haben 
ihre Geltung verloren, weil sich die gesellschaftlichen Verhältnisse im Laufe der vergan
genen 2000 oder 3000 Jahre radikal verändert haben. Wenn beispielsweise im Epheser
brief Sklaven aufgefordert werden, sie sollen ihren irdischen Herrn dienen als wäre es 
Christus, oder Frauen, sie sollen sich den Männern unterordnen wie dem Herrn, da der 
Mann das Haupt der Frau sei, wie Christus das Haupt der Kirche ist, gelten diese Normen 
heute nicht mehr, weil infolge der Entwicklung der menschlichen Vernunft und dadurch 
der rechtlichen Verhältnisse Sklaverei und Geschlechterdiskriminierung gesetzlich ab
geschafft sind.217 Zeitlos gültig sind hingegen die Moralgebote des Dekalogs, denen zu
folge man Vater und Mutter ehren sowie nicht töten, die Ehe brechen, stehlen oder falsch 
gegen den Nächsten aussagen soll und die sich im doppelten Liebesgebot zusammenfas
sen lassen.218 

Die immer geltenden ethischen Wahrheiten stehen in der Bibel in einem engen sachli
chen Zusammenhang mit wiederum zeitlos gültigen Glaubenswahrheiten. Diese ließen 
sich theologisch zusammenfassen in Aussagen wie „Gott ist Schöpfer, Retter, Bundesgott 
und Herr der Geschichte“, „Gott ist Liebe“, „Jesus Christus ist Gottes intimste Selbstof
fenbarung, der Sohn Gottes und das ewige Wort des Vaters“, „Der Heilige Geist ist in die 
Herzen der Menschen ausgegossen“ oder „Gott wird alles in allem sein“. Zwischen sol
chen oder ähnlich formulierten Glaubenswahrheiten und den ethischen Grundwahrhei
ten oder -normen besteht in der Bibel ein inneres Grund-Folge-Verhältnis, das sich formal 
so ausdrücken lässt: Weil Gott so und so ist und sich dem Menschen als ein solcher of
fenbart hat und weil der Mensch das erfahren hat, soll sich der Mensch ethisch so und so 
verhalten. Weil Gott den Menschen bedingungslos liebt, soll dieser sich selbst und seinen 
Nächsten ebenfalls möglichst bedingungslos lieben. Weil Gott eine besondere Schwäche 
für die Schwachen hat, soll sich auch der Mensch besonders der Schwachen und Armen 
annehmen. Weil Gott auch zu den Bösen gut ist, soll der Mensch ebenfalls versuchen, 
zu seinen Gegnern und Feinden gut zu sein. Aus dem Indikativ der Glaubenswahrhei
ten ergibt sich der Imperativ ethischer Normen. Nur in dem Maß, in dem das „ist“ des 
Glaubens in seinem Herzen angekommen ist, ist der Mensch imstande, dem daraus fol
genden ethischen „sollen“ in seinem Leben nachzukommen. 

Aber auch unter theologischen Grundaussagen zeichnen sich in der Bibel unauflösba
re Spannungen und unvereinbare Gegensätze ab, die zwangsläufig die Frage aufwerfen, 
welche Annahmen der Glaubende für wahr hält, um sich davon in seinem Leben, Emp
finden und Verhalten leiten zu lassen, und welche er als unzutreffend ansieht. Bereits 
mehrfach angesprochen wurde der Gegensatz zwischen einem Gott, der in seinem Zorn 
auch hart strafen und sogar verwerfen kann, und einem Gott, der in seiner Barmherzig
keit niemals aufhört zu verzeihen. Auch hinsichtlich des letzten Ausgangs der Mensch
heitsgeschichte finden sich, wie klar geworden ist, gegensätzliche Aussagen in der Bibel. 

216 Lev 1–15. 
217 Eph 6,5; / Eph 5,22f; vgl. 1 Kor 11,9; 1 Tim 2,12–14. 
218 Ex 20,12–16; Dtn 5,16–20; / Mk 12,29–31. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Werden alle Menschen am Ende gerettet werden und zu ewigem Leben auferstehen oder 
nur ein Teil von ihnen, während der andere Teil ewig verlorengeht? Mit welchen Mitteln 
oder nach welchen Kriterien lässt sich innerhalb des komplexen Textes der Bibel zwischen 
wahren und unwahren, zwischen zeitlos gültigen und zeitbedingten, zwischen wichti
gen und unwichtigen Überzeugungen unterscheiden? 

Als Mittel zur richtigen Deutung der Bibel steht dem Menschen zunächst einmal die 
eigene Vernunft zur Verfügung, die ihm ja vom Schöpfergott selbst gegeben ist. Mit dieser 
seiner Vernunft kann er feststellen, dass zwischen als gesichert geltenden naturwissen
schaftlichen oder historischen Aussagen und der Bibel kein Widerspruch vorliegen kann, 
weil mit der Bibel die Geltung von Glaubenswahrheiten, und nicht die von empirisch- 
wissenschaftlichen Wahrheiten beansprucht wird. Um jedoch zwischen verschiedenen 
Gottesbildern oder verschiedenen Ausgängen der Menschheitsfamilie mit Gewissheit 
unterscheiden zu können, genügt die Vernunft allein nicht mehr. Um die Schrift, die als 
Ganze auf den einen Gott verweist, in ihrer letzten Tiefe richtig zu deuten, muss Gott 
selbst dem menschlichen Verständnis zu Hilfe kommen. Und er tut es in seinem Heili
gen Geist, der er selbst ist. Wenn Jesus seinen Jüngern verspricht, der Geist werde sie in 
allem belehren, was er gesagt habe219, ist das auch den Menschen versprochen, die sich 
in die Betrachtung der Bibeltexte vertiefen. Ihnen ist verheißen, die Bibel mit dem Bei
stand des Heiligen Geistes auch richtig deuten und verstehen zu können und sich richtig 
zwischen einem uneingeschränkt liebenden und allzeit barmherzigen Gott und einem 
strafenden Richtergott oder zwischen der Hoffnung auf die Rettung aller Menschen und 
der „Vorausschau“ endgültiger Verlorenheit eines mehr oder weniger großen Teils der 
Menschheit entscheiden zu können. 

Fragt man über die Wahrheit der Bibel hinaus nach ihrer Bedeutung für Christen, ist 
an einem wesentlichen Unterschied zwischen dem Christentum einerseits und dem Ju
dentum und dem Islam andererseits festzuhalten. Während letztere zu Recht als Schrift
religionen betrachtet werden, insofern für sie die Schrift die wichtigste Vermittlung zwi
schen Gott und Mensch darstellt, halten Christen nicht ein Mittel, sondern einen Mittler 
für die wichtigste Vermittlung zwischen Mensch und Gott, nämlich Jesus Christus. Im 
Zentrum des Gottesbezugs steht für Juden die hebräische Bibel und für Muslime der Ko
ran, für Christen hingegen die Person Christi. Ihrem Glauben zufolge übertrifft die Of
fenbarung Gottes in Jesus Christus alle anderen göttlichen Offenbarungen, weshalb für 
sie die Bibel ihre höchste Bedeutung darin hat, diese Offenbarung und damit die Person 
Jesu Christi selbst zu bezeugen. 

Das hat wiederum Folgen für die Lektüre der Bibel. Da für den christlichen Gottes
bezug Jesus Christus von einzigartiger Bedeutung ist, sind für Christen Schriften der 
Bibel umso bedeutsamer, je mehr durch sie die Person Jesu Christi vermittelt wird. So 
gesehen kommt den Evangelien eine größere Bedeutung zu als den übrigen Schriften 
des Neuen Testaments, und dem Neuen Testament als ganzem eine größere als dem Al
ten Testament. Durch keine Schrift kann der Christ der Person Jesu Christi persönlich 
näherkommen als durch das Evangelium in seiner vierfachen Ausgestaltung. 

219 Joh 14,26. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 235 

Die Bibel als Wort Gottes in menschlichen Worten verweist somit auf jenes Wort Got
tes, das selbst Gott ist: den göttlichen Logos oder Sohn, von dem es im Johannesevangelium 
heißt, dass es Fleisch geworden ist und unter uns gewohnt hat.220 

Literatur 

Joachim Gnilka: Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte, 6. Auflage der durchgesehe
nen und erweiterten Sonderausgabe, 2000. 

3.2.5 Entmythologisierung und existentiale Interpretation des Neuen Testaments 
(Rudolf Bultmann) 

Ein weiteres Problem für das Wahrheitsverständnis der Bibel liegt darin, dass in ihr sehr 
viel mit Mythen gearbeitet wird, das heißt mit religiösen Aussagen, die die gemeinten 
Wahrheiten mithilfe von Vorstellungen oder Erzählungen zum Ausdruck bringen. Sind die
se Wahrheiten, so fragt sich, dem heutigen Menschen überhaupt noch zugänglich, gelten 
sie heute überhaupt noch? 

Der evangelische Theologe Rudolf Bultmann (1884–1976), der in seinem Denken stark 
von Heideggers Existenzphilosophie geprägt war, stellte 1941 in seinem bahnbrechenden 
Vortrag über Neues Testament und Mythologie sein Programm der Entmythologisierung bi
blischer Texte vor. Ihm zufolge kann der Mensch der Moderne das mythische Weltbild 
des Neuen Testaments nicht mehr als wahr anerkennen, weil sein eigenes Weltbild im 
Gegensatz dazu durch wissenschaftliches Denken geformt ist. Die Welt besteht für ihn 
nicht mehr aus drei Stockwerken: dem Himmel als Wohnung Gottes und himmlischer Ge
stalten, der Unterwelt als Hölle, als Ort der Qual, und der Erde, auf der übernatürliche 
Kräfte wie der Satan und die Dämonen in das natürliche Geschehen eingreifen. Er tut 
sich auch schwer mit der mythologischen Sprache, in der das Heilsgeschehen dargestellt 
ist und das den eigentlichen Inhalt der neutestamentlichen Verkündigung bildet, etwa 
dass Jesus durch seinen Tod am Kreuz Sühne für die Sünden der Menschen schafft, dass 
die dämonischen Weltmächte ihre Macht verloren haben oder dass Jesus nach seiner Auf
erstehung in den Himmel auffuhr, zur Rechten des Vaters erhöht wurde und auf den Wolken 
des Himmels wiederkommen wird. „Das alles ist mythologische Rede, und die einzelnen 
Motive lassen sich“, so Bultmann, „leicht auf die zeitgeschichtliche Mythologie der jüdi
schen Apokalyptik und des gnostischen Erlösungsmythos zurückführen.“221 

Für den modernen Menschen ist durch die Kenntnis der Kräfte und Gesetze der Na
tur der Geister- und Dämonenglaube beendet und sind auch die Wunder des Neuen Tes
taments als Durchbrechung von Naturgesetzen erledigt. „Man kann nicht elektrisches 
Licht und Radioapparat benutzen, in Krankheitsfällen moderne medizinische und kli
nische Mittel in Anspruch nehmen und gleichzeitig an die Geister- und Wunderwelt des 

220 Joh 1,14. Zum Sohn Gottes siehe Bd. 2, Kap. 2 u. 3. 
221 Bultmann: Neues Testament und Mythologie I A 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Neuen Testaments glauben.“ Der Mensch der Neuzeit kann den Tod, der für ihn ein ein
facher und notwendiger Naturvorgang ist, nicht als Strafe für die Sünden begreifen. Er 
kann die Lehre von der stellvertretenden Genugtuung durch den Tod Christi nicht ver
stehen. 

„Wie kann meine Schuld durch den Tod eines Schuldlosen (wenn man von einem sol
chen überhaupt reden darf) gesühnt werden? Welche primitiven Begriffe von Schuld 
und Gerechtigkeit liegen solcher Vorstellung zugrunde? Welch primitiver Gottesbe
griff? Soll die Anschauung vom sündentilgenden Tode Christi aus der Opfervorstellung 
verstanden werden: welch primitive Mythologie, dass ein Mensch gewordenes Gottes
wesen durch sein Blut die Sünden der Menschen sühnt! Oder aus der Rechtsanschau
ung, so dass also in dem Rechtshandel zwischen Gott und Mensch durch den Tod Christi 
den Forderungen Gottes Genugtuung geleistet wäre […]!“222 

Soll also die Verkündigung des Neuen Testaments ihre Gültigkeit behalten, so gibt 
es nach Bultmann „keinen anderen Weg, als sie zu entmythologisieren“223. Der My
thos muss „existential interpretiert werden“, das heißt auf das sich in den mythischen 
Vorstellungen aussprechende Existenzverständnis hin ausgelegt werden.224 

Zum menschlichen Seinsverständnis außerhalb des Glaubens gehört nach Bultmann, 
dass diese Welt eine Welt der Vergänglichkeit und des Todes ist. „Das Sichtbare, Ver
fügbare ist vergänglich, und deshalb ist, wer von ihm her lebt, der Vergänglichkeit, dem 
Tode, verfallen.“225 Demgegenüber wäre „echtes Leben des Menschen dasjenige, das aus 
dem Unsichtbaren, Unverfügbaren lebt, das also alle selbstgeschaffene Sicherheit preis
gibt“226. Das aber ist das Leben nach dem Geist, das Leben im Glauben, das ist mensch
liches Sein im Glauben. Der Glaubende ist durch Gottes sündenvergebende Gnade von 
seiner Vergangenheit befreit. Er öffnet sich frei der Zukunft und verzichtet darauf, sich 
selbst zu vertrauen. Er entschließt sich, nur auf Gott zu vertrauen. In einer Haltung der 
Entweltlichung lebt er in Distanz zur Welt und ist so Herr über alle Dinge. Seine radikale 
Hingabe an Gott, die alles von Gott, und nichts von sich erwartet, und die damit gegebe
ne Gelöstheit von allem weltlich Verfügbaren, macht seine Haltung der Entweltlichung 
aus und ist Freiheit. So offen und entweltlicht existieren heißt: eschatologisch existieren, ein 
neues Geschöpf sein. 

Für den Glaubenden ist die Heilszeit „schon angebrochen, das Zukunftsleben schon 
Gegenwart geworden“. Das Weltgericht ist nicht ein bevorstehendes kosmisches Ereignis, 
wie besonders das Johannesevangelium deutlich macht, sondern die Tatsache, dass Jesus 
in die Welt gekommen ist und zum Glauben gerufen hat. Wer glaubt, der hat schon das 
Leben, der ist vom Tod zum Leben hinübergeschritten. Dadurch ist für den Glaubenden 
äußerlich nichts anders geworden, „aber sein Weltverhältnis ist ein anderes: die Welt 
kann ihm nichts mehr anhaben; der Glaube ist der Sieg über die Welt“. 

222 Ebd. I A 2. 
223 Ebd. B 1. 
224 Ebd. B 2. 
225 Ebd. II A 1. 
226 Ebd. II A 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 237 

Für Bultmann ist das Leben im Glauben keineswegs ein beständiger Zustand, weil 
die Glaubensentscheidung nicht ein für alle Mal vollzogen ist, sondern sich jeweils in der 
konkreten Situation zu bewähren hat. Das Glauben ist kein Ergriffenhaben, sondern ein 
Ergriffenwordensein und deshalb ein ständiges Unterwegssein zwischen dem „noch nicht“ 
und dem „doch schon“, ein ständiges Jagen nach dem Ziel. 

Wenn das christliche Seinsverständnis aber auf diese Weise existential und damit 
unmythologisch interpretiert wird, was ist das Christliche daran? Kommt es dann, so 
muss man mit Bultmann fragen, nicht ohne Christus aus? 

„Vor allem scheint Martin Heideggers existentiale Analyse des Daseins nur eine pro
fane philosophische Darstellung der neutestamentlichen Anschauung vom menschli

chen Dasein zu sein: der Mensch, geschichtlich existierend in der Sorge um sich selbst 
auf dem Grunde der Angst, jeweils im Augenblick der Entscheidung zwischen der Ver
gangenheit und der Zukunft, ob er sich verlieren will an die Welt des Vorhandenen, 
des ,man‘, oder ob er seine Eigentlichkeit gewinnen will in der Preisgabe aller Siche
rungen und in der rückhaltlosen Freigabe für die Zukunft! Ist nicht so auch im Neuen 
Testament der Mensch verstanden?“227 

Nach Bultmann ist in der Tat der Glaube nicht eine mysteriöse, supranaturale Quali
tät, sondern die Haltung echter Menschlichkeit, wie auch die Liebe keine geheimnisvol
le, übernatürliche Praktik, sondern natürliches Verhalten des Menschen ist. „Das Neue 
Testament bestätigt gewissermaßen die Behauptung der Philosophie, dass Glaube und 
Liebe die ,natürliche‘ Haltung des Menschen ist, wenn es den Glaubenden als ,neues Ge
schöpf ‘ versteht.“228 

Es gibt jedoch für Bultmann einen entscheidenden Unterschied zwischen Philoso
phie und christlichem Glauben. Die Philosophie ist nämlich überzeugt, dass es nur des 
Aufweises der „Natur“ des Menschen bedarf, um auch ihre Verwirklichung herbeizufüh
ren. Das Neue Testament behauptet hingegen, „dass sich der Mensch von seiner fakti
schen Weltverfallenheit gar nicht freimachen kann, sondern durch eine Tat Gottes frei
gemacht wird“229. Es sagt, dass ohne die Heilstat Gottes „die Situation des Menschen 
eine verzweifelte ist, während die Philosophie die Situation des Menschen als solche kei
neswegs als eine verzweifelte sieht und sehen kann“230, weil sich ihr der Mensch, wenn er 
sie nur durchschaut, entziehen kann. Nach dem Neuen Testament ist der Mensch hin
gegen selber ganz und gar verfallen. Er ist verfallen an das „Fleisch“, und diese Verfallen
heit ist „die Selbstherrlichkeit, die Eigenmächtigkeit des Menschen, sein Streben, aus 
sich selbst zu leben.“231 Der Mensch, der „aus dem Verfügen über das Verfügbare lebt“, 
verfehlt echtes Leben und sieht nicht, „dass sein eigentliches Leben schlechterdings nur 
Geschenk für ihn sein kann“.232 Das heißt aber in der Sprache des Neuen Testaments, 
dass er ein Sünder ist. Denn Eigenmächtigkeit ist Sünde. In ihr fasst der Mensch seine 

227 Ebd. B 1. 
228 Ebd. 
229 Ebd. 
230 Ebd. 
231 Ebd. 
232 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Existenz als eine von ihm ergriffene und zu bewältigende Aufgabe auf, statt sie als reines 
Geschenk zu verstehen. 

Diese Rede von der Sünde ist nun aber nach Bultmann keine mythologische Rede 
mehr. 

„In dem Augenblick erscheint die Rede von der Sünde nicht mehr als mythologisch, da 
dem Menschen Gottes Liebe begegnet als die ihn umfangende und tragende Macht, 
die ihn gerade auch in seiner Eigenmächtigkeit und Verfallenheit trägt, d. h. die ihn 
als den gelten lässt, der er nicht ist, und das heißt: die ihn von sich selbst, so wie er ist, 
befreit.“233 

Für den Menschen ist sein eigentliches Leben nur dann faktische Möglichkeit, wenn er 
von sich selbst befreit wird. „Eben das aber sagt die Verkündigung des Neuen Testa
ments; eben das ist der Sinn des Christusgeschehens. Es besagt, dass da, wo der Mensch 
nicht handeln kann, Gott für ihn handelt, für ihn gehandelt hat.“234 

Auch die Rede vom Christusgeschehen selbst ist für Bultmann nicht einfach mytho
logisches Reden. Auch wenn die Geschichte Jesu etwa durch die Jungfrauengeburt my
thologisch eingekleidet ist, ist sie nicht in dem Sinne ein Mythos wie etwa die Kultmy
then griechischer oder hellenistischer Götter: 

„Jesus Christus, als Gottes Sohn, als ein präexistentes Gottwesen eine mythische 
Gestalt, ist zugleich ein bestimmter historischer Mensch, Jesus von Nazaret; und das 
Schicksal seiner Person ist nicht nur ein mythisches Geschehen, sondern zugleich ein 
Menschenschicksal, das mit der Kreuzigung endet.“235 

Bultmann zufolge hat die mythologische Rede von Jesus den Sinn, „die Bedeutsamkeit 
der historischen Gestalt Jesu und seiner Geschichte, nämlich ihre Bedeutung als Heilsge
stalt und Heilsgeschehen zum Ausdruck zu bringen“. Und diese Bedeutung „ergibt sich 
aus dem, was Gott mir durch sie sagen will“. 

Vor allem ist das Kreuz Christi, sofern es Heilsereignis ist, nicht einfach als mythisches 
Ereignis aufzufassen. Als ein solches ist es verstanden, wenn wir bestimmten objektivie
renden Vorstellungen des Neuen Testaments folgen, etwa: 

„Er [Jesus Christus] ist das Opfer, dessen Blut unsere Sünde sühnt; er trägt stellvertre
tend die Sünde der Welt, und indem er die Strafe der Sünde, den Tod, übernimmt, be
freit er uns vom Tod. Diese mythologische Interpretation, in der sich Opfervorstellun
gen und eine juristische Satisfaktionstheorie mischen, ist für uns nicht nachvollzieh
bar.“236 

233 Ebd. 
234 Ebd. 
235 Ebd. B 2 a. 
236 Ebd. B 2 b. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 239 

Wenn das Kreuz das Gericht über die „Welt“ ist, durch die die Machthaber dieser Welt 
einst entmachtet werden237, so ist damit in existentialer Interpretation gesagt, dass in 
ihm das Gericht über uns selbst – die den Mächten der „Welt“ verfallenen Menschen – 
vollzogen ist. Dadurch haben wir existentiell teil an seinem Kreuz und werden von uns 
selbst befreit. 

„Indem Gott Jesus kreuzigen ließ, hat er für uns das Kreuz errichtet: an das Kreuz Chris
ti glauben, heißt nicht, auf einen mythischen Vorgang blicken, der sich außerhalb un
ser und unserer Welt vollzogen hat, auf ein objektiv anschaubares Ereignis, das Gott 
als uns zugute geschehen anrechnet; sondern an das Kreuz glauben, heißt, das Kreuz 
Christi als das eigene übernehmen, heißt, sich mit Christus kreuzigen lassen.“238 

Auch die Auferstehung Christi ist für Bultmann trotz mythologischer Elemente in den 
Berichten über die Begegnung des Auferstandenen mit den Jüngerinnen und Jüngern 
kein schlechthin mythisches Ereignis. Kreuz und Auferstehung bilden als kosmisches 
Geschehen eine Einheit, wie das Paulus gerichtsmythologisch auf den Punkt bringt: 
„Wegen unserer Verfehlungen wurde er hingegeben, wegen unserer Gerechtmachung 
wurde er auferweckt.“239 So folgert Bultmann: „Es steht also nicht so, dass das Kreuz für 
sich gesehen werden könnte als der Tod und Untergang Jesu, welchem dann, den Tod 
rückgängig machend, die Auferstehung folgte. Der, der den Tod erleidet, ist ja schon der 
Gottessohn, und sein Tod selbst ist schon die Überwindung der Todesmacht.“240 

Kreuz und Auferstehung sind eine Einheit, indem sie zusammen das eine kosmische 
Ereignis bilden, durch das die Welt gerichtet im Sinn von aufgerichtet und die Möglich
keit echten Lebens beschafft worden ist. 

Die Auferstehung Christi ist für das Neue Testament durchweg die eschatologische 
(endzeitliche) Tatsache, dass Christus den Tod vernichtet und uns das Licht des unver
gänglichen Lebens gebracht hat.241 Wie Paulus im Blick auf künftiges Geschehen sagen 
kann: „in Christus werden alle lebendig gemacht werden“242, so kann er auch ebenso wie 
vom Mitsterben mit Christus, vom Mitauferstehen als einem gegenwärtigen Geschehen 
sprechen. Gläubige haben an der Auferstehung jetzt schon teil, indem sie für Gott in 
Christus leben, indem sie sich Gott zur Verfügung stellen als Menschen, „die aus Toten 
zu Lebenden geworden sind“243, indem sie ihre Glieder in den Dienst Gottes stellen. Wie 
Paulus die Teilhabe an den Leiden Christi verspüren möchte, so will er auch die „Kraft 
seiner Auferstehung“244 erfahren. 

Für Bultmann bleibt, wie er abschließend festhält, auch nach der Entmythologisie
rung der neutestamentlichen Verkündigung immer noch das eigentliche Heilsgesche

237 1 Kor 2,6–9. 
238 Bultmann: Neues Testament und Mythologie B 2 b. 
239 Röm 4,25. 
240 Bultmann: Neues Testament und Mythologie B 2 c. 
241 2 Tim 1,10. 
242 1 Kor 15,22. 
243 Röm 5,6–13. 
244 Phil 3,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

hen, das kein mirakelhaftes, supranaturales, sondern ein geschichtliches Geschehen in 
Raum und Zeit ist. 

„[Und] wie der, in dem Gott gegenwärtig handelt, durch den er die Welt mit sich ver
söhnt hat, ein wirklicher historischer Mensch ist, so ist das Wort Gottes nicht ein mys

teriöses Orakelwort, sondern nüchterne Verkündigung der Person und des Schicksals 
Jesu von Nazaret in ihrer heilsgeschichtlichen Bedeutsamkeit.“245 

Soweit Bultmanns Entmythologisierungsprogramm. Was ist von ihm zu halten? Wie ist 
es theologisch einzuschätzen? 

Bultmann selbst ist bei seiner Entmythologisierung sicher zu weit gegangen, er hat 
sein Programm überzogen. Längst nicht alle Aussagen des Neuen Testaments lassen sich 
existential interpretieren. Das neutestamentliche Kerygma, die Verkündigung, ist nicht 
nur Aufruf zur Entscheidung, sondern auch Mitteilung eines objektiven Geschehens, des Chris
tusereignisses. Darüber hinaus kennt für Bultmann das Neue Testament „grundsätz
lich keine Phänomene, in denen das Außerweltliche zur innerweltlichen Gegebenheit 
gebracht würde“246. Den Heiligen Geist reduziert er auf eine im Glauben erschlossene 
Möglichkeit neuen Lebens, die im Entschluss ergriffen werden muss. Er versteht ihn aber 
nicht als neues oder erhöhtes Leben selbst. Vor allem ist für ihn die Rede von der Präexis
tenz Christi als solche mythologisch. Das heißt: Für ihn hat Christus vor Jesu Geburt 
nicht schon als göttlicher Sohn oder als göttliches Wort (Logos) existiert. Nicht nur in 
der Welt, auch in Jesus selbst findet sich ihm zufolge nichts Übernatürliches, nichts Göttli
ches. Gott hat zwar durch den von ihm zum Sohn erwählten Menschen Jesus in der Welt 
und an der Menschheit gehandelt, aber Jesus hat seinsmäßig nichts mit dem göttlichen 
Sein zu tun. Deshalb kann der Mensch laut Bultmann auch nur das Handeln Gottes in der 
Welt, aber nichts von seinem Wesen erkennen. Gott bleibt für den Menschen trotz seines 
Glaubens seinsmäßig der Ferne. Damit vertritt Bultmann einen extremen, unhaltbaren 
Dualismus: Das Übernatürliche ist und bleibt trotz des Christusereignisses völlig welt
jenseitig und dem Natürlichen grundlegend entgegengesetzt. 

Damit ist Bultmanns Entmythologisierungsprogramm aber nicht einfach erledigt. 
Vielmehr ist seinem Ansatz zuzustimmen, sein Anliegen aufzugreifen. Das mythische 
Weltbild und bestimmte mythische Vorstellungen von der Erlösung des Menschen sind 
für den modernen Menschen in der Tat nicht mehr nachvollziehbar. Bei den mythologi
schen Aussagen im Neuen Testament ist daher zwischen der Vorstellungsweise und dem 
eigentlichen Inhalt zu unterscheiden und der unmythologische, unter Umständen exis
tentiale Sinn herauszuarbeiten. Es bleibt Aufgabe, die Heilstat Gottes in Jesus Christus 
so darzulegen, dass der Hörer des Wortes existentiell betroffen, zum Glauben aufgeru
fen und zu Umkehr und Entscheidung aufgefordert ist. Eine biblische Hermeneutik darf 
auf eine existentiale Interpretation nicht verzichten. Der heutige Mensch muss sich per
sönlich angesprochen fühlen und existentiell vor die Frage und die Entscheidung gestellt 
wissen: Wie weit lasse ich mich auf die Botschaft Jesu vom nahen Gott ein? Wie weit rich
te ich mein Leben auf die Verkündigung der ersten Christen von der Auferstehung Jesu 

245 Bultmann: Neues Testament und Mythologie B 2 c. 
246 Ebd. II B 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 241 

und der Auferstehung aller aus? Wie sehr vertraue ich der Selbstoffenbarung Gottes in 
Jesus Christus als bedingungs- und grenzenloser Liebe? 

Literatur 

Rudolf Bultmann: Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung der 
neutestamentlichen Verkündigung, (im Internet als Nachdruck abrufbar), 1985. 

3.3 Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes 

In diesem theologischen Teil wird zunächst kurz das lehramtliche Offenbarungsver
ständnis vorgestellt (Kap. 3.3.1), kommen dann ausführlich protestantische Auffas
sungen vom Wort Gottes zur Sprache (Kap. 3.3.2), bis schließlich ein systematischer 
offenbarungstheologischer Ansatz dargelegt wird (Kap. 3.3.3). 

3.3.1 Lehramtliches Offenbarungsverständnis 

Gemäß den kirchlichen Lehrentscheidungen hat es „Gott in seiner Güte und Weisheit 
gefallen, sich selbst zu offenbaren und das Geheimnis seines Willens bekannt zu ma
chen“247. Offenbarung ist eine Mitteilung seiner selbst und seiner Beschlüsse. Seine Absicht 
ist es, dass die Menschen durch Christus im Heiligen Geist Zugang zum Vater haben, 
der göttlichen Natur teilhaftig werden und in die Gemeinschaft mit ihm aufgenommen 
werden. Das Geheimnis Christi wurde den Aposteln und Propheten im Heiligen Geist of
fenbart, damit sie das Evangelium verkünden, den Glauben wecken und die Kirche sam
meln. Die Offenbarung ist mit den Aposteln beendet und vollständig. 

Im Hinblick auf das übernatürliche Ziel des Menschen ist Offenbarung im eigentlichen 
Sinn absolut notwendig. Sie ist übernatürlich, geschichtlich und endgültig. Sie vermittelt 
auch Erkenntnisse über göttliche Dinge, die der menschlichen Vernunft an sich zugäng
lich sind. So kann der Mensch auch ohne Offenbarung wissen, dass Gott existiert, dass 
er personal ist, dass seine Vollkommenheit unendlich ist und dass er Ursprung und Ziel 
aller Dinge ist. Geheimnisse im eigentlichen Sinn sind solche, die allein durch die Of
fenbarung oder den Glauben erfasst werden können. Sie übersteigen die menschliche 
Vernunft, widerstreiten ihr aber nicht. 

Gott selbst ist Grund des Glaubens. Der Glaube ist eine übernatürliche Tugend, durch 
die das Geoffenbarte aufgrund der Autorität des offenbarenden Gottes geglaubt wird. 
Der Heilige Geist vertieft mit dem Glauben das Verständnis der Offenbarung. Glaube ist 
freie Zustimmung, die der Gnade folgt. Ihm muss die Vernunft vorausgehen. Aufgrund 
äußerer Zeichen ist er selbst glaubwürdig. Jedem ernsthaft nachdenkenden Menschen 
bietet er eine letzte Antwort an. Glaube ist auf Verkündigung angewiesen, die sich an 
der heiligen Schrift ausrichten muss. 

247 DH 4202. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Die Offenbarung ist in den schriftlichen und mündlichen Überlieferungen der Kirche 
enthalten. Die lebendige Überlieferung stammt von den Aposteln. Sie gaben in Predigt, 
Beispiel und Einrichtungen das weiter, was sie entweder von Christus empfangen oder 
unter der Eingebung des Heiligen Geistes gelernt hatten. Unter dem Beistand des Hei
ligen Geistes entwickelte sich die apostolische Überlieferung in der Kirche weiter, wie 
überhaupt der Glaube immer weiter entfaltet und gemehrt werden muss. 

Höchste Richtschnur des Glaubens ist die heilige Schrift. In ihr hat Gott durch Men
schen nach Menschenart gesprochen. Die heiligen Schriften des Alten und Neuen Tes
taments enthalten und sind das Wort Gottes, weil sie inspiriert sind, das heißt unter 
dem Anhauch des göttlichen Geistes schriftlich aufgezeichnet wurden. Wegen ihrer In
spiriertheit hat die Kirche sie in den biblischen Kanon aufgenommen und lehren sie si
cher, getreu und ohne Irrtum die Wahrheit. 

Der Heilsplan Gottes wurde in den Büchern des Alten Testamentes vorausverkündet. 
Diese Bücher bekunden wahre göttliche Erziehungskunst und bergen das Geheimnis des 
menschlichen Heils. Sie enthalten aber auch Zeitbedingtes und Unvollkommenes. Erst 
im Neuen Testament zeigen sie ihre volle Bedeutung und erklären dieses wiederum. In 
den neutestamentlichen Schriften wird das Wort Gottes auf vorzügliche Weise offenbar. 
Unter ihnen ragen die Evangelien hervor. Denn sie sind das Hauptzeugnis für Leben und 
Lehre des Erlösers. 

Die göttlichen Schriften und die heilige Überlieferung sind die höchste Richtschnur des 
Glaubens der Kirche und bilden die eine heilige Hinterlassenschaft des Wortes Gottes. 
Überlieferung und Schrift stehen in enger Verbindung miteinander und teilen densel
ben Ursprung und dasselbe Ziel. Durch die Überlieferung wird der Kirche der vollstän
dige Kanon der heiligen Bücher bekannt, wird die Schrift tiefer verstanden und wirk
sam gemacht. Die Aufgabe, das geschriebene oder überlieferte Wort Gottes authentisch 
auszulegen, ist allein dem Lehramt der Kirche anvertraut. Heilige Überlieferung, heilige 
Schrift und Lehramt der Kirche sind so miteinander verknüpft, dass das eine nicht ohne 
die anderen besteht und sie zusammen zum Heil beitragen. 

Literatur 

Heinrich Denzinger: Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentschei
dungen. Verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter Mitarbeit von Hel
mut Hoping herausgegeben von Peter Hünermann, 45. Auflage [= DH], 2017, hier 
Systematischer Index A, S. 1560–1569. 

3.3.2 Evangelisches Verständnis des Wortes Gottes 

In diesem Kapitel wird zunächst geschildert, wie Martin Luther zu seinem neuen Ver
ständnis der Schrift gefunden hat (Kap. 3.3.2.1). In ihm spielt die Rechtfertigung des 
Menschen eine entscheidende Rolle, weshalb im Folgenden die reformatorische Recht
fertigungslehre (Kap. 3.3.2.2) und ihre Weiterentwicklung bis hin zur ökumenischen Ei

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 243 

nigung (Kap. 3.3.2.3) dargelegt werden. Mit einer eigenen Wort Gottes Theologie hat im 
20. Jahrhundert der reformierte Theologe Karl Barth aufgewartet (Kap. 3.3.2.4). 

3.3.2.1 Martin Luthers Entdeckung 
Für Martin Luther (1483–1546) war die Frage „Wie bekomme ich einen gnädigen Gott? 
Wie werde ich vor Gott gerecht?“ keine rein theologische, sondern eine existentielle Fra
ge, die ihn viele Jahre hindurch geplagt hat. Trotz seines untadeligen Lebens als Mönch 
fühlte er sich vor Gott als Sünder, der den gerechten Gott, der Sünder straft, nicht lie
ben, sondern nur hassen konnte. Als „Werkgerechter“, der er damals war, konnte er sich 
nie sicher sein, ob die Werke, die er vollbrachte, Gott gefielen oder ob Gott noch mehr 
forderte. Wie viele andere Christen zur damaligen Zeit quälte ihn daher die Angst, vor 
Gott im Jüngsten Gericht nicht bestehen zu können und von ihm zu ewiger Verdammnis 
verurteilt zu werden. 

Beim Nachsinnen über eine Stelle aus dem Römerbrief hat er entdeckt, was er seit 
einem Jahrzehnt vergeblich gesucht hatte. Dort heißt es in Vers 1,17: „Denn in ihm [dem 
Evangelium] wird die Gerechtigkeit Gottes offenbart aus Glauben zum Glauben, wie ge
schrieben steht: Der aus Glauben Gerechte wird leben.“ Gerecht wird man vor Gott nicht 
durch Werke, sondern durch den Glauben an Jesus Christus, und wer glaubt, hat das ewi
ge Leben. 

Der Vers hat Luther zu einem neuen Verständnis der Schrift geführt. Von nun an steht 
für ihn im Zentrum der biblischen Botschaft die von Gott geschenkte Rechtfertigung des 
Menschen. Wie Paulus im Römerbrief ausführt, kommt es durch die gerechte Lebenstat 
und durch die Auferweckung Jesu Christi zur Gerechtsprechung oder Gerechtmachung 
aller Menschen248, weshalb der Mensch durch den Glauben an Jesus Christus „unabhän
gig von Werken des Gesetzes“249 vor Gott gerecht wird. 

Dass der Mensch von Gott allein aus Gnade durch das Versöhnungswerk Jesu Christi 
und den Glauben daran gerechtfertigt ist und so vor Gott bestehen kann, soll Luther zwar 
nicht in einem reformatorischen Durchbruchserlebnis, aber zwischen 1511 und 1518 in ei
ner allmählichen Entwicklung erkannt haben, „die aus dem spätmittelalterlichen Mönch 
und Frömmigkeitstheologen den Reformator machte“250. Im Rückblick schreibt er 1545 
darüber: „Da habe ich angefangen, die Gerechtigkeit Gottes so zu begreifen, dass der 
Gerechte durch sie als durch Gottes Geschenk lebt, nämlich aus Glauben; […] Nun fühlte 
ich mich ganz und gar neugeboren und durch offene Pforten in das Paradies selbst einge
treten.“251 Auch wenn Luther diesen Text aus einem Abstand von mehr als dreißig Jahren 
formuliert hat, kann man mit einem hohen Maß an Gewissheit sagen, dass er schon im 
Zeitraum zwischen 1507 und 1513 „nicht nur sein Scheitern erfahren hat, sondern auch zu 
ersten Ansätzen seines neuen Gnaden- und Christusverständnisses gekommen ist“252. 

248 Röm 5,18; 4,25. 
249 Röm 3,28. 
250 Leppin 35. 
251 Zit. nach Leppin 27f. 
252 Hamm 60f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Durch dieses andere Verständnis der Gerechtigkeit Gottes trat Glaubensgerechtigkeit 
an die Stelle von Werkgerechtigkeit. Gottes gerechter Zorn über alle Sünder253 hatte, wie 
aus der Schrift hervorgeht, nicht zur Folge, dass er sich vom Menschen abgewandt oder 
ihn seinem Schicksal überlassen hätte. Vielmehr hat er sich aus freiem Willen durch sei
nen Sohn in Gnade dem Menschen zugeneigt und die durch die Sünde gestörte Bezie
hung zwischen Gott und Mensch wieder hergestellt. Er ist also ein gnädiger Gott, der Gu
tes tut, so dass der Mensch, wie Luther meint, im Schoß seiner Barmherzigkeit ruhen 
und seinen Verheißungen vertrauen kann.254 

Im späten Mittelalter hatte die abendländische Kirche die Notwendigkeit von guten 
Werken immer stärker in den Mittelpunkt gerückt. Seit langem lief sie durch aufgescho
bene Reformen Gefahr, biblische Kernbotschaften zu verdunkeln und durch eine Fülle 
überlieferter Richtlinien, Bräuche und Vorschriften zu ersetzen. Symbol dafür war der 
ausgeprägte Handel mit sogenannten Almosenablässen, bei denen ein Geldbetrag gespen
det werden musste, um einen Ablass von Sündenstrafen zu gewinnen. Durch die Praxis 
der Ablassbriefe sollte den Gläubigen ein dem Geldbetrag entsprechender Erlass zeitli
cher Sündenstrafen im Fegefeuer für sie oder für bereits gestorbene Angehörige beschei
nigt werden. 

Im geschäftsmäßigen Handel mit Ablassbriefen sah Martin Luther einen krassen 
Missbrauch, der ihn zur Abfassung seiner 95 Thesen im Jahr 1517 veranlasste. Zwar war 
er zunächst kein grundsätzlicher Gegner des Ablasses, legte jedoch durch seine theolo
gischen Argumente damals bereits die Basis für eine grundlegende Infragestellung des 
päpstlichen Ablasswesens an sich.255 Jeder Christ hatte seiner Überzeugung nach auch 
ohne Ablassbriefe völlige Vergebung von Strafe und Schuld und war aller Güter Christi 
und der Kirche als Gottes Geschenk teilhaftig, wenn er wahre Reue und Leid über seine 
Sünden empfand.256 Der Missbrauch des Ablasses und die Auswüchse des Ablasshandels 
wurden zu einem Auslöser der Reformation und begünstigten deren raschen und breiten 
Erfolg. 

Luther rückte den schuldigen und verlorenen Menschen und den rechtfertigenden und 
rettenden Gott in die Mitte der Theologie.257 Er hielt die Rechtfertigungslehre für zentral 
und unaufgebbar für die Kirche. Sie war für ihn „die Sonne, der Tag, das Licht der Kir
che“258, der Artikel, mit dem diese steht und fällt. Gerecht wird der Mensch vor Gott 
durch Jesus Christus allein und aus Gnade und Glauben allein, nicht aufgrund irgend
welcher eigenen Bemühungen oder Werke. Die Rechtfertigung – und damit die Rettung 
aus dem Tod und das ewige Leben – ist reines Geschenk Gottes. Das ist die befreiende 
und frohmachende Botschaft des Evangeliums. Durch religiöse „Leistungen“ wie Sakra
mentenempfang, Erfüllung von Beichtauflagen, Beten, Fasten, Wallfahrten, Reliquien
verehrung und andere Frömmigkeitsübungen, durch Taten der Liebe oder auch durch 
Ablasszahlungen kann und muss er sein Verhältnis zu Gott nicht in Ordnung bringen. 

253 Röm 1,18–29. 
254 Vgl. Luther: WA 40 II, 363. 
255 Vgl. These 71; / vgl. These 58. 
256 Vgl. Thesen 36 u. 37. 
257 Bd. 2, Kap. 1.3.2.2. 
258 Zit. nach Körtner 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 245 

Gute Werke sind Frucht und Folge seines Glaubens, aber nicht Bedingung dafür, dass 
Gott ihm die Schuld vergibt, ihm gnädig ist und ihn liebt. 

Durch sein Wort hat Gott ein Urteil gesprochen und den Menschen von seiner Sün
denschuld freigesprochen. Er rechnet dem Menschen die Gerechtigkeit Jesu Christi als 
seine eigene Gerechtigkeit an, er macht ihn, den Sünder, durch Christus gerecht. Der 
Mensch bleibt Sünder, aber er ist gerechtfertigt. Er ist simul iustus et peccator, zugleich 
Gerechter und Sünder. Er ist und bleibt für Luther Sünder, weil seine Beziehung zu Gott 
von ihm aus immer wieder durch Feindschaft, Widerstand und Verachtung bestimmt ist, 
weil „die personale Grundsünde unter der Oberfläche der einzelnen unbewussten Sün
denakte“259 niemals real zu beseitigen ist. Er ist jedoch gleichzeitig gerecht, weil Gott von 
sich aus die Beziehung mit ihm trotz seiner Sünden, ja gegen seine Sünde immer wieder 
neu begründet. 

Literatur 

Martin Luther: D. Martin Luthers Werke [kritische Gesamtausgabe/Weimarer Ausgabe 
= WA], 1883–2009. 

Christian Danz (Hg.): Martin Luther [= ML], 2015. 
Volker Leppin: Ein refomatorischer Durchbruch?, in: ML 27–38. 
Berndt Hamm: Naher Zorn und nahe Gnade. Luthers frühe Klosterjahre als Beginn seiner refor

matorischen Neuorientierung, in: ML 39–83. 
Christian Danz/Jan-Heiner Tück (Hg.): Martin Luther im Widerstreit der Konfessionen 

[MLiWK]. Historische und theologische Perspektiven, 2017. 
Ulrich H.J. Körtner: „Die Sonne, der Tag, das Licht der Kirche“. Die Rechtfertigungslehre als Zen

trum der Theologie Martin Luthers, in: MLiWK, 176–198. 

3.3.2.2 Die reformatorische Rechtfertigungslehre mit dem vierfachen „allein“ 
Die reformatorische Theologie lässt sich an vier Ausschließlichkeitsformeln festmachen: 

• Solus Christus – allein Christus 
• Sola gratia – allein aus Gnade 
• Sola scriptura – allein durch die Schrift 
• Sola fide – allein durch Glauben. 

Diese vier Grundsätze, die nicht für sich, sondern nur in ihrem Miteinander das Refor
matorische ausmachen, haben sich erst allmählich geformt. 

„Auf das Solus Christus wurde Luder [Luther] schon etwa 1513 von Staupitz ausgerich
tet, seine zunehmende Augustin-Lektüre lässt in der Zeit um 1516/7 eine klare Beto
nung des Sola gratia erkennen. Als wichtige Station zur Entwicklung des Sola-fide- 

259 Hamm 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Prinzips wird man – auch wenn das Konzept hier noch nicht in ausgereifter Form da
steht – die Heidelberger Disputation 1518 sehen können, während das Sola-scriptura- 
Prinzip klare Ausformung – und dies zunächst durch Melanchton – erst 1519 erfährt. 
Damit ist dann das geformt, was reformatorische Theologie genannt werden kann und 
im Jahre 1520 in klarer Form in den sogenannten ,reformatorischen Hauptschriften‘, 
die von den genannten Grundüberzeugungen getragen, vor die Öffentlichkeit gestellt 
wird.“260 

Das Solus Christus ist der tragende Grund der übrigen drei Prinzipien. Für die Reforma
toren bildete Jesus Christus, wie er in Schrift bezeugt ist, die Mitte ihres Denkens. Er allein 
ist, wie Luther betonte, das Lamm Gottes, das die Sünde der Welt trägt. In ihm allein ist, 
wie Calvin bekannte, das ganze Heil des Menschen eingeschlossen. Nur Christus konnte 
die Macht der Sünde und des Todes brechen. Aus diesem Grund ist er der einzige Versöh
ner und Mittler zwischen Gott und den Menschen.261 Deshalb benötigt der Mensch, wie 
die Reformatoren in Auseinandersetzung mit der Papstkirche hervorhoben, auch keine 
anderen Menschen, wie etwa Maria, Heilige oder Priester, als Heilsmittler. 

Die Zuwendung Gottes zum Menschen geschieht allein aus Gnade. Mit diesem Grund
satz schlossen sich die Reformatoren Augustinus an, dessen Gnadenlehre in der Einsicht 
gipfelte, dass Gnade nur dann Gnade ist, wenn Gott sie uns nicht als Antwort auf unser 
Verdienst schuldet, sondern wenn er sie uns unverdient – vollkommen gratis – gibt. Der 
Mensch ist nicht in der Lage, Gottes Zuwendung und Vergebung zu bewirken. Er kann 
das ewige Leben bei Gott nicht erzwingen. Alles ist ihm von Gott geschenkt, allein um 
des Verdienstes Christi willen – aus lauter Gnade.262 Das Leben nach dem Tod ist reines 
Gnadengeschenk. Aber auch dass Menschen in diesem Leben an Gott glauben und jetzt 
schon Anteil an seinem Reich bekommen, ist nach Luther ein Geschenk Gottes selbst. 

Mit dem Grundsatz „allein aus Gnade“ wollten die Reformatoren die höhere Stellung 
Gottes zur Geltung bringen und den Gläubigen bewusst machen, dass sie sich durch ei
gene Werke keinen Platz im Jenseits sichern können. Sie kritisierten damit Einstellungen 
und Bräuche, wie den geschäftsmäßigen Ablasshandel, die sie in ihrer Zeit als Werkge
rechtigkeit wahrnahmen. Die Gnade schloss ihrer Überzeugung nach jedes menschliche 
Mitwirken aus. Sie kommt für den Menschen „von außen“, er kann sie nicht erzeugen, 
nur empfangen. Allein durch Gnade, so lässt sich der Grundsatz der Sola gratia kurz zu
sammenfassen, ohne jedes eigene Zutun wird der Mensch von Gott gerechtfertigt. 

Wie die anderen Soli geht die Wendung Sola scriptura auf Luther selbst zurück, der 
in seiner „Freiheitserklärung“ von 1520 dargelegt hat, dass allein die Schrift herrsche (so
lam scripturam regnare). Mit dem Grundsatz allein die Schrift wollte er im Einklang mit der 
Renaissance historisch und theologisch zurück „zu den Quellen“. Er wollte damit kirch
lichen Entwicklungen in Lehre und Praxis entgegentreten, die sich völlig vom biblischen 
Zeugnis entfernt hatten. Auch versuchte er damit einen verlässlichen, unveränderlichen 
Maßstab in der theologischen Auseinandersetzung mit der Papstkirche zu finden, da sich 

260 Leppin 36. 
261 1 Tim 2,5. 
262 Röm 11,6; Eph 2,8; Apg 15,11 u.a. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 247 

menschliche Urteile im Laufe der Kirchengeschichte immer wieder als irrig herausge
stellt hätten. Schließlich wandte er sich damit gegen Menschen und religiöse Gruppie
rungen, die der Ansicht waren, ohne Bindung an das biblische Wort direkte Eingebungen 
vom Heiligen Geist zu haben. Er bestand fest darauf, dass Gott niemandem seinen Geist 
oder seine Gnade ohne ein vorhergehendes äußeres Wort gibt. 

Für die Reformatoren war die heilige Schrift die einzige Grundlage des christlichen 
Glaubens. Sie allein offenbare Gottes Gerechtigkeit und helfe den Menschen zu glau
ben. Deshalb bedürfe sie zu ihrer rechten Auslegung und zu ihrer Ergänzung keinerlei 
kirchlicher Überlieferungen. Für Luther gehörten dabei zu den Worten der Bibel, die für 
den Glauben genügen, auch die Sakramente, also Taufe und Abendmahl, als „sichtbares 
Wort“. 

Auf den Einwand des Renaissance-Humanisten Erasmus von Rotterdam (1467–1536), 
es gebe in der Bibel dunkle Stellen, zu deren Verständnis man die Auslegungstradition 
der Kirche brauche, erwiderte Luther, die Bibel sei kein dunkles, sondern ein klares Buch, 
das von seiner Mitte – Jesus Christus – her verständlich sei.263 Zwar seien einzelne Stel
len dunkel, weil man die Worte oder die Grammatik nicht kenne, aber die Schrift offen
bare das allerhöchste Geheimnis Gottes völlig unzweideutig: Christus, Gottes Sohn, ist 
Mensch geworden; Gott ist dreifaltig; Christus hat für uns gelitten und wird ewig herr
schen. 

Nach Luthers Auffassung besitzt die Bibel eine ihr ganz eigene, doppelte Klarheit. 
Die äußere Klarheit besteht in der Verständlichkeit ihres Textes, die durch den Dienst am 
Wort herausgearbeitet wird. Zu ihr wollte Luther selbst nicht zuletzt durch seine Bibel
übersetzung beitragen. Seine Übersetzung ins Deutsche war zwar nicht die einzige, aber 
die wirkmächtigste. Die innere Klarheit der Bibel wird durch Gottes Geist im Herzen der 
Hörer oder Leser bewirkt und besteht in der Herzenserkenntnis. Zum äußeren Wort des 
Textes tritt so das innere Wort des Heiligen Geistes hinzu. Durch die innere Klarheit, die 
der Geist „als eine durch Gebet (oratio), Meditation (meditatio) und Anfechtung (tentatio) 
geprägte Sinneröffnung“264 schenken kann, wird die äußere Klarheit des Textes bestä
tigt. Die Bibel gewinnt die notwendige Klarheit dort, wo sie sich in diesem Sinne selbst 
interpretiert. Da sie vom Geist Gottes inspiriert ist und Gottes Offenbarung vermittelt, 
erschließt sie sich auch in diesem Geist und sorgt so selbst für ihre Auslegung. Angemes
sen auslegen und verstehen kann der Leser oder die Leserin die Schrift daher nur, wenn 
er sowohl ihre Buchstaben oder Worte, also ihre äußere Klarheit aufnimmt, als auch von 
ihrer Sache, ihrem Sinn oder ihrem Geist, das heißt ihrer inneren Klarheit, ergriffen ist. 

Für Luther hatte die Schrift eindeutig eine Mitte, von der sie überall spricht: Jesus 
Christus. So fragt er rhetorisch: „Nimm Christus aus der Schrift hinweg, was kannst du 
dann noch in ihr finden?“265 Jesus Christus selbst ist somit der zentrale Inhalt, der inne
re Maßstab und das entscheidende Kriterium der Schrift. Von daher ist, so Luther, auch 
nicht alles, was in der Bibel steht, schon Wort Gottes, sondern nur das, „was Christum 
treibet“, was also das Evangelium von der Rechtfertigung des Menschen allein aus Gnade 
verkündet. Wenn allein Jesus Christus Mitte und Richtschnur der Schrift ist, er aber in 

263 Luther: Vom unfreien Willen [= VuW] 606–609. 
264 Schwienhorst-Schönberger 166. 
265 Luther: VuW 606–609. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

der Schrift allein zu finden ist, liegt nur deshalb kein willkürlicher Zirkel vor, weil dem 
Christen beim Verstehen und Deuten der Schrift der Geist Gottes selbst beisteht. Der 
Heilige Geist lässt die Leser in der Bibel das eigentliche Wort Gottes entdecken, das sie 
persönlich anspricht und im Innersten berührt. Er bezeugt ihnen, was wirklich Evan
gelium in der Bibel ist und so, laut Luther, gerne weitererzählt wird, zum Singen bringt 
und fröhlich macht. 

Allein die Heilige Schrift, so lässt sich der reformatorische Grundsatz der Sola scrip
tura zusammenfassen, ist die Quelle des Glaubens an Gott und des Wissens von ihm und 
daher der kritische Maßstab allen christlichen Redens und Handelns. Sie ist aber immer 
von ihrer Mitte Jesus Christus her kritisch zu beurteilen. 

Auf diesen Grundsatz reagierte die römisch-katholische Kirche auf dem Konzil von 
Trient (1545–1563) mit einer Präzisierung ihrer Schriftlehre.266 Demzufolge wurde das 
Evangelium durch Propheten verheißen, von Jesus Christus mit eigenem Mund verkün
det und von den Aposteln gepredigt. Seine Wahrheit und Lehre bezüglich des Glaubens 
und der Sitten ist in Überlieferungen enthalten, die von den Aposteln aus dem Munde 
Christi selbst empfangen oder von ihnen auf Diktat des Heiligen Geistes weitergegeben 
wurden. Sowohl die Bücher des Alten und Neuen Testaments, deren Urheber der eine 
Gott ist, als auch die Überlieferungen sind von Christus oder vom Heiligen Geist wörtlich 
diktiert worden. Die göttliche Wahrheit ist folglich nicht allein in der Schrift, sondern in 
der Verbindung von Schrift und Tradition zu finden. Damit bekräftigte das Konzil auch 
die rechte Auslegung der Bibel durch das kirchliche Lehramt. 

Gegen die römisch-katholische Lehre wiederum formulierte die lutherische Ortho
doxie in der Konkordienformel (1577) den eigenen Standpunkt. Demnach kann allein die 
heilige Schrift Richter, Regel und Richtschnur sowie „Probierstein“ für alle kirchlichen 
Lehren und Traditionen sein. Die Schrift gilt seitdem als norma normans, als normierende 
Norm, die alle anderen Normen bestimmt und an der alle anderen Normen in der Kirche 
gemessen werden. Die kirchlichen Bekenntnisse sind dementsprechend norma normata, 
normierte Norm, die sich an der Schrift beurteilen lassen muss. 

Auf der Grundlage der lutherischen Bekenntnisschriften und Luthers Bezeichnung 
der Schrift als principium primum (Erstes Prinzip) arbeitete die lutherische Orthodoxie im 
17. Jahrhundert das Schriftprinzip aus. Mit Hilfe der aristotelischen Kategorie des „Prin
zips“ wurde die Bibel als unhinterfragbares Axiom lutherischer Theologie festgeschrie
ben. Altes und Neues Testament haben als alleinige Quelle und Norm des christlichen 
Glaubens und Lebens zu gelten. Auch die Lehre von der Verbalinspiration der Schrift 
wurde in diesem Zusammenhang entwickelt. Durch die historisch-kritische Bibelfor
schung kam es zu einer Erschütterung dieser Grundlage und seit dem 18. Jahrhundert 
zu einer Krise des Schriftprinzips. 

Dessen ungeachtet kommt für die evangelische Kirche der Bibel nach wie vor ein
zigartige Autorität zu, weil sie Gottes eigenes Wort im Menschenwort enthält. Für sie 
hängt mit dem Schriftprinzip noch der Grundsatz des Solo verbo – allein im Wort – zu
sammen. Der Mensch ist in seinem Glauben auf das zugesagte Wort angewiesen. Allein 
im Wort wird ihm die Rechtfertigung zugesprochen. Gemeint ist das verkündigte Wort 
Gottes als Gesetz und Evangelium. Beides begegnet in den biblischen Texten, kommt aber 

266 DH 1501. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 249 

auch in Predigt und Liturgie vor. Das Gesetz zeigt dem Menschen auf, was er tun soll und 
dass er dabei an seine Grenzen kommt; es überführt ihn seiner Sünden. Das Evangelium 
sagt dem Menschen, was Gott für ihn getan hat, es zeigt ihm, dass er ihm seine Sün
den vergibt. Aus der Angewiesenheit des Menschen auf das zugesagte Wort leitet sich 
die zentrale Rolle der Predigt im evangelischen Gottesdienst ab. Das in der mündlichen 
Verkündigung ausgesprochene Wort schafft die Wirklichkeit, die es zusagt: die Recht
fertigung aus Glauben. 

Durch Glauben allein ist der Mensch gerechtfertigt, wie schließlich der Grundsatz der 
Sola fide besagt, – und nicht durch das Vollbringen guter Werke. Allein durch den Glau
ben an das Versöhnungswerk Christi wird er gerecht gesprochen und gerettet. Durch ihn 
empfängt er den Heiligen Geist.267 Im Glauben lässt er sich die Gnade Gottes gefallen 
und hält er aus, selbst nichts zu seiner Rechtfertigung beitragen zu können. Im Glau
ben nimmt er an, von Gott angenommen zu sein. Die Gnade, die ihm Gott durch das 
Werk seines Sohnes Jesus Christus zueignet, eignet er sich durch den Glauben an. Sola 
fide und Sola gratia stehen somit für die menschliche und die göttliche Seite des Heilswir
kens Gottes. Während die Aneignung der göttlichen Gnade seitens des Menschen allein 
durch Glauben geschieht, geschieht die Zueignung der Gnade von Seiten Gottes allein 
aus Gnade. 

Auch der Glaube selbst ist dabei keine Leistung, die der Mensch erbringen könnte. 
Luther hielt eine selbständige Glaubensentscheidung, einen Akt des freien Willens, auf 
Seiten des Menschen für völlig undenkbar. Für ihn war der Mensch, was sein Gottesver
hältnis und somit sein Heil betrifft, geknechtet. Nach lutherischer Auffassung ist es dem 
Menschen nicht möglich, sich aus eigenen Stücken für den Glauben an Christus zu ent
scheiden, da der Glaube überhaupt erst durch das Wort Gottes, das ihn ausschließlich 
durch die Schrift (Sola scriptura) erreicht und Christus selber ist (Solus Christus), geweckt 
wird und allein durch Gottes Gnade (Sola gratia) zustande kommt. 

Wenn ein Mensch glauben kann, liegt das also an der Gnade Gottes. Glaube ist von 
Gott oder vom Heiligen Geist gewirkt. Der Mensch muss sich deshalb auch nicht zu ei
nem bestimmten Glauben zwingen. Er darf darauf vertrauen, dass Gott ihm hilft, zu 
glauben. 

Auch wenn der Glaube geschenkt, und nicht selbst hervorgebracht ist, ist er doch 
immer auch ein tätiger Glaube. Geistgewirkte gute Werke erwachsen gewissermaßen von 
alleine, wie selbstverständlich, als Frucht aus dem Glauben. Damit der Glaube wirken 
kann, muss sich der Mensch fallen lassen, sich ganz Gott anvertrauen. Doch auch dieses 
Vertrauen ist noch einmal ein Geschenk der Gnade Gottes. 

Der Glaube ist die einzig angemessene Antwort des Menschen auf die Rechtfertigung 
durch Gott. Nur im Glauben kann der Mensch Gott als gnädigen Gott und Gottes Gnade 
erfahren. Um zu wissen, ob man Gottes Gnade erlangt hat, muss man laut Luther wis
sen, wie man mit Gott dran ist. Nur so kann das Gewissen fröhlich sein und bestehen. 
Wenn jemand daran zweifelt, einen gnädigen Gott zu haben, hat er ihn auch nicht. „Wie 
er glaubt, so hat er.“268 Wenn sich aber Gnade und Glaube verbinden, findet das mensch
liche Herz Frieden mit Gott. Der Mensch ist dann von seiner Verderbnis geheilt und fühlt, 

267 Gal 3,2.5. 
268 Luther: WA II, 249. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

dass er einen gnädigen Gott hat.269 Er kann sich dann seines Heils gewiss sein, indem er 
sich dessen bewusst ist, was im Glauben geschieht: die Annahme der rettenden Gemein
schaft mit Gott. Der Glaube kann und soll in die Glaubenserfahrung münden, die das 
Herz des Menschen verwandelt. 

Allein durch den Glauben, durch die Annahme Jesu Christi, kommt das Heil des Men
schen zustande, so lässt sich der reformatorische Grundsatz der Sola fide im Wesentli
chen zusammenfassen. Evangelische Christen sind geprägt von der Rechtfertigung al
lein durch Glauben, ohne Werke. Ihr Glaube drückt und wirkt sich aber darin aus, dass 
sie die Welt durch gute Werke allein zur Ehre Gottes gestalten: Soli Deo gloria. 

Literatur 

Martin Luther: Vom unfreien Willen [VuW], 2. Auflage 2017. 
Ludger Schwienhorst-Schönberger: Sola scriptura? Luthers Schriftverständnis aus katholi

scher Sicht, in: MLiWK, 152–174. 

3.3.2.3 Die weitere Entwicklung der Rechtfertigungslehre 
Die Lehre von der Rechtfertigung mit dem vierfachen „allein“ wurde zum zentralen refor
matorischen Bekenntnis, zum Artikel, mit dem die Kirche steht und fällt, und zugleich zu 
einem zentralen Streitpunkt zwischen den Konfessionen. Bereits im Augsburger Bekennt
nis (1530) wurde sie gültig formuliert. Nach Artikel 4 des Dokuments verdient der Mensch 
die Vergebung der Sünden und die Gerechtigkeit vor Gott nicht durch gute Werke, nicht 
durch das Führen eines „anständigen“ Lebens und nicht durch Genugtuung. Vielmehr 
wird die Vergebung der Sünde und die Gerechtigkeit vor Gott aus Gnade auf Grund des 
Opfers Christi durch den Glauben erlangt. Durch den rechtfertigenden Glauben an das 
Versöhnungsopfer Christi wird dem Menschen ewiges Leben geschenkt. Dieser Glaube 
wird der Gerechtigkeit zugerechnet. 

Im Konzil von Trient (1520–1583) stellte die katholische Kirche der aus ihrer Sicht „ir
rigen Lehre“ der Protestanten über die Rechtfertigung ihre eigene Auffassung gegen
über.270 Demgemäß kann der Mensch nur durch die Taufe oder den Wunsch danach ge
rechtfertigt werden und in das Reich Gottes eingehen.271 Wie sich an der Erwachsenen
taufe aber zeigt, kann er am Empfang der Rechtfertigungsgnade mitwirken, indem er 
sich auf die Taufe vorbereitet, auch wenn er sich nur durch die den Glauben erweckende 
und helfende Gnade Gottes darauf zubewegen kann.272 Die der Vorbereitung folgende 
Rechtfertigung selbst ist „nicht nur Vergebung der Sünden“, sondern durch die willent
liche Annahme der Gnade „auch Heiligung und Erneuerung des inneren Menschen“.273 
Der Glaube ist „der Anfang des menschlichen Heiles […], die Grundlage und Wurzel jeder 

269 Vgl. Luther: WA VIII, 106. 
270 DH 1520–1550. 
271 DH 1523f. 
272 DH 1525. 
273 DH 1528. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 251 

Rechtfertigung“274, zu dem aber Hoffnung und Liebe hinzutreten müssen, damit er voll
kommen mit Christus eint. Er wirkt durch die Liebe und ist ohne Werke tot und müßig. 
Freilich verdient „nichts von dem, was der Rechtfertigung vorhergeht, ob Glaube oder 
Werke, die Gnade der Rechtfertigung selbst“275. Durch Werke kann der Mensch aber in 
der Rechtfertigungsgnade wachsen, so dass das ewige Leben sowohl Gnade Jesu Christi 
aus Barmherzigkeit als auch Lohn für gute Werke und Verdienste ist.276 Jedem wird, wie 
Paulus sagt, nach seinen Werken vergolten.277 Dennoch sei es einem Christenmenschen 
fern, in sich selbst sein Vertrauen zu setzen oder sich in sich selbst zu rühmen und nicht 
im Herrn, dessen Güte gegenüber allen Menschen groß ist.278 

Auch im Calvinismus wurde die lutherische „Alleinwirksamkeit“ des Glaubens kri
tisch gesehen, da bei ihr unberücksichtigt bleibe, wie wichtig im christlichen Leben auch 
die Heiligung ist. Zudem wurde nicht nur von katholischer, sondern auch von orthodo
xer Seite Luther vorgeworfen, seine Rechtfertigung sei lediglich eine Gerechtsprechung 
ohne Konsequenzen, keine wirksame Gerechtmachung. Die Sakramente der Kirche aber 
gäben real Anteil an der „eingegossenen Gnade“. 

Die jahrhundertelange Kontroverse zur Rechtfertigung hatte ihren Schwerpunkt in 
der Zeit der Reformation, der katholischen Reform und der Gegenreformation im 16. 
und 17. Jahrhundert. Im Zuge der Konfessionalisierung wurde das Gegensätzliche stark 
betont, und es kam auf beiden Seiten zu Vereinseitigungen, Verengungen und Erstar
rungen. 

Eine Annäherung zwischen den Hauptkontrahenten von einst – der römisch-katho
lischen Kirche und den evangelisch-lutherischen Kirchen – erfolgte erst Ende des 20. 
Jahrhunderts. In deren Verlauf wurden sowohl das Anliegen der Reformation als auch die 
Sakramente und die Bußpraxis gegenseitig gewürdigt. Am 31. Oktober 1999, am Refor
mationstag, unterschrieben nach rund 30-jährigem Dialog Vertreter des Lutherischen 
Weltbundes und der römisch-katholischen Kirche in Augsburg die Gemeinsame Erklä
rung zur Rechtfertigungslehre, in der sie sich auf ein gemeinsames Verständnis der Recht
fertigung aus Gottes Gnade und durch den Glauben an Jesus Christus einigen und ihre 
gegenseitigen, kirchentrennenden Lehrverurteilungen aus der Reformationszeit aufhe
ben. Am 23. Juli 2006 schlossen sich ihr die Methodisten an. Im Jahr 2016 wurde sie vom 
Anglikanischen Konsultativrat inhaltlich begrüßt und bestätigt. Schließlich stimmte ihr 
am 5. Juli 2017 die Weltgemeinschaft Reformierter Kirchen zu und unterstrich in einer 
zusätzlichen eigenen Stellungnahme die Verbindung zwischen Rechtfertigung und Ge
rechtigkeit als besonderen reformierten Beitrag zu weiteren ökumenischen Gesprächen 
über die Rechtfertigungslehre. Durch die Gemeinsame Erklärung hat damit die Recht
fertigungslehre ihre trennende Wirkung zwischen evangelischer und katholischer Kir
che im Grunde verloren. 

In der Erklärung heißt es unter anderem: 

274 Gal 5,6; / vgl. Jak 2,14.17.24. 
275 DH 1532. 
276 DH 1535; / DH 1545. 
277 Röm 2,6; vgl. 1 Kor 4,5. 
278 Vgl. 1 Kor 1,31; 2 Kor 10,17; / DH 1548. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

„Es ist unser gemeinsamer Glaube, dass die Rechtfertigung das Werk des dreieinigen 
Gottes ist. Der Vater hat seinen Sohn zum Heil der Sünder in die Welt gesandt. Die 
Menschwerdung, der Tod und die Auferstehung Christi sind Grund und Voraussetzung 
der Rechtfertigung. Daher bedeutet Rechtfertigung, dass Christus selbst unsere Ge
rechtigkeit ist, derer wir nach dem Willen des Vaters durch den Heiligen Geist teilhaf
tig werden. Gemeinsam bekennen wir: Allein aus Gnade im Glauben an die Heilstat 
Christi, nicht auf Grund unseres Verdienstes, werden wir von Gott angenommen und 
empfangen den Heiligen Geist, der unsere Herzen erneuert und uns befähigt und auf
ruft zu guten Werken. Alle Menschen sind von Gott zum Heil in Christus berufen. […] 
Wir bekennen gemeinsam, dass der Mensch im Blick auf sein Heil völlig auf die ret
tende Gnade Gottes angewiesen ist. Die Freiheit, die er gegenüber den Menschen und 
den Dingen der Welt besitzt, ist keine Freiheit auf sein Heil hin. Das heißt, als Sünder 
steht er unter dem Gericht Gottes und ist unfähig, sich von sich aus Gott um Rettung 
zuzuwenden oder seine Rechtfertigung vor Gott zu verdienen oder mit eigener Kraft 
sein Heil zu erreichen. Rechtfertigung geschieht allein aus Gnade.“279 

Blickt man auf die langanhaltende interkonfessionelle Kontroverse um die Rechtferti
gung des Menschen zurück, ist festzustellen, dass theologisch zu wenig deutlich zwi
schen dem ewigen Heil des Menschen in Gestalt des ewigen Lebens nach dem Tod und 
dem irdischen Heil des Menschen, das der Mensch schon in diesem Leben erfahren kann, 
unterschieden wurde. Was den freien Willen des Menschen angeht, besteht ein wesent
licher Unterschied zwischen der ganz großen Gnade des Lebens nach dem Tod bei Gott 
und den Gnaden, die der Mensch schon in diesem Leben von Gott empfangen kann und 
in denen er bereits göttliches Leben selbst empfängt. Luthers großartige und befreien
de Erkenntnis war, dass dem Menschen das jenseitige ewige Leben von Gott gratis ge
schenkt ist. Der Mensch kann sich das künftige Leben bei Gott nicht verdienen, er kann 
und muss nichts dafür leisten. Wie ihm sein diesseitiges Leben geschenkt ist, ohne dass 
er selbst etwas dazu beigetragen hätte, ja überhaupt hätte beitragen können, so ist ihm 
das jenseitige Leben von Gott vollkommen bedingungslos aus Liebe geschenkt, ohne dass 
er dazu etwas beisteuern müsste. Der Mensch verfügt, wie Luther richtig erkannt hat, 
über keinen freien Willen bezüglich seines ewigen Seelenheils. Es ist nicht Gegenstand sei
ner Entscheidungsfreiheit. Er kann und muss sich nicht dafür entscheiden. Er kann sich 
dann aber auch nicht dagegen entscheiden. Es ist ihm einfach von Gott geschenkt. Die 
Rechtfertigung allein durch Christus und allein durch Gnade kann nicht gedacht werden 
ohne den unfreien Willen des Menschen zur Seligkeit.280 

Was jedoch Heil und Gnade in diesem irdischen Leben betrifft, ist der Mensch sehr 
wohl in seinem freien Willen angesprochen. Er selbst trägt – getragen von der Gnade Got
tes – willentlich dazu bei, ob und inwieweit sein jetziges Leben schon vom künftigen 
Leben bei Gott bestimmt ist. Der Mensch kann auf vielfache Weise aktiv daran mitwir
ken, dass das göttliche Leben, das ihm im Kern jetzt schon geschenkt ist, sich in seinem 
Leben ausbreitet und dessen innere Qualität erhöht. Es hängt auch von ihm ab, ob Got
tes Gnade sein Leben zum Besseren hin verändert, prägt und verwandelt. Hier ist ganz 

279 GER 15, 16, 19. 
280 Bd. 3, Kap. 3.3.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 253 

entscheidend sein Mittun gefragt. Der Mensch kann zwar zu dem, was ihm in der dies
seitigen Gnade geschenkt wird, nichts beitragen, weil es sich dabei bereits um das gött
liche Leben selbst handelt, das nur von Gott selbst kommen kann. Aber er kann daran 
mitwirken, dass er diesseitige Gnaden von Gott empfängt. Er kann und soll in seinem 
Leben Gott suchen und sich so gut wie möglich auf Gottes Gnade vorbereiten. Er soll, 
wie das Evangelium fordert, immer wieder umkehren und sich immer wieder auf Gott 
vertrauensvoll einlassen. 

Literatur 

Gemeinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre [= GER], 1999. 

3.3.2.4 Karl Barths Lehre von der dreifachen Gestalt des Wortes Gottes 
Martin Luther hatte die aristotelisch-metaphysische Kategorie der Substanz durch die 
Kategorie des Wortes Gottes ersetzen und den Menschen ganz von daher bestimmen wol
len. 400 Jahre später, nach dem Ersten Weltkrieg, kam innerhalb des Protestantismus 
eine theologische Richtung auf, die von ihren Vertretern als Theologie des Wortes Gottes auf
gefasst wurde und besser unter dem Begriff Dialektische Theologie bekannt ist. Sie geht auf 
Veröffentlichungen von Karl Barth (1886–1968) zurück und hatte ihre Blütezeit bis etwa 
1933. Gemeinsam war ihren Vertretern, dass sie gegen den theologischen Rationalismus 
der Aufklärung, der die christliche und jüdische Religion rein vernunftmäßig zu deuten 
suchte, und gegen die Liberale Theologie der damaligen Zeit, die von diesem Rationalismus 
geprägt war, Stellung bezogen. 

Die Wort-Gottes-Theologie stand in der Tradition der Glaubensphilosophie, für die 
die geoffenbarten Glaubensinhalte als rational nicht vermittelbar galten, und versuchte, 
das Glaubenkönnen neu zu begründen, indem sie Theologie konsequent „von oben“ be
trieb. Ein menschliches Erkennenkönnen Gottes lehnte sie strikt ab und ordnete so jede 
Annäherung des Gläubigen an Gott der vorausgehenden Wortoffenbarung Gottes unter. 
Der Mensch kann ihr zufolge Gott nur insoweit erkennen, als dieser sich ihm von sich 
aus durch sein Wort zu erkennen gibt. 

Karl Barths Lehre vom Wort Gottes bildet die Grundlage seines Hauptwerks Kirch
liche Dogmatik (1932–1967). Diese lässt sich in ihrem Denkansatz von der „Barmer Theo

logischen Erklärung“ (1934) her erschließen. In ihrer ersten These von fünf Thesen heißt 
es: 

„Jesus Christus, wie er uns in der Heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Got
tes, das wir zu hören, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen 
haben. Wir verwerfen die falsche Lehre, als könne und müsse die Kirche als Quelle ihrer 
Verkündigung außer und neben diesem einen Worte Gottes auch noch andere Ereig
nisse und Mächte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen.“ 

Die Konzentration auf Jesus Christus kennzeichnet das gesamte Hauptwerk. Barth zufol
ge hat es der Mensch allein in der Offenbarung in Jesus Christus mit Gott zu tun. Gott 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

ist ausschließlich im Alten und Neuen Testament bezeugt. Allein Jesus Christus ist sei
ne Offenbarung. In ihm allein hat Gott geredet, in ihm allein gibt er sich zu erkennen. 
Durch keine anderen Vermittlungsinstanzen kann der Mensch Gott erkennen. „Gott wird 
nur durch Gott erkannt.“281 Als negative Kehrseite dieser christologischen Konzentrati
on lehnt Barth jede natürliche Theologie ab, die neben der Offenbarung in Jesus Christus 
weitere Offenbarungen Gottes annimmt, etwa in der Natur, in der Geschichte, in der 
Kultur, in der Vernunft, im Gewissen oder im Gefühl. 

Die Kirchliche Dogmatik umfasst vier Teile: I. die Lehre vom Wort Gottes, die als 
Grundlage des gesamten Werkes dient; II. die Lehre von Gott; III. die von der Schöpfung 
und IV. die Lehre von der Versöhnung. Die Versöhnungslehre, mit der die sachliche 
Mitte des Werkes erreicht war, konnte Barth nicht mehr vollenden und den geplanten 
V. Teil mit der „Lehre von der Erlösung“ (Eschatologie) nicht mehr in Angriff nehmen, 
so dass sein Werk trotz seines beträchtlichen Umfanges (fast 9000 Seiten) als Ganzes 
unvollendet geblieben ist. 

In seiner Lehre vom Wort Gottes geht Karl Barth von einer dreifachen Gestalt aus.282 
Er unterscheidet zwischen dem verkündigten, dem geschriebenen und dem geoffenbarten 
Wort Gottes. In der Verkündigung des Wortes Gottes in Predigt und Sakrament (Abend
mahl) sieht er die zentrale Funktion der Kirche. Durch sie soll der Gläubige letztlich zum 
neuen Menschen umgestaltet werden. Den Auftrag, zu verkündigen, hat sich die Kirche 
nicht selbst gegeben. Sie hat ihn von Gott empfangen. Inhaltlich besteht ihre Verkündi
gung in der „Verheißung künftiger Offenbarung aufgrund geschehener Offenbarung“283. 
Weil sich Gott in Jesus Christus geoffenbart hat, dürfen die Gläubigen hoffen, dass er sich 
am Ende der Zeiten in Herrlichkeit offenbaren wird. 

Für Barth ereignet sich Kirche dort, wo ihre Verkündigung Wirklichkeit wird, weil 
das Wort Gottes Ereignis wird, was immer dann geschieht, wenn Gott selbst durch das 
Wort des Predigers zum Hörer der Predigt spricht. Verkündigtes Wort Gottes heißt da
her: „Menschliche Rede von Gott, in der und durch die Gott selber von sich selber re
det.“284 

Das geschriebene Wort Gottes liegt im Kanon der heiligen Schrift vor. Als Wort der 
Propheten und Apostel ist die Bibel selbst aus mündlicher Verkündigung hervorgegan
gen und ist nun schriftliche Verkündigung. Als solche ist sie der Kirche grundsätzlich 
übergeordnet und steht ihr als freie Macht gegenüber. Allein schon aufgrund ihrer 
Schriftlichkeit ist sie jeder geistig-mündlichen Tradition der Kirche und somit auch 
deren mündlicher Verkündigung überlegen. Ihre eigentliche Autorität gegenüber der 
Kirche bezieht sie jedoch aus ihrem einzigartigen Inhalt. Denn als prophetisch-apos
tolisches Wort ist sie „Wort, Zeugnis, Verkündigung und Predigt von Jesus Christus“ 
und damit „Verheißung der Barmherzigkeit Gottes“.285 Sie ist das Wort von Menschen, 
die Gott als Immanuel (Gott mit uns) „ersehnt, erwartet, erhofft und endlich in Jesus 

281 Barth: Kirchliche Dogmatik [= KD] II/1, 200. 
282 KD I/1. 
283 KD I/1, 93. 
284 Ebd. 97. 
285 Ebd. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 255 

Christus gesehen, gehört und betastet haben“286. Durch die heilige Schrift, die Jesus 
Christus bezeugt, „ist die Kirche zu ihrer Verkündigung aufgerufen, ermächtigt und 
angeleitet“287. 

Wie das Menschenwort des Predigers das Wort Gottes selbst repräsentieren und Er
eignis wirklicher Verkündigung werden kann, kann das prophetisch-apostolische Men
schenwort der Bibel das Wort Gottes selbst repräsentieren und Ereignis des Redens Got
tes zu uns, ihren Leserinnen und Lesern oder Hörerinnen und Hörern, werden. „Das 
meinen wir“, so Karl Barth, „wenn wir die Bibel Gottes Wort nennen.“288 Aber es ist – 
nach Barth – wiederum Gottes und nicht unsere Entscheidung, seine Gnade und nicht 
unser Werk, wenn die Bibel für uns wirkliches Wort Gottes wird. Gott verfügt souverän 
darüber, ob er selbst durch ein menschliches Wort der Bibel oder des Predigers zu uns 
spricht. 

Die Bibel ist nicht selbst und an sich Gottes geschehene Offenbarung, durch die das 
Verhüllte und Verborgene enthüllt wurde. Sie bezeugt diese aber, weist auf sie hin, dient 
ihr. Die Offenbarung, die sie vergegenwärtigt, besteht in der Person Jesu Christi und der in 
ihm geschehenen Versöhnung der Menschheit mit Gott. Denn in Jesus Christus ist das 
ewige göttliche Wort Fleisch geworden.289 Durch ihn hat Gott selbst ein für alle Mal ge
sprochen. Er ist diesmal das „wirklich unmittelbar von Gott selbst gesprochene Wort“290. 

Bei den drei Gestalten des Wortes Gottes handelt es sich für Barth nicht um drei ver
schiedene Worte, sondern um die dreifache Gestalt des einen Wortes. Da wir das offenbar
te Wort Gottes nur aus der Schrift oder der Verkündigung kennen, das geschriebene Wort Got
tes nur durch die (ursprüngliche mündliche Verkündigung der) Offenbarung oder durch 
die (von der Offenbarung erfüllte ursprüngliche) Verkündigung kennen und das verkündete 
Wort Gottes nur durch die (von der Schrift bezeugte) Offenbarung oder durch die (die Of
fenbarung bezeugende) Schrift kennen, sieht Barth die Lehre vom Wort Gottes in seiner 
dreifachen Gestalt in Analogie zur Lehre von der Dreieinigkeit Gottes. Für Offenbarung, 
Schrift und Verkündigung kann man die Namen der drei göttlichen „Personen“ einset
zen: Vater, Sohn und Heiliger Geist, und umgekehrt. Wie wir das geoffenbarte Wort Got
tes nur aus der Schrift und der Verkündigung kennen, kennen wir den Vater nur durch 
den Sohn und den Heiligen Geist etc. Für Barth ist die Lehre vom Wort Gottes die einzige 
Analogie zur Trinitätslehre. 

Das eine Wort Gottes als Verkündigung, Schrift und Offenbarung ist Rede Gottes. 
„Gottes Wort“ heißt: Gott redet. Obwohl sein Reden immer auch leiblich-natürliches Ge
schehen ist, weil es in dieser Welt für den Menschen „kein Geistiges ohne Natürlich-Leib
liches gibt“, ist es primär ein geistiges Geschehen.291 Auf seine Körperlichkeit verweist 
die Zusammengehörigkeit von Predigt und Sakrament, die Buchstäblichkeit der heili
gen Schrift und die Leiblichkeit des Menschen Jesus Christus. Mit seiner Geistigkeit ist 
gegeben, dass sich im Reden Gottes an den Menschen „Vernunft der Vernunft, Person 

286 Ebd. 
287 Ebd. 112. 
288 Ebd. 
289 Joh 1,14. 
290 Barth: KD I/1, 116. 
291 Ebd. 137. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

der Person mitteilt“, weshalb das Wort Gottes denn auch „ein rationales und nicht irra
tionales Geschehen“ ist.292 Gott redet durch sein Wort zum Menschen, der Mensch soll 
im Glauben diese Rede hören, verstehen und ihr gehorchen. 

Wenn Gott spricht, spricht er als Person, als freies Subjekt. „Gottes Wort heißt: der re
dende Gott.“293 In dem, was Gott sagt, ist er „in Person in und mit dem Gesagten ge
genwärtig“294. In seiner alles tragenden und begründenden dritten Gestalt ist sein Wort 
Offenbarung. „Gottes Offenbarung [aber] ist Jesus Christus, Gottes Sohn“, weshalb die 
Gleichung gilt: „Gottes Wort ist Gottes Sohn“.295 In seiner Persönlichkeit bleibt Gott im
mer Herr – Herr auch der Wörtlichkeit seines Wortes. Das ist der Grund weshalb er nicht 
an sie, sondern sie an ihn gebunden ist und er die heilige Schrift gebrauchen oder nicht 
gebrauchen, so oder anders gebrauchen kann. Wird die Schrift, weil Gott es will, durch
lässig für das Ereignis seiner Offenbarung in Jesus Christus, der wahrer Mensch und 
wahrer Gott ist, spricht durch den Menschen Jesus die zweite göttliche Person, der Sohn 
Gottes, zur Leserin oder dem Leser. 

Wenn Gott spricht, beabsichtigt er etwas, will er etwas erreichen, zielt er auf etwas 
ab. Sein Wort ist an uns gerichtet, es geht uns an. Wie er jedoch um nichts weniger Gott 
wäre, wenn er keine Welt und keinen Menschen geschaffen hätte, könnte er auch ganz 
Gott sein, ohne uns anzureden. In Freiheit und aus Liebe spricht er zu uns Menschen 
und hat jedem von uns „etwas ganz Besonderes, gerade ihn und so nur ihn Angehendes 
zu sagen“296. 

Das Wort Gottes ist Herrenwort. Wir können es uns nur von Gott sagen lassen, nicht 
selbst sagen. Es ist Wort unseres Schöpfers, denn es meint und trifft uns in unserer Exis
tenz. Es ist Wort unseres Versöhners, da Gott sich uns durch seine Offenbarung in Jesus 
Christus neu zugewandt und selbst bekannt gemacht hat, eine zweite Schöpfung und 
einen neuen Bund aufgerichtet hat. Das Wort Gottes ist schließlich das Wort unseres 
Erlöses, durch das Gott sich selbst den Menschen ankündigt und als Inhalt der Zukunft 
des Menschen verheißt. Durch die Erlösung am Ende der Geschichte wird sich die Be
ziehung zwischen Gott und Mensch erfüllen und vollenden. 

Bei Menschen gibt es den Unterschied zwischen Wort und Tat. „Bloßes Wort ist bloße 
Selbstäußerung einer Person. Tat ist darüber hinaus die von ihr ausgehende relative Ver
änderung der Umwelt.“297 Im Unterschied zum Menschen bedarf das Wort Gottes keiner 
Ergänzung durch die Tat. Es ist selbst die Tat Gottes und macht im außergewöhnlichsten 
Sinn Geschichte. Denn als bloßes Wort ist es „die göttliche Person, deren Selbstäußerung 
als solche Veränderung und zwar absolute Veränderung der Welt“298 bedeutet. 

Zwischen dem geoffenbarten, geschriebenen und verkündigten Wort Gottes als Got
tes Tat besteht Ungleichzeitigkeit. Denn die Zeit Jesu Christi ist eine andere als die Zeit 
der Propheten, die ihn angekündigt haben, und der Apostel, die ihn bezeugt haben, und 

292 Ebd. 139. 
293 Ebd. 141. 
294 Ebd. 
295 Ebd. 141f. 
296 Ebd. 145. 
297 Ebd. 149. 
298 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 257 

diese wiederum eine andere Zeit als die der heutigen Kirche, die Jesus Christus und sein 
Evangelium verkündet. „Dreimal handelt es sich um ein Sagen des Wortes Gottes durch 
Menschenmund.“299 Aber den Predigern sind die Propheten und Apostel dank ihres Am
tes als Zeugen in ihrer einmaligen und einzigartigen Stellung vorgeordnet, wie ihnen 
wiederum Jesus Christus, obwohl er nicht weniger wahrer Mensch als sie war, vermö
ge seiner Einheit mit Gott schlechterdings gegenüberstand und ihnen übergeordnet ist. 
Durch die freie Tat Gottes kann jedoch die Zeit Jesu Christi mit der Zeit der Propheten 
und Apostel und diese wiederum mit der der Verkündigung gleichzeitig werden. Indem 
das Wort Gottes durch Gottes Mund gesprochen wird, wird einem bestimmten Men
schen der Gegenwart durch die Verkündigung eines bestimmten anderen Menschen an
hand eines bestimmten biblischen Textes ein bestimmtes Offenbarwerden Gottes zuteil, 
wird ein bestimmtes Dort und Damals ein bestimmtes Hier und Jetzt. Das Wort Gottes 
als Tat Gottes schafft trotz aller Ungleichzeitigkeit seiner Gestalten eine konkrete Gleich
zeitigkeit. 

„Das Reden Gottes ist das Handeln Gottes an denen, zu denen er redet. Sein Handeln 
ist aber als ein göttliches, als das Handeln des Herrn sein regierendes Handeln. Wo 
und wenn Jesus Christus uns gleichzeitig wird durch Schrift und Verkündigung, wo al
so das ,Gott mit uns‘ von Gott selber zu uns gesagt wird, da kommen wir unter eine 
Herrschaft.“300 

Wenn Gott bestimmte Menschen, nämlich Christen, erwählt, sich ihnen offenbart, sie 
ausgesondert, sie beruft, ihnen eine neue Geburt schenkt, dann bindet er sie durch ei
ne Zusage, ein Urteil, einen Anspruch, aber auch einen Segen an sich. Durch die Gna
de ist der Mensch „nicht mehr sich selbst überlassen, sondern in die Hand Gottes gege
ben“301. Er ist in den realen Machtbereich der Herrschaft Gottes, in den Herrschaftsbe
reich Christi einbezogen. 

Da dem Wort Gottes nicht nur die Kirche, sondern die Menschenwelt als ganze gegen
übersteht und durch dieses Wort einer entscheidenden Veränderung unterworfen wur
de, darf die Kirche die Welt nicht auf ihre Gottlosigkeit festlegen. Wenn sie dem Evange
lium glaubt und der Gewalt des Wortes Gottes, die eine Gewalt der Wahrheit ist, traut, 

„dann ist sie der Ort, wo der Sieg Christi nicht das letzte, sondern das erste gehörte und 
weitergegebene Wort ist. Darum und so ist sie der Ort der Offenbarung, der Barmher

zigkeit und des Friedens, der Berg Zion, nach welchem die Heiden, ob sie es wissen und 
wollen oder nicht, unterwegs sind. Die Kirche, die dieser Ort ist, wird der Welt etwas 
zu sagen haben und von der Welt ernst genommen werden.“302 

Das Wort Gottes ist göttliche freie Tat und als solche Entscheidung. Gott spricht sein Wort 
in unbedingter Freiheit, er trifft mit ihm eine Wahl. Sein Wort ist aber nicht so Wirklich
keit, wie ein erfahrbarer Tatbestand, wie die Gesamtheit dessen, was wir sonst Wirklich

299 Ebd. 150. 
300 Ebd. 155. 
301 Ebd. 
302 Ebd. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

keit nennen. Es ist „ungeschaffene Wirklichkeit, identisch mit Gott selber, darum nicht 
allgemein vorhanden und feststellbar“303. Es ist ein Wählen Gottes am bestimmten Men
schen. 

Für Barth, der hier noch vom „Dogma“ der doppelten Prädestination ausgeht, kann die 
in jedem Fall gerechte und gute Entscheidung Gottes über den einzelnen Menschen ein 
Doppeltes sein: „Wahl der Gnade zum Glauben und seine Gerechtigkeit oder Wahl der 
Ungnade Unglauben und seiner Sünde“304. Wir können das Wort Gottes recht oder nicht 
recht hören, müssen dabei „aber wissen, dass das Wort der Wahrheit selbst hier über 
,recht‘ oder ,nicht recht‘ entscheidet, das heißt dass wir so Gnade und so unser Gericht 
empfangen, wie es uns von Gottes und darum von Rechts wegen zukommt“305. 

Als souveränes Herrenwort, als Wort unseres Schöpfers, Versöhners und Erlösers, 
spricht das Wort Gottes ein Urteil über uns und entscheidet, wer wir sind. Als göttliche 
Entscheidung wird es an und in einer Entscheidung des Menschen wirksam. Ich ent
scheide, ob ich glaube oder nicht glaube, gehorsam oder ungehorsam bin, Gottes Gnade 
annehme oder nicht annehme, das Gute oder das Böse wähle. „Es ist also wirklich meine 
höchst verantwortliche Entscheidung. Es liegt aber nicht in meiner Entscheidung, dass 
sie diesen Charakter hat.“306 Gott ist es, der in seiner göttlichen Entscheidung über mich 
meine Entscheidung bestimmt. „Kraft göttlicher Entscheidung bin ich in meiner Ent
scheidung ein Glaubender oder Nichtglaubender.“307 

Die Rede Gottes ist Geheimnis Gottes. Sie wird uns „in einer verborgenen, das heißt in 
einer unscheinbaren, nicht direkt, sondern indirekt kundgebenden Weise“308 offenbar. 
Vor allem in ihrer Welthaftigkeit ist und bleibt das Wort Gottes Geheimnis. Denn sei
ne welthafte, leibliche Gestalt ist „nicht ein geeignetes, sondern ein ungeeignetes Mittel 
der Selbstdarbietung Gottes. Sie entspricht der Sache nicht, sondern sie widerspricht 
ihr. Sie enthüllt sie nicht, sondern sie verhüllt sie.“309 Sie widerspricht dem Wort Got
tes, nicht nur weil sie geschöpfliche Wirklichkeit, sondern gefallene Wirklichkeit ist, ergeht 
dieses Wort doch an einen gefallenen Menschen mit einer gefallenen Vernunft, der „oh
ne Organ und Fähigkeit für Gott“ ist und „in Feindschaft gegen ihn“ lebt.310 Der Ort, wo 
Gottes Wort offenbar wird, ist „der Kosmos, in dem die Sünde regiert“, und „der im Wi
derspruch gegen Gott steht“.311 Gott enthüllt sich in seinem Wort, indem er sich zugleich 
verhüllt.312 

Die Rede Gottes ist und bleibt Gottes Geheimnis in ihrer Einseitigkeit. Denn Gottes 
Wort ist für uns entweder völlig verhüllt oder völlig enthüllt, niemals aber beides zu

303 Ebd. 163. 
304 Ebd. 165. 
305 Ebd. 166. 
306 Ebd. 167. 
307 Ebd. 
308 Ebd. 171. 
309 Ebd. 172. 
310 Ebd. 175. 
311 Ebd. 172. 
312 Zur kritischen Auseinandersetzung mit der Lehre von der doppelten Prädestination bzw. Präde

termination sowie mit dieser extrem negativen und pessimistischen Sicht von Mensch und Welt 
siehe besonders Bd. 2, Kap. 1.3.2.2 u. 1.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 259 

gleich. Es kann uns etwas vom Wort Gottes in größte Klarheit versetzen: „in solche Klar
heit, dass wir uns über das, was uns gesagt wird, sehr bestimmte und in sich deutliche 
Gedanken machen, dass wir mit unserer ganzen inneren und äußeren Lebenserhaltung: 
mit Freude, Dankbarkeit, Zuversicht, Eifer, Ernst, Schrecken, Verwirrung, Sorge, Reue 
darauf reagieren können“313. Dennoch bleibt uns anderes vom Wort Gottes unklar und 
dunkel oder wird es sogar erst durch die Klarheit des einen. Unser Verstehen des Wor
tes Gottes und unser Antworten darauf hat eine ganz bestimmte Grenze, die das zu uns 
gesprochene Wort selbst setzt, und „die es nun gerade nicht zu einem Ganzen, zu einer 
Synthese, zu einem System kommen lässt, weder in unserer Theorie noch in unserer Pra
xis“, weshalb „das Wort uns in der ganzen Klarheit, in der es zu uns gesprochen und von 
uns vernommen ist, Geheimnis bleibt, erst recht wieder zum Geheimnis wird“314. Ent
weder erfassen wir (diskursiv) seine welthafte Gestalt ohne göttlichen Gehalt oder (intui
tiv) seinen Gehalt ohne Gestalt, entweder wir erfahren und denken das eine und es fehlt 
der Glaube, oder wir glauben das andere, können es aber nicht denken oder erfahren, 
entweder wir verstehen etwas von Gottes Gesetz, Zorn und Gericht, Forderung und In
anspruchnahme und uns ist sein Evangelium, seine Gnade, seine Verheißung und Zu
wendung fremd, oder umgekehrt. Weil nicht wir unseren Glauben in der Hand haben, 
sondern Gott der Herr unseres Glaubens ist, wird uns sein Wort immer wieder vom ei
nen zum anderen führen: von der Gestalt zum Gehalt und vom Gehalt zur Gestalt, vom 
Buchstaben zum Geist und vom Geist zum Buchstaben, vom Suchen zum Finden und 
vom Finden zum Suchen, vom Bitten zum Haben und vom Haben zum Bitten, vom Zorn 
und Gericht Gottes zu seiner Gnade und von seiner Gnade zu seinem Zorn und Gericht. 
Nie sind uns beide Seiten seines Wortes zugleich gegeben. Darin liegt das, was Barth 
seine Einseitigkeit nennt. 

Schließlich ist und bleibt die Rede Gottes auch in ihrer Geistlichkeit Gottes Geheimnis. 
Denn „der Herr der Rede ist auch der Herr des Hörens. Der Herr, der das Wort gibt, ist 
auch der Herr, der den Glauben gibt.“315 Es ist der Heilige Geist – und er allein –, der den 
Menschen für das Wort Gottes öffnet und bereit macht, der den Glauben schenkt. So ist 
das Hören des Wortes Gottes der Glaube, der Glaube aber das Werk des Heiligen Geistes. 
Die Rede Gottes ist geistlich und bleibt als solches Geheimnis, insofern der Heilige Geist 
den entsprechenden Glauben auf unberechenbare und unkontrollierbare Weise bewirkt. 

In seiner Lehre vom Wort Gottes zu Beginn seines Hauptwerkes setzt Barth noch die 
traditionelle Lehre von der doppelten Prädestination voraus: Gott entscheidet im Voraus, 
welche Menschen glauben und gerettet werden und welche Menschen verloren gehen. 
In seiner Gotteslehre316 formt er später die traditionelle Prädestinationslehre auf sehr 
kreative und originelle Weise in die Lehre von der allgemeinen Gnadenwahl um.317 

Auch die strikte Beschränkung der Offenbarung Gottes auf das Wort in seiner drei
fachen Gestalt hebt Barth später im Rahmen der Versöhnungslehre in der sogenann
ten Lichterlehre in gewissem Sinn auf, wenn er darin seinen Offenbarungsbegriff aus

313 Barth: KD I/1, 181. 
314 Ebd. 181. 
315 Ebd. 189. 
316 Barth: KD II/2. 
317 Bd. 2, Kap. 1.3.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

weitet.318 Für ihn ist und bleibt Jesus Christus „das eine, das einzige Licht des Lebens“, 
gibt es „kein Licht des Lebens außer und neben dem seinigen, außer und neben dem 
Licht, das Er ist“.319 Das bedeutet aber nicht, dass sich das Licht Christi, das Ausdruck 
seines prophetischen Amtes ist, nur innerhalb der Kirche und des Christentums antref
fen lässt. Auch außerhalb herrscht nicht bloß Unwahrheit, werden wahre Worte hervor
gebracht, finden sich „Worte, Wahrheiten, ja ,Offenbarungen‘“, die „Lichtungen und Er
leuchtungen“ bewirken.320 Sie sind „Brechungen des einen Lichts“, „Erscheinungen der 
einen Wahrheit“.321 Das Christuslicht besitzt universale Leuchtkraft. 

Schon im ersten Band hatte Barth geschrieben: „Gott kann durch den russischen 
Kommunismus, durch ein Flötenkonzert, durch einen blühenden Strauch oder durch ei
nen toten Hund zu uns reden.“322 Gott offenbart sich deshalb auch jenseits der Kirchen
mauern323, weil Jesus Christus am Kreuz die ganze Schöpfung, und nicht bloß einen Teil 
von ihr mit Gott versöhnt hat und seine Herrschaft mehr umfasst als den Bereich der 
Kirche, auch wenn Worte außerhalb der Kirche nur dann als wahr gelten können, wenn 
sie mit der christlichen Botschaft vereinbar sind, wenn sie das eine Licht nicht „Lügen 
strafen“324. 

Barth deutet zwei Bereiche an, in denen sich wahre Lichter und Worte außerhalb von 
Bibel und christlicher Verkündigung wahrnehmen lassen: die profane Menschenwelt und 
die Natur. Dass er hier die Religionen als Bereich möglicher nichtchristlicher Offenba
rung nicht erwähnt, kann nicht verwundern, sah er doch in der Religion das selbstherrli
che Bemühen des Menschen, von sich aus Gott zu erkennen und mit sich zu versöhnen, 
anstatt sich diese Erkenntnis und Versöhnung von Gott im Glauben schenken zu lassen. 
Während die Bewegung in der Offenbarung von Gott zum Menschen geht, geht sie in 
der Religion vom Menschen zu Gott. Darum ist sie für Barth stolze Selbstbehauptung 
gegenüber Gott und Sünde. Der Mensch meint, von sich aus, aus eigener Fähigkeit und 
durch eigene Anstrengung, Gott näherkommen und eine Beziehung zu ihm aufbauen 
und pflegen zu können, während Gott ihm in der Offenbarung bereits entgegengekom
men ist und entgegenkommen musste. Barths äußerst scharfe Religionskritik gipfelt in 
dem Satz: „Religion ist Unglaube; Religion ist eine Angelegenheit, man muss geradezu 
sagen: die Angelegenheit des gottlosen Menschen.“325 

Mit der Lichterlehre liefert Barth selbst einen Ansatz, mit dessen Hilfe man zu ei
ner anderen Einschätzung der Religionen gelangen kann. Wenn das in Jesus Christus 
menschgewordene ewige göttliche Wort und Licht überall wirkt und strahlt, warum soll
ten dann ausgerechnet die Religionen davon ausgenommen sein? Kann nicht – frei nach 
dem wittgensteinschen Motto: Denk nicht, sondern schau! – ein unvoreingenomme
ner geistlicher Blick zeigen, dass nichtchristliche Offenbarung auch und gerade in nicht
christlichen Religionen wirksam ist? 

318 Barth: KD IV/3, 122–188. 
319 Ebd. 95. 
320 Vgl. ebd. 108; / vgl. ebd. 153, Anm. 23; / Ebd. 154; 159. 
321 Ebd. 173. 
322 Barth: KD I/1, 55. 
323 Vgl. KD IV/3, 107. 
324 Ebd. 111. 
325 Barth: KD I/2, 327. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 261 

Barth selbst scheint gegen Lebensende in diese Richtung gedacht zu haben, da er 
mehrmals äußerte, er wolle sich intensiver mit den Religionen beschäftigen und wür
de in einer Neukonzeption seiner Theologie der Pneumatologie, das heißt der Lehre vom 
Heiligen Geist, sehr viel mehr Raum geben. An einer späteren Stelle seines Werks schrieb 
er: „Ich kann nicht ausschließen, dass Gott auch andere Religionen dazu benutzt, um das 
Licht seiner Versöhnung leuchten zu lassen. In dem Maß, in dem ich das bemerke, kann 
ich nur Gott die Ehre und insoweit den anderen Religionen Recht geben.“326 

Literatur 

Karl Barth: Kirchliche Dogmatik, 14 Bände, 1932–1967. 

3.3.3 Offenbarung als universale Selbstmitteilung Gottes 

Nachdem bisher sehr viel die Rede vom Wort Gottes gewesen ist, soll nun systematisch 
der Frage nachgegangen werden, was unter Offenbarung Gottes zu verstehen ist. Es mag 
naheliegen, sie einfach mit dem Wort Gottes zu identifizieren. Dann fragt sich wieder
um, was mit diesem Wort Gottes konkret gemeint ist. Dass eine einfache Gleichsetzung 
der christlichen heiligen Schrift mit dem Wort Gottes problematisch ist, hat sich bereits 
deutlich abgezeichnet. Längst nicht alles, was in der Bibel steht, darf als Offenbarung 
Gottes gelten. Aber auch eine einfache Gleichsetzung mit Jesus Christus hat ihre Proble
me. Ein solcher Ansatz läuft Gefahr, zu eng zu sein. Wird Offenbarung Gottes ganz auf 
Jesus Christus beschränkt, enthält das Alte Testament genau genommen keine Offen
barung. Karl Barth hat die Gefahr einer solchen Engführung bemerkt und suchte ihr an
deutungsweise durch seine Lichterlehre zu entkommen. Auch sein Programm, die Lehre 
vom Heiligen Geist auszubauen, weist in dieselbe Richtung. 

Aus diesem Grund wird hier von vornherein ein weiter trinitätstheologisch begrün
deter Offenbarungsbegriff vertreten. Gott, der Vater, hat sich keineswegs nur durch das 
Leben Jesu von Nazaret der Menschheit geoffenbart, sondern hat sich von Beginn der 
Menschheitsgeschichte an durch die Sendung seines Wortes/Sohnes als zweiter göttli
cher Person und durch die Sendung des Geistes als dritter göttlicher Person zu erkennen 
und zu verstehen gegeben327, so dass er keiner Religion und keiner Kultur, ja keinem ein
zigen Menschen vollkommen verborgen geblieben ist, noch in Zukunft bleiben wird. 

Um diesen Offenbarungsbegriff im Einzelnen zu entfalten, wird zuerst die Rolle 
der Vernunft in Bezug auf die Gotteserkenntnis (Kap. 3.3.3.1) und auf den Glauben (Kap. 
3.3.3.2) zu klären gesucht. Sodann wird die Bibel als inspiriertes Offenbarungszeugnis 
ausgewiesen (Kap. 3.3.3.3) und ihr Verhältnis zur Tradition bestimmt (Kap. 3.3.3.4). 
Schließlich werden verschiedene Formen von Offenbarung unterschieden. So wird von 
der natürlichen Offenbarung durch die Schöpfung die übernatürliche Offenbarung Gottes 
(Kap. 3.3.3.5) und von prophetischer Offenbarung die Offenbarung in Jesus Christus (Kap. 

326 Zitiert nach der Kolumne „Gott die Ehre geben“ von Wolfgang Huber in zeitzeichen 2/2008. 
327 Bd. 2, Kap. 3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

3.3.3.6) abgehoben. Letztere bedarf als Offenbarung durch den Sohn wiederum der 
Ergänzung durch die Offenbarung im Geist (Kap. 3.3.3.7). Dass der göttliche Logos und 
der göttliche Geist immer schon in jedem Menschen wirken, ist Thema des vorletzten Ab
schnitts (Kap. 3.3.3.8). Der letzte Abschnitt ist schließlich drei Weisen der übernatürlichen 
Offenbarung Gottes, wie sie in den Religionen begegnen, gewidmet: der Inspiration, der 
Glaubensoffenbarung und der mystischen Offenbarung (Kap. 3.3.3.9). 

3.3.3.1 Gotteserkenntnis durch Vernunft 
Schon vorchristliche Philosophen sind in ihrer Erkenntnis allein mithilfe der Vernunft 
sehr weit vorgedrungen. Als Beispiel mögen die drei berühmten Griechen in Athen die
nen. Sokrates (469–399) trank im Vertrauen auf sein Daimonion, das als innere Stimme 
zu ihm sprach und dem er stets folgte, den Schierlingsbecher und hoffte auf ein besse
res Leben nach dem Tod. Platon (427–347) hielt den Grund allen Seins und Erkennens 
für weltjenseitig und absolut gut. Ähnlich wie sein Lehrer Sokrates war er von einem un
sterblichen glückseligen Leben der Seele nach dem Tod überzeugt. Er wusste, wie es ei
nem vollkommen Gerechten auf Erden wohl ergehen würde, der nicht nur gut scheinen, 
sondern gut sein will, der, ohne ein Unrecht zu tun, den Ruf der größten Ungerechtig
keit tragen und sich nie durch üble Nachrede und ihre Folgen erweichen ließe: Er würde 
am Ende gegeißelt, gefoltert, gefesselt, geblendet und schließlich nach all diesen Leiden 
gekreuzigt.328 Auch wenn diese Weissagung eher auf Sokrates zurück- als auf Jesus vor
ausweisen dürfte, zeugt sie doch von einer erstaunlichen Welt- und Menschenkenntnis. 
Platons Schüler Aristoteles (384–322) wiederum sprach Gott als dem unbewegten Bewe
ger nicht nur Vernunft zu, sondern nahm an, er bewege alles durch Liebe. 

Wie weit, gemessen am Inhalt christlicher Offenbarung, bloße Vernunfterkenntnis 
reichen kann, ist keine spekulative, sondern eine empirische Frage. Vorchristliche Phi
losophen waren sich der Existenz und des absolut guten Wesens Gottes sowie eines unsterb
lichen glücklichen Lebens nach dem Tod gewiss. Gotteserkenntnis durch Vernunft reicht, 
wie ihr Beispiel zeigt, aus, um in der Kraft ihres Lichtes dem Leben einen höheren Sinn 
abzugewinnen, tugendhaft zu leben und die eudaimonia zu erreichen, das heißt, ein ge
lungenes Leben zu führen. Dieser Umstand relativiert jedoch christliche Offenbarung 
nicht. Die menschliche Vernunft aufzuwerten, bedeutet nicht, christliche Offenbarung ab
zuwerten. 

3.3.3.2 Vernunft und Glaube 
Bereits als natürliches Erkenntnisvermögen wäre die Vernunft aufgrund ihrer geis
tigen Unbegrenztheit für eine geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes grundsätzlich 
offen. Dadurch, dass der Logos und der Heilige Geist, wie unten dargelegt wird329, in 
ihr immer schon wirken und sie anfanghaft erleuchten, ist sie jedoch bereits selbst 
übernatürlich erhöht und als solche auf eine Selbstoffenbarung Gottes wesentlich ausge
richtet.330 Trotzdem kann sie die zentralen Inhalte der Offenbarung durch Jesus Christus, 
wie Gottes Dreieinigkeit, Menschwerdung und Auferweckung des Menschen oder Gottes 

328 Platon: Politeia II, 361a-362a. 
329 Kap. 3.3.3.8. 
330 Bd. 2, Kap. 1.3.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 263 

Schöpfungs-, Versöhnungs- und Vollendungswille, nicht vorwegnehmen oder von irgend
woher ableiten. Sie muss diese Inhalte aber verstehen und nachvollziehen können, weil 
diese sonst im Menschen, der wesentlich vernunftbegabt ist, nicht wirksam werden 
können. Die göttliche Grunderleuchtung durch Logos und Geist beziehungsweise durch 
Gnade erleichtert ihr dieses Verständnis. Da sich die menschliche Vernunft im Laufe der 
Menschheitsgeschichte selbst erst nach und nach entfaltet, muss und wird sich auch 
das Offenbarungsverständnis und die Glaubensreflexion in Gestalt der Theologie ständig 
weiterentwickeln. 

Zwischen Glaube und Vernunft kann allein schon deshalb kein Gegensatz bestehen, 
weil Gott der Ursprung von beidem ist. Der Glaube ist auf die Vernunft angewiesen, weil 
nur sie die Offenbarungsinhalte klären und je neu erklären kann. Die Versuche der Ver
nunft, die Offenbarungs- oder Glaubensinhalte nicht nur zu erklären, sondern zu be
gründen, können dem bereits Glaubenden zu einem tieferen und persönlicheren Gottes
verständnis verhelfen. Sie können aber nicht den Nichtglaubenden zum Glauben überre
den oder gar durch unbezweifelbare Evidenz zwingen. Umgekehrt vollendet der Glaube 
die Vernunft nicht nur durch seine Inhalte, sondern auch und noch viel mehr durch sei
nen Vollzug, durch den es zur tieferen Begegnung mit Gott und dadurch wiederum zu 
weiterer Vergöttlichung der Vernunft kommt. 

Griechische Philosophen wie Platon und Plotin (205–270) haben Gott nicht nur mit 
ihrer Vernunft erkannt, sondern auch intensiv erlebt und erfahren.331 Infolge der Gegen
wart Gottes in jedem Menschen darf ihre mystische Gotteserfahrung von Gott her als 
mystische Offenbarung gedeutet werden. In ihrer Erleuchtung und Erhebung haben sie 
unmittelbar Gott selbst erlebt, hat sich ihnen Gott auf bestimmte Weise selbst offenbart. 
Mystische Erfahrung und damit mystische Offenbarung ist vor allem auch in den östli
chen Religionen von grundlegender Bedeutung. 

Bezüglich des Glaubens ist zwischen Norm und Quelle zu unterscheiden. Vorrangi
ge Norm und wichtigster Maßstab für die christlichen Glaubensinhalte ist die Bibel. Aber 
auch die Tradition trägt zur Normierung des Glaubens bei, insofern sie Offenbarungs
inhalte, die durch die Schrift vermittelt sind, entfaltet und klärt. Auch außerchristliche 
Vernunft kann den christlichen Glauben erhellen. So können Christen für ihr Gottes
verständnis bereits von vorchristlichen Philosophen etwa lernen, dass Gott, wenn er die 
Liebe ist, dies auf absolute Weise ist. Christen, die dazu neigen, die heilige Schrift für 
wörtlich wahr zu halten, laufen Gefahr, sich Gott zu anthropomorph, zu menschenähn
lich vorzustellen. Das Bild von Gott als einem strafenden Richter oder strengen Prüfer, 
der dem Menschen gegenübersteht und hauptsächlich moralische Forderungen an ihn 
stellt, lässt sich auch mit Blick auf östliche Lehren vom Dao, vom Brahman oder von der 
Leere oder Buddha-Natur korrigieren. Wie dort sehr gut verstanden wurde, ist Gott dem 
Menschen immer auch innerlich. Er steht gewissermaßen immer auch auf seiner Seite 
und wirkt in ihm selbst von innen her. 

Quelle des christlichen Glaubens ist ebenfalls vorrangig die Schrift. Sie stellt eine ein
zigartige Quelle, aber nicht die einzige dar. Christen können durch den Wandel der Zeit 
immer wieder Neues auch für ihren Glauben selbst lernen. Gesellschaftliche und kultu
relle Entwicklungen, die durch den Fortschritt der Wissenschaften, aber nicht nur durch 

331 Kap. 2.1.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

ihn, hervorgerufen sind, fordern Christen heraus, den Glauben nicht nur neu zu sagen, 
sondern auch zu erweitern und zu vertiefen. Jesus selbst scheint von der syrophönizischen 
Frau, also einer Heidin, die ihn um die Heilung ihrer Tochter bittet, gelernt zu haben, 
dass das Heil Gottes auch zu den Nichtjuden kommt.332 Daher gilt das Motto des Paulus 
auch in Glaubensdingen selbst: „Prüft alles und behaltet das Gute!“333 Wenn Gott in den 
schöpferischen Kräften des Menschen immer schon mit am Werk ist, müssen Christen 
für sein Wirken in der Welt offen sein und überprüfen, durch welche Entwicklungen und 
Zeichen der Zeit er zu ihnen spricht, um ihren Glauben entsprechend anzupassen. Neue 
Erkenntnisse der Welt können ihnen helfen, überkommene Glaubensauffassungen zu 
revidieren. 

Für die katholische Kirche kann das bedeuten, für den eigenen Glauben außer auf 
die Schrift, die Tradition, das Lehramt und die Theologie immer auch auf den Glaubens
sinn der Gläubigen in ihrer Allgemeinheit zu achten. Da alle Gläubigen das Charisma der 
Geistbegabung besitzen, können, besonders aufgrund ihrer Welterfahrung, auch Laien 
die Glaubenserkenntnis mehren. 

3.3.3.3 Die Bibel als inspiriertes Offenbarungszeugnis 
Die Bibel beruht nicht nur auf einzelnen herausragenden Offenbarungsereignissen. Sie 
verdankt sich vielmehr insgesamt der Offenbarung Gottes, insofern sie in ihren einzel
nen Büchern und ihrer Zusammenstellung insgesamt von Gott inspiriert ist. Für ihr In
spiriertsein liefert sie selbst etliche Ansatzpunkte. So wirken Gottes Mund und Gottes 
Geist zusammen und sind Propheten vom Geist Gottes erfüllt, wenn sie Gottes Wort ver
künden.334 Paulus ist davon überzeugt, dass seine „Botschaft und Verkündigung […] mit 
dem Erweis von Geist und Kraft verbunden“335 ist. Nach 2 Tim 3,16 ist jede Schrift von 
Gott eingegeben, gemäß 1 Petr 1,10–12 haben Propheten und Apostel in der Kraft des Hei
ligen Geistes gesprochen und laut 2 Petr 1,16–21 haben Menschen bei den Prophetien „der 
Schrift“ nicht aus eigenem Willen, sondern „vom Heiligen Geist getrieben […] im Auftrag 
Gottes geredet“. 

Gott als Urheber der Schrift und eigentlich in ihr Sprechender ermöglicht die mensch
liche Verfasserschaft. Weil er nach der Auferweckung Jesu die Urkirche will, will er auch 
die Schrift als Glaubensnorm. Er inspiriert menschliche Verfasser (aktive Inspiration), die 
durch diese innere Erleuchtung befähigt werden, Offenbarung Gottes und daraus her
vorgegangenen Offenbarungsglauben von Menschen richtig und zuverlässig zu erfassen 
und niederzuschreiben (passive Inspiration). Durch Inspiration hat Gott alle Menschen, 
die an der Entstehung der biblischen Schriften beteiligt waren, also auch die Zwischen- 
und Endredaktoren, dazu ermächtigt und erwählt, seine vielen Offenbarungen im Volk 
Israel, zuletzt seine Offenbarung in Jesus von Nazaret, auf eine Weise zu bezeugen, die 
für die Glaubenden bindend ist. Nicht selten sind es die Offenbarungsträger selbst, die die 
an sie ergangene Offenbarung bezeugen. Das ist der Fall bei den Schriftpropheten des 
Alten Testaments, aber auch im Neuen Testament bei Paulus, wenn er von der an ihn 

332 Mk 7,24–30. 
333 1 Thess 5,21. 
334 Gen 1,2f; Jes 34,16; / z. B. Jes 59,21. 
335 1 Kor 2,4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 265 

persönlich ergangenen Christusoffenbarung berichtet.336 Oft sind es jedoch Dritte, die 
ursprüngliche Offenbarungszeugnisse schriftlich festhalten, so etwa im Neuen Testa
ment, wenn die Evangelisten das Christuszeugnis der Apostel, die Jesus als Augenzeugen 
erlebt und nach Ostern von ihm gesprochen haben337, später getreu niederschreiben. 

Die Bibel ist insofern geistgeleitetes direktes oder indirektes Zeugnis von Gottes Of
fenbarung und Offenbarungen. Bei der Inspiration gibt der Geist Gottes den biblischen 
Verfassern zwar nicht, wie bei einem Diktat, wörtlich ein, was sie sagen oder schrei
ben sollen (Verbalinspiration), aber er beeinflusst und leitet sie beim Abfassen der Texte 
doch so (Realinspiration), dass die Bibel, wenn auch längst nicht in allen Einzelheiten, 
insgesamt durchaus „Wort Gottes“ oder „Gotteswort im Menschenwort“ genannt wer
den kann. Schließlich ist auch die Aufnahme der einzelnen Bücher in den biblischen Ka
non der Inspiration bestimmter Menschen geschuldet. Laut dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil lehren diese Bücher daher „die Wahrheit […], die Gott um unseres Heiles willen in 
heiligen Schriften aufgezeichnet haben wollte“338. 

Da es sich bei Offenbarung nicht nur, wie im instruktionstheoretischen Modell im 19. 
Jahrhundert angenommen, um einen Vorgang handelt, bei dem Gott bestimmte, satz
haft artikulierbare Wahrheiten in außergewöhnlicher Form mitteilt, die sonst von der 
Vernunft nicht erkannt und anerkannt werden könnten, sondern um Selbstmitteilung Got
tes, dient die Bibel als Zeugnis von Offenbarung und Offenbarungsglauben auch nicht 
in erster Linie dazu, Informationen über theoretische Sachwahrheiten zu übermitteln, 
sondern dazu, als glaubwürdiges Mittel persönliche Gottesbegegnung zu eröffnen und dau
erhaft zu ermöglichen.339 

3.3.3.4 Bibel und Tradition 
Empfänger der Offenbarung Gottes ist die menschliche Person in ihrer jeweiligen Situati
on. Gottes geschichtliche Offenbarungen an das Volk Israel erreichen sie durch das Of
fenbarungszeugnis der Bibel, aber auch durch die kirchliche Tradition, die beide vom ei
gentlichen Offenbarungsgeschehen unterschieden bleiben. Das Verhältnis der Traditi
on zur heiligen Schrift und zur Offenbarung war lange Zeit Gegenstand konfessioneller 
Kontroversen zwischen Protestanten und Katholiken. 

Einerseits verdankt sich die heilige Schrift der Tradition und ist ihr Ergebnis. Denn 
aus mündlichen Überlieferungen ist die Bibel entstanden. Das Neue Testament geht auf die 
apostolische Tradition zurück, insbesondere auf das mündliche Christuszeugnis und die 
mündliche Christusverkündigung der Apostel. Als Traditionsgut, das Autoren übernom
men haben, lassen sich Bekenntnisse, liturgische Formeln, Hymnen und vor allem die Abend
mahls- und Osterberichte nachweisen.340 Unter dem Beistand des Heiligen Geistes hat die 
Kirche später durch die Entscheidung über den biblischen Kanon, bei dem sie apostolische 
von nichtapostolischen Schriften getrennt hat, durch Glaubensregeln, Glaubensbekenntnis
se und Dogmen sowie durch Theologie die Schrift auszulegen und den Offenbarungs- und 

336 Gal 1,12–16. 
337 1 Joh 1,1–3. 
338 II. Vatikanum DV 11. 
339 Kap. 3.3.3.5. 
340 Z. B. Röm 1,1–4; / 1 Kor 11,23–26; / z. B. Eph 5,14; / 1 Kor 11,23; 15,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Glaubensinhalt zu wahren, zu klären, zu entfalten und zu aktualisieren gesucht. Von 
der katholischen Lehrtradition erkennt die Orthodoxe Kirche die Glaubensbekenntnisse, 
den Konsens der Kirchenväter und die Entscheidungen der ersten sieben ökumenischen 
Konzilien als verbindliche Tradition an. Auch Martin Luther hat lange Zeit die Entschei
dungen der ersten vier ökumenischen Konzilien für verbindlich gehalten. Zu den Tradi
tionsträgern zählen in der Katholischen Kirche das Lehramt, der Glaubenssinn der Gläubi
gen und die Theologie. Rein historisch betrachtet ist somit die Tradition im Vergleich zur 
Schrift die umfassendere Wirklichkeit. 

Andererseits besitzt die heilige Schrift bei der Vermittlung von Offenbarung eine ganz 
andere, viel größere Autorität als die kirchliche Lehrtradition, wenn man unter Offenba
rung eben nicht die Mitteilung von Satzwahrheiten, sondern die personale und reale 
Selbstmitteilung Gottes versteht. Die Bibel ermöglicht es den Christen, dem lebendigen 
Gott und Jesus Christus zu begegnen, während die lehramtlichen Dokumente den Glauben 
in Sachwahrheiten zu artikulieren und festzuhalten suchen. Auch bleibt die Bibel für die Tra
dition praktisch die einzige Quelle der Offenbarungs- und Glaubensinhalte. Umgekehrt 
trifft auf die kirchliche Tradition im weiten Sinn, nämlich als das Gesamt des Lebens, 
der Lehre und des Kultes der Kirche, erst recht und noch einmal auf andere Weise zu, 
was von der Schrift gilt: Sie ist kritischer Prüfung zu unterziehen. Denn bei der Traditi
on, besser, den Traditionen handelt es sich immer auch um geschichtliche Ansichten, 
die sich als zu zeitgebunden oder zu wenig zeitgemäß, als zu wenig sachgerecht und als 
nicht umfassend genug herausstellen können. Man denke etwa an kirchliche Meinun
gen über Frauen, Wissenschaft, Hexen, den Staat oder das Verhältnis von Mensch und 
Umwelt im Lauf der Geschichte. Die kirchlichen Traditionen müssen Ausdruck der in 
der Schrift überlieferten apostolischen Traditionen sein. Sie sind darum von der Schrift 
her zu beurteilen. Schrift und Tradition stellen somit keinesfalls zwei Erkenntnisquel
len mit unterschiedlichen Inhalten, sondern vielmehr zwei sich gegenseitig bedingende und 
stützende, wenn auch nicht gleichwertige Mittel oder Weisen der Offenbarungs- und Glau
bensvermittlung dar. 

Das Zweite Vatikanische Konzil hat die grundlegende Bedeutung der heiligen Schrif
ten für die Kirche und den Glauben anerkannt. Sie hat die Beziehung zwischen Schrift 
und Tradition zugunsten der Schrift neu gewichtet und damit der Frage die kirchentren
nende Schärfe genommen, die sie in der Vergangenheit hatte. Auch die Reformatorischen 
Kirchen erkennen die Tatsache an, dass der biblische Kanon eine mündliche und prakti
sche Tradition voraussetzt, aus der er entspringt. Der Kanon löst wiederum eine mündli
che und praktische Tradition aus, in der er seine geistliche Fruchtbarkeit erst voll entfal
tet. Bezüglich des Verhältnisses von Schrift und Tradition dürfte somit heute weitgehend 
Übereinstimmung zwischen den Konfessionen bestehen. Damit ist die traditionelle Proble
matik im Prinzip überholt. 

3.3.3.5 Schöpfungsoffenbarung und Selbstoffenbarung Gottes 
In der Fundamentaltheologie werden heute drei Modelle des Verständnisses von Offen
barung unterschieden, denen jeweils spezifische Glaubensreaktionen des Menschen ent
sprechen. Nach dem epiphanischen Offenbarungsverständnis offenbart sich Gott, indem 
er erscheint. „Epiphanie (griechisch: Erscheinung) ist ein religionswissenschaftlicher 
Zentralbegriff, der das plötzlich eintretende und ebenso rasch wieder verschwindende 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 267 

Sichtbarwerden der Gottheit unter verschiedenerlei Anschauungsformen (im Sehen 
oder im Hören) bezeichnet. In der Bibel bedeutet Epiphanie den historisch greifbaren 
Einbruch des persönlichen Gottes in die Welt.“341 Ein Beispiel aus dem Alten Testament 
dafür wäre die Gotteserfahrung Elijas am Berg Horeb, bei der Gott dem Propheten 
in einem sanften, leisen Säuseln „erscheint“342. Prominentes Beispiel aus dem Neuen 
Testament ist die Menschwerdung des göttlichen Wortes, durch die die Gläubigen die 
„Herrlichkeit“343 des Göttlichen geschaut haben. Die gläubige Antwort des Menschen 
besteht in Erstaunen, Erschrecken oder Anbeten. Der Akzent liegt bei diesem Modell 
auf der Erfahrung der lebendigen Gegenwart des Göttlichen oder Gottes. „Das ist in 
etwa auch die Vorstellung der mystischen ,visio beatifica‘. ,Heil‘ für die Erlösten heißt 
einfach, vor Gott zu sein, ihn sehen zu dürfen.“344 

Gemäß dem instruktionstheoretischen Offenbarungsverständnis besteht der Zweck von 
Offenbarung in der Erkenntnis Gottes, die beim Menschen immer durch Sprache vermit
telt ist. Dieses Modell hebt auf das Intellektuelle, Kognitive und Doktrinale im Offenba
rungsgeschehen ab. Offenbarung wird hier verstanden „als Mitteilung einer Informa
tion, einer Botschaft, einer Weisung. Gott spricht die Menschen persönlich oder durch 
Boten (Engel, Propheten usw.) an und teilt ihnen in satzhafter Weise etwas mit, das für 
die Menschen heilsrelevant ist.“345 So offenbart Gott zum Beispiel in Ex 3,15f Mose sei
nen Namen und erteilt ihm zugleich einen Auftrag. Weitere Beispiele im Alten Testament 
wären die Mitteilung des Dekalogs an Mose oder im Neuen Testament die „Bergpredigt“ 
Jesu.346 „Die Reaktion des Menschen auf diese Mitteilung ist glaubende Annahme, Ge
horsam, die Übernahme des Zeugendienstes.“347 

Gemäß dem kommunikationstheoretischen Offenbarungsverständnis ist Offenbarung 
Selbstmitteilung Gottes. Im engen Sinn ist damit die Selbstoffenbarung Gottes in Jesus 
Christus gemeint. Dieses Modell stellt eine Synthese der beiden anderen Modelle dar, in
sofern Gott in Jesus Christus den Menschen erscheint und zu ihnen spricht, dies aber tut, 
indem er sich selbst zeigt. „Gott gibt in der Offenbarung seiner selbst in Jesus Christus 
Anteil an sich selbst“348, an seinen Gaben und an seinem Reich. „Offenbarung vermit
telt hier kein kognitives Wissen vom Heil, sondern ist präzise die Verwirklichung dieses 
Heils.“349 Dieses Offenbarungsverständnis liegt vor allem in der johanneischen Theolo

gie vor, wenn Jesus in den “Ich bin“-Aussagen spricht: Ich bin … das Brot, die Quelle, der 
Weg, die Wahrheit, das Leben, der gute Hirt. In den synoptischen Evangelien tritt Jesus 
nicht nur als Lehrer von Gleichnissen auf, sondern „gibt in den Mahlgemeinschaften mit 
den Sündern Einblick in das Wesen Gottes. Die [gläubige] Antwort des Menschen ist das 

341 Klausnitzer 325. 
342 1 Kön 19,12. 
343 Joh 1,14. 
344 Klausnitzer 327. 
345 Ebd. 
346 Ex 20,1–17; Deut 5,6–21; / Mt 5–7. 
347 Klausnitzer 328. 
348 Ebd. 
349 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Eintreten in diesen Dialog, die Feier der Gemeinschaft mit Gott und mit den anderen, 
die von Gott so angesprochen werden, das neue Leben der Gnade.“350 

Am Glauben, mit dem der Mensch auf die Offenbarung Gottes antwortet, lassen sich 
dementsprechend drei verschiedene Bedeutungen ausmachen, die bereits Augustinus 
und Thomas unterschieden haben. Beim Glauben an Gott als Inhalt (Credo Deum) glaube 
ich, dass Gott ist beziehungsweise existiert (Credo Deum esse). „Das nimmt Gott als Inhalt 
meines Glaubens in den Blick. Weil jeder Glaube sprachlich vermittelt wird, kann man 
diese Form als das Für-wahr-Halten von Sätzen oder als Aussage-Glaube bezeichnen.“351 
Im Aussprechen von Glaubensinhalten liegt bereits eine Form des Glaubens vor. Aber für 
sich genommen ist es eine rudimentäre, unvollständige Form: 

„Dieser Glaube ist für das Leben manchmal belanglos und verbindet sich zuweilen pro
blemlos mit einer praktischen Gottesleugnung. In der Tradition heißt er ,Dämonen

glaube‘. Im Jakobusbrief wendet sich der Verfasser gegen einen Glauben, der nur die 
intellektuelle Zustimmung zu einer Wahrheit umfasst (Jak 2,19): ,Du glaubst, dass es 
nur einen einzigen Gott gibt. Da tust du recht. Auch die Dämonen glauben das und zit
tern.‘ Aber das hat keine persönlichen Konsequenzen für sie – und für mich. In einer an
deren Terminologie ausgedrückt: Die Orthodoxie, das rechte Aussprechen der Lehre, 
wie sie etwa in Lehrbüchern oder Katechismen artikuliert wird, ist ohne die Orthop
raxis, das rechte Tun, unvollständig – und zwar so sehr, dass sich bei konsequentem 
Fehlen der Orthopraxis auch die Frage nach der tatsächlichen Richtigkeit der prokla
mierten Orthodoxie stellt.“352 

Beim Glauben an Gott als Glaubensgrund beziehungsweise als sich selbst bezeugende Au
torität glaube ich (dem) Gott (Credo Deo). „Ich glaube ihm, seinem Wort, seinem Evan
gelium. Der Mensch glaubt Gott, der ihm persönlich oder durch einen Boten eine be
stimmte Botschaft übermittelt. Er nimmt ihm diese Botschaft ab, insofern er sie als von 
Gott geoffenbart für wahr hält. Das ist mehr als der ,Dämonenglaube‘, aber immer noch 
ein Glaube ohne Praxis.“353 

Beim Glauben an Gott als Ziel (Credo in Deo) glaube ich an Gott. 

„Das ist die Höchstform des Glaubens. In der Tradition heißt sie ,fides caritate formata‘, 
also ein Glaube, der von der Liebe (caritas) zu Gott und den Menschen durchformt und 
durchdrungen ist. Das ist ein engagierter, lebendiger Glaube, das Bekenntnis zu einem 
Engagement des Verstandes, des Willens und des Tuns. ,Credo in Deum‘ heißt dann: 
Ich setze mein ganzes Leben auf Gott. Dieser Glaube ist im eigentlichen Sinn gar nicht 
mehr bloß eine Zustimmung zu einem satzhaften Bekenntnis, sondern ein konkretes 
Lebensprogramm vor allem im Handeln.“354 

Die Unterscheidung von Glaube(n) als Zustimmung zu einer vorgelegten Lehre (als in
haltliches Element des Glaubens) und als von einer Person getragenes und verantworte

350 Ebd. 328f. 
351 Ebd. 62. 
352 Ebd. 62f. 
353 Ebd. 63. 
354 Ebd. 63f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 269 

tes Geschehen (als personaler Bezug des Glaubens) leitet zu einer weiteren terminologi
schen Unterscheidung über, nämlich fides quae und fides qua. 

Bei der fides quae ist creditur zu ergänzen. Es geht folglich um den Glauben, der ge
glaubt wird. „Das ist der Glaube der Kirche, der sich in den Glaubensbekenntnissen oder 
in den Dogmen niederschlägt, also in Sätzen. Diese Glaubensbekenntnisse heißen Sym
bola (vom griechischen Wort symbolon: Symbol, Feldzeichen).“355 Auch bei der fides qua 
ist creditur zu ergänzen. Die fides qua creditur ist also der Glaube, mit dem geglaubt wird, 
das heißt der subjektive Glaubensvollzug, mit dem ein einzelner Christ die fides quae in 
seiner Situation lebt. 

Unter Berücksichtigung verschiedenster theologiegeschichtlicher Entwicklungen 
und theologischer Auseinandersetzungen lässt sich, um wieder zur Offenbarung zu
rückzukehren, diese – systematisch und weit gefasst – als Gottes universale Selbstmitteilung 
verstehen. Gott offenbart sich schon durch die Erschaffung der Welt. Bereits die Schöp
fung stellt in einem weiten Sinn seine Offenbarung dar, lässt er sich doch durch sie 
erkennen. Eine solche Schöpfungsoffenbarung nimmt Paulus im Römerbrief an, wenn 
er den Heiden, das heißt Nichtjuden vorwirft, sie hätten Gott nicht geehrt und ihm nicht 
gedankt, obwohl sie seine unsichtbare Wirklichkeit, seine ewige Macht und Gottheit an 
den Werken der Schöpfung mit der Vernunft erkannt hätten.356 

Mittels seiner Vernunft kann der Mensch Gott in der Welt entweder indirekt erken
nen, indem er, wie etwa Thomas von Aquin in einigen seiner Gottesbeweisen, von der 
Existenz oder Beschaffenheit der Welt auf die Existenz und das Wesen Gottes als des 
Grundes der Welt schließt, oder direkt, indem er in bestimmten endlichen Vollkommen
heiten der Welt wie etwa landschaftlicher Schönheit und Erhabenheit oder menschlicher 
Weisheit und Treue etwas von der einen unendlichen Vollkommenheit Gottes intuitiv 
wahrnimmt. Aber die Einsicht in Gottes Dasein und Sosein durch Einsicht in die Welt ist 
für die menschliche Vernunft nicht zwingend, wie auch die vielen, aufrichtig vorgetrage
nen Atheismen verraten. Die Vernunft kann aufgrund der Schöpfungsoffenbarung von 
der Welt- und Menschenerkenntnis zur Gotteserkenntnis gelangen, muss es aber nicht, 
wie auch von allen anderen Formen der Offenbarung Gottes gilt, dass sie die Freiheit des 
Vernunftgebrauchs nicht aufheben. 

Fasst man gemäß dem kommunikationstheoretischen Modell, das seit dem 20. Jahr
hundert in der christlichen Theologie vorherrscht, Offenbarung als reale Selbstmittei
lung Gottes in der Geschichte der Menschheit und einzelner Menschen auf, wird klar, 
weshalb die Offenbarung Gottes durch die Schöpfung nicht als Offenbarung im eigent
lichen Sinn bewertet werden kann. Denn während Gott bei realer Selbstmitteilung dem 
Menschen etwas von seiner eigenen, übernatürlich-göttlichen Wirklichkeit anvertraut, teilt 
er ihm mit der Schöpfung bloß natürliche, das heißt nichtgöttliche Wirklichkeit mit, wes
halb in der Theologiegeschichte die Schöpfungsoffenbarung für gewöhnlich als „natür
liche“ Offenbarung von der eigentlichen, übernatürlichen Offenbarung abgegrenzt und 
ihr untergeordnet wurde. Deshalb geht auch nach allgemeiner christlicher Überzeugung 
die Gotteserkenntnis durch das Buch der Bibel über die durch das „Buch der Natur“ we
sentlich hinaus. In letzterem kann Gott grundsätzlich nur vermittelt durch geschaffene 

355 Ebd. 65. 
356 Röm 1,18–21. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Wirklichkeit erkannt werden. In der Bibel dagegen hat sich übernatürliche Selbstoffen
barung Gottes niedergeschlagen. Diesem Buch liegt unmittelbare Gotteserkenntnis zu
grunde. 

Literatur 

Wolfgang Klausnitzer: Christliche Offenbarungslehre. Lehrbuch der Fundamentaltheologie für 
Studierende, Religionslehrer und Religionslehrerinnen, 2016. 

3.3.3.6 Prophetische Offenbarung und Christusoffenbarung 
Das offenbarende Wirken Gottes zeigt sich im Alten Testament hauptsächlich in vier Ge
stalten: erstens in geschichtlichen Erfahrungen, die in Schemata wie Verheißung und Er
füllung, Sklaverei und Freiheit sowie Unheil und Rettung begrifflich gefasst werden und 
in der Berufung Abrahams in der Vorgeschichte, in der Berufung des Moses bei der Er
wählung des Volkes und in der Berufung vieler Propheten zur Unterstützung Israels gip
feln; zweitens in der Erfahrung des Bundes, durch den Gott Israel zu seinem Volk macht 
und in Treue begleitet; drittens in der Erfahrung des Wortes Gottes, der sich seinem Volk 
kundtut, und viertens in inneren Gotteserfahrungen wie Auditionen, Visionen, Orakeln 
und Träumen. Zum Kern alttestamentlicher Offenbarung gehört sicher in besonderer 
Weise die prophetische Offenbarung als innere Gotteserfahrung. Bei ihr beruft Gott be
stimmte Menschen, erfüllt und inspiriert sie durch seinen Geist und beauftragt sie, in 
seinem Namen dem Volk sein Wort zu verkünden („So spricht Jahwe“). Durch das „Wort 
Gottes“ deuten die Propheten eine vorliegende Heils- oder Unheilssituation und weissa
gen Künftiges. 

Nach christlicher Überzeugung hat sich Gott schließlich im Christusereignis, das 
heißt im Leben, Leiden, Sterben und Auferstehen Jesu von Nazaret, auf die höchste 
Weise, die innerhalb der Weltgeschichte überhaupt möglich ist, geoffenbart.357 Denn 
Jesus war mehr als ein Prophet. Er war der Messias, den Gott durch Propheten dem Volk 
Israel verheißen hatte: der Gesalbte, der Christus. Und er war noch einmal wesentlich 
mehr als der erwartete menschliche Messias. Denn in ihm wollte Gott in seiner ganzen 
Fülle wohnen, weshalb in ihm auch alle Schätze der Weisheit und Erkenntnis verborgen 
sind.358 Er war der präexistente und inkarnierte Sohn Gottes, der seit seiner Auferstehung 
wieder beim Vater erhöht ist, der ewige, göttliche Logos, das innergöttliche Wort selbst. 

Deshalb ist die Offenbarung Gottes in seinem Sohn, der als einziger intime Kenntnis 
vom Wesen des Vaters besitzt, weil er es mit ihm teilt, im wahrsten und vollsten Sinne 
des Wortes Selbstoffenbarung Gottes. Im Sohn hat der Vater alles von sich mitgeteilt, mit 
ihm hat er der Welt alles gegeben. Die Logosoffenbarung öffnet den Blick in das innerste 
Geheimnis Gottes, in sein Wesen als ewige Liebe und in seinen Willen, die Schöpfung 

357 Bd. 2, Kap. 2.3. 
358 Kol 1,19; 2,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 271 

ganz mit sich zu versöhnen und am Ende der Zeiten zu vollenden. Sie gibt dem Men
schen die Gewissheit, zum ewigen Heil vorherbestimmt zu sein und des Lebens und der 
Herrlichkeit Gottes teilhaftig zu werden. 

Der johanneische Jesus nimmt für sich in Anspruch, selber das göttliche Licht zu 
sein, das die Finsternis erleuchtet, und das göttliche Leben, durch das die Gläubigen 
ewig leben.359 Als Gottmensch ist Jesus Christus der größtmögliche Offenbarungsmittler. 
Bei ihm ist nicht nur der Urheber der Offenbarung, sondern der Offenbarungsmittler 
selbst Gott. Darum übertrifft die Christusoffenbarung dem Inhalt und dem Geschehen 
nach alle anderen Offenbarungen Gottes. Sie lässt sich grundsätzlich nicht überbieten 
und bildet den absoluten Höhepunkt der Offenbarungs- und Heilsgeschichte, die – denkt 
man die Schöpfungsoffenbarung dazu – die gesamte Welt- und Menschheitsgeschichte 
umfasst. 

3.3.3.7 Sohnesoffenbarung und Geistoffenbarung 
Der durch die Schrift und die Tradition vermittelte Offenbarungsinhalt soll vom Men
schen im Glauben angenommen werden, das bezeugte Offenbarungsgeschehen bei ihm 
durch den Glauben ankommen. Die biblische Offenbarung ist Grund und Gegenstand 
christlicher Glaubensgewissheit. Weil sich Gott offenbart hat, glauben Christen an ihn. 
Sie glauben, dass er sich offenbart hat, und glauben ihm, was er offenbart hat. Inhalt ih
res Glaubens sind sein ewiger Schöpfungs-, Versöhnungs- und Vollendungswille sowie 
seine Dreieinigkeit, seine Menschwerdung in Jesus Christus und seine Gabe ewigen Le
bens an alle Menschen. Durch ihren Glaubensvollzug soll das Offenbarungsgeschehen 
des Christusereignisses in ihnen wirksam werden. Das ist aber nur möglich im Heili
gen Geist. Denn der Geist schafft im Herzen der Christen jene Helligkeit des Glaubens, 
in der sie „den göttlichen Glanz auf dem Antlitz Christi“360 erkennen. Durch die innere 
Erleuchtung des Geistes wird das biblisch bezeugte Christusereignis für den Glauben
den zur Gewissheit und Wirklichkeit. Äußeres Gotteswort und inneres Zeugnis des Geistes 
wirken hier zusammen. Da die Helligkeit des Christusglaubens somit das Werk Gottes 
selbst ist, darf und muss auch das innere Zeugnis des Heiligen Geistes als Offenbarung 
Gottes im vollen Sinn eingeschätzt werden. Die innere Geistoffenbarung ermöglicht es 
dem Glaubenden, die für ihn von außen kommende Sohnesoffenbarung zu verstehen 
und anzunehmen. Von Geistoffenbarung ist im Neuen Testament mehrfach die Rede.361 
Demzufolge bedingen und ergänzen Sohnes- und Geistoffenbarung einander. Sie stellen 
im Grunde zwei Seiten der einen Selbstoffenbarung Gottes dar. Sohn und Geist sind beide 
vom Vater in die Welt gesandt worden, um seinen Willen und sein Wesen den Menschen 
zu erkennen zu geben. 

Je mehr sich der Christ im Glauben auf die Selbstoffenbarung Gottes einlässt, wie sie 
ihm als Sohnesoffenbarung geschichtlich vermittelt von außen und als Geistoffenbarung 
unmittelbar von innen begegnet, desto mehr wird seine anfängliche kognitive Glaubens
erkenntnis zur Glaubenserfahrung Gottes, die sein ganzes Leben umformt. Das auf ihn 

359 Joh 8,12; 10,28; 11,25. 
360 2 Kor 4,6. 
361 1 Kor 12,7; Eph 1,17. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

einwirkende Offenbarungsgeschehen ergreift und erneuert ihn, wie Theologen ausge
führt haben, es erleuchtet, reinigt und befreit ihn. Es kräftigt sein Gottesverhältnis und 
wandelt seine Erkenntnis, seinen Willen und seine Gefühle und Affekte so um, dass er am 
Ende eines langen Prozesses eine „neue Schöpfung“ in Christus ist, ein „neuer Mensch“, 
der wahrhaft glaubt, hofft und liebt, der gerecht und heilig ist.362 

Weil Gott bei seiner Offenbarung dem Menschen nicht einfach Wissensinformation 
über sich, sondern sich selbst mit seinem göttlichen Leben mitteilt, ist auch der Offen
barungsempfang nicht nur und nicht hauptsächlich ein kognitiver Vorgang, sondern ein 
ganzheitliches Geschehen, das den Menschen in all seinen Dimensionen, auch in seinen 
leiblichen, seelischen und sozialen, durchdringt und verwandelt. Offenbarung ist nicht 
bloß und nicht eigentlich Wissensübermittlung, sondern Heilsgeschehen, das den Men
schen heilt, befreit und heiligt, das heißt vergöttlicht. 

Während es im 20. Jahrhundert hauptsächliches Verdienst katholischer Denker war, 
die Engführung des instruktionstheoretischen Offenbarungsverständnisses mithilfe 
des Begriffs der Selbstmitteilung Gottes zugunsten eines interpersonalen Verständnis
ses überwunden zu haben, war es in der Vergangenheit das hauptsächliche Verdienst 
evangelischer Theologen, den wesentlichen Aspekt der Heilswirkung des Offenbarungs
geschehens beim Empfänger, kurz, dessen Erleuchtung und Verwandlung, hochgehalten 
zu haben. 

Christen glauben nicht nur an eine Volloffenbarung Gottes in der Geschichte. Sie er
warten und erhoffen noch seine Endoffenbarung, bei der er am Ende der Zeiten unverhüllt 
in der Fülle seiner Herrlichkeit erscheinen wird. Aufgrund von Offenbarung kann der 
Christ zu einem Gesamtverständnis der Weltgeschichte gelangen und den Sinn der Ge
samtheit der Wirklichkeit erkennen. Wie steht es aber mit der Gottes-, Welt- und Selbst
erkenntnis der vielen Menschen, die keine Christen sind? 

3.3.3.8 Die anfanghafte Einwohnung des göttlichen Logos und Geistes 
in jedem Menschen 

Gemäß dem Prolog des Johannesevangeliums ist das Wort, das bei Gott war und selber 
Gott war, „das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet“363. Demnach ist die Vernunft 
eines jeden Menschen durch das übernatürliche Licht des göttlichen Logos immer schon 
erleuchtet, ist die natürliche Erkenntnis des Menschen immer schon anfanghaft überna
türlich erhöht. 

Justin der Märtyrer (100–165) war der erste christliche Denker, der die johanneische 
Logostheologie mit der griechischen Logosphilosophie verband. Ihm zufolge ist der 
göttliche Logos schon seit Beginn der Schöpfung, längst vor dem Auftreten Jesu, am 
Werk und verstreut logoi spermatikoi – Keime des Heils – in die Welt. Daher hätten große 
Denker wie Sokrates, Heraklit oder Platon christliche Lehren vorweggenommen und 
seien bereits auf die Heilsgegenwart Gottes hingeordnet gewesen, die sich im histori
schen Jesus vollkommen verwirklicht habe. Sie hätten bereits logosgemäß gelebt. Im 
Rahmen seiner Logoschristologie entwickelt Origenes (185–254) diese Lehre weiter und 

362 2 Kor 5,17; / Eph 4,24. 
363 Joh 1,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 273 

weitet sie auf alle Menschen aus: Jeder Mensch hat schon immer einen Funken Anteil an 
dem einen göttlichen Logos, der in Jesus Christus offenbar geworden ist. 

Was Gegenwart und Wirken des Heiligen Geistes im Menschen angeht, ist für Autoren 
des Neuen Testaments aus nachösterlicher Erfahrung klar: Christen – Menschen, die an 
Jesus Christus glauben und getauft sind – haben den Heiligen Geist empfangen. Ihnen 
ist seine Gabe und seine Kraft verliehen. Ihnen ist er in ihr Herz gegeben. Von ihm und 
mit ihm sind sie erfüllt. Die Gabe des Geistes ist aber nicht an die Taufe als notwendige 
Voraussetzung gebunden. Das wird besonders deutlich bei der Taufe des heidnischen 
Hauptmanns Kornelius, von der in der Apostelgeschichte berichtet wird.364 Als nämlich 
Petrus zu Kornelius und seine Verwandten und Freunde über Schicksal und Bedeutung 
Jesu Christi spricht, geschieht etwas, womit kein Gläubiger gerechnet hat: 

„Noch während Petrus dies sagte, kam der Heilige Geist auf alle herab, die das Wort 
hörten. Die gläubig gewordenen Juden, die mit Petrus gekommen waren, konnten es 
nicht fassen, dass auch auf die Heiden die Gabe des Heiligen Geistes ausgegossen wur
de. Denn sie hörten sie in Zungen reden und Gott preisen. Petrus aber sagte: Kann je
mand denen das Wasser zur Taufe verweigern, die ebenso wie wir den Heiligen Geist 
empfangen haben?“365 

Dazu passt auch die Deutung des Pfingstereignisses durch Petrus, wenn er die Weis
sagung des Propheten Joel, Gott werde in den letzten Tagen von seinem Geist über alles 
Fleisch ausgießen, als erfüllt ansieht.366 

Auch das Alte Testament weist in diese Richtung. Der Geist Gottes erfüllt nicht nur 
einzelne Menschen und Menschengruppen, sondern wirkt als Schöpfungsmittler univer
sal in der Welt. Er schwebt bei der Erschaffung der Welt über dem Wasser und erschafft 
alle Lebewesen.367 An einigen Stellen scheint seine Funktion noch über die bloße Schöp
fungsvermittlung hinauszugehen, so etwa, wenn es heißt: „Der Geist des Herrn erfüllt 
den Erdkreis und er, der alles zusammenhält, kennt jede Stimme“; „Denn in allem ist dein 
unvergänglicher Geist“; „Jedoch, es ist der Geist im Menschen, des Allmächtigen Hauch, 
der ihn verständig macht“.368 Der Geist Gottes scheint in allen Geschöpfen ständig an
wesend und wirksam zu sein, besonders aber dem Menschen einzuwohnen. 

Vom Neuen Testament her lässt sich auch indirekt für eine universale Selbstmittei
lung Gottes an alle Menschen argumentieren. Wenn Paulus Charismen wie das Dienen, 
Lehren oder Trösten oder Früchte wie Liebe, Freude, Friede, Freundlichkeit und Sanftmut 
auf das Wirken des Heiligen Geistes zurückführt369, solche Gaben aber auch außerhalb 
des Christentums bei nicht wenigen Menschen in außergewöhnlichem Maß anzutreffen 
sind, dann lässt das nur den Schluss zu, dass das Wirken des Gottesgeistes im Menschen 
nicht an Christusglauben und Taufe gebunden ist. Auch außerhalb des Christentums 

364 Apg 10,2324-48. 
365 Apg 10,44–47. 
366 Apg 2,17; vgl. Joel 3,1–5. 
367 Gen 1,2; / Ijob 33,4. 
368 Weish 1,7; / Weish 12,1; / Ijob 32,8. 
369 Röm 12,7f; / Gal 5,22f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

werden bestimmte Menschen als Heilige verehrt, so etwa Shankara (rund 788–820), Ra
makrishna (1836–1886) oder Gandhi (1869–1948), die zu ihrer Zeit das Gesicht des „Hin
duismus“ geprägt haben, oder ʿ Abd al-Qādir al-Dschīlānī (1077–1166), dessen Grab in 
Bagdad immer noch Pilger aus der ganzen islamischen Welt anzieht. Die an ihnen wahr
genommene Heiligkeit lässt sich christlich-theologisch nur durch das Wirken des Heili
gen Geistes erklären. Die Annahme, Gott selber wohne jedem Menschen anfänglich ein, 
lässt sich biblisch begründen und religionswissenschaftlich erhärten. In sehr vielen re
ligiösen, insbesondere mystischen Traditionen wird die Gegenwart des Göttlichen im 
Menschen als selbstverständlich vorausgesetzt. Erwähnt seien hier nur beispielhaft die 
Lehre vom Atman und von der Buddha-Natur in Hinduismus und Buddhismus sowie die 
Lehre vom Seelengrund bei Meister Eckhart und von der innersten Seelenwohnung bei 
Teresa von Avila im Christentum.370 

Schließlich lässt sich auch die Lehre vom Gewissen bei Paulus am besten vor dem Hin
tergrund einer allgemeinen Einwohnung Gottes im Menschen begreifen. Nach Röm 2,15 
ist der Wille Gottes, der den Juden durch das Gesetz geoffenbart ist, den Heiden „ins 
Herz geschrieben“; „ihr Gewissen legt Zeugnis davon ab“, sagt Paulus. Weil Gott bereits 
im Herzen eines jeden Menschen zuhause ist, kann er dem Einzelnen durch das Gewis
sen seinen Willen auch ganz konkret mitteilen. 

Kaum ein christlicher Theologe wird heute Gottes Offenbarung strikt auf seine abso
lute Selbstoffenbarung in Jesus Christus einschränken. Allgemein gelten charismatische 
Gestalten wie die Propheten im Alten Testament als Offenbarungsmittler, die vom Geist 
Gottes ergriffen waren und deren Gottunmittelbarkeit für die anderen gewissermaßen 
erfahrbar war. Warum sollten dann ähnliche charismatische oder prophetische Phäno
mene in anderen Religionen oder Kontexten grundsätzlich anders verstanden werden. 
Es ist nicht nachvollziehbar, die gleichen oder ähnliche Phänomene im Fall nichtjüdi
scher oder nichtchristlicher Gestalten auf bloß natürliche Gaben, im Fall israelitischer 
oder christlicher Gestalten aber auf die übernatürliche Gabe des Geistes zurückzufüh
ren. An charismatischen Gestalten wird nach außen erkennbar, was in jedem Menschen 
schlummert. 

Die römisch-katholische Kirche hat bereits auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
(1962–1965) das Wirken und die Wahrheit des göttlichen Logos, der alle Menschen er
leuchtet (Joh 1,9), in den nichtchristlichen Religionen anerkannt und erklärt, nichts von 
alledem abzulehnen, „was in diesen Religionen wahr und heilig ist“371. Auch verschiede
nen nachkonziliaren Dokumenten zufolge sind „die starken religiösen Überzeugungen 
der Anhänger der nichtchristlichen Religionen […] schon vom Geist der Wahrheit berührt 
worden“, sind Gegenwart und Handeln des Heiligen Geistes „allumfassend“ und „berüh
ren nicht nur einzelne Menschen, sondern auch die Gesellschaft und die Geschichte, die 
Völker, die Kulturen, die Religionen“.372 Nichtchristliche Religionen enthalten „Spuren 
der Gnade […], die die Antwort ihrer Anhänger auf Gottes Anruf unterstützt“373. In ih

370 Bd. 2, Kap. 3.5.1. 
371 II. Vatikanum Nostra aetate 2. 
372 Redemptor hominis 1979, Nr. 6; / Redemptor missio 1990, Nr. 28. 
373 Dialog und Verkündigung 1991, Nr. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 275 

nen „ist derselbe Heilige Geist am Werk, der die Kirche lenkt“374. Will man Offenbarung 
nicht wieder einschränken auf die absolute Selbstoffenbarung Gottes in Jesus Christus, 
wodurch auch die alttestamentlichen Propheten als Offenbarungsmittler ausscheiden 
würden, noch ins instruktionstheoretische Offenbarungsverständnis zurückfallen, kann 
dieses Wirken des Heiligen Geistes nur als echte Selbstmitteilung Gottes und damit als 
Offenbarung gedeutet werden. 

Nimmt man die angegebenen Bibelstellen und erwähnten Traditionen, bestimmte 
kirchliche Dokumente sowie die Erfahrung ernst, dann ist von einer universalen Selbst
mitteilung Gottes an alle Menschen auszugehen. Denn wenn Gott im Innersten eines je
den Menschen wohnt und der göttliche Logos und der Heilige Geist in jedem Menschen 
bereits gegenwärtig und wirksam ist, dann hat sich Gott bereits jedem Menschen, wenn 
auch noch so anfanghaft, übernatürlich geoffenbart. Dann leuchtet in der Vernunft eines 
jeden Menschen nicht nur das natürliche Erkenntnislicht, sondern auch schon das gött
liche Licht. Dann hat jeder Mensch schon eine Ahnung von Gott, die sich für ihn durch 
das Zeugnis geschichtlicher Selbstoffenbarung Gottes bestätigen kann. 

3.3.3.9 Inspiration, Glaubensoffenbarung und mystische Offenbarung 
Blickt man auf die großen Religionen, zeichnen sich, ohne dass damit Vollständigkeit be
ansprucht wäre, hauptsächlich drei Weisen von Selbstoffenbarung Gottes in der Geschich
te ab: Inspiration, Glaubensoffenbarung und mystische Offenbarung. 

Im Christentum gelten die alttestamentlichen Propheten und Autoren als von Gott 
inspiriert, die biblischen Schriften als von Gott eingegeben. Diese Menschen hatten 
das persönliche Charisma, unter dem Beistand des Heiligen Geistes Texte zu verfassen, 
durch die Leserinnen und Lesern göttliche Offenbarung zugänglich wurde. Die Bibel ist 
für Christen der inspirierte Grundtext ihrer Religion. 

Auch nichtchristliche Religionen beruhen auf autoritativen Texten, die für sie maß
geblich und verbindlich sind. Aus christlicher Sicht dürfen und müssen diese Grundtexte 
aufgrund der Aufnahme und Wirkung bei ihren Anhängern ebenfalls als inspiriert ange
sehen werden. Sie gehen auf Verfasser zurück, die beim Schreiben alles in allem unter 
dem Einfluss des Geistes Gottes standen. Die Inspiriertheit des Daodejing, der Bhaga
vad-Gita, der Reden des Buddha oder einzelner Sutren und des Koran lässt sich vom un
voreingenommenen christlichen Leser geistlich wahrnehmen. Deshalb vermitteln diese 
Grundtexte, in welchem Maß auch immer, Selbstoffenbarung Gottes und können als hei
lige Schriften bezeichnet werden. 

In einem sehr weiten Sinn nehmen auch die Leserinnen und Leser nichtchristlicher 
heiliger Schriften die in ihnen übermittelte Offenbarung im Glauben an. Sie halten ihre 
Grundtexte nicht nur für wahr, sondern für religiös oder existentiell außergewöhnlich 
bedeutsam und schenken ihnen so Glauben. Das ursprüngliche Offenbarungsgeschehen 
der Inspiration wird in den Empfängern durch ihr Für-wahr-und-wichtig-Halten, durch 
ihre gläubige Haltung auf heilsame Weise wirksam. Daher geht es auch bei den heiligen 
Schriften nichtchristlicher Religionen grundsätzlich, wenn auch zunächst noch in einem 
sehr weiten Sinn um Glaubensoffenbarung, also um Offenbarung, die Glauben bewirkt 
und im Glauben wirksam wird. 

374 Das Christentum und die Religionen 1996, Nr. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Glaubensoffenbarung im engeren, eigentlichen Sinn liegt dann in den nichtchristli
chen Religionen vor, wenn nicht nur dem Text als solchem, sondern der durch ihn be
zeugten personalen Gottheit vertraut wird, wie das etwa bei der Bhagavad-Gita in Bezug 
auf Krishna, beim Koran in Bezug auf Allah oder noch einmal in besonderer Weise bei der 
hebräischen Bibel in Bezug auf Jahwe gegeben ist. Es wird nicht nur dem Text geglaubt, 
sondern es wird dem Gott geglaubt, der sich darin kundgibt, und an den Gott geglaubt, 
der darin bezeugt ist. Weil auch dem Nichtchristen Gott von vornherein einwohnt, kann 
auch er durch seine heiligen Schriften und die darin vermittelte Glaubensoffenbarung 
gereinigt, erleuchtet, erneuert und langfristig verwandelt werden. 

Die biblische Offenbarung stellt den einmalig höchsten Fall der durch inspirierte Tex
te vermittelten Selbstoffenbarung Gottes dar, aber sie ist nicht die einzige Selbstoffen
barung Gottes, die in inspirierten Texten festgehalten ist. 

In den heiligen Schriften der östlichen Religionen hat sich über die Inspiration hin
aus häufig mystische Erleuchtungs- oder Einheitserfahrung niedergeschlagen. So verweisen 
die Reden des Buddha direkt oder indirekt auf das große Erleuchtungserlebnis Buddhas. 
Da bei mystischer Erfahrung die transzendente oder göttliche Wirklichkeit unmittelbar 
selbst erlebt wird, beruht auch diese Erfahrung, ähnlich wie die Glaubenserfahrung, auf 
echter Selbstoffenbarung Gottes. Es ist jeweils Gott selbst, der sich in der Glaubenser
fahrung und in der mystischen Erfahrung dem Menschen mitteilt. Analog zur Glaubens
offenbarung lässt sich hier von mystischer Offenbarung sprechen. Wie bei der Glaubens
offenbarung die Selbstmitteilung Gottes eine Erfahrung hervorruft, nämlich die Glau
benserfahrung, bewirkt bei der mystischen Offenbarung die Selbstmitteilung Gottes ei
ne Erfahrung, eben mystische Erfahrung. 

Beurteilt man Offenbarung von der bewirkten menschlichen Erfahrung aus, han
delt es sich bei der Glaubensoffenbarung und bei der mystischen Offenbarung um zwei 
verschiedene Offenbarungsweisen. Während bei der Glaubenserfahrung das persönliche 
Gottesverständnis im Vordergrund steht, ist bei der mystischen Erfahrung die Bewusst
seinstransformation oder das Erleben wesentlich. Während Glaubensoffenbarung Gottes
gewissheit schafft, hat mystische Offenbarung das Bewusstsein einer Transzendenz zur 
Folge, die sich personal, aber auch nichtpersonal deuten lässt. 

Versucht man hingegen Offenbarung theologisch von der trinitarischen Selbstmit
teilung Gottes her zu denken, lassen sich Glaubensoffenbarung und mystische Offen
barung ganz ähnlich analysieren. Dann ist das Licht, das den echten Mystiker gleich
gültig welcher Tradition erleuchtet, und die Kraft, die ihn erhebt, verwandelt und mit 
dem Göttlichen eint, kein anderes Licht und keine andere Kraft als die, die bei jeder 
Glaubensoffenbarung wirksam ist. Das, was den Glaubenden von der kognitiven Glau
benserkenntnis zur lebensverwandelnden Glaubenserfahrung Gottes, und das, was den 
Mystiker zur bewusstseinsverwandelnden Erfahrung der Erleuchtung und Einigung mit 
dem Transzendenten führt, sind theologisch betrachtet jeweils der Logos und der Heili
ge Geist, die beide im Menschen zusammenwirken. 

Das göttliche Licht des Logos ist mit am Werk, wenn der Glaubende das äußere Got
teswort deutet, versteht und in sich aufnimmt, und ist mit am Werk, wenn sich das Be
wusstsein des Mystikers erweitert. Es ist ein und dieselbe Kraft, nämlich die Kraft des 
Heiligen Geistes, die den Glaubenden in seinem Gottesverhältnis stärkt und die den Mys
tiker auf das Transzendente ausrichtet. Es ist immer die im Menschen bereits vorhande

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 277 

ne göttliche Wirklichkeit, die einmal durch das von außen kommende inspirierte Wort und 
das andere Mal durch inneres Beten oder Meditieren den Menschen immer mehr durch
dringt und verwandelt. 

Bei vielen Mystikern kommen Glaubenserfahrung Gottes und mystische Erfahrung 
des Transzendenten zusammen. Die beiden Erfahrungsweisen können einander dann 
ergänzen und vertiefen. Durch die Glaubenserfahrung lässt sich mystisches Erleben 
tiefer verstehen, sodass es zur mystischen Gotteserfahrung wird. Durch zunehmendes 
mystisches Bewusstsein vom Transzendenten lässt sich wiederum die Gotteserfahrung 
im Glauben körperlicher und tiefer erleben. Während die Glaubenserfahrung zu einem 
tieferen Gottesverständnis beiträgt und das ganze Leben auch in seinen äußeren Di
mensionen verändern kann, steuert die mystische Erfahrung zu tieferem Gotteserleben 
bei und kann nachhaltig das ganze Bewusstsein umformen. 

Christen ist aufgrund der einzigartigen Offenbarung in Jesus Christus das umfas
sendste und tiefste Gottesverständnis möglich. Dennoch dürfte sich ihre Mystik, was das 
reine Erleben angeht, kaum von anderer Mystik unterscheiden. Ihr Gottesverstehen und 
ihr Gotteserleben lassen sich als zwei Bewegungen mit demselben Ziel auffassen. Je mehr 
sie Gott verstehen, der ihnen in der Bibel aus seiner Mitte heraus als Du begegnet, des
to mehr vertieft sich ihre persönliche Beziehung zu Gott und desto mehr finden sie in 
der Folge auch ihre eigene Mitte. Bei der Mystik hingegen nähert sich der Mensch be
wusst der eigenen inneren Mitte an, um dort schließlich auf Gott zu stoßen. Immer geht 
es letztlich um die geistige Vereinigung von Gott und Mensch in Liebe. Wie zum Gottes
verständnis immer auch schon Momente des Erlebens gehören, insofern der Glaubende 
durch die Lektüre der Bibel ermutigt und getröstet werden, Frieden, Ruhe und Freude 
empfinden kann, so gehören zum mystischen Erleben immer schon Momente der Deu
tung und des Verstehens, die es zur Gotteserfahrung werden lassen. 

Alle bedeutenden Religionen sind Offenbarungsreligionen. Sie gehen auf übernatürli
che Selbstoffenbarung Gottes zurück. Bekanntermaßen liegt dem Buddhismus als ur
sprüngliches Offenbarungsereignis die Erleuchtung Buddhas zugrunde, dem Islam als 
ursprüngliches Offenbarungsgeschehen die Inspiration des Propheten Muhammad. Alle 
bedeutenden Religionen sind darüber hinaus Heilsreligionen, weil Gott bei seiner Selbst
offenbarung nicht etwas über sich, sondern sich selbst mit seinem göttlichen Leben mit
teilt, das beim Menschen, wenn er es annimmt, Heil im Sinne von Heilung, Verwandlung 
und Heiligung bewirkt. 

Auf evangelischer Seite war Friedrich Schleiermacher der erste, der davon über
zeugt war, dass alle Religionen auf übernatürlicher Offenbarung beruhen. In seinen 
Reden Über die Religion (1799) hielt er die Lehrgehalte der Religionen für unterschiedliche 
Ausdrucksweisen einer allen Menschen gemeinsamen Religiosität. Für ihn ist Religion 
ihrem Wesen nach „weder Denken noch Handeln, sondern Anschauung und Gefühl“375, 
passives „Anschauen des Universums“376. In dem Augenblick, in dem die Anschauung 
und das Gefühl, das das Angeschaute auslöst, noch unmittelbar miteinander verbunden 
sind, offenbart sich das Universum und kann den Menschen zutiefst berühren. Je stärker 

375 Schleiermacher: Kritische Gesamtausgabe, Bd. 1/2, 211 (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser 
dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes Herzgsell]. 

376 Ebd. 213. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

dabei das Gefühl ist, desto stärker ist auch die Religion. Für Schleiermacher ist von 
daher Religion auch „Sinn und Geschmack fürs Unendliche“377. Wer Religion hat, dem 
begegnet im Endlichen ständig das Unendliche. Alles Einzelne als einen Teil des Ganzen 
und alles Beschränkte als eine Darstellung des Unendlichen hinzunehmen oder sich alle 
Begebenheiten in der Welt als Handlungen eines Gottes vorzustellen, das ist Religion.378 
Wunder gibt es überall, wenn man alles mit Religion wahrnimmt. Die Vorstellung von 
einem personalen Gott ist dabei nicht nötig. Es genügt eine besondere Anschauungsart 
der Welt. Das Unendliche kann sich einem in der Natur offenbaren, noch eher aber in 
der Geschichte. Denn „Geschichte im eigentlichsten Sinn ist der höchste Gegenstand der 
Religion“379. Mit Religion hebt sie an und mit Religion endet sie. „Alle wahre Geschichte 
hat überall zuerst einen religiösen Zweck gehabt und ist von religiösen Ideen ausgegan
gen. In ihrem Gebiet liegen dann auch die höchsten und erhabensten Anschauungen 
der Religion.“380 Darum offenbart sich das Unendliche vor allem auch in der Menschheit 
selbst: „denn um die Welt anzuschauen und um Religion zu haben, muss der Mensch 
erst die Menschheit gefunden haben, und er findet sie nur in Liebe und durch Liebe.“381 
Jeder Mensch trägt dazu bei, einen Teil der Menschheit als Ganzes darzustellen. So lässt 
sich schlussendlich das Unendliche, das sich im Endlichen zeigt, auch in der eigenen 
Persönlichkeit finden. 

Hat Gott bereits begonnen, dem Menschen einzuwohnen und ihn zu vergöttlichen, 
bestimmt dies das ganze Bewusstsein und die ganze Existenz des Menschen. Von daher 
kann prinzipiell jeder Mensch in seinem Leben, in welchen Zusammenhängen auch im
mer, in einem weiten Sinn mystische Erfahrungen machen, die sich einer Selbstoffenba
rung Gottes verdanken. Vermutlich erfährt auch tatsächlich jeder Mensch in bestimm
ten Lebenserfahrungen schon etwas von Gott selbst, ohne sich dessen bewusst sein zu 
müssen. Die Selbstmitteilung Gottes ist universal. 

Literatur 

Friedrich Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, 
2018. 

3.4 Heilige Schriften und Offenbarung in nichtchristlichen Weltreligionen 

Unter heiligen Schriften versteht man in der vergleichenden Religionswissenschaft Texte, 
die für eine Religion normativ sind. Durch Berufung auf sie werden Glaubensfragen oder 
ethische, rituelle und andere Fragen in Religionen entschieden. Sie enthalten meist die 

377 Ebd. 212 (H.d.V.). 
378 Vgl. ebd. 214. 
379 Ebd. 232. 
380 Ebd. 
381 Ebd. 228. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 279 

Lehre des Religionsgründers und werden als Schriften angesehen, die von Gott oder ei
ner Gottheit geoffenbart sind. Aus ihnen wird im Gottesdienst, im Kult oder beim Ritual 
zitiert. Nicht selten spielen sie darin eine grundlegende Rolle. In Religionsgemeinschaf
ten werden sie oft von anderen religiösen Schriften unterschieden. Sie haben dann einen 
höheren Wert als die übrige religiöse Literatur und es gelten für den Umgang mit ihnen 
besonders respektvolle Regeln. 

In diesem religionswissenschaftlichen Teil sollen nun die heiligen Schriften nicht
christlicher Weltreligionen vorgestellt werden: der Koran aus dem Islam (Kap. 3.4.1), das 
Daodejing, das Zhuangzi und der Daozang aus dem Daoismus (Kap. 3.4.2), die Veden, die 
Upanishaden und die Bhagavad-Gita aus den Hindu-Religionen (Kap. 3.4.3) und das Tripit
aka aus dem Buddhismus (Kap. 3.4.4). 

3.4.1 Der Koran 

Der Koran ist das heilige Buch des Islams. „Er ist die Mitte des Islams, ihm kommt höchs
te und absolute Autorität zu.“382 In ihm ist die Botschaft enthalten, „die Muhammad im 
Laufe seines prophetischen Wirkens zwischen 610 und 632 verkündet und als Offenba
rung Gottes ausgegeben hat“383. 

Muhammad hatte sich seit dem Jahr 610, als er 40 Jahre alt war, nach dem Muster 
christlicher Einsiedler, die er auf seinen Geschäftsreisen traf, und nach dem Vorbild der 
einsamen Gottsucher, die es in seiner Umgebung gab, immer wieder in die Einsamkeit 
zurückgezogen. In einer Höhle in der Nähe von Mekka hatte er ein Erlebnis, das er als sei
ne Berufung zum Propheten verstand. In einer Schlafvision wurde er vom Engel Gabriel 
aufgefordert, die Botschaft Gottes an die Menschen öffentlich vorzutragen. Als sich nach 
einiger Zeit die Vision und die Berufung wiederholte, gewann er die unerschütterliche 
Gewissheit, zum Propheten bestimmt zu sein. „Er trat in Mekka auf und begann, seine 
Landsleute zu ermahnen und vor dem bald hereinbrechenden Zorn und Gericht Gottes 
zu warnen. Sie sollten umkehren und ihren bösen Wandel ablegen. Sie sollten mit dem 
Glauben an Gott ernst machen.“384 Denn Allah sei der einzige Schöpfer der Welt und der 
einzige Richter der Menschen. Neben ihm gebe es keine anderen Gottheiten und Mäch
te. Muhammads Predigt in dieser Periode beinhaltete somit die Warnung vor dem nahen 
Gericht Gottes, den Aufruf zu Besserung des Lebenswandels, die Reform des verdorbe
nen gesellschaftlichen Lebens und den Glauben an den einen und einzigen Gott. 

Muhammad trug seine Botschaften mündlich vor. Er hinterließ nichts Schriftliches. 
Die islamische Tradition weiß jedoch von einigen Begleitern, die das, was sie von seiner 
Verkündigung mitbekommen und sich eingeprägt hatten, schriftlich festhielten. Nach 
seiner Auswanderung von Mekka nach Medina im Jahr 622 bestellte der Prophet selbst 
Sekretäre, die die Aufgabe hatten, seine Offenbarungsbotschaften niederzuschreiben. 
In der Medina-Periode seiner Verkündigung herrscht vor allem die Auseinandersetzung 
mit den Gegnern, der Bruch mit den Juden, die Absetzung von den „Leuten des Buches“ 

382 Khoury 360. 
383 Ebd. 361. 
384 Islam-Lexikon 439. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

(Juden und Christen) und die Bemühung um die Festlegung einer praktikablen Gesetz
gebung für die eigene Gemeinde vor. Während die Sprache in der mekkanischen Periode 
durch Leidenschaft und großen Einsatz gekennzeichnet war, wird sie in der Medina Pe
riode sehr nüchtern. Entsprechend den beiden Verkündigungsphasen von 610–622 in Mekka 
und von 622 bis zum Tod des Propheten 632 in Medina lassen sich im Koran zwei Grup
pen von Suren unterscheiden: die mekkanischen, die ausschließlich vom Eingottglauben und 
dem jenseitigen Gericht handeln, und die medinensischen, in denen es um die Gestaltung der 
politisch-religiösen Gemeinde geht. 

Die Predigten und Äußerungen Muhammads, die im Koran als Offenbarungen Got
tes gesammelt wurden, bezogen sich oft auf besondere Umstände und bestimmte Pro
bleme des Lebens der Gemeinde: wie die Frömmigkeit zu gestalten ist, welche religiö
sen Pflichten zu erfüllen sind, welche Verhaltensregeln gelten sollen, wie man Konflikte 
schlichten, praktische Fälle lösen und grundsätzliche Fragen beantworten könne. „Vie
le Anlässe betonen eine Gelegenheit, Rechtsbestimmungen festzustellen und Gesetze zu 
erlassen, die das politische Zusammenleben, die Sicherung des Wirtschaftslebens, den 
Kampf gegen die Feinde, die Zementierung der brüderlichen Gemeinschaft, die Struktur 
der Familie, die Beziehungen zu den Nichtmuslimen innerhalb der islamischen Gemein
schaft usw. betreffen.“385 Manche Stellen sind als Ermahnung und Drohung an Verstock
te adressiert, manche beschreiben das Verderben früherer ungläubiger Gemeinschaften. 
Es finden sich darunter aber auch Erzählungen über biblische Gestalten: unter anderem 
über Adam, Noach, Abraham, Mose, Maria und Jesus Christus. 

Nach dem Tod Muhammads veranlasste sein erster Nachfolger, Kalif Abu Bakr 
(reg. 632–634), eine Sammlung der Textdokumente. „Diese Urausgabe des Korans ist 
die Grundlage aller späteren, auch der heute als kanonisch geltenden Fassung des Ko
rans.“386 Da es voneinander abweichende Lesarten gab, ließ der dritte Kalif, Uthman 
(reg. 644–656), durch ein Redaktionskomitee eine offizielle Fassung des Korans erstellen. 
Alle übrigen Ausgaben sollten vernichtet werden. „So entstand auf der Grundlage der 
Urausgabe des Korans ein einheitlicher, bereinigter Text, der zum einzig verbindli
chen erklärt wurde.“387 Die heute geläufige Standardausgabe wurde 1923 in Ägypten 
veröffentlicht und ist seitdem fast überall in Gebrauch. 

Der Koran ist in 114 Suren, das heißt selbstständige Abschnitte eingeteilt, die nicht 
nach ihrer Entstehungszeit, sondern mehr oder weniger nach ihrer Länge angeordnet 
sind. Die umfangreicheren Suren stehen am Anfang, die kürzeren am Schluss. Jede Sure 
trägt einen Namen, der entweder auf das Kernthema hinweist oder aus einem hervortre
tenden Wort der betreffenden Sure gewonnen ist. Die Suren umfassen unterschiedlich 
viele Verse, die kurz (und rhythmisch) oder lang, poetisch oder prosaartig sein können. 

Für Muslime besitzt der Koran göttliche Autorität, weil er gemäß ihrem Glauben gött
lichen Ursprungs ist. „Nach Aussage des Korans wurde die göttliche Offenbarung dem 
Propheten Muhammad durch den Engel Gabriel übermittelt (2,97). In einigen Versen 
wird die koranische Botschaft als Abschrift eines im Himmel aufbewahrten Urbuches 

385 Khoury 361. 
386 Ebd. 362. 
387 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 281 

bezeichnet, welches als Original aller Heiligen Schriften gelten kann.“388 Einige islami
sche Theologen hielten den Koran aus diesem Grund für ewig und unerschaffen. Ande
re Theologen lehrten dagegen, er könne nur erschaffen sein, weil ein ewiger Koran der 
Einheit und Einzigkeit Gottes widerspräche. Im zehnten Jahrhundert fanden Theologen 
einen Kompromiss, der bis heute als die Position der islamischen Rechtgläubigkeit gel
ten kann. Demzufolge ist das Wort Gottes als solches zwar ewig, die sinnfällige Hülle, in 
der es sich ausdrückt, aber erschaffen. Der Inhalt des Korans ist niemals entstanden, er 
ist göttlich, seine Laute und Buchstaben aber sind entstanden, sie sind irdisch. 

Als Wort Gottes ist der Koran der Verfügungsgewalt der Menschen, auch des Prophe
ten selbst entzogen. Als solches muss er auch frei von Widersprüchen sein. Wenn eine 
Abrogation oder Aufhebung vorliegt, der Prophet also einzelne Bestimmungen zurückge
nommen und durch andere ersetzt hat, liegt das vor allem daran, dass Gott sie durch 
bessere ersetzen wollte. Keinesfalls hat der Prophet den Text von sich aus verändert. 

Für die Menschen ist der Koran unnachahmlich und unübertrefflich. Niemand kann ei
ne ihm ähnliche Schrift abfassen, was ein Zeichen dafür ist, dass er das Wort Gottes ist. 
Weil der Koran einzigartig ist, muss er nicht nur von Gott selbst mitgeteilt worden sein, 
sondern muss auch der Mensch, durch den Gott ihn kundgegeben hat, ein echter Prophet 
Gottes gewesen sein. Die Unnachahmlichkeit des Korans „ist das Beglaubigungswunder 
der prophetischen Sendung Muhammads“389. 

Da der Koran in arabischer Sprache offenbart worden ist, halten Muslime sie für eine 
göttliche Sprache. Die arabische Sprache als Sprache des Korans ist für sie heilig, er
haben und geheimnisvoll. Von der Einzigartigkeit und damit Göttlichkeit des heiligen 
Buchs zeugt denn auch die Faszination und Schönheit seiner Sprache. „An vielen Stellen 
ist sie außerordentlich intensiv, leidenschaftlich und eindringlich. Ihre Ausdruckskraft 
ist derart, dass der Gläubige sich ihrem Beschwörungseffekt kaum entziehen kann.“390 
Zu den gemeinsamen Gebetszeiten werden bisweilen Rezitationen von hohem künstle
rischem Wert veranstaltet, die Menschen in ihren Bann ziehen. „Am Freitagnachmittag, 
bei versammelter Gemeinde, wird der Koran feierlich rezitiert, und die Reaktion der Be
ter verdeutlicht, mit welcher Intensität sie die Worte Gottes in dieser ,göttlichen Sprache‘ 
erleben.“391 

Nach islamischer Auffassung ist der Mensch von sich aus nicht in der Lage, die Wahr
heit zu finden und den richtigen Weg zur Bildung seiner Persönlichkeit zu erkennen. Er 
ist aus sich heraus nicht imstande, den rechten Weg vor Gott zu finden und zu gehen. Von 
daher ist für den gläubigen Muslim – noch mehr als die Sprache – der Inhalt des Korans 
ein ständiger Nachweis seines göttlichen Ursprungs. Denn der Koran vermag die Men
schen in ihrem Leben, im Alltag und in den besonderen Anlässen, mit seiner Rechtleitung, 
mit seiner Belehrung, seiner Urteilskraft und seinen praktischen Anweisungen zu begleiten. 

„In jeder Situation findet der gläubige Muslim passende Stellen des Korans, die ihn er
muntern, im Gehorsam gegen den Willen Gottes auszuharren. Andere Verse spenden 

388 Khoury 370 (Koran 56,77–80; 85,21–22; 43,4). 
389 Ebd. 373. 
390 Ebd. 372. 
391 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Trost, wenn er trauert. Wieder andere teilen ihm die Weisheit umsichtiger Überlegung 
und tiefer menschliche Erfahrung mit und verhelfen ihm zu einer Einsicht, die sein Le
ben fördert und ihm eine innere Zufriedenheit verleiht.“392 

Der Koran ist für den Muslim die nicht zu hinterfragende, unfehlbare, absolut zuverlässi
ge verbindliche Richtschnur. Er ist die Quelle der Heilswahrheit und die Grundlage des rech
ten Glaubens. An seinen Aussagen über Gott, seinem Wesen und seinem Wirken als Schöp
fer, Lenker und Richter, haben sich die Theologen und Prediger auszurichten, muss sich 
jede Lehre messen lassen. „Auch ist der Koran die Norm des sittlichen Handelns, das 
Fundament der gesetzlichen Bestimmungen in Bezug auf Familie, soziale Ordnung und 
politische Staatsführung.“393 Die Ehrfurcht, mit der ihm der Muslim begegnet und ihn 
behandelt, und sein unbedingter Gehorsam gegen die darin verzeichneten Verordnun
gen sind Ausdruck seines islam, das heißt seiner Ergebenheit und Unterwerfung unter den 
Willen des souveränen Schöpfers. 

Da die arabische Sprache als göttlich gilt, erscheint eine Übersetzung in andere Spra
chen „wie die Verleumdung des wunderbaren und göttlichen Charakters des Korans. 
Auch fürchtet man, dass der Inhalt des Korans [dadurch] verraten wird.“394 Dennoch 
traten im Jahr 1932 Gelehrte des islamischen Wissenschaftszentrums Azhar in Kairo da
für ein, „dass im Falle eines des Arabischen nicht mächtigen Muslims die Rezitation der 
Koranverse in einer Übersetzung nicht nur zulässig, sondern auch Pflicht ist. Denn das 
Wichtige beim Gebet sei der Inhalt der Verse, und angesichts der großen Zahl nicht-ara
bischer Muslime sei es eine Notwendigkeit der praktischen Frömmigkeit, Übersetzun
gen anzufertigen, um den Menschen die Botschaft nahe zu bringen.“395 Vom Koran gibt 
es inzwischen unzählige Übersetzungen in vielen Sprachen der Welt. 

Gott hat sich aber nicht erst durch den Propheten Muhammad geoffenbart. Nach 
Auffassung des Korans hat er einem jeden Menschen den Grundgehalt der späteren pro
phetischen Verkündigung bereits in der Urzeit in einer Uroffenbarung mitgeteilt. Die
se Offenbarung am Anfang der Menschheitsgeschichte verpflichtet alle Menschen zum 
Glauben an Gott und hat im Islam ihre endgültige Gestalt und Fassung gefunden. Zu al
len Zeiten und zu allen Völkern hat Gott Propheten gesandt, um die Menschen jeweils neu 
an die ursprüngliche Offenbarung zu erinnern und sie zum Gehorsam Ihm und seinen 
Geboten gegenüber zu ermahnen. 

Prinzipiell verkünden alle Propheten ein und dieselbe Botschaft: „Es gibt keinen Gott 
außer mir, so dienet mir!“396 Diese Botschaft richtet sich an alle Völker, denn zu jedem 
Volk hat Gott Propheten gesandt. „Zwar ist die inhaltliche Botschaft, die die einzelnen 
Propheten den Völkern verkünden, immer dieselbe und in sich identisch, aber ihre Aus
drucksweise, ihre sprachliche Form und Darstellung ist dem jeweiligen Volk, seinen Le
bensumständen und den konkreten Zeitverhältnissen angepasst, um die Menschen in 

392 Ebd. 373. 
393 Ebd. 372. 
394 Ebd. 373. 
395 Ebd. 
396 Koran 21,25. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 283 

ihrer jeweiligen Situation erreichen zu können und ihnen Klarheit über ihren Weg zu 
verschaffen.“397 

Neben der Uroffenbarung und der prophetischen Offenbarung offenbart sich Gott 
nach koranischem Verständnis auch durch die Schöpfung. Die gesamte Schöpfung ist 
eine Manifestation göttlicher Offenbarung. „Gott zeigt sich in seiner Schöpfung: Welt 
und Mensch, Umwelt und Mitmensch wertet der Koran als Zeichen Gottes, durch die ein 
aufmerksamer Beobachter Zugang zu ihm finden kann.“398 In besonderer Weise ist der 
Mensch Hinweis auf die göttliche Macht. In ihm manifestiert sich am konkretesten das 
allmächtige und gütige Handeln Gottes. 

Wer das Universums zu lesen vermag, wird nicht in seinem Polytheismus verharren, 
sondern sich dem einen Gott zuwenden. Gott spricht durch die Schöpfung zu Menschen, 
die nachdenken, verstehen, hören und begreifen. Nicht blinder Glaube ist gefordert, son
dern überlegte Zustimmung und freiwillige Unterwerfung unter den Willen Gottes. 

Der Prophet Muhammad war nur der Mittler und Künder der Offenbarung Gottes an 
die Menschen. Er diente nur als Sprachrohr, durch das Gott selber redete, und trug selbst 
nichts zum Inhalt oder zur Form des Korans bei. Laut Koran bestätigt Gott durch die Bot
schaft Muhammads seine früheren Offenbarungen im Judentum und Christentum.399 
Die Vielheit der Offenbarungsbücher (Tora, Evangelium, Koran) gefährdet die Einheit 
seiner Offenbarungen nicht. Denn es gibt nur eine ewige Schrift bei Gott, die Urnorm des 
Buches, die den verschiedenen Völkern in ihren jeweiligen Sprachen zuteilwurde. Der 
Koran seinerseits ist die arabische Version des himmlischen Originals, des Urbuchs. 

Für den gläubigen Muslim ist deshalb die koranische Offenbarung das Wort Gottes 
schlechthin. Sie enthält Gottes eigene Worte (ipsissima verba). In Auditionen und Visio
nen wurde durch den Engel Gabriel oder den Geist Gottes – so die Tradition – dem Prophe
ten Muhammad die Offenbarung wortwörtlich eingegeben (Verbalinspiration). „Sie ent
spricht in ihrem Inhalt der im Himmel aufbewahrten Urschrift. Somit gilt der Koran, in 
dem Gottes Wort im wahrsten Sinne des Wortes zu Buche geschlagen ist, als göttliches 
Diktat.“400 

Darum ist der Islam im vollen Sinne des Wortes eine Buchreligion – eine Religion, die 
auf einem heiligen Buch gründet und in ihm ihre Hauptquelle und Mitte hat. Nach is
lamischer Vorstellung wurde das Wort Gottes ein Buch, wie es nach christlicher Überzeu
gung ein Mensch wurde. Man hat es im Islam mit einer „Inlibration“, einer Buch- oder 
Schriftwerdung des Wortes Gottes zu tun, im Unterschied zur christlichen „Inkarnati
on“, der Fleisch- oder Menschwerdung des Wortes Gottes. 

Nach dem Koran ist die „zweite Hauptquelle des Islams […] die Sunna, der vorbild
liche Weg des Propheten Muhammad“401. Im Koran wird Muhammad als Vorbild und 
Beispiel für die Gläubigen bezeichnet.402 „Die Art und Weise, wie Muhammad inmitten 
seiner Gemeinde lebte und seine Pflichten als vorbildlicher Muslim erfüllte, wie er die 

397 Hagemann 475f. 
398 Ebd. 476. 
399 Vgl. Koran 6,92. 
400 Hagemann 478. 
401 Islam-Lexikon 255. 
402 Vgl. Koran 33,21. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Gläubigen auf den Wegen Gottes führte und die erforderlichen Regeln festlegte – all das 
verdeutlicht seinen Weg (sunna) und findet sich in den Berichten und Erzählungen (ha
dith) verschiedener Gewährsleute.“403 

Der Hadith ist die Urkunde der islamischen Tradition. Er enthält als Überlieferungen 
die Aussprüche Muhammads (seine Anweisungen, Verordnungen, Feststellungen, Wer
tungen und Stellungnahmen zu verschiedenen Fragen), sein Verhalten (seine Handlungs
weise, seine Art, die religiösen Pflichten zu erfüllen, seine praktische Haltung bei der 
Anwendung bestimmter Richtlinien) und seine Haltung (gegenüber dem, was seine Ge
meinde tat, soweit er es geduldet, gebilligt oder gar empfohlen hat, und umgekehrt so
weit er es getadelt, missbilligt oder gar verboten hat). Die Normen, die sich aus dem Text 
der Offenbarung (Koran) und dem Text der Tradition (Hadith) ergeben, bilden dann in 
ihrer Gesamtheit das religiöse Gesetz: die Scharia, wörtlich: den Weg zur Wasserquelle, den 
gebahnten Weg. 

Literatur 

Der Koran (Reclams Universal-Bibliothek), 2012. 
Im Verlag der Weltreligionen ist bereits unter anderem erschienen: Der Koran. Band 1: 

Frühmekkanische Suren (2011), Der Koran. Band 2/1: Frühmittelmekkanische Suren 
(2017), Der Koran. Band 2/2: Spätmittelmekkanische Suren (2021). 

Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/Peter Heine: Islam-Lexikon. A–Z. Geschichten – 
Ideen – Gestalten, Überarbeitete und aktualisierte Neuausgabe, 2006 (Art. Koran und 
Offenbarung). 

Adel Theodor Khoury: Art. Koran, in: Islam-Lexikon, 360–375. 
Ludwig Hagemann: Art. Offenbarung, in: Islam-Lexikon, 474–479. 

3.4.2 Daodejing, Zhuangzi und Daozang 

Zu den heiligen Schriften des Daoismus zählen das Daodejing, Zhuangzi und der Dao
zang. Das Daodejing wurde lange Zeit Laozi (Laotse, Lao-tzu), dem „Alten Meister“, zu
geschrieben. Er war der Überlieferung nach ein Zeitgenosse des Konfuzius und lebte im 
6. Jahrhundert vor Christus. Doch hat die Forschung gezeigt, dass dieses Werk nicht vor 
dem 4. oder 3. Jahrhundert vor Christus entstanden sein und daher nicht von ihm stam
men kann. Von Laozi wurde gesagt: Er pflegte das Dao und das De, den Weg und die 
Tugend. Er lehrte, man müsse danach trachten, namenlos im Verborgenen zu leben. 

Das Daodejing trug ursprünglich selbst den Namen seines legendären Verfassers 
„Laozi“. Da es 5000 Zeichen umfasst, wird es in China auch oft „Text der 5000 Zeichen“ 
genannt. Es stellt das Basiswerk sowohl des philosophischen als auch des religiösen Dao
ismus dar und ist in seiner heutigen Form in zwei Bücher mit insgesamt 81 kurzen Ka
piteln unterteilt.404 Die ersten 37 Kapitel bilden das „Buch vom Dao“, die restlichen 44 

403 Islam-Lexikon 255. 
404 Vgl. LöW 384. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 285 

Kapitel das „Buch vom De“. Diese Einteilung geht darauf zurück, dass das 1. Kapitel vom 
Dao und das 38. vom De handelt. Die einzelnen Kapitel bestehen aus Sprichwörtern, vie
len gereimten Sentenzen, Aphorismen oder ähnlichem und enthalten viele Wortspiele. 

Der Inhalt des Daodejing ist nicht einheitlicher Natur. Neben rein daoistischen 
Gedanken finden sich auch Auffassungen anderer philosophischer Richtungen. Zu den 
Leitbegriffen des Werkes gehört an erster Stelle das Dao: der Weg. Der beständige, wahre 
Weg ist ein Weg ohne Weg, ein Weg, der unter den eigenen Füßen entsteht, indem man 
ihn geht. Dazu bedarf es des De: der Tugend im Sinn von Kraft, Tauglichkeit, Tüchtigkeit 
oder Virtuosität. Indem sich das Dao von selbst (spontan) nach dem Ziran, dem „Selbst- 
so“ richtet, folgt es frei seiner eigenen Natur, das heißt richtet es sich nach sich selbst.405 
Dabei ist die Spontaneität oder Naturfreiheit als „Gesetz des Dao“ ein Wei Wu Wei: ein 
Tun ohne Tun.406 Auf das Wu, das „ohne“ oder „nicht“ kommt es an. Ihm verdanken alle 
Dinge ihre Brauchbarkeit.407 

Im Daodejing wird wie im Zhuangzi die Tendenz deutlich, sich von der konfuziani
schen Moralität und Sozialethik abzusetzen und die Natur gegenüber der Kultur stärker 
zu betonen. Die Schrift wird als das vielleicht tiefste und schönste Werk der chinesischen 
Sprache angesehen, als die heiligste Quelle chinesischer Mystik, in der Lebensweisheit 
und politisches Denken zusammenfließen. Da die mystischen Aphorismen zu eigener, 
subjektiver Interpretation anregen, sind im Lauf der Zeit auch mehrere hundert Kom
mentare als Auslegungen des Texts sowie hunderte Übersetzungen entstanden, allein in 
deutscher Sprache bereits über hundert. 

Zhuangzi war ein daoistischer Weiser, der etwa von 369–286 vor Christus in ärmli
chen Verhältnissen gelebt hat und ein unerbittlicher Kritiker des Konfuzianismus war. 
Von ihm stammt – jedenfalls im Kern – das gleichnamige Buch Zhuangzi, auch bekannt 
als das „Wahre Buch vom südlichen Blütenland“. Seine Themen sind zu einem beträcht
lichen Teil die gleichen wie im Daodejing und seine Auffassung vom Dao und vom De 
deckt sich im Wesentlichen mit der Auffassung im Daodejing. Das Werk setzt sich aus 
33 Kapiteln zusammen, die in drei Hauptteile zusammengefasst sind. Die ersten sieben, 
die „Inneren Kapitel“, bilden die Grundlage des Werkes und gelten als mit Sicherheit 
von Zhuangzi selbst erstellt. Da das „Wesen von Dao“ nicht leicht zu fassen ist, spricht 
der Verfasser bevorzugt in Gleichnissen. Seine Parabeln, bildhaften Metaphern und 
Frage-Antwort-Spiele sprechen unmittelbar die Anschauung und die Erfahrung an. Das 
„Selbst-so-sein“, die Spontaneität und Natürlichkeit der Dinge kommen in ihnen zum 
Vorschein. 

Den Inhalt des Zhuangzi fasst Georg Stenger im Großen Werklexikon der Philosophie 
wie folgt zusammen.408 

Dao ist die Erfahrung, dass alles immer schon geschieht, ja dass alles, verfolgt man 
es in seinen Ursprung zurück, von selbst seinen „Sinn“ findet. Man muss sich nur auf 
das jeweilige Geschehen einlassen und mitzugehen versuchen, wie es zum Beispiel in 

405 Daodejing Kap. 25. 
406 Daodejing Kap. 3 u. 63. 
407 Daodejing Kap. 11. 
408 Stenger: Art. Zhuangzi in GWP Bd. 2, 1625f. Stengers Zusammenfassung wird im Folgenden nahezu 

wörtlich wiedergegeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

„Der Koch“ gezeigt wird, wo es um die Kunst des Zerteilens eines Ochsen geht. Nicht der 
Koch handelt, sondern – man könnte sagen – „es handelt“ und er geht nur mit. So liegt 
auch das wahre Handeln im Nicht-Handeln (Wu Wei): „Wer nicht handelt, dem steht die 
Welt zur Verfügung und er hat Überfluss. Wer handelt, der steht der Welt zur Verfügung 
und hat Mangel.“409 „Nicht-Handeln“, das ist die höchste Kunst und das höchste Glück, 
das allerdings auch gekonnt sein will: „Ich halte das Nicht-Handeln für wahres Glück, 
also gerade das, was die Welt für die größte Bitternis hält … Alle Geschöpfe in ihrer un
erschöpflichen Fülle wachsen aus dem Nicht-Handeln hervor. Darum heißt es: Himmel 
und Erde verharren im Nicht-Tun, und nichts bleibt ungetan. Und unter den Menschen, 
wer vermag es, das Nicht-Tun zu erreichen?“410 Da der Mensch in den ewigen Kreislauf 
der Natur und der Jahreszeiten eingebettet ist, soll und kann er sich der Einheit in der 
Verschiedenheit bewusstwerden, die Notwendigkeit von Werden und Vergehen erken
nen, die Erfahrung von aufregender Freude und bedrohlicher Endlichkeit machen und 
sie auf ihre Weise genießen. 

„Die Freude der Fische“ hat zugleich einen feinen Witz und einen hohen Ernst.411 
Dort wird das gesamte Dasein selbst als „Freude“, als Daseinsfreude gepriesen. Aus die
sem Geist spricht auch der bekannte „Schmetterlingstraum“, in dem das Ich und der 
Schmetterling nicht mehr wissen, wer eigentlich von wem träumt, wenngleich doch zwi
schen beiden sicher ein Unterschied besteht: 

„Gestern Nacht träumte ich, ich wär ein Schmetterling und flog von Blume zu Blume. 
Da erwachte ich und siehe: Alles war nur ein Traum. Jetzt weiß ich nicht: Bin ich ein 
Mensch, der träumte, er sei ein Schmetterling, oder bin ich ein Schmetterling, der 
träumt, er sei ein Mensch?“412 

Es gibt keine letzten Gründe, sondern alles ist Wandlung. Je nachdem, von wo her das 
Ganze betrachtet wird, bekommt es seinen Sinn. 

Zhuangzi kritisiert die Lehren des Konfuzius und seiner Schüler, ihre Tugendleh
ren der Menschlichkeit und Rechtlichkeit, des Pflicht- und Ordnungsstrebens als „künst
lich“. In „Moral als Schutz der großen Räuber“ zeigt er den Konfuzianern die gegensei
tige Abhängigkeit, ja Bedingung von Ordnung und Gesetz einerseits und Verstoß und 
Verbrechen andererseits.413 In Zhuangzis Augen will der Konfuzianer durch Sitten und 
Gesetze festhalten, was gar nicht festzuhalten ist. Durch seine Verallgemeinerungen ver
liert er den Blick für die jeweilige Konstellation, die durch das ständige Wandlungsge
schehen jeweils ein anderes und neues Vorgehen erfordert.414 

Das „Zhuangzi“ wird nicht nur seiner philosophischen Tiefe wegen geschätzt, es 
zählt auch zu den literarisch wertvollsten Texten der chinesischen Literatur. 

409 Zhuangzi VIII,3. 
410 Zhuangzi XVIII,1. 
411 Zhuangzi XVII,12. 
412 Zhuangzi II,12. 
413 Zhuangzi X,1. 
414 Hier endet die nahezu wörtliche Wiedergabe von Stengers Zusammenfassung des Zhuangzi in 

GWP Bd. 2, 1625f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 287 

Der Daozang steht für das normative Schriftgut des Daoismus und bezeichnet sei
nen Kanon. Er wurde 1409 auf kaiserliche Anordnung zusammengestellt. Die Geschich
te dieser Zusammenstellung reicht jedoch bis in das 5. Jahrhundert zurück, als die „Drei 
Höhlen“ der Textgruppen Lingbao, Shangqing und San Huangwen entstanden. Der bis 
heute überlieferte Kanon stammt aus dem Jahr 1447 mit einem Zusatz von 1607. Er ent
hält etwa 1500 Werke. Die mystischen Texte des Lingbao und des Shangqing sollen der 
Überlieferung nach durch Offenbarung entstanden sein. 

Literatur 

Georg Stenger: Art. Zhuangzi, in: Franco Volpi (Hg.): Großes Werklexikon der Philosophie 
[= GWP]. Band 2: L-Z, 1999, 1625f. 

Zhuangzi. Das Buch der daoistischen Weisheit. Auswahl, 2003. 
Laozi: Daodejing. Das Buch vom Weg und von der Tugend, 2021. 
Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östlichen Weis

heitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986 (Art. Taoteking). 

3.4.3 Veden, Upanishaden und Bhagavad-Gita 

Die heiligen Schriften der Hindu-Religionen sind in Sanskrit verfasst, der indoeuropäi
schen Kunst- und Gelehrtensprache Altindiens. Sie unterteilen sich in zwei Kategorien: 
die Offenbarungsschriften (shruti) und die Schriften der Tradition (smriti).415 

Die Offenbarungsschriften gehen nach hinduistischer Auffassung auf die Uroffenba
rung Gottes zurück. Am Anfang war nur das Absolute (Brahman). Als es Name und Gestalt 
annahm, entstand die Welt, und durch diese Weltschöpfung offenbarte sich das Absolu
te in der Welt. Diese Uroffenbarung Gottes schauten später mit ihren inneren Augen die 
Seher (rishi): erleuchtete Dichter, Weise oder Heilige. Sie vernahmen das Wort Gottes und 
vermittelten es weiter. Es wurde niedergeschrieben. Die so entstandenen Offenbarungs
schriften halten Hindus für unfehlbar, verbindlich, unveränderlich und ewig. Ihnen kommt 
höchste religiöse Autorität zu. 

Die wichtigsten heiligen Schriften sind die Veden. Sie sind Sammlungen religiöser 
Texte der nach Indien eingewanderten Arier und enthalten das gesammelte Wissen (ve
da) der am Ritual beteiligten Priester in der vedischen Periode (ca. 1500–500 v. Chr.). Da 
es sich bei den Texten um Hymnen, das heißt um feierliche Gesänge handelte, deren exak
te Rezitation wichtig war, wurden sie mit großer Genauigkeit mündlich überliefert. Das 
Wissen durfte ursprünglich nur nach einem Initiationsritus an „Zweimalgeborene“, also 
an Angehörige der drei obersten Kasten weitergegeben werden. Erst ab dem 5. Jahrhun
dert nach Christus hat man begonnen, einzelne Verse schriftlich aufzuzeichnen. Auch 
heute noch gibt es Brahmanen, die die Veden auswendig kennen. Der Tradition nach sol

415 Erstere (shruti) bedeuten wörtlich das Gehörte (die Offenbarung), zweitere (smriti) das aus dem Ge
dächtnis Erinnerte (die Überlieferung). 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

len sieben großen Sehern in der Vorzeit in tiefer Kontemplation die vedischen Hymnen 
geoffenbart worden sein. 

Der Kanon der Veden, der den sechsfachen Umfang der Bibel hat, besteht aus vier 
Sammlungen und gliedert sich dementsprechend in vier Abteilungen. Bei einer Reform 
des Opferrituals, die etwa um 1200 v. Christus erfolgte, wurden die ältesten 1028 Hym
nen gesammelt. Auf diese Weise entstand der Rigveda: die „Sammlung des Wissens von 
den Versen“. Er ist der älteste und zugleich bedeutendste Veda. Der zweite Veda enthält als 
„Sammlung des Wissens von den Melodien“ die älteste erhaltene Aufzeichnung indischer 
Musik. Der dritte Veda beinhaltet die „Sammlung des Wissens von den Opfersprüchen“, 
die jede einzelne Handlung des Opfers begleiten müssen. Der vierte Veda stellt schließ
lich die „Sammlung des Wissens der Atharvan- [und Angirasa-Priester]“ dar und besteht 
weitgehend aus sehr alten Zaubersprüchen und poetischer Spekulation über die Bedeu
tung des Rituals und des Universums. 

Die vedischen Texte umfassen nicht nur Rituelles. Zu ihnen gehört auch die ältes
te Spekulation und Philosophie Indiens. Neben den Hymnen, die an die Götter gerichtet 
sind, enthält schon das zehnte und letzte Buch des Rigveda Hymnen, die sich mit dem 
Schicksal nach dem Tode, vor allem aber mit dem Ursprung des Alls, mit der Erde und 
mit der Herkunft des Menschen beschäftigen. Die Welt wird darin auf verschiedene Wei
se erklärt. Sie ist entweder wie alles Seiende aus dem Nicht-Seienden hervorgegangen 
oder aus der Urflut, einem Urwesen oder einem sich spaltenden goldenen Ei entstan
den. Späteren Veden zufolge ist sie vom Boden des Urozeans heraufgeholter Schlamm. 
Ob es einen Schöpfer gegeben hat oder ob sich alles „von selbst“ entwickelt hat, können 
die Dichter, obwohl sie in ihren Visionen direkten Zugang zur Urzeit haben, ebenso we
nig wie die Götter entscheiden. 

Die Menschen sind die Nachkommen der letzten Göttergeneration. Sie haben die Ur
pflicht, die Götter und die urzeitlichen Seher (Rishis) als ihre Vorfahren mit Opfern und 
mit Poesie zu nähren. Gemäß der Philosophie vom Opfer findet ein immerwährender 
Austausch zwischen den Kräften des Universums, den Göttern und den Menschen statt. 
Dadurch dass Menschen konkrete Gaben (Speise und Trank) und abstrakte Güter (Opfer
glaube, Poesie) im Opferritual darbringen, werden die Kräfte des Universums erneuert 
und werden Welt und Gesellschaft in Gang gehalten. 

Den Schlussteil der Offenbarungsschriften bilden die Upanishaden. Sie sind in Form 
eines lebendigen Dialogs zwischen Lehrer und Schüler oder zwischen den Gegnern in ei
nem rituell-philosophischen Streitgespräch abgefasst, nicht selten berühmten Lehrern 
in den Mund gelegt und jeweils mit einem der vier Veden verbunden. Was sie beson
ders auszeichnet und so anziehend für den Weisheitssucher macht, ist ihre gewaltige 
Gedankenfreiheit und ihre Öffnung für die Transzendenz. In den älteren und wichtigsten 
Upanischaden, den Haupt-Upanishaden, die zwischen 800 und 300 vor Christus verfasst 
worden sind, wird die menschliche Seele (Atman) mit der des Universums (Brahman) 
identifiziert und werden die Lehren vom Karma und der Wiedergeburt miteinander ver
bunden. Die für gewöhnlich in Versen abgefassten mittleren Upanishaden sind nicht mo
nistisch, sondern dualistisch, nehmen also nicht ein Prinzip, sondern zwei Prinzipien 
der Wirklichkeit an, und sind meist auf eine bestimmte, über allen anderen Göttern ste
hende Gottheit hin ausgerichtet. Die jüngeren Upanischaden, von denen einige erst um 
1600 nach Christus entstanden sind, gelten zum Teil als sektiererisch und nicht mehr den 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 289 

Veden zugehörig. Die Gesamtzahl der Upanishaden ist unklar. Sie reicht von 52 über 108 
bis zu über 200. Der vedische Kanon ist hier offengeblieben. 

Zu den heiligen Schriften der Hindu-Religionen zählen auch zahlreiche Texte, die 
auf Tradition beruhen. Sie gelten dann als verbindlich, wenn anzunehmen ist, dass sie 
auf eine Offenbarungsschrift zurückgehen. Das erste und wichtigste Werk der Traditi
on ist das Manu-Samhita, das Gesetzbuch Manus. Es ist vor den philosophischen Schulen 
entstanden und bildet das Fundament der Hindu-Gesellschaft. Die Vedangas ergänzen 
die Veden, um sie richtig lesen, verstehen und anwenden zu können. Die beiden wich
tigsten Heldensagen (Itihasa) sind das Ramayana und das Mahabharata. 

Das Ramayana ist das älteste Epos der Sanskrit-Literatur. Es schildert das Leben Ra
mas, einer Herabkunft (Avatara) des Gottes Vishnu, und seiner Gemahlin Sita, ihre Ent
führung durch den Dämonenkönig Ravana, den Krieg mit den Dämonen, die Rückkehr 
in das Land Ayodhya und schließlich ihren Tod und Aufstieg in den Himmel. 

Das Mahabharata ist das umfangreichste Heldenepos der Hindus. Zwischen dem 5. 
Jahrhundert vor und dem 2. Jahrhundert nach Christus haben viele Autoren an ihm ge
arbeitet. Der größte Teil des indischen Volksgutes an Göttersagen, Fabeln und märchen
haften Erzählungen hat nach und nach Eingang in das Werk gefunden. Es beschreibt, 
wie die bösen Kauravas und die tugendhaften Pandavas – zwei miteinander verwandte 
Familien des Königs Bharata – Krieg um das aufgeteilte Königreich führen. Als bedeu
tendsten philosophischen Teil enthält es im sechsten Buch die jedem Inder vertraute und 
oft auswendig gelernte Bhagavad-Gita: den Gesang des Erhabenen. 

In 18 Kapiteln (700 Versen) wird der Kriegsheld Arjuna, einer der fünf Pandava
brüder, von seinem göttlichen Wagenlenker Krishna angesichts einer bevorstehenden 
Schlacht unterwiesen. Die beiden befinden sich auf dem berühmten Schlachtfeld Ku
rukshetra. Das Schlachtfeld ist Symbol für die unentwegten Kämpfe, die im Menschen 
zwischen den guten und bösen Kräften, zwischen dem Ego und seiner höheren Natur 
stattfinden. Krishna belehrt seinen Freund und Schüler Arjuna in Form eines Dialogs 
über die Vereinigung mit der höchsten Wirklichkeit. Er zeigt ihm die Wege von Erkennt
nis, Gottesliebe, selbstlosem Tun und Meditation und führt ihn damit in die klassischen 
Hauptwege des Yoga ein. Das Werk vereinigt in sinnvoller Weise in sich die Lehren der 
Philosophiesysteme des Sankya, Yoga und Vedanta. 

Die Gita ist die beliebteste und meistgelesene heilige Schrift der Hindus und zählt zu 
den heiligsten Schriften überhaupt. Sie gilt als das „Evangelium“ des Hinduismus. Wie 
kaum ein anderes Werk hat die Bhagavad-Gita auf das religiöse Leben Indiens gewirkt. 
Die bedeutendsten Philosophen der verschiedenen Vedanta-Schulen haben sie als heili
gen Text anerkannt und erläutert. 

Legenden über die Götter behandeln die 18 Puranas. „Sie sind von Gottesliebe (bhakti) 
erfüllt und deshalb die Hauptschriften der Anhänger Vishnus, Shivas und Brahmas, wes
halb man sie auch in Vaishnava-, Shaiva- und Brahmana-Puranas einteilt.“416 Alle Pur
anas sind in Versen geschrieben und bilden stets einen Dialog zwischen einem erleuch
teten Meister und seinem Schüler, in denen wieder Dialoge und Beobachtungen anderer 
Personen eingeflochten sind. Das älteste Purana dürfte bis ins 6. Jahrhundert nach Chris

416 LöW 298. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

tus zurückreichen. Die jüngeren Puranas sind wohl erst im 13.-16. Jahrhundert verfasst 
worden. 

Während die Religion der Veden ihre tiefe Spiritualität in eine Natursymbolik hüll
te, die vom einfachen Volk nur schwer zu durchschauen war, waren die Puranas leichter 
zu verstehen. In ihrem Zentrum steht der Glaube an die „Trinität“ der drei großen Göt
ter Brahma (durch den alles entsteht), Vishnu (durch den alles erhalten wird) und Shiva 
(durch den alles zerstört wird, auch alles Schlechte und alle Nicht-Erkenntnis). Die per
sonale Symbolik der drei großen Göttergestalten konnte das innere religiöse Bedürfnis 
des Volkes leichter erfüllen als die Natursymbolik. Deshalb sind die mythologischen Pur
anas die eigentliche Schatzkammer der Hindu Religion und noch heute von lebendigem 
Wert für den Glauben der Hindus. 

Schließlich befassen sich die Niti-Shastras, die Schriften der Ethik, mit weisem, mo
ralischem Verhalten. Mittels Allegorien, Märchen, Fabeln und Legenden lehren sie sittli
che Verhaltensweisen. Die Texte sind überwiegend in Prosa geschrieben, nur besonders 
beherzigenswerte Maximen sind in Versform eingeflochten. 

Literatur 

Bede Griffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften. Upanishaden, Bhagavad Gita, 
Dhammapada, Mahayana Shraddhotpada Shastra, Tao Te King, Sikh-Gebete, Koran, Al-Gh
azali, Rumi, Bücher der Weisheit, Evangelien, Epheserbrief, herausgegeben von Roland R. 
Ropers, 1996. 

Bhagavadgita: Der Gesang Gottes. Eine zeitgemäße Version für westliche Leser, 2002. 
Im Verlag der Weltreligionen sind inzwischen viele autoritative Texte ganz oder teil

weise übersetzt, unter anderem: Rig-Veda (seit 2007 erscheinen nach und nach alle 
zehn Liederkreise), von Jayadeva: Gitagovinda (2008), Upanischaden (2009), von Sva
mi Vivekananda: Wege des Yoga (2009), Manusmrti – Manus Gesetzbuch (2010), Mahab
harata – Die Große Erzählung von den Bharatas (2011), Visnupurāna (2013). 

Die wichtigsten Upanishaden, zusammengestellt und erläutert von Swami Sivananda, 
2022. 

Artikel Veden, Upanishaden und Bhagavad-Gita im Lexikon der östlichen Weisheitslehren 
[= LöW], 1986. 

3.4.4 Tripitaka 

Das Tripitaka ist der Kanon der buddhistischen Schriften. Es war weitgehend im 1. Jahr
hundert vor Christus vollständig aber erst im 5. Jahrhundert nach Christus abgeschlos
sen. Wie sein Name Tripitaka, das heißt Dreikorb, verrät, besteht es aus drei Abteilungen 
(Körben), die sich in Inhalt und Form voneinander unterscheiden. Das Vinaya-Pitaka, der 
erste Korb, enthält Berichte über die Entstehung der buddhistischen Gemeinde (sangha) 
sowie Regeln und Verordnungen, die das Zusammenleben der Mönche oder Nonnen be
treffen. Das Sutra-Pitaka, der zweite Korb, umfasst Lehrreden (sutras), die aus dem Munde 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 291 

des Buddha oder seiner unmittelbaren Schüler stammen sollen. Das Abhidharma-Pitaka, 
der dritte Korb, analysiert und systematisiert die in den Sutras enthaltenen Lehren. 

Das Vinaya-Pitaka besteht aus drei Teilen: 1. einer Erklärung der Mönchsregeln, 2. 
einer Erklärung der Nonnenregeln und 3. Vorschriften, die das Alltagsleben der Mönche 
oder Nonnen betreffen.417 Der Korb regelt bei Mönchen (und ganz ähnlich bei Nonnen) 
unter anderem den endgültigen und den vorübergehenden Ausschluss von Mönchen bei 
schweren und leichten Vergehen. 

Die Sutras, die im Sutra-Pitaka zusammengefasst sind, sind in Pali, Sanskrit sowie in 
chinesischen und tibetischen Übersetzungen erhalten. 

„Nach der Tradition sollen sie direkt auf den Buddha zurückgehen. Die Grundform je
des Sutra bildet ein Prosatext, der jeweils mit den Worten ,Also habe ich gehört‘ ein
geleitet wird. Diese Worte werden Ananda, einem Schüler des Buddha, in den Mund 
gelegt; er soll die Lehrreden des Buddha im Gedächtnis behalten und beim 1. buddhis
tischen Konzil [483 v. Chr.] unmittelbar nach dem Tode des Buddha rezitiert haben. 
Nach diesen einleitenden Worten werden die Umstände, die den Buddha veranlasst 
haben, diese Lehrrede zu halten, sowie Ort, Jahreszeit usw. angegeben. Danach folgt 
die eigentliche Unterweisung, manchmal in Form eines Dialogs. Der Stil der Sutras ist 
einfach, populär und didaktisch orientiert. Sie sind reich an Parabeln und Allegorien. In 
manchen Sutras sind auch ,Lieder‘ eingefügt. Jedes Sutra bildet eine in sich geschlos
sene Einheit.“418 

Außer frühen hinayanistischen Sutras gibt es auch eine Vielzahl von mahayanistischen Su
tras. Sie dürften zwischen dem 1. Jahrhundert vor und dem 6. Jahrhundert nach Christus 
entstanden sein. In ihnen lassen sich inhaltlich zwei Traditionsströmungen erkennen. 

Die auf Glauben aufgebauten Sutras behandeln die Buddhologie und die Bodhisattva- 
Lehre und betonen den Aspekt der Hingabe. In ihnen ist der Fantasie keine Grenze ge
setzt. Buddhas und Bodhisattvas vollbringen im unbegrenzten Raum und in unendli
cher Zeit unzählige Wunder und werden zu göttlichen Wesen emporgehoben. Die Welt 
hat aufgrund der Substanzlosigkeit, der Leere, illusionären Charakter (maya). Demnach 
sind alle Wunder, wie auch die Welt der Erscheinungen, nichts als ein Produkt der Illu
sion. 

Philosophisch ausgerichtete Sutras konzentrieren sich auf den Hauptgedanken des 
Mahayana, die Leere. Sie wurden von den Denkern unterschiedlich interpretiert, was zur 
Bildung verschiedener Schulrichtungen führte. 

Eines der bedeutendsten Sutras des Mahayana-Buddhismus, das besonders in Chi
na und Japan populär ist, ist das Lotos-Sutra. Es enthält als wesentliche Gedanken des 
Mahayana die Lehre vom transzendenten Wesen des Buddha und die Möglichkeit uni
verseller Erlösung. Buddha soll es am Ende seiner Lehrtätigkeit verkündet haben. Ganz 
aufgezeichnet war es erst um das Jahr 200 nach Christus. Ihm zufolge gibt es viele Me
thoden, durch die ein Geschöpf die Erleuchtung erlangen kann. Die Methoden sind den 
unterschiedlichen Fähigkeiten der Wesen angepasst. Dank seiner „Geschicklichkeit in 
der Methode“ hat Buddha drei „Fahrzeuge“ gelehrt. In Wirklichkeit gibt es aber nur ein 

417 Bd. 3, Kap. 1.4.3. 
418 LöW 365. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


292 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Fahrzeug, das Buddha Fahrzeug, das zur Erleuchtung führt und Hinayana und Mahaya
na einschließt. 

„Diese Auffassung wird durch das berühmte Gleichnis des brennenden Hauses illus
triert, aus dem ein Vater seine spielenden Kinder retten will. Da sie auf seine Rufe nicht 
hören, verspricht er ihnen je nach ihren Neigungen einen mit einer Antilope, einer Zie
ge oder einem Büffel bespannten Wagen, wenn sie vom Spiel ablassen und das Haus 
verlassen würden. Als sie durch diesen Trick gerettet sind, schenkt der Vater jedem von 
ihnen einen besonders kostbaren, von einem weißen Büffel gezogenen Wagen.“419 

Das Lotos-Sutra hebt die Wichtigkeit des gläubigen Vertrauens auf dem Weg zur Erlö
sung hervor, wobei auch die Buddhas und Bodhisattvas ihre Hilfe anbieten. In ihm wird 
der Buddha nicht als historische Person aufgefasst, sondern als Manifestation des dhar
makaya, des „Körpers der Leerheit“, der in Ewigkeit besteht. Jedes Geschöpf hat Anteil an 
diesem transzendenten Wesen des Buddha (Buddha-Natur) und kann deshalb zu einem 
Buddha werden, das heißt zu seinem Wahren-Wesen erwachen. 

Ein weiteres äußerst bedeutsames und zugleich besonders kurzes Sutra des Ma
hayana-Buddhismus ist das Herz-Sutra. Es wird vor allem in China und Japan von den 
Mönchen und Nonnen fast aller Schulen verwendet. Besondere Wichtigkeit erlangte es 
im Zen, da es die Lehre von der Leere, um deren unmittelbare Erfahrung sich der Zen- 
Übende bemüht, besonders klar und gedrängt formuliert. Sein Kernsatz lautet: „Form 
ist nichts als Leere, Leere ist nichts als Form.“ Diese Aussage wird im Zen immer wieder 
zitiert. 

Das Abhidharma-Pitaka, meist kurz Abhidharma genannt, stellt das früheste Kompen
dium buddhistischer Philosophie und Psychologie dar, in dem die in den Reden des Bud
dha und seiner Hauptschüler enthaltenen Lehren und Analysen psychischer und geis
tiger Phänomene systematisch angeordnet sind. Es bildet die dogmatische Grundlage 
von Hinayana und Mahayana und ist in der Zeit zwischen dem dritten vor- und drit
ten nachchristlichen Jahrhundert entstanden, endgültig aber erst zwischen 400 und 450 
nach Christus kodifiziert worden. 

Der Abhidharma der Theravada-Schule ist in Pali geschrieben und umfasst sieben 
Bücher, in denen es um Daseinselemente, Klassifizierungen, Streitfragen, Person, 
Elemente, Paare und Kausalität geht. Der in Sanskrit verfasste Abhidharma der Sarvas
tivada-Schule besteht ebenfalls aus sieben Büchern, die sich zum Teil beträchtlich von der 
Theravada-Version unterscheiden. Themen sind die Lehrzitationen, Dinge, Beschrei
bungen, Erkenntnisse, Elemente, literarische Abhandlungen und der Ausgangspunkt 
der Erkenntnis. 

Literatur 

Bede Griffiths: Unteilbarer Geist. Quelle der Heiligen Schriften, 1996. 
Die vier edlen Wahrheiten. Texte des ursprünglichen Buddhismus, 1998. 

419 LöW 221. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 293 

Im Verlag der Weltreligionen ist inzwischen unter anderem erschienen: Vom rechten Le
ben. Buddhistische Lehren aus Indien und Tibet (2007), Wege zur rechten Erkenntnis. Bud
dhistische Lehrbriefe (2008). 

Michael von Brück: Weisheit der Leere. Wichtige Sūtra-Texte des Mahāyāna-Buddhismus, 
2012. 

Tripitaka (Drei-Korb), der Pali Kanon des Theravāda-Buddhismus in deutscher Sprache, 
online. 

Artikel Tripitaka im Lexikon der östlichen Weisheitslehren [= LöW], 1986. 

3.5 Die Kunst des Unterscheidens als Voraussetzung rechten Entscheidens 

Im Zusammenhang heiliger Schriften und geistlicher Texte soll hier zum Abschluss noch 
auf einige Elemente der ignatianischen Spiritualität aufmerksam gemacht werden. Dabei 
wird auf zwei Texte des Ignatius von Loyola (1491–1556) Bezug genommen: auf den Bericht 
des Pilgers, den er 1555 als seine geistliche Autobiographie diktiert hat, und auf die Geist
lichen Übungen420, also das Exerzitienbuch, das 1544 vorlag. Wer seine inneren Regungen 
und Bewegungen aufmerksam wahrnimmt, so lassen sich die Elemente thesenhaft zu
sammenfassen, ist eher in der Lage, sich richtig zu entscheiden. Diese These wird an
hand der Erfahrung des Ignatius von Trost und Trostlosigkeit (Kap. 3.5.1), seiner daraus 
gefolgerten Unterscheidung der Geister (Kap. 3.5.2) und seiner Kunst des Entscheidens 
(Kap. 3.5.3) erläutert. 

Literatur 

Ignatius von Loyola: Bericht des Pilgers [= PB], 2015. 
Ignatius von Loyola: Geistliche Übungen [= EB], nach dem spanischen Autograph [Urtext] 

übersetzt von Peter Knauer SJ, 2008. 
Peter Köster: Zur Freiheit befähigen: Die Geistlichen Übungen des hl. Ignatius von Loyola. Ein 

Kommentar mit Hinweisen für die Praxis des Begleitens, 2017. 

3.5.1 Die Erfahrung von Trost und Trostlosigkeit 

Ursprünglich wollte Ignatius, der Gründer des Jesuitenordens, eine höfisch-ritterliche 
Karriere machen. Als er 30 Jahre alt war, zerschmetterte ihm bei einer Belagerung eine 
feindliche Kanonenkugel den rechten Unterschenkel. Zur Genesung musste er wochen
lang im Bett bleiben.421 Weil er gern Ritterromane las, wollte er sich mit solchen Roma
nen die Zeit vertreiben. Aber es gab im Haus seiner Familie in Loyola nichts dergleichen. 

420 Bd. 2, Kap. 2.5. 
421 Ignatius: Bericht des Pilgers [= PB] Nr. 5–8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


294 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Deshalb gab man ihm ein Buch über das Leben Jesu und eine Sammlung von Heiligenleben, 
in denen er oftmals las. Es entwickelten sich bei ihm unterschiedliche Arten von Gedan
kengängen. Manchmal, nachdem er im Leben Jesu und der Heiligen gelesen hatte, über
legte er, wie es wäre, wenn er Jesus nachfolgen und so wie der heilige Franz von Assisi 
oder der heilige Dominikus leben würde. Bei diesen Gedanken hatte er Trost und blieb 
auch danach zufrieden und froh. Manchmal stellte er sich vor, die weltliche Karriere und 
den militärischen Dienst als Ritter fortzusetzen. Auch an diesen Gedanken hatte er Ge
fallen. Danach fühlte er sich aber wie ausgetrocknet und missgestimmt und war trübsinnig. 

So machte er, wie er es nannte, die Unterscheidung der Geister. Die einen Gedanken ka
men vom Geist Gottes und bewirkten Trost. Die anderen Gedanken kamen vom schlech
ten Geist und hinterließen Trostlosigkeit. 

Unter Trost versteht Ignatius eine positive innere Regung oder Stimmung, mit der 
sich angenehme Gefühle und Empfindungen wie die von Freude, innerem Frieden 
oder Ruhe, von Harmonie, Zufriedenheit oder Glück verbinden. In dieser Stimmung 
entbrennt die Liebe des Menschen zu Gott. Man ist von Freude über ihn und an ihm 
erfüllt, ist begeistert von ihm, will ihn lieben und ihm dienen. Es wächst in einem die 
Hoffnung, der Glaube und die Liebe.422 

Trostlosigkeit ist das Gegenteil davon: eine negative innere Regung oder Stimmung. 
Mit ihr gehen innere Trockenheit, Einsamkeit, Lustlosigkeit oder auch das dumpfe Ge
fühl von Leere und Sinnlosigkeit einher. Man spürt nichts mehr, weder Schmerz noch 
Freude, kann nicht mehr beten, fühlt sich nur frustriert und blockiert. Man befindet sich 
in Unruhe und fühlt sich zu niederen Dingen hingezogen. Die Seele findet sich träge, lau, 
traurig und von Gott getrennt. Statt von Trostlosigkeit lässt sich auch von Misstrost spre
chen. Bei diesem Ausdruck wird noch deutlicher, dass es nicht bloß um das Ausbleiben 
und Fehlen von Trost, also von guter Stimmung und guten Gefühlen, sondern um das 
Vorhandensein schlechter Stimmung und Gefühle geht. 

Trost und Trostlosigkeit können von außen verursacht sein oder, ohne jede äußere 
Ursache, einfach von innen kommen. Wir alle kennen von außen verursachte Regungen 
und Stimmungen. Die Lektüre bestimmter Bücher oder allgemeiner die Beschäftigung 
mit bestimmten Medien bewirkt in uns Trost. Die Lektüre anderer Bücher oder ander
weitige Beschäftigung mit Medien lässt uns trostlos oder sogar im Misstrost zurück. Je
der Christ kann die Erfahrung machen, dass vor allem die Evangelien, die das Leben Je
su bezeugen, immer wieder trösten und aufrichten können. Entsprechend hat Mahatma 
Gandhi in seiner Religion immer wieder Trost in der Bhagavad-Gita gefunden. Der Trost, 
den man aus heiligen Schriften gewinnen kann, scheint unerschöpflich zu sein. 

Noch wichtiger als die von außen verursachten Regungen und Stimmungen des 
Trostes und der Trostlosigkeit sind im geistlichen Leben, besonders in Tagen der Ein
kehr oder der Exerzitien, die Gefühle, Regungen und Stimmungen, die ohne äußere 
Ursache einfach von innen kommen. 

Da ganz von innen kommender Trost immer Gnade ist und Gott Gnade gewährt, 
wann und wie er will, hat man auf diese Art von Tröstung keinen direkten Einfluss. 
So soll man Phasen des Trostes freudig annehmen, wenn sie geschenkt werden, und 
Phasen der Trostlosigkeit geduldig aushalten, wenn sie einem zugemutet werden. 

422 Ignatius: Geistliche Übungen/Exerzitienbuch [= EB] Nr. 316. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 295 

Im Trost, so sagt Ignatius, berät uns eher der gute Geist, in Trostlosigkeit eher der 
schlechte. Also soll man in Trostlosigkeit, wenn möglich, keine Entscheidungen treffen, 
sondern beharrlich warten, bis man in erfülltem, trostvollem Beten oder Meditieren wie
der so weit in Kontakt mit Gott ist, dass man Klarheit für die anstehenden Entscheidun
gen bekommt. Hüten muss man sich vor falschem Trost, den der böse Geist eingibt: denn 
es ist, wie Ignatius im Exerzitienbuch bei den Regeln zur Unterscheidung der Geister 
für die zweite Woche schreibt, „dem bösen Engel eigen, der Gestalt unter einem Lichtengel 
annimmt, bei der frommen Seele einzutreten und bei sich selbst hinauszugehen; näm
lich gute und heilige Gedanken zu bringen, wie es dieser gerechten Seele entspricht; und 
danach bemüht er sich allmählich, bei sich hinauszugehen, indem er die Seele zu sei
nen verborgenen Täuschungen und verkommenen Absichten zieht“423. Ein gutes Zeichen 
ist hingegen lang andauernder Trost. Man verfolgt einen Gedanken mit innerer Freude. 
Hält der Trost länger an, kommt er meist vom guten Geist. Genau diese anhaltende Trost
erfahrung hat Ignatius auf dem Krankenlager in Loyola Orientierung für sein weiteres 
Leben gegeben. 

Die Erfahrung positiver und negativer Gefühle, Regungen und Stimmungen kann 
man auch noch etwas anders, eher psychologisch verstehen. In uns, das heißt in unse
rer Seele, können viele Gefühle schlummern und sich sogar angestaut haben, die wir 
im Alltag gar nicht aufkommen oder hochkommen lassen, weil wir viel zu beschäftigt 
sind. In Zeiten der Stille können diese tieferliegenden Gefühle in uns aufsteigen: nega
tive Gefühle wie die der Depression oder Trauer, der Aggression oder Wut oder auch der 
Minderwertigkeit; aber auch positive Gefühle wie die der Freude oder Begeisterung, der 
Zuversicht oder des Vertrauens, des Mutes oder eines gesunden Selbstbewusstseins. All 
diese Gefühle dürfen da sein und sozusagen durch uns hindurchziehen. Alle negativen 
Gefühle wollen von uns durchlitten werden, alle positiven von uns erlebt und durchlebt 
werden.424 Lange Zeit geht es im geistlichen Leben psychologisch gesehen darum, Ge
fühle einfach kommen und gehen zu lassen, sie auszuleiden und auszuleben. 

In der Gesamttendenz oder, wenn man so will, alles in allem, ist das geistliche Le
ben ein Leben des Trostes. Der Trost nimmt insgesamt zu, die verschiedenen Regungen 
nehmen ab. Am Ende kann es sein, dass ein einfaches, ruhiges Getröstetsein bleibt, das 
selten unterbrochen wird. Sehr wichtig ist es daher, in Zeiten der Trostlosigkeit auszu
harren und darauf zu vertrauen, dass wieder Zeiten des Trostes kommen werden. Nach 
Johannes vom Kreuz ist die Flucht vor unangenehmen Gefühlen und Stimmungen der 
hauptsächliche Grund, weshalb viele Menschen im geistlichen Leben nicht vorankom
men. 

Menschen, die Exerzitien machen, ermutigt Ignatius dazu, sich möglichst selbstän
dig mit den vorgelegten Texten zu befassen. So können sie ihren Inhalt besser und tiefer 
verstehen, in ihnen etwas für sie Wichtiges oder Neues entdecken, aus ihnen Schluss
folgerungen für ihr Leben ziehen. Sie finden an ihnen dann auch mehr geistlichen Ge
schmack und ziehen aus ihnen mehr geistlichen Gewinn, als es der Fall wäre, wenn sie 
sich den Sinn des Textes einfach von anderen (etwa vom Exerzitienbegleiter) erklären 
ließen. Ein Leitsatz des Ignatius lautet dementsprechend: 

423 EB 332. 
424 Bd. 2, Kap. 1.3.2.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


296 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

„Denn nicht das Vielwissen sättigt und befriedigt die Seele, sondern das Verspüren und 
Verkosten der Dinge von innen her.“425 

Das Ziel der Exerzitienbetrachtungen wie des geistlichen Lebens überhaupt besteht 
nicht darin, möglichst viel zu wissen, sondern darin, die „Dinge“, das heißt Personen 
und Situationen, Sachverhalte und Ereignisse, Handlungen und Geschichten, mit denen 
wir es zu tun haben, von innen zu verspüren und zu verkosten. Wir sollen immer mehr 
auf den geistlichen Geschmack kommen und einen solchen entwickeln, um die Dinge 
von innen beurteilen zu können. Wie der äußere Geschmack so lässt sich auch der 
innere schulen, und zwar anhand guter geistlicher Literatur. Für Christen eignen sich 
dazu besonders die Texte der Evangelien. 

Bei der Betrachtung eines biblischen oder sonstigen Textes gilt es zunächst, den Ge
halt zu verstehen, das heißt mit dem Verstand einzusehen. Wird eine Begebenheit oder 
Geschichte erzählt, kann der Betrachtende als nächstes die Anwendung der Sinne machen, 
das heißt versuchen, sich die Szene, die Personen und die Handlung innerlich vorzustel
len und selber gewissermaßen dabei zu sein. Folgt man Ignatius, sollte jede Beschäfti
gung mit einem Text in ein persönliches freies Gespräch mit Gott (oder auch mit Jesus Chris
tus, Maria oder einer anderen Person) münden. Längerfristig kann sich so die Betrach
tung auf zweifache Weise vertiefen, indem nämlich der Betrachtende immer mehr vom 
bloßen Denken zum Fühlen und Schmecken und von der Es-Ebene, in der er über etwas nach
denkt, zur Beziehungsebene, in der er sich mit jemandem (Gott, Christus, …) unterhält, 
gelangt. 

Erweist sich eine Betrachtung oder Übung als besonders ergiebig, rät Ignatius, sie zu 
wiederholen. Auch hier ist nicht die Quantität, sondern die Qualität entscheidend, also 
nicht wie viele Übungen jemand macht, sondern wie fruchtbar sie geistlich sind. 

Die Beobachtung von Trost und Trostlosigkeit und die Unterscheidung der Geister 
kann auch heute noch ein hervorragendes Mittel sein, um beispielsweise Medien zu beur
teilen. Welche inneren Wirkungen hinterlässt die Nutzung von Massenmedien (der Kon
sum bestimmter Sendungen, Filme, Bilder, Texte, etc.) oder sozialen Medien? Welcher 
„Geist“ spricht jeweils aus ihnen? 

3.5.2 Die Unterscheidung der Geister 

Bereits im Alten Testament wird der glaubende Mensch vor Entscheidungen gestellt, die 
seine Vernunft übersteigen426, so dass er sich ins oft dunkle Geheimnis Gottes hinein
wagen muss. Damit das Wagnis vor seiner Vernunft bestehen kann, entwickelt er eine 
Anzahl von Kriterien, mit deren Hilfe er erkennen kann, ob eine Anregung, Motivation 
oder Zielsetzung der Einflüsterung eines bösen Geistes oder einer göttlichen Inspirati
on beziehungsweise einer unmittelbaren Wirkung Gottes entstammt.427 Um etwa wahre 
und falsche Prophetie unterscheiden zu können, wird nach der Übereinstimmung mit 
Kernaussagen des Jahweglaubens, nach ethischem Verhalten oder nach der Lauterkeit 

425 EB 2 (H.d.V.). 
426 Z. B. Gen 2,17. 
427 1 Sam 16,14; 19,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 297 

gefragt.428 Ähnliches ließe sich auch für die Beurteilung innerer Vorgänge sagen. Ganz 
allgemein praktiziert die heilige Schrift die Unterscheidung der Geister, „indem sie den 
Gott Jahwes im Unterschied zu anderen Göttern herausstellt (vgl. Ps 1). Von daher wird 
man immer von den zwei Wegen sprechen, die der Mensch gehen kann: Leben oder Tod, 
Licht oder Finsternis, gut oder böse.“429 

Im Neuen Testament, in dem es darum geht, das Geheimnis Jesu und des Geistes Got
tes zu erkennen, bezeichnet die Unterscheidung der Geister bei Paulus „eine der vielen Geis
tesgaben (Charismen), eine innere Erfahrung, die dazu befähigt, die Manifestationen 
des Geistes als solche zu erkennen“430. Für ein Wirken des Heiligen Geistes sprechen 
die Ergebnisse, das „Potential, kirchliche Gemeinschaft zu bauen, die innere und äußere 
Einheit der Kirche zu stiften oder zu fördern“, die „Fähigkeit, Frieden und Ordnung zu 
schaffen“, sowie die „Liebe“ und die „klar erkennbare Christusbeziehung“.431 

Auf dieser Grundlage wurde in der Tradition zunehmend eine Lehre von der Unter
scheidung der Geister entwickelt. So stand etwa für Bernhard von Clairvaux (1090–1153) 
gemäß seiner Predigt über Die sieben Geister „das menschliche Ich unter dem Einfluss von 
sieben unterschiedlichen Geistern: Gott, Engel, Teufel, Dämonen, das Fleisch, die Welt, 
der eigene Geist“432. Da vielen in der Folge seine Systematik zu wenig logisch erschien, 
entwickelten sie alternative Lehren dazu. Besonders erwähnenswert ist in dem Zusam
menhang Bernardin von Siena (1380–1444), der von den Gefahren des geistlichen Lebens 
ausging. „Er unterscheidet gute, üble und indifferente, göttliche, englische und dämoni
sche Inspirationen, solche, die dem eigenen positiven Streben oder der eigenen Bosheit, 
der eigenen Not oder der Not anderer erwachsen, und schließlich solche, die aus den 
zeitlichen und gesellschaftlichen Bedingungen hervorgehen.“433 Vorgänge können ihm 
zufolge positiv bewertet werden, wenn sie mit den natürlichen Kräften des Körpers und 
der Seele verträglich sind und vernünftig sind, wenn die geistliche Freude überwiegt, 
wenn sie zu größerer Demut führen, die Glaubenspraxis stärken und kein Ärgernis für 
die Umwelt darstellen, wenn sie „zur größeren Leidensfähigkeit und zur Bevorzugung 
des größeren Gutes gegenüber dem Kleineren beitragen“434. 

Entscheidend Neues und bis heute Maßgebliches brachte dann Ignatius von Loyola 
in seinem Exerzitienbuch, „das vier zusammenhängende, zum Teil sich gegenseitig ergän
zende oder gar korrigierende Regelgruppen enthält“435. Neben den Regeln „Um Skrupel 
und Überredungskünste unseres Feindes zu verspüren und zu verstehen“436, und den Re
geln „Für das wahre Gespür, das wir in der streitenden Kirche haben müssen“437, sind im 

428 Dtn 13–23; Jer 23,14 (auch 29,23); Jer 23,22. 
429 Rotzetter 617. 
430 Ebd. (1 Kor 12,10; Röm 12,5; vgl. 1 Joh 4,1). 
431 Ebd. („Früchte“: Gal 5,22–25; „Licht“: Eph 5,8–10; „Freiheit“: Röm 8,1–9; „Gnade“: 1 Kor 15,10; / 1 Kor 

14,4.12.26; / 1 Kor 14,32f; / Gal 5,22). 
432 Ebd. (Bernhard: Die sieben Geister IX, 377). 
433 Ebd. 
434 Ebd. 
435 Ebd. 618. 
436 Ignatius: Geistliche Übungen/Exerzitienbuch [= EB] Nr. 345–351. 
437 EB 352–370. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


298 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

Zusammenhang der Unterscheidung der Geister besonders die folgenden zwei Gruppen von 
Regeln bedeutsam. 

Erstens: „Regeln, um irgendwie die verschiedenen Regungen zu verspüren und zu er
kennen, die in der Seele verursacht werden, die guten, um sie anzunehmen und die bö
sen, um sie abzuweisen“438. Diese Regeln sind nach Ignatius besonders für die erste Exer
zitienwoche geeignet. Die erste und die zweite Regel aus dieser Gruppe lauten: 

„Die erste Regel: Bei denjenigen, die von Todsünde zu Todsünde gehen, ist der Feind 
gemeinhin gewohnt, ihnen scheinbare Annehmlichkeiten vorzulegen, indem er sie 
sich sinnliche Vergnügen und Annehmlichkeiten vorstellen lässt, um sie mehr in ihren 
Lastern und Sünden zu erhalten und zu mehren. Und bei diesen Personen wendet der 
gute Geist die entgegengesetzte Weise an, indem er ihnen durch die Urteilskraft der 
Vernunft die Gewissen sticht und beißt. 
Die zweite: Bei denjenigen, die intensiv dabei sind, sich von ihren Sünden zu reinigen 
und im Dienst Gottes unseres Herrn vom Guten zum Besseren aufzusteigen, ist es die 
umgekehrte Weise wie in der ersten Regel. Denn dann ist es dem bösen Geist eigen, 
zu beißen, traurig zu machen und Hindernisse aufzustellen, indem er mit falschen 
Gründen beunruhigt, damit man nicht weitergehe. Und es ist dem guten Geist eigen, 
Mut und Kräfte, Tröstungen, Tränen, Eingebungen und Ruhe zu schenken, indem 
er erleichtert und alle Hindernisse entfernt, damit man im Gute-Werke-Tun weiter 
vorangehe.“439 

Zweitens: „Regeln zum gleichen Zweck mit größerer Unterscheidung der Geister“440. Sie 
sind zweckmäßiger für die zweite Exerzitienwoche. Darin heißt es unter anderem: 

„Die erste: Es ist Gott und seinen Engeln eigen, in ihren Regungen wahre Fröhlichkeit 
und geistliche Freude zu geben, indem sie alle Traurigkeit und Verwirrung, die der 
Feind herbeiführt, entfernen. […]. 
Die zweite: Allein Gott unser Herr vermag der Seele Tröstung zu geben ohne vorherge
hende Ursache. Denn es ist dem Schöpfer eigen, einzutreten, hinauszugehen, Regung 
in ihr zu bewirken, indem er sie ganz zur Liebe zu seiner göttlichen Majestät hinzieht. 
[…] 
Die dritte: Mit Ursache kann sowohl der gute wie der böse Engel die Seele trösten, zu 
entgegengesetzten Zielen: der gute Engel zum Nutzen für die Seele, damit sie wachse 
und vom Guten zum Besseren aufsteige; und der böse Engel für das Gegenteil und 
fortan, um sie zu seiner verworfenen Absicht und Bosheit hinzuziehen. […] 
Die fünfte: Wir müssen sehr die Folge der Gedanken beachten. Und wenn der Anfang, 
die Mitte und das Ende alles gut ist, zu allem Guten hingeneigt, dann ist dies ein 
Kennzeichen des guten Engels. […] 
Die siebente: Bei denen, die vom Guten zum Besseren vorangehen, berührt der gute 
Engel diese Seele mild, leicht und sanft wie ein Wassertropfen, der in einen Schwarm 
eintritt; und der böse berührt scharf und mit Geräusch und Unruhe, wie wann der 
Wassertropfen auf den Stein fällt. […] 

438 EB 313–327. 
439 EB 314f. 
440 EB 328–336. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 299 

Die achte: Wenn die Tröstung ohne Ursache ist, gibt es zwar in ihr keine Täuschung, 
weil sie, wie gesagt, von Gott allein stammt. Aber die geistliche Person, der Gott 
diese Tröstung gibt, muss mit viel Wachsamkeit und Aufmerksamkeit schauen und 
die eigene Zeit dieser aktualen Tröstung von der folgenden unterscheiden […]. Denn 
häufig bildet sie in dieser zweiten Zeit […] verschiedene Vorsätze und Meinungen, die 
nicht unmittelbar von Gott unserem Herrn gegeben sind.“441 

Die Unterscheidung der Geister, denen diese Regeln dienen, war für Ignatius die Grund
lage für gute und richtige Entscheidungen. 

Literatur 

Anton Rotzetter: Lexikon christlicher Spiritualität, 2008. 

3.5.3 Rechtes Entscheiden 

Für das Ende der zweiten Woche in den Großen Exerzitien sah Ignatius ausdrücklich die 
Möglichkeit vor, eine Lebensentscheidung treffen.442 Bei einer solchen Wahl fürs Leben 
lassen sich ihm zufolge drei „Zeiten“ voneinander unterscheiden.443 In der ersten Wahlzeit 
„gibt Gott unmittelbar und in einer Weise, dass man unter keinen Umständen noch be
gründet zweifeln kann, zu erkennen, welches die richtige Entscheidung ist“444. Ignatius 
dürfte selber diese Wahlzeit erfahren haben, als ihm einige Zeit nach seiner inneren Um
kehr bei der Schau am Cardonerfluss in Manresa ein neues Verständnis und eine neue 
Erkenntnis hinsichtlich des geistlichen Lebens, der Wahrheiten des Glaubens und des 
menschlichen Wissens geschenkt wurde, er also eine so „große Klarheit in seinem Ver
stand“ empfing, „dass ihm alles in neuem Licht erschien“.445 

In der zweiten Wahlzeit „empfängt man Einsicht und Klarheit aus der Erfahrung von 
Trost und Trostlosigkeit beziehungsweise aus der Unterscheidung der Geister“446. Hier 
lassen sich mehrere Beispiele im Leben des Ignatius selbst anführen: 

„Wenn sich Ignatius vom Lesen der Ritterromane wegorientiert, weil er spürt, dass sie 
einen schalen Nachgeschmack hinterlassen; wenn er Freude empfindet bei der Vor
stellung, den Heiligen in ihrem Leben nachzueifern (PB 9–10); […]; wenn er bei der Fra
ge der Armut in seinem geistlichen Tagebuch immer wieder die Tröstungen und die 
Tränen notiert; – dann ist dies alles Ausdruck einer Entscheidung, die auf dem Weg 
der Unterscheidung der Geister gesucht wird. Hinzuspüren auf die inneren Bewegun
gen, – das ist hier die entscheidende Aufgabe. Dies bedeutet, dass hier alles in Kraft 

441 Ebd. 
442 Ignatius: Geistliche Übungen/Exerzitienbuch [= EB] Nr. 169–189. 
443 EB 175–178. 
444 Peter Knauer: Einleitung (in: Ignatius von Loyola: Geistliche Übungen, nach dem spanischen Auto

graph übersetzt von Peter Knauer SJ,1998), 16. Die erste Wahlzeit findet sich in EB 175, 330, 336. 
445 Ignatius: Bericht des Pilgers [= PB] Nr. 30. 
446 EB 176, 313–336. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


300 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert I 

tritt, was Ignatius in den Regeln zur Unterscheidung der Geister vor Augen stellt (vgl. 
EB 313–336).“447 

Lässt sich im Sinn der ersten und zweiten Wahlzeit keine Entscheidung treffen, folgt die 
dritte Wahlzeit, die im Vergleich zur vorhergehenden „ruhig“ ist, da hier „die Seele nicht 
von verschiedenen Geistern getrieben wird und ihre natürlichen Fähigkeiten frei und 
ruhig gebraucht“448. Sie erweist sich als komplementär zur zweiten und wird letztlich 
von dieser vorausgesetzt. Für diese dritte Zeit gab Ignatius zwei verschiedene Weisen 
des Vorgehens an.449 

Die erste Wahlart besteht im sorgsamen Abwägen aller Gesichtspunkte, die für oder 
gegen die eine oder die andere Lösung sprechen. Dazu führte Ignatius mehre Schritte 
an: Man soll sich den Gegenstand der Wahl klar vor Augen stellen; sich in die Indiffe
renz einstimmen, die offen dafür ist, nur das zu tun, was Gott will; Gott bitten, er wolle 
den eigenen Willen auf seine Richtung hin bewegen; erwägen, was für und was gegen ei
ne bestimmte Lösung spricht; schauen, wohin die Vernunft neigt; betend die gefundene 
Entscheidung Gott intensiv anbieten, damit er sie „annehmen und bekräftigen wolle“, 
wenn es sein „größerer Dienst und Lobpreis ist“.450 

Die zweite Wahlart ist „empfindungsnäher und vorstellungsreicher“451. Für sie gab 
Ignatius die folgenden Hinweise: Man soll die innerliche Vorliebe erspüren, die man für 
eine Lösung hat, und dabei zu erspüren und zu unterscheiden suchen, ob es eine von 
Gott kommende Vorliebe ist; man möge sich einen Menschen vorstellen, dem man al
le Vollkommenheit wünscht, und dann überlegen, was ich ihm zur größeren Ehre Got
tes und zur größeren Vollkommenheit seiner Seele zu wählen raten würde, um danach 
selbst entsprechend zu entscheiden und zu handeln; man möge sich vorstellen, man sei 
in der Todesstunde und sich dann fragen, welche Form, welchen Maßstab ich dann gern 
gewählt hätte, und sich danach richten; man soll sich fragen: Wie möchte ich mich am 
Tage des Gerichts entschieden haben?; schließlich soll man die Entscheidung, die man 
gefunden hat, intensiv betend Gott vorlegen. 

Auch für diese dritte Zeit der Entscheidung gab es im Leben des Ignatius eine Fül
le von Beispielen. Sogar die wichtige Entscheidung, Priester zu werden, könnte bei ihm 
auf diese „prosaische“ Weise gefallen sein.452 „Entscheidend bei all dem Entscheiden ist, 
sich immer bewusst zu bleiben, dass keine Methode der Entscheidungsfindung je das 
vertrauensvolle Leben aus dem Glauben ersetzen kann und darf, dass Gott für den Men
schen vorsorgt und seine Werke vorbereitet.“453 

Das Abwägen im Sinne der dritten Wahlzeit über einen längeren Zeitraum hinweg 
setzt allerdings, soll es ernsthaft sein, auf der Seite des Menschen echte Willens- und Ent

447 Lambert 202. 
448 EB 177. 
449 EB 178–183 u. 184–188; vgl. Lambert 203. 
450 EB 183. 
451 Lambert 203. 
452 Ebd. 204. 
453 Ebd. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Gottes Wort und Offenbarung 301 

scheidungsfreiheit voraus und beruht damit auf einer Annahme, die gegenwärtig unter 
Philosophen alles andere als unumstritten ist.454 

Literatur 

Willi Lambert: Beten im Pulsschlag des Lebens. Gottsuche mit Ignatius von Loyola, 1997. 

454 Bd. 2, Kap. 1.1.3.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442777-006 - am 14.02.2026, 02:27:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442777-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

