
Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 17

1.3	 Begriffsdefinitionen

Die begriffliche Klärung des Wortes Kultur ist anfangs notwendig, um ein Gespür für 
die semantische Vielfalt dieses gesellschaftlichen Handlungsfeldes zu erhalten, in des-
sen Rahmen Kulturpolitik entsteht und eine noch genauer zu bestimmende Verant-
wortung übernimmt.

1.3.1	 Kultur

Aus etymologischer Perspektive entstammt der Begriff Kultur dem lateinischen Verb 
colere, das in seiner Bedeutungsvielfalt primär mit pflegen bzw. pfleglich umgehen und 
sekundär mit anbauen, bewohnen, anbeten, verehren oder ausbilden zu übersetzen ist, 
und seiner Substantivierung cultura.16 Hans Maier führt aus, dass in der Frühzeit alles, 
was Menschen behandelten oder bearbeiteten, als höherwertiger und positiver als der 
natürliche Ausgangszustand empfunden wurde – unabhängig von dem Resultat; die 
Handlung als solche war zielführend. Der Mensch pflegte seine Umwelt und veredelte, 
bereicherte sie dadurch.17 Seit der römischen Antike galt gleiches für das Individuum 
selbst, das seinen Geist und seine Sinne pflegte, womit colere von seinem originären 
Sinnbereich der Kultivierung des Bodens und des Anbaus von Nahrungsmitteln auf die 
Pflege des menschlichen Wesens, seiner wissenschaftlichen, künstlerischen und religi-
ösen Fähigkeiten übertragen wurde.18

Kultur äußerte sich zuerst in einer auf ein Objekt bezogenen Handlung, sei es im 
Verb colere oder später in substantivierter Form in Komposita mit cultura.19 Jürgen 
Bolten charakterisiert demzufolge Kultur als relational und prozessorientiert. Aus der 
etymologischen Bedeutungsvielfalt ergeben sich für ihn vier (zu pflegende) Tätigkeits-
kontexte von colere. Anbauen verweist auf die natürliche, d.h. biologische Umwelt. In 
bewohnen drückt sich die soziale Umwelt und die Pflege sozialer Beziehungen aus. Die 
Transzendenz und der religiöse Kult finden sich in anbeten und verehren. Ausbilden 
meint schließlich die Veredelung des eigenen Körpers und des Geistes durch die Aneig-
nung individueller Fähigkeiten.20

Viele Definitionen konzentrieren sich auf den »Menschen als kulturelles Wesen«21 
und erkennen in Kultur »das, was den Menschen als Menschen konstituiert, was ihn 
von der übrigen Natur abhebt«22. Shakespeare griff beispielsweise das Motiv der Kultur, 
die aus der Natur entsteht, aber Natur wiederum verändert, in seinen späten Werken 
auf.23 Der ursprüngliche durchweg positiv konnotierte Kulturbegriff spiegelt die rück-
sichtsvolle Koexistenz des Menschen mit seiner Umwelt, der Natur und seinen sich 
entwickelnden Fähigkeiten wider. Erst in der Neuzeit fasste Francis Bacon cultura als 

16 | Vgl. Maier (2008): S. 403, Klein (2005), Eagleton (2009) und Kluge et al. (1989).
17 | Vgl. Maier (2008): S. 403.
18 | Vgl. Landwehr (2009): S. 8.
19 | Vgl. Maier (2008): S.  403 f. Komposita mit cultura sind zum Beispiel Feldbe-
stellung = cultura agri, Pf lege des Geistes = cultura animi, Pf lege der Beziehung zu 
Gott = cultura Die.
20 | Vgl. Bolten (2009): S. 242-244.
21 | Arbeitskreis Kultur- und Sozialphilosophie (2013): S. 8.
22 | Keller (2011): S. 221.
23 | Vgl. Eagleton (2009): S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen18

eigenständigen, abstrakten Begriff. Machtbezogene Termini wie Herrschaft und Erobe-
rung ersetzten die Pflege, die Bereicherung und die Veredelung. Kultur als kognitive 
Leistung trat zunehmend abgegrenzt von der Natur auf, sogar als sich überlegen füh-
lender Gegensatz.24

Samuel von Pufendorf entwarf im späten 17.  Jahrhundert aus Hobbes‘ status na-
turae den status der cultura. Der für Pufendorf trostlose und von natürlichen Gesetzen 
bestimmte Urzustand wird erst durch die menschliche Tätigkeit und die Bildung von 
strukturierten Gesellschaftsverbünden zum erstrebenswerten Kulturzustand.25 Der 
Mensch kultiviert sich und erreicht als integriertes Mitglied der Gesellschaft eine über 
dem status naturae stehende Existenz.26 Als eigenständiger Begriff stiftet cultura hier 
dem menschlichen Leben Sinn und beschreibt die Handlungen, mit denen Menschen 
ihre eigene Wirklichkeit konstruieren und ihre Daseinsform als Gesellschaft reflek-
tieren. In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts ergänzte Johann Gottfried Herder 
dieses Verständnis durch die Historizität bzw. historische Entwicklung.27 Demnach 
ist Kultur ein zyklisches, endliches, im persistenten Wandel befindliches Phänomen, 
das kulturelle Höhepunkte ebenso wie die Vergänglichkeit mit sich bringt. Herder 
beschreibt es in seinen Briefen zur Beförderung der Humanität wie folgt: »Nun stelle 
man sich die Linie dieses Fortgangs [der Geschichte; M.F.] nicht gerade, noch einförmig, 
sondern nach allen Richtungen, in allen möglichen Wendungen und Winkeln vor.«28 
In Kultur erkannte Herder die »Vielfalt von spezifischen Lebensformen, deren jede ihr 
eigenes Entwicklungsgesetz in sich trägt«29, wie es Terry Eagleton formuliert. Wäh-
rend bis ins 17. Jahrhundert die von Individuen ausgehenden Tätigkeiten dem Begriff 
cultura inhärent waren, ging Herder von unterschiedlichen menschlichen Kollektiven 
mit jeweils charakteristischen Besonderheiten aus. Die Idee des Kulturrelativismus 
durchzog sein Werk, konstatiert Gerhard Hauck.30 Die moralische Bewertung anderer 
Völker sei demnach eine Frage der Perspektive. Weder die europäische noch eine an-
dere Kultur habe das Recht, ihre Werte als Norm in die Welt zu tragen.31 Anne Löchte 
lehnt diese kulturrelativistische Interpretation ab und nennt Herder vielmehr einen 
Kulturpluralisten, da er »nicht nur von der Unvergleichbarkeit, sondern auch von der 
Gleichwertigkeit aller Kulturen ausgegangen«32 sei. Pluralismus meint, dass die Gat-
tung des Menschen bei aller gleichwertigen Diversität eine gemeinsame moralische 
Verbindung hat, die das Verstehen und das Nachvollziehen verschiedener Werte und 
Einstellungen ermöglicht.33 Neben der Inkommensurabilität, aber zugleich Gleichwer-
tigkeit von Kulturen verweist Herder auf die innere Vielfalt einer Kultur, die sich stetig 
durch die menschliche Interaktion transformiert und von Konflikten und Widersprü-
chen geprägt ist.34 Dieser der späten Moderne vorgreifende Ansatz der zeitlichen und 

24 | Vgl. Maier (2008): S. 403 f.
25 | Vgl. Huning (2007): S. 10.
26 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 29.
27 | Vgl. Herder (2013).
28 | Herder (2014): S. 76.
29 | Eagleton (2009): S. 21.
30 | Vgl. Hauck (2006): S. 20.
31 | Vgl. Herder (2013): S. 337.
32 | Löchte (2005): S. 213.
33 | Vgl. ebd.: S. 205-219.
34 | Vgl. Hauck (2006): S. 21-22.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 19

kulturellen Diversität von Gesellschaften und in Gesellschaften drückt sich in einer 
terminologischen Veränderung aus: Fortan wird zunehmend von Kulturen, also dem 
Plural von Kultur, gesprochen, wodurch der zu Zeiten der Aufklärung und der Ko-
lonialisierung dominierende Eurozentrismus und dessen universalistischer Anspruch 
kritisiert wird.35

Der im Vergleich zur Frühzeit nun uneingeschränkten Vorrangstellung des Men-
schen – vor allem europäischer Herkunft – auf dem Planeten folgte eine semantische 
Verschiebung des Kulturbegriffs36, der sich im Spannungsfeld zwischen Invasion, Vor-
macht, Konkurrenz und anerkennender Bewahrung tradierter Erkenntnisse bewegte.37 
Wo Kultur zuvor die menschlichen Interaktionen noch allumfassend durch die vier 
beschriebenen Tätigkeitskontexte verband, zerfiel sie insbesondere seit dem 18. Jahr-
hundert in den Wissenschaften: Die Naturwissenschaften erforschen die biologische 
Umwelt, die Wirtschafts-, Sozial- und Rechtswissenschaften erkunden die soziale Um-
welt, die Religionswissenschaften analysieren religiöse Kulte38 und die künstlerischen 
und geisteswissenschaftlichen Fächer konzentrieren sich auf die von Cicero geprägte 
cultura animi39, die Veredelung des Geistes und die Pflege der Seele.40

Der seit dem 19. Jahrhundert vorherrschende Kulturbegriff äußert sich in vier As-
pekten41, die vielfältig zu interpretieren sind: (1) Kultur meint sowohl die Pflege des 
Individuums als auch ein spezifisches Kollektiv oder die gesamte Menschheit(-sge-
schichte). (2) Alles von Menschen Geschaffene ist Kultur.42 (3) Im Gegensatz zur Tä-
tigkeitsorientierung des Individuums in der Frühzeit menschlicher Existenz bezeich-
net Kultur in der Moderne ein Ergebnis von Handlungen bzw. ein Bündel von Werten 
und Gegenständen einer menschlichen Gruppe.43 Die wissenschaftliche Annäherung 
erfolgt deskriptiv – den entstandenen evolutionären Zustand beschreibend – oder nor-
mativ – geknüpft an erwünschte moralische Vorgaben und Urteile.44 (4) Kultur rückt 
als historische Kategorie in den Fokus einer neuen wissenschaftlichen Disziplin: der 
Kulturgeschichte.45

In Frankreich setzte sich zu gleicher Zeit der Begriff civilisation mit einer ähnlichen 
semantischen Vielfalt durch. Die militärischen und ideologischen Konfrontationen mit 
den deutschen Staaten mündeten in konstruierten Versuchen, civilisation und Kultur 
voneinander abzugrenzen und als diametral entgegengesetzt darzustellen. Deutsche 
Philosophen wie Immanuel Kant und Oswald Spengler reduzierten Zivilisation auf die 
Äußerlichkeiten der menschlichen Existenz bzw. auf eine äußerliche Selbstbeschrei-
bung des gesellschaftlichen Lebens.46 Dagegen war »Kultur die innere Bildung des 

35 | Vgl. Eagleton (2009): S. 22.
36 | Vgl. Maier (2008): S. 403.
37 | Vgl. Eagleton (2009): S. 8.
38 | Vgl. Bolten (2009): S. 244.
39 | Cicero schreibt von cultura animi im zweiten Buch der Tusculanae disputationes.
40 | Vgl. Arbeitskreis Kultur- und Sozialphilosophie (2013): S. 9.
41 | Diese Abgrenzung nehmen Silvia Serena Tschopp und Wolfgang E. J. Weber in 
Grundfragen der Kulturgeschichte (2007) vor.
42 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 30.
43 | Vgl. Maier (2008): S. 402 und Eagleton (2009).
44 | Vgl. ebd.: S. 11 f.
45 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 30.
46 | Vgl. ebd.: S. 31 und Schroer (2010).

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen20

Menschen zum moralischen Wesen«47. Ein kultivierter Mensch verhielt sich demnach 
angesichts seines hohen Bildungsniveaus moralisch. Darüber hinaus wurde Kultur in 
Deutschland als geistige, künstlerische und religiöse Reflexion des Daseins über die 
als mechanisch erachtete Zivilisation erhoben, die alle gesellschaftlichen Bereiche wie 
Politik, Ökonomie, Technik, Religion, Wissenschaft und Lebenskonzepte einschloss.48

Die Trennung der Begriffe Kultur und Zivilisation war arbiträr und verschwandt 
seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs aus der gesellschaftlichen und wissenschaftli-
chen Debatte. In Zeiten des Konflikts war sie dennoch nützlich, insbesondere um die 
Vorstellung der deutschen Territorien als Nation zu konstituieren und vom stabilen 
Nationalverbund Frankreichs abzugrenzen.49 Friedrich Nietzsche reflektierte dies in 
seinem Buch Unzeitgemäße Betrachtungen zwischen 1873 und 1876: Er begegnete der 
Freude der Deutschen über den siegreichen deutsch-französischen Krieg 1870/71 kri-
tisch, besonders der in den Feuilletons kursierenden Meinung, die deutsche Kultur 
habe über die französische gesiegt. Für ihn setzte dies militärische Rationalität und 
Gehorsam mit Kultur gleich.50 Nietzsche erkannte im Gegensatz zu Frankreich in 
Deutschland keine zusammenhängende Kultur, die er

»vor allem [als] Einheit des künstlerischen Stiles in allen Lebensäußerungen eines 
Volkes [versteht]. Vieles Wissen und Gelernthaben ist aber weder ein notwendiges 
Mittel der Kultur, noch ein Zeichen derselben und verträgt sich nötigenfalls auf 
das beste mit dem Gegensatze der Kultur, der Barbarei, das heißt: der Stillosigkeit 
oder dem chaotischen Durcheinander aller Stile. In diesem chaotischen Durchei-
nander aller Stile lebt aber der Deutsche unserer Tage: und es bleibt ein ernstes 
Problem, wie es ihm doch möglich sein kann, dies bei aller seiner Belehrtheit nicht 
zu merken und sich noch dazu seiner gegenwärtigen ›Bildung‹ recht von Herzen 
zu freuen.«51

Die Kultur zeigt sich demnach bei jeder Handlung als in den menschlichen Leib ein-
geschrieben. Das reine Wissen wird analog zu Kant von der inneren Bildung differen-
ziert. Nietzsche bezieht Kultur auf ein Volk, das sich homogen als Einheit manifestiert 
und im Kontext der damaligen Gründung des Deutschen Reiches von der Barbarei di-
stanzieren soll.

Der Begriff Kultur erfährt seit den 1980er Jahren eine inflationäre Verwendung 
in allerlei gesellschaftlichen Teilbereichen: Stichworte sind Jugendkultur, Streitkultur, 
Sprachkultur, Alltagskultur, Esskultur, politische Kultur, Subkultur, Unternehmens-
kultur, Kulturbeutel etc.52 Angesichts dieser Ausdifferenzierung und der verstärkten 
globalen Vernetzung von Gesellschaften sind generalisierende Aussagen auf der Mak-
roebene wie z.  B. zur Nationalkultur problematisch. Jürgen Bolten erkennt daher eine 
Verlagerung der wissenschaftlichen Betrachtung auf die Mikroebene der Individuen 
und Gruppen, die in fluiden Netzwerken Kultur persistent aushandeln und transfor-
mieren. Darüber hinaus führt der Versuch, die heterogenen Begriffsbedeutungen in 
ihrer Komplexität in einer Definition abzubilden, zur Vereinfachung und kann nur 

47 | Ebd.: S. 201.
48 | Vgl. ebd.: S. 201.
49 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 31 f.
50 | Vgl. Nietzsche (1992): S. 9-15.
51 | Ebd.: S. 10.
52 | Vgl. Klein (2009): S. 30 f., Scheytt (2008b): S. 25. und Fuchs (2007): S. 7 f.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 21

orientierenden Charakter haben.53 Die kulturbegriffliche Darstellung ist zudem da-
durch erschwert, dass »Kulturbegriffe offenkundig selbst kulturspezifisch«54 seien, wie 
Bolten bemerkt. Dies schließt eine objektive und universelle Bestimmung aus. Die in 
diesem Kapitel vorgenommene Abgrenzung des Kulturbegriffs ist daher als bewusste 
Entscheidung gegen ein Bündel weiterer legitimer Möglichkeiten zu verstehen.

Die wissenschaftliche Debatte um das Verständnis von Kultur verläuft primär auf 
einer Achse zwischen den Polen des weiten und engen Kulturbegriffs. Drei Ansätze 
sollen hervorgehoben werden. Das anthropologische Verständnis von Kultur umfasst 
jegliches menschliches Handeln, Kommunizieren und Denken.55 Dies erinnert an die 
vielfach zitierte Definition des britischen Anthropologen Edward Burnett Tylor, der 
1871 Kultur als »that complex whole which includes knowledge, belief, art, morals, law, 
custom, and any other capabilities and habits acquired by man as a member of so-
ciety«56 beschrieb. Darauf aufbauende Kulturbegriffe bewegen sich im Spannungsfeld 
zwischen normativen Ansprüchen, wie Menschen als Teil einer Gesellschaft handeln 
sollten, und relativistischen Aussagen, die jegliches menschliches Handeln als kulturell 
bedingt legitimieren.57

1982 verabschiedeten 129 Staaten auf der Weltkonferenz über Kulturpolitik der Uni-
ted Nations Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO) die Erklä-
rung von Mexiko-City, die auf der inhaltlichen Ausgestaltung des anthropologischen, 
also weiten Kulturbegriffs als Basis einer friedlichen und harmonischen Kooperation 
der Menschen und Staaten beruht. Einerseits sind die Unterzeichner der Erklärung 
überzeugt, dass die Menschheit gemeinsame universelle kulturelle Werte wie den Res-
pekt vor dem Anderen, das friedliche Zusammenleben und die freie Selbstbestimmung 
des Individuums und der Nationen teilt. Zugleich billigen sie Gemeinschaften einzig-
artige und schützenswerte kulturelle Praktiken zu.58 Angesichts des Ziels, die interna-
tionale Gemeinschaft und die Toleranz zwischen den Nationen zu stärken, verwundert 
die Offenheit eines zwischen relativistischen und normativen Tendenzen oszillieren-
den Kulturbegriffs nicht, der für die UNESCO in seinem

»weitesten Sinne [...] die Gesamtheit der einzigartigen geistigen, materiellen, in-
tellektuellen und emotionalen Aspekte [enthält] […], die eine Gesellschaft oder 
eine soziale Gruppe kennzeichnen. Dies schließt nicht nur Kunst und Literatur ein, 
sondern auch Lebensformen, die Grundrechte des Menschen, Wertsysteme, Tra-
ditionen und Glaubensrichtungen«59.

Darüber hinaus funktionalisiert die UNESCO die Kultur, die – Pufendorf und Kant 
folgend – den Menschen als moralisches Wesen konstituiert und in den erstrebenswer-
ten status der cultura überführt.

»Der Mensch [wird] durch die Kultur befähigt […], über sich selbst nachzudenken. 
Erst durch die Kultur werden wir zu menschlichen, rational handelnden Wesen, 
die über ein kritisches Urteilsvermögen und ein Gefühl der moralischen Verpflich-

53 | Vgl. Bolten (2009): S. 239.
54 | Ebd.: S. 245 f.
55 | Vgl. Kurt; Wagner (Hg.) (2002): S. 14 f.
56 | Tylor (1871): S. 1.
57 | Vgl. Bolten (2009): S. 245.
58 | Vgl. UNESCO (1982): S. 1.
59 | Ebd.: S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen22

tung verfügen. Erst durch die Kultur erkennen wir Werte und treffen die Wahl. 
Erst durch die Kultur drückt sich der Mensch aus, wird sich seiner selbst bewusst, 
erkennt seine Unvollkommenheit, stellt seine eigenen Errungenschaften in Frage, 
sucht unermüdlich nach neuen Sinngehalten und schafft Werke, durch die er sei-
ne Begrenztheit überschreitet.«60

Ein zweiter Versuch ähnelt dem anthropologischen Kulturbegriff, definiert ihn jedoch, 
indem dessen Negation, also all das, was Kultur nicht ist, beschrieben wird. Diesem 
Ansatz ist die Abgrenzung von der Natur als biologische Grundlage des Lebens sowie 
als Menge der unbearbeiteten unbelebten und belebten Ressourcen gemein. Natur ist 
dabei das Ganze, das durch den Menschen behandelt zu einem nützlichen, alltäglichen 
Gegenstand transformiert werden kann oder das, was am Ende des Verarbeitungs-
prozesses als Abfallprodukt deklariert übrig bleibt. Natur sei demzufolge noch keine 
Kultur oder keine Kultur mehr, so Peter-Ulrich Merz-Benz und Gerhard Wagner. Ein 
Objekt oder reines Wissen, das nicht in einen historischen Kontext eingebettet ist und 
nicht als Artefakt einer Epoche und eines Raums wahrgenommen wird, ist ebenso au-
ßerhalb der Kultur zu verorten.61

Das eng gefasste Verständnis setzt Kultur mit den Schönen Künsten und einem hu-
manistischen Bildungskanon, der von elitären Zirkeln bzw. dem Bildungsbürgertum 
beherrscht wird, gleich und grenzt breiten- und massenkulturelle Phänomene davon 
ab.62 Das Wort Kunst erfasse diesen sogenannten hochkulturellen Bedeutungshorizont, 
so der Philosoph und Kunstkritiker Arthur Coleman Danto. Kunstwerke zeichnen sich 
demnach durch einen hohen Grad an Abstraktion aus und grenzen sich von Alltagsge-
genständen dadurch ab, dass sie als Symbole wirken und etwas mitteilen, dementspre-
chend über etwas aussagen, wogegen Letztere für ihren schlichten Gebrauch konzipiert 
sind und keine gesonderte Aussage vermitteln. Als weiteres Unterscheidungsmerkmal 
benennen Merz-Benz und Wagner den von Friedrich Schiller als wünschenswert emp-
fundenen Zustand der Zweckfreiheit der Kunst, die sich der Verwertungslogik ent-
zieht.63 Pierre Bourdieu führt die Genese eines eigenständigen künstlerischen Feldes 
im Verlauf des 19. Jahrhunderts genau in diesem Sinn auf die »rupture avec les deman-
des externes«64 zurück, ergo auf die Ablösung von der Nützlichkeit und von der Logik 
des ökonomischen Marktes: »[L]'affirmation du primat de la forme sur la fonction [...] 
est l'expression la plus spécifique de la revendication de l'autonomie du champ et de sa 
prétention à produire et à imposer les principes d'une légitimité spécifique tant dans 
l'ordre de la production que dans l'ordre de la réception de l'œuvre d'art.«65

Der Blick auf die deutsche Judikatur offenbart die Schwierigkeiten des Gesetz-
gebers, einen konsensfähigen Kunstbegriff zu definieren. Das Grundgesetz schützt 
in Art. 5 Abs. 3 die Freiheit der Kunst. Die Rechtsprechung sieht sich allerdings mit 
dem Dilemma konfrontiert, nicht einen ›herrschenden‹ Kunstbegriff zu oktroyieren 
sowie nicht die Qualität und die künstlerische Aussage zu werten, aber zugleich die 
Schutzbedürftigkeit der Kunst im Einzelfall festzustellen. Das Bundesverfassungsge-
richt operiert zuletzt vor allem mit dem »offenen Kunstbegriff, der Kunst primär als 

60 | Ebd.: S. 1.
61 | Vgl. Merz-Benz; Wagner (2005): S. 260-263.
62 | Vgl. Kurt; Wagner (Hg.) (2002): S. 14 f.
63 | Vgl. Merz-Benz; Wagner (2005): S. 256-264.
64 | Bourdieu (1998): S. 294.
65 | Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 23

gesellschaftlichen Kommunikationsprozess begreift«66 und neuen Kunstformen aufge-
schlossen gegenübersteht. Die Vielzahl möglicher Interpretationen künstlerischer Äu-
ßerungen wird anerkannt, jedoch sinkt dadurch die Hürde, ›einfache‹ gegebenenfalls 
diffamierende Äußerungen als Kunst zu kaschieren. Weitere verfassungsrechtliche 
Versuche, den Kunstbegriff zu erfassen, rekurrieren auf den freien schöpferischen Akt 
(materieller Kunstbegriff), auf die Einordnung in tradierte künstlerische Gattungen 
(formaler Kunstbegriff) und auf den affirmativen oder kritischen Bezug auf tradierte 
Kunstformen (relationaler Kunstbegriff).67

Als praktikabler Ansatz soll Kultur in der vorliegenden Arbeit das eng gefasste 
hochkulturelle Verständnis einschließen, aber vielmehr als gesellschaftliches Hand-
lungsfeld begriffen werden, auf dem Individuen und Netzwerke durch jegliche symbo-
lische und kreative Akte in Interaktion mit gesellschaftlichen Entwicklungen treten, 
ihre eigene Existenz verarbeiten und durch kritische Reflexion den Status quo zur Dis-
kussion stellen.68 Damit erhält Kultur für den Menschen eine identitäts- und sinnstif-
tende Funktion.69 Kunst ist dabei als Teilmenge zu verstehen.70 Kultur, die von den In-
dividuen und gesellschaftlichen Teilgruppen stetig transformiert und neu ausgehandelt 
wird, entsteht auf der Mikroebene. In Wechselwirkung zwischen charakterisierenden 
Merkmalen einer menschlichen Gruppe und der eigenverantwortlichen Entfaltung des 
Einzelnen ist Kultur kein homogener Zustand, sondern prozessorientiert und relatio-
nal.

1.3.2	 Kulturpolitik

Aus der Literatur geht keine einheitliche Definition von Kulturpolitik hervor. So viel-
schichtig der Kulturbegriff ist, so mannigfaltig sind die Verständniszugänge, Normen, 
Ansprüche, Zielsysteme und Anspruchsgruppen, die im kulturellen Handlungsfeld 
aufeinandertreffen und teilweise kollidieren.71 Eine Annäherung über den Begriff der 
Politik soll den inhaltlichen, formalen und prozessualen Rahmen vorgeben, in dem 
Kulturpolitik entsteht und gestaltet wird. Das Wort Politik entstammt dem griechi-
schen polis, was Stadtstaat oder Bürgerschaft bedeutet.72 Daraus leitet sich die allge-
meine Definition von Politik ab, die »jegliche Art der Einflussnahme und Gestaltung 
sowie die Durchsetzung von Forderungen und Zielen [umfasst], sei es in privaten oder 
öffentlichen Bereichen«73. Dies zeigt das Spannungsfeld des politischen Handelns, das 
einerseits die Fragen der Macht (Einflussnahme, Durchsetzung) und andererseits der 
persönlichen oder gruppenspezifischen Überzeugungen (Gestaltung, Ziele) umfasst. 
Erstere nehmen im politischen System eine herausgehobene Stellung ein, da aktives 
Gestalten Macht voraussetzt. Der Entscheidungsprozess verläuft gewiss je nach poli-
tischem Regime unterschiedlich, aber letztlich entscheidet ein handelndes Individu-
um oder eine handelnde Gruppe, um das System der gesellschaftlichen Ordnung in 

66 | Wittreck (2013): S. 772.
67 | Vgl. ebd.: S. 771-774.
68 | Vgl. Kurt; Wagner (Hg.) (2002): S. 14 f.
69 | Vgl. Fuchs (2007): S. 24 f.
70 | Vgl. Merz-Benz; Wagner (2005): S. 258.
71 | Vgl. Fuchs (1998): S. 223-225.
72 | Vgl. Scheytt (2008b): S. 29.
73 | Schubert; Klein (2006): S. 230.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen24

den Sphären des Privaten und des Öffentlichen aufrechtzuerhalten. In demokratisch 
legitimierten Herrschaftsformen basiert dies auf einem Diskurs in und zwischen den 
verfassungsgemäßen Organen des Staates, den bürgerschaftlichen Gruppen und den 
Medien. Am Ende dieses Diskurses treffen die durch die Verfassung legitimierten Ver-
treter zwangsläufig eine mehrheitliche Entscheidung, die gewichtige Gegenargumente 
vernachlässigen muss. Demgegenüber steht Kultur als gesellschaftliches Handlungsfeld 
per se für einen unvollendeten Diskurs und einen unbeschränkten Reflexionsprozess, 
der den vielfältigen Argumenten der sich beständig transformierenden Lebensrealitä-
ten eine Bühne gibt. Als Korrektiv gesellschaftlicher Zustände hält Kultur den Diskurs 
vital.74

Klaus Schubert und Martina Klein entnehmen der politikwissenschaftlichen Dis-
kussion drei spezifische Definitionsansätze: Politik sei (1) das staatliche Handeln, das 
alle Mitglieder eines Staatsverbundes tangiert und verpflichtet, (2) der Aushandlungs-
prozess über die Ausgestaltung des Gemeinwesens oder (3) das bewusste Handeln, 
um Einfluss auf die staatliche Ordnung auszuüben.75 Diese drei Ansätze beinhalten 
die weitgehend konsensfähigen Analysedimensionen der Politik, die auf die Essenz be-
schränkt für Dieter Fuchs und Edeltraud Roller »in der Regelung der gemeinsamen 
Angelegenheiten eines Gemeinwesens durch allgemein verbindliche Entscheidun-
gen«76 besteht. Die deutsche Sprache bietet lediglich das Wort Politik, um diese in-
haltliche Komplexität und Vielschichtigkeit abzubilden. Um die semantischen Ebenen 
auch sprachlich zu differenzieren, rekurriert die Politikwissenschaft auf die englischen 
Begriffe policy (inhaltlich: die gemeinsamen Angelegenheiten), polity (formal: die Rege-
lung) und politics (prozessual: der Mechanismus, wie allgemein verbindliche Entschei-
dungen entstehen).77 Tabelle 2 gibt einen Überblick über die interdependenten und sich 
teils überschneidenden Dimensionen des Politikbegriffs und deren Anwendung auf die 
Kulturpolitik.

Policy zielt auf die inhaltliche Ausgestaltung des Politikfelds ab und veranschau-
licht die Intentionen, Konzepte und Ziele, die der politischen Diskussion zugrunde 
liegen. Die Dimension orientiert sich an der Frage, mit welchen Ansätzen gesellschaft-
lichen Problemen und Herausforderungen begegnet wird.78 Dies schließt ebenso die 
konkreten politischen Entscheidungen am Ende von Aushandlungsprozessen ein.79 
Klaus Schubert und Nils C. Bandelow erfassen mit policy »Gesetze, Verordnungen, 
Entscheidungen, Programme und Maßnahmen […], deren konkrete materielle Re-
sultate die Bürger direkt betreffen, gegebenenfalls an den Bürgern vorbeigehen oder 
auch nur symbolische Funktion haben.«80 Politikfelder, seien sie weit (u.  a. Umwelt-, 
Kulturpolitik) oder eng (u.  a. Hochwasserschutz-, Urheberrechtspolitik) gefasst, sind 
nicht als abgeschlossene und statische Container zu verstehen, sondern überlappen sich 
inhaltlich abseits des thematischen Kerns. Die konkrete Abgrenzung ergibt sich daher 

74 | Vgl. Fuchs (2007): S. 23 f.
75 | Vgl. Schubert; Klein (2006): S. 230.
76 | Fuchs; Roller (2009): S. 205.
77 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 14.
78 | Vgl. Fuchs (2007): S. 9.
79 | Vgl. Fuchs; Roller (2009): S. 208.
80 | Schubert; Bandelow (2009): S. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 25

aus der praxisbezogenen und juristischen Diskussion der politischen Akteure oder in 
der wissenschaftlichen Analyse.81

Tabelle 2: Dimensionen des Politikbegriffs und deren Anwendung auf die Kulturpolitik

polity politics policy

Erkenntnis­
interesse

strukturelle und formale 
Rahmenbedingungen Prozess Inhalte

Ausrichtung institutionenorientiert inputorientiert outputorientiert

Erscheinungs­
formen

Verfassungen

systemordnende Gesetze

Normen

explizite und implizite 
Spielregeln des Politik-
felds

Macht

Einstellungen

Interessen

Verhalten

Konflikte

Entscheidungsfindung 
und -durchsetzung

Handlungssituationen

Aufgaben

Programmatik (Prob-
lemlösung)

Ziele

Einflussfaktoren auf 
Politikfeld (politische 
Steuerung)

Entscheidungen von 
Regierungen und 
Akteuren (materielle 
Resultate)

Untersuchungs­
objekte

Verfassungsrecht

Staats- und Herrschafts-
form

Regierungssystem

Regimetyp

kulturbezogene Gesetze

kulturbezogene Verwal-
tungsvorschriften

Handlungskompetenzen

formelle und informelle 
Institutionen

ordnungs- und förder
politische Regelungen

politische Kultur  
(strukturell)

Akteure

Akteursgruppen

policy-Netzwerk

Gremien

Wahlen

motivationale und 
kognitive Aspekte der 
Handlungsorientierung

Interaktionsorien
tierungen und -formen

Aushandlungs- und 
Entscheidungsprozesse

politische Kultur  
(handlungszentriert)

inhaltliche Leitlinien 
des Politikfelds

Handlungsbereiche 
der Kulturpolitik

Kulturförderung

kulturpolitische 
Konzepte und  
Instrumente

politische und 
parlamentarische 
Dokumente

Quelle: In Anlehnung an Koch (2010): S. 79.

In der Kulturpolitik beziehen sich das inhaltliche Verständnis und die Konzeptualisie-
rung der Programmatik in der Praxis weitgehend auf vier übergeordnete Sparten mit 
ihren sich teils überschneidenden Subkategorien: (1) Die bildenden Künste wie Malerei, 
Grafik, Bildhauerei, Design, Fotografie und Architektur produzieren eigenständig wir-
kende und langlebige Objekte, die ohne eine Mittlerinstanz rezipiert werden können. 
(2) Die darstellenden Künste wie Theater und Tanz sind dagegen originär von ephe-

81 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 14 f.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen26

merem Charakter, auch wenn die identische Reproduktion der Aufführungen mitt-
lerweile technisch möglich ist. Film, Medien- und Konzeptkunst erweitern seit dem 
20. Jahrhundert diese Sparte. (3) Die vielfältigen Möglichkeiten der Interpretation und 
der Komposition von Tonmaterial werden unter Musik subsumiert. (4) In geschriebe-
ner Form festgehaltene Werke gehören der Literatur an.

Guido Houben typologisiert fünf Kulturkonzepte, die auf differenten funktiona-
len Kulturbegriffen und gesellschaftspolitischen Zielvorstellungen beruhen und die 
inhaltliche Bandbreite der möglichen grundlegenden Kulturpolitiken abbilden. Wenn 
Kultur als Selbstzweck von jeglichem Legitimationsdruck enthoben und natürlicher-
weise als zur Lebenswelt dazugehörig akzeptiert wird, dann ist eine Begründung der 
Kulturförderung unnötig. Ein enger Kulturbegriff, der das kulturelle Schaffen in den 
Schönen Künsten als per se bereichernd definiert und unabhängig der Bildung und des 
Kontextes für jeden Rezipienten als zugänglich erachtet, liegt diesem Ansatz zugrun-
de. Aus l'art pour l'art ergibt sich, dass die staatliche Kulturförderung grundsätzlich 
legitim ist, auch wenn sie nicht zwingend notwendig ist, da sich die Kultur frei und 
uneingeschränkt von staatlichen Vorgaben entfalten soll. Jedoch impliziere diese indi-
vidualrechtliche Freiheitsgarantie auch ein staatliches Recht auf Gestaltung, so Hou-
ben;82 Hilmar Hoffmann erfasst dies mit dem Satz: »Freiheit der Kunst heißt nicht nur 
Freiheit vom Staat, sondern zugleich Freiheit durch den Staat.«83

Aufklärung durch Kultur steht dafür, den Zugang zu kulturellen Aktivitäten zu 
demokratisieren und damit die habituelle Abgrenzung einer bestimmten Kultur-Elite 
durch die partizipative Integration aller gesellschaftlichen Gruppen zu beenden. Dieser 
erweiterte Kulturbegriff steht der von Hoffmann in den 1970er Jahren propagierten 
Kultur für alle nah, was die pädagogische Vermittlung der Kunst und eine Fokussie-
rung auf breitenkulturelle Phänomene einschließt.84

Wird Kultur als Wertefundament verstanden, basiert dies auf einem anthropolo-
gisch-normativen Kulturbegriff. Dies bedeutet, gewisse konsensfähige Wertvorstellun-
gen als normatives Fundament einer Gesellschaft durch kulturpolitische Aktivitäten 
hervorzuheben. Die Integration heterogener sozialer und kultureller Hintergründe in 
den Staatsverbund soll dessen Legitimität erhöhen. Eine wertorientiert-integrative Kul-
turpolitik möchte nicht die bestehenden Unterschiede schärfen, sondern konsensfähi-
ge und identitätsstiftende Lebensmodelle unterstützen. Houben benennt exemplarisch 
die EU, die von ihren Gründervätern und -müttern als kulturelle Gemeinschaft85 kon-
struiert wurde, um daran anknüpfend die wirtschaftliche und politische Integration 
aufzubauen.86

Kultur als Motor sozialer und wirtschaftlicher Entwicklung gründet sich auf dem 
weiten, funktionalisierten Kulturbegriff, der beispielsweise von der UNESCO in der 
Erklärung von Mexiko-City aufgegriffen wird. Zudem erfasst dies die gesellschaftli-
che und auf Erneuerung ausgelegte Wirkung von Kulturpolitik. Im sozialen Kontext 
bedeutet das, die Pluralität der Lebensweisen anzuerkennen, die Gleichwertigkeit aller 

82 | Vgl. Houben (2003): S. 91-93.
83 | Hoffmann (1979): S. 28.
84 | Vgl. Houben (2003): S. 93 f.
85 | Beispielhaft sind das gemeinsame Erbe der griechisch-römischen Antike, Hu-
manismus, demokratische Willensbildung, Aufklärung, Christentum, Bürger- und 
Menschenrechte zu nennen.
86 | Vgl. ebd.: S. 94-96.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 27

Individuen zu schützen, sozial deprivilegierte Gruppen zu fördern und die Menschen 
im Sinne des Empowerment als selbstbestimmte Akteure zur Partizipation am gesell-
schaftlichen Leben zu ermächtigen. Auf einer anderen Ebene behaupten die Vertreter 
des funktionalisierten Kulturbegriffs, dass durch Kunst Fähigkeiten wie Kreativität, 
Selbstreflexion, Kommunikation, vernetztes Denken und Teamfähigkeit ausgebildet 
würden, was nicht das Individuum als Selbstzweck bereichere, sondern dessen Stellung 
im rational geprägten Wirtschaftskreislauf positiv beeinflusse.87

Ein letztes Kulturkonzept sieht den Kultursektor selbst als Wirtschaftsfaktor. Seit 
den 1980er Jahren findet dieser Ansatz des ökonomischen Nutzens u.  a. in Deutsch-
land und Frankreich Anwendung. Die Betrachtung der Kultur als volkswirtschaftli-
cher Katalysator steigert die Legitimation gegenüber anderen politischen Feldern und 
stärkt die argumentative Position eines gemeinhin als subventioniert und als finanziell 
abhängig erachteten Kultursektors. Demnach fördert der Kultursektor zum einen, be-
ruhend auf Umwegrentabilitäten, z.  B. Unternehmensansiedlungen, das Standortmar-
keting, die touristische Erschließung von Regionen und den Konsum vor und nach 
Kulturveranstaltungen. Zum anderen füllt er die Staatskasse durch Steuern und Sozi-
alabgaben. Allerdings degradiert diese Konzeption Kultur zum nutzbringenden Mittel 
innerhalb der Verwertungslogik und entzieht dem kulturellen Feld die von Bourdieu 
beschriebene konstitutive Eigenständigkeit.88

Als strukturelle und formale Dimension beschreibt polity die verfassungsmäßige 
Ordnung, in die die Handelnden eingebettet sind und in deren Rahmen sie ihre inhalt-
lichen Ziele umsetzen wollen.89 Diese Rahmenbedingungen äußern sich in rechtlichen 
Vorgaben, Kompetenzzuweisungen, Entscheidungshierarchien sowie dem Aufbau 
staatlicher und nicht-staatlicher Institutionen und determinieren das politische Han-
deln und die möglichen Handlungsspielräume der auf differenten Ebenen verorteten 
Akteure.90 Sonja Blum und Klaus Schubert fassen unter polity zudem die politische 
Kultur eines Landes. Eine zunächst abstrakte Hülle, die sie mit den vorherrschenden 
Normen und Werten füllen, die sich abseits explizierter Regelungen vor allem in im-
pliziten Spielregeln widerspiegeln.91 Eine Zuordnung der politischen Kultur zu politics 
wie in Tabelle 2 ist aber ebenso zulässig, da sie entweder aus struktureller oder aus 
handlungszentrierter Perspektive betrachtet werden kann. Primär bilden die verfas-
sungsrechtlichen Kompetenzzuweisungen und die ordnungs- und förderpolitischen 
Regelungen das strukturelle Fundament, auf dem die verschiedenen politischen Ebe-
nen ihr kulturpolitisches Handeln begründen und voneinander abgrenzen. Seit dem 
Inkrafttreten des Vertrags von Maastricht im Jahr 199392 wird dies von der suprana-
tionalen EU komplettiert. Zu den gegebenen, aber veränderbaren Strukturen gehören 
ebenso (Kultur-)Einrichtungen, die als Plattform die kulturpolitische Willensbildung 
ermöglichen sollen.

Politics bildet den Verlauf des politischen Aushandlungsprozesses ab und be-
schreibt, mit welchen spezifischen Verfahrensweisen und Handlungslogiken sich An-

87 | Vgl. ebd.: S. 96-99.
88 | Vgl. ebd.: S. 99 f.
89 | Vgl. Fuchs (2007): S. 9.
90 | Vgl. Koch (2010): S. 78.
91 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 15.
92 | Siehe Kapitel 2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen28

spruchsgruppen einbringen, um ihre politischen Ansichten durchzusetzen.93 Dies ist 
von Bedeutung, da sich Akteure interdependent zueinander positionieren und im ge-
genseitigen Wettstreit um mehrheitsfähige Ansichten ringen.94 Politics greift in drei 
wesentlichen Phasen der politischen Auseinandersetzung: Herausbildung des poli-
tischen Willens in u.  a. Parteien und Interessensgruppen, Entscheidungsfindung auf 
politischer Ebene und Umsetzung der verbindlichen Regelungen auf administrativer 
Ebene.95 Die Kulturpolitik erhält somit die Aufgabe, den politischen Aushandlungs-
prozess unter Einbeziehung der geltenden strukturellen Rahmenbedingungen und der 
relevanten Anspruchsgruppen, ergo der staatlichen, kommunalen, gemeinnützig ori-
entierten, wissenschaftlichen, ausbildenden, privatwirtschaftlichen und medialen Ak-
teure, mit zu ermöglichen und zu koordinieren.96 Der politische Aushandlungsprozess 
transformiert zugleich die Inhalte (policy) und die strukturelle Verankerung (politiy) 
der Kulturpolitik.97

Wenn die allgemeine Politikdefinition mit dem Kulturbegriff verbunden wird, dann 
führt das Kompositum Kulturpolitik partiell in die Irre, denn die staatliche Politik soll-
te idealtypisch keine Kultur machen. Dieses konkrete Handeln erwächst vielmehr aus 
der Gesellschaft. Als organisierender Pol rahmt der Staat die kulturellen Aktivitäten 
und vermittelt als übergreifende Instanz zwischen den konfligierenden Individualin-
teressen der Akteure und Anspruchsgruppen. Kulturpolitik wandert dabei stets auf 
einem schmalen Grat zwischen staatlicher Rahmung und normativer Beeinflussung 
des Individuums zum ›tauglichen‹ Staatsbürger.98 In Anlehnung an die Politikdefiniti-
on, die den politischen Willensbildungsprozess als Hauptaufgabe beinhaltet, beteiligt 
sich Kulturpolitik an der kulturpolitischen Willensbildung einer Gesellschaft, indem 
sie am Diskurs bürgerschaftlicher Vereinigungen, Kulturschaffender und der Öffent-
lichkeit partizipiert und zwischen gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und staatlichen 
Akteuren vermittelt.99

Kulturpolitik muss in besonderem Maße für die Anspruchsgruppen und deren In-
terdependenzen sensibilisiert sein und diese in ihre Entscheidungen einfließen lassen 
– diese Teilhabe verschiedener Anspruchsgruppen an politischen Entscheidungen ist 
natürlich kein Alleinstellungsmerkmal gegenüber anderen Politikfeldern.100 Das Kon-
zept der Kulturpolitik als Gesellschaftspolitik drückt aus, dass Kulturpolitik »eine die 
Gesellschaft mitgestaltende und in diesem Sinn relevante Aufgabe, welche über reine 
Kunstförderung hinausragt«101, reklamiert. Damit einher gehen Ambitionen, die ge-
sellschaftliche Wirklichkeit gestalten und durch Handeln beeinflussen zu können.102 
Gesellschaftspolitik meint nicht nur, auf Gesellschaft einzuwirken und latente oder of-
fene Konflikte transparent zu machen, sondern auch, dass die Akteure und Träger he-

93 | Vgl. Fuchs (2007): S. 9.
94 | Vgl. Koch (2010): S. 79.
95 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 14.
96 | Eine Typologie der in Thüringen involvierten kulturpolitischen Akteure ist 
Kapitel 4.6 zu entnehmen.
97 | Vgl. Scheytt (2008b): S. 31.
98 | Vgl. Beyme (2012): S. 13.
99 | Vgl. Scheytt (2008b): S. 29.
100 | Vgl. Gad (2014): S. 99 f.
101 | Ebd.: S. 100.
102 | Vgl. Houben (2003): S. 90.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 29

terogene soziale Positionen und Perspektiven besetzen.103 Dieses Verständnis wird seit 
dem Jahr 2000 unter dem von Norbert Sievers eingeführten Begriff der aktivierenden 
Kulturpolitik weiterentwickelt. Sievers bezieht sich auf Anthony Giddens‘ aktivierenden 
Staat (1998), der die Verantwortung zwischen Staat, Wirtschaft und Zivilgesellschaft 
neu ordnet.104 Dem liegt die Überzeugung zugrunde,

»dass die Lösung gesellschaftlicher Probleme und Herausforderungen nicht allein 
vom Staat verantwortet und bewirkt werden kann. Vielmehr gilt es, die ›Problem-
lösungskapazitäten‹ von Wirtschaft und Zivilgesellschaft zu nutzen und das dort 
vorhandene ›Sozialkapital‹ für die Fortentwicklung der Kulturgesellschaft und 
eine Optimierung des Kulturangebotes zu aktivieren.«105

Die sich als Staat formierenden Akteure und Instanzen sollen demnach als Ermög-
licher, Partner, Berater oder Moderatoren auftreten, um dialogisch die verfügbaren 
Potenziale von Zivilgesellschaft und Wirtschaft zu aktivieren. Bürger sollen im Sinne 
des Empowerment befähigt werden, eigeninitiativ, eigenverantwortlich und selbstbe-
stimmt in Kooperation mit dem Staat und anderen z.  B. privatwirtschaftlichen Akteu-
ren Lösungen für gesellschaftliche Probleme zu entwickeln und für Verbesserungen 
in der Gestaltung des Gemeinwesens einzutreten.106 Das staatlich-politische Handeln 
ist per se mit einer Komplexitätsreduktion verbunden, es sollte sich daher nicht den 
im Staatsverbund verfügbaren Kompetenzen und der kulturellen Vielfalt verschlie-
ßen. Die aktivierende Kulturpolitik strebt an, a) die kulturelle Infrastruktur zu sichern 
und weiterzuentwickeln, b) bürgerschaftliche Netzwerke innerhalb der polity am po-
litischen Diskurs partizipieren zu lassen und mit ihnen einen tragfähigen kulturpo-
litischen Konsens zu sondieren, d.h. kooperative Strukturen im Sinne einer Verant-
wortungspartnerschaft herauszubilden, c) stabile kulturelle und politische Netzwerke 
ausfindig zu machen und daran anzudocken, d) Prozesse zu initiieren, zu moderieren 
und zu ermöglichen, damit Bürger im Rahmen ihrer Kompetenzen und Finanzmittel 
ermächtigt werden, kooperativ und verantwortlich mit Wirtschaft und Staat die kul-
turelle Infrastruktur zu gestalten und mit Inhalt zu füllen (Empowerment), und e) die 
Kulturkompetenz, d.h. die Selbstreflexion und Kritikfähigkeit der Bürger, durch die 
Demokratisierung des Zugangs, der Teilhabe und der Vermittlung von Kultur zu stär-
ken.107

Diese Handlungsfelder lassen sich unter den Ansatz der Cultural Governance sub-
sumieren, der die Kulturpolitik im Verhältnis zu den Bereichen Staat, Kultur, Zivilge-
sellschaft und Wirtschaft einordnet. Renate Mayntz beschreibt Governance im weiten 
Sinne »als Oberbegriff aller Formen sozialer Handlungskoordination« 108. Übertragen 
auf den politikwissenschaftlichen Kontext wird in der vorliegenden Arbeit die etwas 
engere Variante bevorzugt: Governance als die »Gesamtheit aller in einem Gemein-
wesen bestehenden und miteinander verschränkten Formen der kollektiven Regelung 
gesellschaftlicher Sachverhalte«109. Der Begriff erfasst sowohl die Regel setzenden Stel-

103 | Vgl. Fuchs (2007): S. 72.
104 | Vgl. Scheytt (2008a): S. 37.
105 | Scheytt (2008b): S. 64 f.
106 | Vgl. Groner-Weber (2000): S. 167.
107 | Vgl. Scheytt (2008a): S. 36-39 und Knoblich; Scheytt (2009): S. 37.
108 | Mayntz (2010): S. 38.
109 | Ebd.: S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen30

len (soziale Gebilde) als auch die inhaltliche Ausprägung der Regelsysteme.110 Selbst 
wenn Governance alleinig als analytische Kategorie genutzt wird, klingt eine normati-
ve Konnotation mit, die sich in Good Governance manifestiert und gleichbedeutend mit 
kooperativer, partizipativer und nicht-hierarchischer Regelung durch den Staat ist.111

Cultural Governance intendiert demzufolge, »Aufgaben der Trägerschaft, der Fi-
nanzierung und der gesellschaftlichen Entwicklung von Kultur zu lösen und den Kul-
turstaat durch unterschiedliche, auch sektoral übergreifende Bündnisse gemeinsam 
herzustellen.«112 Die kulturellen Aktivitäten innerhalb eines Staates entstehen in der 
Verzahnung von Bottom-up- und Top-down-Prozessen, d.h. weder diktiert der Staat 
noch externalisiert er vollständig die Verantwortung. Staatliches Handeln fördert die 
selbstbestimmten Initiativen und öffnet sich der organisationalen, kulturellen Kom-
petenz nicht-staatlicher Anbieter.113 Cultural Governance wirkt letztlich auf die Poli-
tikdimensionen polity und politics ein und verändert die der Kulturpolitik zugrunde 
liegenden Strukturen und Prozesse. Jörg Stüdemann sieht die neue Rolle der Kultur-
politik wie folgt: Sie »muss nicht das Dirigat […] ausüben wollen, sondern sollte wie 
ein Katalysator wirken.«114 Die kulturpolitische Praxis offenbart bereits das steigende 
Bedürfnis an Partizipation und eigenverantwortlicher Gestaltung in westeuropäischen 
Gesellschaften, deren Bildung und deren ehrenamtliches Engagement seit dem Ende 
des Zweiten Weltkriegs analog zum wachsenden Wohlstand zunehmen. Bürger weh-
ren sich gegen die staatliche Bevormundung, gründen eigene kulturelle Vereinigungen 
und Förderkreise und eröffnen neue Wege der Kulturfinanzierung beispielsweise durch 
Crowdfunding oder Community Foundations.115 Sicherlich sind diese Phänomene nicht 
neu; auch agiert weiterhin eine sozial privilegierte Gruppe. Im Vergleich zu den ver-
gangenen Jahrhunderten, in denen die Noblesse und der Klerus die Dichte der heutigen 
kulturellen Infrastruktur begründeten, hat sich indes die Anzahl der Partizipierenden 
und aktiv Gestaltenden vervielfacht.

Kultur ist somit einerseits als gesellschaftliches Handlungsfeld Gegenstand des In-
teresses, d.h. soll als Vehikel gesellschaftliche Prozesse positiv gestalten, verändert sich 
andererseits aber auch durch äußere Mechanismen. Im 19.  Jahrhundert erlangte das 
kulturelle Feld seine Autonomie. Dies verhinderte jedoch nicht den Einfluss anderer 
Felder auf künstlerisch-kulturelle Entwicklungen. Primär betrifft dies die Ökonomie, 
die Kultur als monetär handelbares Gut in den Markt integrierte. Doch ebenso wis-
senschaftliche Theorien und technische Innovationen, die neue künstlerische und ar-
chitektonische Stilrichtungen begründeten, wirkten und wirken auf Kultur ein. Klaus 
von Beyme konstatiert ein Paradoxon: Die wachsende Eigenständigkeit der Künste 
habe deren Beeinflussung durch andere Felder ansteigen lassen. Dieser Zusammen-
hang kann als Argument für eine staatliche Kulturpolitik, die die Eigenständigkeit des 
kulturellen Feldes gegenüber gesellschaftlich dominanten Feldern wie der Ökonomie 
schützt, dienen.116

110 | Vgl. ebd.: S. 38.
111 | Vgl. Mayntz (2008): S. 46 f.
112 | Knoblich; Scheytt (2009): S. 39.
113 | Vgl. ebd.: S. 39.
114 | Stüdemann (2006): S. 25.
115 | Vgl. ebd.: S. 24 f.
116 | Vgl. Beyme (1998a): S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Konzeption der Arbeit und begriff liche Vorbemerkungen 31

Pierre Bourdieu erforschte beispielsweise die sozialen und politischen Wirkungen, 
die kulturelle Aktivitäten erzielen.117 Die inhaltlichen Ausprägungen der heterogenen 
Kulturbegriffe spiegeln dies ebenso wider wie die antiken Tätigkeitskontexte von co-
lere. Aus praktischer Perspektive diskutierten in der zweiten Hälfte der 1980er Jahre 
Politiker insbesondere auf kommunaler Ebene den positiven Einfluss des kulturellen 
Angebots auf politische Felder wie Stadtentwicklung, Wirtschaft, Tourismus, Jugend, 
Bildung usw. Findet der weite Kulturbegriff Anwendung, so ist diese übergreifende Er-
wartung an Kulturpolitik begründet, die damit jedoch einen unüberschaubaren und 
beliebigen Handlungsraum aufgebürdet bekommt. Die Gefahr wächst, den formu-
lierten Ansprüchen nicht zu genügen. In der Praxis widmet sich Kulturpolitik daher 
bislang nur einem Teilbereich des definierten Begriffs der Kultur als gesellschaftliches 
Handlungsfeld, um der umfassenden und a priori überfordernden Verantwortung für 
das gesellschaftliche Leben als Ganzes auszuweichen. Auch Oliver Scheytt erachtet eine 
Eingrenzung der praxisrelevanten inhaltlichen Gestaltungsfelder für notwendig, um in 
der Kulturpolitik präzise Ziel- und Aufgabenbündel bearbeiten zu können: Die Künste 
in Form der vier übergeordneten Kultursparten, das kulturelle Erbe und die kulturelle 
Bildung seien dafür konstitutiv.118

Kulturpolitik rahmt bestenfalls strategisch diese zunächst abstrakten Gestaltungs-
felder.119 In Anlehnung an von Beyme kann der Staat auf sechs Interventionstypen zu-
rückgreifen, die auch als Oberkategorien möglicher policies zu verstehen sind. Auf der 
Ebene der Normsetzung sind Maßnahmen restriktiv im Umgang mit pornografischen, 
gewaltverherrlichenden, persönlichkeitsverletzenden oder rassistischen Inhalten oder 
regulativ als bewusster beschränkender oder begünstigender Eingriff in bestehende 
Marktmechanismen zur Förderung eines staatlich gewollten Ziels (u.  a. Steuerpolitik, 
Urheberrecht, Stiftungsrecht, Buchpreisbindung). Maßnahmen der finanziellen För-
derung sind protektiv zum Erhalt der als schützenswert erachteten materiellen oder 
immateriellen Güter (Denkmale, Kunstobjekte, Museen, Sprache), distributiv bezüg-
lich der Verteilung verfügbarer Finanzmittel an Kultureinrichtungen und Kulturschaf-
fende (u.  a. Stipendien, Akademien), redistributiv zur Nivellierung systembedingter 
Disparitäten (Künstlersozialkasse, Subventionierung von Künstlern und Kunstwer-
ken) und akquisitiv für vornehmlich selbstreferenzielle Inszenierungen (u.  a. Ankauf 
von Kunstwerken, Auftragswerke, Ausstellungen, Städtebau).120

Die in Kapitel 1.3.1 vorgestellte Heterogenität und tradierte Komplexität des Kultur-
begriffs zeigt, dass Kultur nicht per se das Gute und Schöne der menschlichen Existenz 
widerspiegelt, sondern ebenso destruktive und machtbezogene Handlungen erfasst.121 
In der Tradition von Herders Ansatz der zeitlichen und kulturellen Diversität von und 
in Gesellschaften ergibt sich die normative Verantwortung von Kulturpolitik: Kultur 
kann und sollte als Korrektiv auf gesellschaftliche und individuelle Entwicklungspro-
zesse einwirken. Kulturpolitik befördert damit als Sinn- und Identitätsstifter nicht nur 
die kritische Selbstreflexion innerhalb einer Gesellschaft122, sondern ebenso die Ver-

117 | Vgl. Fuchs (2007): S. 25 f.
118 | Vgl. Scheytt (2008b): S. 24-29.
119 | Vgl. Fuchs (2007): S. 8.
120 | Vgl. Beyme (1998a): S. 35-37, Beyme (2012): S. 129-132, Beyme (1997): S. 36-38 
und Nieland (2009): S. 208 f.
121 | Vgl. Fuchs (2007): S. 15 f.
122 | Vgl. Höhne (2009): S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturpolitik in Thüringen32

mittlung von Kenntnissen, die die Rezeption und die eigenständige Reproduktion von 
Kunst ermöglichen.123 Daraus ergibt sich der definitorische Kern der Kulturpolitik, die 
das gesellschaftliche Handlungsfeld der Kultur strukturiert. Dies geschieht durch poli-
tische Maßnahmen, die die inhaltlichen Bereiche der Künste, des Kulturerbes und der 
kulturellen Bildung gestalten, schützen und entwickeln und einen reflexiven Diskurs 
unter Aktivierung staatlicher, staatlich geförderter, gemeinnützig orientierter, wissen-
schaftlicher, ausbildender, privatwirtschaftlicher und medialer Akteure ermöglichen 
und fördern. Analog zum Kulturbegriff der vorliegenden Arbeit bewegt sich Kulturpo-
litik einerseits im Spannungsfeld zwischen der strategischen Intervention in den künst-
lerischen Prozess und der freiheitlichen Enthaltung der Kulturschaffenden und wirkt 
andererseits auf das Individuum und auf die Gesellschaft als Verbund.

1.4	 Politikfeldanalyse als theoretische Grundlage

Als politikwissenschaftliche Teildisziplin generiert die Politikfeldanalyse Akteurs-
wissen über die Politik, analysiert dieses systemisch und möchte den politisch Han-
delnden einen Zugang zu diesen Erkenntnissen eröffnen. Im deutschsprachigen Raum 
etablierten sich ebenso die Synonyme policy-Analyse und policy-Forschung.124 In der 
Analyse widmet sie sich »den konkreten Inhalten, Determinanten und Wirkungen 
politischen Handelns.«125 Sie verhält sich damit zur Politikwissenschaft wie die Be-
triebswirtschaftslehre zu den Wirtschaftswissenschaften, ausgenommen der Tatsache, 
dass politische und unternehmerische Entscheidungsprozesse in ein anderes institu-
tionelles und normatives Gefüge eingebettet sind.126 Sonja Blum und Klaus Schubert 
ordnen die Politikfeldanalyse auf der Schnittstelle zwischen praktisch-politischem und 
wissenschaftlich-theoretischem Nutzen mit einer klaren Ausrichtung auf die messbare 
Wirklichkeit ein:

»Ihre Aussagen über die politische Wirklichkeit möchte die Politikfeldanalyse the-
oriegeleitet gewinnen und Erkenntnisgewinne für die wissenschaftliche Theorie-
bildung erzielen. Gleichzeitig möchte sie empirische Erkenntnisgewinne leisten, 
die von konkretem Nutzen für die politische Praxis sind.«127

Harold Dwigth Lasswells Aufsatz The Policy Orientation prägte programmatisch die 
nach dem Zweiten Weltkrieg in den USA begründete Politikfeldanalyse, deren Fokus 
auf Inhalt, Multidisziplinarität, praxisbezogener Problemlösung und Normativität 
liegt.128 Der Begriff der policy erfasst die Zielrichtung, die in Deutschland verstärkt seit 
Mitte der 1980er Jahre an Bedeutung gewinnt: das konkrete inhaltliche Handeln. Ta-
belle 3 gibt einen Überblick über weitere analytische Ansätze der Politikwissenschaft. 
Die klassische Fragestellung fokussiert die strukturellen und institutionellen Gegeben-
heiten (polity): Welche politische Ordnung ist z.  B. »gut« oder »gerecht«? Die Frage nach 

123 | Vgl. Wagner (2010): S. 175.
124 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 10.
125 | Schubert; Bandelow (2009): S. 3.
126 | Vgl. ebd.: S. 3.
127 | Blum; Schubert (2011): S. 17.
128 | Vgl. Lasswell (1951), Schubert; Bandelow (2009): S. 12 f. und Saretzki (2008): 
S. 35-39.

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

