Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

1.3 BEGRIFFSDEFINITIONEN

Die begriffliche Kldrung des Wortes Kultur ist anfangs notwendig, um ein Gespir fiir
die semantische Vielfalt dieses gesellschaftlichen Handlungsfeldes zu erhalten, in des-
sen Rahmen Kulturpolitik entsteht und eine noch genauer zu bestimmende Verant-
wortung ibernimmt.

1.3.1 Kultur

Aus etymologischer Perspektive entstammt der Begriff Kultur dem lateinischen Verb
colere, das in seiner Bedeutungsvielfalt primar mit pflegen bzw. pfleglich umgehen und
sekundir mit anbauen, bewohnen, anbeten, verehren oder ausbilden zu iibersetzen ist,
und seiner Substantivierung cultura.’® Hans Maier fiithrt aus, dass in der Friithzeit alles,
was Menschen behandelten oder bearbeiteten, als hoherwertiger und positiver als der
natiirliche Ausgangszustand empfunden wurde - unabhingig von dem Resultat; die
Handlung als solche war zielfithrend. Der Mensch pflegte seine Umwelt und veredelte,
bereicherte sie dadurch.” Seit der rémischen Antike galt gleiches fiir das Individuum
selbst, das seinen Geist und seine Sinne pflegte, womit colere von seinem originiren
Sinnbereich der Kultivierung des Bodens und des Anbaus von Nahrungsmitteln auf die
Pflege des menschlichen Wesens, seiner wissenschaftlichen, kiinstlerischen und religi-
osen Fahigkeiten tibertragen wurde."

Kultur duflerte sich zuerst in einer auf ein Objekt bezogenen Handlung, sei es im
Verb colere oder spiter in substantivierter Form in Komposita mit cultura.”® Jirgen
Bolten charakterisiert demzufolge Kultur als relational und prozessorientiert. Aus der
etymologischen Bedeutungsvielfalt ergeben sich fiir ihn vier (zu pflegende) Tatigkeits-
kontexte von colere. Anbauen verweist auf die natiirliche, d.h. biologische Umwelt. In
bewohnen driickt sich die soziale Umwelt und die Pflege sozialer Beziehungen aus. Die
Transzendenz und der religiose Kult finden sich in anbeten und verehren. Ausbilden
meint schliefSlich die Veredelung des eigenen Korpers und des Geistes durch die Aneig-
nung individueller Fihigkeiten.?

Viele Definitionen konzentrieren sich auf den »Menschen als kulturelles Wesen«*
und erkennen in Kultur »das, was den Menschen als Menschen konstituiert, was ihn
von der iibrigen Natur abhebt«*?. Shakespeare griff beispielsweise das Motiv der Kultur,
die aus der Natur entsteht, aber Natur wiederum verdndert, in seinen spiten Werken
auf.” Der urspriingliche durchweg positiv konnotierte Kulturbegriff spiegelt die riick-
sichtsvolle Koexistenz des Menschen mit seiner Umwelt, der Natur und seinen sich
entwickelnden Fihigkeiten wider. Erst in der Neuzeit fasste Francis Bacon cultura als

16 | Vgl. Maier (2008): S. 403, Klein (2005), Eagleton (2009) und Kluge et al. (1989).
17 | Vgl. Maier (2008): S. 403.

18 | Vgl. Landwehr (2009): S. 8.

19 | Vgl. Maier (2008): S. 403 f. Komposita mit cultura sind zum Beispiel Feldbe-
stellung = cultura agri, Pflege des Geistes = cultura animi, Pflege der Beziehung zu
Gott = cultura Die.

20 | Vgl. Bolten (2009): S. 242-244.

21 | Arbeitskreis Kultur- und Sozialphilosophie (2013): S. 8.

22 | Keller (2011): S. 221.

23 | Vgl. Eagleton (2009): S. 9.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

17


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturpolitik in Thiringen

eigenstiandigen, abstrakten Begriff. Machtbezogene Termini wie Herrschaft und Erobe-
rung ersetzten die Pflege, die Bereicherung und die Veredelung. Kultur als kognitive
Leistung trat zunehmend abgegrenzt von der Natur auf, sogar als sich {iberlegen fiih-
lender Gegensatz.?*

Samuel von Pufendorf entwarf im spiten 17. Jahrhundert aus Hobbes® status na-
turae den status der cultura. Der fiir Pufendorf trostlose und von natiirlichen Gesetzen
bestimmte Urzustand wird erst durch die menschliche Tatigkeit und die Bildung von
strukturierten Gesellschaftsverbiinden zum erstrebenswerten Kulturzustand.”® Der
Mensch kultiviert sich und erreicht als integriertes Mitglied der Gesellschaft eine iiber
dem status naturae stehende Existenz.?® Als eigenstindiger Begriff stiftet cultura hier
dem menschlichen Leben Sinn und beschreibt die Handlungen, mit denen Menschen
ihre eigene Wirklichkeit konstruieren und ihre Daseinsform als Gesellschaft reflek-
tieren. In der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts erginzte Johann Gottfried Herder
dieses Verstindnis durch die Historizitat bzw. historische Entwicklung.”” Demnach
ist Kultur ein zyklisches, endliches, im persistenten Wandel befindliches Phanomen,
das kulturelle Hohepunkte ebenso wie die Verganglichkeit mit sich bringt. Herder
beschreibt es in seinen Briefen zur Beforderung der Humanitdit wie folgt: »Nun stelle
man sich die Linie dieses Fortgangs [der Geschichte; M.F.] nicht gerade, noch einférmig,
sondern nach allen Richtungen, in allen méglichen Wendungen und Winkeln vor.«*
In Kultur erkannte Herder die »Vielfalt von spezifischen Lebensformen, deren jede ihr
eigenes Entwicklungsgesetz in sich trigt«*’, wie es Terry Eagleton formuliert. Wah-
rend bis ins 17. Jahrhundert die von Individuen ausgehenden Titigkeiten dem Begriff
cultura inhirent waren, ging Herder von unterschiedlichen menschlichen Kollektiven
mit jeweils charakteristischen Besonderheiten aus. Die Idee des Kulturrelativismus
durchzog sein Werk, konstatiert Gerhard Hauck.” Die moralische Bewertung anderer
Volker sei demnach eine Frage der Perspektive. Weder die européische noch eine an-
dere Kultur habe das Recht, ihre Werte als Norm in die Welt zu tragen.” Anne Lochte
lehnt diese kulturrelativistische Interpretation ab und nennt Herder vielmehr einen
Kulturpluralisten, da er »nicht nur von der Unvergleichbarkeit, sondern auch von der
Gleichwertigkeit aller Kulturen ausgegangen«* sei. Pluralismus meint, dass die Gat-
tung des Menschen bei aller gleichwertigen Diversitdt eine gemeinsame moralische
Verbindung hat, die das Verstehen und das Nachvollziehen verschiedener Werte und
Einstellungen ermdglicht.” Neben der Inkommensurabilitit, aber zugleich Gleichwer-
tigkeit von Kulturen verweist Herder auf die innere Vielfalt einer Kultur, die sich stetig
durch die menschliche Interaktion transformiert und von Konflikten und Widersprii-
chen geprigt ist.>* Dieser der spiten Moderne vorgreifende Ansatz der zeitlichen und

24 | Vgl. Maier (2008): S. 403 .
25 | Vgl. Huning (2007): S. 10.
26 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 29.
27 | Vgl. Herder (2013).

28 | Herder (2014): S. 76.

29 | Eagleton (2009): S. 21.

30 | Vgl. Hauck (2006): S. 20.
31| Vgl. Herder (2013): S. 337.
32 | Lochte (2005): S. 213.

33| Vgl. ebd.: S. 205-219.

34 | Vgl. Hauck (2006): S. 21-22.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

kulturellen Diversitit von Gesellschaften und in Gesellschaften driickt sich in einer
terminologischen Veranderung aus: Fortan wird zunehmend von Kulturen, also dem
Plural von Kultur, gesprochen, wodurch der zu Zeiten der Aufklarung und der Ko-
lonialisierung dominierende Eurozentrismus und dessen universalistischer Anspruch
kritisiert wird.

Der im Vergleich zur Friithzeit nun uneingeschrankten Vorrangstellung des Men-
schen - vor allem européischer Herkunft — auf dem Planeten folgte eine semantische
Verschiebung des Kulturbegriffs®, der sich im Spannungsfeld zwischen Invasion, Vor-
macht, Konkurrenz und anerkennender Bewahrung tradierter Erkenntnisse bewegte.?”
Wo Kultur zuvor die menschlichen Interaktionen noch allumfassend durch die vier
beschriebenen Titigkeitskontexte verband, zerfiel sie insbesondere seit dem 18. Jahr-
hundert in den Wissenschaften: Die Naturwissenschaften erforschen die biologische
Umwelt, die Wirtschafts-, Sozial- und Rechtswissenschaften erkunden die soziale Um-
welt, die Religionswissenschaften analysieren religiése Kulte®® und die kiinstlerischen
und geisteswissenschaftlichen Facher konzentrieren sich auf die von Cicero geprigte
cultura animi®, die Veredelung des Geistes und die Pflege der Seele.*

Der seit dem 19. Jahrhundert vorherrschende Kulturbegriff duflert sich in vier As-
pekten®, die vielfiltig zu interpretieren sind: (1) Kultur meint sowohl die Pflege des
Individuums als auch ein spezifisches Kollektiv oder die gesamte Menschheit(-sge-
schichte). (2) Alles von Menschen Geschaffene ist Kultur.*? (3) Im Gegensatz zur Té-
tigkeitsorientierung des Individuums in der Frithzeit menschlicher Existenz bezeich-
net Kultur in der Moderne ein Ergebnis von Handlungen bzw. ein Biindel von Werten
und Gegenstidnden einer menschlichen Gruppe.®® Die wissenschaftliche Anndherung
erfolgt deskriptiv — den entstandenen evolutiondren Zustand beschreibend - oder nor-
mativ - gekniipft an erwiinschte moralische Vorgaben und Urteile.** (4) Kultur riickt
als historische Kategorie in den Fokus einer neuen wissenschaftlichen Disziplin: der
Kulturgeschichte.*

In Frankreich setzte sich zu gleicher Zeit der Begriff civilisation mit einer ahnlichen
semantischen Vielfalt durch. Die militdrischen und ideologischen Konfrontationen mit
den deutschen Staaten miindeten in konstruierten Versuchen, civilisation und Kultur
voneinander abzugrenzen und als diametral entgegengesetzt darzustellen. Deutsche
Philosophen wie Immanuel Kant und Oswald Spengler reduzierten Zivilisation auf die
AuBlerlichkeiten der menschlichen Existenz bzw. auf eine duflerliche Selbstbeschrei-
bung des gesellschaftlichen Lebens.*® Dagegen war »Kultur die innere Bildung des

35 | Vgl. Eagleton (2009): S. 22.

36 | Vgl. Maier (2008): S. 403.

37 | Vgl. Eagleton (2009): S. 8.

38 | Vgl. Bolten (2009): S. 244.

39 | Cicero schreibt von cultura animiim zweiten Buch der Tusculanae disputationes.
40 | Vgl. Arbeitskreis Kultur- und Sozialphilosophie (2013): S. 9.

41 | Diese Abgrenzung nehmen Silvia Serena Tschopp und Wolfgang E. J. Weber in
Grundfragen der Kulturgeschichte (2007) vor.

42 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 30.

43 | Vgl. Maier (2008): S. 402 und Eagleton (2009).

44 | Vgl. ebd.: S. 11 f.

45 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 30.

46 | Vgl. ebd.: S. 31 und Schroer (2010).

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

19


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Kulturpolitik in Thiringen

Menschen zum moralischen Wesen«*. Ein kultivierter Mensch verhielt sich demnach
angesichts seines hohen Bildungsniveaus moralisch. Dariiber hinaus wurde Kultur in
Deutschland als geistige, kiinstlerische und religiése Reflexion des Daseins iiber die
als mechanisch erachtete Zivilisation erhoben, die alle gesellschaftlichen Bereiche wie
Politik, Okonomie, Technik, Religion, Wissenschaft und Lebenskonzepte einschloss.*®

Die Trennung der Begriffe Kultur und Zivilisation war arbitrar und verschwandt
seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs aus der gesellschaftlichen und wissenschaftli-
chen Debatte. In Zeiten des Konflikts war sie dennoch niitzlich, insbesondere um die
Vorstellung der deutschen Territorien als Nation zu konstituieren und vom stabilen
Nationalverbund Frankreichs abzugrenzen.* Friedrich Nietzsche reflektierte dies in
seinem Buch Unzeitgemdfle Betrachtungen zwischen 1873 und 1876: Er begegnete der
Freude der Deutschen iiber den siegreichen deutsch-franzosischen Krieg 1870/71 kri-
tisch, besonders der in den Feuilletons kursierenden Meinung, die deutsche Kultur
habe iiber die franzosische gesiegt. Fiir ihn setzte dies militdrische Rationalitit und
Gehorsam mit Kultur gleich.*® Nietzsche erkannte im Gegensatz zu Frankreich in
Deutschland keine zusammenhingende Kultur, die er

»vor allem [als] Einheit des kiinstlerischen Stiles in allen LebensduBerungen eines
Volkes [versteht]. Vieles Wissen und Gelernthaben ist aber weder ein notwendiges
Mittel der Kultur, noch ein Zeichen derselben und vertragt sich nétigenfalls auf
das beste mit dem Gegensatze der Kultur, der Barbarei, das hei3t: der Stillosigkeit
oder dem chaotischen Durcheinander aller Stile. In diesem chaotischen Durchei-
nander aller Stile lebt aber der Deutsche unserer Tage: und es bleibt ein ernstes
Problem, wie es ihm doch mdéglich sein kann, dies bei aller seiner Belehrtheit nicht
zu merken und sich noch dazu seiner gegenwartigen >Bildung« recht von Herzen
zu freuen.«®

Die Kultur zeigt sich demnach bei jeder Handlung als in den menschlichen Leib ein-
geschrieben. Das reine Wissen wird analog zu Kant von der inneren Bildung differen-
ziert. Nietzsche bezieht Kultur auf ein Volk, das sich homogen als Einheit manifestiert
und im Kontext der damaligen Griindung des Deutschen Reiches von der Barbarei di-
stanzieren soll.

Der Begriff Kultur erfahrt seit den 1980er Jahren eine inflationdre Verwendung
in allerlei gesellschaftlichen Teilbereichen: Stichworte sind Jugendkultur, Streitkultur,
Sprachkultur, Alltagskultur, Esskultur, politische Kultur, Subkultur, Unternehmens-
kultur, Kulturbeutel etc.®> Angesichts dieser Ausdifferenzierung und der verstirkten
globalen Vernetzung von Gesellschaften sind generalisierende Aussagen auf der Mak-
roebene wie z.B. zur Nationalkultur problematisch. Jiirgen Bolten erkennt daher eine
Verlagerung der wissenschaftlichen Betrachtung auf die Mikroebene der Individuen
und Gruppen, die in fluiden Netzwerken Kultur persistent aushandeln und transfor-
mieren. Dariiber hinaus fithrt der Versuch, die heterogenen Begriffsbedeutungen in
ihrer Komplexitit in einer Definition abzubilden, zur Vereinfachung und kann nur

47 | Ebd.: S. 201.

48 | Vgl. ebd.: S. 201.

49 | Vgl. Tschopp; Weber, Wolfgang E. J. (2007): S. 31 f.

50 | Vgl. Nietzsche (1992): S. 9-15.

51| Ebd.: S. 10.

52| Vgl. Klein (2009): S. 30 f., Scheytt (2008b): S. 25. und Fuchs (2007): S. 7 f.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

orientierenden Charakter haben.” Die kulturbegriffliche Darstellung ist zudem da-
durch erschwert, dass »Kulturbegriffe offenkundig selbst kulturspezifisch«** seien, wie
Bolten bemerkt. Dies schliefdt eine objektive und universelle Bestimmung aus. Die in
diesem Kapitel vorgenommene Abgrenzung des Kulturbegriffs ist daher als bewusste
Entscheidung gegen ein Biindel weiterer legitimer Moglichkeiten zu verstehen.

Die wissenschaftliche Debatte um das Verstindnis von Kultur verlduft primér auf
einer Achse zwischen den Polen des weiten und engen Kulturbegriffs. Drei Ansitze
sollen hervorgehoben werden. Das anthropologische Verstindnis von Kultur umfasst
jegliches menschliches Handeln, Kommunizieren und Denken.* Dies erinnert an die
vielfach zitierte Definition des britischen Anthropologen Edward Burnett Tylor, der
1871 Kultur als »that complex whole which includes knowledge, belief, art, morals, law,
custom, and any other capabilities and habits acquired by man as a member of so-
ciety«*® beschrieb. Darauf aufbauende Kulturbegriffe bewegen sich im Spannungsfeld
zwischen normativen Anspriichen, wie Menschen als Teil einer Gesellschaft handeln
sollten, und relativistischen Aussagen, die jegliches menschliches Handeln als kulturell
bedingt legitimieren.”

1982 verabschiedeten 129 Staaten auf der Weltkonferenz iiber Kulturpolitik der Uni-
ted Nations Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO) die Erkla-
rung von Mexiko-City, die auf der inhaltlichen Ausgestaltung des anthropologischen,
also weiten Kulturbegriffs als Basis einer friedlichen und harmonischen Kooperation
der Menschen und Staaten beruht. Einerseits sind die Unterzeichner der Erkldrung
tiberzeugt, dass die Menschheit gemeinsame universelle kulturelle Werte wie den Res-
pekt vor dem Anderen, das friedliche Zusammenleben und die freie Selbstbestimmung
des Individuums und der Nationen teilt. Zugleich billigen sie Gemeinschaften einzig-
artige und schiitzenswerte kulturelle Praktiken zu.’® Angesichts des Ziels, die interna-
tionale Gemeinschaft und die Toleranz zwischen den Nationen zu stirken, verwundert
die Offenheit eines zwischen relativistischen und normativen Tendenzen oszillieren-
den Kulturbegrifts nicht, der fiir die UNESCO in seinem

»weitesten Sinne [...] die Gesamtheit der einzigartigen geistigen, materiellen, in-
tellektuellen und emotionalen Aspekte [enthdlt] [...], die eine Gesellschaft oder
eine soziale Gruppe kennzeichnen. Dies schlieft nicht nur Kunst und Literatur ein,
sondern auch Lebensformen, die Grundrechte des Menschen, Wertsysteme, Tra-
ditionen und Glaubensrichtungen«®®,

Dariiber hinaus funktionalisiert die UNESCO die Kultur, die - Pufendorf und Kant
folgend - den Menschen als moralisches Wesen konstituiert und in den erstrebenswer-
ten status der cultura tiberfithrt.

»Der Mensch [wird] durch die Kultur befdhigt [...], Giber sich selbst nachzudenken.
Erst durch die Kultur werden wir zu menschlichen, rational handelnden Wesen,
die Uber ein kritisches Urteilsvermdgen und ein Gefiihl der moralischen Verpflich-

53 | Vgl. Bolten (2009): S. 239.

54| Ebd.: S. 245 f.

55 | Vgl. Kurt; Wagner (Hg.) (2002): S. 14 f.
56 | Tylor (1871): S. 1.

57 | Vgl. Bolten (2009): S. 245.

58 | Vgl. UNESCO (1982): S. 1.

59 | Ebd.: . 1.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

21


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Kulturpolitik in Thiringen

tung verfligen. Erst durch die Kultur erkennen wir Werte und treffen die Wahl.
Erst durch die Kultur driickt sich der Mensch aus, wird sich seiner selbst bewusst,
erkennt seine Unvollkommenheit, stellt seine eigenen Errungenschaften in Frage,
sucht unermiidlich nach neuen Sinngehalten und schafft Werke, durch die er sei-
ne Begrenztheit Giberschreitet.«®°

Ein zweiter Versuch dhnelt dem anthropologischen Kulturbegriff, definiert ihn jedoch,
indem dessen Negation, also all das, was Kultur nicht ist, beschrieben wird. Diesem
Ansatz ist die Abgrenzung von der Natur als biologische Grundlage des Lebens sowie
als Menge der unbearbeiteten unbelebten und belebten Ressourcen gemein. Natur ist
dabei das Ganze, das durch den Menschen behandelt zu einem niitzlichen, alltidglichen
Gegenstand transformiert werden kann oder das, was am Ende des Verarbeitungs-
prozesses als Abfallprodukt deklariert {ibrig bleibt. Natur sei demzufolge noch keine
Kultur oder keine Kultur mehr, so Peter-Ulrich Merz-Benz und Gerhard Wagner. Ein
Objekt oder reines Wissen, das nicht in einen historischen Kontext eingebettet ist und
nicht als Artefakt einer Epoche und eines Raums wahrgenommen wird, ist ebenso au-
Berhalb der Kultur zu verorten.®

Das eng gefasste Verstindnis setzt Kultur mit den Schonen Kiinsten und einem hu-
manistischen Bildungskanon, der von elitiren Zirkeln bzw. dem Bildungsbiirgertum
beherrscht wird, gleich und grenzt breiten- und massenkulturelle Phinomene davon
ab.%> Das Wort Kunst erfasse diesen sogenannten hochkulturellen Bedeutungshorizont,
so der Philosoph und Kunstkritiker Arthur Coleman Danto. Kunstwerke zeichnen sich
demnach durch einen hohen Grad an Abstraktion aus und grenzen sich von Alltagsge-
genstinden dadurch ab, dass sie als Symbole wirken und etwas mitteilen, dementspre-
chend iiber etwas aussagen, wogegen Letztere fiir ihren schlichten Gebrauch konzipiert
sind und keine gesonderte Aussage vermitteln. Als weiteres Unterscheidungsmerkmal
benennen Merz-Benz und Wagner den von Friedrich Schiller als wiinschenswert emp-
fundenen Zustand der Zweckfreiheit der Kunst, die sich der Verwertungslogik ent-
zieht.®® Pierre Bourdieu fithrt die Genese eines eigenstindigen kiinstlerischen Feldes
im Verlauf des 19. Jahrhunderts genau in diesem Sinn auf die »rupture avec les deman-
des externes«®* zuriick, ergo auf die Ablosung von der Niitzlichkeit und von der Logik
des okonomischen Marktes: »[L]'affirmation du primat de la forme sur la fonction [...]
est l'expression la plus spécifique de la revendication de I'autonomie du champ et de sa
prétention a produire et & imposer les principes d'une légitimité spécifique tant dans
l'ordre de la production que dans l'ordre de la réception de I'ceuvre d'art.«*

Der Blick auf die deutsche Judikatur offenbart die Schwierigkeiten des Gesetz-
gebers, einen konsensfihigen Kunstbegriff zu definieren. Das Grundgesetz schiitzt
in Art. 5 Abs. 3 die Freiheit der Kunst. Die Rechtsprechung sieht sich allerdings mit
dem Dilemma konfrontiert, nicht einen s>herrschenden< Kunstbegriff zu oktroyieren
sowie nicht die Qualitiat und die kiinstlerische Aussage zu werten, aber zugleich die
Schutzbediirftigkeit der Kunst im Einzelfall festzustellen. Das Bundesverfassungsge-
richt operiert zuletzt vor allem mit dem »offenen Kunstbegriff, der Kunst primar als

60 | Ebd.: S. 1.

61 | Vgl. Merz-Benz; Wagner (2005): S. 260-263.
62 | Vgl. Kurt; Wagner (Hg.) (2002): S. 14 f.

63 | Vgl. Merz-Benz; Wagner (2005): S. 256-264.
64 | Bourdieu (1998): S. 294.

65 | Ebd.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

gesellschaftlichen Kommunikationsprozess begreift«% und neuen Kunstformen aufge-
schlossen gegeniibersteht. Die Vielzahl méglicher Interpretationen kiinstlerischer Au-
Berungen wird anerkannt, jedoch sinkt dadurch die Hiirde, »einfache« gegebenenfalls
diffamierende Auflerungen als Kunst zu kaschieren. Weitere verfassungsrechtliche
Versuche, den Kunstbegriff zu erfassen, rekurrieren auf den freien schopferischen Akt
(materieller Kunstbegriff), auf die Einordnung in tradierte kiinstlerische Gattungen
(formaler Kunstbegriff) und auf den affirmativen oder kritischen Bezug auf tradierte
Kunstformen (relationaler Kunstbegriff).®”

Als praktikabler Ansatz soll Kultur in der vorliegenden Arbeit das eng gefasste
hochkulturelle Verstindnis einschlieflen, aber vielmehr als gesellschaftliches Hand-
lungsfeld begriffen werden, auf dem Individuen und Netzwerke durch jegliche symbo-
lische und kreative Akte in Interaktion mit gesellschaftlichen Entwicklungen treten,
ihre eigene Existenz verarbeiten und durch kritische Reflexion den Status quo zur Dis-
kussion stellen.®® Damit erhalt Kultur fir den Menschen eine identitits- und sinnstif-
tende Funktion.®” Kunst ist dabei als Teilmenge zu verstehen.”” Kultur, die von den In-
dividuen und gesellschaftlichen Teilgruppen stetig transformiert und neu ausgehandelt
wird, entsteht auf der Mikroebene. In Wechselwirkung zwischen charakterisierenden
Merkmalen einer menschlichen Gruppe und der eigenverantwortlichen Entfaltung des
Einzelnen ist Kultur kein homogener Zustand, sondern prozessorientiert und relatio-
nal.

1.3.2 Kulturpolitik

Aus der Literatur geht keine einheitliche Definition von Kulturpolitik hervor. So viel-
schichtig der Kulturbegriff ist, so mannigfaltig sind die Verstandniszugange, Normen,
Anspriiche, Zielsysteme und Anspruchsgruppen, die im kulturellen Handlungsfeld
aufeinandertreffen und teilweise kollidieren.” Eine Anniherung tiber den Begriff der
Politik soll den inhaltlichen, formalen und prozessualen Rahmen vorgeben, in dem
Kulturpolitik entsteht und gestaltet wird. Das Wort Politik entstammt dem griechi-
schen polis, was Stadtstaat oder Biirgerschaft bedeutet.”> Daraus leitet sich die allge-
meine Definition von Politik ab, die »jegliche Art der Einflussnahme und Gestaltung
sowie die Durchsetzung von Forderungen und Zielen [umfasst], sei es in privaten oder
offentlichen Bereichen«™. Dies zeigt das Spannungsfeld des politischen Handelns, das
einerseits die Fragen der Macht (Einflussnahme, Durchsetzung) und andererseits der
persdnlichen oder gruppenspezifischen Uberzeugungen (Gestaltung, Ziele) umfasst.
Erstere nehmen im politischen System eine herausgehobene Stellung ein, da aktives
Gestalten Macht voraussetzt. Der Entscheidungsprozess verlduft gewiss je nach poli-
tischem Regime unterschiedlich, aber letztlich entscheidet ein handelndes Individu-
um oder eine handelnde Gruppe, um das System der gesellschaftlichen Ordnung in

66 | Wittreck (2013): S. 772.

67 | Vgl. ebd.: S. 771-774.

68 | Vgl. Kurt; Wagner (Hg.) (2002): S. 14 f.
69 | Vgl. Fuchs (2007): S. 24 f.

70 | Vgl. Merz-Benz; Wagner (2005): S. 258.
71 | Vgl. Fuchs (1998): S. 223-225.

72| Vgl. Scheytt (2008b): S. 29.

73 | Schubert; Klein (2006): S. 230.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

23


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Kulturpolitik in Thiringen

den Sphiren des Privaten und des Offentlichen aufrechtzuerhalten. In demokratisch
legitimierten Herrschaftsformen basiert dies auf einem Diskurs in und zwischen den
verfassungsgemdflen Organen des Staates, den biirgerschaftlichen Gruppen und den
Medien. Am Ende dieses Diskurses treffen die durch die Verfassung legitimierten Ver-
treter zwangsldufig eine mehrheitliche Entscheidung, die gewichtige Gegenargumente
vernachldssigen muss. Demgegeniiber steht Kultur als gesellschaftliches Handlungsfeld
per se fiir einen unvollendeten Diskurs und einen unbeschrankten Reflexionsprozess,
der den vielfaltigen Argumenten der sich bestdndig transformierenden Lebensrealita-
ten eine Bithne gibt. Als Korrektiv gesellschaftlicher Zustinde hilt Kultur den Diskurs
vital.”

Klaus Schubert und Martina Klein entnehmen der politikwissenschaftlichen Dis-
kussion drei spezifische Definitionsansatze: Politik sei (1) das staatliche Handeln, das
alle Mitglieder eines Staatsverbundes tangiert und verpflichtet, (2) der Aushandlungs-
prozess iiber die Ausgestaltung des Gemeinwesens oder (3) das bewusste Handeln,
um Einfluss auf die staatliche Ordnung auszuiiben.”” Diese drei Ansitze beinhalten
die weitgehend konsensfahigen Analysedimensionen der Politik, die auf die Essenz be-
schriankt fiir Dieter Fuchs und Edeltraud Roller »in der Regelung der gemeinsamen
Angelegenheiten eines Gemeinwesens durch allgemein verbindliche Entscheidun-
gen«’® besteht. Die deutsche Sprache bietet lediglich das Wort Politik, um diese in-
haltliche Komplexitat und Vielschichtigkeit abzubilden. Um die semantischen Ebenen
auch sprachlich zu differenzieren, rekurriert die Politikwissenschaft auf die englischen
Begriffe policy (inhaltlich: die gemeinsamen Angelegenheiten), polity (formal: die Rege-
lung) und politics (prozessual: der Mechanismus, wie allgemein verbindliche Entschei-
dungen entstehen).”” Tabelle 2 gibt einen Uberblick {iber die interdependenten und sich
teils tiberschneidenden Dimensionen des Politikbegriffs und deren Anwendung auf die
Kulturpolitik.

Policy zielt auf die inhaltliche Ausgestaltung des Politikfelds ab und veranschau-
licht die Intentionen, Konzepte und Ziele, die der politischen Diskussion zugrunde
liegen. Die Dimension orientiert sich an der Frage, mit welchen Ansitzen gesellschaft-
lichen Problemen und Herausforderungen begegnet wird.”® Dies schliefit ebenso die
konkreten politischen Entscheidungen am Ende von Aushandlungsprozessen ein.”
Klaus Schubert und Nils C. Bandelow erfassen mit policy »Gesetze, Verordnungen,
Entscheidungen, Programme und Mafinahmen [...], deren konkrete materielle Re-
sultate die Biirger direkt betreffen, gegebenenfalls an den Biirgern vorbeigehen oder
auch nur symbolische Funktion haben.«® Politikfelder, seien sie weit (u.a. Umwelt-,
Kulturpolitik) oder eng (u.a. Hochwasserschutz-, Urheberrechtspolitik) gefasst, sind
nicht als abgeschlossene und statische Container zu verstehen, sondern iiberlappen sich
inhaltlich abseits des thematischen Kerns. Die konkrete Abgrenzung ergibt sich daher

74 | Vgl. Fuchs (2007): S. 23 f.

75 | Vgl. Schubert; Klein (2006): S. 230.
76 | Fuchs; Roller (2009): S. 205.

77 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 14.
78 | Vgl. Fuchs (2007): S. 9.

79 | Vgl. Fuchs; Roller (2009): S. 208.
80 | Schubert; Bandelow (2009): S. 4.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

aus der praxisbezogenen und juristischen Diskussion der politischen Akteure oder in

der wissenschaftlichen Analyse.®

Tabelle 2: Dimensionen des Politikbegriffs und deren Anwendung auf die Kulturpolitik

polity politics policy
Erkenntnis- strukturelle und formale
. X Prozess Inhalte
interesse Rahmenbedingungen
Ausrichtung institutionenorientiert inputorientiert outputorientiert
Erscheinungs-  Verfassungen Macht Aufgaben
formen systemordnende Gesetze  Einstellungen Programmatik (Prob-
Normen Interessen lemldsung)
explizite und implizite Verhalten Ziele
Spielregeln des Politik- Konflikte Einflussfaktoren auf
felds Politikfeld (politische
Entscheidungsfindung ®
Steuerung)
und -durchsetzung
. . Entscheidungen von
Handlungssituationen .
Regierungen und
Akteuren (materielle
Resultate)
Untersuchungs- Verfassungsrecht Akteure inhaltliche Leitlinien
objekte Staats- und Herrschafts- ~ Akteursgruppen des Politikfelds
form policy-Netzwerk Handlungsbelte.iche
Regierungssystem Gremien der Kulturpolitik
Regimetyp Wahlen Kulturforfi?rung
kulturbezogene Gesetze |\ oo ote und kulturpolitische
- Konzepte und
kulturbezogene Verwal-  kognitive Aspekte der Instrumente
tungsvorschriften Handlungsorientierung
. . politische und
Handlungskompetenzen  Interaktionsorien- .
. parlamentarische
formelle und informelle ~ tierungenund -formen o

Quelle: In Anlehnung an Koch (2010): S. 79.

Institutionen

ordnungs- und forder-
politische Regelungen
politische Kultur
(strukturell)

Aushandlungs- und
Entscheidungsprozesse

politische Kultur
(handlungszentriert)

In der Kulturpolitik beziehen sich das inhaltliche Verstandnis und die Konzeptualisie-
rung der Programmatik in der Praxis weitgehend auf vier iibergeordnete Sparten mit
ihren sich teils iiberschneidenden Subkategorien: (1) Die bildenden Kiinste wie Malerei,

Grafik, Bildhauerei, Design, Fotografie und Architektur produzieren eigenstindig wir-
kende und langlebige Objekte, die ohne eine Mittlerinstanz rezipiert werden kénnen.
(2) Die darstellenden Kiinste wie Theater und Tanz sind dagegen origindr von ephe-

81 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 14 f.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

25


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Kulturpolitik in Thiringen

merem Charakter, auch wenn die identische Reproduktion der Auffithrungen mitt-
lerweile technisch méglich ist. Film, Medien- und Konzeptkunst erweitern seit dem
20. Jahrhundert diese Sparte. (3) Die vielfaltigen Moglichkeiten der Interpretation und
der Komposition von Tonmaterial werden unter Musik subsumiert. (4) In geschriebe-
ner Form festgehaltene Werke gehoren der Literatur an.

Guido Houben typologisiert fiinf Kulturkonzepte, die auf differenten funktiona-
len Kulturbegriffen und gesellschaftspolitischen Zielvorstellungen beruhen und die
inhaltliche Bandbreite der moglichen grundlegenden Kulturpolitiken abbilden. Wenn
Kultur als Selbstzweck von jeglichem Legitimationsdruck enthoben und natiirlicher-
weise als zur Lebenswelt dazugehorig akzeptiert wird, dann ist eine Begriindung der
Kulturférderung unnétig. Ein enger Kulturbegriff, der das kulturelle Schaffen in den
Schonen Kiinsten als per se bereichernd definiert und unabhingig der Bildung und des
Kontextes fiir jeden Rezipienten als zugdnglich erachtet, liegt diesem Ansatz zugrun-
de. Aus l'art pour l'art ergibt sich, dass die staatliche Kulturforderung grundsitzlich
legitim ist, auch wenn sie nicht zwingend notwendig ist, da sich die Kultur frei und
uneingeschrankt von staatlichen Vorgaben entfalten soll. Jedoch impliziere diese indi-
vidualrechtliche Freiheitsgarantie auch ein staatliches Recht auf Gestaltung, so Hou-
ben;* Hilmar Hoffmann erfasst dies mit dem Satz: »Freiheit der Kunst heifit nicht nur
Freiheit vom Staat, sondern zugleich Freiheit durch den Staat.«®

Aufkldrung durch Kultur steht dafiir, den Zugang zu kulturellen Aktivititen zu
demokratisieren und damit die habituelle Abgrenzung einer bestimmten Kultur-Elite
durch die partizipative Integration aller gesellschaftlichen Gruppen zu beenden. Dieser
erweiterte Kulturbegriff steht der von Hoffmann in den 1970er Jahren propagierten
Kultur fiir alle nah, was die padagogische Vermittlung der Kunst und eine Fokussie-
rung auf breitenkulturelle Phinomene einschlief3t.?

Wird Kultur als Wertefundament verstanden, basiert dies auf einem anthropolo-
gisch-normativen Kulturbegriff. Dies bedeutet, gewisse konsensfahige Wertvorstellun-
gen als normatives Fundament einer Gesellschaft durch kulturpolitische Aktivitdten
hervorzuheben. Die Integration heterogener sozialer und kultureller Hintergriinde in
den Staatsverbund soll dessen Legitimitét erhohen. Eine wertorientiert-integrative Kul-
turpolitik mochte nicht die bestehenden Unterschiede schirfen, sondern konsensfahi-
ge und identitatsstiftende Lebensmodelle unterstiitzen. Houben benennt exemplarisch
die EU, die von ihren Griindervitern und -miittern als kulturelle Gemeinschaft® kon-
struiert wurde, um daran ankniipfend die wirtschaftliche und politische Integration
aufzubauen.®

Kultur als Motor sozialer und wirtschaftlicher Entwicklung griindet sich auf dem
weiten, funktionalisierten Kulturbegriff, der beispielsweise von der UNESCO in der
Erklirung von Mexiko-City aufgegriffen wird. Zudem erfasst dies die gesellschaftli-
che und auf Erneuerung ausgelegte Wirkung von Kulturpolitik. Im sozialen Kontext
bedeutet das, die Pluralitit der Lebensweisen anzuerkennen, die Gleichwertigkeit aller

82| Vgl. Houben (2003): S. 91-93.

83 | Hoffmann (1979): S. 28.

84 | Vgl. Houben (2003): S. 93 f.

85 | Beispielhaft sind das gemeinsame Erbe der griechisch-réomischen Antike, Hu-
manismus, demokratische Willensbildung, Aufklarung, Christentum, Biirger- und
Menschenrechte zu nennen.

86 | Vgl. ebd.: S. 94-96.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

Individuen zu schiitzen, sozial deprivilegierte Gruppen zu férdern und die Menschen
im Sinne des Empowerment als selbstbestimmte Akteure zur Partizipation am gesell-
schaftlichen Leben zu erméchtigen. Auf einer anderen Ebene behaupten die Vertreter
des funktionalisierten Kulturbegriffs, dass durch Kunst Fihigkeiten wie Kreativitit,
Selbstreflexion, Kommunikation, vernetztes Denken und Teamfdhigkeit ausgebildet
wiirden, was nicht das Individuum als Selbstzweck bereichere, sondern dessen Stellung
im rational gepragten Wirtschaftskreislauf positiv beeinflusse.®”

Ein letztes Kulturkonzept sieht den Kultursektor selbst als Wirtschaftsfaktor. Seit
den 1980er Jahren findet dieser Ansatz des 6konomischen Nutzens u.a. in Deutsch-
land und Frankreich Anwendung. Die Betrachtung der Kultur als volkswirtschaftli-
cher Katalysator steigert die Legitimation gegeniiber anderen politischen Feldern und
starkt die argumentative Position eines gemeinhin als subventioniert und als finanziell
abhingig erachteten Kultursektors. Demnach foérdert der Kultursektor zum einen, be-
ruhend auf Umwegrentabilititen, z.B. Unternehmensansiedlungen, das Standortmar-
keting, die touristische Erschlieffung von Regionen und den Konsum vor und nach
Kulturveranstaltungen. Zum anderen fiillt er die Staatskasse durch Steuern und Sozi-
alabgaben. Allerdings degradiert diese Konzeption Kultur zum nutzbringenden Mittel
innerhalb der Verwertungslogik und entzieht dem kulturellen Feld die von Bourdieu
beschriebene konstitutive Eigenstindigkeit.®

Als strukturelle und formale Dimension beschreibt polity die verfassungsmafliige
Ordnung, in die die Handelnden eingebettet sind und in deren Rahmen sie ihre inhalt-
lichen Ziele umsetzen wollen.® Diese Rahmenbedingungen duflern sich in rechtlichen
Vorgaben, Kompetenzzuweisungen, Entscheidungshierarchien sowie dem Aufbau
staatlicher und nicht-staatlicher Institutionen und determinieren das politische Han-
deln und die méglichen Handlungsspielraume der auf differenten Ebenen verorteten
Akteure.”® Sonja Blum und Klaus Schubert fassen unter polity zudem die politische
Kultur eines Landes. Eine zundchst abstrakte Hiille, die sie mit den vorherrschenden
Normen und Werten fiillen, die sich abseits explizierter Regelungen vor allem in im-
pliziten Spielregeln widerspiegeln.”’ Eine Zuordnung der politischen Kultur zu politics
wie in Tabelle 2 ist aber ebenso zuldssig, da sie entweder aus struktureller oder aus
handlungszentrierter Perspektive betrachtet werden kann. Primar bilden die verfas-
sungsrechtlichen Kompetenzzuweisungen und die ordnungs- und forderpolitischen
Regelungen das strukturelle Fundament, auf dem die verschiedenen politischen Ebe-
nen ihr kulturpolitisches Handeln begriinden und voneinander abgrenzen. Seit dem
Inkrafttreten des Vertrags von Maastricht im Jahr 1993°* wird dies von der suprana-
tionalen EU komplettiert. Zu den gegebenen, aber veranderbaren Strukturen gehdren
ebenso (Kultur-)Einrichtungen, die als Plattform die kulturpolitische Willensbildung
ermoglichen sollen.

Politics bildet den Verlauf des politischen Aushandlungsprozesses ab und be-
schreibt, mit welchen spezifischen Verfahrensweisen und Handlungslogiken sich An-

87 | Vgl. ebd.: S. 96-99.

88| Vgl. ebd.: S. 99 1.

89 | Vgl. Fuchs (2007): S. 9.

90 | Vgl. Koch (2010): S. 78.

91 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 15.
92 | Siehe Kapitel 2.3.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

27


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Kulturpolitik in Thiringen

spruchsgruppen einbringen, um ihre politischen Ansichten durchzusetzen.”® Dies ist
von Bedeutung, da sich Akteure interdependent zueinander positionieren und im ge-
genseitigen Wettstreit um mehrheitsfahige Ansichten ringen.’* Politics greift in drei
wesentlichen Phasen der politischen Auseinandersetzung: Herausbildung des poli-
tischen Willens in u.a. Parteien und Interessensgruppen, Entscheidungsfindung auf
politischer Ebene und Umsetzung der verbindlichen Regelungen auf administrativer
Ebene.”” Die Kulturpolitik erhilt somit die Aufgabe, den politischen Aushandlungs-
prozess unter Einbeziehung der geltenden strukturellen Rahmenbedingungen und der
relevanten Anspruchsgruppen, ergo der staatlichen, kommunalen, gemeinniitzig ori-
entierten, wissenschaftlichen, ausbildenden, privatwirtschaftlichen und medialen Ak-
teure, mit zu ermdglichen und zu koordinieren.’ Der politische Aushandlungsprozess
transformiert zugleich die Inhalte (policy) und die strukturelle Verankerung (politiy)
der Kulturpolitik.””

Wenn die allgemeine Politikdefinition mit dem Kulturbegriff verbunden wird, dann
fithrt das Kompositum Kulturpolitik partiell in die Irre, denn die staatliche Politik soll-
te idealtypisch keine Kultur machen. Dieses konkrete Handeln erwéchst vielmehr aus
der Gesellschaft. Als organisierender Pol rahmt der Staat die kulturellen Aktivititen
und vermittelt als iibergreifende Instanz zwischen den konfligierenden Individualin-
teressen der Akteure und Anspruchsgruppen. Kulturpolitik wandert dabei stets auf
einem schmalen Grat zwischen staatlicher Rahmung und normativer Beeinflussung
des Individuums zum >tauglichen« Staatsbiirger.”® In Anlehnung an die Politikdefiniti-
on, die den politischen Willensbildungsprozess als Hauptaufgabe beinhaltet, beteiligt
sich Kulturpolitik an der kulturpolitischen Willensbildung einer Gesellschaft, indem
sie am Diskurs biirgerschaftlicher Vereinigungen, Kulturschaffender und der Offent-
lichkeit partizipiert und zwischen gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und staatlichen
Akteuren vermittelt.”

Kulturpolitik muss in besonderem Mafie fiir die Anspruchsgruppen und deren In-
terdependenzen sensibilisiert sein und diese in ihre Entscheidungen einflieflen lassen
- diese Teilhabe verschiedener Anspruchsgruppen an politischen Entscheidungen ist
natiirlich kein Alleinstellungsmerkmal gegeniiber anderen Politikfeldern.'”® Das Kon-
zept der Kulturpolitik als Gesellschaftspolitik driickt aus, dass Kulturpolitik »eine die
Gesellschaft mitgestaltende und in diesem Sinn relevante Aufgabe, welche iiber reine
Kunstférderung hinausragt«'”, reklamiert. Damit einher gehen Ambitionen, die ge-
sellschaftliche Wirklichkeit gestalten und durch Handeln beeinflussen zu konnen.'*?
Gesellschaftspolitik meint nicht nur, auf Gesellschaft einzuwirken und latente oder of-
fene Konflikte transparent zu machen, sondern auch, dass die Akteure und Trager he-

93 | Vgl. Fuchs (2007): S. 9.

94 | Vgl. Koch (2010): S. 79.

95 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 14.
96 | Eine Typologie der in Thiiringen involvierten kulturpolitischen Akteure ist
Kapitel 4.6 zu entnehmen.

97 | Vgl. Scheytt (2008b): S. 31.

98 | Vgl. Beyme (2012): S. 13.

99 | Vgl. Scheytt (2008b): S. 29.

100 | Vgl. Gad (2014): S. 99 f.

101 | Ebd.: S. 100.

102 | Vgl. Houben (2003): S. 90.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

terogene soziale Positionen und Perspektiven besetzen.'”® Dieses Verstandnis wird seit
dem Jahr 2000 unter dem von Norbert Sievers eingefithrten Begriff der aktivierenden
Kulturpolitik weiterentwickelt. Sievers bezieht sich auf Anthony Giddens® aktivierenden
Staat (1998), der die Verantwortung zwischen Staat, Wirtschaft und Zivilgesellschaft
neu ordnet.” Dem liegt die Uberzeugung zugrunde,

»dass die Losung gesellschaftlicher Probleme und Herausforderungen nicht allein
vom Staat verantwortet und bewirkt werden kann. Vielmehr gilt es, die >Problem-
I6sungskapazitdten< von Wirtschaft und Zivilgesellschaft zu nutzen und das dort
vorhandene »>Sozialkapital« fiir die Fortentwicklung der Kulturgesellschaft und
eine Optimierung des Kulturangebotes zu aktivieren.«'%

Die sich als Staat formierenden Akteure und Instanzen sollen demnach als Ermog-
licher, Partner, Berater oder Moderatoren auftreten, um dialogisch die verfiigbaren
Potenziale von Zivilgesellschaft und Wirtschaft zu aktivieren. Biirger sollen im Sinne
des Empowerment befidhigt werden, eigeninitiativ, eigenverantwortlich und selbstbe-
stimmt in Kooperation mit dem Staat und anderen z.B. privatwirtschaftlichen Akteu-
ren Losungen fiir gesellschaftliche Probleme zu entwickeln und fiir Verbesserungen
in der Gestaltung des Gemeinwesens einzutreten.” Das staatlich-politische Handeln
ist per se mit einer Komplexitatsreduktion verbunden, es sollte sich daher nicht den
im Staatsverbund verfiigbaren Kompetenzen und der kulturellen Vielfalt verschlie-
Ben. Die aktivierende Kulturpolitik strebt an, a) die kulturelle Infrastruktur zu sichern
und weiterzuentwickeln, b) biirgerschaftliche Netzwerke innerhalb der polity am po-
litischen Diskurs partizipieren zu lassen und mit ihnen einen tragfahigen kulturpo-
litischen Konsens zu sondieren, d.h. kooperative Strukturen im Sinne einer Verant-
wortungspartnerschaft herauszubilden, c) stabile kulturelle und politische Netzwerke
ausfindig zu machen und daran anzudocken, d) Prozesse zu initiieren, zu moderieren
und zu ermdglichen, damit Biirger im Rahmen ihrer Kompetenzen und Finanzmittel
erméchtigt werden, kooperativ und verantwortlich mit Wirtschaft und Staat die kul-
turelle Infrastruktur zu gestalten und mit Inhalt zu fiillen (Empowerment), und e) die
Kulturkompetenz, d.h. die Selbstreflexion und Kritikfahigkeit der Biirger, durch die
Demokratisierung des Zugangs, der Teilhabe und der Vermittlung von Kultur zu stér-
ken.'?”

Diese Handlungsfelder lassen sich unter den Ansatz der Cultural Governance sub-
sumieren, der die Kulturpolitik im Verhiltnis zu den Bereichen Staat, Kultur, Zivilge-
sellschaft und Wirtschaft einordnet. Renate Mayntz beschreibt Governance im weiten
Sinne »als Oberbegriff aller Formen sozialer Handlungskoordination« %, Ubertragen
auf den politikwissenschaftlichen Kontext wird in der vorliegenden Arbeit die etwas
engere Variante bevorzugt: Governance als die »Gesamtheit aller in einem Gemein-
wesen bestehenden und miteinander verschrankten Formen der kollektiven Regelung
gesellschaftlicher Sachverhalte«'”. Der Begriff erfasst sowohl die Regel setzenden Stel-

103 | Vgl. Fuchs (2007): S. 72.

104 | Vgl. Scheytt (2008a): S. 37.

105 | Scheytt (2008b): S. 64 f.

106 | Vgl. Groner-Weber (2000): S. 167.

107 | Vgl. Scheytt (2008a): S. 36-39 und Knoblich; Scheytt (2009): S. 37.
108 | Mayntz (2010): S. 38.

109 | Ebd.: S. 38.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

29


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Kulturpolitik in Thiringen

len (soziale Gebilde) als auch die inhaltliche Auspriagung der Regelsysteme."® Selbst
wenn Governance alleinig als analytische Kategorie genutzt wird, klingt eine normati-
ve Konnotation mit, die sich in Good Governance manifestiert und gleichbedeutend mit
kooperativer, partizipativer und nicht-hierarchischer Regelung durch den Staat ist.™

Cultural Governance intendiert demzufolge, »Aufgaben der Trigerschaft, der Fi-
nanzierung und der gesellschaftlichen Entwicklung von Kultur zu lésen und den Kul-
turstaat durch unterschiedliche, auch sektoral {ibergreifende Biindnisse gemeinsam
herzustellen.«''> Die kulturellen Aktivititen innerhalb eines Staates entstehen in der
Verzahnung von Bottom-up- und Top-down-Prozessen, d.h. weder diktiert der Staat
noch externalisiert er vollstindig die Verantwortung. Staatliches Handeln férdert die
selbstbestimmten Initiativen und 6ffnet sich der organisationalen, kulturellen Kom-
petenz nicht-staatlicher Anbieter."® Cultural Governance wirkt letztlich auf die Poli-
tikdimensionen polity und politics ein und verandert die der Kulturpolitik zugrunde
liegenden Strukturen und Prozesse. Jorg Stiidemann sieht die neue Rolle der Kultur-
politik wie folgt: Sie »muss nicht das Dirigat [...] ausiiben wollen, sondern sollte wie
ein Katalysator wirken.«"* Die kulturpolitische Praxis offenbart bereits das steigende
Bediirfnis an Partizipation und eigenverantwortlicher Gestaltung in westeuropdischen
Gesellschaften, deren Bildung und deren ehrenamtliches Engagement seit dem Ende
des Zweiten Weltkriegs analog zum wachsenden Wohlstand zunehmen. Biirger weh-
ren sich gegen die staatliche Bevormundung, griinden eigene kulturelle Vereinigungen
und Forderkreise und er6ffnen neue Wege der Kulturfinanzierung beispielsweise durch
Crowdfunding oder Community Foundations." Sicherlich sind diese Phdanomene nicht
neu; auch agiert weiterhin eine sozial privilegierte Gruppe. Im Vergleich zu den ver-
gangenen Jahrhunderten, in denen die Noblesse und der Klerus die Dichte der heutigen
kulturellen Infrastruktur begriindeten, hat sich indes die Anzahl der Partizipierenden
und aktiv Gestaltenden vervielfacht.

Kultur ist somit einerseits als gesellschaftliches Handlungsfeld Gegenstand des In-
teresses, d.h. soll als Vehikel gesellschaftliche Prozesse positiv gestalten, verdndert sich
andererseits aber auch durch duflere Mechanismen. Im 19. Jahrhundert erlangte das
kulturelle Feld seine Autonomie. Dies verhinderte jedoch nicht den Einfluss anderer
Felder auf kiinstlerisch-kulturelle Entwicklungen. Primir betrifft dies die Okonomie,
die Kultur als monetir handelbares Gut in den Markt integrierte. Doch ebenso wis-
senschaftliche Theorien und technische Innovationen, die neue kiinstlerische und ar-
chitektonische Stilrichtungen begriindeten, wirkten und wirken auf Kultur ein. Klaus
von Beyme konstatiert ein Paradoxon: Die wachsende Eigenstindigkeit der Kiinste
habe deren Beeinflussung durch andere Felder ansteigen lassen. Dieser Zusammen-
hang kann als Argument fiir eine staatliche Kulturpolitik, die die Eigenstidndigkeit des
kulturellen Feldes gegeniiber gesellschaftlich dominanten Feldern wie der Okonomie
schiitzt, dienen."

110 | Vgl. ebd.: S. 38.

111 | Vgl. Mayntz (2008): S. 46 £.
112 | Knoblich; Scheytt (2009): S. 39.
113 | Vgl. ebd.: S. 39.

114 | Stiidemann (2006): S. 25.

115 | Vgl. ebd.: S. 24 f.

116 | Vgl. Beyme (1998a): S. 34.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konzeption der Arbeit und begriffliche Vorbemerkungen

Pierre Bourdieu erforschte beispielsweise die sozialen und politischen Wirkungen,
die kulturelle Aktivititen erzielen."” Die inhaltlichen Ausprdgungen der heterogenen
Kulturbegriffe spiegeln dies ebenso wider wie die antiken Tétigkeitskontexte von co-
lere. Aus praktischer Perspektive diskutierten in der zweiten Hélfte der 1980er Jahre
Politiker insbesondere auf kommunaler Ebene den positiven Einfluss des kulturellen
Angebots auf politische Felder wie Stadtentwicklung, Wirtschaft, Tourismus, Jugend,
Bildung usw. Findet der weite Kulturbegriff Anwendung, so ist diese iibergreifende Er-
wartung an Kulturpolitik begriindet, die damit jedoch einen uniiberschaubaren und
beliebigen Handlungsraum aufgebiirdet bekommt. Die Gefahr wichst, den formu-
lierten Anspriichen nicht zu geniigen. In der Praxis widmet sich Kulturpolitik daher
bislang nur einem Teilbereich des definierten Begriffs der Kultur als gesellschaftliches
Handlungsfeld, um der umfassenden und a priori iiberfordernden Verantwortung fiir
das gesellschaftliche Leben als Ganzes auszuweichen. Auch Oliver Scheytt erachtet eine
Eingrenzung der praxisrelevanten inhaltlichen Gestaltungsfelder fiir notwendig, um in
der Kulturpolitik prazise Ziel- und Aufgabenbiindel bearbeiten zu konnen: Die Kiinste
in Form der vier {ibergeordneten Kultursparten, das kulturelle Erbe und die kulturelle
Bildung seien dafiir konstitutiv."®

Kulturpolitik rahmt bestenfalls strategisch diese zunachst abstrakten Gestaltungs-
felder." In Anlehnung an von Beyme kann der Staat auf sechs Interventionstypen zu-
riickgreifen, die auch als Oberkategorien mdglicher policies zu verstehen sind. Auf der
Ebene der Normsetzung sind Mafinahmen restriktiv im Umgang mit pornografischen,
gewaltverherrlichenden, personlichkeitsverletzenden oder rassistischen Inhalten oder
regulativ als bewusster beschrinkender oder begiinstigender Eingriff in bestehende
Marktmechanismen zur Foérderung eines staatlich gewollten Ziels (u.a. Steuerpolitik,
Urheberrecht, Stiftungsrecht, Buchpreisbindung). Mafinahmen der finanziellen For-
derung sind protektiv zum Erhalt der als schiitzenswert erachteten materiellen oder
immateriellen Giiter (Denkmale, Kunstobjekte, Museen, Sprache), distributiv beziig-
lich der Verteilung verfiigbarer Finanzmittel an Kultureinrichtungen und Kulturschaf-
fende (u.a. Stipendien, Akademien), redistributiv zur Nivellierung systembedingter
Disparititen (Kiinstlersozialkasse, Subventionierung von Kiinstlern und Kunstwer-
ken) und akquisitiv fiir vornehmlich selbstreferenzielle Inszenierungen (u.a. Ankauf
von Kunstwerken, Auftragswerke, Ausstellungen, Stadtebau).'*

Die in Kapitel 1.3.1 vorgestellte Heterogenitét und tradierte Komplexitat des Kultur-
begriffs zeigt, dass Kultur nicht per se das Gute und Schone der menschlichen Existenz
widerspiegelt, sondern ebenso destruktive und machtbezogene Handlungen erfasst.'?!
In der Tradition von Herders Ansatz der zeitlichen und kulturellen Diversitit von und
in Gesellschaften ergibt sich die normative Verantwortung von Kulturpolitik: Kultur
kann und sollte als Korrektiv auf gesellschaftliche und individuelle Entwicklungspro-
zesse einwirken. Kulturpolitik beférdert damit als Sinn- und Identitatsstifter nicht nur
die kritische Selbstreflexion innerhalb einer Gesellschaft'??, sondern ebenso die Ver-

117 | Vgl. Fuchs (2007): S. 25 f.

118 | Vgl. Scheytt (2008b): S. 24-29.

119 | Vgl. Fuchs (2007): S. 8.

120 | Vgl. Beyme (1998a): S. 35-37, Beyme (2012): S. 129-132, Beyme (1997): S. 36-38
und Nieland (2009): S. 208 f.

121 | Vgl. Fuchs (2007): S. 15 f.

122 | Vgl. Hohne (2009): S. 19.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

31


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Kulturpolitik in Thiringen

mittlung von Kenntnissen, die die Rezeption und die eigenstindige Reproduktion von
Kunst ermoglichen.'” Daraus ergibt sich der definitorische Kern der Kulturpolitik, die
das gesellschaftliche Handlungsfeld der Kultur strukturiert. Dies geschieht durch poli-
tische Mafinahmen, die die inhaltlichen Bereiche der Kiinste, des Kulturerbes und der
kulturellen Bildung gestalten, schiitzen und entwickeln und einen reflexiven Diskurs
unter Aktivierung staatlicher, staatlich geforderter, gemeinniitzig orientierter, wissen-
schaftlicher, ausbildender, privatwirtschaftlicher und medialer Akteure erméglichen
und férdern. Analog zum Kulturbegriff der vorliegenden Arbeit bewegt sich Kulturpo-
litik einerseits im Spannungsfeld zwischen der strategischen Intervention in den kiinst-
lerischen Prozess und der freiheitlichen Enthaltung der Kulturschaffenden und wirkt
andererseits auf das Individuum und auf die Gesellschaft als Verbund.

1.4 POLITIKFELDANALYSE ALS THEORETISCHE GRUNDLAGE

Als politikwissenschaftliche Teildisziplin generiert die Politikfeldanalyse Akteurs-
wissen iiber die Politik, analysiert dieses systemisch und méchte den politisch Han-
delnden einen Zugang zu diesen Erkenntnissen er6ffnen. Im deutschsprachigen Raum
etablierten sich ebenso die Synonyme policy-Analyse und policy-Forschung."* In der
Analyse widmet sie sich »den konkreten Inhalten, Determinanten und Wirkungen
politischen Handelns.«'* Sie verhilt sich damit zur Politikwissenschaft wie die Be-
triebswirtschaftslehre zu den Wirtschaftswissenschaften, ausgenommen der Tatsache,
dass politische und unternehmerische Entscheidungsprozesse in ein anderes institu-
tionelles und normatives Gefiige eingebettet sind."® Sonja Blum und Klaus Schubert
ordnen die Politikfeldanalyse auf der Schnittstelle zwischen praktisch-politischem und
wissenschaftlich-theoretischem Nutzen mit einer klaren Ausrichtung auf die messbare
Wirklichkeit ein:

»lhre Aussagen liber die politische Wirklichkeit mdchte die Politikfeldanalyse the-
oriegeleitet gewinnen und Erkenntnisgewinne fiir die wissenschaftliche Theorie-
bildung erzielen. Gleichzeitig méchte sie empirische Erkenntnisgewinne leisten,
die von konkretem Nutzen fiir die politische Praxis sind.«™’

Harold Dwigth Lasswells Aufsatz The Policy Orientation pragte programmatisch die
nach dem Zweiten Weltkrieg in den USA begriindete Politikfeldanalyse, deren Fokus
auf Inhalt, Multidisziplinaritdt, praxisbezogener Problemldsung und Normativitdt
liegt.'® Der Begriff der policy erfasst die Zielrichtung, die in Deutschland verstirkt seit
Mitte der 1980er Jahre an Bedeutung gewinnt: das konkrete inhaltliche Handeln. Ta-
belle 3 gibt einen Uberblick iiber weitere analytische Ansitze der Politikwissenschaft.
Die klassische Fragestellung fokussiert die strukturellen und institutionellen Gegeben-
heiten (polity): Welche politische Ordnung ist z. B. »gut« oder »gerecht«? Die Frage nach

123 | Vgl. Wagner (2010): S. 175.

124 | Vgl. Blum; Schubert (2011): S. 10.

125 | Schubert; Bandelow (2009): S. 3.

126 | Vgl. ebd.: S. 3.

127 | Blum; Schubert (2011): S. 17.

128 | Vgl. Lasswell (1951), Schubert; Bandelow (2009): S. 12 f. und Saretzki (2008):
S. 35-39.

https://dol.org/1014361/9783839442555-004 - am 13.02.2026, 08:25:47. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839442555-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

