
Kapitel 12 | Systematische Problematisierung:

Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

Als Ziel der Arbeit wurde die Entwicklung einer fundamentaltheologischenTheorie der Re-

zeption undHermeneutik des ZweitenVatikanischenKonzils imKontext der Israeltheo-

logie und des jüdisch-christlichen Dialogs formuliert. Konkret gefragt wurde also nach

Kriterien der theologischen Erkenntnislehre, die den israeltheologischen Transforma-

tionen des ZweitenVatikanums und seiner Rezeption im jüdisch-christlichenDialog ge-

recht werden, sowie für die Hermeneutik und Rezeption des Konzils hilfreich sind. Auf

den vergangenenSeitenwurdedazu ein dialogsensibler Zugang zur Traditionshermeneu-

tik und zur Rezeption des Konzils eröffnet, dessen methodische und epistemologische

Koordinaten im letzten Kapitel systematisch dargestellt wurden. Eine ausführliche me-

thodologische Reflexion einer dialogsensiblen Traditionshermeneutik sowie einer von

Dialogsensibilität geprägten Rezeptionstheorie wurde im vierten Kapitel der Arbeit ge-

geben.

In den theologiegeschichtlichen Analysen des ersten Teils wurde die Dynamik

kirchlicher Tradition deutlich. Philosophisch-methodologische Reflexionen haben eine

Vielfalt an Traditionskonzepten gezeigt. Diese Erkenntnisse sowie der aufgezeigte

dialogsensible Zugang zu Tradition und zur Rezeption des Konzils wirken auf funda-

mentaltheologische Konzepte zurück. Auch wenn es manchmal so scheint, als wäre die

Hermeneutikdebatte in der Konzilsrezeption vor allem ein Sprachproblem, dürfen die

implizit wirksamenKonzepte vonKirche oder Tradition nicht unterschätzt werden.Wie

mit Bezug auf die kognitive Metapherntheorie von Lakoff und Johnson gezeigt werden

konnte, sind Sprachprobleme keinesfalls als nebensächlich zu bewerten. Vielmehr kann

eine kritische Reflexion von Sprachformen auch zu einer Dekonstruktion impliziter

und den Diskurs hemmender Vorannahmen führen.Wie gezeigt werden konnte, laufen

Rezeptionsprozesse außerdem nicht nur auf Ebene der Sprache, sondern auch der

Handlungen, Rituale oder Bilder ab. Dies gilt auch für den jüdisch-christlichen Dia-

log. Im Dialog wird die Notwendigkeit der Reflexion ob der Übersetzungsproblematik

zwischen Traditionen deutlicher, was wiederum auf den theologischen Diskurs der

eigenen religiösen Tradition zurückwirken kann. Traditionen entwickeln sich nicht

linear und unterschiedliche Absicherungsstrategien können nebeneinander für ver-

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


328 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

schiedene Gruppen wirksam sein. Franz Gmainer-Pranzl spricht der Reflexion von

Begriffen in der Fundamentaltheologie eine wichtige Bedeutung zu: »Von der sorgfäl-

tigen Verwendungsweise dieser Begriffe [Beispiele waren Wort Gottes, Glaube, Heilige

Schrift, Kanon, Überlieferung, Lehramt, Unfehlbarkeit, EH] hängt in Kirche undTheo-

logie zweifellos sehr viel ab.«1 Ähnlich wie die kognitive Metapherntheorie legt auch

Gmainer-Pranzl nahe, dass die Theologie »Kategorien« bereitstellt, die »als Strukturen

der Erfahrung« dienen, »mit denen die (spontan aufgefasste) Wirklichkeit des Lebens

interpretiert wird«.2

Die Differenzierung der Kategorien Bruch, Kontinuität, Diskontinuität und Reform

sowie die Problematisierung traditionshermeneutischer Metaphern und Sprachformen

haben Auswirkungen auf die Grundlagen theologischer Erkenntnis und Traditionsdeu-

tung. Diese Rückwirkungen werden nun in zwei Richtungen vertieft: In einer erkennt-

nistheologischenProblemzuspitzungwird erstens gefragt, inwiefern Israel als locus theo-

logicus und Akteur christlich-theologischer Erkenntnis denkbar ist. In einem zweiten

Schritt wird die traditionelle Gliederung der Fundamentaltheologie anhand der bisheri-

gen Erkenntnisse angefragt.

1. Erkenntnistheologische Problemzuspitzung: Israel als Akteur
christlich-theologischer Erkenntnis und locus theologicus?

Die systematische Auseinandersetzungmit Traditionsdynamik und -hermeneutik führt

zu einer erkenntnistheologischen Problemzuspitzung: Die jüdische Tradition könnte ei-

ne für das Christentum erkenntnistheoretisch notwendige Zugangsweise zum christli-

chen Glauben eröffnen, die über die christlichen Traditionen allein nicht möglich ist.3

Das ergibt sich gerade durch einen dialogsensiblen Zugang zu Tradition und Rezepti-

on, wo die Begrenztheit der eigenen Perspektive deutlich wurde. Ist Israel deshalb als

locus theologicus und Akteur theologischer Erkenntnis für das Christentum denkbar? Bei

einer solchen These sind allerdings die erkenntnistheoretischen Vorbehalte zu berück-

sichtigen, die an verschiedenen Stellen erarbeitet wurden (z.B. in Zusammenhang mit

demKonzept des »hermeneutical Jew« und der damit beschriebenen Gefahr der Verein-

nahmung).Anhand zweier unterschiedlicher Ansätze soll diese Frage diskutiertwerden.

Besondersmitzubedenken ist in diesem Abschnitt die in der Einleitung gegebene Diffe-

renzierungder unterschiedlichenBedeutungen Israels.Auchwenneine präziseVerwen-

dung der jeweiligen Bedeutung angestrebt wird, werden Übergänge deutlich, die eine

eindeutige Zuordnungmanchmal schwierig machen.

1 Gmainer-Pranzl, Franz: Die »orthafte Ortlosigkeit«. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre.

In: Huber, Konrad/Prüller-Jagenteufel, Gunter M./Winkler, Ulrich (Hg.): Zukunft der Theologie –

Theologie der Zukunft. Zu Selbstverständnis und Relevanz der Theologie. Thaur/Wien/München:

Druck- und Verlagshaus Thaur 2001, 155–171, hier 164.

2 Alle Zitate ebd. 165.

3 Vgl. zur Herleitung dieses Desiderats aus theologisch-metaphorologischer Perspektive unter dem

Stichwort »Verkörperung von Tradition« Höftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen

Konzils, 149–153.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 12 | Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte 329

1.1 Israel als Akteur christlich-theologischer Erkenntnis

Der Gedanke von Israel4 als Akteur christlich-theologischer Erkenntnis ergibt sich aus

einer konsequent und auf einer grundlegenden Ebene weitergedachten dialogsensiblen

Traditionshermeneutik, indermitderbeschriebenenGastfreundschaft fürdieWahrheit

des Anderen insofern ernst gemacht wird, als diese wirkliche theologische Bedeutung

für den eigenen Glauben gewinnt. Präziser muss gesprochen werden von Jüdinnen und

Juden als Akteurinnen und Akteure theologischer Erkenntnis, weil Israel nur unter Einbe-

zug der jüdischen Perspektive bestimmtwerden kann – eineThese, die weiter unten nä-

her ausgeführt wird.5 Auf dem Spiel stehen hier Machtpositionen, die die Fähigkeit zur

Identitätsumgrenzung nur bei sich selbst verorten und anderen Definitionsmöglichkei-

ten absprechen. Eine solche Folgerung bedeutet, dass jüdische Perspektiven in der Deu-

tung von Tradition und in der Reflexion des Glaubens eine viel stärkere Präsenz erhalten

müssen, als dies bisher der Fall ist.Was das konkret für einzelne Bereiche derTheologie

bedeutet, muss in zukünftigen Forschungen näher untersucht werden. Einige Perspek-

tiven für die Fundamentaltheologie werden im Folgenden gegeben.

Ein solcher Zugang ist auf Grundlage der bisherigen Überlegungen von christlicher

Seite theologisch plausibel. Allerdings muss ein zentraler Vorbehalt geltend gemacht

werden, der gerade Ergebnis einer dialogsensiblen Traditionshermeneutik ist: Keine

christliche Theologin, kein katholischer Forscher und auch keine kirchliche Instanz

können festlegen, dass Jüdinnen oder Juden Akteurinnen und Akteure theologischer

Erkenntnis für das Christentum sind. Das Wort »Akteur« impliziert, dass die Initiative

von Jüdinnen und Juden aus dem eigenen Selbstverständnis heraus gesetzt wird. Eine

solche Verhältnisbestimmung kann nur im Dialog entwickelt werden. Es ist möglich

zu signalisieren, dass ein dementsprechendes Interesse auf Seiten der Kirche oder

der katholischen/christlichen Theologie besteht. Es ist möglich Schritte zu setzen, die

jegliche Abwertung gegenüber dem Judentum überwinden. Es ist möglich, jüdische

Traditionen zu interpretieren und daraus zu lernen. Würde dies aber ohne Berück-

sichtigung des vielfältigen jüdischen Selbstverständnisses geschehen, wäre wiederum

die Gefahr der hermeneutischen Instrumentalisierung gegeben. Der Grat zwischen

Aneignung und Enteignung ist schmal und die Differenzierung beider Phänomenewird

unterschiedlich bewertet.6 Nicht jede Aneignung ist eine Enteignung.Auch Christinnen

4 Mit der Bezeichnung »Israel« wird in diesem Fall wiederum auf das Selbstverständnis des gegen-

wärtigen Judentums als Volk Israel referiert, nicht auf den politischen Staat.

5 Bei der Rede von Israel als Akteur theologischer Erkenntnis wird stärker eine kollektive Ebene be-

tont, in der Israel als theologisches Konzept gedacht wird oder als Eigenbezeichnung für das jüdi-

sche Volk. Inwiefern dies auch theologisch einen Unterschied macht, wäre näher zu bestimmen.

Ein Desiderat für den jüdisch-christlichen Dialog in diesem Zusammenhang stellt die Frage dar,

was die Bezeichnung »Israel« für Christinnen undChristen imKontext des jüdisch-christlichenDia-

logs und einer erneuerten Israeltheologie bedeutet.

6 Einen Entwurf hat z.B. die evangelische TheologinMarianneGrohmann erarbeitet, vgl. Grohmann,

Marianne: Aneignung der Schrift.Wege einer christlichen Rezeption jüdischer Hermeneutik. Neu-

kirchen-Vluyn: Neukirchener 2000. Ziel ist eine »Vermittlung zwischen jüdischer und christlicher

Hermeneutik […] für eine Aneignung ohne Enteignung, eine Rezeption jüdischer Hermeneutik in

christlicher Theologie, die bei den vorhandenen gemeinsamen Anliegen auch die bleibenden Dif-

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


330 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

und Christen dürfen die Hebräische Bibel lesen. Für viele stellen die Schriften des Alten

Testaments – um hier die Zusammenstellung des katholischen Kanons zu nennen –

einen sehr wichtigen Glaubensort dar. Die Kirche bekennt sich seit ihren Anfängen zu

diesen Schriften, die auch die heiligen Texte der ersten Jesusanhänger*innen waren.7

Eine Unterscheidung ist oft nur durch die Intention der Beteiligten zu treffen. Die

Päpstliche Bibelkommission spricht dieses Problem in ihrem Dokument Das jüdische

Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel aus dem Jahr 2001 an: »Manche haben

sich die Frage gestellt, ob die Christen sich nicht vorwerfen müssen, sich die jüdische

Bibel angeeignet zu haben durch eine Lesart, in der kein Jude sich wieder findet.«8 Und

sie antwortet darauf:

»Für die erste Frage – die der Aneignungder jüdischen Schrift durch die Christen – stellt

sich die Lage anders dar, denn die Christen können und müssen zugeben, dass die jü-

dische Lesung der Bibel eine mögliche Leseweise darstellt, die sich organisch aus der

jüdischenHeiligen Schrift der Zeit des Zweiten Tempels ergibt, in Analogie zur christli-

chen Leseweise, die sich parallel entwickelte. Jede dieser beiden Leseweisen bleibt der

jeweiligen Glaubenssicht treu, deren Frucht und Ausdruck sie ist.«9

Diese Anerkennung mag auf den ersten Blick selbstverständlich sein. Das Dokument

Denn unwiderruflich sindGnade undBerufung streichtmit der offiziellen Absage an eine Ju-

denmission allerdings die Bedeutung und die aus dieser Anerkennung entstehende Ver-

pflichtung für die katholische Kirche heraus und sagt klar, »dass die Juden Träger des

Wortes Gottes sind«10.

Die Frage der Aneignung ist deshalb so prekär, weil sie jahrhundertelang vor allem

mit Enteignung verbunden war. Eine Möglichkeit, diesen problematischen Konnex von

AneignungundEnteignungzu lösen, liegtwiederum in einerBerücksichtigungdes jüdi-

schen Selbstverständnisses und der Bereitschaft, auch in der Tradition überlieferte Nar-

rative einer Relektüre zu unterziehen. Wie kann so eine Relektüre umgesetzt werden?

Walter Homolka versammelt beispielsweise eine Vielzahl jüdischer Stimmen zum Jude-

Sein Jesu und berücksichtigt dabei auch künstlerische Auseinandersetzungen.11 Solche

Bilder könnten wiederum etablierte christliche und immer wieder antijüdisch geprägte

Jesusdarstellungendekonstruieren.EinweiteresBeispiel ist derRoman Judas12 des israe-

lischen Schriftstellers Amos Oz.13 Die Hauptperson des Romans, der Student Schmuel

ferenzen anerkennt« (ebd. 21). Walter Homolka warnt vor der Gefahr der Enteignung der Bibel,

vgl. Homolka/Resing: Interview »Die Enteignung der Bibel kommt immer wieder vor«.

7 In Kapitel 7 wurde anhand der verschiedenen Konzepte des »Parting of the ways« deutlich, dass

christliche und jüdische Auslegungen der Hebräischen Bibel jeweils unterschiedliche und mögli-

che Interpretationsweisen darstellen.

8 Päpstliche Bibelkommission: Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel,

Nr. 22.

9 Ebd.

10 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und

Berufung, Nr. 40.

11 Homolka: Der Jude Jesus, 9–23.

12 Oz, Amos: Judas. Berlin: Suhrkamp 2015.

13 Ausgehend von einemanderenWerk vonAmosOzund FaniaOz-Salzberger (Oz, Amos/Oz-Salzber-

ger, Fania: Juden undWorte. Aus dem Englischen von Eva-Maria Thimme. Berlin: Jüdischer Verlag

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 12 | Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte 331

Asch,entwickelt darin eine »kompletteParallelgeschichte«14, einNarrativ,das eine ande-

re Geschichte erzählt als jene des gierigen Verräters Judas. Der Judas von Schmuel Asch

ist überzeugt, dass Jesus vom Kreuz herabsteigen kann: »Gleich, gleich ist es so weit.

Gleichwird sich der gekreuzigte Gott erheben, er wird sich von denNägeln befreien und

vom Kreuz heruntersteigen und zu dem Volk, das sich ehrfürchtig vor ihm auf den Bo-

den wirft, sagen: ›Liebet einander.‹«15 Oz’ Werk zeige, so Homolka, ein neues jüdisches

Selbstbewusstsein: »Sein Eingehen auf Jesus und Judasmacht deutlich: Für die jüdische

Seite ist die Beschäftigungmit dem Juden Jesus Ausdruck einer neuen Freiheit und eines

neuen Selbstbewusstseins.«16

Die »Außenperspektive« Israels wird auf Grundlage dieser Überlegungen nicht nur

zu einer bestimmenden Größe des katholischen bzw. christlichen Selbstverständnisses,

sondern auch zu einemwichtigenOrt in der theologischenErkenntnis.Es ist einOrt,der

nicht der eigenen Kontrolle unterliegt und der auch nicht beliebig zur Verfügung steht.

Denn würde ein solcher Anspruch erhoben, wäre das Jüdische wiederum okkupiert und

enteignet, wie dies in der Geschichte oft passierte. Dialogsensible Traditionshermeneu-

tik und Rezeptionstheorie unterstreichen damit die Unverfügbarkeit der Gotteserfah-

rung und -erkenntnis. Die Reflexion Israels und des Judentums als locus theologicus er-

möglicht eineeindeutige theologischeWürdigung jüdischerTraditionenvonchristlicher

Seite und bietet ein theologisches Konzept, innerhalb dessen christlicheTheologie über

ihr Verhältnis zum Judentum bzw. Israel reflektieren kann.

1.2 Israel bzw. das Judentum als locus theologicus

Die Verhältnisbestimmung vom Konzept der loci theologici her bringt nochmals eine an-

dere Perspektive als das Bild des Akteurs bzw. der Akteurin. DieTheologie der loci theolo-

gici nach Melchior Cano ist, wie im zweiten Kapitel näher ausgeführt wurde, ein katho-

lisch-konfessionellesModell,dasdie Fundstellen vonLehrmeinungenundGlaubensaus-

sagen systematisiert und somit auch Orte theologischer Erkenntnis beschreibt.17 In der

bisherigen Forschung wurde an verschiedenen Stellen diskutiert und erarbeitet, ob und

inwiefern Israel ein locus theologicus ist, sein kann und soll.18 In Canos Systematik taucht

im Suhrkamp Verlag 2015) stellt Regina Polak die Frage, inwiefern auch das säkulare Judentum ei-

ne theologische Bedeutung für das Christentum hat (vgl. Polak, Regina: »Juden undWorte«. Prak-

tisch-Theologische Gedanken zum intellektuellen Streifzug von Amos Oz und Fania Oz-Salzberger

durch die jüdische Geschichte und Kultur. In: DIALOG-DU SIACH 116 [Juli 2019], 17–29, hier 17). Die-

ser Gedanke wäre im Kontext des jüdisch-christlichen Dialogs zu vertiefen.

14 Oz, Amos: Jesus und Judas. Ein Zwischenruf. Ins Deutsche übersetzt von Susanne Naumann. Mit

einem Nachwort von Rabbiner Walter Homolka. Ostfildern: Patmos 2018, 31.

15 Oz: Judas, 169. Die Passage stammt aus den Notizen von Schmuel Asch.

16 Homolka: Der Jude Jesus, 21.

17 Im FolgendenwerdenÜberlegungen zumVorschlag in der theologischen Literatur gegeben, Israel

als locus theologicus zu bezeichnen. Eine detaillierte Analyse dieser These in Zusammenhang mit

Canos gesamtemWerk kann an dieser Stelle nicht geboten werden, wäre aber ebenso wichtig. In

der Forschung wird häufig vor allem Canos Systematik und sein grundlegender Zugang rezipiert.

18 Vgl. z.B. Hünermann, Peter: Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube – Überlieferung – Theologie als

Sprach- undWahrheitsgeschehen.Münster: Aschendorff 2003, bes. 234–244. Petzel, Paul:Was uns

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


332 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Israel nicht als eigener locus theologicus auf.GregorHoff siehtdenGrunddafürdarin,dass

Cano »Israel imModus eines Ausschlusses verortet«19.

»Indem man einschließt, was die eigene Gottesrede trägt, es aber zugleich als selbst-

verständlich übernimmt, kann ausgeschlossenwerden, was an fremdemAnspruch der

eigenen Gottesrede gegenübertritt – genauer: was sie relativiert, weil sich der eigene

Offenbarungsanspruch als eine fremde Herkunftsgröße erweist.«20

Das Fehlen Israels ist damit kein Zufall, sondern Folge einer theologischen Leerstelle,

die wiederum in einemDilemma des eigenenOffenbarungsanspruches gründet. Als Fa-

zit seiner 2009 publizierten Analyse fundamentaltheologischer Ansätze stellt Hoff fest,

dass Israel trotz einer erhöhtenAufmerksamkeit fürdieProblematik inKircheundTheo-

logie noch nicht als »locus theologicus der Fundamentaltheologie im Sinne einer erkennt-

niskonstitutiven Größe«21 bezeichnet werden könne:

»Solange die Einsicht, dass Jesus Jude und die neutestamentliche Literatur durch und

durch jüdisch war, nicht (1.) offenbarungstheologisch grundiert und (2.) in den einzelnen

theologischen Traktaten durchgeführt wird, und zwar (3.) zumal in der fundamental-

theologischenEkklesiologie, bleibt Israel nochdort ein vergessenerOrt der Fundamen-

taltheologie, wo sich ausdrücklich der Bezug auf Israel und Judentum findet.«22

Für die »prekäre Lage des jüdisch-christlichenGrundsatzgesprächs« seien »theoretische

Klärungen« notwendig, die einer »Umstellung der theologischen Wissensformen« be-

dürfen.23 Fundamentaltheologische Entwürfemüssen sich auch der »Disziplinierungen

des Jüdischen im Rahmen systematischer Disziplinengeschichte«24 stellen.

Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie eröffnen hier Per-

spektiven. Eine dialogsensibel verstandene Traditionshermeneutik ist wesentlich durch

eine selbstkritische Reflexion auf Basis des jüdisch-christlichen Gesprächs geprägt.

Die Disziplinierung des Jüdischen wird dadurch aufgebrochen, dass nach dem Selbst-

verständnis des Judentums gefragt wird. Es entsteht ein Bewusstsein, dass bestimmte

erkenntnistheoretische Rahmenbedingungen und theologische Thesen dem Austausch

im jüdisch-christlichen Dialog standhalten müssen. Ein Beispiel dafür wurde im vor-

angehenden Abschnitt erläutert, nämlich die Frage nach Israel als Akteur christlich-

theologischer Erkenntnis. Die katholische Kirche kann nicht einfach festlegen, inwie-

fern Israel oder das Judentum ein Referenzpunkt für sie ist, weder abwertend noch

anerkennend. Jahrhundertelang hat sie aber genau das gemacht. Der erkenntnistheo-

retisch entscheidende Punkt ist, dass die eigene Deutungsmacht eingeschränkt werden

muss, um theologische Erkenntnisräume zu eröffnen.

an Gott fehlt, wenn uns die Juden fehlen. Eine erkenntnistheologische Studie. Mainz: Matthias

Grünewald 1994; Freyer, Thomas: »Israel« als Locus theologicus? In: ThQ 179 (1999) H. 1, 73–74.

19 Hoff: Eine systematische Politik des Verschweigens, 90.

20 Ebd.

21 Ebd. 106.

22 Ebd. 106–107.

23 Alle Zitate ebd. 107.

24 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 12 | Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte 333

Welche Bereiche gibt es noch, in denen Erkenntnisse aus dem jüdisch-christlichen

Dialog für die katholischeTheologie und Kirche wirksam werden müssen? Das sind zu-

nächst vor allem Themen, die als Anfragen von jüdischer Seite an Kirche und Theolo-

gie herangetragenwerden (z.B.Theologie des Landes).WeitereThemen lassen sich auch

durch einen Blick in die Geschichte identifizieren: Denn genau jene Bereiche, in denen

sichKircheundTheologie bis vordemZweitenVatikanum(und teilweisedarüberhinaus)

abwertend auf Israel bzw. das Judentum bezogen haben,müssen einer kritischen Refle-

xion unterzogen werden. Das betrifft sehr viele Felder, von der Bestimmung der Kirche

(z.B. Kirche als das »neue Israel«) über Forschungen zum Leben Jesu (z.B. das Jude-Sein

Jesu) bis hin zu offenbarungstheologischen Fragestellungen (z.B. Jesus als Selbstmittei-

lung Gottes, Bundestheologien).

Für eine Auseinandersetzung mit der Frage nach Israel bzw. dem Judentum als lo-

cus theologicus ist Hermann Pottmeyers nähere Bestimmung der loci theologici relevant.

Er charakterisiert etwa die Kirche als locus theologicus in zweifacherWeise: (1.) als »Fund-

ort der Zeugnisse des apostolischen Glaubens und der weitergehendenWirkungs- und In-

terpretationsgeschichte«, und (2.) als »Zeugin und Trägerin der Überlieferung«.25 Pott-

meyer bezieht sich dabei auf Max Seckler. Diesem folgend sind die unterschiedlichen

loci »nicht nur Orte, aus denen theologische Erkenntnis zu schöpfen ist, sondern leben-

dige und aktive Trägerschaften, in denen sich Erkenntnis ereignet oder ereignet hat«26.

Im Anschluss an Secklers These stellt sich die Frage, inwiefern sich Erkenntnis in Israel

ereignet und wie die Kirche einen Zugang zu diesem Erkenntnisort erhält. Hünermann

betont auch für den »theologischen Ort ›Judentum‹, dass die Träger dieser Bezeugungs-

instanz in ihrer eigenständigen Subjekthaftigkeit, Mündigkeit untrennbar zu diesem

Topos hinzugehören«27 und folgert daraus die Notwendigkeit des jüdisch-christlichen

Dialogs aus der christlichen Glaubensverantwortung heraus. Ein solcher Zugang kann

unddarf nicht gewaltsamerfolgen,wie dies in derVergangenheit durchhermeneutische

Instrumentalisierungen geschah.Das legt auch Pottmeyers Reflexion zur Auslegung der

Überlieferung des Glaubens nahe. Der Sinn der Auslegung liege in der Erschließung der

Intention der Offenbarung, die Pottmeyer imHeil der Menschen identifiziert.

»Auslegung heißt, den wahren Sinn der Selbstoffenbarung Gottes und seiner Bezeu-

gungen verstehend zu erschließen. Ihr wahrer Sinn ist aber nichts anderes als die In-

tention des offenbarenden Gottes und diese nichts anderes als das Heil derMenschen.

Deshalb spielt das SinnkriteriumderHeilsbedeutsamkeit nicht nur bei der unterschei-

denden Feststellung wahrer Überlieferung einer Rolle, sondern auch bei der Ermitt-

lung ihres wahren Sinns.«28

25 Beide Zitate Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 142.

26 Seckler,Max: Die ekklesiologische Bedeutung des Systems der »loci theologici«. Erkenntnistheore-

tische Katholizität und strukturaleWeisheit. In: Baier, Walter (Hg.): Weisheit Gottes, Weisheit der

Welt. Festschrift für Joseph Kardinal Ratzinger zum 60. Geburtstag. St. Ottilien: EOS 1987, 37–66,

hier 57.

27 Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 244.

28 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 147.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


334 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Eine so gedachte Auslegung der Überlieferung ist aber mit der Abwertung oder Enteig-

nung des Volkes, in dem Gott weiterhin wirkt – wie es Evangelii gaudium in Nr. 249 aus-

drückt29 – nicht vereinbar: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes und lässt

einenWeisheitsschatz entstehen, der aus der Begegnung mit dem göttlichenWort ent-

springt.«30 DerWeisheitsschatz Israelswird hiermit derOffenbarung verknüpft und bis

in die Gegenwart hinein anerkannt. Ein locus theologicus bietet also nicht nur Fundstellen

für Argumente, die durch den Fundort Autorität erlangen, sondern ist auch durch die

befreienden Erfahrungen in der Begegnungmit demWort Gottes gekennzeichnet.

»Das Sinnkriterium der Heilsbedeutsamkeit läßt den Ausleger die Offenbarungs- und

Überlieferungszeugnisse als Zeugnisse befreiender Erfahrung des Anbruchs des Rei-

ches Gottes lesen. Die loci theologici werden dann nicht mehr bloß als Fundorte maß-

geblicher Lehre begriffen, sondern als ausgezeichnete Bezeugungsorte und -gestalten

authentischer Heilserfahrung und authentischen Heilsverständnisses.«31

Was Pottmeyer schreibt, ist von großer Relevanz für die Bestimmung der theologischen

Bedeutungdes jüdisch-christlichenDialogs.Die offenbarungstheologischeBegründung

in Evangelii gaudium führt zu dem Schluss, dass Israel genau solch einen Ort der Heilser-

fahrung darstellt. DieseThese gilt es genauer zu untersuchen.

Es wurde gefragt, ob Israel ein locus theologicus sein kann. Auf Basis von Pottmeyers

Überlegungen würde einen solchen Ort auch auszeichnen, dass er ein Bezeugungsort

»authentischer Heilserfahrung«32 ist. Wenn dieser locus theologicus als Israel bezeichnet

wird, muss fundamentaltheologisch reflektiert werden, wie ein Zugang zu Israel mög-

lich ist undwie diesesVerständnis von Israel zustande kommt.Denn Israel könnte sich–

wie die Begriffsreflexion am Beginn dieser Studie gezeigt hat – auch auf eine Defini-

tion eines ausschließlich biblisch verstandenen Israels beschränken, die die lebendige

Fortführung der Tradition Israels in den jüdischen Strömungen bis heute bewusst oder

unbewusst ausschließt. Israel wird deshalb nicht inhaltlich bestimmt, sondern an die Er-

fahrungsform dieser Größe geknüpft: den Dialog mit dem Judentum. Israel bestimmt sich in

der Folge performativ imDialog aus dem Selbstverständnis der unterschiedlichen jüdischen Strö-

mungen.

Dadurch bleibt eine Offenheit für die vielfältigen Glaubenserfahrungen der Dia-

logpartner*innen bestehen, die sich in unzählbaren Differenzen zeigt.33 Hünermann

benennt ausgehend von der Unterschiedlichkeit der Gesprächspartner*innen die

Schwierigkeit, »zu einem echten ›Dialog‹ zu gelangen«34 und verweist dabei auf eine

kritische Reflexion zumDialog als »Leitbegriff christlich-jüdischer Begegnung«35 durch

29 Franziskus: Evangelii gaudium. Apostolisches Schreiben über die Verkündigung des Evangeliums

in der Welt von heute, Rom, 24. November 2013, Nr. 249.

30 Ebd.

31 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 147–148.

32 Ebd. 148.

33 Dieser Gedanke knüpft an die Philosophie der différance vonDerrida an, deren Bedeutung für diese

Studie in Kapitel 4 erläutert wurde, vgl. S. 132ff.

34 Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 245, FN 477.

35 Freyer, Thomas: Vom christlich-jüdischen Gespräch zumDialog? TheologischeNotizen zur Seman-

tik eines Leitbegriffs. In: ThQ 180 (2000), 127–146, hier 138.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 12 | Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte 335

Thomas Freyer. Dieser plädiert in seinem Aufsatz für einen differenzierte Sicht des

jüdisch-christlichen Dialogs (den er im Jahr 2000 noch nicht verwirklicht sieht): dieser

sei – in Anschluss anEmmanuel Levinas –noch vor jedemAustausch ein sich demAnde-

ren Aussetzen.36 Hünermann folgert daraus »eine strukturelle, erkenntnistheologische

Öffnung und Radikalisierung christlicher Theologie auf den jüdischen Gesprächspart-

ner«37. Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie können an die

durch Freyer aufgestellten Desiderate anknüpfen und stellen einen Zugang dar, der

sensibel für Asymmetrien und die jeweiligen Selbstverständnisse ist. Die Forderung

nach einem sich Aussetzen ist ein wesentliches Merkmal der Dialogsensibilität.

Die Komplexität der Ausgangsfrage erhöht sichweiter,wennCanosDifferenzierung

der eigenen und fremden loci theologici herangezogen wird. Denn eine exakte Zuord-

nung kann nicht getroffen werden. Bereits die dargestellte, nach wie vor umstrittene

»Anfangsgeschichte« einer Trennung von Judentum und Christentum lässt keine einfa-

chen Schlüsse zu. Als Empfänger*innen der Offenbarung fühlen sich auch Christinnen

undChristendurchden Israeltitel angesprochen,genausowurde aberderTitel Israel aus

politischen und theologischen Gründen auf die Kirche übertragen. Vor diesem hier nur

angedeuteten Hintergrund wird deutlich: Israel ist gleichzeitig locus proprius und locus

alienus theologischer Erkenntnis. Christentum und Judentum stehen mit ihrem jewei-

ligen Bezug auf Israel in einer gemeinsamen Tradition, transformieren sie aber in ge-

genseitiger Abgrenzung auf je eigeneWeise. PeterHünermannmarkiert dieses Problem

mit der Benennung Israels als einen locus theologicus »semi-proprius«38.Dieser Terminus

»ist in Anführungszeichen gesetzt, weil er ein Problem bezeichnen soll, nicht eine schon

fertige Antwort«39: »Handelt es sich doch um einen theologischen Ort, der ›gemeinsam‹

und zugleich konfliktiv ist, der konstitutiv für das Christentum und zugleich fremd ist,

nicht zuletzt aufgrunddesweitgehendenWegfalls des judenchristlichenElements in der

Kirche.«40

Ob solch ein performativ-bestimmter Zugang zur Größe Israel für die jüdischen

Gesprächspartner*innen plausibel scheint, ist ein Desiderat des Dialogs und weiterer

Forschungen. Für die katholische Theologie und Kirche würde es eine Bestimmung der

Größe Israel ermöglichen, die nicht von einer Fremdbestimmung durch die katholische

Theologie und Kirche erfolgt.

In der Skizzierung einer dialogsensiblen Traditionshermeneutik und Rezeptions-

theorie wurde offengelegt, dass auch dieser Zugang zu Tradition normative Elemente

enthält. Sie ergeben sich aus einem Anspruch heraus, den Pottmeyer als prophetische

Aufgabe einer Auslegung benennt, die sich der Heiligen Schrift verpflichtet weiß:

»Die Überlieferung ist demnach auf die gegenwärtige Zeit hin auszulegen, in der die

Menschenfreundlichkeit Gottes als Heil der Menschen neu erfahren und bezeugt wer-

36 Vgl. ebd. 146.

37 Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 245, FN 477.

38 Ebd. 237.

39 Ebd. 237, FN 451.

40 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


336 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

den soll. Über ihre exegetische Aufgabe hinaus hat Auslegung deshalb auch eine pro-

phetische Aufgabe.«41

Ein solcher Anspruch stellt sich auch an die Fundamentaltheologie. Aus der Anmerkung

Hoffs muss geschlossen werden, dass die Fundamentaltheologie nach den israeltheo-

logischen Transformationen des Konzils und den Entwicklungen der darauf folgenden

Rezeption ihreTheoriearchitektur nicht unverändert belassen kann.

Wenn also Israel als ein locus theologicus postuliert wird, dannmuss derModus seiner

Bestimmung offengelegt und differenziert werden. Als allein fremdbestimmte Definiti-

on bleibt fraglich, ob diesemErkenntnisort die befreiendeDimension zukommt, die ihn

nach der Definition Pottmeyers auszeichnen müsste. Eine dialogsensible Fundierung

der Größe Israel als locus theologicus könnte diesen Differenzierungsprozess kritisch be-

gleiten, denn sie verwehrt sich gerade einer Festlegung des Gegenübers im Dialog. Hier

ergeben sich erkenntnistheoretischeWege, die einer von Freyer im Jahr 1999 benannten

Herausforderung begegnen können:

»Die Wahrnehmung ›Israels‹ als Locus theologicus ist für eine Theologie, die sich dem

heutigen christlich-jüdischen Gespräch verpflichtet weiß, zweifellos eine erhebliche

Herausforderung. Sie unterläuft die herkömmlichen begrifflichen Differenzierungen

und Einteilungsschemata christlicher Theologie. Sie bewirkt eine Inversion der er-

kenntnistheoretischen Dynamik des Logos der Theologie, seiner Intentionalität, und

ermöglicht Zeugnis und Solidarität.«42

Andrea Schmuck greift mit einem Dissertationsprojekt zur Erkenntnistheorie des jü-

disch-christlichen Dialogs genau diese Dynamik auf. Sie setzt sichmit der differenzier-

ten Bestimmung Israels als locus theologicus proprius und locus theologicus alienus ausein-

ander. Dabei stellt sie auch die Frage, ob ein katholisch-konfessionelles Konzept wie die

loci-Lehre im jüdisch-christlichen Dialog anschlussfähig ist und ob die Anerkennung Is-

raels und des Judentums als locus theologicus auf jüdischer Seite als positive Würdigung

oder Vereinnahmung empfunden wird. Eine weitere Forschungsfrage betrifft die Mög-

lichkeit der Übersetzung dieses katholischen Konzeptes in eine Erkenntnistheorie des

Dialogs.43

Die theologische Bedeutung desDialogs kann von daher bestimmtwerden: DerDia-

log gewinnt eine zentrale theologische Bedeutung,weil für christlicheTheologie gewisse

Bestimmungen nicht außerhalb des Dialogs getroffen werden können, will man die is-

raeltheologische Erneuerung des Konzils ernst nehmen. Dies bedeutet nicht, dass sich

Christinnen und Christen und Jüdinnen und Juden über theologische Themen austau-

schen und oder gar zu einem theologischen Konsens kommen müssen. Die Schwierig-

keiten eines solchen theologischen Dialogs wurden an anderer Stelle benannt. Vielmehr

ist der jüdisch-christliche Dialog an sich für das Christentum (und wie jüdische Erklä-

rungen durchaus andeuten auch für das Judentum) ein theologischer Ort:

41 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 148.

42 Freyer: »Israel« als Locus theologicus, 74.

43 Das Projekt »Zur Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs« wird von Andrea Schmuck

im Rahmen des Theologischen Exzellenzprograms »Kulturen – Religionen – Identitäten« an der

Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Salzburg durchgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 12 | Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte 337

»Letztlich geht es aber nicht nur um Theologie im Dialog, sondern um seine Theolo-

gizität selbst. Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur von Gott gesprochen,

sondern eine Gottesbestimmung durchgeführt: theologisch-reflexiv, aber auch in ei-

nem gelebten Gottesbezug auf den Gott Israels.«44

Dies schließt wiederum Kontroverse und Dissens nicht aus, weil es nicht um Assimi-

lation oder Übereinstimmung geht, sondern um die Möglichkeit der Anerkennung des

Anderen. Eine dialogsensibel ausverhandelte Bestimmung Israels als locus theologicus ist

anschlussfähig für eine performativeTheologie des jüdisch-christlichen Dialogs, wie sie

Gregor Hoff im obigen Zitat beschreibt. Hoffs Argumentation für die Theologizität des

Dialogs ist offenbarungstheologisch fundiert und referiert auf die »Form der geschicht-

lichen Gottesbestimmung«45, die sich im Tanach vermittelt und die das Christentum in

seinem Bezug darauf teilt.

Als fundamentaltheologischeKonklusion steht andieser Stelle derVersuch, Israel als

möglichen locus theologicus differenziert zu betrachten. Als Ergebnis folgt hier auf Basis

eines dialogsensiblen Ansatzes, dass Israel als locus theologicus performativ imDialog be-

stimmtwerdenmuss, um die Fremdbestimmung dieser Größe zu überwinden. Kritisch

muss hier angefragt werden: Was aber, wenn es von jüdischer Seite kritischen Wider-

spruch oder wenig Interesse an einer solchen Aushandlung gibt? Auch Kritik und Des-

interesse muss potenziellen Dialogpartner*innen und -partnern zugestanden werden,

wie in Kapitel 11 festgestellt wurde. Muss christliche Theologie dann auf diesen wichti-

gen Aspekt verzichten? Oder bleibt am Ende wiederum ein kirchliches Deutungsmono-

pol? Wie weit reicht das dialogische »Einspruchsrecht«? Wichtig ist hier, weder »das Ju-

dentum« noch »das Christentum« als homogene Größe zu sehen, sondern die zeitlichen

und räumlichen Aspekte des Diskurses zu berücksichtigen.Die jeweiligen Glaubenstra-

ditionen vereinen verschiedenste Positionen. Solange es auch nur ein paar Menschen

gibt, die sich mit der Bedeutung des Jüdischen für christliche Theologie und Glaubens-

erfahrungenundumgekehrt derRelevanzdesChristlichen für jüdischeForschungs-und

Glaubensthemen auseinandersetzen, kann sich ein performativer Raum entfalten. Dar-

aus entstehendeTheorien können und sollen nicht absolut gesetzt werden, sondern Ar-

gumente und neue Perspektiven für den Diskurs bereithalten. Der bereits stattfindende

Dialog und die Tatsache, dass überhaupt nach der theologischen Bedeutung des Dialogs

gefragt wird, zeigen den schon bestehenden Diskursraum auf.

Der Rückgriff auf die loci-Lehre muss ein kritischer sein, weil die Vorstellung der lo-

ci die Gefahr birgt, von starren und fest umgrenzten Orten auszugehen. Der skizzierte

Ansatz macht deutlich, dass eine solche starre Interpretation der loci aber aufgrund der

Dynamik der Glaubenspraxis und -erfahrungen problematisch ist. Die loci sind bereits

durch ihre kulturelle Verfasstheit und Codierung von (Sinn-)Verschiebungen betroffen.

InBezugauf Israel ist die performativeBegriffsbestimmung imDialog sogar theologisch

begründet, wie gezeigt wurde.

44 Hoff: Identität in Beziehung, 169.

45 Ebd. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


338 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

2. Brüche im Aufbau der Fundamentaltheologie

Der Entwurf dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie ist ein Ver-

such, die Herausforderungen des jüdisch-christlichen Dialogs und der Israeltheologie

und davon ausgehend auch die religiöse und gesellschaftliche Pluralität in die Reflexion

der Kriteriologie der Fundamentaltheologie einzubringen. Aufgabe der Fundamental-

theologie ist es unter anderem, Instrumentarien für die Erkenntnistheorie desGlaubens

undderTheologie bereitzustellen.Dazugehört auch,überZugängezudenTraditionsbe-

ständen der Kirche nachzudenken.Das Zweite Vatikanische Konzil nahm grundlegende

Umstellungen der vorhandenen kirchlichen Traditionsbestände vor, was auch Auswir-

kungen auf die Fundamentaltheologie hat und habenmuss.

»Den Durchbruch zu einem veränderten Verhältnis zum Judentum hat das Vaticanum

II nur im Zuge einer neuen Zuordnung eigener Traditionsbestände erreichen können.

Das war schmerzhaft, irritierend und umstritten, aber produktiv, weil sich die katholi-

sche Kirche vom antimodernen Ablehnungsmodus emanzipierte und im Blick auf die

Welt von heute, auf andere Konfessionen und Religionen, auf gesellschaftliche wie in-

nerkirchliche Probleme hin sprachfähig wurde.«46

Die hier angesprochenen Bereiche finden sich auch in der traditionellen Gliederung der

Fundamentaltheologiewieder, die in der Geschichte durch eine »Frontstellung« zur auf-

klärerischen Philosophie zeitweise eine »Verfestigung des apologetischen Denkens zu

einer starren Schematik« erfuhr.47 Eine dreiteilige Ausdifferenzierung der Fundamen-

taltheologie entstand zunächst aus der Anforderung an das Fach, den Glauben gegen-

über verschiedenen Anfragen zu verteidigen und das wichtige Anliegen, die Vernunft-

gemäßheit des Glaubens aufzuzeigen. Obwohl die Disziplin der Fundamentaltheolo-

gie erst im 19. Jahrhundert entstand, ist die traditionelle Dreiteilung wesentlich älter

undfindet »bei PierreCharron (1541–1603) ihren ›klassischen‹Ausdruck«48,worauf Franz

Gmainer-Pranzl hinweist: Die demonstratio religiosa »versucht die Vernunftgemäßheit re-

ligiöser Praxis undTheorie zu verteidigen gegen den Vorwurf, der Glaube an Gott sei in

sich unhaltbar und irrational«; die demonstratio christiana »unternimmt den Aufweis der

Glaubwürdigkeit der in Jesus Christus erfolgten Offenbarung Gottes«; die demonstratio

catholica strebt an, die »Verteidigung des Selbstverständnisses der römisch-katholischen

Kirche, legitime und authentische Instanz der Überlieferung, Auslegung und Verkündi-

gungdes christlichenGlaubens zu sein«.49Dies bedeutete einerseits eineÖffnunghin zu

verschiedenen Diskursen im »Außen« der Kirche, legte den Grundduktus aber auf eine

verteidigende Haltung fest.

Im 20. und 21. Jahrhundert entstanden neue Herausforderungen für Kirche und

Theologie. Das Zweite Vatikanische Konzil veränderte die Grundhaltung der Kirche

46 Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 12.

47 Beide ZitateMeyer zu Schlochtern, Josef: Ist die Gliederung der Fundamentaltheologie in Traktate

eine sinnvolle Weiterführung der traditionellen Demonstrationes? In: RTFR 57 (2010) H. 2, 41–52,

hier 44.

48 Gmainer-Pranzl: Die »orthafte Ortlosigkeit«, 156.

49 Alle Zitate ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Kapitel 12 | Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte 339

anderen Religionen und »derWelt« gegenüber.Darauf reagierte auch die Fundamental-

theologie, in der es heute weniger um klassische Apologetik geht, denn um den Ausweis

der Glaubensverantwortung. Anstatt eines starren Schemas bilden die demonstrationes

Arbeitsbereiche, die eine Orientierung in der Vielfalt anThemen der Fundamentaltheo-

logie geben können.50

Dennoch stellen sich aus den Ergebnissen der Studie verschiedene Anfragen an die

Fundamentaltheologie. Denn der Aufbau der Fundamentaltheologie in diese drei Berei-

che, die imHandbuch der Fundamentaltheologie51 – erschienen erstmals im Jahr 1985 –

um einen vierten Traktat der theologischen Erkenntnislehre erweitert wurden,52 stellt

ein bestimmtes Modell theologischer Grundlagenreflexion dar. Es ist somit selbst Teil

einer bestimmten Tradition: »Die Tradition ist aber nicht nur Überlieferung der Ausle-

gung einzelner Zeugnisse, sie überliefert auchmaßgeblicheModelle, wie Auslegung ge-

schieht.«53 Solche Modelle zeigen sich beispielsweise in den loci theologici. Die »Kirchen-

väter, die Liturgien oder die Konzilien bis zum Vaticanum II«54 sind nicht nur Fundor-

te für tragfähige Glaubensargumente, sondern geben der Überlieferung eine bestimmte

Form.DasZweiteVatikanischeKonzil deutet nicht nurdieTradition, sondern ist eine In-

stanz, die »darüber hinaus dieWeisen und Regeln rechter Auslegung, also Hermeneutik

lehrt undüberliefert«55.Nundarf die Fundamentaltheologie nichtmit einem locus theolo-

gicus verwechselt werden. Aber sie bietet Instrumentarien,mit Hilfe derer Glaubensorte

untersucht und zugänglich gemacht werden können.

Wenn die These also lautet, dass durch das Zweite Vatikanum und seine theologi-

schen und erkenntnistheologischen Umstellungen Traditionsbestände neu formatiert

wurden, somuss auch diesesModell der Fundamentaltheologie angefragtwerden, denn

mit der »›Form‹ einer Theologie […] fallen Grundsatzentscheidungen, welche den ›Weg‹

der Glaubensreflexion bestimmen«.56 Deshalb ist die Reflexion der eigenen erkenntnis-

theoretischen Kriterien wichtig.57

Wird der klassisch gewachsene Aufbau (1.) der Frage nach der Vernunftgemäßheit

eines Glaubens an Gott, (2.) der Frage der Überzeugungskraft der Offenbarung in Je-

sus Christus und (3.) der Frage nach der katholischen Kirche als Trägerin authentischer

Überlieferung aus der Perspektive dialogsensibler Traditionshermeneutik brüchig? Ver-

ändert eine dialogsensible Rezeptionstheorie des Zweiten Vatikanums die Anforderun-

gen, die an die Fundamentaltheologie gestellt werden?

50 Dies spiegelt sich in der Verwendung der demonstrationes als Gliederungselemente diverser funda-

mentaltheologischer Werke wider, wie Meyer zu Schlochtern darstellt (vgl. Meyer zu Schlochtern:

Ist die Gliederung, 41–45).

51 Kern,Walter/Pottmeyer,Hermann Josef/Seckler,Max (Hg.): Handbuchder Fundamentaltheologie.

4 Bände. Freiburg/Basel/Wien: Herder 1985–1988.

52 Kern, Walter/Pottmeyer, Hermann Josef/Seckler, Max (Hg.): Handbuch der Fundamentaltheolo-

gie. 4. Traktat theologische Erkenntnislehre, Schlussteil Reflexion auf Fundamentaltheologie. Frei-

burg/Basel/Wien: Herder 1988.

53 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Überlieferung, 146.

54 Ebd.

55 Ebd.

56 Gmainer-Pranzl: Die »orthafte Ortlosigkeit«, 160.

57 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


340 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

ImHinblick auf den jüdisch-christlichen Dialog und die Israeltheologie kann jeden-

falls festgestelltwerden,dass eine thematischeEinordnung zu einemTraktat nichtmög-

lich ist. Das zeigt sich, wie bereits erwähnt, schon an der institutionellen Verankerung

der Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum, die an den Päpstlichen

Rat zur FörderungderEinheit derChristen angebunden ist undnicht andenPäpstlichen

Rat für den InterreligiösenDialog.58 Angesichts der verschiedenenDimensionenderBe-

ziehung zum Judentum, die schwer auf einer bestimmten Ebene verortet werden kann,

funktioniert die Trennung der Bereiche nicht mehr eindeutig. Überschneidungen erge-

ben sich vor allem im Grenzbereich zwischen Ökumene und interreligiösemDialog. Ei-

ne eindeutige Zuordnung ist aufgrund verschiedener theologischer Vorannahmen nicht

möglich. Sie wurden in Kapitel 3 und an anderer Stelle ausführlich erläutert, etwa die

Überzeugung,dassdas JudentumdemChristentumnichtsÄußerliches ist, sonderndass

es eine innere Verbindung gibt. Diese gründet vor allem auch darin, dass sich Christin-

nenundChristendurchdieHebräischeBibel angesprochen fühlen.Allerdingsdeuten sie

diese anders als Jüdinnen und Juden und fügen Texte hinzu,mit denen sie das Bekennt-

nis an Jesus Christus fundieren. Auch eine gemeinsame (oder getrennte, je nach For-

schungsansatz)GeschichtedesAnfangsbzw.derNeuformationverbindet Judentumund

Christentum. Eine Gleichsetzung des Judentumsmit christlichen Kirchen oder Konfes-

sionen im Rahmen der innerchristlichen Ökumene ist aber bereits vom Selbstverständ-

nis des Judentums her nicht möglich und gewollt. Auch das gilt es zu respektieren und

entsprechend in theologischen Diskursen zu berücksichtigen.

Ein dialogsensibler Zugang zur Rezeption des Konzils und zur Traditionshermeneu-

tik verstärkt insofern eineWeiterentwicklung der Fundamentaltheologie, die in den drei

demonstrationes bereits angelegt ist. Die Organisationsstruktur der demonstrationes kann

nicht mehr alleine vom »Innen« her festgelegt werden, sondern wird im Diskursraum

erschlossen. Diese Erkenntnis ergibt sich auch wesentlich aus dem jüdisch-christlichen

Dialog heraus. Eine Haltung des Dialogs lässt die Kirche nicht unverändert, worauf Be-

nedikt Gilich und Gregor Hoff bezüglich der Positionsveränderung des Zweiten Vatika-

nums dem Atheismus gegenüber hinweisen:

»Dies gilt gerade in Bezug auf die Verhältnisbestimmung der Kirche zumAtheismus in

GS 19–21, die das Konzil nicht (mehr) als unidirektionale Bewegung, sondernWechsel-

wirkung, als Dialog denkt. Das[] lässt die Selbstkonstruktion der Kirche nicht unverän-

dert. Die Bildlogik der Dialogmetapher erzeugt eine Inversion, indem sie dem Ande-

ren/Fremden Bedeutung für die Selbstbestimmung zuspricht.Wie die Kirche über sich

selbst denkt und spricht, bedingt die Möglichkeiten, wie sie mit den Anderen spricht

und über sie spricht – und umgekehrt!«59

58 Die Kommission ist strukturell allerdings eigenständig. Die Verbindung geht bis zur Gründung des

damaligen Sekretariats für die Einheit der Christen zurück, die durch Paul VI. initiiert wurde. Der

mit der Leitung des Sekretariats betraute Kardinal Bea war, wie in Kapitel 5 näher erläutert, auch

mit der Frage nach einer Verhältnisbestimmung von Judentum und Christentum betraut. Vgl. die

Homepage des Päpstlichen Rats zur Förderung der Einheit der Christen: https://www.christianun

ity.va (28.12.2022).

59 Gilich/Hoff: Metaphern, in denen wir (nicht) glauben, 287–288.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va


Kapitel 12 | Rückwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte 341

Diese Inversion soll nun auch auf epistemologischer Ebene wirksam werden und me-

thodologische Auswirkungen zeitigen.Nur in einer Kombination der unterschiedlichen

Ebenen kann die Leerstelle christlicher Theologie, die das Jüdische häufig darstellt, tra-

ditionsproduktiv werden – und die Traditionsbildung des jüdisch-christlichen bzw. jü-

disch-katholischen Dialogs, die sich bereits jetzt beobachten lässt, fördern.

In der Bereitstellung von erkenntnistheoretischen Zugängen ist eine Dialogsensibi-

lität ebenso sinnvoll, um der Verabsolutierung der eigenen Position vorzubeugen. Ein

wichtiges Fazit der methodologisch-fundamentaltheologischen Reflexion kann deshalb

mit Gmainer-PranzlsThese gezogenwerden: Die Aufstellung vonKriterien der Erkennt-

nislehre, die normative Elemente enthalten, soll nicht der Verabsolutierung bestimmter

Ansätze dienen, »sondern die theologische Argumentation der Beliebigkeit sowie For-

men strategischer Gewalt entziehen«60.

»Weder die Willkür des Einzelnen, der Druck einer Institution noch unausgesproche-

ne Plausibilitäten sollen die Bildung eines theologischen Urteils bestimmen, sondern

eine Kriteriologie der Glaubenswissenschaft, die sowohl dem Anspruch der eigenen

Botschaft als auch den Prinzipien eines rationalen Diskurses genügt.«61

Formen strategischerGewalt sind inBezug auf das Judentumschonmehrfach angespro-

chenworden.Umdiese zudekonstruierenunddabei nichtwiederumaufKostenanderer

religiöser Traditionen oderWeltanschauungen zu argumentieren, ist eine wechselseiti-

ge Durchdringung der demonstrationes notwendig.

EineHerausforderung fürdieReflexion theologischerErkenntnislehre ist daraus fol-

gend, diese unterschiedlichen Ansprüche und die darauf gegebenen Antwortversuche

miteinander insGespräch zubringen–nichtmit demZiel, eine einheitlicheMetatheorie

theologischer Erkenntnis zu bilden, sondern gerade, umder Verabsolutierung einzelner

Ansätze entgegenzuwirken und eine stete Selbstreflexion in Gang zu halten. DennThe-

men der Ökumene, des interreligiösen Dialogs oder der Theologie der Religionen und

theologischeZugängewieTheologie Interkulturell könnennicht isoliert voneinander be-

trachtet undbetriebenwerdenund stehen inWechselwirkungmit denanderen theologi-

schen Disziplinen. Der interdisziplinäre Austausch innerhalb derTheologie und außer-

halb der theologischen Fakultätenmit anderen Disziplinen wird zwar theoretisch schon

lange als erforderlich angesehen, in der Praxis aber aus verschiedenenGründen oft nicht

umgesetzt. Dies hat beispielsweise mit strukturellen Gegebenheiten an wissenschaft-

lichen Instituten zu tun oder auch damit, dass Studienpläne gerade in theologischen

Studiengängen oft so viele Fächer abdecken müssen, dass für disziplinenübergreifende

LehrveranstaltungenkaumRessourcenübrigbleiben.Hier istwiebei vielenanderenThe-

men auch in der Wissenspolitik anzusetzen, indem Ansätze und Strukturen gefördert

werden, die innerhalb und außerhalb derTheologie Disziplinengrenzen überschreiten.

Dialogsensible Traditionshermeneutik und dialogsensible Rezeptionstheorie kön-

nen hier einen Beitrag zur Weiterentwicklung der theologischen Grundlagenforschung

leisten: Sie schließen an die Tiefe christlicher Tradition und Glaubenserfahrungen an,

nehmen die Neuformationen des Zweiten Vatikanischen Konzils ernst, erarbeiten eine

60 Gmainer-Pranzl: Die »orthafte Ortlosigkeit«, 167.

61 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


342 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Fundierung für die epistemologische und theologische Bedeutung des jüdisch-christ-

lichen Dialogs und sind von hier ausgehend auch anschlussfähig für theologische Re-

flexionen über das Verhältnis zu anderen Religionen, Konfessionen, gesellschaftlichen

Wirklichkeiten oder theologischenThemenfeldern.

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016 - am 14.02.2026, 07:56:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

