Kapitel 12 | Systematische Problematisierung:
Riickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

Als Ziel der Arbeit wurde die Entwicklung einer fundamentaltheologischen Theorie der Re-
zeption und Hermeneutik des Zweiten Vatikanischen Konzils im Kontext der Israeltheo-
logie und des jiidisch-christlichen Dialogs formuliert. Konkret gefragt wurde also nach
Kriterien der theologischen Erkenntnislehre, die den israeltheologischen Transforma-
tionen des Zweiten Vatikanums und seiner Rezeption im jitdisch-christlichen Dialog ge-
recht werden, sowie fiir die Hermeneutik und Rezeption des Konzils hilfreich sind. Auf
denvergangenen Seiten wurde dazu ein dialogsensibler Zugang zur Traditionshermeneu-
tik und zur Rezeption des Konzils eréffnet, dessen methodische und epistemologische
Koordinaten im letzten Kapitel systematisch dargestellt wurden. Eine ausfithrliche me-
thodologische Reflexion einer dialogsensiblen Traditionshermeneutik sowie einer von
Dialogsensibilitit geprigten Rezeptionstheorie wurde im vierten Kapitel der Arbeit ge-
geben.

In den theologiegeschichtlichen Analysen des ersten Teils wurde die Dynamik
kirchlicher Tradition deutlich. Philosophisch-methodologische Reflexionen haben eine
Vielfalt an Traditionskonzepten gezeigt. Diese Erkenntnisse sowie der aufgezeigte
dialogsensible Zugang zu Tradition und zur Rezeption des Konzils wirken auf funda-
mentaltheologische Konzepte zuriick. Auch wenn es manchmal so scheint, als wire die
Hermeneutikdebatte in der Konzilsrezeption vor allem ein Sprachproblem, diirfen die
implizit wirksamen Konzepte von Kirche oder Tradition nicht unterschitzt werden. Wie
mit Bezug auf die kognitive Metapherntheorie von Lakoff und Johnson gezeigt werden
konnte, sind Sprachprobleme keinesfalls als nebensichlich zu bewerten. Vielmehr kann
eine kritische Reflexion von Sprachformen auch zu einer Dekonstruktion impliziter
und den Diskurs hemmender Vorannahmen fithren. Wie gezeigt werden konnte, laufen
Rezeptionsprozesse auflerdem nicht nur auf Ebene der Sprache, sondern auch der
Handlungen, Rituale oder Bilder ab. Dies gilt auch fur den jidisch-christlichen Dia-
log. Im Dialog wird die Notwendigkeit der Reflexion ob der Ubersetzungsproblematik
zwischen Traditionen deutlicher, was wiederum auf den theologischen Diskurs der
eigenen religiosen Tradition zuriickwirken kann. Traditionen entwickeln sich nicht
linear und unterschiedliche Absicherungsstrategien konnen nebeneinander fir ver-

14.02.2026, 07:56:32. Bic)



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

328

Dritter Teil | Tradition in Bewegung

schiedene Gruppen wirksam sein. Franz Gmainer-Pranzl spricht der Reflexion von
Begriffen in der Fundamentaltheologie eine wichtige Bedeutung zu: »Von der sorgfil-
tigen Verwendungsweise dieser Begriffe [Beispiele waren Wort Gottes, Glaube, Heilige
Schrift, Kanon, Uberlieferung, Lehramt, Unfehlbarkeit, EH] hingt in Kirche und Theo-
logie zweifellos sehr viel ab.«! Ahnlich wie die kognitive Metapherntheorie legt auch
Gmainer-Pranzl nahe, dass die Theologie »Kategorien« bereitstellt, die »als Strukturen
der Erfahrung« dienen, »mit denen die (spontan aufgefasste) Wirklichkeit des Lebens
interpretiert wird«.”

Die Differenzierung der Kategorien Bruch, Kontinuitit, Diskontinuitit und Reform
sowie die Problematisierung traditionshermeneutischer Metaphern und Sprachformen
haben Auswirkungen auf die Grundlagen theologischer Erkenntnis und Traditionsdeu-
tung. Diese Riickwirkungen werden nun in zwei Richtungen vertieft: In einer erkennt-
nistheologischen Problemzuspitzung wird erstens gefragt, inwiefern Israel als locus theo-
logicus und Akteur christlich-theologischer Erkenntnis denkbar ist. In einem zweiten
Schritt wird die traditionelle Gliederung der Fundamentaltheologie anhand der bisheri-
gen Erkenntnisse angefragt.

1. Erkenntnistheologische Problemzuspitzung: Israel als Akteur
christlich-theologischer Erkenntnis und locus theologicus?

Die systematische Auseinandersetzung mit Traditionsdynamik und -hermeneutik fithrt
zu einer erkenntnistheologischen Problemzuspitzung: Die jildische Tradition kénnte ei-
ne fiir das Christentum erkenntnistheoretisch notwendige Zugangsweise zum christli-
chen Glauben eréffnen, die iiber die christlichen Traditionen allein nicht méglich ist.?
Das ergibt sich gerade durch einen dialogsensiblen Zugang zu Tradition und Rezepti-
on, wo die Begrenztheit der eigenen Perspektive deutlich wurde. Ist Israel deshalb als
locus theologicus und Akteur theologischer Erkenntnis fiir das Christentum denkbar? Bei
einer solchen These sind allerdings die erkenntnistheoretischen Vorbehalte zu beriick-
sichtigen, die an verschiedenen Stellen erarbeitet wurden (z.B. in Zusammenhang mit
dem Konzept des »hermeneutical Jew« und der damit beschriebenen Gefahr der Verein-
nahmung). Anhand zweier unterschiedlicher Ansitze soll diese Frage diskutiert werden.
Besonders mitzubedenken ist in diesem Abschnitt die in der Einleitung gegebene Diffe-
renzierung der unterschiedlichen Bedeutungen Israels. Auch wenn eine prizise Verwen-
dung der jeweiligen Bedeutung angestrebt wird, werden Uberginge deutlich, die eine
eindeutige Zuordnung manchmal schwierig machen.

1 Gmainer-Pranzl, Franz: Die »orthafte Ortlosigkeit«. Ein Beitrag zur theologischen Erkenntnislehre.
In: Huber, Konrad/Priiller-Jagenteufel, Gunter M./Winkler, Ulrich (Hg.): Zukunft der Theologie —
Theologie der Zukunft. Zu Selbstverstiandnis und Relevanz der Theologie. Thaur/Wien/Miinchen:
Druck- und Verlagshaus Thaur 2001, 155-171, hier 164.

2 Alle Zitate ebd. 165.

3 Vgl. zur Herleitung dieses Desiderats aus theologisch-metaphorologischer Perspektive unter dem
Stichwort »Verkérperung von Tradition« Hoftberger: Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen
Konzils, 149-153.

14.02.2026, 07:56:32. Bic)



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 12 | Rickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte
1.1 Israel als Akteur christlich-theologischer Erkenntnis

Der Gedanke von Israel* als Akteur christlich-theologischer Erkenntnis ergibt sich aus
einer konsequent und auf einer grundlegenden Ebene weitergedachten dialogsensiblen
Traditionshermeneutik, in der mit der beschriebenen Gastfreundschaft fiir die Wahrheit
des Anderen insofern ernst gemacht wird, als diese wirkliche theologische Bedeutung
fiir den eigenen Glauben gewinnt. Priziser muss gesprochen werden von Jiidinnen und
Juden als Akteurinnen und Akteure theologischer Erkenntnis, weil Israel nur unter Einbe-
zug der judischen Perspektive bestimmt werden kann - eine These, die weiter unten ni-
her ausgefithrt wird.> Auf dem Spiel stehen hier Machtpositionen, die die Fihigkeit zur
Identititsumgrenzung nur bei sich selbst verorten und anderen Definitionsméglichkei-
ten absprechen. Eine solche Folgerung bedeutet, dass jitdische Perspektiven in der Deu-
tung von Tradition und in der Reflexion des Glaubens eine viel stirkere Prisenz erhalten
miissen, als dies bisher der Fall ist. Was das konkret fiir einzelne Bereiche der Theologie
bedeutet, muss in zukiinftigen Forschungen niher untersucht werden. Einige Perspek-
tiven fir die Fundamentaltheologie werden im Folgenden gegeben.

Ein solcher Zugang ist auf Grundlage der bisherigen Uberlegungen von christlicher
Seite theologisch plausibel. Allerdings muss ein zentraler Vorbehalt geltend gemacht
werden, der gerade Ergebnis einer dialogsensiblen Traditionshermeneutik ist: Keine
christliche Theologin, kein katholischer Forscher und auch keine kirchliche Instanz
konnen festlegen, dass Judinnen oder Juden Akteurinnen und Akteure theologischer
Erkenntnis fiir das Christentum sind. Das Wort »Akteur« impliziert, dass die Initiative
von Jiidinnen und Juden aus dem eigenen Selbstverstindnis heraus gesetzt wird. Eine
solche Verhiltnisbestimmung kann nur im Dialog entwickelt werden. Es ist moglich
zu signalisieren, dass ein dementsprechendes Interesse auf Seiten der Kirche oder
der katholischen/christlichen Theologie besteht. Es ist moglich Schritte zu setzen, die
jegliche Abwertung gegeniiber dem Judentum tberwinden. Es ist moglich, judische
Traditionen zu interpretieren und daraus zu lernen. Wiirde dies aber ohne Beriick-
sichtigung des vielfiltigen jiidischen Selbstverstindnisses geschehen, wire wiederum
die Gefahr der hermeneutischen Instrumentalisierung gegeben. Der Grat zwischen
Aneignung und Enteignung ist schmal und die Differenzierung beider Phinomene wird
unterschiedlich bewertet.® Nicht jede Aneignung ist eine Enteignung. Auch Christinnen

4 Mit der Bezeichnung »Israel« wird in diesem Fall wiederum auf das Selbstverstindnis des gegen-
wartigen Judentums als Volk Israel referiert, nicht auf den politischen Staat.

5 Bei der Rede von Israel als Akteur theologischer Erkenntnis wird starker eine kollektive Ebene be-
tont, in der Israel als theologisches Konzept gedacht wird oder als Eigenbezeichnung fir das jiidi-
sche Volk. Inwiefern dies auch theologisch einen Unterschied macht, wére niher zu bestimmen.
Ein Desiderat fiir den jidisch-christlichen Dialog in diesem Zusammenhang stellt die Frage dar,
was die Bezeichnung»lsrael«fiir Christinnen und Christen im Kontext des jiidisch-christlichen Dia-
logs und einer erneuerten Israeltheologie bedeutet.

6 Einen Entwurf hatz.B. die evangelische Theologin Marianne Grohmann erarbeitet, vgl. Grohmann,
Marianne: Aneignung der Schrift. Wege einer christlichen Rezeption jadischer Hermeneutik. Neu-
kirchen-Vluyn: Neukirchener 2000. Ziel ist eine »Vermittlung zwischen judischer und christlicher
Hermeneutik [...] fiir eine Aneignung ohne Enteignung, eine Rezeption jidischer Hermeneutik in
christlicher Theologie, die bei den vorhandenen gemeinsamen Anliegen auch die bleibenden Dif-

14.02.2026, 07:56:32. - @

329


https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

330

Dritter Teil | Tradition in Bewegung

und Christen diirfen die Hebriische Bibel lesen. Fiir viele stellen die Schriften des Alten
Testaments — um hier die Zusammenstellung des katholischen Kanons zu nennen —
einen sehr wichtigen Glaubensort dar. Die Kirche bekennt sich seit ihren Anfingen zu
diesen Schriften, die auch die heiligen Texte der ersten Jesusanhinger*innen waren.’
Eine Unterscheidung ist oft nur durch die Intention der Beteiligten zu treffen. Die
Pipstliche Bibelkommission spricht dieses Problem in ihrem Dokument Das jiidische
Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel aus dem Jahr 2001 an: »Manche haben
sich die Frage gestellt, ob die Christen sich nicht vorwerfen miissen, sich die jidische
Bibel angeeignet zu haben durch eine Lesart, in der kein Jude sich wieder findet.«® Und
sie antwortet darauf:

»Fiir die erste Frage—die der Aneignung derjiidischen Schrift durch die Christen—stellt
sich die Lage anders dar, denn die Christen kdnnen und miissen zugeben, dass die ji-
dische Lesung der Bibel eine mogliche Leseweise darstellt, die sich organisch aus der
jadischen Heiligen Schrift der Zeit des Zweiten Tempels ergibt, in Analogie zur christli-
chen Leseweise, die sich parallel entwickelte. Jede dieser beiden Leseweisen bleibt der
jeweiligen Glaubenssicht treu, deren Frucht und Ausdruck sie ist.<’

Diese Anerkennung mag auf den ersten Blick selbstverstindlich sein. Das Dokument
Denn unwiderruflich sind Gnade und Berufung streicht mit der offiziellen Absage an eine Ju-
denmission allerdings die Bedeutung und die aus dieser Anerkennung entstehende Ver-
pflichtung fur die katholische Kirche heraus und sagt klar, »dass die Juden Triger des
Wortes Gottes sind«™°.

Die Frage der Aneignung ist deshalb so prekir, weil sie jahrhundertelang vor allem
mit Enteignung verbunden war. Eine Moglichkeit, diesen problematischen Konnex von
Aneignung und Enteignung zu lésen, liegt wiederum in einer Beriicksichtigung des jiidi-
schen Selbstverstindnisses und der Bereitschaft, auch in der Tradition iiberlieferte Nar-
rative einer Relektiire zu unterziehen. Wie kann so eine Relektiire umgesetzt werden?
Walter Homolka versammelt beispielsweise eine Vielzahl jiidischer Stimmen zum Jude-
Sein Jesu und beriicksichtigt dabei auch kiinstlerische Auseinandersetzungen." Solche
Bilder konnten wiederum etablierte christliche und immer wieder antijiidisch geprigte
Jesusdarstellungen dekonstruieren. Ein weiteres Beispiel ist der Roman Judas™ des israe-
lischen Schriftstellers Amos Oz." Die Hauptperson des Romans, der Student Schmuel

ferenzen anerkennt« (ebd. 21). Walter Homolka warnt vor der Gefahr der Enteignung der Bibel,
vgl. Homolka/Resing: Interview »Die Enteignung der Bibel kommt immer wieder vor«.

7 In Kapitel 7 wurde anhand der verschiedenen Konzepte des »Parting of the ways« deutlich, dass
christliche und jidische Auslegungen der Hebriischen Bibel jeweils unterschiedliche und mogli-
che Interpretationsweisen darstellen.

8 Papstliche Bibelkommission: Das jiidische Volk und seine Heilige Schrift in der christlichen Bibel,
Nr. 22.

9 Ebd.

10 Kommission fiir die religiésen Beziehungen zum Judentum: Denn unwiderruflich sind Gnade und
Berufung, Nr. 40.

1 Homolka: Der Jude Jesus, 9—23.

12 Oz, Amos: Judas. Berlin: Suhrkamp 2015.

13 Ausgehendvon einem anderen Werkvon Amos Oz und Fania Oz-Salzberger (Oz, Amos/Oz-Salzber-
ger, Fania: Juden und Worte. Aus dem Englischen von Eva-Maria Thimme. Berlin: Judischer Verlag

14.02.2026, 07:56:32. - @



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 12 | Rickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

Asch, entwickelt darin eine »komplette Parallelgeschichte«™, ein Narrativ, das eine ande-
re Geschichte erzihlt als jene des gierigen Verriters Judas. Der Judas von Schmuel Asch
ist tiberzeugt, dass Jesus vom Kreuz herabsteigen kann: »Gleich, gleich ist es so weit.
Gleich wird sich der gekreuzigte Gott erheben, er wird sich von den Nigeln befreien und
vom Kreuz heruntersteigen und zu dem Volk, das sich ehrfiirchtig vor ihm auf den Bo-
den wirft, sagen: >Liebet einander.«" Oz’ Werk zeige, so Homolka, ein neues jiidisches
Selbstbewusstsein: »Sein Eingehen auf Jesus und Judas macht deutlich: Fiir die jiidische
Seite ist die Beschiftigung mit dem Juden Jesus Ausdruck einer neuen Freiheit und eines
neuen Selbstbewusstseins.«*

Die »Auflenperspektive« Israels wird auf Grundlage dieser Uberlegungen nicht nur
zu einer bestimmenden Gréfle des katholischen bzw. christlichen Selbstverstindnisses,
sondern auch zu einem wichtigen Ort in der theologischen Erkenntnis. Esist ein Ort, der
nicht der eigenen Kontrolle unterliegt und der auch nicht beliebig zur Verfiigung steht.
Denn wiirde ein solcher Anspruch erhoben, wire das Jiidische wiederum okkupiert und
enteignet, wie dies in der Geschichte oft passierte. Dialogsensible Traditionshermeneu-
tik und Rezeptionstheorie unterstreichen damit die Unverfiigbarkeit der Gotteserfah-
rung und -erkenntnis. Die Reflexion Israels und des Judentums als locus theologicus er-
moglicht eine eindeutige theologische Wiirdigungjiidischer Traditionen von christlicher
Seite und bietet ein theologisches Konzept, innerhalb dessen christliche Theologie iiber
ihr Verhiltnis zum Judentum bzw. Israel reflektieren kann.

1.2 Israel bzw. das Judentum als locus theologicus

Die Verhiltnisbestimmung vom Konzept der loci theologici her bringt nochmals eine an-
dere Perspektive als das Bild des Akteurs bzw. der Akteurin. Die Theologie der loci theolo-
gici nach Melchior Cano ist, wie im zweiten Kapitel niher ausgefithrt wurde, ein katho-
lisch-konfessionelles Modell, das die Fundstellen von Lehrmeinungen und Glaubensaus-
sagen systematisiert und somit auch Orte theologischer Erkenntnis beschreibt."” In der
bisherigen Forschung wurde an verschiedenen Stellen diskutiert und erarbeitet, ob und
inwiefern Israel ein locus theologicus ist, sein kann und soll."® In Canos Systematik taucht

im Suhrkamp Verlag 2015) stellt Regina Polak die Frage, inwiefern auch das sakulare Judentum ei-
ne theologische Bedeutung fiir das Christentum hat (vgl. Polak, Regina: »Juden und Worte«. Prak-
tisch-Theologische Gedanken zum intellektuellen Streifzug von Amos Oz und Fania Oz-Salzberger
durch diejidische Geschichte und Kultur. In: DIALOG-DU SIACH 116 [Juli 2019],17—29, hier17). Die-
ser Gedanke ware im Kontext des jiidisch-christlichen Dialogs zu vertiefen.

14 Oz, Amos: Jesus und Judas. Ein Zwischenruf. Ins Deutsche (ibersetzt von Susanne Naumann. Mit
einem Nachwort von Rabbiner Walter Homolka. Ostfildern: Patmos 2018, 31.

15 Oz:Judas, 169. Die Passage stammt aus den Notizen von Schmuel Asch.

16 Homolka: DerJude Jesus, 21.

17 ImFolgenden werden Uberlegungen zum Vorschlagin der theologischen Literatur gegeben, Israel
als locus theologicus zu bezeichnen. Eine detaillierte Analyse dieser These in Zusammenhang mit
Canos gesamtem Werk kann an dieser Stelle nicht geboten werden, wire aber ebenso wichtig. In
der Forschung wird haufig vor allem Canos Systematik und sein grundlegender Zugang rezipiert.

18 Vgl.z.B. Hiinermann, Peter: Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube — Uberlieferung — Theologie als
Sprach-und Wahrheitsgeschehen. Miinster: Aschendorff 2003, bes. 234—244. Petzel, Paul: Was uns

14.02.2026, 07:56:32. - @

331


https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

332

Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Israel nichtals eigener locus theologicus auf. Gregor Hoff sieht den Grund dafiir darin, dass
Cano »Israel im Modus eines Ausschlusses verortet«”.

»Indem man einschlief’t, was die eigene Cottesrede trigt, es aber zugleich als selbst-
verstandlich ilbernimmt, kann ausgeschlossen werden, was an fremdem Anspruch der
eigenen Cottesrede gegeniibertritt — genauer: was sie relativiert, weil sich der eigene
Offenbarungsanspruch als eine fremde HerkunftsgroRe erweist.«*°

Das Fehlen Israels ist damit kein Zufall, sondern Folge einer theologischen Leerstelle,
die wiederum in einem Dilemma des eigenen Offenbarungsanspruches griindet. Als Fa-
zit seiner 2009 publizierten Analyse fundamentaltheologischer Ansitze stellt Hoff fest,
dass Israel trotz einer erhohten Aufmerksambkeit fiir die Problematik in Kirche und Theo-
logie noch nicht als »locus theologicus der Fundamentaltheologie im Sinne einer erkennt-
niskonstitutiven Gréfe«** bezeichnet werden kénne:

»Solange die Einsicht, dass Jesus Jude und die neutestamentliche Literatur durch und
durch jadisch war, nicht (1.) offenbarungstheologisch grundiert und (2.) in den einzelnen
theologischen Traktaten durchgefiihrt wird, und zwar (3.) zumal in der fundamental-
theologischen Ekklesiologie, bleibt Israel noch dortein vergessener Ort der Fundamen-

taltheologie, wo sich ausdricklich der Bezug auf Israel und Judentum findet.«**

Fiir die »prekire Lage desjidisch-christlichen Grundsatzgesprichs« seien »theoretische
Klirungen« notwendig, die einer »Umstellung der theologischen Wissensformen« be-
diirfen.” Fundamentaltheologische Entwiirfe miissen sich auch der »Disziplinierungen
des Jidischen im Rahmen systematischer Disziplinengeschichte«* stellen.

Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie erdffnen hier Per-
spektiven. Eine dialogsensibel verstandene Traditionshermeneutik ist wesentlich durch
eine selbstkritische Reflexion auf Basis des judisch-christlichen Gesprichs geprigt.
Die Disziplinierung des Jiidischen wird dadurch aufgebrochen, dass nach dem Selbst-
verstindnis des Judentums gefragt wird. Es entsteht ein Bewusstsein, dass bestimmte
erkenntnistheoretische Rahmenbedingungen und theologische Thesen dem Austausch
im judisch-christlichen Dialog standhalten miissen. Ein Beispiel dafiir wurde im vor-
angehenden Abschnitt erliutert, nimlich die Frage nach Israel als Akteur christlich-
theologischer Erkenntnis. Die katholische Kirche kann nicht einfach festlegen, inwie-
fern Israel oder das Judentum ein Referenzpunkt fiir sie ist, weder abwertend noch
anerkennend. Jahrhundertelang hat sie aber genau das gemacht. Der erkenntnistheo-
retisch entscheidende Punkt ist, dass die eigene Deutungsmacht eingeschrinkt werden
muss, um theologische Erkenntnisriume zu eriffnen.

an Gott fehlt, wenn uns die Juden fehlen. Eine erkenntnistheologische Studie. Mainz: Matthias
Gritnewald 1994; Freyer, Thomas: »Israel« als Locus theologicus? In: ThQ 179 (1999) H. 1, 73-74.

19 Hoff: Eine systematische Politik des Verschweigens, 90.

20 Ebd.

21 Ebd.106.

22 Ebd.106-107.

23 Alle Zitate ebd. 107.

24 Ebd.

14.02.2026, 07:56:32. - @



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 12 | Rickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

Welche Bereiche gibt es noch, in denen Erkenntnisse aus dem jiidisch-christlichen
Dialog fur die katholische Theologie und Kirche wirksam werden miissen? Das sind zu-
nichst vor allem Themen, die als Anfragen von jiidischer Seite an Kirche und Theolo-
gie herangetragen werden (z.B. Theologie des Landes). Weitere Themen lassen sich auch
durch einen Blick in die Geschichte identifizieren: Denn genau jene Bereiche, in denen
sich Kirche und Theologie bis vor dem Zweiten Vatikanum (und teilweise dariiber hinaus)
abwertend auf Israel bzw. das Judentum bezogen haben, miissen einer kritischen Refle-
xion unterzogen werden. Das betrifft sehr viele Felder, von der Bestimmung der Kirche
(z.B. Kirche als das »neue Israel«) iiber Forschungen zum Leben Jesu (z.B. das Jude-Sein
Jesu) bis hin zu offenbarungstheologischen Fragestellungen (z.B. Jesus als Selbstmittei-
lung Gottes, Bundestheologien).

Fir eine Auseinandersetzung mit der Frage nach Israel bzw. dem Judentum als lo-
cus theologicus ist Hermann Pottmeyers nihere Bestimmung der loci theologici relevant.
Er charakeerisiert etwa die Kirche als locus theologicus in zweifacher Weise: (1.) als »Fund-
ort der Zeugnisse des apostolischen Glaubens und der weitergehenden Wirkungs- und In-
terpretationsgeschichte«, und (2.) als »Zeugin und Trigerin der Uberlieferung«.> Pott-
meyer bezieht sich dabei auf Max Seckler. Diesem folgend sind die unterschiedlichen
loci »nicht nur Orte, aus denen theologische Erkenntnis zu schopfen ist, sondern leben-
dige und aktive Trigerschaften, in denen sich Erkenntnis ereignet oder ereignet hat«*.
Im Anschluss an Secklers These stellt sich die Frage, inwiefern sich Erkenntnis in Israel
ereignet und wie die Kirche einen Zugang zu diesem Erkenntnisort erhilt. Hiitnermann
betont auch fiir den »theologischen Ort sJudentumy, dass die Triger dieser Bezeugungs-
instanz in ihrer eigenstindigen Subjekthaftigkeit, Miindigkeit untrennbar zu diesem
Topos hinzugehoren«*” und folgert daraus die Notwendigkeit des jidisch-christlichen
Dialogs aus der christlichen Glaubensverantwortung heraus. Ein solcher Zugang kann
und darf nicht gewaltsam erfolgen, wie dies in der Vergangenheit durch hermeneutische
Instrumentalisierungen geschah. Das legt auch Pottmeyers Reflexion zur Auslegung der
Uberlieferung des Glaubens nahe. Der Sinn der Auslegung liege in der Erschlieffung der
Intention der Offenbarung, die Pottmeyer im Heil der Menschen identifiziert.

»Auslegung heifst, den wahren Sinn der Selbstoffenbarung Cottes und seiner Bezeu-
gungen verstehend zu erschliefien. Ihr wahrer Sinn ist aber nichts anderes als die In-
tention des offenbarenden Gottes und diese nichts anderes als das Heil der Menschen.
Deshalb spielt das Sinnkriterium der Heilsbedeutsamkeit nicht nur bei der unterschei-
denden Feststellung wahrer Uberlieferung einer Rolle, sondern auch bei der Ermitt-
lung ihres wahren Sinns.«*®

25  Beide Zitate Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 142.

26  Seckler, Max: Die ekklesiologische Bedeutung des Systems der»loci theologici«. Erkenntnistheore-
tische Katholizitat und strukturale Weisheit. In: Baier, Walter (Hg.): Weisheit Cottes, Weisheit der
Welt. Festschrift fiir Joseph Kardinal Ratzinger zum 60. Geburtstag. St. Ottilien: EOS 1987, 37-66,
hier 57.

27  Hinermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 244.

28  Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 147.

14.02.2026, 07:56:32. - @

333


https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

334

Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Eine so gedachte Auslegung der Uberlieferung ist aber mit der Abwertung oder Enteig-
nung des Volkes, in dem Gott weiterhin wirkt — wie es Evangelii gaudium in Nr. 249 aus-
driickt® - nicht vereinbar: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes und lisst
einen Weisheitsschatz entstehen, der aus der Begegnung mit dem géttlichen Wort ent-
springt.«*° Der Weisheitsschatz Israels wird hier mit der Offenbarung verkniipft und bis
in die Gegenwart hinein anerkannt. Ein locus theologicus bietet also nicht nur Fundstellen
fiir Argumente, die durch den Fundort Autoritit erlangen, sondern ist auch durch die
befreienden Erfahrungen in der Begegnung mit dem Wort Gottes gekennzeichnet.

»Das Sinnkriterium der Heilsbedeutsamkeit 143t den Ausleger die Offenbarungs- und
Uberlieferungszeugnisse als Zeugnisse befreiender Erfahrung des Anbruchs des Rei-
ches Cottes lesen. Die loci theologici werden dann nicht mehr blofs als Fundorte maf3-
geblicher Lehre begriffen, sondern als ausgezeichnete Bezeugungsorte und -gestalten
authentischer Heilserfahrung und authentischen Heilsverstindnisses.«<'

Was Pottmeyer schreibt, ist von grof3er Relevanz fiir die Bestimmung der theologischen
Bedeutung desjiidisch-christlichen Dialogs. Die offenbarungstheologische Begriitndung
in Evangelii gaudium fihrt zu dem Schluss, dass Israel genau solch einen Ort der Heilser-
fahrung darstellt. Diese These gilt es genauer zu untersuchen.

Es wurde gefragt, ob Israel ein locus theologicus sein kann. Auf Basis von Pottmeyers
Uberlegungen wiirde einen solchen Ort auch auszeichnen, dass er ein Bezeugungsort
»authentischer Heilserfahrung«** ist. Wenn dieser locus theologicus als Israel bezeichnet
wird, muss fundamentaltheologisch reflektiert werden, wie ein Zugang zu Israel mog-
lich ist und wie dieses Verstandnis von Israel zustande kommt. Denn Israel konnte sich -
wie die Begriffsreflexion am Beginn dieser Studie gezeigt hat — auch auf eine Defini-
tion eines ausschliefilich biblisch verstandenen Israels beschrinken, die die lebendige
Fortfithrung der Tradition Israels in den jidischen Strémungen bis heute bewusst oder
unbewusst ausschliefit. Israel wird deshalb nicht inhaltlich bestimmt, sondern an die Er-
fahrungsform dieser GrifSe gekniipft: den Dialog mit dem Judentum. Israel bestimmt sich in
der Folge performativ im Dialog aus dem Selbstverstindnis der unterschiedlichen jiidischen Stro-
mungen.

Dadurch bleibt eine Offenheit fiir die vielfiltigen Glaubenserfahrungen der Dia-
logpartner*innen bestehen, die sich in unzihlbaren Differenzen zeigt.*> Hiinermann
benennt ausgehend von der Unterschiedlichkeit der Gesprichspartner®innen die
Schwierigkeit, »zu einem echten >Dialog« zu gelangen<** und verweist dabei auf eine
kritische Reflexion zum Dialog als »Leitbegriff christlich-jiidischer Begegnung«* durch

29  Franziskus: Evangelii gaudium. Apostolisches Schreiben tber die Verkiindigung des Evangeliums
in der Welt von heute, Rom, 24. November 2013, Nr. 249.

30 Ebd.

31 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 147-148.

32 Ebd.148.

33 DieserGedanke kniipftan die Philosophie der différance von Derrida an, deren Bedeutung fiir diese
Studie in Kapitel 4 erldutert wurde, vgl. S. 132ff.

34  Huinermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 245, FN 477.

35  Freyer, Thomas: Vom christlich-jidischen Gesprach zum Dialog? Theologische Notizen zur Seman-
tik eines Leitbegriffs. In: ThQ 180 (2000), 127—146, hier 138.

14.02.2026, 07:56:32. - @



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 12 | Rickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

Thomas Freyer. Dieser plidiert in seinem Aufsatz fir einen differenzierte Sicht des
judisch-christlichen Dialogs (den er im Jahr 2000 noch nicht verwirklicht sieht): dieser
sei — in Anschluss an Emmanuel Levinas — noch vor jedem Austausch ein sich dem Ande-
ren Aussetzen.>® Hiinermann folgert daraus »eine strukturelle, erkenntnistheologische
Offnung und Radikalisierung christlicher Theologie auf den jiidischen Gesprichspart-
ner«*’. Dialogsensible Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie kénnen an die
durch Freyer aufgestellten Desiderate ankniipfen und stellen einen Zugang dar, der
sensibel fiir Asymmetrien und die jeweiligen Selbstverstindnisse ist. Die Forderung
nach einem sich Aussetzen ist ein wesentliches Merkmal der Dialogsensibilitit.

Die Komplexitit der Ausgangsfrage erhoht sich weiter, wenn Canos Differenzierung
der eigenen und fremden loci theologici herangezogen wird. Denn eine exakte Zuord-
nung kann nicht getroffen werden. Bereits die dargestellte, nach wie vor umstrittene
»Anfangsgeschichte« einer Trennung von Judentum und Christentum l4sst keine einfa-
chen Schliisse zu. Als Empfinger*innen der Offenbarung fithlen sich auch Christinnen
und Christen durch den Israeltitel angesprochen, genauso wurde aber der Titel Israel aus
politischen und theologischen Griinden auf die Kirche iibertragen. Vor diesem hier nur
angedeuteten Hintergrund wird deutlich: Israel ist gleichzeitig locus proprius und locus
alienus theologischer Erkenntnis. Christentum und Judentum stehen mit ihrem jewei-
ligen Bezug auf Israel in einer gemeinsamen Tradition, transformieren sie aber in ge-
genseitiger Abgrenzung aufje eigene Weise. Peter Hitnermann markiert dieses Problem
mit der Benennung Israels als einen locus theologicus »semi-proprius«*®. Dieser Terminus
»ist in Anfithrungszeichen gesetzt, weil er ein Problem bezeichnen soll, nicht eine schon
fertige Antwort«*’: »Handelt es sich doch um einen theologischen Ort, der >gemeinsamx
und zugleich konfliktiv ist, der konstitutiv fitr das Christentum und zugleich fremd ist,
nicht zuletzt aufgrund des weitgehenden Wegfalls des judenchristlichen Elements in der
Kirche.«*

Ob solch ein performativ-bestimmter Zugang zur GrofRe Israel fiir die judischen
Gesprichspartner*innen plausibel scheint, ist ein Desiderat des Dialogs und weiterer
Forschungen. Fiir die katholische Theologie und Kirche wiirde es eine Bestimmung der
GroRe Israel erméglichen, die nicht von einer Fremdbestimmung durch die katholische
Theologie und Kirche erfolgt.

In der Skizzierung einer dialogsensiblen Traditionshermeneutik und Rezeptions-
theorie wurde offengelegt, dass auch dieser Zugang zu Tradition normative Elemente
enthilt. Sie ergeben sich aus einem Anspruch heraus, den Pottmeyer als prophetische
Aufgabe einer Auslegung benennt, die sich der Heiligen Schrift verpflichtet weif3:

»Die Uberlieferung ist demnach auf die gegenwirtige Zeit hin auszulegen, in der die
Menschenfreundlichkeit Gottes als Heil der Menschen neu erfahren und bezeugt wer-

36 Vgl ebd.146.

37  Hinermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 245, FN 477.
38  Ebd.237.

39  Ebd. 237, FN 451.

40  Ebd.

14.02.2026, 07:56:32. - @

335


https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

336

Dritter Teil | Tradition in Bewegung

den soll. Uber ihre exegetische Aufgabe hinaus hat Auslegung deshalb auch eine pro-
phetische Aufgabe.«<*'

Ein solcher Anspruch stellt sich auch an die Fundamentaltheologie. Aus der Anmerkung
Hoffs muss geschlossen werden, dass die Fundamentaltheologie nach den israeltheo-
logischen Transformationen des Konzils und den Entwicklungen der darauf folgenden
Rezeption ihre Theoriearchitektur nicht unveriandert belassen kann.

Wenn also Israel als ein locus theologicus postuliert wird, dann muss der Modus seiner
Bestimmung offengelegt und differenziert werden. Als allein fremdbestimmte Definiti-
on bleibt fraglich, ob diesem Erkenntnisort die befreiende Dimension zukommt, die ihn
nach der Definition Pottmeyers auszeichnen miisste. Eine dialogsensible Fundierung
der GroRe Israel als locus theologicus konnte diesen Differenzierungsprozess kritisch be-
gleiten, denn sie verwehrt sich gerade einer Festlegung des Gegentibers im Dialog. Hier
ergeben sich erkenntnistheoretische Wege, die einer von Freyer im Jahr 1999 benannten
Herausforderung begegnen kénnen:

»Die Wahrnehmung>lIsraels<als Locus theologicus ist fiir eine Theologie, die sich dem
heutigen christlich-jidischen Gesprach verpflichtet weif}, zweifellos eine erhebliche
Herausforderung. Sie unterlduft die herkdmmlichen begrifflichen Differenzierungen
und Einteilungsschemata christlicher Theologie. Sie bewirkt eine Inversion der er-
kenntnistheoretischen Dynamik des Logos der Theologie, seiner Intentionalitit, und
ermoglicht Zeugnis und Solidaritit.«*

Andrea Schmuck greift mit einem Dissertationsprojekt zur Erkenntnistheorie des jii-
disch-christlichen Dialogs genau diese Dynamik auf. Sie setzt sich mit der differenzier-
ten Bestimmung Israels als locus theologicus proprius und locus theologicus alienus ausein-
ander. Dabei stellt sie auch die Frage, ob ein katholisch-konfessionelles Konzept wie die
loci-Lehre im jiidisch-christlichen Dialog anschlussfihig ist und ob die Anerkennung Is-
raels und des Judentums als locus theologicus auf jiidischer Seite als positive Wiirdigung
oder Vereinnahmung empfunden wird. Eine weitere Forschungsfrage betriftt die Mog-
lichkeit der Ubersetzung dieses katholischen Konzeptes in eine Erkenntnistheorie des
Dialogs.*

Die theologische Bedeutung des Dialogs kann von daher bestimmt werden: Der Dia-
log gewinnt eine zentrale theologische Bedeutung, weil fiir christliche Theologie gewisse
Bestimmungen nicht auflerhalb des Dialogs getroffen werden konnen, will man die is-
raeltheologische Erneuerung des Konzils ernst nehmen. Dies bedeutet nicht, dass sich
Christinnen und Christen und Jiiddinnen und Juden iiber theologische Themen austau-
schen und oder gar zu einem theologischen Konsens kommen miissen. Die Schwierig-
keiten eines solchen theologischen Dialogs wurden an anderer Stelle benannt. Vielmehr
ist der jidisch-christliche Dialog an sich fiir das Christentum (und wie jidische Erkli-
rungen durchaus andeuten auch fiir das Judentum) ein theologischer Ort:

41 Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 148.

42 Freyer: »lsrael«als Locus theologicus, 74.

43 Das Projekt »Zur Erkenntnistheorie des jldisch-christlichen Dialogs« wird von Andrea Schmuck
im Rahmen des Theologischen Exzellenzprograms »Kulturen — Religionen — Identitidten« an der
Katholisch-Theologischen Fakultat der Universitat Salzburg durchgefiihrt.

14.02.2026, 07:56:32. - @



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 12 | Rickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

»Letztlich geht es aber nicht nur um Theologie im Dialog, sondern um seine Theolo-
gizitdt selbst. Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur von Gott gesprochen,
sondern eine Gottesbestimmung durchgefiihrt: theologisch-reflexiv, aber auch in ei-
nem gelebten Gottesbezug auf den Gott Israels.«**

Dies schliefst wiederum Kontroverse und Dissens nicht aus, weil es nicht um Assimi-
lation oder Ubereinstimmung geht, sondern um die Méglichkeit der Anerkennung des
Anderen. Eine dialogsensibel ausverhandelte Bestimmung Israels als locus theologicus ist
anschlussfihig fir eine performative Theologie des jiidisch-christlichen Dialogs, wie sie
Gregor Hoff im obigen Zitat beschreibt. Hoffs Argumentation fiir die Theologizitit des
Dialogs ist offenbarungstheologisch fundiert und referiert auf die »Form der geschicht-
lichen Gottesbestimmung«*, die sich im Tanach vermittelt und die das Christentum in
seinem Bezug darauf teilt.

Als fundamentaltheologische Konklusion steht an dieser Stelle der Versuch, Israel als
moglichen locus theologicus differenziert zu betrachten. Als Ergebnis folgt hier auf Basis
eines dialogsensiblen Ansatzes, dass Israel als locus theologicus performativ im Dialog be-
stimmt werden muss, um die Fremdbestimmung dieser GroRe zu iiberwinden. Kritisch
muss hier angefragt werden: Was aber, wenn es von jiidischer Seite kritischen Wider-
spruch oder wenig Interesse an einer solchen Aushandlung gibt? Auch Kritik und Des-
interesse muss potenziellen Dialogpartner*innen und -partnern zugestanden werden,
wie in Kapitel 11 festgestellt wurde. Muss christliche Theologie dann auf diesen wichti-
gen Aspekt verzichten? Oder bleibt am Ende wiederum ein kirchliches Deutungsmono-
pol? Wie weit reicht das dialogische »Einspruchsrecht«? Wichtig ist hier, weder »das Ju-
dentum« noch »das Christentum« als homogene Gréf3e zu sehen, sondern die zeitlichen
und riumlichen Aspekte des Diskurses zu beriicksichtigen. Die jeweiligen Glaubenstra-
ditionen vereinen verschiedenste Positionen. Solange es auch nur ein paar Menschen
gibt, die sich mit der Bedeutung des Jiidischen fiir christliche Theologie und Glaubens-
erfahrungen und umgekehrt der Relevanz des Christlichen fiir jiidische Forschungs- und
Glaubensthemen auseinandersetzen, kann sich ein performativer Raum entfalten. Dar-
aus entstehende Theorien kénnen und sollen nicht absolut gesetzt werden, sondern Ar-
gumente und neue Perspektiven fiir den Diskurs bereithalten. Der bereits stattfindende
Dialog und die Tatsache, dass iberhaupt nach der theologischen Bedeutung des Dialogs
gefragt wird, zeigen den schon bestehenden Diskursraum auf.

Der Rickgriff auf die loci-Lehre muss ein kritischer sein, weil die Vorstellung der lo-
ci die Gefahr birgt, von starren und fest umgrenzten Orten auszugehen. Der skizzierte
Ansatz macht deutlich, dass eine solche starre Interpretation der loci aber aufgrund der
Dynamik der Glaubenspraxis und -erfahrungen problematisch ist. Die loci sind bereits
durch ihre kulturelle Verfasstheit und Codierung von (Sinn-)Verschiebungen betroffen.
In Bezug aufIsrael ist die performative Begriffsbestimmung im Dialog sogar theologisch
begriindet, wie gezeigt wurde.

44  Hoff: Identitat in Beziehung, 169.
45  Ebd.170.

14.02.2026, 07:56:32. - @

331


https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

338

Dritter Teil | Tradition in Bewegung
2. Briiche im Aufbau der Fundamentaltheologie

Der Entwurf dialogsensibler Traditionshermeneutik und Rezeptionstheorie ist ein Ver-
such, die Herausforderungen des jiidisch-christlichen Dialogs und der Israeltheologie
und davon ausgehend auch die religiose und gesellschaftliche Pluralitit in die Reflexion
der Kriteriologie der Fundamentaltheologie einzubringen. Aufgabe der Fundamental-
theologie ist es unter anderem, Instrumentarien fiir die Erkenntnistheorie des Glaubens
und der Theologie bereitzustellen. Dazu gehort auch, iiber Zuginge zu den Traditionsbe-
stinden der Kirche nachzudenken. Das Zweite Vatikanische Konzil nahm grundlegende
Umstellungen der vorhandenen kirchlichen Traditionsbestinde vor, was auch Auswir-
kungen auf die Fundamentaltheologie hat und haben muss.

»Den Durchbruch zu einem veranderten Verhiltnis zum Judentum hat das Vaticanum
Il nurim Zuge einer neuen Zuordnung eigener Traditionsbestande erreichen kdnnen.
Das war schmerzhaft, irritierend und umstritten, aber produktiv, weil sich die katholi-
sche Kirche vom antimodernen Ablehnungsmodus emanzipierte und im Blick auf die
Welt von heute, auf andere Konfessionen und Religionen, auf gesellschaftliche wie in-
nerkirchliche Probleme hin sprachfihig wurde.«#¢

Die hier angesprochenen Bereiche finden sich auch in der traditionellen Gliederung der
Fundamentaltheologie wieder, die in der Geschichte durch eine »Frontstellung« zur auf-
klarerischen Philosophie zeitweise eine »Verfestigung des apologetischen Denkens zu
einer starren Schematik« erfuhr.*’ Eine dreiteilige Ausdifferenzierung der Fundamen-
taltheologie entstand zunichst aus der Anforderung an das Fach, den Glauben gegen-
tiber verschiedenen Anfragen zu verteidigen und das wichtige Anliegen, die Vernunft-
gemifRheit des Glaubens aufzuzeigen. Obwohl die Disziplin der Fundamentaltheolo-
gie erst im 19. Jahrhundert entstand, ist die traditionelle Dreiteilung wesentlich ilter
und findet »bei Pierre Charron (1541-1603) ihren >klassischen< Ausdruck«*®, worauf Franz
Gmainer-Pranzl hinweist: Die demonstratio religiosa »versucht die VernunftgemiRheit re-
ligiéser Praxis und Theorie zu verteidigen gegen den Vorwurf, der Glaube an Gott sei in
sich unhaltbar und irrational«; die demonstratio christiana »unternimmt den Aufweis der
Glaubwiirdigkeit der in Jesus Christus erfolgten Offenbarung Gottes«; die demonstratio
catholica strebt an, die »Verteidigung des Selbstverstindnisses der romisch-katholischen
Kirche, legitime und authentische Instanz der Uberlieferung, Auslegung und Verkiindi-
gung des christlichen Glaubens zu sein«.*’ Dies bedeutete einerseits eine Offnung hin zu
verschiedenen Diskursen im »Aufden« der Kirche, legte den Grundduktus aber auf eine
verteidigende Haltung fest.

Im 20. und 21. Jahrhundert entstanden neue Herausforderungen fiir Kirche und
Theologie. Das Zweite Vatikanische Konzil verinderte die Grundhaltung der Kirche

46  Hoff: Gegen den Uhrzeigersinn, 12.

47  Beide Zitate Meyer zu Schlochtern, Josef: Ist die Gliederung der Fundamentaltheologie in Traktate
eine sinnvolle Weiterfithrung der traditionellen Demonstrationes? In: RTFR 57 (2010) H. 2, 41-52,
hier 44.

48  Gmainer-Pranzl: Die »orthafte Ortlosigkeit«, 156.

49  Alle Zitate ebd.

14.02.2026, 07:56:32. Bic)



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Kapitel 12 | Rickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

anderen Religionen und »der Welt« gegeniiber. Darauf reagierte auch die Fundamental-
theologie, in der es heute weniger um klassische Apologetik geht, denn um den Ausweis
der Glaubensverantwortung. Anstatt eines starren Schemas bilden die demonstrationes
Arbeitsbereiche, die eine Orientierung in der Vielfalt an Themen der Fundamentaltheo-
logie geben kénnen.*®

Dennoch stellen sich aus den Ergebnissen der Studie verschiedene Anfragen an die
Fundamentaltheologie. Denn der Aufbau der Fundamentaltheologie in diese drei Berei-
che, die im Handbuch der Fundamentaltheologie™ - erschienen erstmals im Jahr 1985 -
um einen vierten Traktat der theologischen Erkenntnislehre erweitert wurden,** stellt
ein bestimmtes Modell theologischer Grundlagenreflexion dar. Es ist somit selbst Teil
einer bestimmten Tradition: »Die Tradition ist aber nicht nur Uberlieferung der Ausle-
gung einzelner Zeugnisse, sie iiberliefert auch mafgebliche Modelle, wie Auslegung ge-
schieht.«** Solche Modelle zeigen sich beispielsweise in den loci theologici. Die »Kirchen-
viter, die Liturgien oder die Konzilien bis zum Vaticanum II«** sind nicht nur Fundor-
te fiir tragfihige Glaubensargumente, sondern geben der Uberlieferung eine bestimmte
Form. Das Zweite Vatikanische Konzil deutet nicht nur die Tradition, sondernist eine In-
stanz, die »dariiber hinaus die Weisen und Regeln rechter Auslegung, also Hermeneutik
lehrt und iiberliefert«**. Nun darf die Fundamentaltheologie nicht mit einem locus theolo-
gicus verwechselt werden. Aber sie bietet Instrumentarien, mit Hilfe derer Glaubensorte
untersucht und zuginglich gemacht werden kénnen.

Wenn die These also lautet, dass durch das Zweite Vatikanum und seine theologi-
schen und erkenntnistheologischen Umstellungen Traditionsbestinde neu formatiert
wurden, so muss auch dieses Modell der Fundamentaltheologie angefragt werden, denn
mit der »Formc einer Theologie [...] fallen Grundsatzentscheidungen, welche den >Weg«
der Glaubensreflexion bestimmen«.*® Deshalb ist die Reflexion der eigenen erkenntnis-
theoretischen Kriterien wichtig.*’

Wird der klassisch gewachsene Aufbau (1.) der Frage nach der Vernunftgemafheit
eines Glaubens an Gott, (2.) der Frage der Uberzeugungskraft der Offenbarung in Je-
sus Christus und (3.) der Frage nach der katholischen Kirche als Trigerin authentischer
Uberlieferung aus der Perspektive dialogsensibler Traditionshermeneutik briichig? Ver-
indert eine dialogsensible Rezeptionstheorie des Zweiten Vatikanums die Anforderun-
gen, die an die Fundamentaltheologie gestellt werden?

50 Diesspiegeltsichin der Verwendung der demonstrationes als Gliederungselemente diverser funda-
mentaltheologischer Werke wider, wie Meyer zu Schlochtern darstellt (vgl. Meyer zu Schlochtern:
Ist die Cliederung, 41—45).

51 Kern, Walter/Pottmeyer, Hermann Josef/Seckler, Max (Hg.): Handbuch der Fundamentaltheologie.
4 Binde. Freiburg/Basel/Wien: Herder 1985-1988.

52 Kern, Walter/Pottmeyer, Hermann Josef/Seckler, Max (Hg.): Handbuch der Fundamentaltheolo-
gie. 4. Traktat theologische Erkenntnislehre, Schlussteil Reflexion auf Fundamentaltheologie. Frei-
burg/Basel/Wien: Herder 1988.

53  Pottmeyer: Normen, Kriterien und Strukturen der Uberlieferung, 146.

54  Ebd.

55  Ebd.

56  Gmainer-Pranzl: Die »orthafte Ortlosigkeit«, 160.

57 Vgl ebd.

14.02.2026, 07:56:32. - @

339


https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

340

Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Im Hinblick auf den jiidisch-christlichen Dialog und die Israeltheologie kann jeden-
falls festgestellt werden, dass eine thematische Einordnung zu einem Traktat nicht mog-
lich ist. Das zeigt sich, wie bereits erwihnt, schon an der institutionellen Verankerung
der Kommission fir die religiésen Beziehungen zum Judentum, die an den Pipstlichen
Rat zur Férderung der Einheit der Christen angebunden ist und nicht an den Pipstlichen
Rat fiir den Interreligiésen Dialog.*® Angesichts der verschiedenen Dimensionen der Be-
ziehung zum Judentum, die schwer auf einer bestimmten Ebene verortet werden kann,
funktioniert die Trennung der Bereiche nicht mehr eindeutig. Uberschneidungen erge-
ben sich vor allem im Grenzbereich zwischen Okumene und interreligiésem Dialog. Ei-
ne eindeutige Zuordnung ist aufgrund verschiedener theologischer Vorannahmen nicht
moglich. Sie wurden in Kapitel 3 und an anderer Stelle ausfithrlich erliutert, etwa die
Uberzeugung, dass das Judentum dem Christentum nichts AufRerliches ist, sondern dass
es eine innere Verbindung gibt. Diese griindet vor allem auch darin, dass sich Christin-
nen und Christen durch die Hebriische Bibel angesprochen fithlen. Allerdings deuten sie
diese anders als Jidinnen und Juden und fiigen Texte hinzu, mit denen sie das Bekennt-
nis an Jesus Christus fundieren. Auch eine gemeinsame (oder getrennte, je nach For-
schungsansatz) Geschichte des Anfangs bzw. der Neuformation verbindet Judentum und
Christentum. Eine Gleichsetzung des Judentums mit christlichen Kirchen oder Konfes-
sionen im Rahmen der innerchristlichen Okumene ist aber bereits vom Selbstverstind-
nis des Judentums her nicht moéglich und gewollt. Auch das gilt es zu respektieren und
entsprechend in theologischen Diskursen zu beriicksichtigen.

Ein dialogsensibler Zugang zur Rezeption des Konzils und zur Traditionshermeneu-
tik verstirkt insofern eine Weiterentwicklung der Fundamentaltheologie, die in den drei
demonstrationes bereits angelegt ist. Die Organisationsstruktur der demonstrationes kann
nicht mehr alleine vom »Innen« her festgelegt werden, sondern wird im Diskursraum
erschlossen. Diese Erkenntnis ergibt sich auch wesentlich aus dem jiidisch-christlichen
Dialog heraus. Eine Haltung des Dialogs l4sst die Kirche nicht unverandert, worauf Be-
nedikt Gilich und Gregor Hoff beziiglich der Positionsverinderung des Zweiten Vatika-
nums dem Atheismus gegeniiber hinweisen:

»Dies gilt gerade in Bezug auf die Verhdltnisbestimmung der Kirche zum Atheismus in
GS19—21, die das Konzil nicht (mehr) als unidirektionale Bewegung, sondern Wechsel-
wirkung, als Dialog denkt. Das[] ldsst die Selbstkonstruktion der Kirche nicht unveran-
dert. Die Bildlogik der Dialogmetapher erzeugt eine Inversion, indem sie dem Ande-
ren/Fremden Bedeutung fiir die Selbstbestimmung zuspricht. Wie die Kirche iiber sich
selbst denkt und spricht, bedingt die Moglichkeiten, wie sie mit den Anderen spricht
und (iber sie spricht —und umgekehrt!«*®

58  Die Kommissioniststrukturell allerdings eigenstandig. Die Verbindung geht bis zur Griindung des
damaligen Sekretariats fiir die Einheit der Christen zuriick, die durch Paul VI. initiiert wurde. Der
mit der Leitung des Sekretariats betraute Kardinal Bea war, wie in Kapitel 5 ndher erldutert, auch
mit der Frage nach einer Verhaltnisbestimmung von Judentum und Christentum betraut. Vgl. die
Homepage des Papstlichen Rats zur Férderung der Einheit der Christen: https://www.christianun
ity.va (28.12.2022).

59  Gilich/Hoff: Metaphern, in denen wir (nicht) glauben, 287—288.

14.02.2026, 07:56:32. - @



https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va
https://www.christianunity.va

Kapitel 12 | Rickwirkungen auf fundamentaltheologische Konzepte

Diese Inversion soll nun auch auf epistemologischer Ebene wirksam werden und me-
thodologische Auswirkungen zeitigen. Nur in einer Kombination der unterschiedlichen
Ebenen kann die Leerstelle christlicher Theologie, die das Judische hiufig darstellt, tra-
ditionsproduktiv werden — und die Traditionsbildung des jiidisch-christlichen bzw. jii-
disch-katholischen Dialogs, die sich bereits jetzt beobachten lisst, fordern.

In der Bereitstellung von erkenntnistheoretischen Zugingen ist eine Dialogsensibi-
litit ebenso sinnvoll, um der Verabsolutierung der eigenen Position vorzubeugen. Ein
wichtiges Fazit der methodologisch-fundamentaltheologischen Reflexion kann deshalb
mit Gmainer-Pranzls These gezogen werden: Die Aufstellung von Kriterien der Erkennt-
nislehre, die normative Elemente enthalten, soll nicht der Verabsolutierung bestimmter
Ansitze dienen, »sondern die theologische Argumentation der Beliebigkeit sowie For-
men strategischer Gewalt entziehen«®.

»Weder die Willkiir des Einzelnen, der Druck einer Institution noch unausgesproche-
ne Plausibilititen sollen die Bildung eines theologischen Urteils bestimmen, sondern
eine Kriteriologie der Glaubenswissenschaft, die sowohl dem Anspruch der eigenen
Botschaft als auch den Prinzipien eines rationalen Diskurses geniigt.<*'

Formen strategischer Gewalt sind in Bezug auf das Judentum schon mehrfach angespro-
chenworden. Um diese zu dekonstruieren und dabei nicht wiederum auf Kosten anderer
religioser Traditionen oder Weltanschauungen zu argumentieren, ist eine wechselseiti-
ge Durchdringung der demonstrationes notwendig.

Eine Herausforderung fiir die Reflexion theologischer Erkenntnislehre ist daraus fol-
gend, diese unterschiedlichen Anspriiche und die darauf gegebenen Antwortversuche
miteinander ins Gesprich zu bringen — nicht mit dem Ziel, eine einheitliche Metatheorie
theologischer Erkenntnis zu bilden, sondern gerade, um der Verabsolutierung einzelner
Ansitze entgegenzuwirken und eine stete Selbstreflexion in Gang zu halten. Denn The-
men der Okumene, des interreligiésen Dialogs oder der Theologie der Religionen und
theologische Zuginge wie Theologie Interkulturell kdnnen nicht isoliert voneinander be-
trachtet und betrieben werden und stehen in Wechselwirkung mit den anderen theologi-
schen Disziplinen. Der interdisziplinire Austausch innerhalb der Theologie und auf3er-
halb der theologischen Fakultiten mit anderen Disziplinen wird zwar theoretisch schon
lange als erforderlich angesehen, in der Praxis aber aus verschiedenen Griinden oft nicht
umgesetzt. Dies hat beispielsweise mit strukturellen Gegebenheiten an wissenschaft-
lichen Instituten zu tun oder auch damit, dass Studienpline gerade in theologischen
Studiengingen oft so viele Ficher abdecken miissen, dass fir disziplineniibergreifende
Lehrveranstaltungen kaum Ressourcen iibrigbleiben. Hier ist wie bei vielen anderen The-
men auch in der Wissenspolitik anzusetzen, indem Ansitze und Strukturen geférdert
werden, die innerhalb und auflerhalb der Theologie Disziplinengrenzen iiberschreiten.

Dialogsensible Traditionshermeneutik und dialogsensible Rezeptionstheorie kon-
nen hier einen Beitrag zur Weiterentwicklung der theologischen Grundlagenforschung
leisten: Sie schliefRen an die Tiefe christlicher Tradition und Glaubenserfahrungen an,
nehmen die Neuformationen des Zweiten Vatikanischen Konzils ernst, erarbeiten eine

60 Gmainer-Pranzl: Die »orthafte Ortlosigkeit«, 167.
61  Ebd.

14.02.2026, 07:56:32. Bic)

341


https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

342 Dritter Teil | Tradition in Bewegung

Fundierung fiir die epistemologische und theologische Bedeutung des jiidisch-christ-
lichen Dialogs und sind von hier ausgehend auch anschlussfihig fiir theologische Re-
flexionen tiber das Verhiltnis zu anderen Religionen, Konfessionen, gesellschaftlichen
Wirklichkeiten oder theologischen Themenfeldern.

14.02.2026, 07:56:32. Bic)



https://doi.org/10.14361/9783839466377-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

