XVI. Das Leid

Einen wichtigen Platz nimmt in Franks Denken — durch die eigene
Lebenserfahrung bedingt — die Frage nach dem »Sinn des Leids« ein.
Die Religionsphilosophie Das Unergriindliche enthilt ein eigenes
Kapitel mit dieser Uberschrift; die philosophische Anthropologie be-
schlieft Frank mit Gedanken tiber das Leid und den Tod. Schon der
Aufsatz iiber den »Sinn des Lebens, geschrieben 1925 fiir die rus-
sische christliche Studentenschaft in der Emigration, ist in weiten
Teilen dem Sinn von Leid und Tod gewidmet. Auch wo Frank sich
phinomenologisch dem Leid zuwendet, geht es primér um die onto-
logische Frage: Was ist das Leid und was bedeutet es fiir das Mensch-
sein.

1. Das Leid — das Signum des Weltseins

Die vorangegangenen Ausfiihrungen hatten gezeigt, daf3 als Folge
des Siindenfalls ein »Rif8« durch das geschaffene Sein geht, daf3 seine
Einheit »geborsten« ist. Was nur Teil ist, bldht sich selbst zum Ab-
soluten auf. Im Sein findet ein Verdringungskampf statt, in dem das
eine Realititsmoment auf Kosten des anderen zu sein strebt. Dieser
infolge der Siinde im Sein selbst liegende Widerspruch gegen die
»Gemeinschaftlichkeit« (sobornost’) der All-Einheit gelangt im Lei-
den an die Oberfliche der Erfahrung. Das Leiden ist » Ausdruck« die-
ser innersten Zerstorung, so wie der seelische Zustand eines Men-
schen in seinen Gesichtsziigen zum Ausdruck kommt. Es ist »das
Schicksal der ganzen Welt, am Bésen teilzuhaben und an ihm zu
leiden« (DU 447). Wie das Bose soll auch das Leid, worauf auch
immer es konkret zuriickgeht — auf eine moralisch bose Tat, auf eine
Krankheit oder einen dufleren Unfall —, nicht sein. Das Leiden ist
kein punktuelles Geschehen; es ist das Merkmal des Seins in der
Welt.

289

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

Der Zerfall des Seins in einander widerstreitende Elemente hat
Einsamkeit zur Folge; sie ist die Grundweise des Leidens. In der Ein-
samkeit wird die Moglichkeit des Nichtsein erfahren. Schon das
Kind, das mit seiner Not weinend zur Mutter liuft, sucht in erster
Linie Geborgenheit und Trost in seiner Verlassenheit. Das Leid beim
Verlust eines geliebten Menschen ist die erschreckende Erfahrung,
verlassen zu sein. Die Einsamkeit wird am ausgeprigtesten in der
eigenen Todesangst erfahren; die Not des Sterbenden besteht im we-
sentlichen im Erleben tiefster Hilflosigkeit und Einsamkeit. Die Ein-
samkeit ist iiber alle Einzelerfahrungen hinaus das Merkmal des
menschlichen Selbstsein. Jeder Mensch ist einer unter vielen, zu-
gleich ist er aber immer auch ein »absolut anderer, d.h. einzigerc,
der sich niemals restlos mitteilen kann und deshalb fiir sich bleibt.
Frank bezieht Plotins Satz von der »Flucht des Einsamen zum Ein-
samen« (Gpuyn ToD woOvov EOg TOV wovov!) auf den Menschen, der,
obwohl ihm die Sehnsucht nach dem anderen innewohnt, in ihm
doch keine endgiiltige Heimat finden kann und sich deshalb nach
der Fiille des Seins, nach Gott sehnt (vgl. DU 205f.). Gerade in der
Erfahrung von Verlassenheit und Einsamkeit bezeugt das Leid den
Zerfall der Einheit des Seins.

Frank sieht seine Auffassung im Satz des Apostels Paulus im
Romerbrief bestitigt: »Der Siinde Sold ist der Tod« (Rém. 6:23). Der
Tod, der als »Sold« oder »Zugabe« zur Siinde in die Welt gekommen
ist und als Inbegriff alles Leids anzusehen ist, ist kein Geschehen, das
in Gottes Schopfung einen legitimen Platz beanspruchen konnte.
Jedes Sterben ist letztlich erzwungen. Es ist » Ausdruck der Seinsver-
fassung als eines universalen, in die letzten Tiefen des Lebens rei-
chenden Biirgerkriegs zwischen den Lebewesen«, die einander das
Dasein streitig machen (DU 447; vgl. 461-462). (Nicht bestritten ist,
dafl der Schmerz im Dienst des Lebens stehen kann und der biologi-
sche Tod faktisch neues Leben ermoglicht. Es geht um die Erfahrung
von Schmerz und Tod als widersinnig).

Daf8 der »Zustand des kosmischen Seins« gestort ist, erkennt
Frank am »Wesen der Zeit als irdischer Zeit«. Er deutet sie in seiner
phianomenologisch-ontologischen Religionsphilosophie als Unruhe,
die nie Befriedigung findet, als rastloses Jagen hinter einem immer
entkommenden Irrlicht. Die Zeit erfahren heif3t, ein sich unaufhor-
lich durchdringendes Sterben und Werden erfahren, in dem das

1 Plotin: Enneaden VI, 9, 11.

290

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn im Leiden

Kommende das Gegenwirtige ins Nichts stofst, aber auch seinerseits
vom Nachkommenden erbarmungslos ins Nichts gestofSen wird. Das
Heranwachsende lebt auf Kosten des Verdringten. Ein Reifen und
Bewahren ist nicht moglich. »Dies ist der Zustand, der dem ver-
schlossenen, gefallenen, nichtseienden Sein entspricht. Wie dies die
Verfassung der vom Bosen besessenen menschlichen Seele ist, so
auch die Verfassung des abgefallenen und zerfallenen weltlichen
Seins« (DU 447£.).

2. Der Sinn im Leiden

Die Erwdgungen zum Sinn des Leidens in Das Unergriindliche hat
Frank noch vor dem Zweiten Weltkrieg angestellt, also noch vor der
Schoa im engeren Sinn. Doch auch schon 1939 reichte der Hinter-
grund, auf dem er die Phidnomenologie des Leids entwarf, weit tber
die eigene individuelle und familidre Leiderfahrung hinaus. Das Hin-
morden unzihliger Menschen in seinem Heimatland wihrend der
Kollektivierung und der stalinistischen »Sduberungen« sowie die
Verfolgungen und Morde, die er in seinem Exil in Deutschland vor
Augen hatte, begriindeten das Urteil: »Das Leiden, das aus dem Bo-
sen hervorgeht, teilt mit ihm seine Unbegriindetheit und Sinnlosig-
keit und ist in diesem Sinne selbst ein Boses, das nie so »erkliart< wer-
den kann, daf3 es dadurch gerechtfertigt wire« (DU 463). Als in den
Jahren nach 1945 das unvorstellbare Ausmaf3 des Leidens, das Men-
schen einander zugefiigt hatten, allbekannt geworden war, hat Frank
noch nachdriicklicher die Einsicht entfaltet, daf3 eine Antwort auf die
Frage nach seinem Sinn nur von Gott her gegeben werden kann. Die
Bemerkungen gerade in Schriften der Nachkriegszeit iiber den »lei-
denden Gott« (s.u.) wird man deshalb auch mit dem Blick auf die
Leiden in den Konzentrations- und Gefangenenlagern lesen diirfen.
Frank versucht, auf die Frage Hiobs, die Frage des unmittelbar leiden-
den Menschen nach dem Sinn seines Leidens, eine Antwort zu geben.
Allgemeine Bekundungen moralischer Betroffenheit angesichts der
Greuel der jiingsten Geschichte hilt er fiir unfruchtbar.

Schon in Das Unergriindliche bemerkt Frank: Wire es von
vornherein aussichtslos, auf die Frage nach dem Sinn des universalen
Leids eine Antwort zu finden, »bliebe unser ganzes Sein sinnlos,
trotz der Selbstevidenz seines gottlichen Urgrundes« (DU 462). Ver-
zweiflung wire die unausbleibliche Folge. Versucht man die Frage

291

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

von Gott her zu beantworten, darf die Finsicht, daf3 unser Wissen
von Gott ein »belehrtes Nichtwissen« ist, nicht preisgegeben werden.
Unsere Vorstellung von Gott aber wiire »in gewissem Sinn wieder
rationalisiert und folglich verengt und entstellt«, wiirden wir erwar-
ten, unser Leben miisse, weil es aus der absoluten Vollkommenheit
Gottes hervorgeht, gliickselig sein. »Warum sind wir so sicher, daf3
das unerforschbare, namenlose oder allesgenannte Wesen dessen,
den wir Gott nennen, sich in dem Merkmal erschopft, welches wir
uns als ungetriibte Gliickseligkeit vorstellen?« (ebd.)

In seiner unpritenziosen Sprache benennt Frank den Wider-
spruch, an dem das Denken scheitert. Das Leiden soll nicht sein, —
aber es ist doch kein »Trugbild«, keine »Realitit als Tauschung« wie
das Bose. Seine Realitit als nicht sein sollend steht dem Nichtsein des
Bosen nahe. Ontologisch ist das Leid ein Zwischenzustand. Es ist eine
»Bewegung« und zwar »zuriick zur Realitdt«. Nietzsche, den Frank
zitiert, hat diese Eigenart in Zarathustras »Nachtwandler-Lied« biin-
dig ausgesprochen: »Weh spricht: Vergeh!« Das Leid erweist sich in
dieser Bewegung zur Selbstaufhebung bereits als »wahre Realitit
oder Gutes« (DU 463). Dieses Weg von sich, dieses Streben, der ei-
genen Negativitdt zu entkommen, ist nicht von auflen an das Phéno-
men herangetragen — etwa durch den Wunsch, ein Schmerz moge
aufhoren —, sondern liegt im Phianomen selbst. Die Erkenntnis, daf3
das Leid keine in sich ruhende Wirklichkeit ist, sondern ihm phéno-
menal die Tendenz zur Auflésung innewohnt, gilt ungeachtet der
Beharrlichkeit, mit der seine physischen Voraussetzungen (seelische
und korperliche Verletzungen) sich der Heilung und dem Verschwin-
den entgegenstemmen konnen.

Der natiirliche Mensch schleudert dem Leiden sein Nein ent-
gegen. Wo es dennoch bestehen bleibt, wird es um so nachhaltiger
in seiner Sinnlosigkeit empfunden. Der Sinn, der im Leiden liegen
kann, erschlief3t sich nicht im Widerstand. Franks Antwort erfordert
hochste Aufnahmebereitschaft: »Das reine Wesen des Leidens« und
damit sein Sinn offenbart sich nur, wo es »geistig angenommen und
erduldet wird«. Die Phanomenologie erweist das Leiden als Moment
einer Bewegung, die aus der Nachbarschaft zum Nichts zuriickfiihrt
zum Sein. Nur im freien Mitvollzug dieser Bewegung enthiillt sich
der Sinn des Leidens. Er liegt in der Mdoglichkeit einer neuen und
einzigartigen Realititserfahrung. In Franks Vergleich: Wie eine glii-
hende Sonde reinigt, so erweitert das frei angenommene Leiden un-
sere geistigen Atemwege und 6ffnet uns dadurch »den freien Zugang

292

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Sinn im Leiden

zur beseligenden Tiefe der wahren Realitit«. »Das schnellste Rof,
das dich zur Vollendung tragt, ist das Leiden«. Dieser Satz des Mei-
ster Eckhart mufl dem Philosophen viel bedeutet haben, denn er zi-
tiert ihn sowohl in seiner Religionsphilosophie als auch in seiner An-
thropologie. Auch hier wird die »Bewegung« betont, welche zur
Vollendung fiihrt. »Vollendung« bedeutet ungebrochene, vollkom-
mene Einheit mit der Realitit, die freilich niemals zur Auslgschung
der lebendigen individuellen Unterschiede fithrt. Der Satz aus der
Apostelgeschichte (14:22), daf8 wir »durch viele Bedringnisse in das
Reich Gottes gelangen miissen« (vgl. DU 464; hier sinnwidrig tiber-
setzt), ist fiir Frank keine beildufige Bemerkung, sondern Bestiti-
gung eines wesentlichen Zusammenhangs. Er geht so weit zu sagen,
daf3 ohne Erfahrung von Leid keine Seligkeit maglich ist. Das Wort
der Bergpredigt, das die »Trauernden« selig preist und ihnen Trost
verheifit, versteht er im Sinne einer Bedingung: Allein die Leidenden
und Trauernden werden Trost erfahren. »Trost« ist hier nicht der
Zustand, der sich einstellt, wenn das Leid erduldet und schlief3lich
voriiber ist, also eine Art Belohnung der Standhaftigkeit. »Trost«
bedeutet vielmehr die im Erdulden selbst gemachte Realitdtserfah-
rung. Anders gesagt: In der freien Annahme des Leidens geschieht
die »Riickkehr der Schépfung zu Gott« — denn in der duldenden An-
nahme wird Gott, der Inbegriff der Realitit, in seiner Fiille neu er-
kannt und anerkannt. Diese Erfahrung ist nicht mit einem einzelnen
Willensakt abgeschlossen; die mit ihr angestoflene »Bewegung«
fithrt in die unergriindliche Tiefe der Realitit Gottes. Sie fithrt damit
in ein mysterium, das immer zugleich ein mysterium tremendum
und fascinans ist, wie Frank in seiner Phdanomenologie der Liebe aus-
fihrt.

Der Gedanke, daff gerade im duldenden Leiden »der schwere
Aufstieg zur himmlischen Seligkeit« seinen Anfang nimmt, daf8 in
ihm eine wunderbare Teilnahme am »unzugénglichen Mysterium
des gottlichen Lebens« geschieht, ist gewifs schwer zu verstehen.
Frank sagt denn auch: Die Seele muf sich »in die Tiefe hinein« ge-
offnet haben, um das Gemeinte nachvollziehen zu konnen. Es ist, wie
er betont, ein »notwendig antinomischer und antagonistischer Weg«
auf dem uns Gott »den Triumph der wahren Realitit« schenkt (DU
465). Indem der Mensch sein Leiden ertrigt, offenbart Gott sich ihm
in einer Tiefe, die ihm sonst verschlossen bleibt.

Frank macht noch auf einen weiteren Aspekt der freien Annah-
me des eigenen Leids aufmerksam. In ihr geschieht eine Wiederher-

293

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

stellung dessen, was durch die Siinde zerstort ist — durch die »Siinde
als solche«, nicht allein durch die eigenen Verfehlungen. Die »all-
gemeine Siinde«, wie Frank sie auch nennt, besteht im Zerfall der
All-Einheit des Seins, der sich, bildhaft gesprochen, im »Biirger-
krieg« duflert, in dem die Elemente sich gegenseitig verdrangen. Weil
im frei erduldeten Leiden die Realitit neu erfahren, und das heifst
auch, als All-Einheit neu aktualisiert wird, wird der im Bosen ge-
schehene »Abfall« vom Sein wiedergutgemacht (DU 464).

Im Sinne Franks soll noch bemerkt werden, daf die »freie« An-
nahme des Leidens nichts zu tun hat mit einem Wunsch zu leiden.
Ebensowenig ist das freie Erdulden des Leidens mit einem passiven
Geschehenlassen identisch. Die duldende Annahme des eigenen
Leids ist sehr wohl mit dem Kampf gegen Schmerz und Leid verein-

bar.

3. Der leidende Gott

Franks Phanomenologie des Leids geht tiber die Grenze dessen, was
»allgemein« als Erkenntnis gewonnen werden kann und anerkannt
wird, weit hinaus. Seine Deutung hat ein Gottesbild zur Vorausset-
zung, demzufolge Gott nicht nur von auflen am Schicksal des Men-
schen interessiert ist, sondern an ihm selbst teilnimmt. Wie alles
Positive gehort auch der Realitatsgehalt, der im Erdulden des Leidens
liegt, zu Gott und vollendet sich in ihm. So ergibt sich fiir Frank die
fiir sein Gottesbild gewichtige Aussage: Es ist ganz und gar abwegig
zu glauben, »Gott verharre angesichts des Welt-Leidens im Zustand
ungetriibter seliger Ruhe«. Man darf die »absolute Vollkommenbheit
und somit auch Seligkeit Gottes« nicht als »grenzenlosen Selbst-
genuf3, als Wohlbefinden und monoton unbewegliche Ruhe« denken.
Sie »ist nur denkbar oder, genauer, erspiirbar, als Fiille allumfassen-
den — und somit auch die Gegensitze umfassenden — unerforschlich
tiefen und sinnerfiillten Lebens«. Wahr ist deshalb: Gott »ist ewig
abgeschiedene, transzendente Ruhe« und »zugleich hat er doch Teil
am Welt-Leiden, >nimmt< es »auf sich< und empfindet mit uns die
ganze Tragodie des Weltseins. Gerade darin manifestiert er sein We-
sen als sinngebender Urgrund und Ursprung jeglichen Seins«. Durch
Leiden kehrt die Schopfung zu Gott zuriick; diese Riickkehr im Lei-
den vollendet sich »in Gott selbst« (DU 465—466). Damit ist nicht nur
der Schopfung und dem Menschen in ihr, sondern auch dem Schop-

294

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der leidende Gott

fergott selbst »ein schwerer, leidvoller Weg beschieden. Denn am
Gang des Weltseins bis zur Vollendung durch tragisches Ringen
nimmt Gott selbst teil. Zugleich aber ist es diese Anteilnahme, wel-
che den Sieg am Ende verbiirgt« (RM 390). Ist diese Erlosung auf der
Ebene des zeitlichen Seins nur in unbestimmter Zukunft denkbar —
»gleichsam unendlich weit von uns entfernt« — so muf§ sie doch »in
metaphysischer Hinsicht als iiberzeitlich seiend gedacht werden«. In
unserer Sprache, die der Kategorie der Zeitlichkeit unterworfen ist,
kann das nur so ausgedriickt werden, »daf3 dieser Sieg sich in den
metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat und nur noch
auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich enthiillen muf3«
(RM 390).

In Das Unergriindliche bemerkt Frank, die Einsicht, daf das ei-
gene Leiden »infolge der All-Einheit des Seins ein Leiden fiir die
allgemeine Stinde, fiir die Siinde als solche« und somit eine »Siihne«
ist, durch welche die Schopfung zu Gott zuriickkehrt, sei als »all-
gemeine und ewige Offenbarung« anzusehen. Mit ihr sei »die all-
gemeine Idee des Opfers« ausgesprochen, die wir in fast allen Reli-
gionen antreffen. Sie sei als solche auch in der »konkret-positiven
christlichen Offenbarung vom leidenden Gottmenschen, der sich als
Sithneopfer fiir die Stinde der Welt darbringt«, enthalten (DU 464 1.).
In seinen spiteren Schriften hat Frank diese »allgemeine« Deutung
des Sithneopfers nicht wiederholt. Zweifellos gibt es in vielen Reli-
gionen die Idee des Opfers und der Siihne. Daf$ aber Gott das Leben
des Menschen als sein eigenes annimmt und dessen Siinde durch sein
Lebensopfer siihnt, setzt den Glauben an die Menschwerdung Gottes
voraus und bleibt ohne sie schlechthin unverstindlich, ja widersin-
nig. Weder der Hinduismus noch der Buddhismus noch der Islam,
geschweige denn irgendwelche Philosophie konnen mit einem Gott,
der das Todesleiden des Menschen leibhaft mitleidet und ihn so zur
Fiille der Realitét fithrt, etwas anfangen. Diese Lehre ohne Riickgriff
auf das christliche Evangelium von Tod und Auferstehung des Got-
tessohnes zu begriinden, kann schlichtweg als ausgeschlossen gelten.

Zu Recht betont Frank, daf3 »die letzte Einheit Gottes einiger-
maflen angemessen nur in der Einheit des Schopfers mit der Schop-
fung« erfafst werden konne (DU 466). Unausgesprochen impliziert
diese »Einheit« die Inkarnation, in der das Selbstsein und die Selbst-
verantwortung des Menschen Jesus nicht in Gott aufgeldst sind. Un-
ter der Voraussetzung der Menschwerdung Gottes wird denkbar,
worauf es Frank mit der »allgemeinen, ewigen Offenbarung« an-

295

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

kommt, daf3 es auch auflerhalb der expliziten Nachfolge des leiden-
den Christus moglich ist, das eigene Leiden anzunehmen und so mit
der Realitit in ihrer Fiille eins zu werden.

Die Einheit Gottes mit der Schopfung, die auch die Erfahrung
des Leidens umfafdt, kann nur im »belehrten Nichtwissens« gedacht
werden. »Gott »an sich< ist weder das eine noch das andere, wie er
tiberhaupt auch kein >dieses oder jenesc ist. Nur in unserer mensch-
lichen Anndherung ist er die antinomische Einheit des einen und
anderen. Nur in dieser unergriindlichen und unsagbaren Form ist er
die absolute Vollkommenbheit, in der wir die beseligende ewige Hei-
mat finden — unseres >Ich« und des Weltseins« (DU 466). Die Idee des
»leidenden Gottes« hat eine alte christliche theologische Tradition.?
Wijatscheslaw Iwanow (1866 — 1949), mit dem Frank in Verbindung
stand, hat sie literarisch gestaltet.

4. Sihneopfer und stellvertretendes Opfer

Das Opfer ist aus der christlichen Spiritualitdt nicht wegzudenken. In
ontophdnomenologischer Hinsicht hatte bereits Das Unergriindliche
zum Sinn des Opfers Stellung genommen, indem es die freie Beja-
hung des Leidens als Riickkehr der Schopfung zur Fiille der Realitit
bestimmte. In der Schrift aus der Kriegszeit Mit uns ist Gott> nimmt
Frank nochmals die Frage nach dem Sinn von Opfer und Siihne auf.
Er ist sich offenbar sehr bewuf3t, daf3 das menschliche Miteinander
bis in die Wurzel vergiftet ist, wenn es keine Bereitschaft gibt, Schuld
zu sithnen. Franks Gedanken, die sich hier ganz innerhalb der christ-
lichen Spiritualitit bewegen, sind auch ein Beitrag zur gegenwarti-
gen theologischen Diskussion um den Sinn des stellvertretenden Op-
fers im Neuen Testament. Das »moderne BewufStsein« betrachtet
den Opfergedanken, zumal in Bezug auf das Leiden und den Tod

2 Papst Johannes II. bekriftigte in einem Brief im Jahre 534 (»Olim quidem«) an die
Senatoren von Konstantinopel, dafl die Redeweise, »Gott hat im Fleische gelitten,
rechtglaubig ist. In diesem Sinne warnt auch K. Rahner vor der irrigen Auffassung, das
Leiden Christi am Kreuz sei nur das Leiden des irdischen Menschen Jesus: »Der »un-
wandelbare Gott< hat zwar »an sich selbst< kein Schicksal und so keinen Tod, aber er
selbst (und nicht nur das andere) hat am anderen durch die Inkarnation ein Schicksal.
[...] Der Tod Jesu gehort zur Selbstaussage Gottes« (Grundkurs des Glaubens, S. 297f.).
3 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmys3lenija. In: Duchovnye osnovy obscestva. Moskau
(Respublika) 1992. S. 217-404.

296

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stihneopfer und stellvertretendes Opfer

Christi, wie schon Frank bemerkte, als einen »Uberrest primitiver,
barbarischer religioser Vorstellungen, die Gott als erbarmungslosen
Tyrannen sehen, den man nur mit den furchtbaren Mitteln mensch-
licher Opfergaben gnidig stimmen kann«. Fiir das »aufgeklérte« Be-
wuftsein ist die Idee des Opfers {iberhaupt das Erbe einer primitiven
Religiositdt, die wahnt, man konne [...] die Gunst und Geneigtheit
Gottes ebenso wie die eines Menschen verdienen, indem man ihm
ein angenehmes Geschenk macht, einfacher gesagt, ihn besticht« (S
nami Bog 340).

Frank bleibt auch hier seinem methodischen Prinzip treu, indem
er von der inneren, seelischen Erfahrung des Schuldigen ausgeht, der
sich bewuf3st wird, etwas objektiv Heiliges willentlich verletzt, d.h.
gesiindigt zu haben. Thre phianomenologische Analyse deckt den in-
neren Zusammenhang von Erlésung und Siihne auf. Zunichst geht
es um die Siihne des Schuldigen angesichts der eigenen Tat und nicht
um die Stihne, die der Unschuldige stellvertretend fiir den Schuldi-
gen leistet. (Es geht auch nicht um die Wiedergutmachung eines an-
gerichteten Schadens, die selbstverstindlich ist.)

Der Schuldige, den das Gewissen ob seiner bosen Tat anklagt,
sucht nach einer Beruhigung seines Gewissens; aber er findet keine
entlastende Erklarung. Unerbittlich sagt ihm das Gewissen, daf3 er
niemanden anderen fiir seine Tat verantwortlich machen kann, son-
dern selbst die Verantwortung triagt. Gerade sein Schuldbewuf3tsein
sagt ihm unmif3verstandlich, dafl er sich gegen den absoluten Wert
des Guten und Heiligen versiindigt hat. Indem er sich in seinem Ge-
wissen schuldig spricht, »hat er zugleich das BewufStsein, daf8 sich
gerade in dieser immanenten Selbstverurteilung das Gericht Gottes
vollzieht«. Die verurteilende Stimme des Gewissens wird als Stimme
Gottes erkannt. »Nur in dieser immanenten Form ist die Theonomie,
die Unterordnung des Menschen unter das Gericht und Gesetz Got-
tes, gerechtfertigt und notwendig. Die Theonomie vollzieht sich hier
von innen durch die menschliche Autonomie, durch das [...] Urteil
des eigenen Gewissens«. Die Erkenntnis, selbst verantwortlich fiir
die bose Tat zu sein, kann sie jedoch nicht ungeschehen machen; die
Gewissensqual kann sich nicht selbst auflgsen. Das »sittlich-religiose
BewufStsein« erfahrt dabei eine eigentiimliche, rational nicht zu er-
klarende Dialektik. Einerseits bin ich von dem Gedanken erfiillt, daf3
die verurteilende Stimme meines Gewissens, die ich nicht zum
Schweigen bringen kann, das Urteil Gottes selbst ist, also nicht ein-
mal Gott mich befreien kann. Wenn ich dennoch auf Gottes Ver-

297

24.01.2026, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

gebung hoffe, muf ich einsehen, daf3 mir auch diese Vergebung nicht
hilft, denn ich selber bin es ja, der mich verurteilt. Obwohl fiir den
Verstand die Lage ausweglos ist, hofft der Mensch doch auf seine
Befreiung, und gerade in dieser Situation »entsteht die fiir den Ver-
stand unbegreifliche, fiir das sittliche BewufStsein aber ganz evidente
Idee einer Siihne der Schuld durch Leiden« (S nami Bog 342 1.).

Dem Schuldigen wird bewuf3t, daf3 er nur durch die Annahme
des Gewissensschmerzes sein Gewissen befreien kann. Der Gewis-
sensschmerz wird, wenn er als gerechtfertigt angenommen wird,
eben dadurch als lduternde und erlosende Strafe erfahren. Die Selbst-
verurteilung ist eo ipso auch die Anerkennung des Heiligen und Gu-
ten, das durch die Siinde verletzt worden war. In der auf die Selbst-
verurteilung folgende Annahme der Gewissensschmerzen »bringt
der Mensch sich selbst dem Guten und Wahren zum Opfer, vor dem
er schuldig geworden ist — das heif$t Gott«.

Entschieden weist Frank die Behauptung zuriick, da8 die Ein-
sicht, fiir das veriibte Bose leiden zu miissen, auf eine psychologische
Introversion zuriickgehe, in der die Erfahrung, daf$ eine Rechtsver-
letzung Strafe zur Folge habe, in das Innere der Seele verlagert wer-
de. In dieser Behauptung geschehe eine petitio principii, denn es ist
die moralische Selbstverurteilung, die iiberhaupt erst den juristi-
schen Urteilsbegriff begriindet, und nicht umgekehrt.

Aber wichtig ist noch ein weiterer Aspekt. Das »wahrhaft erls-
sende Opfer« kann nicht darin bestehen, »finster und nahezu verbit-
tert zwecklose Leiden auf sich zu nehmen«. Das Opfer, das Gott, der
die Liebe ist, dargebracht wird, muf$ ein Opfer der Liebe sein. Im
Vollzug dieser Einsicht wandelt sich, was zuvor als Strafe getragen
wurde, »in eine freie Gabe. Gerade in dieser Umwandlung, in der
Geisteshaltung der freien Hingabe und Selbstaufopferung, vollzieht
sich die geheimnisvolle Erlgsung, die geistige Wiedergeburt und
Heilung des Menschen« (S nami Bog 344).

Diese Uberlegung geht davon aus, daf, wo sittliche Schuld vor-
liegt, nur der Schuldige selbst das Opfer sein kann, und zwar dem
Guten und Wahren gegeniiber, gegen das er sich versiindigt hat.
Wie ist unter dieser Voraussetzung das Sithneopfer Christi zu ver-
stehen, das er, der Schuldlose, stellvertretend fiir die Schuldigen
bringt?

Um zeigen zu konnen, daf3 Jesu Opfer, mit dem er die »Siinde
der Welt« stellvertretend siihnte, ein freies Opfer war, beantwortet
Frank auch diese Frage ganz vom Bewuf3tsein Jesu her (ein »Siinden-

298

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stihneopfer und stellvertretendes Opfer

bock«, dem die Schuld aufgeladen wird, tragt sie unfreiwillig). Um
dieses Bewuftsein verstindlich zu machen, erinnert Frank zunichst
daran, daf3 auch ein Kollektiv an einem Verbrechen (sei es durch
Gleichgiiltigkeit oder Eigennutz) schuldig werden kann und fiir seine
Schuld einstehen muf. Es gibt also einen den Einzelnen tibergreifen-
den Verantwortungszusammenhang. Der alle Menschen umfassende
»organische wechselseitige Zusammenhang der menschlichen Seelen
und Leben« begriindet einen universalen Verantwortungszusam-
menhang. Ein Mensch mit einem wachen sittlichen BewufStsein wird
darum jede bose Tat als eine erleben, fiir die nicht allein der aktuelle
Tater verantwortlich ist, »sondern auch der, der sie zuldf3t oder der
durch seine Handlungen und Unterlassungen der Entstehung der
stindigen Absicht des anderen Vorschub leistete« (S nami Bog 344).
Bei einem empfindsamen sittlichen Menschen wird die Tiefe des Ver-
antwortungsbewufStseins nicht vom Maf3 seiner objektiven personli-
chen Teilnahme an der Siinde bestimmt werden, vielmehr wird sie
ihr »umgekehrt proportional« sein. Sein Verantwortungsbewuf3tsein
wird von der Fihigkeit abhidngen, »fremde Schuld als eigene zu erle-
ben und mit den Menschen mitzuleiden, die sich unter dem Joch der
Siinde quilen«. Das Gefiihl der Verantwortlichkeit kann dazu fiih-
ren, dafl jener Mensch selbst an der Siindhaftigkeit des Menschen
leidet; es kann in ihm »den freien Wunsch« wecken, aus Liebe sich
mit dem anderen zu solidarisieren, »das heifit, die Leiden zu tragen
und das Opfer zur Siihne der fremden Schuld auf sich zu nehmen« (S
nami Bog 345). Denn die Liebe iiberwindet die Grenze, die den einen
Menschen moralisch vom anderen trennt; »sie iiberwindet eben da-
mit auch die Individualitdt der Verantwortung und nimmt freiwillig
die Last fremder Verantwortung auf sich. Dies ist der wahre, erhabe-
ne Sinn des stellvertretenden Opfers« (ebd.).

Frank nennt Christi stellvertretendes Siihneopfer das »Unver-
stindlichste und Rétselhafteste im christlichen BewufStsein«. Denn
in diesem Opfer ist Gott selbst vereint mit der Schopfung den »Lei-
densweg« gegangen. In Christi Todesangst und in seinem Tod am
Kreuz »hat Gott alles Leid der Welt auf sich genommen« und »sich
selbst in Christi Gestalt [v Ego lice] auf geheimnisvolle Weise zum
Stthneopfer [iskupitel'naja Zertva] gebracht« (S nami Bog 345).
Frank schliefit seine Erwidgungen mit der Bemerkung, dafd der Zwei-
fel Hiobs an der Gerechtigkeit Gottes und damit die Problematik der
Theodizee allein im Leiden des Gottmenschen seine Antwort finden
kann und gefunden hat. So unbegreiflich dieses »stellvertretende

299

24.01.2026, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Leid

Opfer« auch erscheint, so ist doch »die Idee des in die Welt gekom-
menen, freiwillig leidenden, an den menschlichen weltlichen Leiden
teilnehmenden Gottes — des leidenden Gottmenschen — die einzig
mogliche Theodizee, die einzig iiberzeugende >Rechtfertigung« Got-
tes«. In ihr liegt »die wahre Rettung der Welt«, weil durch sie »fur
immer« »die alles bezwingende Freude« dariiber begriindet ist, daf3
Gott und Welt in »liebender Gemeinschaft und Solidaritit« vereint
sind (S nami Bog 346).

300

24.01.2028, 06:13:22.


https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Leid – das Signum des Weltseins
	2. Der Sinn im Leiden
	3. Der leidende Gott
	4. Sühneopfer und stellvertretendes Opfer

