
XVI. Das Leid

Einen wichtigen Platz nimmt in Franks Denken – durch die eigene
Lebenserfahrung bedingt – die Frage nach dem »Sinn des Leids« ein.
Die Religionsphilosophie Das Unergründliche enthält ein eigenes
Kapitel mit dieser Überschrift; die philosophische Anthropologie be-
schließt Frank mit Gedanken über das Leid und den Tod. Schon der
Aufsatz über den »Sinn des Lebens«, geschrieben 1925 für die rus-
sische christliche Studentenschaft in der Emigration, ist in weiten
Teilen dem Sinn von Leid und Tod gewidmet. Auch wo Frank sich
phänomenologisch dem Leid zuwendet, geht es primär um die onto-
logische Frage: Was ist das Leid und was bedeutet es für das Mensch-
sein.

1. Das Leid – das Signum des Weltseins

Die vorangegangenen Ausführungen hatten gezeigt, daß als Folge
des Sündenfalls ein »Riß« durch das geschaffene Sein geht, daß seine
Einheit »geborsten« ist. Was nur Teil ist, bläht sich selbst zum Ab-
soluten auf. Im Sein findet ein Verdrängungskampf statt, in dem das
eine Realitätsmoment auf Kosten des anderen zu sein strebt. Dieser
infolge der Sünde im Sein selbst liegende Widerspruch gegen die
»Gemeinschaftlichkeit« (sobornost’) der All-Einheit gelangt im Lei-
den an die Oberfläche der Erfahrung. Das Leiden ist »Ausdruck« die-
ser innersten Zerstörung, so wie der seelische Zustand eines Men-
schen in seinen Gesichtszügen zum Ausdruck kommt. Es ist »das
Schicksal der ganzen Welt, am Bösen teilzuhaben und an ihm zu
leiden« (DU 447). Wie das Böse soll auch das Leid, worauf auch
immer es konkret zurückgeht – auf eine moralisch böse Tat, auf eine
Krankheit oder einen äußeren Unfall –, nicht sein. Das Leiden ist
kein punktuelles Geschehen; es ist das Merkmal des Seins in der
Welt.

289

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Zerfall des Seins in einander widerstreitende Elemente hat
Einsamkeit zur Folge; sie ist die Grundweise des Leidens. In der Ein-
samkeit wird die Möglichkeit des Nichtsein erfahren. Schon das
Kind, das mit seiner Not weinend zur Mutter läuft, sucht in erster
Linie Geborgenheit und Trost in seiner Verlassenheit. Das Leid beim
Verlust eines geliebten Menschen ist die erschreckende Erfahrung,
verlassen zu sein. Die Einsamkeit wird am ausgeprägtesten in der
eigenen Todesangst erfahren; die Not des Sterbenden besteht im we-
sentlichen im Erleben tiefster Hilflosigkeit und Einsamkeit. Die Ein-
samkeit ist über alle Einzelerfahrungen hinaus das Merkmal des
menschlichen Selbstsein. Jeder Mensch ist einer unter vielen, zu-
gleich ist er aber immer auch ein »absolut anderer, d. h. einziger«,
der sich niemals restlos mitteilen kann und deshalb für sich bleibt.
Frank bezieht Plotins Satz von der »Flucht des Einsamen zum Ein-
samen« (fug¼ to‰ m�nou pro@ t�n m�non1) auf den Menschen, der,
obwohl ihm die Sehnsucht nach dem anderen innewohnt, in ihm
doch keine endgültige Heimat finden kann und sich deshalb nach
der Fülle des Seins, nach Gott sehnt (vgl. DU 205 f.). Gerade in der
Erfahrung von Verlassenheit und Einsamkeit bezeugt das Leid den
Zerfall der Einheit des Seins.

Frank sieht seine Auffassung im Satz des Apostels Paulus im
Römerbrief bestätigt: »Der Sünde Sold ist der Tod« (Röm. 6:23). Der
Tod, der als »Sold« oder »Zugabe« zur Sünde in die Welt gekommen
ist und als Inbegriff alles Leids anzusehen ist, ist kein Geschehen, das
in Gottes Schöpfung einen legitimen Platz beanspruchen könnte.
Jedes Sterben ist letztlich erzwungen. Es ist »Ausdruck der Seinsver-
fassung als eines universalen, in die letzten Tiefen des Lebens rei-
chenden Bürgerkriegs zwischen den Lebewesen«, die einander das
Dasein streitig machen (DU 447; vgl. 461–462). (Nicht bestritten ist,
daß der Schmerz im Dienst des Lebens stehen kann und der biologi-
sche Tod faktisch neues Leben ermöglicht. Es geht um die Erfahrung
von Schmerz und Tod als widersinnig).

Daß der »Zustand des kosmischen Seins« gestört ist, erkennt
Frank am »Wesen der Zeit als irdischer Zeit«. Er deutet sie in seiner
phänomenologisch-ontologischen Religionsphilosophie als Unruhe,
die nie Befriedigung findet, als rastloses Jagen hinter einem immer
entkommenden Irrlicht. Die Zeit erfahren heißt, ein sich unaufhör-
lich durchdringendes Sterben und Werden erfahren, in dem das

290

Das Leid

1 Plotin: Enneaden VI, 9, 11.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kommende das Gegenwärtige ins Nichts stößt, aber auch seinerseits
vom Nachkommenden erbarmungslos ins Nichts gestoßen wird. Das
Heranwachsende lebt auf Kosten des Verdrängten. Ein Reifen und
Bewahren ist nicht möglich. »Dies ist der Zustand, der dem ver-
schlossenen, gefallenen, nichtseienden Sein entspricht. Wie dies die
Verfassung der vom Bösen besessenen menschlichen Seele ist, so
auch die Verfassung des abgefallenen und zerfallenen weltlichen
Seins« (DU 447 f.).

2. Der Sinn im Leiden

Die Erwägungen zum Sinn des Leidens in Das Unergründliche hat
Frank noch vor dem Zweiten Weltkrieg angestellt, also noch vor der
Schoa im engeren Sinn. Doch auch schon 1939 reichte der Hinter-
grund, auf dem er die Phänomenologie des Leids entwarf, weit über
die eigene individuelle und familiäre Leiderfahrung hinaus. Das Hin-
morden unzähliger Menschen in seinem Heimatland während der
Kollektivierung und der stalinistischen »Säuberungen« sowie die
Verfolgungen und Morde, die er in seinem Exil in Deutschland vor
Augen hatte, begründeten das Urteil: »Das Leiden, das aus dem Bö-
sen hervorgeht, teilt mit ihm seine Unbegründetheit und Sinnlosig-
keit und ist in diesem Sinne selbst ein Böses, das nie so ›erklärt‹ wer-
den kann, daß es dadurch gerechtfertigt wäre« (DU 463). Als in den
Jahren nach 1945 das unvorstellbare Ausmaß des Leidens, das Men-
schen einander zugefügt hatten, allbekannt geworden war, hat Frank
noch nachdrücklicher die Einsicht entfaltet, daß eine Antwort auf die
Frage nach seinem Sinn nur von Gott her gegeben werden kann. Die
Bemerkungen gerade in Schriften der Nachkriegszeit über den »lei-
denden Gott« (s. u.) wird man deshalb auch mit dem Blick auf die
Leiden in den Konzentrations- und Gefangenenlagern lesen dürfen.
Frank versucht, auf die Frage Hiobs, die Frage des unmittelbar leiden-
den Menschen nach dem Sinn seines Leidens, eine Antwort zu geben.
Allgemeine Bekundungen moralischer Betroffenheit angesichts der
Greuel der jüngsten Geschichte hält er für unfruchtbar.

Schon in Das Unergründliche bemerkt Frank: Wäre es von
vornherein aussichtslos, auf die Frage nach dem Sinn des universalen
Leids eine Antwort zu finden, »bliebe unser ganzes Sein sinnlos,
trotz der Selbstevidenz seines göttlichen Urgrundes« (DU 462). Ver-
zweiflung wäre die unausbleibliche Folge. Versucht man die Frage

291

Der Sinn im Leiden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Gott her zu beantworten, darf die Einsicht, daß unser Wissen
von Gott ein »belehrtes Nichtwissen« ist, nicht preisgegeben werden.
Unsere Vorstellung von Gott aber wäre »in gewissem Sinn wieder
rationalisiert und folglich verengt und entstellt«, würden wir erwar-
ten, unser Leben müsse, weil es aus der absoluten Vollkommenheit
Gottes hervorgeht, glückselig sein. »Warum sind wir so sicher, daß
das unerforschbare, namenlose oder allesgenannte Wesen dessen,
den wir Gott nennen, sich in dem Merkmal erschöpft, welches wir
uns als ungetrübte Glückseligkeit vorstellen?« (ebd.)

In seiner unprätenziösen Sprache benennt Frank den Wider-
spruch, an dem das Denken scheitert. Das Leiden soll nicht sein, –
aber es ist doch kein »Trugbild«, keine »Realität als Täuschung« wie
das Böse. Seine Realität als nicht sein sollend steht dem Nichtsein des
Bösen nahe. Ontologisch ist das Leid ein Zwischenzustand. Es ist eine
»Bewegung« und zwar »zurück zur Realität«. Nietzsche, den Frank
zitiert, hat diese Eigenart in Zarathustras »Nachtwandler-Lied« bün-
dig ausgesprochen: »Weh spricht: Vergeh!« Das Leid erweist sich in
dieser Bewegung zur Selbstaufhebung bereits als »wahre Realität
oder Gutes« (DU 463). Dieses Weg von sich, dieses Streben, der ei-
genen Negativität zu entkommen, ist nicht von außen an das Phäno-
men herangetragen – etwa durch den Wunsch, ein Schmerz möge
aufhören –, sondern liegt im Phänomen selbst. Die Erkenntnis, daß
das Leid keine in sich ruhende Wirklichkeit ist, sondern ihm phäno-
menal die Tendenz zur Auflösung innewohnt, gilt ungeachtet der
Beharrlichkeit, mit der seine physischen Voraussetzungen (seelische
und körperliche Verletzungen) sich der Heilung und dem Verschwin-
den entgegenstemmen können.

Der natürliche Mensch schleudert dem Leiden sein Nein ent-
gegen. Wo es dennoch bestehen bleibt, wird es um so nachhaltiger
in seiner Sinnlosigkeit empfunden. Der Sinn, der im Leiden liegen
kann, erschließt sich nicht im Widerstand. Franks Antwort erfordert
höchste Aufnahmebereitschaft: »Das reine Wesen des Leidens« und
damit sein Sinn offenbart sich nur, wo es »geistig angenommen und
erduldet wird«. Die Phänomenologie erweist das Leiden als Moment
einer Bewegung, die aus der Nachbarschaft zum Nichts zurückführt
zum Sein. Nur im freien Mitvollzug dieser Bewegung enthüllt sich
der Sinn des Leidens. Er liegt in der Möglichkeit einer neuen und
einzigartigen Realitätserfahrung. In Franks Vergleich: Wie eine glü-
hende Sonde reinigt, so erweitert das frei angenommene Leiden un-
sere geistigen Atemwege und öffnet uns dadurch »den freien Zugang

292

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zur beseligenden Tiefe der wahren Realität«. »Das schnellste Roß,
das dich zur Vollendung trägt, ist das Leiden«. Dieser Satz des Mei-
ster Eckhart muß dem Philosophen viel bedeutet haben, denn er zi-
tiert ihn sowohl in seiner Religionsphilosophie als auch in seiner An-
thropologie. Auch hier wird die »Bewegung« betont, welche zur
Vollendung führt. »Vollendung« bedeutet ungebrochene, vollkom-
mene Einheit mit der Realität, die freilich niemals zur Auslöschung
der lebendigen individuellen Unterschiede führt. Der Satz aus der
Apostelgeschichte (14:22), daß wir »durch viele Bedrängnisse in das
Reich Gottes gelangen müssen« (vgl. DU 464; hier sinnwidrig über-
setzt), ist für Frank keine beiläufige Bemerkung, sondern Bestäti-
gung eines wesentlichen Zusammenhangs. Er geht so weit zu sagen,
daß ohne Erfahrung von Leid keine Seligkeit möglich ist. Das Wort
der Bergpredigt, das die »Trauernden« selig preist und ihnen Trost
verheißt, versteht er im Sinne einer Bedingung: Allein die Leidenden
und Trauernden werden Trost erfahren. »Trost« ist hier nicht der
Zustand, der sich einstellt, wenn das Leid erduldet und schließlich
vorüber ist, also eine Art Belohnung der Standhaftigkeit. »Trost«
bedeutet vielmehr die im Erdulden selbst gemachte Realitätserfah-
rung. Anders gesagt: In der freien Annahme des Leidens geschieht
die »Rückkehr der Schöpfung zu Gott« – denn in der duldenden An-
nahme wird Gott, der Inbegriff der Realität, in seiner Fülle neu er-
kannt und anerkannt. Diese Erfahrung ist nicht mit einem einzelnen
Willensakt abgeschlossen; die mit ihr angestoßene »Bewegung«
führt in die unergründliche Tiefe der Realität Gottes. Sie führt damit
in ein mysterium, das immer zugleich ein mysterium tremendum
und fascinans ist, wie Frank in seiner Phänomenologie der Liebe aus-
führt.

Der Gedanke, daß gerade im duldenden Leiden »der schwere
Aufstieg zur himmlischen Seligkeit« seinen Anfang nimmt, daß in
ihm eine wunderbare Teilnahme am »unzugänglichen Mysterium
des göttlichen Lebens« geschieht, ist gewiß schwer zu verstehen.
Frank sagt denn auch: Die Seele muß sich »in die Tiefe hinein« ge-
öffnet haben, um das Gemeinte nachvollziehen zu können. Es ist, wie
er betont, ein »notwendig antinomischer und antagonistischer Weg«
auf dem uns Gott »den Triumph der wahren Realität« schenkt (DU
465). Indem der Mensch sein Leiden erträgt, offenbart Gott sich ihm
in einer Tiefe, die ihm sonst verschlossen bleibt.

Frank macht noch auf einen weiteren Aspekt der freien Annah-
me des eigenen Leids aufmerksam. In ihr geschieht eine Wiederher-

293

Der Sinn im Leiden

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellung dessen, was durch die Sünde zerstört ist – durch die »Sünde
als solche«, nicht allein durch die eigenen Verfehlungen. Die »all-
gemeine Sünde«, wie Frank sie auch nennt, besteht im Zerfall der
All-Einheit des Seins, der sich, bildhaft gesprochen, im »Bürger-
krieg« äußert, in dem die Elemente sich gegenseitig verdrängen. Weil
im frei erduldeten Leiden die Realität neu erfahren, und das heißt
auch, als All-Einheit neu aktualisiert wird, wird der im Bösen ge-
schehene »Abfall« vom Sein wiedergutgemacht (DU 464).

Im Sinne Franks soll noch bemerkt werden, daß die »freie« An-
nahme des Leidens nichts zu tun hat mit einem Wunsch zu leiden.
Ebensowenig ist das freie Erdulden des Leidens mit einem passiven
Geschehenlassen identisch. Die duldende Annahme des eigenen
Leids ist sehr wohl mit dem Kampf gegen Schmerz und Leid verein-
bar.

3. Der leidende Gott

Franks Phänomenologie des Leids geht über die Grenze dessen, was
»allgemein« als Erkenntnis gewonnen werden kann und anerkannt
wird, weit hinaus. Seine Deutung hat ein Gottesbild zur Vorausset-
zung, demzufolge Gott nicht nur von außen am Schicksal des Men-
schen interessiert ist, sondern an ihm selbst teilnimmt. Wie alles
Positive gehört auch der Realitätsgehalt, der im Erdulden des Leidens
liegt, zu Gott und vollendet sich in ihm. So ergibt sich für Frank die
für sein Gottesbild gewichtige Aussage: Es ist ganz und gar abwegig
zu glauben, »Gott verharre angesichts des Welt-Leidens im Zustand
ungetrübter seliger Ruhe«. Man darf die »absolute Vollkommenheit
und somit auch Seligkeit Gottes« nicht als »grenzenlosen Selbst-
genuß, als Wohlbefinden und monoton unbewegliche Ruhe« denken.
Sie »ist nur denkbar oder, genauer, erspürbar, als Fülle allumfassen-
den – und somit auch die Gegensätze umfassenden – unerforschlich
tiefen und sinnerfüllten Lebens«. Wahr ist deshalb: Gott »ist ewig
abgeschiedene, transzendente Ruhe« und »zugleich hat er doch Teil
am Welt-Leiden, ›nimmt‹ es ›auf sich‹ und empfindet mit uns die
ganze Tragödie des Weltseins. Gerade darin manifestiert er sein We-
sen als sinngebender Urgrund und Ursprung jeglichen Seins«. Durch
Leiden kehrt die Schöpfung zu Gott zurück; diese Rückkehr im Lei-
den vollendet sich »in Gott selbst« (DU 465–466). Damit ist nicht nur
der Schöpfung und dem Menschen in ihr, sondern auch dem Schöp-

294

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fergott selbst »ein schwerer, leidvoller Weg beschieden. Denn am
Gang des Weltseins bis zur Vollendung durch tragisches Ringen
nimmt Gott selbst teil. Zugleich aber ist es diese Anteilnahme, wel-
che den Sieg am Ende verbürgt« (RM 390). Ist diese Erlösung auf der
Ebene des zeitlichen Seins nur in unbestimmter Zukunft denkbar –
»gleichsam unendlich weit von uns entfernt« – so muß sie doch »in
metaphysischer Hinsicht als überzeitlich seiend gedacht werden«. In
unserer Sprache, die der Kategorie der Zeitlichkeit unterworfen ist,
kann das nur so ausgedrückt werden, »daß dieser Sieg sich in den
metaphysischen Tiefen des Seins bereits ereignet hat und nur noch
auf der empirischen Ebene Frucht bringen und sich enthüllen muß«
(RM 390).

In Das Unergründliche bemerkt Frank, die Einsicht, daß das ei-
gene Leiden »infolge der All-Einheit des Seins ein Leiden für die
allgemeine Sünde, für die Sünde als solche« und somit eine »Sühne«
ist, durch welche die Schöpfung zu Gott zurückkehrt, sei als »all-
gemeine und ewige Offenbarung« anzusehen. Mit ihr sei »die all-
gemeine Idee des Opfers« ausgesprochen, die wir in fast allen Reli-
gionen antreffen. Sie sei als solche auch in der »konkret-positiven
christlichen Offenbarung vom leidenden Gottmenschen, der sich als
Sühneopfer für die Sünde der Welt darbringt«, enthalten (DU 464 f.).
In seinen späteren Schriften hat Frank diese »allgemeine« Deutung
des Sühneopfers nicht wiederholt. Zweifellos gibt es in vielen Reli-
gionen die Idee des Opfers und der Sühne. Daß aber Gott das Leben
des Menschen als sein eigenes annimmt und dessen Sünde durch sein
Lebensopfer sühnt, setzt den Glauben an die Menschwerdung Gottes
voraus und bleibt ohne sie schlechthin unverständlich, ja widersin-
nig. Weder der Hinduismus noch der Buddhismus noch der Islam,
geschweige denn irgendwelche Philosophie können mit einem Gott,
der das Todesleiden des Menschen leibhaft mitleidet und ihn so zur
Fülle der Realität führt, etwas anfangen. Diese Lehre ohne Rückgriff
auf das christliche Evangelium von Tod und Auferstehung des Got-
tessohnes zu begründen, kann schlichtweg als ausgeschlossen gelten.

Zu Recht betont Frank, daß »die letzte Einheit Gottes einiger-
maßen angemessen nur in der Einheit des Schöpfers mit der Schöp-
fung« erfaßt werden könne (DU 466). Unausgesprochen impliziert
diese »Einheit« die Inkarnation, in der das Selbstsein und die Selbst-
verantwortung des Menschen Jesus nicht in Gott aufgelöst sind. Un-
ter der Voraussetzung der Menschwerdung Gottes wird denkbar,
worauf es Frank mit der »allgemeinen, ewigen Offenbarung« an-

295

Der leidende Gott

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kommt, daß es auch außerhalb der expliziten Nachfolge des leiden-
den Christus möglich ist, das eigene Leiden anzunehmen und so mit
der Realität in ihrer Fülle eins zu werden.

Die Einheit Gottes mit der Schöpfung, die auch die Erfahrung
des Leidens umfaßt, kann nur im »belehrten Nichtwissens« gedacht
werden. »Gott ›an sich‹ ist weder das eine noch das andere, wie er
überhaupt auch kein ›dieses oder jenes‹ ist. Nur in unserer mensch-
lichen Annäherung ist er die antinomische Einheit des einen und
anderen. Nur in dieser unergründlichen und unsagbaren Form ist er
die absolute Vollkommenheit, in der wir die beseligende ewige Hei-
mat finden – unseres ›Ich‹ und des Weltseins« (DU 466). Die Idee des
»leidenden Gottes« hat eine alte christliche theologische Tradition.2

Wjatscheslaw Iwanow (1866 – 1949), mit dem Frank in Verbindung
stand, hat sie literarisch gestaltet.

4. S�hneopfer und stellvertretendes Opfer

Das Opfer ist aus der christlichen Spiritualität nicht wegzudenken. In
ontophänomenologischer Hinsicht hatte bereits Das Unergründliche
zum Sinn des Opfers Stellung genommen, indem es die freie Beja-
hung des Leidens als Rückkehr der Schöpfung zur Fülle der Realität
bestimmte. In der Schrift aus der Kriegszeit Mit uns ist Gott3 nimmt
Frank nochmals die Frage nach dem Sinn von Opfer und Sühne auf.
Er ist sich offenbar sehr bewußt, daß das menschliche Miteinander
bis in die Wurzel vergiftet ist, wenn es keine Bereitschaft gibt, Schuld
zu sühnen. Franks Gedanken, die sich hier ganz innerhalb der christ-
lichen Spiritualität bewegen, sind auch ein Beitrag zur gegenwärti-
gen theologischen Diskussion um den Sinn des stellvertretenden Op-
fers im Neuen Testament. Das »moderne Bewußtsein« betrachtet
den Opfergedanken, zumal in Bezug auf das Leiden und den Tod

296

Das Leid

2 Papst Johannes II. bekräftigte in einem Brief im Jahre 534 (»Olim quidem«) an die
Senatoren von Konstantinopel, daß die Redeweise, »Gott hat im Fleische gelitten«,
rechtgläubig ist. In diesem Sinne warnt auch K. Rahner vor der irrigen Auffassung, das
Leiden Christi am Kreuz sei nur das Leiden des irdischen Menschen Jesus: »Der ›un-
wandelbare Gott‹ hat zwar ›an sich selbst‹ kein Schicksal und so keinen Tod, aber er
selbst (und nicht nur das andere) hat am anderen durch die Inkarnation ein Schicksal.
[…] Der Tod Jesu gehört zur Selbstaussage Gottes« (Grundkurs des Glaubens, S. 297f.).
3 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: Duchovnye osnovy obščestva. Moskau
(Respublika) 1992. S. 217–404.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christi, wie schon Frank bemerkte, als einen »Überrest primitiver,
barbarischer religiöser Vorstellungen, die Gott als erbarmungslosen
Tyrannen sehen, den man nur mit den furchtbaren Mitteln mensch-
licher Opfergaben gnädig stimmen kann«. Für das »›aufgeklärte‹ Be-
wußtsein ist die Idee des Opfers überhaupt das Erbe einer primitiven
Religiosität, die wähnt, man könne […] die Gunst und Geneigtheit
Gottes ebenso wie die eines Menschen verdienen, indem man ihm
ein angenehmes Geschenk macht, einfacher gesagt, ihn besticht« (S
nami Bog 340).

Frank bleibt auch hier seinem methodischen Prinzip treu, indem
er von der inneren, seelischen Erfahrung des Schuldigen ausgeht, der
sich bewußt wird, etwas objektiv Heiliges willentlich verletzt, d. h.
gesündigt zu haben. Ihre phänomenologische Analyse deckt den in-
neren Zusammenhang von Erlösung und Sühne auf. Zunächst geht
es um die Sühne des Schuldigen angesichts der eigenen Tat und nicht
um die Sühne, die der Unschuldige stellvertretend für den Schuldi-
gen leistet. (Es geht auch nicht um die Wiedergutmachung eines an-
gerichteten Schadens, die selbstverständlich ist.)

Der Schuldige, den das Gewissen ob seiner bösen Tat anklagt,
sucht nach einer Beruhigung seines Gewissens; aber er findet keine
entlastende Erklärung. Unerbittlich sagt ihm das Gewissen, daß er
niemanden anderen für seine Tat verantwortlich machen kann, son-
dern selbst die Verantwortung trägt. Gerade sein Schuldbewußtsein
sagt ihm unmißverständlich, daß er sich gegen den absoluten Wert
des Guten und Heiligen versündigt hat. Indem er sich in seinem Ge-
wissen schuldig spricht, »hat er zugleich das Bewußtsein, daß sich
gerade in dieser immanenten Selbstverurteilung das Gericht Gottes
vollzieht«. Die verurteilende Stimme des Gewissens wird als Stimme
Gottes erkannt. »Nur in dieser immanenten Form ist die Theonomie,
die Unterordnung des Menschen unter das Gericht und Gesetz Got-
tes, gerechtfertigt und notwendig. Die Theonomie vollzieht sich hier
von innen durch die menschliche Autonomie, durch das […] Urteil
des eigenen Gewissens«. Die Erkenntnis, selbst verantwortlich für
die böse Tat zu sein, kann sie jedoch nicht ungeschehen machen; die
Gewissensqual kann sich nicht selbst auflösen. Das »sittlich-religiöse
Bewußtsein« erfährt dabei eine eigentümliche, rational nicht zu er-
klärende Dialektik. Einerseits bin ich von dem Gedanken erfüllt, daß
die verurteilende Stimme meines Gewissens, die ich nicht zum
Schweigen bringen kann, das Urteil Gottes selbst ist, also nicht ein-
mal Gott mich befreien kann. Wenn ich dennoch auf Gottes Ver-

297

S�hneopfer und stellvertretendes Opfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebung hoffe, muß ich einsehen, daß mir auch diese Vergebung nicht
hilft, denn ich selber bin es ja, der mich verurteilt. Obwohl für den
Verstand die Lage ausweglos ist, hofft der Mensch doch auf seine
Befreiung, und gerade in dieser Situation »entsteht die für den Ver-
stand unbegreifliche, für das sittliche Bewußtsein aber ganz evidente
Idee einer Sühne der Schuld durch Leiden« (S nami Bog 342 f.).

Dem Schuldigen wird bewußt, daß er nur durch die Annahme
des Gewissensschmerzes sein Gewissen befreien kann. Der Gewis-
sensschmerz wird, wenn er als gerechtfertigt angenommen wird,
eben dadurch als läuternde und erlösende Strafe erfahren. Die Selbst-
verurteilung ist eo ipso auch die Anerkennung des Heiligen und Gu-
ten, das durch die Sünde verletzt worden war. In der auf die Selbst-
verurteilung folgende Annahme der Gewissensschmerzen »bringt
der Mensch sich selbst dem Guten und Wahren zum Opfer, vor dem
er schuldig geworden ist – das heißt Gott«.

Entschieden weist Frank die Behauptung zurück, daß die Ein-
sicht, für das verübte Böse leiden zu müssen, auf eine psychologische
Introversion zurückgehe, in der die Erfahrung, daß eine Rechtsver-
letzung Strafe zur Folge habe, in das Innere der Seele verlagert wer-
de. In dieser Behauptung geschehe eine petitio principii, denn es ist
die moralische Selbstverurteilung, die überhaupt erst den juristi-
schen Urteilsbegriff begründet, und nicht umgekehrt.

Aber wichtig ist noch ein weiterer Aspekt. Das »wahrhaft erlö-
sende Opfer« kann nicht darin bestehen, »finster und nahezu verbit-
tert zwecklose Leiden auf sich zu nehmen«. Das Opfer, das Gott, der
die Liebe ist, dargebracht wird, muß ein Opfer der Liebe sein. Im
Vollzug dieser Einsicht wandelt sich, was zuvor als Strafe getragen
wurde, »in eine freie Gabe. Gerade in dieser Umwandlung, in der
Geisteshaltung der freien Hingabe und Selbstaufopferung, vollzieht
sich die geheimnisvolle Erlösung, die geistige Wiedergeburt und
Heilung des Menschen« (S nami Bog 344).

Diese Überlegung geht davon aus, daß, wo sittliche Schuld vor-
liegt, nur der Schuldige selbst das Opfer sein kann, und zwar dem
Guten und Wahren gegenüber, gegen das er sich versündigt hat.
Wie ist unter dieser Voraussetzung das Sühneopfer Christi zu ver-
stehen, das er, der Schuldlose, stellvertretend für die Schuldigen
bringt?

Um zeigen zu können, daß Jesu Opfer, mit dem er die »Sünde
der Welt« stellvertretend sühnte, ein freies Opfer war, beantwortet
Frank auch diese Frage ganz vom Bewußtsein Jesu her (ein »Sünden-

298

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bock«, dem die Schuld aufgeladen wird, trägt sie unfreiwillig). Um
dieses Bewußtsein verständlich zu machen, erinnert Frank zunächst
daran, daß auch ein Kollektiv an einem Verbrechen (sei es durch
Gleichgültigkeit oder Eigennutz) schuldig werden kann und für seine
Schuld einstehen muß. Es gibt also einen den Einzelnen übergreifen-
den Verantwortungszusammenhang. Der alle Menschen umfassende
»organische wechselseitige Zusammenhang der menschlichen Seelen
und Leben« begründet einen universalen Verantwortungszusam-
menhang. Ein Mensch mit einem wachen sittlichen Bewußtsein wird
darum jede böse Tat als eine erleben, für die nicht allein der aktuelle
Täter verantwortlich ist, »sondern auch der, der sie zuläßt oder der
durch seine Handlungen und Unterlassungen der Entstehung der
sündigen Absicht des anderen Vorschub leistete« (S nami Bog 344).
Bei einem empfindsamen sittlichen Menschen wird die Tiefe des Ver-
antwortungsbewußtseins nicht vom Maß seiner objektiven persönli-
chen Teilnahme an der Sünde bestimmt werden, vielmehr wird sie
ihr »umgekehrt proportional« sein. Sein Verantwortungsbewußtsein
wird von der Fähigkeit abhängen, »fremde Schuld als eigene zu erle-
ben und mit den Menschen mitzuleiden, die sich unter dem Joch der
Sünde quälen«. Das Gefühl der Verantwortlichkeit kann dazu füh-
ren, daß jener Mensch selbst an der Sündhaftigkeit des Menschen
leidet; es kann in ihm »den freien Wunsch« wecken, aus Liebe sich
mit dem anderen zu solidarisieren, »das heißt, die Leiden zu tragen
und das Opfer zur Sühne der fremden Schuld auf sich zu nehmen« (S
nami Bog 345). Denn die Liebe überwindet die Grenze, die den einen
Menschen moralisch vom anderen trennt; »sie überwindet eben da-
mit auch die Individualität der Verantwortung und nimmt freiwillig
die Last fremder Verantwortung auf sich. Dies ist der wahre, erhabe-
ne Sinn des stellvertretenden Opfers« (ebd.).

Frank nennt Christi stellvertretendes Sühneopfer das »Unver-
ständlichste und Rätselhafteste im christlichen Bewußtsein«. Denn
in diesem Opfer ist Gott selbst vereint mit der Schöpfung den »Lei-
densweg« gegangen. In Christi Todesangst und in seinem Tod am
Kreuz »hat Gott alles Leid der Welt auf sich genommen« und »sich
selbst in Christi Gestalt [v Ego lice] auf geheimnisvolle Weise zum
Sühneopfer [iskupitel’naja žertva] gebracht« (S nami Bog 345).
Frank schließt seine Erwägungen mit der Bemerkung, daß der Zwei-
fel Hiobs an der Gerechtigkeit Gottes und damit die Problematik der
Theodizee allein im Leiden des Gottmenschen seine Antwort finden
kann und gefunden hat. So unbegreiflich dieses »stellvertretende

299

S�hneopfer und stellvertretendes Opfer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Opfer« auch erscheint, so ist doch »die Idee des in die Welt gekom-
menen, freiwillig leidenden, an den menschlichen weltlichen Leiden
teilnehmenden Gottes – des leidenden Gottmenschen – die einzig
mögliche Theodizee, die einzig überzeugende ›Rechtfertigung‹ Got-
tes«. In ihr liegt »die wahre Rettung der Welt«, weil durch sie »für
immer« »die alles bezwingende Freude« darüber begründet ist, daß
Gott und Welt in »liebender Gemeinschaft und Solidarität« vereint
sind (S nami Bog 346).

300

Das Leid

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289 - am 24.01.2026, 06:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Leid – das Signum des Weltseins
	2. Der Sinn im Leiden
	3. Der leidende Gott
	4. Sühneopfer und stellvertretendes Opfer

