
I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 

Anschwellender Bocksgesang1 und Ur-Sprünge 

»Du bliebst am Ursprung – Ursprung ist 
das Ziel« 
Karl Kraus Der sterbende Mensch (1916) 

Ich möchte diesen Abschnitt mit dem oft strapazierten Begriff Ursprung einleiten. 
Diese Entscheidung ist kein Klärungsversuch oder ein vorausgesetztes Verständnis 
dessen, was der Begriff bedeutet oder impliziert, sondern ein ambivalenter Such
begriff, der dazu beiträgt, der Satyrfigur Kontur zu geben und sie in ihrem Entste
hungskontext und ihren Wirkungsräumen zu verorten. Ursprung, so könnte man 
versucht sein anzunehmen, ist ein bestimmter Ort, ein bestimmtes Ereignis oder 
ein bestimmter Zeitpunkt, an dem alles beginnt. Es erscheint jedoch produktiver 
und zeitgemäßer, den Ursprung als eine Denkfigur zu betrachten. Das Eingangszi
tat lässt uns zunächst im Unklaren, wie etwas, das beginnt, zugleich auch ein Ziel 
sein kann. Der österreichische Schriftsteller Karl Kraus unternimmt eine komple
xe Vermittlung zwischen Ursprung und Ziel, die bei ihm nicht als lineare Abfolge 
von Anfang (Ursprung) und Ende (Ziel) konzipiert ist. Stattdessen figuriert er et
was Zeitloses als Bedingung für die Möglichkeit von Ursprungserfahrungen. Der Ur
sprung ist in diesem Sinne bereits mehrfach, vielschichtig und daher nicht mehr 
als eine transhistorische Konstante zu verstehen. Im Kontext von Genealogie, Her
kunft, Identität und Zugehörigkeit ist der Ursprung oder das, was als ursprünglich 
gilt, immer auch mit Imitation, Wiederholung und Aneignungen verbunden, die an 
einen Referenzpunkt anknüpfen oder sich an einer Referenzkultur orientieren, um 
sie umzugestalten und fortzuschreiben – was unter anderem bedeutet, sie in die ei
gene Gegenwart zu holen. Die Formulierung des Zitats unterstreicht die ganze Am
bivalenz und Komplexität des Themas. 

Im philosophischen Verständnis ist ein Ur-Prinzip etwas, auf das die Fülle der 
vielfältigen Phänomene und Erscheinungsformen zurückgeführt werden kann. So 

1 Ich entlehne die Überschrift dem gleichnamigen Essay von Botho Strauß (1993), wobei der 
Inhalt des Kapitels sich nicht auf den Text bezieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

ist auch das Theater entstanden und so haben sich verschiedene Wissenskulturen 
und Künste durch das Prinzip Nachahmung unterschiedlich herausgebildet; Aris
toteles führt hier bekanntlich den Begriff Mimesis ein. Denn was wäre der Anfang, 
wenn nicht ein Ur-Sprung oder – wie es Jean-Luc Nancy pointiert und durchaus 
poetisch formuliert – einen Ursprung ›springen‹. Nancy schreibt: »Ursprung ist 
das deutsche, folglich metaphysische Wort für den absolut genommenen Anfang. 
Sprung des Ur in sich selbst genauso wie außerhalb seiner: Ein Sprung bildet die ar
ché des Prinzips.«2 In der antiken Vorstellung ist die Frage nach dem Woher eng mit 
dem Begriff archē – dem Ursprungsprinzip verbunden. Archē hängt zusammen mit 
dem Verb árchein, dessen Grundbedeutung ist, etwas zu beginnen, die Initiative zu 
ergreifen, der oder die Erste zu sein, voran zu gehen, ja, auch Vormachtstellung zu 
haben – kurz gesagt: aktiv einen Anfang machen oder, im Fall der Satyrn, springen. 
Dass das »Wohin« beim Sprung ebenso wichtig ist wie das »Woher«, zeigt Karl 
Kraus im Eingangszitat und wird auch in dieser Forschungsarbeit deutlich werden. 
Es geht um eine zeitübergreifende Vermittlung zwischen Ursprung und Ziel, die 
selten linear verläuft, sondern sich in einer Schreibbewegung entfaltet, die über die 
etablierten Grenzen von Anfang und Ende hinausgeht. 

Kaum eine andere Figur ist in der westlich-europäisch geprägten Theaterauf

fassung so wenig erforscht und berücksichtigt worden wie der griechische Satyr 
und doch ist die Figur in den unterschiedlichsten Kontexten (Literatur, Film, Mu
sik, Kunst) präsent. Diese paradigmatische Theater- und Chorfigur verkörpert das 
Nicht-menschliche und Animalische – viele würden sagen ›das Niedere‹ (die In
stinkte?) auf der Bühne. In den vielen Naturszenen des Satyrdramas entdecken die 
Satyrn aber vor allem kulturelle Artefakte, verweisen hier nicht nur auf die Wechsel
wirkung zwischen Natur und Kultur, sie zeigen uns deren Hybridisierung in einem 
Körper. Diese mythologische Figur entsprang der griechischen Imaginationswelt 
und wird im Rahmen eines Satyrspiels in den Aufführungskontext nach der Tragö
die eingeführt. Dies bedeutet, dass der Satyrchor eine Erinnerung an den Ursprung 
szenisch wiederholt und verkörpert. Die Satyrfigur ist für die historische Theater

wissenschaft von ganz besonderer Bedeutung, da sie in direktem Zusammenhang 
mit den divergierenden antiken Hypothesen über die Ur-sprünge der griechischen 
Tragödie steht. Umso schwerer wiegt die Tatsache, dass sie in der Theaterforschung 
lange Zeit ignoriert oder nur am Rande erwähnt wird. Auf den Spuren der Satyrn 
können wir, thesengeleitet, den gespaltenen Ursprung der europäischen Kultur bis 
zu einem gewissen Grad freilegen und sie vielleicht in ihrer Transkulturalität besser 
nachzeichnen. 

Der Chor aus Satyrn und die mit ihnen verbundene hybride Vision des antiken 
Theaters und der griechischen Aufführungskultur lassen sich in unserer Gegenwart 

2 Nancy, Jean-Luc: »Alliterationen«, in: Ders.: Ausdehnung der Seele. Texte zu Körper, Kunst und 
Tanz, Zürich: Diaphanes 2015, S. 41 – 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 39 

nur mehr schwer fassen, einordnen oder begreifen. Das dionysische Wesen des Fes
tes und der Satyrn besteht darin – das ist mit Vorsicht anzunehmen – die menschli
che Ordnung zu erschüttern, indem sie das Wahrnehmungsspektrum und die men
talen Zustände erweitern und Identitäten verfremden. Der griechische Satyr, als 
mythologisches Mischwesen und nicht-menschlicher Tänzer, stellt mit gegenwär
tigem Blick die Binarität von Mensch und Tier in Frage, indem er die Grenzlinien 
von Natur und Kultur verwischt und damit die Gewissheit der Differenz ins Wanken 
bringt. Das Satyrspiel als theatrales Phänomen wurde zunächst, wie auch die Tra
gödie, aus der Natur und dem Ritual ›geboren‹ und in eine politische – das heißt, 
männlich codierte Sphäre der Öffentlichkeit überführt, in der Kultur, Stadt und Po
lis herrschen. 

In der Theaterforschung werden die Satyrn häufig übersehen, obwohl sie beson
ders markant waren: Als die wildesten Tänzer vereinten sie menschliche und tieri
sche Elemente in sich. Sie stehen im direkten Zusammenhang mit dem Ur-Sprün
gen des Theaters, was alle theatralen, performativen und tänzerischen Formen vor 
dem fünften vorchristlichen Jahrhundert umfasst, und der engen Verflechtung von 
Mythos, Ritual, Performance und Spiel als Bedingungen für die Herausbildung von 
Kulturen. Die satyrgestaltigen Maskentänzer sind um einiges älter als die griechi
sche Tragödie und die Institution Theater im antiken Mittelmeerraum, das sich mit 
der Erweiterung des Chorgesangs durch den Tragiker Thespis und dem steinernen 
Dionysos-Theater in Athen um 500 v. Chr. neu konstituiert. Nicht zufällig erinnert 
die griechische tragoidía begriffsgeschichtlich an den archaischen »Bocksgesang« 
oder, nach einer zweiten Ausdeutung, dem »Gesang beim Bocksopfer« als die tra
gische Vorform.3 Spiel und Ernst sind im kulturgeschichtlichen Sinne Johan Hui
zingas4 keine Gegensätze, sondern das genuine Prinzip von Theatralität und auch 
elementar für die spätere Ausprägung der dramatischen Spannung zwischen Tragö
die und Satyrspiel bei den Großen Dionysien. Inwieweit die Satyrspiele tatsächlich 

3 Walter Burkert hat die Etymologie des Wortes »tragos« für Bock mit Blick auf die Tragödie als 
Symbolakt von Gewalt, eine Übersetzung des Opferrituals als tragischen Ursprung gedeutet. 
Das griechische Wort »tragōidía«, deutsch »Tragödie«, verweist auf dreierlei: den Bocksge
sang, den Gesang der Böcke (nach Albin Lesky, 1972) oder den Gesang anlässlich eines Bocks
opfers (nach Walter Burkert, 1977); siehe Zitat von Albin Lesky: »Wenn die Tragödie der Ge
sang der Böcke ist, und wir für das Satyrikon als Vorstufe der Tragödie Aristoteles folgen, dann 
müssen die Satyrn jene Böcke sein, die im Namen stecken.« (Albin Lesky, 1972, S. 32f.). Wie 
Bernd Seidensticker in seinen historischen Analysen der Figur mehrfach herausgearbeitet 
hat, erweisen sich die Böcke aber als Pferde. Siehe Walter Burkerts These zur Analyse des 
Wortes »Tragödie«: Wilder Ursprung. Opferritual und Mythos bei den Griechen, Berlin: Wagen

bach, 1990; zum Verhältnis von »Bock« und »Gesang« sowie Thesen zum Saytrischen siehe 
Joachim Latacz: Einführung in die griechische Tragödie, 2. Aufl., Göttingen 2003, S. 53f. 

4 Vgl. Huizinga, Johan: Homo Ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg: Rowohlts En
zyklopädie 1956. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

dazu beigetragen haben, ein Gemeinschaftsgefühl und die Integration aller männ
lichen Bewohner der griechischen Region Attika zu stärken, ist heute schwer zu be
urteilen. Zwar handelte es sich um eine ausschließlich von Männern durchgeführte 
Veranstaltung, aber ob es dabei wirklich um die Förderung eines männlichen Ge
meinschaftsbewusstseins ging oder ob vielmehr das griechisch-attische Merkmal 
im Vordergrund stand, ist ungewiss. Hinzu kommt, dass keine Sklaven oder nicht- 
griechischen/attischen Männer daran beteiligt waren, was die Frage aufwirft, in
wiefern die Satyrfigur tatsächlich ein griechisches Konzept darstellt. Die große Pro
jektionsfläche der Satyrn auf der Bühne, die in ihrer komplexen gesellschaftlichen 
Wirkung sowie im Kontext des antiken Sklavendiskurses stehen – wie einige For
schungsthesen nahelegen –, verhindert eine eindeutige Beurteilung und lädt viel
mehr zu einer vielschichtigen Analyse ein. Außerhalb von Fachkreisen ist im kollek
tiven Bewusstsein nur noch wenig über diese »eigenartige Gattung«5 bekannt. Auch 
in Aristoteles’ Poetik erfahren wir kaum etwas aus seiner Gattungsgeschichte. Spät
antike Ursprungsthesen gehen davon aus, dass die Komödie aus rituellen Phallus- 
Umzügen und die Tragödie aus getanzten Chorliedern, den feierlichen Dithyram
ben, allmählich heraus gewachsen sind.6 

Worin bestand also die Faszinationskraft der Satyrspiele? Welche Macht der 
Fruchtbarkeit und/oder der männlichen sexuellen Dominanz die phallischen Sa
tyrn in der peloponnesischen Landschaft des siebten und sechsten Jahrhunderts, 
aus der sie stammen sollen, auch immer ausgeübt haben mögen – im athenischen 
Dionysostheater hat sie sich in etwas anderes verwandelt, in eine endgültige ani
malische Übernahme der Bühne, in phallische und subversive Energien, die das 
Publikum mit der dionysischen Welt verbindet. Mark Griffith hat in seinen Studien 
zum Satyrspiel Greek Satyr Play: Five Studies (2015) die Verschmelzung von Romantik, 
eskapistischen Abenteuern und musikalisch-choreografischer Ausgelassenheit als 
Wirkungskonzepte der Satyrspiele angeführt, die dem städtischen Publikum ein 
ländliches Paralleluniversum eröffnen. Die Satyrn schlüpfen darin in die Rollen 
von Arbeitern, Gefangenen und Dienern, die selbst das städtische und höchst
wahrscheinlich ausschließlich männliche Publikum in Athen unweigerlich an ihre 
eigenen, oft im Ausland geborenen Sklaven erinnerten oder an Charaktereigen
schaften, die sie selbst nur im Theater öffentlich ausleben konnten.7 

5 Primavesi, Patrick: »Satyrspiel, Menschenpferde und das Tierwerden des Chors«, in: Ders.: 
Das andere Fest. Theater und Öffentlichkeit um 1800, Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag 
2008, S. 294 – 300, hier S. 294. 

6 Noch heute erinnert die Wiederbelebung der alten Karnevalstradition Phallephoria, die jedes 
Jahr am Ende der griechischen Karnevalssaison in Athen stattfindet, an diese antike Prozes
sion. 

7 Zum Sklavendiskurs in der Antike siehe Griffith, Mark: Greek Satyr Play Five Studies. Berkeley: 
California Classical Studies 2015, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 41 

Ein weiterer theatersoziologischer Aspekt bezieht sich auf die soziale Band
breite und gesellschaftliche Zusammensetzung des Publikums. Frauen und Sklaven 
waren im Publikum nicht vertreten, aber neben privilegierten Schichten der athe
nischen Gesellschaft wie Dichtern, Priestern oder Philosophen, die als kultivierte 
und arrivierte Bürger Athens zusammengefasst werden können, hat W. B. Stan
ford aufgezeigt, dass es eine weitaus größere Anzahl von Bauern, Handwerkern, 
Schuhmachern, Ladenbesitzern und Arbeitern gab, die das gleiche Stimmrecht für 
die vier im tragischen Wettbewerb eingereichten Stücke hatten.8 Der ästhetische 
Geschmack eines weniger gebildeten, einfachen Landbewohners war demnach 
genauso viel wert wie der eines hochangesehenen oder intellektuellen Städters.9 
Die wissenschaftlichen Erklärungen für die Beliebtheit und die soziale Funktion 
des Satyrspiels im fünften vorchristlichen Jahrhundert lassen sich nach Griffith 
(und dem Forschungsstand beim Erscheinen seiner Publikation 2015) in eine oder 
mehrere von insgesamt sechs großen Kategorien einordnen: (1) komische oder (2) 
romantische Entlastung von tragischen Spannungen, (3) ein negatives Paradigma 
für bürgerliches Verhalten, (4) das Fortbestehen primitiver Fruchtbarkeitsrituale, 
(5) die Darstellung ländlicher Werte und (6) die Inszenierung oder Nachahmung 
dionysischer Initiationsrituale.10 

Für die Vielfalt der sozialen und theatralischen Effekte ist es entscheidend zu 
bedenken, dass diese Mischwesen prädramatisch und voraristotelisch sind und nicht 
der klassischen, sondern der archaischen Antike angehören – und damit sowohl zeit
lich als auch räumlich-kontextuell außerhalb der Polisordnung stehen, die die Figu
ren in ihr Ordnungssystem aus vermutlich (kultur-)politischen Gründen zu re-in
tegrieren sucht. Als Chor im Satyrspiel erfüllen sie spielerisch und fast anachronis
tisch ihre rituelle, unterhaltende und soziale Funktion, indem sie das Theater an der 
Schnittstelle zu Ritus/Kult repräsentieren – auch im Theater als dionysisch legiti
mieren – und dem Publikum stets die eigene Wildheit, den eskapistischen Ausbruch 

8 Vgl. Stanford, William Bedell: »Aeschylus in his Style: a Study in Language and Personality«, 
in: Journal of Hellenic Studies 62, 1942. 

9 Die Satyrspiele verdeutlichen möglicherweise die Abhängigkeit der breiten Bevölkerung, 
einschließlich der Kinder, Jugendlichen und Sklaven, vom entschlossenen und verantwor
tungsvollen Handeln ihrer politischen Akteure. Es bleibt jedoch fraglich, ob und inwieweit 
die Satyrspiele selbst diese Abhängigkeit explizit thematisieren oder gar verstärken. Diese 
Aspekte bedürfen einer tiefergehenden Untersuchung, um das gesellschaftliche und politi
sche Potenzial der Satyrspiele vollständig zu erfassen. Vgl. Griffith, Mark: »Slaves of Dionysos: 
Satyrs, Audience, and the Ends of the Oresteia«, in: Ders.: Greek Satyr Play Five Studies, 2015, 
S. 205. 

10 Obwohl diese Kategorien nicht als überholt gelten, bieten sie Potenzial für Aktualisierungen 
und Erweiterungen, um den heutigen Forschungsstand und die sich wandelnden Perspekti
ven auf die Funktion und Bedeutung des Satyrspiels zu reflektieren. Vgl. Ebda., S. 197. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

und die Gegenordnung zur städtischen Polis als Abstraktion und Befreiung von der 
Realität vorführen. 

Das Theater der Anfänge 

Die griechische Antike ist, gerade weil sie den Beginn der westlichen textbasier
ten Theatergeschichte markiert, auch heute noch das Modell und der Maßstab – 
die selbst auferlegte Norm, wenn man so will – für das europäische Selbstverständ
nis, die Legitimation und die gesellschaftliche Breitenwirkung von Theater, Philo
sophie und Kultur, speziell des Dramas. Der Titel dieses Kapitels verweist mit kri
tischem Blick auf diesen keineswegs gesicherten, sondern lange Zeit als selbstver
ständlich wahrgenommenen kulturellen Vormachtanspruch, das allererste – aber 
durchaus wegweisende – Theater in und für Europa und die westlichen Wissens
kulturen zu sein. Dieses Theater der Anfänge wurde nicht angezweifelt oder in Frage 
gestellt, sondern vorausgesetzt und akzeptiert. Als Theaterwissenschaftlerin ist es 
daher erstaunlich festzustellen, dass es eine eher überschaubare Anzahl einschlägi
ger Fachdiskussionen gibt, die sich tatsächlich eingehend mit theaterhistorischen 
Quellen beschäftigen. Auch eine historische Analyse des Satyrspiels aus den Reihen 
der Theaterwissenschaft fehlt bisher.11 

Wiederholt wurde versucht, das Satyrspiel auf der Grundlage der anderen, 
besser erforschten und daher besser fassbaren Gattungen, Tragödie oder Komödie, 
in ihrer Abgrenzung und Nähe zueinander zu definieren. Dabei werden in der Re
gel zwei Arten von Substitutionen vorgenommen: Der amerikanische Altphilologe 
Charles Segal sieht das Satyrspiel etwa als »comic inversion of the tragic hero«12, das 
heißt im Grunde eine komische Verfremdung der Tragödie, und die französischen 
Historiker Jean-Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet begreifen das Satyrspiel 
in seiner Nähe zur Komödie als »intermediary genre quite close to comedy«13. Um 
aber die Implementierung der Satyrn in das Theater und die religiöse Dimension 
der Figur besser zu verstehen, ist eine Untersuchung der Tragödie unerlässlich. 
P. E. Easterling, eine Pionierin auf dem Gebiet des antiken Theaters und Dramas, 
verwies schon früh auf das Satyrspiel als eine Art geheimen Schlüssel zu den vielen 
noch offenen Fragen: »[T]he meaning of tragic performance — its place in the 
festival, in democratic ideology, in the teaching of the citizens — needs […] to be 

11 Eine Ausnahme bildet das kurze Kapitel von Patrick Primavesi »Satyrspiel, Menschenpferde 
und das Tierwerden des Chors«, in: Ders.: Das andere Fest. Theater und Öffentlichkeit um 1800, 
2008, S. 294 – 300. 

12 Segal, Charles: Tragedy and Civilization: An Interpretation of Sophocles, Norman: University of 
Oklahoma Press 1999, S. 52. 

13 Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, übers. v. Janet 
Lloyd. New York: Zone Books 1999, S. 252. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 43 

approached with satyr play in mind«14. Umgekehrt kann eine Untersuchung der 
Komödie hilfreich sein, um dem Verschwinden des Satyrspiels von der Bühne auf 
den Grund zu gehen. Es gibt in der Tat einige Thesen über den Zusammenhang 
zwischen dem Aufkommen der Komödie und dem Niedergang des Satyrspiels im 
dramatischen Wettbewerb.15 Obwohl das Satyrdrama nicht als isoliertes Phänomen 
betrachtet werden kann, muss es auch als eigenständige Kunstgattung oder zumin
dest als eigenständige künstlerische Artikulationsform angesehen werden, die nach 
meiner Einschätzung und unter Bezugnahme auf die historischen Quellen weder 
einfach als eine Art Mischform zwischen Tragödie und Komödie interpretiert und 
dadurch stark vereinfacht werden kann noch als solche im antiken griechischen 
Theater eingeführt wurde. 

Der 1988 von Jean-Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet herausgegebene 
zweibändige Forschungsband Myth and Tragedy in Ancient Greece, bis heue ein Stan
dardwerk, legt auch zentrale Aspekte offen, die für das Verständnis des Satyrischen 
als eine marginale Figur und Kategorie des Theaters entscheidend sind. In dieser 
Arbeit präsentieren die Autoren eine entschieden unklassische Lesart der griechi
schen Tragödie, die aufgrund ihrer radikalen Diskontinuität mit unserer eigenen 
Sichtweise und den sozialen, ästhetischen und psychologischen Aspekten bis heute 
die gewohnten Perspektiven zu den Anfängen des Theaters der Antike verunsichert: 

»Should we conclude that the dithyrambic round was originally danced, sung; and 
mimed in honor of Dionysus by men disguised as satyrs, impersonating goats or 
dressed up in goatskins, and that the evolution of the tragic chorus, stationed 
around the thymele, as it were echoed this? Nothing could be more uncertain. The 
participants in the dithyrambic contests that took place alongside the tragic com

petitions on the occasion of the ›Great‹ Dionysia did not wear masks. And it was 
not tragedy but satyrical drama that, in the fifth century, carried on the tradition of 
phallic songs incorporating elements of disguise, buffoonery, and licentiousness. 
As a spectacle, tragedy stands at the opposite pole to such representations.«16 

Zehn Jahre später legt der deutsche Theaterwissenschaftler Theo Girshausen mit Ur
sprungszeiten des Theaters, das er 1999 veröffentlicht, eine herausragende und außer
gewöhnliche Habilitationsschrift zum Theater der Antike vor, in der er den doppelten 
Ursprung des Theaters in Europa durch die vier Kapitel »Zur Wirkungsgeschichte 
des Theaters«, »Probleme der Überlieferung«, »Die Ursprungsfragen« und »Die In
stitutionen« untersucht und bloße Annahmen zur antiken Theatergeschichte hin
terfragt: 

14 Easterling, P. E.: »A Show for Dionysus«, in: Dies. (Hg.): The Cambridge Companion to Greek 
Tragedy, Cambridge: Cambridge University Press 1997, S. 36 – 53. 

15 Vgl. Lämmle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, Heidelberg: Winter 2013. 
16 Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S. 184. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

»So lange die Entstehung des altgriechischen Theaters auch zurückliegen mag, 
wird in den meisten Theatergeschichten eben weniger argumentiert als still
schweigend vorausgesetzt, wir seien mit diesem Theater deshalb eng verbunden, 
weil dieses Entstehen zugleich als Anfang unseres, des europäischen Theaters 
schlechthin zu begreifen sei.«17 

Girshausen liefert das Grundlagenwerk zum Theater der Tragödie (was heißt: dem 
möglichen, dem noch erreichbaren Wissen darüber), für die Theaterwissenschaft 
im deutschsprachigen Raum und darüber hinaus, indem er die Poetik von Aristo
teles als theaterhistorische Schrift verstanden wissen will und die Überlieferungs
geschichte der Antike sowie deren zeitbedingte Rezeption und Vermittlungen des 
antiken Theaters problematisiert: 

»›Theater der Antike‹ heißt – allein durch solche Auswahl und Akzentsetzung – 
in den meisten Fällen also eigentlich: das Theater der klassischen Antike oder 
eben das klassische Theater der Antike bzw., nicht normativ, sondern historisch 
betrachtet, das Theater der Anfänge, das allererste Theater Europas.«18 

Obwohl sich beide Studien dezidiert mit der Tragödie befassen, reflektieren sie an
dere Möglichkeiten theatraler/bzw. ritueller Vor-, Ur- und Frühformen und bezie
hen sie in das Theater der Antike in seiner Heterogenität ein. Vernant/Vidal-Naquet 
und Girshausen beschäftigen sich mit Fragen des Ursprungs, der Erfindung der Tra
gödie, mit der Figur des Dionysos und versuchen auf ihre je spezifische Weise, über 
ein Theater im Athen des fünften Jahrhunderts hinauszudenken. 

Für das Forschungsprojekt zum Satyr sind zwei Aspekte von Interesse: zum ei
nen die Kriterien des Wissens mit einem kritischen Bewusstsein von Referenzen. 
Bei Girshausen: 

»Welche Kriterien stehen denn eigentlich zur Verfügung, um zu entscheiden, was 
zureichendes Wissen darüber ist, solches Wissen also, das die längst vergangene 
Sache in ihren Eigentümlichkeiten trifft, die uns doch offensichtlich keine Selbst
verständlichkeiten sein können – und was möglicherweise schiere Projektion, 
Rückverlagerung des uns Nahen und Eigenen ins Ferne und Fremde sein mag.«19 

Zweitens die Masken als Symbol der Fremdheit, die den Bruch der Tragödie mit 
ihrer ursprünglichen Form, dem Dithyrambus und der Tierverkleidung, markiert, 

17 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike. Berlin: Vorwerk 8 1999, 
S. 12. 

18 Ebda., S. 13. 
19 Ebda., S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 45 

und die Wiedereinführung des Satyrspiels als Erinnerung an diesen Umbruch. Bei 
Vernant/Vidal-Naquet: 

»Consider the example of the actors’ masks, which are immediately likened to the 
animal disguises to be found in figurative representations where they are worn by 
the troupes of satyrs and sileni who joyfully escort Dionysus with their burlesque 
dances. But the tragic mask – that Thespis, the creator of tragedy, is believed to 
have come to use·only after at first covering the face with white lead – is a hu
man mask, not an animal disguise. Its function is aesthetic: It meets the precise 
requirements of the dramatic spectacle, not a religious need to translate states of 
possession or aspects of monstrosity by means of a masquerade.«20 

Die Tragödie musste sich von ihren dithyrambischen und/oder satyrischen Ur
sprüngen lösen, um etwas von eigener Art zu werden oder wie Aristoteles es formu
liert hat, zu seiner »natürlichen Form«21 zu finden. Nach Vernant/Vidal-Naquet ist 
die natürliche Form der griechische Tragödie allerdings eine neue Erfindung, die 
sich aus ihrem lokalen, städtischen Entstehungskontext speiste denn: »If tragedy 
was a direct expression of the ›sacrificial crisis‹ [René Girard], how is it that it is 
historically confined not simply to the Greek city but specifically to fifth-century 
Athens?«22 Daraus wird ein Forschungsansatz hergeleitet, der sich zunächst gegen 
den satyrhaften Tragödienursprung richtet: 

»The only origin of tragedy is tragedy itself. The fact that a protagonist emerges 
from the chorus chanting a ›dithyramb‹ in honor of Dionysus or that a second ac
tor (in Aeschylus) or a third (in Sophocles) joins him in his confrontation with the 
chorus cannot be explained in terms of ›origins‹. Nor is anything explained by the 
suggestion that the word ›tragedy‹ might possibly refer to the declamation pro
nounced at the sacrifice of a goat (tragos). It is not goats that die in tragedy but 
men; and if a human death constitutes a sacrifice, it is certainly a distorted one.«23 

Stattdessen wird diese Ursprungsdiskussion als Unterscheidungsmerkmal und Er
kenntniskriterium genutzt, was uns zur Frage führt, ob es sich um eine Genese aus 
etwas anderem oder um eine Ursprungslosigkeit handelt. Diese Differenzierung ist 
zentral, wenn wir zur Erfahrung des Ursprungs im Denken von Karl Kraus und Wal
ter Benjamin zurückkehren: 

20 Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S. 183. 
21 Aristoteles: Poetik, übersetzt und herausgegeben von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 2014. 
22 Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S. 17. 
23 Ebda., S. 305. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

»To understand it [tragedy], we should evoke its origins – with all due prudence 
– only in order the better to gauge its innovatory aspects, the discontinuities and 
breaks with both religious practices and more ancient poetic forms. The ›truth‹ of 
tragedy is not to be found in an obscure, more or less ›primitive‹ or ›mystical‹ past 
secretly haunting the theater stage. Rather, it can be discovered in all the new and 
original elements that tragedy introduced on the three levels where it shifted the 
horizon of Greek culture.«24 

Zusammengefasst besteht der Wandel in der griechischen Tragödie darin, dass sie 
sich von ihren möglicherweise religiösen oder rituellen Ursprüngen löst und zu ei
ner kulturellen Institution wird, die säkularisiert ist, der Unterhaltung dient und 
die städtische Gesellschaft und deren Werte reflektiert. Dies führt zu einer neuen 
Form der Kulturpraxis, die innovativ und tiefgreifend in die Struktur der griechi
schen Stadtgesellschaft eingebettet ist. 

Die Satyrfigur ist für die historische Theaterwissenschaft von entscheidender 
Bedeutung, da sie in direktem Zusammenhang mit den divergierenden antiken Hy
pothesen über die Ursprünge der Tragödie, dem Dithyrambus und dem Satyrikon, 
steht. Historisch gesehen, so Theo Girshausen, war es in der europäischen Neu
zeit aber undenkbar, dass »eine Institution wie das Theater der Tragödie mehrere 
Ursprünge haben soll«25. Girshausen vermutet darin einen möglichen Grund für 
die fehlende Pflege, Tradierung und Überlieferung der Satyrdramen und den dio
nysischen Chor. In der fachlichen Diskussion darüber, ob es einen Ursprung oder 
mehrere Ursprünge des Theaters gibt, dominieren mittlerweile die ›mehreren Ur
sprünge‹. Im Theaterdiskurs bleibt allerdings zu fragen, wo diese Ursprünge genau
er liegen, wie Andreas Kotte anmerkt, und wie sie letztlich in bestehende Theater

geschichten (globalgeschichtlich) eingebettet und dargestellt werden können.26 
Der wichtigste Bezugspunkt bei der Analyse des Satyrspiels an der Schnittstel

le von Kult und Theater ist die Verbindungslinie zum Dionysischen27. Daher sollte 
auch Dionysos näher betrachtet werden. 

24 Ebda., S. 185. 
25 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters, 1999, S. 168. 
26 Vgl. Kotte, Andreas: »Sport, Spiele, Unterhaltung«, in: nachtkritik.de, https://nachtkritik.de/ 

index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwisse 
nschaft-iii-&catid=101&Itemid=84 (abgerufen am 19.10.2022). Dieser Auszug stammt aus 
dem Vortrag, den Andreas Kotte im Rahmen der Ringvorlesung »Theaterwissenschaft: Aus 
Tradition Grenzen überschreiten« am 4. Juni 2014 an der Universität Leipzig gehalten hat. 

27 Vgl. Bierl, Anton: Dionysos und die griechische Tragödie: politische und metatheatralische Aspekte 
im Text, Bd. 1. Tübingen: Gunter Narr Verlag 1991. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 47

Abb. 6: Dionysos als zentrale Figur

Dionysos hat seinen festen Platz sowohl innerhalb der Polis und im bürgerlichen
Raum des Theaters als auch außerhalb der Polis in den Bergen und auf den Feldern.
Segal beschreibt dies wie folgt: »In this simultaneous coexistence of the lowest with
the highest in the same soul, under the same mask, lie both Dionysos fascination
and his terror«28. Dionysos manifestiert sich manchmal als weiblich und manch
mal als männlich und obwohl er immer mit den Pronomen »er« und »ihn« bezeich
net wird, wird er in seinen Narrativen und visuellen Inszenierungen mit einer flui
den oder geschlechterdynamischen Identität wahrgenommen.29 Im Theater könnte
man sich das so vorstellen: Dionysos, der in der Tragödie präsent ist, zeigt hier sei
ne tragische Implikation – verkörpert durch die Figur der weiblichen Mänade, de
ren Eigenschaften (Wahnsinn, Rausch, Gewalt/Leidenschaft, exzessive Emotiona
lität) auch auf andere tragische Figuren übertragen werden können, seien es Män
ner, seien es Frauen. Im Satyrspiel bringt Dionysos eine weitere Facette seiner sich

28 Segal, Charles: Tragedy and Civilization: An Interpretation of Sophocles, 1999, S. 49.
29 Vgl. hier die Analyse in der Einleitung von Allison Surtees und Jennifer Dyer: »Introduction:

Queering Classics«, in: Surtees, Allison; Dyer, Jennifer et al. (Hg.): Exploring Gender Diversity in
the Ancient World. Edinburgh: Edinburgh University Press 2020, S. 1 – 25, hier S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

wandelnden, nicht-binären Identität zum Ausdruck, die durch den Satyr repräsen
tiert wird, in dem die mehr romantisch geprägten, fantasievollen Teile in den Mit
telpunkt gerückt werden, wobei die Männlichkeit(en) grotesk überformt30 und von 
der griechischen Norm animalisch entfremdet werden. Daraus ergeben sich letzt
lich wechselnde Akzentuierungen in den Dramen/Aufführungen, die als Einheit in 
Form der Tetralogie31 die Ambivalenzen in der Wechselwirkung des Dionysischen 
vermitteln sollen. Denkbar wäre ein Modell, das nicht die Dualitäten oder Gegen
prinzipien aufzeigt, sondern die einander korrespondierenden Elemente der Figu
ration des Dionysischen, die innerhalb der Gattung als Co-Performance verhandelt 
werden. 

Dionysos 
Mänaden und Satyrn 

Tragödie und Satyrspiel 
gewaltsam zerstörerisch und feierlich stabilisierend 

tragische Dimension und burleske Qualität 
Weibliche Energie und maskuline Energie 

Tod und Geburt 
Urbane Werte und ländliche Werte 

wechselnde Sichtweisen von Hoch- und Volkskultur 
Pessimismus und Optimismus 
Stadt/Polis und Wildnis/Eschatia 
Erwachsensein und Kindheit 

Pflicht und Verantwortungslosigkeit 
Autorität und Abhängigkeit 

Durch die dramatische Struktur der Tetralogie werden die Tragödie und das Satyr
spiel dramaturgisch verstärkt und in ihrer ästhetisch-emotionalen Wirkung aufein
ander abgestimmt. Diese beiden Formen stehen nicht im Gegensatz zueinander, 
sondern bilden vielmehr die beiden Pole eines Kontinuums. Diese These, die im Ge
gensatz zu Aristoteles’ Sichtweise auf die Genre-Trennung steht, ergibt sich aus der 

30 Die groteske Überformung der Männlichkeit im Satyrspiel könnte teilweise auf die prakti
schen Erfordernisse der antiken Bühnendarstellung zurückzuführen sein. Große Masken und 
übertriebene Gestik waren notwendig, um Charaktere und Emotionen auch aus größerer Ent
fernung sichtbar und verständlich zu machen. Dennoch lässt sich die groteske Darstellung 
auch als bewusster künstlerischer Ausdruck interpretieren, der die nicht-binäre Identität des 
Dionysos und die Subversion traditioneller Männlichkeitsnormen thematisiert. 

31 Tetralogie bedeutet die Abfolge Tragödie, Tragödie, Tragödie, Satyrspiel. Dass Satyrdramen 
als viertes Stück in Wettbewerben unmittelbar nach der tragischen Trilogie aufgeführt wer
den, das belegen die Didaskalien, selbstangelegte Urkunden zur antiken Theatergeschichte. 
Vgl. Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters, 1999, S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 49 

Art und Weise, wie die Tetralogie als dramaturgisches Gesamtkunstwerk die Span
nungen und Entlastungen zwischen Tragödie und Satyrspiel orchestriert, um ein 
kohärentes ästhetisches Erlebnis zu schaffen. Die Organisation der Aufführungen 
und des Theaters in Athen entsprach nicht unserer heutigen Erfahrung. Jedes Stück 
ist einzigartig und nur für eine einzige Aufführung konzipiert.32 Die Dramen wur
den nicht einzeln aufgeführt, sondern innerhalb eines dramatischen Wettbewerbs, 
bei dem verschiedene Autoren und Gruppen gegeneinander antraten, als Teil des 
Festes des Dionysos und mit breiter sozialer Teilhabe. Das Satyrspiel wird ca. 530 
v. Chr. von Pratinas als Gattung im athenischen Tragödienwettbewerb eingeführt 
und ist ästhetisch und strukturell eng an die Tragödie gebunden. Die theatralisier
te Satyrfigur, für die Bühne vom tierisch-maskierten Ritualtänzer zum im Theater 
agierenden Chor adaptiert, verkörpert eine Facette des griechischen Dramas, über 
die wir historisch am wenigsten informiert sind, indem sie den unsicheren Über
gang von den prädramatischen Satyrtänzen zum »Gründungsakt«33 (Theo Girshau
sen) des Theaters der Antike markiert. In der gesellschaftspolitisch patriarchalisch 
strukturierten Polisordnung nimmt die Position des Satyrchors im Drama gleich
zeitig die Rolle einer burlesken Sympathiefigur und einer Kontrastfolie ein, die Mo
mente der Störung, Fremdheit und Entfremdung auf die Bühne bringt. Die Paralle
len zu Sklaven sind im Profil der Figur deutlich angelegt und werden im Spannungs
bogen zwischen Gefangenschaft und Befreiung auch dramaturgisch akzentuiert. 

Sprunghaftes Nachleben des Satyrs: Von der Figur zum Genre 

Das Konzept des Archaischen (Archaische Periode 776 – 500) ist in der europäischen 
Neuzeit – insbesondere in der Periode des Imperialismus in der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts – mit dem Stigma des Primitiven, Wilden und Unkultivierten be
haftet. Bis zu seiner späten Revitalisierung durch die Cambridge Ritualists (1890 – 
1920) und Nietzsches Theorie des Dionysischen am Ende des 19. Jahrhunderts galt 
die primitive Dimension als Ursprung des klassischen literarisierten Theaters (klas
sische Periode 500 – 320) als epistemologisch und ideologisch motiviert und schien 
damit unvereinbar mit einer europäischen Wissenskultur zu sein. In der Blütezeit 
der Theaterkultur im fünften Jahrhundert v. Chr., dem sogenannten ›goldenen Zeit
alter‹ in Athen, erfahren die Satyrn ein relativ kurzes Bühnenleben. Bereits in der 
Mitte des vierten Jahrhunderts verschwinden sie zuerst aus dem tragischen Wett
bewerb, später aus der Sphäre des Theaters und schließlich ganz aus dem kulturellen 
Gedächtnis – um in modifizierter Form, wie zu zeigen sein wird, als Ausgegrenztes 

32 Lissarrague, François: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, Paris : Ehess Edition 2013, 
S. 21 – 23. 

33 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters, 1999, S. 170. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

adaptiert zu werden. Werfen wir einen kursorischen und kulturhistorischen Blick 
auf drei Beispiele, die den antiken Satyr in der europäischen Neuzeit als Referenz
figur, als Element bzw. Stil oder als Modell wieder aufnehmen. 

(1) Teufel und Harlekin 
Gotthold Ephraim Lessing, bedeutender Dramatiker und großer Theatertheore

tiker, mutmaßt in der Hamburgischen Dramaturgie (1767 – 69), dass das Satyrspiel 
bereits zur Zeit des Sophokles von der Tragödie getrennt wurde, womit er die 
Eigenständigkeit der Gattung meint, und nach dem Tod von Euripides als Kunst
form letztlich ganz aufgegeben wurde. In nachantiken Theater- und Tanzformen 
finden sich die Satyrn und die mit ihnen anverwandten (Bocks-)Elemente nur noch 
vereinzelt als derbe und groteske Darsteller oder einzelne Sedimente der Figur in 
verschiedenen historischen Formationen und künstlerischen Aufführungskontex
ten verstreut. Bakhtin folgt den Spuren des Karnevals, klassifiziert seine Merkmale 
von den antiken Satyrspielen über das Groteske im Mittelalter. Im Mittelalter und 
der Renaissance werden die Satyrdarstellungen mit dem Teuflischen bzw. Dämoni
schen als Verkörperung des Bösen enggeführt. Die Verbindung zwischen dem Tanz 
und dem Teufel ergibt sich aus dem ›Missbrauch‹ des Körpers in der Tanzkunst 
als Weckruf des Teufels und als Todesritual für den Menschen. Ein gemeinsames 
Merkmal ist die Unvorhersehbarkeit des Todesmoments in der teuflischen Verkör
perung, die im Tanz durch ziellose Sprünge, Drehungen, Stampfbewegungen und 
laute Ausrufe zum Ausdruck kommt. Das Ergebnis sind Darstellungen, die einen 
überdehnten und elastischen Körper zeigen, dessen Gliedmaßen oft gegenläufig 
zueinander angeordnet sind. Zur Schutzmaßnahme gegen den Zugriff des Teufels 
erklärte der Klerus die Kontrolle über die Affekte und über den Körper. In Anleh
nung an Lessing34, kann die uns heute vertrautere Bühnenfigur des italienischen 
Arlecchino35, dem Spaßmacher mit teuflischen Zügen aus der Commedia dell’arte 
der Renaissance als eine mögliche historische Fortführung und Adaption des grie
chischen Satyrs gesehen werden. Im deutschen Theater weist der Weltverfremder 
Harlekin ähnliche burleske Qualitäten, dämonische Eigenschaften und theatrale 
Funktionen auf, etwa das Aufbegehren gegen Normen und gesellschaftliche Erwar
tungen. In der europäischen Neuzeit wird die theatralische Doppelexistenz eines 
Satyrs als singuläre, hochartifizielle Figur des Harlekins im Theater für die neuen 
Interessen und Geschmäcker der Gesellschaft aktualisiert. 

34 Lessing, Gotthold Ephraim: Lessings Werke 1767–1769, hg. v. Klaus Bohnen, Frankfurt a.M.: 
Deutscher Klassiker Verlag 1985 (Gotthold Ephraim Lessings Werke und Briefe in zwölf Bän
den, Bd. 6), S. 270f. 

35 Mehr zum Transfer ist in meinem Beitrag zu den Harlekinaden zu lesen; Hörmann, Johanna: 
»Lustvolle Körper und streitbare Chöre: Satyreske Spielarten des Polemischen«, in: Tanz & 
Archiv, 9/2020, S. 38 – 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 51 

(2) Figurationen des Nicht-Menschlichen 
Nach ihrem Ausschluss aus dem antiken Bühnenkontext und ihrem Wiederauftritt 
in der Renaissance finden die tanzenden Satyrn als mythologisches Ensemble und 
in zahlreichen Figurationen zwischen Mensch und Tier vorübergehend wieder ei
nen Platz auf der Barockbühne. Es ist anzunehmen, dass die bizarre, exotische und 
hybride Erscheinung der Satyrn, ihre maßlosen Körper und ihr staunendes Wesen 
besonders ansprechend für die barocke Aufführungskultur waren, da sie sowohl 
Entdeckungen staunend darstellten als auch eine Faszination für das Entdecken 
und Erleben neuer kultureller Dimensionen vermittelten. Von barocken Figuren 
zu sprechen, meint in diesem Zusammenhang weniger explizit den stilistischen 
oder epochenformierenden Begriff als vielmehr jene assoziativen, verspielten und 
spektakulären Erscheinungsformen als ›Barockismen‹, die ausladende groteske 
Ornamentik, Maschinenästhetik, Bühnenkulissen, Wasserspiele und Tier-Mensch- 
Hybride miteinander verbinden. Das Interesse an den gehörnten und bocksfüßigen 
Mischwesen scheint um 1700 besonders stark ausgeprägt gewesen zu sein, sowohl in 
dekorativer als auch in tänzerischer Hinsicht: Satyrn und wilde Tiere verkörperten 
die Laster und Wollust, die den allegorischen Figuren der Tugend gegenüberge
stellt wurden. Einerseits sind die eher grotesken Untertöne der Satyrn unter dem 
Gesichtspunkt der Inszenierung von Männlichkeit, Queerness und Transgression 
von besonderem Interesse. Andererseits ist der Rückgriff auf die griechische Antike 
und Figuren der Mythologie, die häufig in den Entrées auftauchen, sicherlich ein 
entscheidender Faktor für ihre Wiederaufnahme. Einen barocken Auftritt bekom
men die Satyrn beispielsweise in französischen Hofballetten wie dem Ballet comique 
de la reine (1582) durch die ›Figure des Satyres‹. In den unzähligen Entrées auf den 
Kostümentwürfen und -skizzen begegnen verschiedene mythologischen Gestalten 
und Allegorie-Figuren. In einer Illustration aus der königlichen Druckausgabe ist 
das Entrée der tanzenden und musizierenden Satyrn als Erinnerungsdokument 
für die Nachwelt festgehalten. In den tanzbezogenen Quellen und Dokumenten 
wird das ›satyrische‹ Genre gerne in die Nähe der ›crotesques‹ gerückt.36 Stephanie 
Schroedter gibt den Hinweis, dass Johann Pasch im Gegensatz zu seinen Kollegen, 
dem französischen Tanzdichter Claude-François Ménéstrier und dem deutschen 

36 Diesen Hinweis gibt Stephanie Schroedter in ihrem Artikel »›Ballet comique et crotesque‹ – 
›Ballet comique ou crotesque‹? ›Barocker‹ Bühnentanz zwischen bewegter Plastik und cho
reographiertem Schauspiel«, in: Hilde Haider-Pregler (Hg.): Komik: Ästhetik, Theorien, Strate
gien (Maske und Kothurn, 51) Wien: Böhlau 2005, S. 377 – 391. Siehe Schroedters Quellenanga
ben der Fußnoten 7 und 10: Ménéstrier, Claude François: Des Ballets anciens et modernes selon 
les Règles du Théâtre, Paris 1682, (Reprint) Genf: Minkoff, S. 124, 131; Pasch, Johann: Beschrei
bung wahrer Tanz-Kunst, Frankfurt 1707, kommentierter Reprint hg. v. Kurt Petermann, Leip
zig: Zentralantiquariat der DDR 1978, S. 59ff.; Gottfried Taubert: Rechtschaffener Tantzmeister, 
Leipzig 1717, kommentierter Reprint hg. v. Kurt Petermann, Leipzig: Zentralantiquariat der 
DDR 1976, S. 923. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Tanzmeister Gottfried Taubert, weit weniger abwertend über das satyrische Tanz
genre spricht und den Begriff ›comiques‹ nur für das antike Pendant verwendet. Es
wäre ein größeres Projekt für die Tanz- und Theaterwissenschaft, die Reaktualisie
rung des satyrischen Genres mit grotesken bzw. burlesken Erscheinungsformen37
in Beziehung zu setzen und den tanzenden Satyr hier als barocke Denkfigur zu prä
zisieren. Eine Analyse des ikonografischen Materials um 1700, in dem das Groteske
und Burleske in den szenischen Künsten stets präsent sind, bleibt an dieser Stelle
ein Forschungsdesiderat.

Abb. 7: Satyrchor in Ballet comique de la reine (1582)

37 Die Tatsache, dass ein Satyr begriffsgeschichtlich nichts mit der Satire zu tun hat, wurde in
den Theatertheorien und in Traktaten nicht immer historisch genau berücksichtigt, wie auch
die Flut von polemischen Pamphleten vom 15. bis weit in das ›lange‹ 19. Jahrhundert hin
ein belegt, auf denen satyrartige Hybridwesen die Titelseiten emblematisch bevölkern. Die
sich nahestehenden aber nicht synonym zu verstehenden Begriffe ›grotesk‹, ›burlesk‹ und
›komisch‹ werden in tanz- und theatertheoretischen Diskursen nicht immer als Unterschei
dungsmerkmale verwendet. Siehe hierzu Haitzinger, Nicole: »Quasimodo or the Sublime

Monster«, in: Claudia Jeschke, Nicole Haitzinger, Gabi Vettermann (Hg.): Les Choses Espag
noles: Research Into the Hispanomania of 19th Century Dance, München: epodium Verlag 2009,
S. 58 – 79, hier S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 53 

(3) Dionysische Chöre gegen den Schmerz der Individuation 
Der Satyrchor und seine kultischen und rituellen Funktionen bahnen sich ihren Weg 
in die Moderne, äußerst sprunghaft und ohne historische Kontinuität, durch Die 
Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik (1872) von Friedrich Nietzsche, die einen 
Paradigmenwechsel der Antikenrezeption einleitet. Nietzsche widmet sich in sei
ner Verhandlung der apollinischen und dionysischen Kräfte auch intensiv dem Sa
tyrchor als einem dunklen, verzaubernden und gewissermaßen wilden Phänomen 
der Antike, das er in den künstlerischen und akademischen Kanon reintegrieren 
will: »Die spätere Constitution des Tragödienchors ist die künstlerische Nachah
mung jenes natürlichen Phänomens; bei der nun allerdings eine Scheidung von dio
nysischen Zuschauern und dionysischen Verzauberten nöthig wurde.«38 Nietzsche 
schloss die pferdeähnlichen Satyrn der griechischen Tradition aus seinen Überle
gungen aus und behauptete, die Tragödie sei aus einem Chor von Männern entstan
den, die sich als Satyrn oder Ziegen (tragoi) verkleideten. Er vertrat die Auffassung, 
dass die Tragödie als dionysische Tätigkeit begonnen habe. Nietzsches Ablehnung 
der frühen Belege für pferdeähnliche Satyrn war ein Irrtum, für den er von seinen 
Kritikern angegriffen wurde. 

Dennoch war Nietzsche der erste moderne Wissenschaftler, der die umfassen
de Bedeutungsdimension der Satyrn in der griechischen Kultur, Gesellschaft und 
Tradition erkannt hat, erstens als dionysisches Symbol der engen Verbindung des 
Menschen mit dem Tierreich und zweitens mit einer ekstatischen, lebensbejahen
den Energie als Kollektiv inmitten der krisengeschüttelten Existenz des Einzelnen 
in der modernen Gesellschaft. Angelehnt an die griechische Vorstellung stellt sich 
Nietzsche die Satyrn als menschliche Wesen vor, die auf ihre grundlegendsten und 
animalischen Instinkte reduziert sind. Sie könnten das verkörpern, was Stephen J. 
Campbell »monstrous double«39 nennt. Satyrn ermöglichen es, eine Art Scheide
punkt des Menschlichen aufzustellen, das ein ›monströses Doppel‹ offenbart. Er
staunlicherweise spielt der Satyr trotz der Antikensehnsucht um 1900 und Nietz
sches weitreichendem Einfluss und als die vielleicht wichtigste Referenz in den sze
nischen Künsten der Moderne nur eine marginale Rolle; der Satyrchor kehrt nur 
mehr vereinzelt auf die Bühnen Europas oder anderswo zurück. Einige Fragmen
te von Satyrspielen werden noch in akademischen Kreisen und in Workshop-For
maten auf akademischen Symposien/Konferenzen aufgeführt, aber darüber hinaus 
gibt es nur wenige (nachvollziehbare) professionelle Inszenierungsversuche. 

38 Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, 1872. 
39 Campbell, Stephen J.: »Titian’s Flaying of Marsyas: Thresholds of the Human and the Limits 

of Painting«, in: Joseph Campana; Scott Maisano (Hg.): Renaissance Posthumanism, New York: 
Fordham University Press 2015, S. 64 – 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

Im deutschsprachigen Raum gibt es jedoch mehrere bemerkenswerte Inszenie
rungen.40 Ein Theaterzettel aus dem Jahr 1882 dokumentiert eine Aufführung des 
Kyklops am Burgtheater in Wien, bei der Hugo Thimig als »erster Satyr« aufgeführt 
wird (s.u. Abb. 11). In Roberto Ciullis Inszenierung von Der Zyklop 1978 in Köln (s.u. 
Abb. 12) und in einer späteren Adaption im Ruhrgebiet, treten neben vier Satyrn und 
dem Silen auch das einäugige Monster in weiblicher Besetzung auf. Odysseus er
scheint in Ledermantel, Lederstiefeln und mit Peitsche, was ihn wie einen Kolonial
offizier wirken lässt – Parallelen zu modernen kolonialen Erscheinungsformen sind 
evident. Die Inszenierung von Der Kyklop unter der Regie von Friedo Solter feierte 
am 22. Januar 1994 ihre Uraufführung am Deutschen Theater in Berlin. Die Masken 
für diese Produktion wurden in der Werkstatt nach Entwürfen von Wolfgang Utzt 
und Skizzen von Christine Stromberg gefertigt (s.u. Abb.12 – 14). Für das Epidauros- 
Festival 2021 wurde zuletzt eine weitere (nicht-deutschsprachige) Inszenierung von 
Trackers durch Michail Marmarinos im antiken Theater (siehe Abb. 8) erarbeitet. Die
se Inszenierung basiert auf einer umweltbezogenen Interpretation von Sophokles’ 
Satyrspiel. Der zugrundeliegende Mythos enthält mehrere Anspielungen, die dem 
modernen Publikum eine ökologische Perspektive eröffnen, die durch die ortsspe
zifische Aufführung auf dem Plateau des Berges Ziria (siehe Abb. 9) verstärkt wird. 

Der historische und schlaglichtartige Abriss zeigt: Der Satyr als ursprüngliches 
Prinzip des Theaters ist viel älter als die Gattung des Satyrspiels, die den Satyr als Fi
gur im Sinne der Erinnerung durch den aufgeführten Mythos bewahrt und schließ
lich zum theatralen Chor stilisiert. Die Darstellung zielt jedoch nicht nur darauf 
ab, den Satyr in seiner ursprünglichen Form zu bewahren, sondern verknüpft auch 
das ursprüngliche Prinzip des Satyrs – als Symbol von Rausch, Wildheit und Gro
teske – mit seiner späteren Funktion innerhalb des Theaters. Das Satyrische, ob
wohl heute nicht mehr präsent, wirkt in vielerlei Hinsicht noch nach, auch wenn 
es nicht mehr direkt oder notwendigerweise mit der Bühnenfigur verbunden ist. 
Die verschiedenen Facetten und Nuancen dieser paradigmatischen Theaterwesen 
haben sich nach der Antike zu moderneren, das heißt zeitgemäßeren Konfigura
tionen in unterschiedlichen Ästhetiken, Stilen und Ausprägungen vervielfältigt und 
über alle Genregrenzen hinweg verbreitet. Wo sie auftauchen, sorgen sie für eine 
Unordnung der Formen, der Gattungen und der Geschlechter. Eine weitreichende 
Bedeutung für die Theater- und Tanzhistorie wurde ihnen bisher nicht zugeschrie
ben. Wie viele Theaterfiguren sind auch die tanzenden Satyrn von ambivalenter Na
tur, und darin liegt ihre besondere Wirksamkeit für die Bühne. Ihre Lesbarkeit va
riiert je nach Kontext ihrer Handlungs- und Spielräume, ihrem Rollenprofil41 und 

40 Für Inszenierungen von Der Zyklop (basierend auf Euripides) zwischen 1868 bis 1994 siehe 
Euripides: Kyklops, hg. v. Bernd Seidensticker, Berlin: De Gruyter 2020, S. 56f. 

41 Satyrn treten als Tricksterfiguren und Diener, Dämonen und Sklaven, Akrobaten, Tänzer und 
Athleten auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 55

zeigt uns eine andere Sichtweise auf die antike Theaterkultur und ihre Implikatio
nen. Das Satyrspiel erzeugt eine Vorstellung des Dramas, das vertraute Mythen auf
dionysische Weise verfremdet und eine hybride Vision des Theaters andeutet. Ih
re Präsenz als immer gleicher Satyrchor, der sich von den wechselnden Chören der
Tragödie und der Komödie unterscheidet, sorgt für die Subversion und Unterwan
derung einer gemeinsamen, von Normen bestimmten Weltordnung und ermöglicht
eine vorübergehende Aussetzung und Erholung von Disziplin, Verantwortung, Re
geln und Verfassungen, den politischen Umbrüchen der Zeit und den Anfängen der
Demokratie. Das Satyrspiel ist also im Wesentlichen ein temporäres und vorüber
gehendes (Theater-)Phänomen.

Abb. 8: Der Satyrchor in Trackers nach Sophokles (R.: Michail Marmari
nos, 2021), Antikes Theater von Epidaurus

Abb. 9: Die site-specific Inszenierung am Plateau des Berges Ziria

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 10: Der Zyklop nach Euripides (R: Roberto Ciulli, 1978) Screenshot

Abb. 11: Theaterzettel von Der Kyklop nach Euripides (R: Adolf von Wilbrandt) im Wiener
Burgtheater (1882)

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 57

Abb. 12 – 14: Der Kyklop von Euripides. Entwurfszeichnung für Zyklopen-
Masken (Wolfgang Utzt) und Satyr-Kostüme (Christine Stromberg) für die
gleichnamige Inszenierung nach Euripides, Deutsches Theater (1994)

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

Die Doppelperspektive: Wo steht die Theater- und Tanzwissenschaft? 

Seit 1900 ist die wissenschaftliche Erforschung der Satyrn fest in den Händen der 
Archäologie (Satyrbilder) und der klassischen Philologie (Satyrdramen), zu denen 
die Theaterwissenschaft und die neuere Tanzwissenschaft (Critical Dance Studies) 
bisher noch wenig Position bezogen haben. Was bisher nicht erkannt wurde: Der 
Satyr wirft als eine Verflechtungsfigur grundsätzliche Fragen zur Wissenschafts
geschichte und zur aktuellen Profilierung der theater- und tanzwissenschaftlichen 
Disziplinen auf. Bisherige Forschungsperspektiven mit Blick auf tanztheatrale Phä
nomene der Antike, konzentrieren sich mehrheitlich auf zwei Forschungsbereiche: 
Chor und Tragödie. 

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wird dem Chor als »ein singulärer 
und pluraler Erfahrungskörper«42 und dem Chorischen als ästhetisch-formales 
Grundprinzip des antiken Theaters und performancenahe Formen des Gegen
wartstheaters größere Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Monika Meister, Ulrike 
Haß, Nicole Haitzinger, Matthias Dreyer). Eingeleitet wird diese Tendenz mit Einar 
Schleefs kanonisch gewordenem Chor-Theater und der damit einhergehenden 
Krise des Dramas. Dies scheint eine notwendige Konsequenz zu sein vor dem Hin
tergrund, dass die europäische Kulturgeschichte, wie in vielen außereuropäischen 
Kulturen, mit dem singenden und tanzenden Chor beginnt, der mit der europäi
schen Neuzeit ebenso marginalisiert und fremd geworden ist wie die Satyrn. Als 
die wahrscheinlich älteste Instanz des Theaters markiert ein griechischer Chor 
die »Verflechtung von Geschichte und Gegenwart«43, vermag es durch seine bloße 
Anwesenheit, Ort und Zeit wirkungsästhetisch aufzuheben und die szenischen 
Künste im Ensemble zu vereinen. Der Chor, der sich aus einer Art prädramatischen 
Performance entwickelt hat, schafft mit dem Aufkommen von postdramatischen 
Theaterformen und performativen Inszenierungspraxen als zeitlose Kategorie den 
Übergang in die (Post-)Moderne.44 

Mit dem in den Künsten einsetzenden und von der Wissenschaft ausgerufe
nen Paradigma des Postdramatischen erlebt die Tragödienforschung seit den 1990er 
Jahren einen erneuten Aufschwung in der Theaterwissenschaft und erlangt gegen
über ihren Schwestergattungen (Komödie, Satyrspiel) eine unantastbare Diskurs
hoheit. In neueren Forschungen der Theater- wie der Tanzwissenschaft wird zwi

42 Haitzinger, Nicole: Resonanzen des Tragischen, 2015, S. 37. 
43 Meister, Monika: »Figurationen des Chors im gegenwärtigen Theater«, in: Julia Bodenburg; 

Katharina Grabbe; Nicole Haitzinger (Hg.): Chor-figuren. Transdisziplinäre Beiträge, Freiburg: 
Rombach 2016, S. 146 – 156. 

44 Hier sei an die von Einar Schleef, Elfriede Jelinek und Heiner Müller maßgeblich vorgenom

mene Re-Perspektivierung erinnert, die das antike Theater als wesentlich prädramatische 
Performance und rituelle Handlung begreifen. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 59 

schen der Tragödie als eine dramatische Gattung45 und dem Tragischen als eine äs
thetische wie kulturphilosophische Erfahrungskategorie46 der Gegenwart47 unter
schieden, wenngleich sich die Spuren des Tragischen48 in unterschiedlichen dis
kursgeschichtlichen Formationen der Theater- und Tanzgeschichte eruieren lassen. 
Die Privilegierung der Tragödie ist im Wesentlichen auf zwei Aspekte zurückzufüh
ren, zum einen auf die gut erhaltene Material- und Quellenlage, die eine Tragödi
enforschung sicherlich immer schon favorisiert hat. 

Zum anderen darf hier nicht unerwähnt bleiben, dass Aristoteles mit seiner 
Ausblendung der dramatischen Gattung Satyrspiel in der Poetik49, die immerhin als 
die erste einschlägige Theatertheorie und bis zur europäischen Moderne für viele 
Theatermacher*innen, Dramatiker*innen und Produktionshäuser als modellhaft 
gilt, eine »theatrical binary«50 von Form und Wirkung überhaupt erst entstehen 
ließ. Mit dem Begriff der Mimesis versöhnt Aristoteles das tragische Drama, für 
ihn das ernste und erhabene Genre, mit dem lächerlichen, subversiveren Genre 
der Komödie, schafft aber zugleich mit diesem Theaterdispositiv derart starre und 
dominante, in der europäischen Neuzeit ›klassisch‹ genannte Parameter, die der 
Komplexität des Satyrspiels als eine Gattung mit unschärferen und instabileren 
Konturen nicht gerecht werden. Die aristotelische Dramentheorie schließt daher 
das Satyrspiel (nicht aber das satyrhafte/tänzerische Element) aus der drama
tischen Sphäre ihrer großen kategorialen Leit- und Gegenbegriffe (›hohe‹ und 
›niedere‹/unterhaltende Kunst) aus. Nach dem Kunstverständnis von Aristoteles 
sind Tragödie und Komödie, wenn auch nicht in ihrem künstlerischen Profil und 
Status, so doch durch poetische Merkmale gattungsgeschichtlich gleichermaßen 
erfasst, was bedeutet, dass Aristoteles sie durch ihre Abgrenzung voneinander 
zu einer Theorie der Tragödie und Komödie ausgearbeitet hat, wobei letztere als 
verloren gilt. Diese fehlende Komödientheorie hat zu einer intensiven Ausein
andersetzung mit dem Phänomen der Komik (vgl. Kant, Hegel, Schopenhauer, 
Baudelaire, Freud, Bakhtin) geführt. 

45 Im Sinne von rezeptionsbezogen, historiografisch, inszenierungs- und aufführungsanaly
tisch. 

46 Im Sinne von epistemologisch, phänomenologisch-strukturell. 
47 Vgl. Hans-Thies Lehmanns und Nicole Haitzingers Publikationen zur Tragödie und zum Tragi

schen: Hans-Thies Lehmann: Tragödie und dramatisches Theater, Berlin: Alexander Verlag 2013; 
Haitzinger, Nicole: Resonanzen des Tragischen, 2015. 

48 Silke Felber; Wera Hippesroither (Hg.): Spuren des Tragischen im Theater der Gegenwart (Forum 
Modernes Theater Bd. 57), Tübingen: Narr Francke Attempto 2020. 

49 Es ist nicht auszuschließen, dass der Abschnitt zum Satyrspiel im zweiten, verlorenen Buch 
der Poetik neben der Komödien- und Katharsistheorie zu finden ist. Diese Möglichkeit halte 
ich allerdings für eher unwahrscheinlich. 

50 Shaw, Carl A.: Satyric play: the evolution of Greek comedy and Satyr drama, Oxford, New York: 
Oxford University Press 2014, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

Die ästhetischen Qualitäten des Satyrdramas, die wir bei Horaz Ars Poetica in 
Briefform formuliert finden, treten damit immer weiter in den Hintergrund und 
führen zu einer Rückbindung an die rituelle Spielsphäre von Fest, Tanz und Kult. 
Vermutlich war seine ursprüngliche Funktion im Theater, an die rituelle und tän
zerisch-imitierende Sphäre der performativen Künste zu erinnern. Dass Ritus und 
Fest als die primären Organisationsformen des kulturellen Gedächtnisses anzuse
hen sind, hat Jan Assmann gezeigt.51 Allerdings ist das Satyrspiel selbst nicht mehr 
im kulturellen (Theater-)Gedächtnis der Gegenwart verankert. Der Status des Sa
tyrspiels als dritte dramatische Gattung wird immer wieder angezweifelt, weil es 
als eine antike Gattung gilt, die bis zu ihrem Verschwinden dionysische Elemente 
aufweist und den theatralen Akt des Festes durch Körperlichkeit und Performanz 
betont. 

Für die gegenwartsbezogene Perspektivierung sind hier insbesondere drei 
Aspekte für die Theater- und Tanzwissenschaften gleichermaßen von zentraler 
Bedeutung: erstens, das griechische Satyrspiel als eine tanzdramatische Gattung 
des antiken Chortheaters ohne (kontinuierliche) Aufführungs- und Rezeptionsge
schichte; zweitens, die mythologische Satyrfigur, für das Theater als ›genreflexibel‹ 
entworfen, die auch in anderen künstlerischen und performativen Kontexten 
präsent ist; drittens, das Satyrische/Satyrhafte als eine Theater- und Wirkungsäs
thetik, die oszillierend zwischen karnevalesken, dämonischen, tänzerischen und 
grotesken Elementen in prä- oder postdramatischen Aufführungen erscheint. 

Als methodische Reflexion für die weiteren Ausführungen zu diesen drei Ab
schnitten werden drei Thesen aus der Forschungsliteratur vorausgeschickt, um das 
Satyrdrama, die Satyrfigur und das Satyrische/Satyrhafte in Relation zueinander 
zu verstehen, aber auch um sie als Forschungsachsen genauer auszudifferenzieren: 
»Das antike Theater muss als wesentlich prä-dramatisch begriffen werden«52 (Hans- 
Thies Lehmann, 1991); »Beim Satyrspiel handelt es sich weniger um eine dramatische 
als um eine post-dramatische Form«53 (Patrick Primavesi, 2008); »Wesentlicher als die 
textliche Repräsentation von Dramen wird die Suche nach performativen Spuren«54 
(Nicole Haitzinger, 2015). 

51 Assmann, Jan: »Das kulturelle Gedächtnis«, in: Erwägen, Wissen, Ethik 13, 2002, S. 239 – 247. 
52 Lehmann, Hans-Thies: Theater und Mythos. Die Konstitution des Subjekts im Diskurs der antiken 

Tragödie, Stuttgart: Metzler 1991, S. 2. 
53 Primavesi, Patrick: »Satyrspiel, Menschenpferde und das Tierwerden des Chors«, in: Ders: Das 

andere Fest. Theater und Öffentlichkeit um 1800, 2008, S. 297. 
54 Haitzinger, Nicole: Resonanzen des Tragischen, 2015, S. 35 Fußnote 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 61 

Kindliche Tragödie 

Wie einige Forschungspositionen argumentieren, können satyrische Dramen/ 
Aufführungen als eine Inversion der griechischen Tragödie angesehen werden, 
oder als »eine Tragödie, die spielt«55. Diese Forschungsachse befasst sich mit der 
Gattungsgeschichte dieses Kulturphänomens aus theater- und tanzhistorischer 
Perspektive und mit den Implikationen des Satyrdramas in unterschiedlicher Form 
und mit unterschiedlichem Verständnis dessen, was dieses Genre als künstlerische 
Artikulationsform ausmacht. Dieser Ansatz geht Fragen zur textbasierten und iko
nografischen Quellenarbeit und der Forschung im Bereich des antiken griechischen 
Theaters unter den Prämissen der Institutionalisierung von Theater, Aufführungs- 
und Inszenierungspraxis, Schauspieltheorie, Dramaturgie, Körperlichkeit, Thea

tralität und Dramentext, formal-ästhetisch sowie inhaltlich betrachtet, nach. Die 
hier zu skizzierende übergreifende These, dass ein paradigmatisches Theaterwe

sen nicht spurlos von der Bühne verschwindet, muss mit dem antiken Satyrspiel, 
einer uns fremd gebliebenen Gattung mit kulturwissenschaftlichen Methoden 
enggeführt werden. 

Der groteske Satyr-Tänzer 

Dieser Abschnitt konzentriert sich auf die Satyrfigur mit ihren mythologischen und 
ideengeschichtlichen Kontexten, die theaternahe sein können, etwa als eine auf der 
Bühne agierende Chor-Figur, aber nicht müssen. Der Satyr ist eine Inszenierung 
des Fremden im Eigenen und eine ekstatische Figuration des Dionysischen im Thea

ter. Die mythologische Satyrfigur ist nicht-menschlich, sondern wird in verschiede
nen zeithistorischen Abschnitten gewissermaßen vermenschlicht und in ihrer Ver
vielfältigung und Transformation dargestellt. Die Figur wird im antiken Satyrdra
ma als Chor eingeführt, was die Pluralität des Satyrs als ›hybrid being‹ kennzeich
net. Diese Perspektive zeichnet den Satyr als eine genreflexible und -elastische Figur 
nach, die im Laufe der europäischen Kulturgeschichte ihre Körperlichkeit, Gesten 
und Bewegungen variiert und verändert, mit anderen Figuren verschmolzen wird 
und in unterschiedlichen religiös oder ideologisch motivierten oder soziokulturel
len Kontexten mit Zuschreibungen und Vorurteilen konfrontiert ist, die wiederholt 
ihre tänzerische Qualität oder ihre spezifische Art zu tanzen aufgreift. Die plura
le und vielgestaltige Figur tritt auf der nachantiken Bühne selten in ihrer eigenen 

55 »tragoidia paizousa« (Demetrios, On Style 169), zit.n. Griffith, Mark: »Satyr play and tragedy, 
face to face«, in: Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, New York: 
Oxford University Press 2010, 47 – 63, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

Körperlichkeit auf, sie betont das Transformative und kann verschiedene Erschei
nungsformen annehmen, insbesondere Verkörperungen und Manifestationen, die 
dem Dämonischen, dem Animalischen und dem Hybriden verpflichtet sind und im 
Bereich des Grotesken angelegt oder grotesk ausgedeutet werden. A. David Napier 
hebt besonders das Groteske als explizit satyrisches Merkmal hervor, wenn er sich 
der Analyse von Euripides Kyklops widmet: 

»If we assume from the start a kind of demonology in preclassical Greece whereby 
the grotesque Satyrs were taken for the uncivilized powers of the wild that occa
sionally ventured into the civilized, human world, we can readily understand how 
tragedy could have been connected to things far from solemn. Simply because 
Satyrs came to be associated with comic disrespect is no reason for assuming that 
there was not a period in history where the Greeks were compelled to take them 
seriously, a reason they should be connected with performative activities of a seri
ous sort. From the time of Pratinas, the Satyr play – a combination of the grotesque 
and the tragic – was always written by a tragedian, and the sole specimen of early 
Satyr drama that survives intact, the Cyclops by Euripides, has elements that are 
both demonic and truly macabre. Odysseus’s blinding of Polyphemus is notable 
grotesque, but it is no less monstrous than the behaviour of the Cyclopes them

selves who, like the Satyrs and Centaurs, display a marked ambivalence toward all 
human conventions.«56 

Mikhail Bakhtin nimmt das antike Satyrspiel wiederum als Vorlage für seine Thesen 
zum Karnevalesken und zur grotesken Bildsprache: 

»Finally, in the wider range of humorous literature, related in one form or the other 
to festivals of carnival type, we have the ›satyric‹ drama, the ancient Attic comedy, 
the mimes, and others. During the period of late antiquity grotesque imagery at
tained its flowering and renewal; it embraced nearly all areas of art and litera
ture. Under the influence of the art of Eastern peoples a new kind of grotesque 
was formed, but aesthetic and artistic thought developed along the lines of clas
sic tradition; therefore, grotesque imagery was not given a consistent definition 
nor was its meaning recognized in theory.«57 

Die animalischen, monströsen und grotesken Qualitäten der Tänzer werden auch 
von Csapo und Miller hervorgehoben, wenn sie sich auf die auf Vasen abgebildeten 
grotesken Tänzer konzentrieren, deren Wirkungsraum als »Welt der Wildnis« be
schrieben wird: 

56 Napier, A. David: Masks, Transformation, and Paradox, Berkeley, Los Angeles, London: Univer
sity of California Press 1988, S. 42. 

57 Bakhtin, Mikhail: Rabelais and His World, 1984, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 63 

»Finally, after tracing through several stages the solemnisation of tragedy, we re
turn to our starting point for a brief satyrplay. There we described the urbanisation 
of grotesque dancers and satyr-like creatures. But the rustic periphery did not dis
appear, and neither did grotesque satyr-like dancers. This is the most long-lived 
case of »splitting« […], because the grotesque satyrlike dancers survived, no less 
than has tragedy, into the modern era.«58 

Csapo und Miller zeigen, dass Komasten59 und Satyrn ihre Queerness unter der 
Bedingung und Einwirkung ihrer sozial-imaginären ›Abspaltung‹ teilen, die sich 
durch performative, rituelle und tänzerische Handlungen konstituiert, und die das 
Verhalten der Betrachtenden mit den sozialen Normen wieder in Einklang bringen: 
»if we accept that the grotesque dancers truly exist but also that they belong to a 
reversed world of the imagination, who are they?«60 Sie kommen zum folgenden 
Schluss: die Vasenbilder eröffnen dem Betrachtenden »a place where dancing men 
feel otherwise than normal, feel like satyrs. Satyrs may have been their mythical 
model, evoking a precivilized stage of freedom and happiness«61. 

Die Historisierung des Satyrischen 

Diese Blickrichtung ist mit der Kategorie des Satyrischen, ihrer Aufarbeitung und 
Situierung in tanz-/theater-nahen Diskursen als auch mit den Implikationen einer 
ästhetischen, körperlichen, sinnlichen und räumlichen Qualität verbunden. Hier 
werden künstlerische Elemente, Stile und Phänomene in den Blick genommen, die 
nach ähnlichen Kriterien und Mechanismen identifiziert und vergleichend analy
siert werden, ausgehend von der Frage: Wie wird das Satyrische aktuell in den Auf
führungskünsten erfahrbar gemacht? Ihre Beantwortung erfordert eine inszenie
rungs- und bewegungsanalytische, körperbezogene und phänomenologische Per
spektivierung in einem transhistorischen Verständnis unter den Stichworten: Gen

58 E. Csapo; M. C. Miller (Hg.): The Origins of Theater in Ancient Greece and Beyond: From Ritual to 
Drama, Cambridge: Cambridge University Press 2007, S. 399. 

59 Die Archäologin Marion Meyer bestimmt vier Charakteristika, die diese sogenannten ›Dick
bauchtänzer‹ in ihrer Bewegung und Körperlichkeit auszeichnen: »Die moderne Bezeichnung 
›Dickbauchtänzer‹ hebt auf zwei von vier Charakteristika dieser Figuren ab, den dicken, vor
gewölbten Bauch und die Tanzbewegung. Die beiden anderen Merkmale sind das stark her
vortretende Gesäß und ein eng am Rumpf anliegendes Trikot, das das Genital verhüllen kann, 
aber nicht muß. Daß das Trikot gerade die unförmigen Bäuche und Hinterteile bedeckt, 
nährt den Verdacht, die entsprechenden Körperpartien seien ausgestopft. Die englischen 
und französischen Fachtermini für diese Figuren sind denn auch ›ausgestopfte Tänzer‹ (›pad
ded dancers‹ bzw. ›danseurs rembourrés‹).« Meyer, Marion: »Dickbauchtänzer in Korinth und 
Athen«, in: Talanta. Bd. 34/35, 2002/03, S. 135 – 179, hier S. 135. 

60 Ebda., S. 85. 
61 E. Csapo; M. C. Miller (Hg.): The Origins of Theater in Ancient Greece and Beyond, 2007, S. 91. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

re-Elastizität, Körperlichkeit/Verkörperung, optischer Genuss und Sehgeschmack, 
Stil/Element, Performativität und Wirkungsästhetik, die unabhängig von dem an
tiken Kontext und dem Genre existieren und daher in allen historischen, künstleri
schen und kulturellen Konstellationen auftreten können. Weil sich das Satyrische in 
der Theater- und Tanzwissenschaft bisher nicht als eine feste Kategorie etablieren 
konnte, müssen insbesondere ästhetischen Prämissen des Grotesken und Modi des 
Burlesken vor dem Horizont der verschwundenen Gattung und der Figur von der 
Bühne in Geschichte und Gegenwart mit der satyrischen Theaterästhetik neu be
trachtet und ausgelotet werden. Das Satyrische und das in der griechischen Antike 
begründete Satyrspiel sind dabei auch dann voneinander zu unterscheiden, wenn 
das Satyrische dort temporär in Erscheinung tritt. Denn es besteht und wirkt be
reits vor der Erfindung der Gattung. Und damit müssen auch weitere anverwand
te Ausprägungen und Transformationen ins Auge gefasst werden, die in post-anti
ken, tanztheatralen Formen wieder neu zum Vorschein kommen. Auch im Bereich 
der Satire gilt es, das historisch fehlinterpretierte Satyrische aufzuspüren, um seine 
Parameter zu bestimmen, das Wirkungsspektrum zu ermitteln und jene Elemente 
des satyrischen Typus zu identifizieren, die sich wie folgt inventarisieren lassen: 

- Exotisch oder atypisch 
- Verfremdung des Vertrauten 
- Vorpolitisch, apolitisch 
- Ausdruck des Nicht-Normierten 
- Betrachtungsweise ohne ernsthaften Standpunkt 
- Mythisch, romantisch oder fantastisch distanziert 
- Übertrieben oder grotesk überformt 
- Körperlich oder stark körperbezogen 
- Sinnliche und sexuelle Vergnügungen 
- Verdrehung der Tatsachen 
- Witze über Geschlechtsteile und sexuelle Funktionen 
- Vulgäre Sprache und Gesten 
- Denkspiele, Rätsel und Aufgaben 
- Entdeckung mysteriöser Elemente 
- Gerissenheit und Einfallsreichtum 
- Wortspiele und sprachliche Akrobatik 
- Vergleichbar mit Burleske 
- Visuelle Verspieltheit und Naivität 
- Bezug zur Landschaft und Abenteuerlust 
- Rausch und Wein 
- Skrupelloser Bösewicht als Gegenpart zum Helden 
- Happy End 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 65 

- Anthropomorphismus 
- Elemente von Akrobatik, Sport und Slapstick 
- Zwischen Unterhaltung, Trash und Hochkultur angesiedelt 
- Thematisierung von Fäkalien und Essen 
- Kindliche Erlebniswelt 
- Phallische und subversive Energien 
- Identitätsfragen 
- Verhandlung von Grundlagen und Standards der Menschlichkeit 
- Genre-flexibel 

Die Erforschung des Satyrspiels, des Chors oder der Figuration in den Theater- und 
Tanzwissenschaften des 21. Jahrhunderts erfolgt zum einen durch die Einschrei
bung in bestehende Historiografien und Diskurse und zum anderen durch die Iden
tifizierung des Satyrischen in post-antiken Tanz-/Theaterformen im Spannungsfeld 
von Tragik und Groteske, deren Vertiefung ein ausdrückliches Forschungsdesiderat 
in Wissenschaft und Kunst darstellt. Das Satyrspiel wird in der historischen und 
aktuelleren Forschung als Genre nur am Rande thematisiert und allenfalls als heite
rer Abschluss des Tragödienwettbewerbs, als spielerische Tragödie oder als eine pri
mitive Früh- und Urform der Tragödie kommentiert. Dass die Aufmerksamkeit für 
das Satyrspiel in anderen wissenschaftlichen Disziplinen zunimmt und stärker ge
wichtet ist, zeigt etwa die Dissertation von Rebecca Lämmle62, die sich der poetolo
gischen Entwicklung der Satyrdramen widmet und der Sammelband Reconstructing 
Satyr Drama, der alle bisherigen Forschungsthesen und Positionen (aus der Philolo
gie und Archäologie) bis zur Gegenwart versammelt. Die vorliegende Forschungsar
beit hingegen umfasst das Phänomen des verschwindenden Satyrs an der Nahtstel
le von Tanz- und Theaterwissenschaft vor dem historischen Hintergrund der Thea

terentwicklung um 500 v. Chr. und leitet aus den Eigenschaften des Satyrs eine Fi
gur der Ursprungserfahrung ab. Dieses interdisziplinär angelegte Forschungsprojekt 
kann einerseits eine Auseinandersetzung mit der antiken Aufführungspraxis und 
den damit verbundenen Konzepten von Inszenierung, Bewegung und Körper an
regen und andererseits die Satyrn in das europäische/(trans-)kulturelle Theaterge

dächtnis überführen. Diese Forschungsarbeit ist durch eine Erweiterung der (nicht 
nur tanzbezogenen) Geschichtsschreibung durch die Untersuchung von Machtver
hältnissen und -verschiebungen seit der griechischen Antike motiviert und geht da
mit über einen eurozentrischen Kanon hinaus, der mit der europäischen und anglo
amerikanischen Kultur assoziiert wird. 

62 Lämmle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, 2013. Enthalten sind die bisher wichtigsten Veröf
fentlichungen/Forschungen von Bernd Seidensticker, Nikolaus Pechtstein, Anton Bierl und 
Susanne Gödde im deutschsprachigen Raum. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

Die Welt der Satyrn 

»Guitar player 
Ancient wise satyr 
Sing your ode to my cock« 
Jim Morrison Lament (1978) 

Seit seinem Tod gilt Jim Morrison als eine der rebellischsten und am meistzitierten 
Ikonen der Popkultur, die die Kluft zwischen den Generationen sowie die Gegenkul
tur im Spannungsfeld von Männerbildern, Erotik und der Identitätskrise der Jugend 
widerspiegelt. In seinem Gedicht Lament finden wir den Satyr als die Verkörperung 
der sexuellen Freiheit Ende der 1970er Jahre. Morrisons poetischer Stil zeichnet sich 
durch eine konstruierte Zweideutigkeit aus, die dazu dient, unbewusste Gedanken 
und Gefühle auszudrücken, eine Tendenz, die heute gemeinhin mit der Postmoder
ne oder der Avantgarde in Verbindung gebracht wird. In Lament thematisiert Mor
rison den metaphorischen Tod seines Phallus. Der antike Satyr lebt hier nicht nur 
als musikalischer Ausdruck, sondern resoniert hier als Lebensstil und als anti-kul
turelles Modell des Undergrounds, durchzogen mit Nietzsche-Bezügen zur Verbin
dung von Tod und Begehren. Der Satyr kommt auch im Rausch der Subkultur des 
21. Jahrhunderts wieder neu zum Vorschein, wenn wir an die Performance-Arbeiten 
des Tänzer-Choreografen Frédéric Gies (vgl. u. die Case Study) denken. Der Satyr, 
so die übergreifende These dieses Kapitels, hat das Potenzial, zur Leitfigur einer po
pulären Kulturtheorie (low-cultural theory) der griechischen Performancekultur zu 
werden und Konzepte von Männlichkeit zu beleuchten. 

Das Satyrspiel, eine oft übersehene Perspektive, ermöglichte es auch gesell
schaftlich angesehenen Dramatikern und privilegierten Denkern/Intellektuellen 
im Publikum, alternative Blickwinkel und andere Lebensformen im Sinne einer 
low/popular ancient culture – wir würden heute sagen Populärkultur – einzunehmen 
und Sichtweisen auf die Welt und den Alltag zu vermitteln, die sich deutlich von 
den anspruchsvollen und prätentiösen Erwartungen der Hochkultur (kultur-philo
sophischer Schriften, griechische Tragödien etc.), die sich auf die Werte der Polis 
beziehen, radikal unterscheidet. Das Satyrspiel, als Genre der »volkstümlichen 
Lachkultur«63, bot den Athenern eine Theatererfahrung, die sich durch kindliche 
Neugier, Staunen, Einfachheit, Erotik, Abenteuer, schlechtes Benehmen, und eine 
Perspektive der »kleinen Leute« auszeichnete. Im Gegensatz zur strengen Polis- 
Ordnung, die auf Disziplin und normativer Männlichkeit basierte, brachte das 
Satyrspiel eine Form der Sorglosigkeit und des dionysischen Rausches, der durch 
exzessives Essen, Trinken und Feiern gekennzeichnet war – ganz im Dienst einer 

63 Bakhtin, Mikhail: Rabelais and His World, 1984. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 67 

(männlichen) stabilisierenden Identitätspolitik des Gemeinschaftskörpers namens 
Polis. 

Die soziale Rolle der Tragödie und die politischen Wirkungsweisen der Komödie 
in der Gesellschaft sind weitgehend geklärt, doch Massimo Di Marco stellt in seinem 
Artikel von 2017 die berechtigte Frage: »What was the function of satyr play?«64. In 
den letzten Jahren, das führt Di Marco im Beitrag aus, orientierte sich die Forschung 
um und begann das Satyrspiel als eine Gattung zu betrachten, die trotz ihrer unter
haltenden Züge ernsthaft darauf abzielte, eine gesellschaftspolitische Funktion zu 
erfüllen oder – nicht zuletzt – ethische oder kulturelle Botschaften an das atheni
sche Publikum zu vermitteln. Durch die Darstellung des Anti-Ethos der Satyrn hät
ten die Dramatiker die Strategie der Antiphrase benutzt, um soziale Normen und 
Werte der Polis zu bekräftigen und zu stärken; der kindliche Einfallsreichtum von 
Randgruppen und wilden Kreaturen wie den Satyrn hätte den Athenern geholfen, 
die Ursprünge ihrer eigenen Kultur zu vergegenwärtigen. Die Darstellung der ithy
phallischen Satyrn trägt dazu bei, beim männlichen Publikum ein Gefühl der Mas
kulinität wiederherzustellen, das durch die Tragödie, die als feminin konnotierte 
Regungen und Affekte weckte, vorübergehend außer Kraft gesetzt worden war.65 In 
dem Artikel »Ithyphallic Males Behaving Badly, or, Satyr Drama as Gendered Tragic 
Ending«66 befasst sich Edith Hall mit der sozialen Funktion der Satyrspiele aus ei
ner gendertheoretischen Perspektive. In Anlehnung an Froma Zeitlins Arbeit über 
»playing the other«67 schlägt Edith Hall vor, dass die dem Satyrdrama innewohnen
de Hypermaskulinität (Frauenfiguren sind die Ausnahme) nach der gewissermaßen 
weiblichen Erfahrung der Tragödie eine männliche kollektive Identität für das athe
nische Publikum wiederherstellt. 

Im heutigen Diskurs wird häufig ein negativer Ruf mit den Satyrn assoziiert, 
begleitet von einer übertriebenen Darstellung ihrer hypersexuellen Energie. Die 
stereotype Vorstellung beschreibt Satyrn oft als ausgelassene, nackte Figuren mit 
phallischen Attributen, die sich ungebremst und unangemessen gegenüber an
deren Personen, insbesondere Frauen, verhalten. Diese Darstellung impliziert, 
dass sie gesellschaftliche Normen und Regeln missachten und sich gegenüber 
Konventionen gleichgültig zeigen. Trotz der grotesken Überzeichnungen, die ty
pischerweise der Theatersituation geschuldet sind, fällt es womöglich schwer, die 

64 Di Marco, Massimo: »What is the Function of Satyr Play?«, in: Polis. The Journal for Ancient Greek 
and Roman Political Thought 34 (2), 2017, S. 432 – 448. 

65 Vgl. Ebda., S. 432f. 
66 Hall, Edith: »Ithyphallic Males Behaving Badly, or, Satyr Drama as Gendered Tragic Ending«, 

in: M. Wyke (Hg.): Parchments of Gender: Deciphering the bodies of antiquity, Oxford: Clarendon 
Press 1998, S. 13 – 37. 

67 Zeitlin, Froma: »Playing the Other: Theater, theatricality, and the feminine in Greek drama«, 
in: John J. Winkler; Froma I. Zeitlin (Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its 
Social Context, Princeton: Princeton University Press 1990, S. 63 – 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

zugrundeliegende Faszination für die Satyrn im Theater nachzuvollziehen, ohne 
die stabilisierende patriarchale Ordnung des antiken Theaters und die männliche 
Dominanz68 in der griechischen Gesellschaft zu berücksichtigen. In der gegen
wärtigen Nutzung hat der Begriff Satyr eine allgemeine abwertende Konnotation 
erhalten und wird häufig verwendet, um mächtige Männer zu beschreiben, die sich 
nicht an gesellschaftliche Normen halten oder ihre Macht missbrauchen. Männ
lichkeit ist stets eng mit den gesellschaftlichen Normen und Erwartungen einer 
jeweiligen Zeit und Kultur verknüpft. Konzepte von Männlichkeit beziehen sich auf 
die Rollenmodelle, Verhaltensweisen und Eigenschaften, die in einem bestimmten 
historischen und sozialen Kontext als angemessen für Männer gelten: 

»Masculinity in this society inevitably conjures up notions of power and legitimacy 
and privilege; it often symbolically refers to the power of the state and to uneven 
distributions of wealth. Masculinity seems to extend outward into patriarchy and 
inward into the family; masculinity represents the power of inheritance, the con
sequences of the traffic in women, and the promise of social privilege. But, obvi
ously, many other lines of identification traverse the terrain of masculinity, divid
ing its power into complicated differentials of class, race, sexuality, and gender. If 
what we call ›dominant masculinity‹ appears to be a naturalized relation between 
maleness and power, then it makes little sense to examine men for the contours 
of that masculinity’s social construction.«69 

Männliche Identitäten sind, ebenso wie die damit verbundene ›Body Politics‹, im
mer sozial, historisch und politisch konstruiert und daher prinzipiell veränderbar; 
sie sind nicht biologisch determiniert oder stabil gegeben. Im Kontext des (nicht nur 
antiken) Theaters sind Männlichkeitskonzepte kodifiziert und können im Auffüh
rungskontext affirmiert oder subversiv unterlaufen werden. Satyrn spielen mit ih
rer Geschlechtsidentität und präsentieren alternative Modelle von Männlichkeit, die 
von den gesellschaftlichen Normen abweichen, ohne das hegemoniale Sozialsystem 
zu destabilisieren. Durch ihre phallische Theatralik, Drag-Performances, berausch
te Tänze, vulgäre Witze, sexuelle Anspielungen, Unterwerfung/Unterordnung, kör
perliche Instinkte und Animalität erweitern sie auch das Spektrum der Männlich
keitsvorstellungen. Die Darstellungen der Satyrn im antiken Theater dienen sowohl 

68 Meine Perspektive basiert auf meinem Forschungsinteresse an der hypermaskulinen Sub
kultur, insbesondere den Theatersatyrn als Verkörperungen übertriebener Männlichkeit und 
animalischer Triebe, sowie der patriarchalischen Struktur der griechischen Antike. In diesem 
Kontext betrachte ich das Satyrspiel als Fallstudie, das alternative Perspektiven auf die do
minante Kultur bot. Während der Begriff »Subkultur« in der Antike nicht verwendet wurde, 
waren dennoch unterschiedliche soziale Gruppen und kulturelle Identitäten in der Gesell
schaft präsent. 

69 Halberstam, Jack: Female Masculinity, Durham: Duke University Press 1998, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 69 

der Unterhaltung als auch der Reflexion von Männlichkeit, indem sie diese auf eine 
humorvolle und oft groteske Weise thematisieren. Diese These wird durch das ge
meinsame Wissen von Publikum und Theatermachern über gesellschaftliche Codes 
und Mythen gestützt, das es den Verfremdungseffekten der Dramatiker ermöglicht, 
groteske Effekte zu erzeugen und Lachen hervorzurufen. 

Judith Butler würde argumentieren, dass die grotesken und queeren Aspekte 
der Satyrfigur als Widerstand gegen herrschende gesellschaftliche Normen inter
pretiert werden können. Die hybride Natur des Satyrs – eine Mischung aus Mensch 
und Tier – kann als eine Art »Queering« der Grenzen von Normativität und gesell
schaftlicher Akzeptanz angesehen werden. Sein wildes, ungezügeltes Verhalten so
wie seine exzessiven Eigenschaften könnten als Form des Widerstands gegen die 
traditionellen Vorstellungen von Männlichkeit und Geschlechtskonformität inter
pretiert werden. Anders betrachtet verstärkt die Satyrfigur die bestehenden Vorstel
lungen von Hypermaskulinität, indem sie diese als wild und animalisch darstellt. 
Insofern reflektiert der Satyr weniger eine inhärente Männlichkeit als vielmehr ein 
Produkt der kulturellen Normen und Erwartungen der Antike. Der Satyrchor kann 
als Mechanismus verstanden werden, der Geschlechternormen durch die Darstel
lung extremer Männlichkeitsmodelle festigt und abweichendes Verhalten diszipli
niert. Zusätzlich ist zu berücksichtigen, dass die Satyrn oft als Begleiter des Diony
sos auftreten, dessen chaotische und subversive Eigenschaften sich in den Satyrn 
widerspiegeln. Daher ist die Beziehung zu Dionysos für das Verständnis der Satyr
figuren und ihrer kulturellen Funktion von wesentlicher Bedeutung. 

Im zeitgenössischen Theater kann ein Satyrchor als schwule, queere oder in 
irgendeiner Weise marginalisierte, nicht-normative oder unterdrückte Gruppe in 
Bezug auf ihren geschlechtlichen Körper, ihren sozialen Status oder ihre ethnische 
Zugehörigkeit innerhalb eines Systems, das Raewyn Connell als »hegemoniale 
Männlichkeit«70 bezeichnet hat, umcodiert werden. Tony Harrison verortete, wie 
erwähnt, seine Satyrn in den 1980er und 1990er Jahren in der hypermaskulinen 
Subkultur des Fußball-Hooliganismus. Auch im 21. Jahrhundert gibt es die Ten
denz in der Gesellschaft und den Medien, den (mythologischen) Satyr in die Ecke 
der toxischen Maskulinität zu stellen, wenn es darum geht, die zeitgenössische 
Leitfigur des Hypermaskulinen in ihrer negativen Ausprägung historisch zu pro
filieren. Doch ihre Theaterexistenz und der Phallus als Symbol sind komplexer, als 
sie auf den ersten Blick erscheinen. 

Der Forscher Mark Griffith erweitert Edith Halls Ansatz und liefert eine fundier
te Einschätzung der sozialen Funktion und außertheatralen Bedeutung des Genres. 

70 Hegemoniale Männlichkeit wird hier als eine Praxis definiert, die die dominante Position von 
Männern in der Gesellschaft stärkt und durch die Komplizenschaft mit anderen Männern le
gitimiert oder die Unterordnung marginalisierter Formen von Geschlechtsidentitäten recht
fertigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

Das Publikum des Satyrdramas identifizierte sich nicht nur mit den Satyrn, son
dern war sozusagen gespalten zwischen der Identifikation mit Satyrn und mit den 
heroischen Figuren. Diese doppelte Identifikation deckte sich mit zwei unterschied
lichen Vorstellungen von Männlichkeit, die hohen und die niedrigen, die erwachse
nen und die kindlichen. Ein gewagter aber aufschlussreicher Transfer von Griffith 
ist die Parallele zwischen dem griechischen Satyrdrama und der amerikanischen 
Minstrel Show oder Blackface Minstrelsy des 19. und frühen 20. Jahrhunderts. Diese 
Übertragung zeigt, wie die weißen Amerikaner mit den Athenern kulturell verbun
den waren, indem sie sich selbst ihrer unwürdigen Figuren gegenüberstellten, die 
sowohl Objekte des Spottes als auch »Orte der Nostalgie und des kindlichen Begeh
rens« waren.71 

Diese Thesen aus kulturwissenschaftlicher, geschlechtertheoretischer und an
thropologischer Sicht deuten darauf hin, dass es bei der Darstellung der Satyrn auf 
der Bühne nicht ausschließlich um ein spezifisches Konzept von Männlichkeit in
nerhalb eines hegemonialen Ordnungssystems ging. Vielmehr steht im Zentrum die 
Frage nach der Menschlichkeit der Satyrn und ihrem Substatus in der athenischen 
Gesellschaft. Die hybride Natur der Satyrn – sind sie menschlich, tierisch oder et
was Drittes?72 – hat viele Künstler, Denker und Schriftsteller dazu angeregt, durch 
die Satyrfigur Konzepte im Zusammenhang mit dem Unbewussten, der Sexualität, 
dem Begehren und der Identität zu erforschen. Diese hybride Figur ermöglichte es 
ihnen, sich von den bestehenden Normen und Utopien der Gesellschaft zu distan
zieren und neue Perspektiven zu gewinnen. Die vielfältigen Bedeutungsdimensio
nen als mythologische Figur spielen mit unterschiedlichen Vorstellungen und Me
taphern in Religion/Kult, Theater, Tanz, Literatur, Film, bildender Kunst, Popkultur 
(Comics, Musik, Serien, Gaming Culture) und Geschlechterdarstellung, die zum Teil 
auch ineinander übergehen, miteinander verschwimmen und wieder neue Konfigu
rationen bilden. 

Könige des Theaters 

Die Frage, wer oder was ein Satyr sein könnte – diese Formulierung verdeutlicht ei
ne Reihe von Möglichkeiten – ist sehr unterschiedlich beantwortet worden. In La cité 

71 Griffith, Mark: »Slaves of Dionysos: Satyrs, Audience, and the Ends of the Oresteia«, in: Ders.: 
Greek Satyr Play Five Studies, 2015, S. 195 – 258. 

72 Aber nach Edith Hall ist hier Vorsicht geboten: »Yet viewing dramatic satyrs from an anthro
pological perspective, as representatives of an early stage in human social development, runs 
the risk of reducing the magic of these complex and charming creatures.« Hall, Edith: Greek 
Tragedy: Suffering under the Sun, Oxford: Oxford University Press 2010, S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 71 

des satyres versucht der französische Archäologe François Lissarragues, einige Ant
worten darauf zu geben und schafft einen hervorragenden Überblick zur Satyrfigur 
in einer sozial-anthropologischen Perspektive, wie er im Untertitel mit Une anthro
pologie ludique (Eine spielerische Anthropologie) anführt. Er begibt sich in eine viel
fältige Vorstellungswelt und findet ein reiches und zugleich komplexes Repertoire 
vor, in dem die Satyrn einer Vielzahl von Bearbeitungen und Interpretationen un
terliegen. 

»Während man die Satyrbilder als eine Erfindung Athens betrachten kann, gibt 
es einen anderen Bereich der athenischen Kultur, in dem die Satyrn König sind: 
das Theater, insbesondere die Theatergattung, die wir gewöhnlich als ›satyrisches 
Drama‹ bezeichnen. Der Grammatiker Demetrios definierte die satyrikon drama 
als eine tragoidia paizousa, eine Tragödie, die spielt. Und das Spiel ist es wert, dass 
man sich damit beschäftigt.«73 

Die Satyrn waren in der bildenden Kunst wesentlich populärer als in der Literatur. 
Die Theatertätigkeit ist nach Lissarrague aber nur eine der Referenzen kultureller 
Praktiken, die sich die Maler angeeignet haben. Das zeigt sich bei einer umfassen
den Betrachtung dieser visuellen antiken Kultur mit rund 7000 griechischen Vasen. 
Einige Mischwesen hatten ihre eigenen Mythen. Der Satyr als eine Figur, die in ver
schiedene künstlerische Kontexte eingebettet werden kann, erfährt bei Lissarrague 
eine späte und wohl einzigartige Würdigung. Ein Kapitel (»Tous en scène«, S. 21 – 
37) ist der ›spielenden Tragödie‹ gewidmet, als die das Satyrdrama gerne bezeich
net wird. Die plastische Formbarkeit der Satyrn als beliebtes Bildmotiv, modellhaf
te Körper oder thematisches Sujet auf antiken Vasen wird durch das weitgehende 
Fehlen eines (einzigen) Mythos und einer Genealogie verstärkt, abgesehen von zwei 
Erzählungen, die sich allerdings erst spät in der Ikonografie entwickeln, nämlich 
die Geschichte von Marsyas und Silen. Dazu später mehr im Kapitel »Das Enthäu
tete: Anish Kapoor Marsyas (2002)«. Der Erfindungsreichtum der Vasenmaler konn
te sich also frei entfalten wie übrigens auch die Imagination der tragischen Dra
matiker im Theater. Die Geschichte der Satyrn ist voll von Metamorphosen, Mani
pulationen und Überraschungen. Um diese zu dokumentieren, stützt sich François 
Lissarragues auf eine Reihe von gesammelten Beispielen und Quellen, die die Brei
te dieser Fantasiewelt der Satyrn auffächern und eine Definition dieser mytholo
gischen Figur ohne Mythos konstruieren. Nach den städtischen Dionysien mit den 

73 Eigene Übersetzung. Im Original: »Si l’on peut considérer l’imagerie des satyres comme une 
invention d’Athènes, il existe un autre domaine de la culture athénienne ou les satyres sont 
rois: le théâtre, en particulier le genre théâtral que l’on a pris ›habitude d’appeler ›drame 
satyrique‹. Le satyrikon dama est défini par le grammairien Démétrios comme une tragoidia 
paizousa, une tragédie qui joue. Et le jeu mérite qu’on s’y arrête.« Lissarrague, François: La cité 
des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz 

römischen Bacchanalien und ihrer Wiederbelebung in der Renaissance haben sich 
viele Varianten angehäuft und die moderne (meist negative) Wahrnehmung der Sa
tyrn geprägt, und doch bleibt der Satyr eine Figur mit unsteten Konturen. Eine der 
Analysenkategorien74 umfasst ihre Anatomie und das Körperkonzept (»Le corps du 
satyre«, S. 53 – 71). Auf den Vasen, die sie häufig schmücken, scheinen drei Aspekte 
von tanzanalytischem Interesse zu sein: Erstens erscheinen sie als gewissermaßen 
vervielfältigte männlich gelesene Körper, die sich nach und nach in verschiedenen Al
tersstufen zeigen; zweitens als bewegliche Körper, das heißt instabil und unbeständig 
in ihren Proportionen, Haltungen und Gesten, und drittens als vielsinnige Körper, die 
riechen, hören, schmecken und beobachten. Das auffälligste Merkmal ist jedoch ih
re sexuelle und phallische Energie, die sie mit allen möglichen erotischen Partnern, 
die nicht unbedingt beseelte Lebewesen sein müssen, zum Ausdruck bringen. Ohne 
auf die Wirkungsgeschichte einzugehen, setzt Lissarrague dennoch eine Reihe von 
historiografischen Meilensteinen, um die Besonderheit der griechischen Satyrn in 
ihren Anfängen zu verdeutlichen. So widmet er sich einem oft übersehenen Kapitel 
– dem »Dunklen Zeitalter« der (Theater-)Geschichte, dem Mittelalter. 

Die mittelalterliche Tradition assoziierte den Satyr mit dem ›wilden Mann‹, ein 
Vorläufer für den ›edlen Wilden‹ in der frühen Neuzeit. Der manchmal gehörnte 
Satyr mit Bocksfüßen und behaartem Körper ist hier eine Figur des Verführers, wie 
sich religionsgeschichtlich rekonstruieren lässt. In den ersten Drucken der Reisebe
schreibungen von Jean de Mandeville findet Lissarrague beispielsweise Illustratio
nen der Episode der Versuchung Christi und rheinische Kupferstecher stellen den 
Teufel in Form eines Satyrs dar. Die Menschlichkeit der Satyrn wird seit dem Mit
telalter und der Renaissance zu einem immer größeren Problem für Gelehrte und 
Theologen, die beginnen, abnorme Formen zu untersuchen, in denen sich der Teu
fel manifestiert. Ein herausragendes Beispiel dafür ist der französische Schriftstel
ler, Dramaturg und Poet François Hédelin abbé d’Aubignac, ein wichtiger Theore

tiker des französischen Theaters des 17. Jahrhunderts. Von der Hoffnung angetrie
ben, der erste Direktor eines Nationaltheaters zu werden, verfasst d’Aubignac 1657 
sein Hauptwerk La Pratique du Théâtre75 nachdem Kardinal Richelieu ihn aufgefor
dert hatte, ein Grundgerüst mit Ideen für einheitliche Standards für das französi
sche Theater zu erstellen. Das Werk basiert auf den Idealen der klassischen Antike, 
hauptsächlich nach aristotelischem Maßstab und wird für lange Zeit zum Leitfaden 

74 Lissarrague untersucht die Satyrn in ihren mythischen Anfängen, auf der Bühne und in der 
Theorie, durch das Konzept des Körpers und der Anatomie, durch Fragen der Sexualität, ihre 
Beziehung zur Tierwelt, zu Musik und Tanz, Krieg und Spiel und im Kontext von Fest und 
Ritual. 

75 Hedelin, François: La Pratique du Théâtre (1657), hg. v. Hélène Baby, Paris: Édition Champion 
2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 73 

für das Theaterwesen in Frankreich. Weit weniger bekannt ist allerdings, dass sich 
d’Aubignac auch intensiv mit der Satyrfigur beschäftigte. 

Mit Des satyres brutes monstres et démons (1627) wendet sich d’Aubignac gegen die 
angebliche Menschlichkeit der ›monströsen‹ Satyrn, die als Mischwesen nicht nach 
dem Ebenbild Gottes geschaffen wurden: 

»Nachdem wir uns mit der angeblichen Menschlichkeit der Satyrn befasst haben, 
scheint uns die Reihenfolge der Diskussion zu fragen, was wir denn glauben, dass 
sie sein können, da sie keine Menschen sind; denn wir würden vergeblich diese 
Meerenge passieren, wenn wir, kurz vor der Einfahrt in ein offenes Meer, in den 
Hafen zurückkehren würden. Es gibt viele Dinge, bei denen es viel leichter ist, 
durch Reden zu vermitteln, was sie nicht sind, als durch Erklärungen, was sie sind, 
wie der Urstoff, die substantiellen Formen der Wesen und die Natur Gottes nach 
Dionysius Areopagita. Was aber die Satyrn betrifft, so hoffen wir, dass wir mit der
selben Leichtigkeit zeigen können, was sie sind, wie wir glauben, bewiesen zu ha
ben, was sie nicht sind.«76 

Die Frage, was die Satyrn sind, impliziert die Frage, was sie nicht sind: Menschen. 
Satyrn werden hier zum Studienobjekt des Abnormen, an dem alle Grundsätze des 
Minderwertigen und Unwürdigen erforscht und beispielhaft abgeleitet werden kön
nen. Das (theater-)historische Traktat offenbart nicht nur die pejorative Beurteilung 
eines Satyrbildes um 1700, sondern auch die Verbreitung einer christlich-theologi
schen Anthropologie, in der heidnische Dämonen (und andere anormale Existen
zen menschlicher und nicht-menschlicher Art) keinen Platz haben und auch nicht 
den göttlichen/unsterblichen Status besitzen. Ganz im Gegenteil, denn d’Aubignacs 
zweite Lesart gilt der körperlichen Abnormität, Hässlichkeit und Monstrosität der 
Satyrn. Die Idee des Hybriden wird als ungeheuerliche Auflehnung und Maßlosig
keit gegen die Natur (das heißt Gott) interpretiert und vehement abgelehnt: 

»Es ist jedoch ebenso sicher wie unglaublich, dass es Menschen gab, deren Begier
den so ungeordnet, deren Menschlichkeit so brutal und deren Vernunft so unver
nünftig waren, dass sie die Befriedigung ihrer außerhalb der natürlichen Neigun

76 Eigene Übersetzung. Im Original : »près avoir traité ce qui concernent l’humanité supposée 
des Satyres, l’ordre du discours semble nous demander ce que nous estimons donc qu’ils 
peuvent estre, puis qu’ils ne sont point hommes: car nous aurions en vain passé ce destroit, si 
estans près d’entrer dedans une mer plus libre, nous retournions au port. Il y a bien maintes 
choses lesquelles il est beaucoup plus aysé de faire entendre en discourant ce qu’elles ne sont 
pas, qu’en voulant expliquer ce qu’elles sont, comme la matière première, les formes substan
cielles des estres, et la nature de Dieu, selon Denys l’Areopagite. Mais pour les Satyres nous 
espérons faire veoir ce qu’ils sont, avec autant de facilité, comme nous croyons avoir prouvé 
ce qu’ils ne sont point.« Hedelin, François: Des satyres brutes, monstres, et demons, hg. v. Nicolas 
Buon, Paris 1627, S. 48 – 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

gen ihrer Art wütenden Begierden suchten: Und die auf diese Weise abscheuliche
Kreaturen hervorgebracht haben, die dem Himmel ein Gräuel und der Erde ein
Schrecken sind, und die in ihrem Körper die menschliche Gestalt mit der brutalen
vermengt tragen und durch ein gerechtes Urteil Gottes die Schande ihrer Eltern
enthüllen.«77

Die Ablehnung richtet sich gegen (exzessives) Begehren, abweichende Sexualität
und alles, was gegen die Normen der Gesellschaft oder der Kirche im Ancien Régime
gerichtet ist. Bei der Auswahl der Themen für seine Stücke scheint sich d’Aubignac
von dem Wunsch leiten zu lassen, die verschiedenen Arten der Tragödie zu illustrie
ren – mit patriotischen, antiken und religiösen Motiven. Was die Konzepte Körper
und Bewegung betrifft, so wird der Satyr hier mit einem Pferdeschwanz, kleiner
Statur, geschmeidigen Bewegungen in grotesken Tänzen (»dances grotesques«78)
und äußerst lüstern (»excessive rage d’amour«79) beschrieben. Insbesondere mit der
Analyse des satyrischen Tanzes sieht sich d’Aubignac in seiner Argumentationslinie
bestätigt. Der antike Satyrtanz Sikinnis entspricht hier dem kleinen Stampfen des
Gottes Pan, wird mit dem Gang der Affen (wenn sie auf den beiden Hinterfüßen
gehen) verglichen oder in die Nähe der Zauberer und Dämonen gerückt80:

»Was man, wenn diese Versammlungen wahr sind, auf die Tänze der Zauberer mit

den Dämonen an den Tagen ihrer Zeremonien, die sie Sabbate nennen, zurück
führen kann: Denn die alten und berühmtesten Dichter waren alle Zauberer, und
diese Satyrn Dämonen.«81

Während d’Aubignac sich zwar gegen die Vorstellung wendet, dass die Fortschrit
te des Theaters der Religion widerstreben, müssen wir hier von einem Reforman
satz ausgehen, der sich in seinen Schriften zur klassischen Theatertheorie auf der

77 Eigene Übersetzung. Im Original: »Il est neantmoins aussi certain qu’incroyable qu’il s’en est
trouvé, dont les désirs ont esté si désordonnez, l’humanité si brutale, et la raison si desrai
sonnée, que de rechercher l’assouvissement de leurs appétits enragez hors les inclinations
naturelles de leur espèce : et qui ont donné par ce moyen la naissance à des créatures abo
minables, l’horreur du Ciel, l’effroy de la terre, et qui portant en leur corps la figure humaine

meslée avec la brutalle, décèlent par un juste jugement de Dieu la honte et l’infamie de leurs
parens.« Ebda., S. 74.

78 Ebda., S. 197.
79 Ebda.

80 Ebda., S. 197 – 98.
81 Eigene Übersetzung. Im Original: »Ce que l’on peut rapporter, si ces assemblées estoient vé

ritables, aux dances des Sorciers avec les Démons, les jours de leurs cérémonies qu’ils ap
pellent Sabbats: car les anciens et plus fameux Poètes estoient tous Magiciens, et ces Satyres
Démons.« Ebda., S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 75

Grundlage des aristotelischen Modells widerspiegelt und hier den Satyr als paradig
matische Figur des Theaters durch die Analogien mit »brutes monstres et démons«
versucht zu marginalisieren. Bei der Lektüre des Traktats wird nur zu deutlich, wie
sich seit dem Mittelalter und mit der Renaissance der tanzende Satyr als dämoni
sche Figur des Verführers zu verfestigen beginnt. Neben Traktaten wie diesem gibt
es auch Kupferstiche mit dem wohl berühmtesten Motiv der Kunstgeschichte, (sie
he unten Abb. 15) das Bild von 1547, auf dem die Frau zu einem triebhaften Satyr
getragen wird. Das Wenige, was über die Genealogie der Satyrn bekannt ist, wurde,
davon scheint d’Aubignac überzeugt zu sein, durch sein Traktat aufgedeckt.

Eine Möglichkeit, dem Satyr auf die Spur zu kommen, bietet neben der Welt des
Theaters die Welt der Mythologie, die in den zahlreichen Vasenbildern künstlerisch
aufgegriffen und der Nachwelt überliefert wurde, wie anhand von Lissarrague ge
zeigt wurde. Die mythologischen Stoffe zeichnen sich dadurch aus, dass sie ihrem
Wesen nach plural und vielgestaltig sind. Darum sind sie besonders beliebt und kul
turelles Allgemeingut, auch unserer geteilten kollektiven Erinnerung. Jan Assmann
hat 1992 in Das kulturelle Gedächtnis gezeigt, dass sich Mythos und Geschichte nicht
trennscharf voneinander unterscheiden lassen, wie es im Laufe der Jahrhunderte in
den Wissenschaften immer wieder versucht wurde, denn sie sind in unserem kultu
rellen Gedächtnis eng miteinander verwoben. Aber auch die Schattenseite wird mit
d’Aubignacs Abhandlung über die konstruierte Unmenschlichkeit und ideologisch
und religiös begründete Ausgrenzung der Satyrn deutlich.

Abb. 15: Der Satyr als Figur des Verführers (1547)

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Eine weitere Tendenz ist in der Entwicklung der wissenschaftlichen Disziplinen
der Archäologie, Anthropologie, Ethnologie, Religions- und Kulturwissenschaften
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zu beobachten: die romantische Hinwendung zu
eher unwissenschaftlichen Mythen und zu stummen Artefakten der archaisch-wil
den Antike, um zu Zeiten, Körpern und Orten vorzudringen, wo historische Fakten
und Quellen über den Zeitraum des fünften vorchristlichen Jahrhunderts hinaus
reichen, um die klassische Antike zu dezentrieren und neu zu denken.

Abb. 16: Das Hybride als Monstrosität (1642)

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 77 

Phallische Energie 

Der Satyr verkörpert in seiner ungezähmten Wildheit die grundlegenden Instinkte 
und Begierden des Menschen. In der antiken griechischen Mythologie steht er für 
die ungezügelte Lust und Leidenschaft, die unter der Oberfläche einer zivilisierten 
Gesellschaft schlummern – eine stetige Erinnerung an die archetypische Wildheit, 
die im Inneren jedes Menschen verborgen liegt. Der Satyr eröffnet uns somit einen 
Zugang zu den dunkleren, verborgenen und oft tabuisierten Aspekten der mensch
lichen Erfahrung, die es zu erforschen gilt. 

In verschiedenen kulturellen und theoretischen Kontexten, sei es im antiken 
Phalluskult des Dionysos, in modernen psychoanalytischen Theorien oder in zeit
genössischen kunst- und geschlechtertheoretischen Diskursen, hat der Phallus 
stets eine zentrale Rolle gespielt. Dabei ist der Phallus weniger ein konkretes 
Körperorgan als vielmehr ein imaginäres Konzept, das durch die Theorien von 
Jacques Lacan definiert wurde und nach Slavoj Žižek die obszönen Dimensionen 
des Genusses symbolisiert. Ausgehend von der Psychoanalyse geriet der Phallus 
in das Blickfeld feministischer Theorien, wo er radikal umgedeutet wurde, aber 
zwischen den binären Geschlechtern verharrte: »In seiner Verknüpfung von Männ
lichkeit und kultureller Macht wird der Phallus von der feministischen Kritik82, 
insbesondere der 1970er und 80er Jahre, als Zeichen einer patriarchalischen Kul
turtradition betrachtet, die Unterschiede geleugnet und alle Bedeutung zugunsten 
eines männlichen Herrschaftsprimats zentralisiert habe«83. Gegenwärtig gibt es 
keine Re-perspektivierung, die nicht auch einen geschlechtertheoretischen Ansatz 
vorschlägt. Dörte Bischoff betont, dass neuere geschlechtertheoretische Ansätze, 
die zunehmend Männerbilder untersuchen, sowie die Queer Studies, die Identifi
kationen jenseits des binären Geschlechtermodells und der heterosexuellen Norm 
betrachten, dem Phallus neue Aufmerksamkeit schenken. Im Rahmen des Ansat
zes »Queering the Phallus« berücksichtigt Bischoff nicht nur gendertheoretische 
Perspektiven, die sowohl feministische Positionen als auch Männlichkeitskon
zepte und subversive Darstellungen des männlichen Körpers umfassen, sondern 
auch männliche Hysteriker, marginalisierte Gruppen, die den Phallus neu inter
pretieren, und Cyborgs, die als hybride Mensch-Maschine-Körper die Macht des 

82 Die aus dem dekonstruktivistischen Feminismus kommende Antwort lautet: ›Phallologo
zentrismus‹, dessen Theorie und dessen Vertreterinnen (Luce Irigaray, Julia Kristeva, Hélène 
Cixous, Sarah Kofman und Judith Butler) sich in erster Linie mit dem Gebrauch der Sprache 
im Zusammenhang mit Geschlecht/Gender auseinandersetzen. 

83 Bischoff, Doerte: »Körperteil und Zeichenordnung. Der Phallus zwischen Materialität und 
Bedeutung«, in: Körperteile. Eine kulturelle Anatomie, hg. v. Claudia Benthien; Christoph Wulf, 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001, S. 293 – 316, hier S. 294. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Phallus über Geschlechtergrenzen hinweg verkörpern und gleichzeitig ihre Kon
struktivität und Vielfalt zeigen.84 Das Phallische kann aber auch als Substrat des
Komischen gelesen werden, wobei »im Kontrast zwischen Norm und Andersar
tigkeit das Unbewusste, Triebhafte und Niedere plötzlich aufscheinen«85, und mit
Blick auf das Satyrspiel immer auch subversive Kräfte gegenüber der griechischen
Wissenskultur mitschwingen. Masturbation, Triebhaftigkeit, Begehren, Identität,
phallisches Genießen sind nicht nur psychoanalytische Begriffe, sondern zweifellos
auch Vorstellungen, die mit den Satyrn auf der Bühne (heute) verbunden sind, die
ihre phallische Energie im Theater verbreiten. Wird der Satyr dadurch zu einer
fantasmatischen, obszönen Figur?

In der griechischen Mythologie gelten Satyrn als hypermaskuline Tanzwesen
und friedliche Bewohner in abgelegenen Gebieten. Sie sind terrestrisch, das heißt
an den Boden und die Natur gebunden, leben in abgelegenen Gebieten wie Wäldern,
Bergen und Feldern. Lange bevor es Theater oder ein bewusstes Verständnis von
Theater gab, reihten sich Satyrn zu den zahlreichen mythischen Mischwesen, z.B.
den barbarischen Kentauren, den verführerischen Sirenen oder den gefährlichen
Gorgonen, die mit ihren Doppelkörpern und -identitäten die Menschen zu betö
ren und zu verunsichern wussten. Sie tauchen erst relativ spät, Ende des sechsten/
Anfang des siebten Jahrhunderts v. Chr., in Schriften und Bildmaterial auf.86 Seit
der frühen Antike werden Satyrn in Szenen auf unzähligen griechischen Vasen dar
gestellt. In diesem Medium erhalten sie ihre charakteristische Repräsentation als
bewegte Körper. Die allzu menschlichen, aber stark behaarten Körper vermischen
sich mit den tierischen Zügen von Pferden und Ziegenböcken. Die zweibeinigen
Pferdemänner tragen Bärte, haben flache Stupsnasen, mähnenähnliches Haar, for
sche Gesichter, einen erigierten Phallus87 und werden meist nackt dargestellt. Trotz
der vielfältigen ästhetischen und künstlerischen Umsetzungen und der wechseln
den Mensch-Tier-Konfiguration werden sie auf Artefakten, Amphoren und Vasen

84 Bischoff, Doerte: »Körperteil und Zeichenordnung. Der Phallus zwischen Materialität und Be
deutung«, in: Körperteile. Eine kulturelle Anatomie, 2001, S. 293 – 316, hier S. 299.

85 Andreas Englhart; Franziska Schoessler (Hg.): Grundthemen der Literaturwissenschaft: Drama.
Berlin, Boston: De Gruyter 2018, S. 45.

86 Der Satyr erscheint als eigenständiger Tanzdämon in den Zeugnissen aus Nordgriechenland
und Kleinasien oder als festliches Kollektiv im Gefolge des Dionysos in der attischen Kunst.
Der Satyr ist zwar auf zahlreichen Vasen, Amphoren und Skulpturen in der Kunst allgegen
wärtig, aber wir wissen relativ wenig über die Genealogie dieser besonderen Mischwesen.

Mitunter liegt dies daran, dass die Satyrn mit den pferdeähnlichen Silenen (die ›Kinder‹ des
Silens), dem Pan (der bocksfüßige Tanzgott aus Arkadien; Sohn von Hermes und Dryope) und
seiner römischen Version, den lüsternen und sinnlichen Faunen, ähnliche tierische Attribute
teilen und in nachantiken Gesellschaften homogenisiert werden.

87 Im Theater sind die Satyrn ithyphallisch, das heißt, sie hatten eine stark vergrößerte, büh
nenwirksame Nachahmung eines Phallus.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 79 

malereien weit weniger als wilde Tiere, sondern als athletische nackte Männer prä
sentiert. Frühe künstlerische Darstellungen bevorzugen noch pferdeähnliche Hufe, 
doch ab dem sechsten Jahrhundert v. Chr. werden Satyrn zunehmend menschlicher 
und mit Beinen und Kleidung im Cross-Dressing ausgestattet. Im Mittelalter und 
in der Renaissance werden sie in der christlichen Tradition als bocksfüßige, sexua
lisierte Dämonen verteufelt, im Barock werden die grotesken Elemente der mytho
logischen Figuren noch verstärkt und in Romantik und Moderne verschmelzen sie 
mit dem »göttlichen Tanzmeister«88 Pan oder den römischen Faunen und erschei
nen als seltene Fantasiewesen in ländlichen und bäuerlichen Idyllen. 

Welche Persönlichkeitsmerkmale haben sich die Menschen für die Wesens
art ihrer Satyrn vorgestellt? Die Satyrn sind frech und humorvoll – die Griechen/ 
Griechinnen beschreiben ihre stereotypen Charaktere als feige, infantil, exzentrisch 
und schamlos; dennoch scheinen sie mit ihnen zu fühlen und zu sympathisieren. 
Sie fallen durch ihre Schamlosigkeit und Obszönität auf und gelten als Liebhaber 
der gemeinhin als schön geltenden Dinge wie Wein, Musik, Tanz, Frauen und allen 
materiellen Gegenständen. Der Satyr ist auch der dionysische Repräsentant der 
höchsten Tanzkunst und der sinnlichen Vergnügungen und verfügt daher über ein 
hohes Maß an Körperbeherrschung und die Fähigkeit zu performen, die im Zu
sammenhang mit Akrobatik, Tanz, Sport und Kriegskunst zum Ausdruck kommt. 
In der Vasenmalerei scheint das Bewegungsvokabular des tanzenden Satyrs bis 
heute unerschöpflich.89 In der Literatur und in der bildenden Kunst sind sie oft 
versucht, Nymphen und sterbliche Frauen zu verführen oder zu belästigen, in 
der Regel erfolglos, denn der Satyr verfolgt nicht die Befriedigung von Trieben, 
sondern das Begehren selbst. Das ist einer der Hauptgründe, warum sie auf grie
chischen Vasen bei der Masturbation oder anderen sexuellen Handlungen mit 
Gegenständen oder Tieren gezeigt werden, was sie als queere und nicht-normative 
Figuren in ihrer Sexualität ausweist.90 Entgegen dem weit verbreiteten Vorurteil 
sind die mythischen Satyrn von Natur aus nicht bösartig oder feindselig, sondern 
leidenschaftlich und temperamentvoll, wenn sie herausgefordert oder provoziert 
werden. Die Tendenz zu ihrem ungestümen, energischen, manchmal aggressiveren 
Auftreten rührt von ihrer Entdeckerlust und ihrem natürlichen Tatendrang her. 
Die Satyrn als griechische Imaginationsfiguren werden für das Theater vor allem 
durch ihre unmittelbare Nähe zu Dionysos und in der engen Verflechtung von Fest, 
Mythos, Performance und Spiel konstruiert. Als tanz- und trinkfreudige Gefährten 

88 Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragödie, 
(Lectio Teubneriana 4), Stuttgart, Leipzig: Teubner 1996, S. 44. 

89 Vgl. Weege, Fritz: Der Tanz in der Antike, Hildesheim, New York: Olms 1976 (Halle/Saale 1926), 
S. 93. 

90 Das animalische Begehren der Satyrn als karikierter männlicher Gegensatz zum freien Polis
bürger wurde von Mark Griffith, Hellmut Flashar und Edith Hall diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

gehören sie zum bunten Gefolge des Dionysos, das sowohl aus Anhängerinnen, den
ekstatisch tanzenden Mänaden, als auch aus Anhängern, den dickbäuchigen und
betrunkenen Komasten, besteht. Dionysos verkörpert das Gegensätzliche und das
Fremde und wird daher nicht zufällig als Theatergott angesehen, der zwei Gesich
ter hat, die im Theater durch lachende und weinende Theatermasken akzentuiert
werden.91 Mit dem Übergang vom kultischen zum theatralen Hintergrund gelten
die Satyrn als burleske und kollektive, geradezu paradigmatische Theaterwesen.

Aus einer genderkritischen Perspektive ist der hedonistische Satyr, der Frauen
bedrängt und überfällt, im Zeitalter der #MeToo-Bewegung in seiner überwiegend
negativen Bedeutungsdimension für sexuelle Perversionen und Übergriffe diskre
ditiert worden. Er steht heute als Symbol für das, was als toxische Männlichkeit
bezeichnet wird. Diese moderne Interpretation unterscheidet sich jedoch deutlich
von der historischen Gestalt des Satyrs in der griechischen Mythologie, die eher
als ambivalente, teils subversive Figur verstanden wurde. Die Bezeichnung »Saty
riasis« in der Medizin, die einen pathologisch gesteigerten Sexualtrieb bei Män
nern beschreibt, hat zweifellos zur negativen Konnotation des Satyrs beigetragen.
In der zeitgenössischen Medienlandschaft wird diese Figur nun mit realen Personen
wie dem Hollywood-Produzenten Harvey Weinstein, dem Investmentbanker Jeffrey
Epstein und dem Theatermacher Jan Fabre assoziiert – allesamt Männer, die für ih
re sexualisierten Machtmissbräuche berüchtigt sind und in der Presse als moderne
Inkarnationen des Satyrs dargestellt wurden. Diese Verschiebung von der histori
schen Figur hin zu einem modernen Symbol für toxische Männlichkeit verdeutlicht
die Projektion aktueller gesellschaftlicher Probleme auf alte Mythen. Dabei wird das
ursprüngliche Bild des Satyrs weitgehend überlagert und in einen neuen Kontext
gesetzt, der die Komplexität der Figur reduziert und sie fast ausschließlich auf ihre
negativen Aspekte reduziert. Das historische Profil des Satyrs wird dabei weniger
als realer Bezugspunkt gesehen, sondern eher als eine Projektionsfläche für zeit
genössische Diskurse über Macht, Sexualität und Geschlecht. Schlagzeilen dieser
Art (sexuelle Übergriffe, körperliche/seelische Misshandlungen, Machtmissbrauch
aufgrund von Geschlechtsunterschieden, Misogynie) häufen sich unter der Leitfi
gur des Satyrs und verdeutlichen, dass unsere Gesellschaft mit Männlichkeitskon
zepten92 auf und hinter der Bühne ringt, vor allem im künstlerischen Bereich, wo

91 Dionysos ist eine hochinteressante Figur, wenn es um gendertheoretische Verkörperungen
und Perspektiven im Theater geht: Geboren aus dem rechten Schenkel seines Vaters Zeus,
schützt sich der junge Gott als Kind vor dem Zorn der betrogenen Ehefrau Hera durch Stra
tegien der Geschlechterinszenierung wie weibliche Maskerade und Cross-Dressing, um nicht
erkannt zu werden. Da er wie Herakles eine sterbliche Mutter hat, muss sich Dionysos seinen
Weg in den Olymp erst mit Gewalt erkämpfen, was ihn von den anderen Gottheiten unter
scheidet.

92 Wer gesellschaftspolitische Entwicklungen, kulturelle Phänomene und künstlerische Frage
stellungen aufmerksam verfolgt, kommt nicht umhin festzustellen, dass Männlichkeit auf

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I DER TRAGISCHE ABGESANG DER BÖCKE 81

die hypersexualisierte, körperbewusste, emotionale und körperliche Intimität von
Theaterarbeit und kreativen Arbeitsumgebungen oft erst in ihren Grenzen definiert
werden muss bzw. genau diese Grenzüberschreitung in Frage gestellt wird.

Mehr als nur ein Künstler hat sich selbst als Satyr maskiert dargestellt, um
die soziale Konstruktion von Männlichkeit und seine männliche Identität durch
das Bild der bocksähnlichen Figur zu hinterfragen. Der amerikanische Künstler
Robert Mapplethorpe provozierte in den 1980er Jahren mit seinen Aufnahmen von
nackten schwarzen Männern, großformatigen Penissen und Fetischkleidung. Als
Selbstporträt ließ er sich als Satyr fotografieren, der hier für eine queere Figur und
eine schwule Subkultur steht (siehe unten, auch zu den folgenden Künstlern, Abb.
19 – 21). Mapplethorpe hat die amerikanischen Vorstellungen von ›race‹, Geschlecht,
Gender und Moral angegriffen. Der amerikanische Medienkünstler Matthew Bar
ney inszeniert sich hingegen als stepptanzender, hochartifizieller und neobarocker
Satyr in seinem Mammutwerk Cremaster Cycle (1994 – 2002), in dem er Darstellun
gen von Männlichkeit in Kunst, Popkultur und Sport nachspürt. In der Moderne ist
die Figur des Athleten historisch als Symbol für ideale Schönheit und als männliche
Norm konstruiert worden. Barneys Bezug auf den Satyr als Alter Ego ermöglicht
einen imaginären Ausbruch aus der Norm der Männlichkeit. Das skulpturale Werk
des polarisierenden belgischen Theatermachers Jan Fabre, das sich ebenso mit dem
Thema des Selbstporträts auseinandersetzt, erweist sich sowohl als eine Form der
Erforschung der menschlichen Natur als auch als ein Versuch, die verschiedenen
Facetten, die die Identität eines Menschen ausmachen, darzustellen. Hier erscheint
er unter anderem in der Maske eines reuelosen und verführerischen Satyrs. Die
Verwandlung des Menschen in ein Tier und des Tieres in einen Menschen ist ein
wesentliches Merkmal in allen Werken von Jan Fabre, der 2021 wegen sexueller
Belästigung verurteilt wurde. Anhand dieser skizzierten Beispiele lassen sich drei
exemplarische Konzepte rund um die Komplexe von Identität und Männlichkeit
ausdifferenzieren: (1) die unterhaltsame Figur Athlet, (2) die fetischisierte Figur
schwule Subkultur, (3) die dämonische Figur Verführer. Diese drei verschiedenen
Figurationen können als unterschiedliche Formen der Repräsentation des Anderen,
des Untergeordneten, oder des Marginalisierten in der Gruppe der hegemonialen
Männlichkeit verortet werden.

allen Ebenen und überall auf der Welt kritisch verhandelt wird und dass insbesondere im
Bereich der Kunst neue Konzeptualisierungen, Kategorien und Ideen erforscht und ausgear
beitet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Johanna Hörmann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 17 – 19: Satyr-Männlichkeitskonzepte von Jan Fabre (Bildende Kunst/Performance);
Robert Mapplethorpe (Fotografie); Matthew Barney (Mixed-Media/Videokunst)

Zusammenfassend und mit Blick auf das folgende Kapitel lässt sich sagen, dass
das Satyrspiel heute als wesentlicher Bestandteil des kulturellen Gedächtnisses des
antiken Dramas betrachtet werden kann. Die Zeit des Umbruchs in der Theaterkul

tur um 500 v. Chr. zeigt sich in der Ambivalenz zwischen der Bewahrung des Diony
sischen einerseits und dem Vergessen primitiver oder vor-dramatischer Vorformen
andererseits. Die Ereignisse, die das Verschwinden der Satyrn von der tragischen
Bühne kennzeichnen, können letztlich nur durch Thesen angedeutet werden. Auf
grund unzureichender Quellen verlieren sich die Ursprünge historischer Entwick
lungen und jede Genealogie im Unwissen oder sie wird in den engen Rahmen ka
nonischer Geschichtsdarstellung gezwängt. Wie Jan Assmann betont hat, kann das
kollektive Gedächtnis einer Kultur mit dem Begriff der Geschichte selbst in Konflikt
geraten. Dieser Konflikt entsteht nicht nur durch die Art und Weise, wie Geschich
te erzählt oder geschrieben wird. In diesem Spannungsfeld verschwimmen die Ur
sprünge und Genealogien, und das historische Wissen wird entweder durch den
Mangel an Quellen getrübt oder in einem geschlossenen Rahmen der Geschichts
darstellung verfestigt. In Anbetracht dieser Überlegungen erscheint es sinnvoll, die
Frage nach dem Ursprung des Satyrspiels und der Tragödie im folgenden Abschnitt
neu zu fassen, um eine genauere und systematischere Analyse zu ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

