| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

Anschwellender Bocksgesang' und Ur-Spriinge

»Du bliebst am Ursprung — Ursprung ist
das Ziel«
Karl Kraus Der sterbende Mensch (1916)

Ich mochte diesen Abschnitt mit dem oft strapazierten Begriff Ursprung einleiten.
Diese Entscheidung ist kein Klirungsversuch oder ein vorausgesetztes Verstindnis
dessen, was der Begriff bedeutet oder impliziert, sondern ein ambivalenter Such-
begriff, der dazu beitrigt, der Satyrfigur Kontur zu geben und sie in ihrem Entste-
hungskontext und ihren Wirkungsriumen zu verorten. Ursprung, so kénnte man
versucht sein anzunehmen, ist ein bestimmter Ort, ein bestimmtes Ereignis oder
ein bestimmter Zeitpunkt, an dem alles beginnt. Es erscheint jedoch produktiver
und zeitgemifler, den Ursprung als eine Denkfigur zu betrachten. Das Eingangszi-
tat lisst uns zunichst im Unklaren, wie etwas, das beginnt, zugleich auch ein Ziel
sein kann. Der osterreichische Schriftsteller Karl Kraus unternimmt eine komple-
xe Vermittlung zwischen Ursprung und Ziel, die bei ihm nicht als lineare Abfolge
von Anfang (Ursprung) und Ende (Ziel) konzipiert ist. Stattdessen figuriert er et-
was Zeitloses als Bedingung fur die Moglichkeit von Ursprungserfahrungen. Der Ur-
sprung ist in diesem Sinne bereits mehrfach, vielschichtig und daher nicht mehr
als eine transhistorische Konstante zu verstehen. Im Kontext von Genealogie, Her-
kunft, Identitit und Zugehorigkeit ist der Ursprung oder das, was als urspriinglich
gilt, immer auch mit Imitation, Wiederholung und Aneignungen verbunden, die an
einen Referenzpunkt ankniipfen oder sich an einer Referenzkultur orientieren, um
sie umzugestalten und fortzuschreiben — was unter anderem bedeutet, sie in die ei-
gene Gegenwart zu holen. Die Formulierung des Zitats unterstreicht die ganze Am-
bivalenz und Komplexitit des Themas.

Im philosophischen Verstindnis ist ein Ur-Prinzip etwas, auf das die Fiille der
vielfiltigen Phinomene und Erscheinungsformen zuriickgefithrt werden kann. So

1 Ich entlehne die Uberschrift dem gleichnamigen Essay von Botho Strauf (1993), wobei der
Inhalt des Kapitels sich nicht auf den Text bezieht.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

ist auch das Theater entstanden und so haben sich verschiedene Wissenskulturen
und Kiinste durch das Prinzip Nachahmung unterschiedlich herausgebildet; Aris-
toteles fithrt hier bekanntlich den Begriff Mimesis ein. Denn was wire der Anfang,
wenn nicht ein Ur-Sprung oder — wie es Jean-Luc Nancy pointiert und durchaus
poetisch formuliert — einen Ursprung >springenc. Nancy schreibt: »Ursprung ist
das deutsche, folglich metaphysische Wort fiir den absolut genommenen Anfang.
Sprung des Ur in sich selbst genauso wie auferhalb seiner: Ein Sprung bildet die ar-
ché des Prinzips.«* In der antiken Vorstellung ist die Frage nach dem Woher eng mit
dem Begriff arché — dem Ursprungsprinzip verbunden. Arché hingt zusammen mit
dem Verb drchein, dessen Grundbedeutung ist, etwas zu beginnen, die Initiative zu
ergreifen, der oder die Erste zu sein, voran zu gehen, ja, auch Vormachtstellung zu
haben - kurz gesagt: aktiv einen Anfang machen oder, im Fall der Satyrn, springen.
Dass das »Wohin« beim Sprung ebenso wichtig ist wie das »Woher, zeigt Karl
Kraus im Eingangszitat und wird auch in dieser Forschungsarbeit deutlich werden.
Es geht um eine zeitiibergreifende Vermittlung zwischen Ursprung und Ziel, die
selten linear verliuft, sondern sich in einer Schreibbewegung entfaltet, die itber die
etablierten Grenzen von Anfang und Ende hinausgeht.

Kaum eine andere Figur ist in der westlich-europiisch geprigten Theaterauf-
fassung so wenig erforscht und beriicksichtigt worden wie der griechische Satyr
und doch ist die Figur in den unterschiedlichsten Kontexten (Literatur, Film, Mu-
sik, Kunst) prasent. Diese paradigmatische Theater- und Chorfigur verkorpert das
Nicht-menschliche und Animalische - viele wiirden sagen >das Niedere« (die In-
stinkte?) auf der Bithne. In den vielen Naturszenen des Satyrdramas entdecken die
Satyrn aber vor allem kulturelle Artefakte, verweisen hier nicht nur auf die Wechsel-
wirkung zwischen Natur und Kultur, sie zeigen uns deren Hybridisierung in einem
Korper. Diese mythologische Figur entsprang der griechischen Imaginationswelt
und wird im Rahmen eines Satyrspiels in den Auffihrungskontext nach der Tragé-
die eingefithrt. Dies bedeutet, dass der Satyrchor eine Erinnerung an den Ursprung
szenisch wiederholt und verkorpert. Die Satyrfigur ist fiir die historische Theater-
wissenschaft von ganz besonderer Bedeutung, da sie in direktem Zusammenhang
mit den divergierenden antiken Hypothesen iiber die Ur-spriinge der griechischen
Tragddie steht. Umso schwerer wiegt die Tatsache, dass sie in der Theaterforschung
lange Zeit ignoriert oder nur am Rande erwihnt wird. Auf den Spuren der Satyrn
konnen wir, thesengeleitet, den gespaltenen Ursprung der europiischen Kultur bis
zu einem gewissen Grad freilegen und sie vielleicht in ihrer Transkulturalitit besser
nachzeichnen.

Der Chor aus Satyrn und die mit ihnen verbundene hybride Vision des antiken
Theaters und der griechischen Auffithrungskultur lassen sich in unserer Gegenwart

2 Nancy, Jean-Luc: »Alliterationen, in: Ders.: Ausdehnung der Seele. Texte zu Korper, Kunst und
Tanz, Zirich: Diaphanes 2015, S. 41— 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

nur mehr schwer fassen, einordnen oder begreifen. Das dionysische Wesen des Fes-
tes und der Satyrn besteht darin — das ist mit Vorsicht anzunehmen — die menschli-
che Ordnung zu erschiittern, indem sie das Wahrnehmungsspektrum und die men-
talen Zustinde erweitern und Identititen verfremden. Der griechische Satyr, als
mythologisches Mischwesen und nicht-menschlicher Tinzer, stellt mit gegenwir-
tigem Blick die Binaritit von Mensch und Tier in Frage, indem er die Grenzlinien
von Natur und Kultur verwischt und damit die Gewissheit der Differenz ins Wanken
bringt. Das Satyrspiel als theatrales Phinomen wurde zunichst, wie auch die Tra-
godie, aus der Natur und dem Ritual >geboren< und in eine politische — das heif3t,
minnlich codierte Sphire der Offentlichkeit iiberfithrt, in der Kultur, Stadt und Po-
lis herrschen.

In der Theaterforschung werden die Satyrn haufig iitbersehen, obwohl sie beson-
ders markant waren: Als die wildesten Tinzer vereinten sie menschliche und tieri-
sche Elemente in sich. Sie stehen im direkten Zusammenhang mit dem Ur-Spriin-
gen des Theaters, was alle theatralen, performativen und tinzerischen Formen vor
dem fiinften vorchristlichen Jahrhundert umfasst, und der engen Verflechtung von
Mythos, Ritual, Performance und Spiel als Bedingungen fiir die Herausbildung von
Kulturen. Die satyrgestaltigen Maskentinzer sind um einiges ilter als die griechi-
sche Tragddie und die Institution Theater im antiken Mittelmeerraum, das sich mit
der Erweiterung des Chorgesangs durch den Tragiker Thespis und dem steinernen
Dionysos-Theater in Athen um 500 v. Chr. neu konstituiert. Nicht zufillig erinnert
die griechische tragoidia begriffsgeschichtlich an den archaischen »Bocksgesang«
oder, nach einer zweiten Ausdeutung, dem »Gesang beim Bocksopfer« als die tra-
gische Vorform.? Spiel und Ernst sind im kulturgeschichtlichen Sinne Johan Hui-
zingas* keine Gegensitze, sondern das genuine Prinzip von Theatralitit und auch
elementar fiir die spitere Ausprigung der dramatischen Spannung zwischen Trago-
die und Satyrspiel bei den Grofien Dionysien. Inwieweit die Satyrspiele tatsichlich

3 Walter Burkert hat die Etymologie des Wortes »tragos« fiir Bock mit Blick auf die Tragédie als
Symbolakt von Gewalt, eine Ubersetzung des Opferrituals als tragischen Ursprung gedeutet.
Das griechische Wort »tragoidia«, deutsch »Tragédie«, verweist auf dreierlei: den Bocksge-
sang, den Gesang der Bocke (nach Albin Lesky, 1972) oder den Gesang anlisslich eines Bocks-
opfers (nach Walter Burkert, 1977); siehe Zitat von Albin Lesky: »Wenn die Tragodie der Ge-
sang der Bocke ist, und wir fir das Satyrikon als Vorstufe der Tragddie Aristoteles folgen, dann
miissen die Satyrn jene Bocke sein, die im Namen stecken.« (Albin Lesky, 1972, S. 32f.). Wie
Bernd Seidensticker in seinen historischen Analysen der Figur mehrfach herausgearbeitet
hat, erweisen sich die Bocke aber als Pferde. Siehe Walter Burkerts These zur Analyse des
Wortes »Tragodie«: Wilder Ursprung. Opferritual und Mythos bei den Griechen, Berlin: Wagen-
bach, 1990; zum Verhiltnis von »Bock« und »Gesang« sowie Thesen zum Saytrischen siehe
Joachim Latacz: Einfiihrung in die griechische Tragddie, 2. Aufl., Gottingen 2003, S. 53f.

4 Vgl. Huizinga, Johan: Homo Ludens: Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg: Rowohlts En-
zyklopadie 1956.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

39


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

dazu beigetragen haben, ein Gemeinschaftsgefiihl und die Integration aller minn-
lichen Bewohner der griechischen Region Attika zu stirken, ist heute schwer zu be-
urteilen. Zwar handelte es sich um eine ausschlief3lich von Minnern durchgefiihrte
Veranstaltung, aber ob es dabei wirklich um die Férderung eines minnlichen Ge-
meinschaftsbewusstseins ging oder ob vielmehr das griechisch-attische Merkmal
im Vordergrund stand, ist ungewiss. Hinzu kommt, dass keine Sklaven oder nicht-
griechischen/attischen Minner daran beteiligt waren, was die Frage aufwirft, in-
wiefern die Satyrfigur tatsichlich ein griechisches Konzept darstellt. Die grof3e Pro-
jektionsfliche der Satyrn auf der Bithne, die in ihrer komplexen gesellschaftlichen
Wirkung sowie im Kontext des antiken Sklavendiskurses stehen — wie einige For-
schungsthesen nahelegen —, verhindert eine eindeutige Beurteilung und lidt viel-
mehr zu einer vielschichtigen Analyse ein. Aufierhalb von Fachkreisen ist im kollek-
tiven Bewusstsein nur noch wenig iiber diese »eigenartige Gattung«® bekannt. Auch
in Aristoteles’ Poetik erfahren wir kaum etwas aus seiner Gattungsgeschichte. Spit-
antike Ursprungsthesen gehen davon aus, dass die Komddie aus rituellen Phallus-
Umziigen und die Tragodie aus getanzten Chorliedern, den feierlichen Dithyram-
ben, allmihlich heraus gewachsen sind.®

Worin bestand also die Faszinationskraft der Satyrspiele? Welche Macht der
Fruchtbarkeit und/oder der minnlichen sexuellen Dominanz die phallischen Sa-
tyrn in der peloponnesischen Landschaft des siebten und sechsten Jahrhunderts,
aus der sie stammen sollen, auch immer ausgeiibt haben mogen — im athenischen
Dionysostheater hat sie sich in etwas anderes verwandelt, in eine endgiiltige ani-
malische Ubernahme der Biihne, in phallische und subversive Energien, die das
Publikum mit der dionysischen Welt verbindet. Mark Griffith hat in seinen Studien
zum Satyrspiel Greek Satyr Play: Five Studies (2015) die Verschmelzung von Romantik,
eskapistischen Abenteuern und musikalisch-choreografischer Ausgelassenheit als
Wirkungskonzepte der Satyrspiele angefiihrt, die dem stidtischen Publikum ein
lindliches Paralleluniversum eréffnen. Die Satyrn schliipfen darin in die Rollen
von Arbeitern, Gefangenen und Dienern, die selbst das stidtische und hoéchst-
wahrscheinlich ausschlieflich minnliche Publikum in Athen unweigerlich an ihre
eigenen, oft im Ausland geborenen Sklaven erinnerten oder an Charaktereigen-
schaften, die sie selbst nur im Theater 6ffentlich ausleben konnten.”

5 Primavesi, Patrick: »Satyrspiel, Menschenpferde und das Tierwerden des Chors, in: Ders.:
Das andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800, Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag
2008, S.294 —300, hierS. 294.

6 Noch heute erinnert die Wiederbelebung der alten Karnevalstradition Phallephoria, die jedes
Jahr am Ende der griechischen Karnevalssaison in Athen stattfindet, an diese antike Prozes-
sion.

7 Zum Sklavendiskurs in der Antike siehe Criffith, Mark: Greek Satyr Play Five Studies. Berkeley:
California Classical Studies 2015, S. 88.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

Ein weiterer theatersoziologischer Aspekt bezieht sich auf die soziale Band-
breite und gesellschaftliche Zusammensetzung des Publikums. Frauen und Sklaven
waren im Publikum nicht vertreten, aber neben privilegierten Schichten der athe-
nischen Gesellschaft wie Dichtern, Priestern oder Philosophen, die als kultivierte
und arrivierte Biirger Athens zusammengefasst werden konnen, hat W. B. Stan-
ford aufgezeigt, dass es eine weitaus grofRere Anzahl von Bauern, Handwerkern,
Schuhmachern, Ladenbesitzern und Arbeitern gab, die das gleiche Stimmrecht fiir
die vier im tragischen Wettbewerb eingereichten Stiicke hatten.® Der isthetische
Geschmack eines weniger gebildeten, einfachen Landbewohners war demnach
genauso viel wert wie der eines hochangesehenen oder intellektuellen Stidters.’
Die wissenschaftlichen Erklirungen fiir die Beliebtheit und die soziale Funktion
des Satyrspiels im funften vorchristlichen Jahrhundert lassen sich nach Griffith
(und dem Forschungsstand beim Erscheinen seiner Publikation 2015) in eine oder
mehrere von insgesamt sechs grofen Kategorien einordnen: (1) komische oder (2)
romantische Entlastung von tragischen Spannungen, (3) ein negatives Paradigma
fiir biirgerliches Verhalten, (4) das Fortbestehen primitiver Fruchtbarkeitsrituale,
(5) die Darstellung lindlicher Werte und (6) die Inszenierung oder Nachahmung
dionysischer Initiationsrituale.”

Fir die Vielfalt der sozialen und theatralischen Effekte ist es entscheidend zu
bedenken, dass diese Mischwesen pridramatisch und voraristotelisch sind und nicht
der klassischen, sondern der archaischen Antike angehéren — und damit sowohl zeit-
lich als auch raumlich-kontextuell aufierhalb der Polisordnung stehen, die die Figu-
ren in ihr Ordnungssystem aus vermutlich (kultur-)politischen Griinden zu re-in-
tegrieren sucht. Als Chor im Satyrspiel erfiillen sie spielerisch und fast anachronis-
tisch ihre rituelle, unterhaltende und soziale Funktion, indem sie das Theater an der
Schnittstelle zu Ritus/Kult reprisentieren — auch im Theater als dionysisch legiti-
mieren — und dem Publikum stets die eigene Wildheit, den eskapistischen Ausbruch

8 Vgl. Stanford, William Bedell: »Aeschylus in his Style: a Study in Language and Personality«,
in: Journal of Hellenic Studies 62,1942.

9 Die Satyrspiele verdeutlichen moglicherweise die Abhangigkeit der breiten Bevélkerung,
einschlielich der Kinder, Jugendlichen und Sklaven, vom entschlossenen und verantwor-
tungsvollen Handeln ihrer politischen Akteure. Es bleibt jedoch fraglich, ob und inwieweit
die Satyrspiele selbst diese Abhadngigkeit explizit thematisieren oder gar verstarken. Diese
Aspekte bedurfen einer tiefergehenden Untersuchung, um das gesellschaftliche und politi-
sche Potenzial der Satyrspiele vollstindig zu erfassen. Vgl. Criffith, Mark: »Slaves of Dionysos:
Satyrs, Audience, and the Ends of the Oresteiac, in: Ders.: Greek Satyr Play Five Studies, 2015,
S.20s5.

10  Obwohl diese Kategorien nichtals iiberholt gelten, bieten sie Potenzial fiir Aktualisierungen
und Erweiterungen, um den heutigen Forschungsstand und die sich wandelnden Perspekti-
ven auf die Funktion und Bedeutung des Satyrspiels zu reflektieren. Vgl. Ebda., S.197.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

4


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

und die Gegenordnung zur stidtischen Polis als Abstraktion und Befreiung von der
Realitit vorfithren.

Das Theater der Anfange

Die griechische Antike ist, gerade weil sie den Beginn der westlichen textbasier-
ten Theatergeschichte markiert, auch heute noch das Modell und der Maf3stab —
die selbst auferlegte Norm, wenn man so will — fiir das europdische Selbstverstind-
nis, die Legitimation und die gesellschaftliche Breitenwirkung von Theater, Philo-
sophie und Kultur, speziell des Dramas. Der Titel dieses Kapitels verweist mit kri-
tischem Blick auf diesen keineswegs gesicherten, sondern lange Zeit als selbstver-
stindlich wahrgenommenen kulturellen Vormachtanspruch, das allererste — aber
durchaus wegweisende — Theater in und fiir Europa und die westlichen Wissens-
kulturen zu sein. Dieses Theater der Anfinge wurde nicht angezweifelt oder in Frage
gestellt, sondern vorausgesetzt und akzeptiert. Als Theaterwissenschaftlerin ist es
daher erstaunlich festzustellen, dass es eine eher tiberschaubare Anzahl einschligi-
ger Fachdiskussionen gibt, die sich tatsichlich eingehend mit theaterhistorischen
Quellen beschiftigen. Auch eine historische Analyse des Satyrspiels aus den Reihen
der Theaterwissenschaft fehlt bisher.”

Wiederholt wurde versucht, das Satyrspiel auf der Grundlage der anderen,
besser erforschten und daher besser fassbaren Gattungen, Tragédie oder Komdédie,
in ihrer Abgrenzung und Nihe zueinander zu definieren. Dabei werden in der Re-
gel zwei Arten von Substitutionen vorgenommen: Der amerikanische Altphilologe
Charles Segal sieht das Satyrspiel etwa als »comic inversion of the tragic hero«'?, das
heifdt im Grunde eine komische Verfremdung der Tragédie, und die franzdsischen
Historiker Jean-Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet begreifen das Satyrspiel
in seiner Nihe zur Komédie als »intermediary genre quite close to comedy«?. Um
aber die Implementierung der Satyrn in das Theater und die religiése Dimension
der Figur besser zu verstehen, ist eine Untersuchung der Tragddie unerlisslich.
P. E. Easterling, eine Pionierin auf dem Gebiet des antiken Theaters und Dramas,
verwies schon frith auf das Satyrspiel als eine Art geheimen Schliissel zu den vielen
noch offenen Fragen: »[Tlhe meaning of tragic performance — its place in the
festival, in democratic ideology, in the teaching of the citizens — needs [...] to be

b8 Eine Ausnahme bildet das kurze Kapitel von Patrick Primavesi »Satyrspiel, Menschenpferde
und das Tierwerden des Chorsc, in: Ders.: Das andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800,
2008, S. 294 —300.

12 Segal, Charles: Tragedy and Civilization: An Interpretation of Sophocles, Norman: University of
Oklahoma Press 1999, S. 52.

13 Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, Gbers. v. Janet
Lloyd. New York: Zone Books 1999, S. 252.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

approached with satyr play in mind«**. Umgekehrt kann eine Untersuchung der
Komddie hilfreich sein, um dem Verschwinden des Satyrspiels von der Bithne auf
den Grund zu gehen. Es gibt in der Tat einige Thesen tiber den Zusammenhang
zwischen dem Aufkommen der Komodie und dem Niedergang des Satyrspiels im
dramatischen Wettbewerb.” Obwohl das Satyrdrama nicht als isoliertes Phinomen
betrachtet werden kann, muss es auch als eigenstindige Kunstgattung oder zumin-
dest als eigenstindige kiinstlerische Artikulationsform angesehen werden, die nach
meiner Einschitzung und unter Bezugnahme auf die historischen Quellen weder
einfach als eine Art Mischform zwischen Tragddie und Komédie interpretiert und
dadurch stark vereinfacht werden kann noch als solche im antiken griechischen
Theater eingefiithrt wurde.

Der 1988 von Jean-Pierre Vernant und Pierre Vidal-Naquet herausgegebene
zweibindige Forschungsband Myth and Tragedy in Ancient Greece, bis heue ein Stan-
dardwerk, legt auch zentrale Aspekte offen, die fiir das Verstindnis des Satyrischen
als eine marginale Figur und Kategorie des Theaters entscheidend sind. In dieser
Arbeit prisentieren die Autoren eine entschieden unklassische Lesart der griechi-
schen Tragodie, die aufgrund ihrer radikalen Diskontinuitit mit unserer eigenen
Sichtweise und den sozialen, dsthetischen und psychologischen Aspekten bis heute
die gewohnten Perspektiven zu den Anfingen des Theaters der Antike verunsichert:

»Should we conclude that the dithyrambic round was originally danced, sung; and
mimed in honor of Dionysus by men disguised as satyrs, impersonating goats or
dressed up in goatskins, and that the evolution of the tragic chorus, stationed
around the thymele, as it were echoed this? Nothing could be more uncertain. The
participants in the dithyrambic contests that took place alongside the tragic com-
petitions on the occasion of the >Great< Dionysia did not wear masks. And it was
not tragedy but satyrical drama that, in the fifth century, carried on the tradition of
phallic songs incorporating elements of disguise, buffoonery, and licentiousness.
As a spectacle, tragedy stands at the opposite pole to such representations.«'®

Zehn Jahre spiter legt der deutsche Theaterwissenschaftler Theo Girshausen mit Ur-
sprungszeiten des Theaters, das er 1999 verdffentlicht, eine herausragende und aufler-
gewohnliche Habilitationsschrift zum Theater der Antike vor, in der er den doppelten
Ursprung des Theaters in Europa durch die vier Kapitel »Zur Wirkungsgeschichte
des Theaters«, »Probleme der Uberlieferung«, »Die Ursprungsfragen« und »Die In-
stitutionen« untersucht und blofle Annahmen zur antiken Theatergeschichte hin-
terfragt:

14 Easterling, P. E.: »A Show for Dionysus, in: Dies. (Hg.): The Cambridge Companion to Greek
Tragedy, Cambridge: Cambridge University Press 1997, S. 36 — 53.

15 Vgl. Limmle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, Heidelberg: Winter 2013.

16  Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S.184.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

43


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

»S0 lange die Entstehung des altgriechischen Theaters auch zuriickliegen mag,
wird in den meisten Theatergeschichten eben weniger argumentiert als still-
schweigend vorausgesetzt, wir seien mit diesem Theater deshalb eng verbunden,
weil dieses Entstehen zugleich als Anfang unseres, des europiischen Theaters
schlechthin zu begreifen sei.«”7

Girshausen liefert das Grundlagenwerk zum Theater der Tragddie (was heifst: dem
moglichen, dem noch erreichbaren Wissen dariiber), fir die Theaterwissenschaft
im deutschsprachigen Raum und dariiber hinaus, indem er die Poetik von Aristo-
teles als theaterhistorische Schrift verstanden wissen will und die Uberlieferungs-
geschichte der Antike sowie deren zeitbedingte Rezeption und Vermittlungen des
antiken Theaters problematisiert:

mTheater der Antike< heifst — allein durch solche Auswahl und Akzentsetzung —
in den meisten Fillen also eigentlich: das Theater der klassischen Antike oder
eben das klassische Theater der Antike bzw., nicht normativ, sondern historisch
betrachtet, das Theater der Anfinge, das allererste Theater Europas.«'®

Obwohl sich beide Studien dezidiert mit der Tragddie befassen, reflektieren sie an-
dere Moglichkeiten theatraler/bzw. ritueller Vor-, Ur- und Frithformen und bezie-
hen sie in das Theater der Antike in seiner Heterogenitit ein. Vernant/Vidal-Naquet
und Girshausen beschiftigen sich mit Fragen des Ursprungs, der Erfindung der Tra-
godie, mit der Figur des Dionysos und versuchen auf ihre je spezifische Weise, iiber
ein Theater im Athen des fiinften Jahrhunderts hinauszudenken.

Fir das Forschungsprojekt zum Satyr sind zwei Aspekte von Interesse: zum ei-
nen die Kriterien des Wissens mit einem kritischen Bewusstsein von Referenzen.
Bei Girshausen:

»Welche Kriterien stehen denn eigentlich zur Verfliigung, um zu entscheiden, was
zureichendes Wissen dariber ist, solches Wissen also, das die langst vergangene
Sache in ihren Eigentiimlichkeiten trifft, die uns doch offensichtlich keine Selbst-
verstandlichkeiten sein kdnnen — und was moglicherweise schiere Projektion,
Rickverlagerung des uns Nahen und Eigenen ins Ferne und Fremde sein mag.«"®

Zweitens die Masken als Symbol der Fremdheit, die den Bruch der Tragédie mit
ihrer urspriinglichen Form, dem Dithyrambus und der Tierverkleidung, markiert,

17 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters. Das Theater der Antike. Berlin: Vorwerk 8 1999,
S.12.

18 Ebda., S.13.

19  Ebda, S.11.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

und die Wiedereinfithrung des Satyrspiels als Erinnerung an diesen Umbruch. Bei
Vernant/Vidal-Naquet:

»Consider the example of the actors’ masks, which are immediately likened to the
animal disguises to be found in figurative representations where they are worn by
the troupes of satyrs and sileni who joyfully escort Dionysus with their burlesque
dances. But the tragic mask — that Thespis, the creator of tragedy, is believed to
have come to use-only after at first covering the face with white lead — is a hu-
man mask, not an animal disguise. Its function is aesthetic: It meets the precise
requirements of the dramatic spectacle, not a religious need to translate states of
possession or aspects of monstrosity by means of a masquerade.«*°

Die Tragddie musste sich von ihren dithyrambischen und/oder satyrischen Ur-
spriingen losen, um etwas von eigener Art zu werden oder wie Aristoteles es formu-
liert hat, zu seiner »natiirlichen Form«* zu finden. Nach Vernant/Vidal-Naquet ist
die natiirliche Form der griechische Tragddie allerdings eine neue Erfindung, die
sich aus ihrem lokalen, stidtischen Entstehungskontext speiste denn: »If tragedy
was a direct expression of the s>sacrificial crisis< [René Girard], how is it that it is
historically confined not simply to the Greek city but specifically to fifth-century
Athens?«** Daraus wird ein Forschungsansatz hergeleitet, der sich zunichst gegen
den satyrhaften Tragddienursprung richtet:

»The only origin of tragedy is tragedy itself. The fact that a protagonist emerges
from the chorus chanting a>dithyramb<in honor of Dionysus or that a second ac-
tor (in Aeschylus) or a third (in Sophocles) joins him in his confrontation with the
chorus cannot be explained in terms of >origins<. Nor is anything explained by the
suggestion that the word >tragedy< might possibly refer to the declamation pro-
nounced at the sacrifice of a goat (tragos). It is not goats that die in tragedy but
men; and if a human death constitutes a sacrifice, it is certainly a distorted one.«*

Stattdessen wird diese Ursprungsdiskussion als Unterscheidungsmerkmal und Er-
kenntniskriterium genutzt, was uns zur Frage fithrt, ob es sich um eine Genese aus
etwas anderem oder um eine Ursprungslosigkeit handelt. Diese Differenzierung ist
zentral, wenn wir zur Erfahrung des Ursprungs im Denken von Karl Kraus und Wal-
ter Benjamin zuriickkehren:

20 Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S. 183.
21 Aristoteles: Poetik, (ibersetzt und herausgegeben von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 2014.
22 Vernant, Jean-Pierre; Vidal-Naquet, Pierre: Myth and Tragedy in Ancient Greece, 1999, S.17.
23 Ebda, S.30s5.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

45


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

»To understand it [tragedy], we should evoke its origins — with all due prudence
—only in order the better to gauge its innovatory aspects, the discontinuities and
breaks with both religious practices and more ancient poetic forms. The struth<of
tragedy is not to be found in an obscure, more or less >primitive<or>mystical< past
secretly haunting the theater stage. Rather, it can be discovered in all the new and
original elements that tragedy introduced on the three levels where it shifted the
horizon of Greek culture.«**

Zusammengefasst besteht der Wandel in der griechischen Tragddie darin, dass sie
sich von ihren moglicherweise religiosen oder rituellen Urspriingen 16st und zu ei-
ner kulturellen Institution wird, die sikularisiert ist, der Unterhaltung dient und
die stadtische Gesellschaft und deren Werte reflektiert. Dies fithrt zu einer neuen
Form der Kulturpraxis, die innovativ und tiefgreifend in die Struktur der griechi-
schen Stadtgesellschaft eingebettet ist.

Die Satyrfigur ist fuir die historische Theaterwissenschaft von entscheidender
Bedeutung, da sie in direktem Zusammenhang mit den divergierenden antiken Hy-
pothesen iiber die Urspriinge der Tragédie, dem Dithyrambus und dem Satyrikon,
steht. Historisch gesehen, so Theo Girshausen, war es in der europdischen Neu-
zeit aber undenkbar, dass »eine Institution wie das Theater der Tragddie mehrere
Urspriinge haben soll«*>. Girshausen vermutet darin einen méglichen Grund fiir
die fehlende Pflege, Tradierung und Uberlieferung der Satyrdramen und den dio-
nysischen Chor. In der fachlichen Diskussion dariiber, ob es einen Ursprung oder
mehrere Urspriinge des Theaters gibt, dominieren mittlerweile die smehreren Ur-
spriinge«. Im Theaterdiskurs bleibt allerdings zu fragen, wo diese Urspriinge genau-
er liegen, wie Andreas Kotte anmerkt, und wie sie letztlich in bestehende Theater-
geschichten (globalgeschichtlich) eingebettet und dargestellt werden kénnen.>®

Der wichtigste Bezugspunkt bei der Analyse des Satyrspiels an der Schnittstel-
le von Kult und Theater ist die Verbindungslinie zum Dionysischen*. Daher sollte
auch Dionysos niher betrachtet werden.

24  Ebda., S.18s.

25  Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters, 1999, S.168.

26  Vgl. Kotte, Andreas: »Sport, Spiele, Unterhaltungx, in: nachtkritik.de, https://nachtkritik.de/
index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwisse
nschaft-iii-&catid=101&Itemid=84 (abgerufen am 19.10.2022). Dieser Auszug stammt aus
dem Vortrag, den Andreas Kotte im Rahmen der Ringvorlesung »Theaterwissenschaft: Aus
Tradition Grenzen lberschreiten«am 4. Juni 2014 an der Universitat Leipzig gehalten hat.

27 Vgl. Bierl, Anton: Dionysos und die griechische Tragddie: politische und metatheatralische Aspekte
im Text, Bd. 1. Titbingen: Gunter Narr Verlag 1991.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84
https://nachtkritik.de/index.php?option=com_content&view=article&id=9622:leipziger-thesen-zur-theaterwissenschaft-iii-&catid=101&Itemid=84

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

ADbb. 6: Dionysos als zentrale Figur

Dionysos hat seinen festen Platz sowohl innerhalb der Polis und im biirgerlichen
Raum des Theaters als auch aufierhalb der Polis in den Bergen und auf den Feldern.
Segal beschreibt dies wie folgt: »In this simultaneous coexistence of the lowest with
the highest in the same soul, under the same mask, lie both Dionysos fascination
and his terror«*®. Dionysos manifestiert sich manchmal als weiblich und manch-
mal als minnlich und obwohl er immer mit den Pronomen »er« und »ihn« bezeich-
net wird, wird er in seinen Narrativen und visuellen Inszenierungen mit einer flui-
den oder geschlechterdynamischen Identitit wahrgenommen.* Im Theater kénnte
man sich das so vorstellen: Dionysos, der in der Tragddie prasent ist, zeigt hier sei-
ne tragische Implikation — verkérpert durch die Figur der weiblichen Minade, de-
ren Eigenschaften (Wahnsinn, Rausch, Gewalt/Leidenschaft, exzessive Emotiona-
litit) auch auf andere tragische Figuren iibertragen werden kénnen, seien es Min-
ner, seien es Frauen. Im Satyrspiel bringt Dionysos eine weitere Facette seiner sich

28  Segal, Charles: Tragedy and Civilization: An Interpretation of Sophocles, 1999, S. 49.

29 Vgl hier die Analyse in der Einleitung von Allison Surtees und Jennifer Dyer: »Introduction:
Queering Classics, in: Surtees, Allison; Dyer, Jennifer et al. (Hg.): Exploring Gender Diversity in
the Ancient World. Edinburgh: Edinburgh University Press 2020, S.1— 25, hier S.14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

47


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

wandelnden, nicht-biniren Identitit zum Ausdruck, die durch den Satyr reprisen-
tiert wird, in dem die mehr romantisch geprigten, fantasievollen Teile in den Mit-
telpunke geriickt werden, wobei die Minnlichkeit(en) grotesk itberformt®® und von
der griechischen Norm animalisch entfremdet werden. Daraus ergeben sich letzt-
lich wechselnde Akzentuierungen in den Dramen/Auffithrungen, die als Einheit in
Form der Tetralogie® die Ambivalenzen in der Wechselwirkung des Dionysischen
vermitteln sollen. Denkbar wire ein Modell, das nicht die Dualititen oder Gegen-
prinzipien aufzeigt, sondern die einander korrespondierenden Elemente der Figu-
ration des Dionysischen, die innerhalb der Gattung als Co-Performance verhandelt
werden.

Dionysos
Manaden und Satyrn
Tragodie und Satyrspiel
gewaltsam zerstorerisch und feierlich stabilisierend
tragische Dimension und burleske Qualitat
Weibliche Energie und maskuline Energie
Tod und Geburt
Urbane Werte und ldndliche Werte
wechselnde Sichtweisen von Hoch- und Volkskultur
Pessimismus und Optimismus
Stadt/Polis und Wildnis/Eschatia
Erwachsensein und Kindheit
Pflicht und Verantwortungslosigkeit
Autoritat und Abhangigkeit

Durch die dramatische Struktur der Tetralogie werden die Tragddie und das Satyr-
spiel dramaturgisch verstirkt und in ihrer dsthetisch-emotionalen Wirkung aufein-
ander abgestimmt. Diese beiden Formen stehen nicht im Gegensatz zueinander,
sondern bilden vielmehr die beiden Pole eines Kontinuums. Diese These, die im Ge-
gensatz zu Aristoteles’ Sichtweise auf die Genre-Trennung steht, ergibt sich aus der

30 Die groteske Uberformung der Mannlichkeit im Satyrspiel kénnte teilweise auf die prakti-
schen Erfordernisse der antiken Bithnendarstellung zuriickzufithren sein. GroRe Masken und
libertriebene Gestik waren notwendig, um Charaktere und Emotionen auch aus gréfierer Ent-
fernung sichtbar und verstiandlich zu machen. Dennoch lasst sich die groteske Darstellung
auch als bewusster kiinstlerischer Ausdruck interpretieren, der die nicht-binare Identitat des
Dionysos und die Subversion traditioneller Mannlichkeitsnormen thematisiert.

31 Tetralogie bedeutet die Abfolge Tragddie, Tragodie, Tragddie, Satyrspiel. Dass Satyrdramen
als viertes Stick in Wettbewerben unmittelbar nach der tragischen Trilogie aufgefiihrt wer-
den, das belegen die Didaskalien, selbstangelegte Urkunden zur antiken Theatergeschichte.
Vgl. Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters, 1999, S. 102.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

Art und Weise, wie die Tetralogie als dramaturgisches Gesamtkunstwerk die Span-
nungen und Entlastungen zwischen Tragodie und Satyrspiel orchestriert, um ein
kohirentes 4sthetisches Erlebnis zu schaffen. Die Organisation der Auffithrungen
und des Theaters in Athen entsprach nicht unserer heutigen Erfahrung. Jedes Stiick
ist einzigartig und nur fiir eine einzige Auffithrung konzipiert.** Die Dramen wur-
den nicht einzeln aufgefithrt, sondern innerhalb eines dramatischen Wettbewerbs,
bei dem verschiedene Autoren und Gruppen gegeneinander antraten, als Teil des
Festes des Dionysos und mit breiter sozialer Teilhabe. Das Satyrspiel wird ca. 530
v. Chr. von Pratinas als Gattung im athenischen Tragédienwettbewerb eingefiihrt
und ist dsthetisch und strukturell eng an die Tragédie gebunden. Die theatralisier-
te Satyrfigur, fiir die Bithne vom tierisch-maskierten Ritualtinzer zum im Theater
agierenden Chor adaptiert, verkdrpert eine Facette des griechischen Dramas, tiber
die wir historisch am wenigsten informiert sind, indem sie den unsicheren Uber-
gang von den pridramatischen Satyrtinzen zum »Griindungsakt«** (Theo Girshau-
sen) des Theaters der Antike markiert. In der gesellschaftspolitisch patriarchalisch
strukturierten Polisordnung nimmt die Position des Satyrchors im Drama gleich-
zeitig die Rolle einer burlesken Sympathiefigur und einer Kontrastfolie ein, die Mo-
mente der Storung, Fremdheit und Entfremdung auf die Bithne bringt. Die Paralle-
len zu Sklaven sind im Profil der Figur deutlich angelegt und werden im Spannungs-
bogen zwischen Gefangenschaft und Befreiung auch dramaturgisch akzentuiert.

Sprunghaftes Nachleben des Satyrs: Von der Figur zum Genre

Das Konzept des Archaischen (Archaische Periode 776 — 500) ist in der europiischen
Neuzeit — insbesondere in der Periode des Imperialismus in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts — mit dem Stigma des Primitiven, Wilden und Unkultivierten be-
haftet. Bis zu seiner spiten Revitalisierung durch die Cambridge Ritualists (1890 -
1920) und Nietzsches Theorie des Dionysischen am Ende des 19. Jahrhunderts galt
die primitive Dimension als Ursprung des klassischen literarisierten Theaters (klas-
sische Periode 500 — 320) als epistemologisch und ideologisch motiviert und schien
damit unvereinbar mit einer europiischen Wissenskultur zu sein. In der Bliitezeit
der Theaterkultur im funften Jahrhundertv. Chr., dem sogenannten >goldenen Zeit-
alter< in Athen, erfahren die Satyrn ein relativ kurzes Bithnenleben. Bereits in der
Mitte des vierten Jahrhunderts verschwinden sie zuerst aus dem tragischen Wett-
bewerb, spiter aus der Sphire des Theaters und schlieflich ganz aus dem kulturellen
Gedichtnis — um in modifizierter Form, wie zu zeigen sein wird, als Ausgegrenztes

32 Lissarrague, Francois: La cité des satyres. Une anthropologie ludique, Paris : Ehess Edition 2013,
S.21-23.
33 Girshausen, Theo: Ursprungszeiten des Theaters, 1999, S.170.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

49


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

adaptiert zu werden. Werfen wir einen kursorischen und kulturhistorischen Blick
auf drei Beispiele, die den antiken Satyr in der europiischen Neuzeit als Referenz-
figur, als Element bzw. Stil oder als Modell wieder aufnehmen.

(1) Teufel und Harlekin

Gotthold Ephraim Lessing, bedeutender Dramatiker und grofRer Theatertheore-
tiker, mutmafit in der Hamburgischen Dramaturgie (1767 — 69), dass das Satyrspiel
bereits zur Zeit des Sophokles von der Tragodie getrennt wurde, womit er die
Eigenstindigkeit der Gattung meint, und nach dem Tod von Euripides als Kunst-
form letztlich ganz aufgegeben wurde. In nachantiken Theater- und Tanzformen
finden sich die Satyrn und die mit ihnen anverwandten (Bocks-)Elemente nur noch
vereinzelt als derbe und groteske Darsteller oder einzelne Sedimente der Figur in
verschiedenen historischen Formationen und kiinstlerischen Auffithrungskontex-
ten verstreut. Bakhtin folgt den Spuren des Karnevals, klassifiziert seine Merkmale
von den antiken Satyrspielen iiber das Groteske im Mittelalter. Im Mittelalter und
der Renaissance werden die Satyrdarstellungen mit dem Teuflischen bzw. Dimoni-
schen als Verkorperung des Bosen enggefithrt. Die Verbindung zwischen dem Tanz
und dem Teufel ergibt sich aus dem >Missbrauch« des Kérpers in der Tanzkunst
als Weckruf des Teufels und als Todesritual fiir den Menschen. Ein gemeinsames
Merkmal ist die Unvorhersehbarkeit des Todesmoments in der teuflischen Verkor-
perung, die im Tanz durch ziellose Spriinge, Drehungen, Stampfbewegungen und
laute Ausrufe zum Ausdruck kommt. Das Ergebnis sind Darstellungen, die einen
iberdehnten und elastischen Korper zeigen, dessen Gliedmaflen oft gegenliufig
zueinander angeordnet sind. Zur Schutzmafinahme gegen den Zugriff des Teufels
erklirte der Klerus die Kontrolle itber die Affekte und iiber den Kérper. In Anleh-
nung an Lessing®*, kann die uns heute vertrautere Bithnenfigur des italienischen
Arlecchino®, dem SpafRmacher mit teuflischen Ziigen aus der Commedia dell'arte
der Renaissance als eine mogliche historische Fortfithrung und Adaption des grie-
chischen Satyrs gesehen werden. Im deutschen Theater weist der Weltverfremder
Harlekin dhnliche burleske Qualititen, dimonische Eigenschaften und theatrale
Funktionen auf, etwa das Aufbegehren gegen Normen und gesellschaftliche Erwar-
tungen. In der europiischen Neuzeit wird die theatralische Doppelexistenz eines
Satyrs als singulire, hochartifizielle Figur des Harlekins im Theater fiir die neuen
Interessen und Geschmicker der Gesellschaft aktualisiert.

34 Lessing, Gotthold Ephraim: Lessings Werke 1767-1769, hg.v. Klaus Bohnen, Frankfurt a.M.:
Deutscher Klassiker Verlag 1985 (Gotthold Ephraim Lessings Werke und Briefe in zwolf Bén-
den, Bd. 6), S. 270f.

35  Mehrzum Transfer istin meinem Beitrag zu den Harlekinaden zu lesen; Hérmann, Johanna:
»Lustvolle Kérper und streitbare Chore: Satyreske Spielarten des Polemischenc, in: Tanz &
Archiv, 9/2020, S. 38 — 44.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

(2) Figurationen des Nicht-Menschlichen

Nach ihrem Ausschluss aus dem antiken Bithnenkontext und ihrem Wiederauftritt
in der Renaissance finden die tanzenden Satyrn als mythologisches Ensemble und
in zahlreichen Figurationen zwischen Mensch und Tier voriibergehend wieder ei-
nen Platz auf der Barockbiithne. Es ist anzunehmen, dass die bizarre, exotische und
hybride Erscheinung der Satyrn, ihre mafilosen Korper und ihr staunendes Wesen
besonders ansprechend fiir die barocke Auffithrungskultur waren, da sie sowohl
Entdeckungen staunend darstellten als auch eine Faszination fiir das Entdecken
und Erleben neuer kultureller Dimensionen vermittelten. Von barocken Figuren
zu sprechen, meint in diesem Zusammenhang weniger explizit den stilistischen
oder epochenformierenden Begriff als vielmehr jene assoziativen, verspielten und
spektakuldren Erscheinungsformen als >Barockismens, die ausladende groteske
Ornamentik, Maschinenisthetik, Bithnenkulissen, Wasserspiele und Tier-Mensch-
Hybride miteinander verbinden. Das Interesse an den gehdrnten und bocksfiRigen
Mischwesen scheint um 1700 besonders stark ausgeprigt gewesen zu sein, sowohlin
dekorativer als auch in tinzerischer Hinsicht: Satyrn und wilde Tiere verkérperten
die Laster und Wollust, die den allegorischen Figuren der Tugend gegeniiberge-
stellt wurden. Einerseits sind die eher grotesken Unterténe der Satyrn unter dem
Gesichtspunkt der Inszenierung von Minnlichkeit, Queerness und Transgression
von besonderem Interesse. Andererseits ist der Riickgriff auf die griechische Antike
und Figuren der Mythologie, die hiufig in den Entrées auftauchen, sicherlich ein
entscheidender Faktor fiir ihre Wiederaufnahme. Einen barocken Auftritt bekom-
men die Satyrn beispielsweise in franzésischen Hofballetten wie dem Ballet comique
de la reine (1582) durch die >Figure des Satyres«. In den unzahligen Entrées auf den
Kostiimentwiirfen und -skizzen begegnen verschiedene mythologischen Gestalten
und Allegorie-Figuren. In einer Illustration aus der koniglichen Druckausgabe ist
das Entrée der tanzenden und musizierenden Satyrn als Erinnerungsdokument
fiir die Nachwelt festgehalten. In den tanzbezogenen Quellen und Dokumenten
wird das >satyrische« Genre gerne in die Nihe der >crotesques« geriickt.>® Stephanie
Schroedter gibt den Hinweis, dass Johann Pasch im Gegensatz zu seinen Kollegen,
dem franzosischen Tanzdichter Claude-Frangois Ménéstrier und dem deutschen

36 Diesen Hinweis gibt Stephanie Schroedter in ihrem Artikel »Ballet comique et crotesque<—
>Ballet comique ou crotesque<? >Barocker< Bithnentanz zwischen bewegter Plastik und cho-
reographiertem Schauspiel, in: Hilde Haider-Pregler (Hg.): Komik: Asthetik, Theorien, Strate-
gien (Maske und Kothurn, 51) Wien: Bhlau 2005, S. 377—391. Siehe Schroedters Quellenanga-
ben der FuRnoten 7 und 10: Ménéstrier, Claude Francois: Des Ballets anciens et modernes selon
les Regles du Thédtre, Paris 1682, (Reprint) Genf: Minkoff, S.124, 131; Pasch, Johann: Beschrei-
bung wahrer Tanz-Kunst, Frankfurt 1707, kommentierter Reprint hg. v. Kurt Petermann, Leip-
zig: Zentralantiquariat der DDR 1978, S. 59ff.; Gottfried Taubert: Rechtschaffener Tantzmeister,
Leipzig 1717, kommentierter Reprint hg. v. Kurt Petermann, Leipzig: Zentralantiquariat der
DDR 1976, S. 923.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

51


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Tanzmeister Gottfried Taubert, weit weniger abwertend iiber das satyrische Tanz-
genre spricht und den Begriff >comiques«< nur fiir das antike Pendant verwendet. Es
wire ein grofieres Projekt fir die Tanz- und Theaterwissenschaft, die Reaktualisie-
rung des satyrischen Genres mit grotesken bzw. burlesken Erscheinungsformen®
in Beziehung zu setzen und den tanzenden Satyr hier als barocke Denkfigur zu pri-
zisieren. Eine Analyse des ikonografischen Materials um 1700, in dem das Groteske
und Burleske in den szenischen Kiinsten stets prasent sind, bleibt an dieser Stelle
ein Forschungsdesiderat.

Abb. 7: Satyrchor in Ballet comique de la reine (1582)

37  Die Tatsache, dass ein Satyr begriffsgeschichtlich nichts mit der Satire zu tun hat, wurde in
den Theatertheorien und in Traktaten nicht immer historisch genau bericksichtigt, wie auch
die Flut von polemischen Pamphleten vom 15. bis weit in das >lange<19. Jahrhundert hin-
ein belegt, auf denen satyrartige Hybridwesen die Titelseiten emblematisch bevdlkern. Die
sich nahestehenden aber nicht synonym zu verstehenden Begriffe sgrotesks, >burlesk« und
»komisch«<werden in tanz- und theatertheoretischen Diskursen nicht immer als Unterschei-
dungsmerkmale verwendet. Siehe hierzu Haitzinger, Nicole: »Quasimodo or the Sublime
Monster«, in: Claudia Jeschke, Nicole Haitzinger, Gabi Vettermann (Hg.): Les Choses Espag-
noles: Research Into the Hispanomania of 19th Century Dance, Miinchen: epodium Verlag 2009,
S.58—79, hierS. 65.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

(3) Dionysische Chdre gegen den Schmerz der Individuation

Der Satyrchor und seine kultischen und rituellen Funktionen bahnen sich ihren Weg
in die Moderne, duflerst sprunghaft und ohne historische Kontinuitit, durch Die
Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik (1872) von Friedrich Nietzsche, die einen
Paradigmenwechsel der Antikenrezeption einleitet. Nietzsche widmet sich in sei-
ner Verhandlung der apollinischen und dionysischen Krifte auch intensiv dem Sa-
tyrchor als einem dunklen, verzaubernden und gewissermaflen wilden Phinomen
der Antike, das er in den kiinstlerischen und akademischen Kanon reintegrieren
will: »Die spitere Constitution des Tragodienchors ist die kiinstlerische Nachah-
mung jenes natiirlichen Phinomens; bei der nun allerdings eine Scheidung von dio-
nysischen Zuschauern und dionysischen Verzauberten néthig wurde.«*® Nietzsche
schloss die pferdedhnlichen Satyrn der griechischen Tradition aus seinen Uberle-
gungen aus und behauptete, die Tragddie sei aus einem Chor von Minnern entstan-
den, die sich als Satyrn oder Ziegen (tragoi) verkleideten. Er vertrat die Auffassung,
dass die Tragodie als dionysische Titigkeit begonnen habe. Nietzsches Ablehnung
der frithen Belege fiir pferdeihnliche Satyrn war ein Irrtum, fiir den er von seinen
Kritikern angegriffen wurde.

Dennoch war Nietzsche der erste moderne Wissenschaftler, der die umfassen-
de Bedeutungsdimension der Satyrn in der griechischen Kultur, Gesellschaft und
Tradition erkannt hat, erstens als dionysisches Symbol der engen Verbindung des
Menschen mit dem Tierreich und zweitens mit einer ekstatischen, lebensbejahen-
den Energie als Kollektiv inmitten der krisengeschiittelten Existenz des Einzelnen
in der modernen Gesellschaft. Angelehnt an die griechische Vorstellung stellt sich
Nietzsche die Satyrn als menschliche Wesen vor, die auf ihre grundlegendsten und
animalischen Instinkte reduziert sind. Sie konnten das verkorpern, was Stephen J.
Campbell »monstrous double«*’ nennt. Satyrn ermdoglichen es, eine Art Scheide-
punkt des Menschlichen aufzustellen, das ein >monstréses Doppel« offenbart. Er-
staunlicherweise spielt der Satyr trotz der Antikensehnsucht um 1900 und Nietz-
sches weitreichendem Einfluss und als die vielleicht wichtigste Referenz in den sze-
nischen Kiinsten der Moderne nur eine marginale Rolle; der Satyrchor kehrt nur
mehr vereinzelt auf die Bithnen Europas oder anderswo zuriick. Einige Fragmen-
te von Satyrspielen werden noch in akademischen Kreisen und in Workshop-For-
maten auf akademischen Symposien/Konferenzen aufgefiihrt, aber dariiber hinaus
gibt es nur wenige (nachvollziehbare) professionelle Inszenierungsversuche.

38  Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik, 1872.

39 Campbell, Stephen ].: »Titian's Flaying of Marsyas: Thresholds of the Human and the Limits
of Painting, in: Joseph Campana; Scott Maisano (Hg.): Renaissance Posthumanism, New York:
Fordham University Press 2015, S. 64 — 98.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

53


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Im deutschsprachigen Raum gibt es jedoch mehrere bemerkenswerte Inszenie-
rungen.*® Ein Theaterzettel aus dem Jahr 1882 dokumentiert eine Auffithrung des
Kyklops am Burgtheater in Wien, bei der Hugo Thimig als »erster Satyr« aufgefithrt
wird (s.u. Abb. 11). In Roberto Ciullis Inszenierung von Der Zyklop 1978 in Kéln (s.u.
Abb. 12) und in einer spiteren Adaption im Ruhrgebiet, treten neben vier Satyrn und
dem Silen auch das einiugige Monster in weiblicher Besetzung auf. Odysseus er-
scheint in Ledermantel, Lederstiefeln und mit Peitsche, was ihn wie einen Kolonial-
offizier wirken lisst — Parallelen zu modernen kolonialen Erscheinungsformen sind
evident. Die Inszenierung von Der Kyklop unter der Regie von Friedo Solter feierte
am 22. Januar 1994 ihre Urauffithrung am Deutschen Theater in Berlin. Die Masken
fir diese Produktion wurden in der Werkstatt nach Entwiirfen von Wolfgang Utzt
und Skizzen von Christine Stromberg gefertigt (s.u. Abb.12 — 14). Fiir das Epidauros-
Festival 2021 wurde zuletzt eine weitere (nicht-deutschsprachige) Inszenierung von
Trackers durch Michail Marmarinos im antiken Theater (siche Abb. 8) erarbeitet. Die-
se Inszenierung basiert auf einer umweltbezogenen Interpretation von Sophokles’
Satyrspiel. Der zugrundeliegende Mythos enthilt mehrere Anspielungen, die dem
modernen Publikum eine 6kologische Perspektive eréffnen, die durch die ortsspe-
zifische Auffithrung auf dem Plateau des Berges Ziria (siehe Abb. 9) verstarkt wird.

Der historische und schlaglichtartige Abriss zeigt: Der Satyr als urspriingliches
Prinzip des Theaters ist viel dlter als die Gattung des Satyrspiels, die den Satyr als Fi-
gur im Sinne der Erinnerung durch den aufgefithrten Mythos bewahrt und schlief3-
lich zum theatralen Chor stilisiert. Die Darstellung zielt jedoch nicht nur darauf
ab, den Satyr in seiner urspriinglichen Form zu bewahren, sondern verkniipft auch
das urspriingliche Prinzip des Satyrs — als Symbol von Rausch, Wildheit und Gro-
teske — mit seiner spiteren Funktion innerhalb des Theaters. Das Satyrische, ob-
wohl heute nicht mehr prisent, wirkt in vielerlei Hinsicht noch nach, auch wenn
es nicht mehr direkt oder notwendigerweise mit der Bithnenfigur verbunden ist.
Die verschiedenen Facetten und Nuancen dieser paradigmatischen Theaterwesen
haben sich nach der Antike zu moderneren, das heiflt zeitgemifReren Konfigura-
tionen in unterschiedlichen Asthetiken, Stilen und Ausprigungen vervielfiltigt und
tiber alle Genregrenzen hinweg verbreitet. Wo sie auftauchen, sorgen sie fiir eine
Unordnung der Formen, der Gattungen und der Geschlechter. Eine weitreichende
Bedeutung fir die Theater- und Tanzhistorie wurde ihnen bisher nicht zugeschrie-
ben. Wie viele Theaterfiguren sind auch die tanzenden Satyrn von ambivalenter Na-
tur, und darin liegt ihre besondere Wirksambkeit fir die Bithne. Ihre Lesbarkeit va-
riiert je nach Kontext ihrer Handlungs- und Spielriume, ihrem Rollenprofil* und

40  Fur Inszenierungen von Der Zyklop (basierend auf Euripides) zwischen 1868 bis 1994 siehe
Euripides: Kyklops, hg. v. Bernd Seidensticker, Berlin: De Gruyter 2020, S. 56f.

41 Satyrntreten als Tricksterfiguren und Diener, Dimonen und Sklaven, Akrobaten, Tanzer und
Athleten auf.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

zeigt uns eine andere Sichtweise auf die antike Theaterkultur und ihre Implikatio-
nen. Das Satyrspiel erzeugt eine Vorstellung des Dramas, das vertraute Mythen auf
dionysische Weise verfremdet und eine hybride Vision des Theaters andeutet. Th-
re Prisenz als immer gleicher Satyrchor, der sich von den wechselnden Chéren der
Tragddie und der Komdodie unterscheidet, sorgt fiir die Subversion und Unterwan-
derung einer gemeinsamen, von Normen bestimmten Weltordnung und erméglicht
eine voriibergehende Aussetzung und Erholung von Disziplin, Verantwortung, Re-
geln und Verfassungen, den politischen Umbriichen der Zeit und den Anfingen der
Demokratie. Das Satyrspiel ist also im Wesentlichen ein temporires und voriiber-
gehendes (Theater-)Phinomen.

ADbb. 8: Der Satyrchor in Trackers nach Sophokles (R.: Michail Marmari-
nos, 2021), Antikes Theater von Epidaurus

Abb. 9: Die site-specific Inszenierung am Plateau des Berges Ziria

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

55


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 10: Der Zyklop nach Euripides (R: Roberto Ciulli, 1978) Screenshot

ADbb. 11: Theaterzettel von Der Kyklop nach Euripides (R: Adolf von Wilbrandt) im Wiener
Burgtheater (1882)

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE 57

Abb. 12 - 14: Der Kyklop von Euripides. Entwurfszeichnung fiir Zyklopen-
Masken (Wolfgang Utzt) und Satyr-Kostiime (Christine Stromberg) fir die
gleichnamige Inszenierung nach Euripides, Deutsches Theater (1994)

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Die Doppelperspektive: Wo steht die Theater- und Tanzwissenschaft?

Seit 1900 ist die wissenschaftliche Erforschung der Satyrn fest in den Hinden der
Archiologie (Satyrbilder) und der klassischen Philologie (Satyrdramen), zu denen
die Theaterwissenschaft und die neuere Tanzwissenschaft (Critical Dance Studies)
bisher noch wenig Position bezogen haben. Was bisher nicht erkannt wurde: Der
Satyr wirft als eine Verflechtungsfigur grundsitzliche Fragen zur Wissenschafts-
geschichte und zur aktuellen Profilierung der theater- und tanzwissenschaftlichen
Disziplinen auf. Bisherige Forschungsperspektiven mit Blick auf tanztheatrale Pha-
nomene der Antike, konzentrieren sich mehrheitlich auf zwei Forschungsbereiche:
Chor und Tragodie.

In der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts wird dem Chor als »ein singuldrer
und pluraler Erfahrungskorper«** und dem Chorischen als isthetisch-formales
Grundprinzip des antiken Theaters und performancenahe Formen des Gegen-
wartstheaters grofiere Aufmerksamkeit geschenkt (vgl. Monika Meister, Ulrike
Haf}, Nicole Haitzinger, Matthias Dreyer). Eingeleitet wird diese Tendenz mit Einar
Schleefs kanonisch gewordenem Chor-Theater und der damit einhergehenden
Krise des Dramas. Dies scheint eine notwendige Konsequenz zu sein vor dem Hin-
tergrund, dass die europiische Kulturgeschichte, wie in vielen auflereuropiischen
Kulturen, mit dem singenden und tanzenden Chor beginnt, der mit der europii-
schen Neuzeit ebenso marginalisiert und fremd geworden ist wie die Satyrn. Als
die wahrscheinlich ilteste Instanz des Theaters markiert ein griechischer Chor
die »Verflechtung von Geschichte und Gegenwart«*, vermag es durch seine blof3e
Anwesenheit, Ort und Zeit wirkungsisthetisch aufzuheben und die szenischen
Kiinste im Ensemble zu vereinen. Der Chor, der sich aus einer Art pridramatischen
Performance entwickelt hat, schafft mit dem Aufkommen von postdramatischen
Theaterformen und performativen Inszenierungspraxen als zeitlose Kategorie den
Ubergang in die (Post-)Moderne.**

Mit dem in den Kiinsten einsetzenden und von der Wissenschaft ausgerufe-
nen Paradigma des Postdramatischen erlebt die Tragodienforschung seit den 1990er
Jahren einen erneuten Aufschwung in der Theaterwissenschaft und erlangt gegen-
iber ihren Schwestergattungen (Komadie, Satyrspiel) eine unantastbare Diskurs-
hoheit. In neueren Forschungen der Theater- wie der Tanzwissenschaft wird zwi-

42 Haitzinger, Nicole: Resonanzen des Tragischen, 2015, S. 37.

43 Meister, Monika: »Figurationen des Chors im gegenwartigen Theater, in: Julia Bodenburg;
Katharina Grabbe; Nicole Haitzinger (Hg.): Chor-figuren. Transdisziplinire Beitrige, Freiburg:
Rombach 2016, S. 146 —156.

44 Hier sei an die von Einar Schleef, Elfriede Jelinek und Heiner Miller mafigeblich vorgenom-
mene Re-Perspektivierung erinnert, die das antike Theater als wesentlich pradramatische
Performance und rituelle Handlung begreifen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

schen der Tragédie als eine dramatische Gattung® und dem Tragischen als eine is-
thetische wie kulturphilosophische Erfahrungskategorie*® der Gegenwart*’ unter-
schieden, wenngleich sich die Spuren des Tragischen*® in unterschiedlichen dis-
kursgeschichtlichen Formationen der Theater- und Tanzgeschichte eruieren lassen.
Die Privilegierung der Tragédie ist im Wesentlichen auf zwei Aspekte zuriickzufiih-
ren, zum einen auf die gut erhaltene Material- und Quellenlage, die eine Tragodi-
enforschung sicherlich immer schon favorisiert hat.

Zum anderen darf hier nicht unerwihnt bleiben, dass Aristoteles mit seiner
Ausblendung der dramatischen Gattung Satyrspiel in der Poetik*, die immerhin als
die erste einschligige Theatertheorie und bis zur europiischen Moderne fiir viele
Theatermacher*innen, Dramatiker*innen und Produktionshiuser als modellhaft
gilt, eine »theatrical binary«*° von Form und Wirkung itberhaupt erst entstehen
liefd. Mit dem Begriff der Mimesis versdhnt Aristoteles das tragische Drama, fiir
ihn das ernste und erhabene Genre, mit dem licherlichen, subversiveren Genre
der Komodie, schafft aber zugleich mit diesem Theaterdispositiv derart starre und
dominante, in der europiischen Neuzeit >klassisch« genannte Parameter, die der
Komplexitit des Satyrspiels als eine Gattung mit unschirferen und instabileren
Konturen nicht gerecht werden. Die aristotelische Dramentheorie schliefdt daher
das Satyrspiel (nicht aber das satyrhafte/tinzerische Element) aus der drama-
tischen Sphire ihrer grofen kategorialen Leit- und Gegenbegriffe (-hohe« und
>niedere</unterhaltende Kunst) aus. Nach dem Kunstverstindnis von Aristoteles
sind Tragddie und Komédie, wenn auch nicht in ihrem kiinstlerischen Profil und
Status, so doch durch poetische Merkmale gattungsgeschichtlich gleichermafien
erfasst, was bedeutet, dass Aristoteles sie durch ihre Abgrenzung voneinander
zu einer Theorie der Tragddie und Komédie ausgearbeitet hat, wobei letztere als
verloren gilt. Diese fehlende Komddientheorie hat zu einer intensiven Ausein-
andersetzung mit dem Phinomen der Komik (vgl. Kant, Hegel, Schopenhauer,
Baudelaire, Freud, Bakhtin) gefiithrt.

45 Im Sinne von rezeptionsbezogen, historiografisch, inszenierungs- und auffithrungsanaly-
tisch.

46  Im Sinne von epistemologisch, phanomenologisch-strukturell.

47  Vgl.Hans-Thies Lehmanns und Nicole Haitzingers Publikationen zur Tragédie und zum Tragi-
schen: Hans-Thies Lehmann: Tragddie und dramatisches Theater, Berlin: Alexander Verlag 2013;
Haitzinger, Nicole: Resonanzen des Tragischen, 2015.

48  Silke Felber; Wera Hippesroither (Hg.): Spuren des Tragischen im Theater der Gegenwart (Forum
Modernes Theater Bd. 57), Tilbingen: Narr Francke Attempto 2020.

49  Esist nicht auszuschliefien, dass der Abschnitt zum Satyrspiel im zweiten, verlorenen Buch
der Poetik neben der Komoédien- und Katharsistheorie zu finden ist. Diese Moglichkeit halte
ich allerdings fiir eher unwahrscheinlich.

50  Shaw, Carl A.: Satyric play: the evolution of Greek comedy and Satyr drama, Oxford, New York:
Oxford University Press 2014, S. 2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

59


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Die isthetischen Qualititen des Satyrdramas, die wir bei Horaz Ars Poetica in
Briefform formuliert finden, treten damit immer weiter in den Hintergrund und
fithren zu einer Riickbindung an die rituelle Spielsphire von Fest, Tanz und Kult.
Vermutlich war seine urspriingliche Funktion im Theater, an die rituelle und tin-
zerisch-imitierende Sphire der performativen Kiinste zu erinnern. Dass Ritus und
Fest als die primiren Organisationsformen des kulturellen Gedichtnisses anzuse-
hen sind, hat Jan Assmann gezeigt.”* Allerdings ist das Satyrspiel selbst nicht mehr
im kulturellen (Theater-)Gedichtnis der Gegenwart verankert. Der Status des Sa-
tyrspiels als dritte dramatische Gattung wird immer wieder angezweifelt, weil es
als eine antike Gattung gilt, die bis zu ihrem Verschwinden dionysische Elemente
aufweist und den theatralen Akt des Festes durch Kérperlichkeit und Performanz
betont.

Fir die gegenwartsbezogene Perspektivierung sind hier insbesondere drei
Aspekte fir die Theater- und Tanzwissenschaften gleichermafien von zentraler
Bedeutung: erstens, das griechische Satyrspiel als eine tanzdramatische Gattung
des antiken Chortheaters ohne (kontinuierliche) Auffithrungs- und Rezeptionsge-
schichte; zweitens, die mythologische Satyrfigur, fir das Theater als >genreflexibel¢
entworfen, die auch in anderen kiinstlerischen und performativen Kontexten
prisent ist; drittens, das Satyrische/Satyrhafte als eine Theater- und Wirkungsis-
thetik, die oszillierend zwischen karnevalesken, dimonischen, tinzerischen und
grotesken Elementen in pri- oder postdramatischen Auffithrungen erscheint.

Als methodische Reflexion fiir die weiteren Ausfithrungen zu diesen drei Ab-
schnitten werden drei Thesen aus der Forschungsliteratur vorausgeschickt, um das
Satyrdrama, die Satyrfigur und das Satyrische/Satyrhafte in Relation zueinander
zu verstehen, aber auch um sie als Forschungsachsen genauer auszudifferenzieren:
»Das antike Theater muss als wesentlich pri-dramatisch begriffen werden«** (Hans-
Thies Lehmann, 1991); »Beim Satyrspiel handelt es sich weniger um eine dramatische
als um eine post-dramatische Form«>® (Patrick Primavesi, 2008); »Wesentlicher als die
textliche Reprisentation von Dramen wird die Suche nach performativen Spuren«*
(Nicole Haitzinger, 2015).

51 Assmann, Jan: »Das kulturelle Cedéchtnis«, in: Erwigen, Wissen, Ethik 13, 2002, S. 239 — 247.

52 Lehmann, Hans-Thies: Theater und Mythos. Die Konstitution des Subjekts im Diskurs der antiken
Tragddie, Stuttgart: Metzler 1991, S. 2.

53 Primavesi, Patrick: »Satyrspiel, Menschenpferde und das Tierwerden des Chors, in: Ders: Das
andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800, 2008, S. 297.

54  Haitzinger, Nicole: Resonanzen des Tragischen, 2015, S. 35 FuRnote 85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

Kindliche Tragddie

Wie einige Forschungspositionen argumentieren, kdnnen satyrische Dramen/
Auffithrungen als eine Inversion der griechischen Tragédie angesehen werden,
oder als »eine Tragddie, die spielt«®. Diese Forschungsachse befasst sich mit der
Gattungsgeschichte dieses Kulturphinomens aus theater- und tanzhistorischer
Perspektive und mit den Implikationen des Satyrdramas in unterschiedlicher Form
und mit unterschiedlichem Verstindnis dessen, was dieses Genre als kiinstlerische
Artikulationsform ausmacht. Dieser Ansatz geht Fragen zur textbasierten und iko-
nografischen Quellenarbeit und der Forschung im Bereich des antiken griechischen
Theaters unter den Primissen der Institutionalisierung von Theater, Auffithrungs-
und Inszenierungspraxis, Schauspieltheorie, Dramaturgie, Korperlichkeit, Thea-
tralitit und Dramentext, formal-isthetisch sowie inhaltlich betrachtet, nach. Die
hier zu skizzierende tibergreifende These, dass ein paradigmatisches Theaterwe-
sen nicht spurlos von der Bithne verschwindet, muss mit dem antiken Satyrspiel,
einer uns fremd gebliebenen Gattung mit kulturwissenschaftlichen Methoden
enggefiihrt werden.

Der groteske Satyr-Tanzer

Dieser Abschnitt konzentriert sich auf die Satyrfigur mit ihren mythologischen und
ideengeschichtlichen Kontexten, die theaternahe sein konnen, etwa als eine auf der
Bithne agierende Chor-Figur, aber nicht miissen. Der Satyr ist eine Inszenierung
des Fremden im Eigenen und eine ekstatische Figuration des Dionysischen im Thea-
ter. Die mythologische Satyrfigur ist nicht-menschlich, sondern wird in verschiede-
nen zeithistorischen Abschnitten gewissermafen vermenschlicht und in ihrer Ver-
vielfaltigung und Transformation dargestellt. Die Figur wird im antiken Satyrdra-
ma als Chor eingefithrt, was die Pluralitit des Satyrs als shybrid being« kennzeich-
net. Diese Perspektive zeichnet den Satyr als eine genreflexible und -elastische Figur
nach, die im Laufe der europdischen Kulturgeschichte ihre Korperlichkeit, Gesten
und Bewegungen variiert und verindert, mit anderen Figuren verschmolzen wird
und in unterschiedlichen religiés oder ideologisch motivierten oder soziokulturel-
len Kontexten mit Zuschreibungen und Vorurteilen konfrontiert ist, die wiederholt
ihre tinzerische Qualitit oder ihre spezifische Art zu tanzen aufgreift. Die plura-
le und vielgestaltige Figur tritt auf der nachantiken Bithne selten in ihrer eigenen

55  »tragoidia paizousa« (Demetrios, On Style 169), zit.n. Griffith, Mark: »Satyr play and tragedy,
face to face, in: Oliver Taplin; Rosie Wyles (Hg.): The Pronomos Vase and Its Context, New York:
Oxford University Press 2010, 47— 63, S. 53.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

61


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Korperlichkeit auf, sie betont das Transformative und kann verschiedene Erschei-
nungsformen annehmen, insbesondere Verkorperungen und Manifestationen, die
dem Damonischen, dem Animalischen und dem Hybriden verpflichtet sind und im
Bereich des Grotesken angelegt oder grotesk ausgedeutet werden. A. David Napier
hebt besonders das Groteske als explizit satyrisches Merkmal hervor, wenn er sich
der Analyse von Euripides Kyklops widmet:

»If we assume from the start a kind of demonology in preclassical Greece whereby
the grotesque Satyrs were taken for the uncivilized powers of the wild that occa-
sionally ventured into the civilized, human world, we can readily understand how
tragedy could have been connected to things far from solemn. Simply because
Satyrs came to be associated with comic disrespect is no reason for assuming that
there was not a period in history where the Greeks were compelled to take them
seriously, a reason they should be connected with performative activities of a seri-
ous sort. From the time of Pratinas, the Satyr play—a combination of the grotesque
and the tragic—was always written by a tragedian, and the sole specimen of early
Satyr drama that survives intact, the Cyclops by Euripides, has elements that are
both demonic and truly macabre. Odysseus’s blinding of Polyphemus is notable
grotesque, but it is no less monstrous than the behaviour of the Cyclopes them-
selves who, like the Satyrs and Centaurs, display a marked ambivalence toward all
human conventions.«*®

Mikhail Bakhtin nimmt das antike Satyrspiel wiederum als Vorlage fiir seine Thesen
zum Karnevalesken und zur grotesken Bildsprache:

»Finally, in the wider range of humorous literature, related in one form or the other
to festivals of carnival type, we have the>satyriccdrama, the ancient Attic comedy,
the mimes, and others. During the period of late antiquity grotesque imagery at-
tained its flowering and renewal; it embraced nearly all areas of art and litera-
ture. Under the influence of the art of Eastern peoples a new kind of grotesque
was formed, but aesthetic and artistic thought developed along the lines of clas-
sic tradition; therefore, grotesque imagery was not given a consistent definition
nor was its meaning recognized in theory.«*’

Die animalischen, monstrésen und grotesken Qualititen der Tinzer werden auch
von Csapo und Miller hervorgehoben, wenn sie sich auf die auf Vasen abgebildeten
grotesken Tdnzer konzentrieren, deren Wirkungsraum als »Welt der Wildnis« be-
schrieben wird:

56  Napier, A. David: Masks, Transformation, and Paradox, Berkeley, Los Angeles, London: Univer-
sity of California Press 1988, S. 42.
57  Bakhtin, Mikhail: Rabelais and His World, 1984, S. 31.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

»Finally, after tracing through several stages the solemnisation of tragedy, we re-
turn to our starting point for a brief satyrplay. There we described the urbanisation
of grotesque dancers and satyr-like creatures. But the rustic periphery did not dis-
appear, and neither did grotesque satyr-like dancers. This is the most long-lived
case of »splitting« [...], because the grotesque satyrlike dancers survived, no less
than has tragedy, into the modern era.«*®

Csapo und Miller zeigen, dass Komasten® und Satyrn ihre Queerness unter der
Bedingung und Einwirkung ihrer sozial-imaginiren >Abspaltung« teilen, die sich
durch performative, rituelle und tinzerische Handlungen konstituiert, und die das
Verhalten der Betrachtenden mit den sozialen Normen wieder in Einklang bringen:
»if we accept that the grotesque dancers truly exist but also that they belong to a
reversed world of the imagination, who are they?«®® Sie kommen zum folgenden
Schluss: die Vasenbilder eréffnen dem Betrachtenden »a place where dancing men
feel otherwise than normal, feel like satyrs. Satyrs may have been their mythical

model, evoking a precivilized stage of freedom and happiness«®.

Die Historisierung des Satyrischen

Diese Blickrichtung ist mit der Kategorie des Satyrischen, ihrer Aufarbeitung und
Situierung in tanz-/theater-nahen Diskursen als auch mit den Implikationen einer
isthetischen, korperlichen, sinnlichen und riumlichen Qualitit verbunden. Hier
werden kiinstlerische Elemente, Stile und Phinomene in den Blick genommen, die
nach dhnlichen Kriterien und Mechanismen identifiziert und vergleichend analy-
siert werden, ausgehend von der Frage: Wie wird das Satyrische aktuell in den Auf-
fithrungskiinsten erfahrbar gemacht? Ihre Beantwortung erfordert eine inszenie-
rungs- und bewegungsanalytische, korperbezogene und phinomenologische Per-
spektivierung in einem transhistorischen Verstiandnis unter den Stichworten: Gen-

58 E.Csapo; M. C. Miller (Hg.): The Origins of Theater in Ancient Greece and Beyond: From Ritual to
Drama, Cambridge: Cambridge University Press 2007, S. 399.

59  Die Archédologin Marion Meyer bestimmt vier Charakteristika, die diese sogenannten >Dick-
bauchtidnzer<inihrer Bewegung und Korperlichkeit auszeichnen:»Die moderne Bezeichnung
sDickbauchtanzer< hebt auf zwei von vier Charakteristika dieser Figuren ab, den dicken, vor-
gewolbten Bauch und die Tanzbewegung. Die beiden anderen Merkmale sind das stark her-
vortretende Gesafd und ein eng am Rumpfanliegendes Trikot, das das Genital verhillen kann,
aber nicht muf. Dafl das Trikot gerade die unformigen Biuche und Hinterteile bedeckt,
nahrt den Verdacht, die entsprechenden Koérperpartien seien ausgestopft. Die englischen
und franzésischen Fachtermini fiir diese Figuren sind denn auch>ausgestopfte Tanzer< (>pad-
ded dancers<bzw.>danseurs rembourrés<).« Meyer, Marion: »Dickbauchtinzer in Korinth und
Athen, in: Talanta. Bd. 34/35, 2002/03, S.135—179, hier S.135.

60 Ebda,S.8s.

61 E. Csapo; M. C. Miller (Hg.): The Origins of Theater in Ancient Greece and Beyond, 2007, S. 91.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

63


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

re-Elastizitit, Kérperlichkeit/Verkorperung, optischer Genuss und Sehgeschmack,
Stil/Element, Performativitit und Wirkungsisthetik, die unabhingig von dem an-
tiken Kontext und dem Genre existieren und daher in allen historischen, kiinstleri-
schen und kulturellen Konstellationen auftreten kénnen. Weil sich das Satyrische in
der Theater- und Tanzwissenschaft bisher nicht als eine feste Kategorie etablieren
konnte, miissen insbesondere idsthetischen Primissen des Grotesken und Modi des
Burlesken vor dem Horizont der verschwundenen Gattung und der Figur von der
Bithne in Geschichte und Gegenwart mit der satyrischen Theateristhetik neu be-
trachtet und ausgelotet werden. Das Satyrische und das in der griechischen Antike
begriindete Satyrspiel sind dabei auch dann voneinander zu unterscheiden, wenn
das Satyrische dort temporir in Erscheinung tritt. Denn es besteht und wirkt be-
reits vor der Erfindung der Gattung. Und damit miissen auch weitere anverwand-
te Ausprigungen und Transformationen ins Auge gefasst werden, die in post-anti-
ken, tanztheatralen Formen wieder neu zum Vorschein kommen. Auch im Bereich
der Satire gilt es, das historisch fehlinterpretierte Satyrische aufzuspiiren, um seine
Parameter zu bestimmen, das Wirkungsspektrum zu ermitteln und jene Elemente
des satyrischen Typus zu identifizieren, die sich wie folgt inventarisieren lassen:

- Exotisch oder atypisch

- Verfremdung des Vertrauten

- Vorpolitisch, apolitisch

- Ausdruck des Nicht-Normierten

- Betrachtungsweise ohne ernsthaften Standpunkt
- Mythisch, romantisch oder fantastisch distanziert
- Ubertrieben oder grotesk iiberformt

- Korperlich oder stark korperbezogen

- Sinnliche und sexuelle Vergntigungen

- Verdrehung der Tatsachen

- Witze iber Ceschlechtsteile und sexuelle Funktionen
- Vulgére Sprache und Gesten

- Denkspiele, Ritsel und Aufgaben

- Entdeckung mysteriéser Elemente

- Gerissenheit und Einfallsreichtum

- Wortspiele und sprachliche Akrobatik

- Vergleichbar mit Burleske

- Visuelle Verspieltheit und Naivitat

- BezugzurLandschaft und Abenteuerlust

- Rausch und Wein

- Skrupelloser Bosewicht als Gegenpart zum Helden
- HappyEnd

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

- Anthropomorphismus

- Elemente von Akrobatik, Sport und Slapstick

- Zwischen Unterhaltung, Trash und Hochkultur angesiedelt

- Thematisierung von Fikalien und Essen

- Kindliche Erlebniswelt

- Phallische und subversive Energien

- ldentitatsfragen

- Verhandlung von Grundlagen und Standards der Menschlichkeit
- Genre-flexibel

Die Erforschung des Satyrspiels, des Chors oder der Figuration in den Theater- und
Tanzwissenschaften des 21. Jahrhunderts erfolgt zum einen durch die Einschrei-
bung in bestehende Historiografien und Diskurse und zum anderen durch die Iden-
tifizierung des Satyrischen in post-antiken Tanz-/Theaterformen im Spannungsfeld
von Tragik und Groteske, deren Vertiefung ein ausdriickliches Forschungsdesiderat
in Wissenschaft und Kunst darstellt. Das Satyrspiel wird in der historischen und
aktuelleren Forschung als Genre nur am Rande thematisiert und allenfalls als heite-
rer Abschluss des Tragddienwettbewerbs, als spielerische Tragédie oder als eine pri-
mitive Frith- und Urform der Tragédie kommentiert. Dass die Aufmerksamkeit fir
das Satyrspiel in anderen wissenschaftlichen Disziplinen zunimmt und stirker ge-
wichtet ist, zeigt etwa die Dissertation von Rebecca Limmle®*, die sich der poetolo-
gischen Entwicklung der Satyrdramen widmet und der Sammelband Reconstructing
Satyr Drama, der alle bisherigen Forschungsthesen und Positionen (aus der Philolo-
gie und Archiologie) bis zur Gegenwart versammelt. Die vorliegende Forschungsar-
beit hingegen umfasst das Phinomen des verschwindenden Satyrs an der Nahtstel-
le von Tanz- und Theaterwissenschaft vor dem historischen Hintergrund der Thea-
terentwicklung um 500 v. Chr. und leitet aus den Eigenschaften des Satyrs eine Fi-
gur der Ursprungserfahrung ab. Dieses interdisziplinir angelegte Forschungsprojekt
kann einerseits eine Auseinandersetzung mit der antiken Auffithrungspraxis und
den damit verbundenen Konzepten von Inszenierung, Bewegung und Korper an-
regen und andererseits die Satyrn in das europiische/(trans-)kulturelle Theaterge-
dichtnis tiberfithren. Diese Forschungsarbeit ist durch eine Erweiterung der (nicht
nur tanzbezogenen) Geschichtsschreibung durch die Untersuchung von Machtver-
hiltnissen und -verschiebungen seit der griechischen Antike motiviert und geht da-
mit itber einen eurozentrischen Kanon hinaus, der mit der europdischen und anglo-
amerikanischen Kultur assoziiert wird.

62 Lammle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, 2013. Enthalten sind die bisher wichtigsten Verof-
fentlichungen/Forschungen von Bernd Seidensticker, Nikolaus Pechtstein, Anton Bierl und
Susanne Godde im deutschsprachigen Raum.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

65


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Die Welt der Satyrn

»Guitar player

Ancient wise satyr

Sing your ode to my cock«
Jim Morrison Lament (1978)

Seit seinem Tod gilt Jim Morrison als eine der rebellischsten und am meistzitierten
Ikonen der Popkultur, die die Kluft zwischen den Generationen sowie die Gegenkul-
tur im Spannungsfeld von Mdnnerbildern, Erotik und der Identititskrise der Jugend
widerspiegelt. In seinem Gedicht Lament finden wir den Satyr als die Verkorperung
der sexuellen Freiheit Ende der 1970er Jahre. Morrisons poetischer Stil zeichnet sich
durch eine konstruierte Zweideutigkeit aus, die dazu dient, unbewusste Gedanken
und Gefiihle auszudriicken, eine Tendenz, die heute gemeinhin mit der Postmoder-
ne oder der Avantgarde in Verbindung gebracht wird. In Lament thematisiert Mor-
rison den metaphorischen Tod seines Phallus. Der antike Satyr lebt hier nicht nur
als musikalischer Ausdruck, sondern resoniert hier als Lebensstil und als anti-kul-
turelles Modell des Undergrounds, durchzogen mit Nietzsche-Beziigen zur Verbin-
dung von Tod und Begehren. Der Satyr kommt auch im Rausch der Subkultur des
21. Jahrhunderts wieder neu zum Vorschein, wenn wir an die Performance-Arbeiten
des Tinzer-Choreografen Frédéric Gies (vgl. u. die Case Study) denken. Der Satyr,
so die iibergreifende These dieses Kapitels, hat das Potenzial, zur Leitfigur einer po-
puldren Kulturtheorie (low-cultural theory) der griechischen Performancekultur zu
werden und Konzepte von Mdnnlichkeit zu beleuchten.

Das Satyrspiel, eine oft ibersehene Perspektive, ermoglichte es auch gesell-
schaftlich angesehenen Dramatikern und privilegierten Denkern/Intellektuellen
im Publikum, alternative Blickwinkel und andere Lebensformen im Sinne einer
low/popular ancient culture — wir wiirden heute sagen Populirkultur — einzunehmen
und Sichtweisen auf die Welt und den Alltag zu vermitteln, die sich deutlich von
den anspruchsvollen und pratentiésen Erwartungen der Hochkultur (kultur-philo-
sophischer Schriften, griechische Tragédien etc.), die sich auf die Werte der Polis
beziehen, radikal unterscheidet. Das Satyrspiel, als Genre der »volkstiimlichen
Lachkultur«®, bot den Athenern eine Theatererfahrung, die sich durch kindliche
Neugier, Staunen, Einfachheit, Erotik, Abenteuer, schlechtes Benehmen, und eine
Perspektive der »kleinen Leute« auszeichnete. Im Gegensatz zur strengen Polis-
Ordnung, die auf Disziplin und normativer Minnlichkeit basierte, brachte das
Satyrspiel eine Form der Sorglosigkeit und des dionysischen Rausches, der durch
exzessives Essen, Trinken und Feiern gekennzeichnet war — ganz im Dienst einer

63  Bakhtin, Mikhail: Rabelais and His World, 1984.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

(minnlichen) stabilisierenden Identititspolitik des Gemeinschaftskérpers namens
Polis.

Die soziale Rolle der Tragddie und die politischen Wirkungsweisen der Komddie
in der Gesellschaft sind weitgehend geklirt, doch Massimo Di Marco stellt in seinem
Artikel von 2017 die berechtigte Frage: »What was the function of satyr play?«**. In
denletzten Jahren, das fithrt Di Marco im Beitrag aus, orientierte sich die Forschung
um und begann das Satyrspiel als eine Gattung zu betrachten, die trotz ihrer unter-
haltenden Ziige ernsthaft darauf abzielte, eine gesellschaftspolitische Funktion zu
erfiillen oder — nicht zuletzt — ethische oder kulturelle Botschaften an das atheni-
sche Publikum zu vermitteln. Durch die Darstellung des Anti-Ethos der Satyrn hit-
ten die Dramatiker die Strategie der Antiphrase benutzt, um soziale Normen und
Werte der Polis zu bekriftigen und zu stirken; der kindliche Einfallsreichtum von
Randgruppen und wilden Kreaturen wie den Satyrn hitte den Athenern geholfen,
die Urspriinge ihrer eigenen Kultur zu vergegenwirtigen. Die Darstellung der ithy-
phallischen Satyrn trigt dazu bei, beim mannlichen Publikum ein Gefithl der Mas-
kulinitit wiederherzustellen, das durch die Tragédie, die als feminin konnotierte
Regungen und Affekte weckte, voriibergehend aufier Kraft gesetzt worden war.® In
dem Artikel »Ithyphallic Males Behaving Badly, or, Satyr Drama as Gendered Tragic
Ending«®® befasst sich Edith Hall mit der sozialen Funktion der Satyrspiele aus ei-
ner gendertheoretischen Perspektive. In Anlehnung an Froma Zeitlins Arbeit iiber
»playing the other«*” schligt Edith Hall vor, dass die dem Satyrdrama innewohnen-
de Hypermaskulinitit (Frauenfiguren sind die Ausnahme) nach der gewissermaflen
weiblichen Erfahrung der Tragédie eine minnliche kollektive Identitit fiir das athe-
nische Publikum wiederherstellt.

Im heutigen Diskurs wird hiufig ein negativer Ruf mit den Satyrn assoziiert,
begleitet von einer iibertriebenen Darstellung ihrer hypersexuellen Energie. Die
stereotype Vorstellung beschreibt Satyrn oft als ausgelassene, nackte Figuren mit
phallischen Attributen, die sich ungebremst und unangemessen gegeniiber an-
deren Personen, insbesondere Frauen, verhalten. Diese Darstellung impliziert,
dass sie gesellschaftliche Normen und Regeln missachten und sich gegeniiber
Konventionen gleichgiiltig zeigen. Trotz der grotesken Uberzeichnungen, die ty-
pischerweise der Theatersituation geschuldet sind, fillt es womoglich schwer, die

64  DiMarco, Massimo: »What is the Function of Satyr Play?«, in: Polis. The Journal for Ancient Greek
and Roman Political Thought 34 (2), 2017, S. 432 — 448.

65 Vgl.Ebda., S. 432f.

66  Hall, Edith: »Ithyphallic Males Behaving Badly, or, Satyr Drama as Gendered Tragic Endingx,
in: M. Wyke (Hg.): Parchments of Gender: Deciphering the bodies of antiquity, Oxford: Clarendon
Press 1998, S.13-37.

67  Zeitlin, Froma: »Playing the Other: Theater, theatricality, and the feminine in Greek drama,
in: John ). Winkler; Froma I. Zeitlin (Hg.): Nothing to Do with Dionysos?: Athenian Drama in Its
Social Context, Princeton: Princeton University Press 1990, S. 63 — 96.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

67


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

zugrundeliegende Faszination fiir die Satyrn im Theater nachzuvollziehen, ohne
die stabilisierende patriarchale Ordnung des antiken Theaters und die minnliche
Dominanz®® in der griechischen Gesellschaft zu beriicksichtigen. In der gegen-
wartigen Nutzung hat der Begriff Satyr eine allgemeine abwertende Konnotation
erhalten und wird hiufig verwendet, um michtige Minner zu beschreiben, die sich
nicht an gesellschaftliche Normen halten oder ihre Macht missbrauchen. Minn-
lichkeit ist stets eng mit den gesellschaftlichen Normen und Erwartungen einer
jeweiligen Zeit und Kultur verkniipft. Konzepte von Minnlichkeit beziehen sich auf
die Rollenmodelle, Verhaltensweisen und Eigenschaften, die in einem bestimmten
historischen und sozialen Kontext als angemessen fiir Midnner gelten:

»Masculinity in this society inevitably conjures up notions of power and legitimacy
and privilege; it often symbolically refers to the power of the state and to uneven
distributions of wealth. Masculinity seems to extend outward into patriarchy and
inward into the family; masculinity represents the power of inheritance, the con-
sequences of the traffic in women, and the promise of social privilege. But, obvi-
ously, many other lines of identification traverse the terrain of masculinity, divid-
ing its power into complicated differentials of class, race, sexuality, and gender. If
what we call\dominant masculinity<appears to be a naturalized relation between
maleness and power, then it makes little sense to examine men for the contours
of that masculinity’s social construction.«*°

Minnliche Identititen sind, ebenso wie die damit verbundene >Body Politics¢, im-
mer sozial, historisch und politisch konstruiert und daher prinzipiell verinderbar;
sie sind nicht biologisch determiniert oder stabil gegeben. Im Kontext des (nicht nur
antiken) Theaters sind Minnlichkeitskonzepte kodifiziert und kénnen im Auffih-
rungskontext affirmiert oder subversiv unterlaufen werden. Satyrn spielen mit ih-
rer Geschlechtsidentitit und prisentieren alternative Modelle von Minnlichkeit, die
von den gesellschaftlichen Normen abweichen, ohne das hegemoniale Sozialsystem
zu destabilisieren. Durch ihre phallische Theatralik, Drag-Performances, berausch-
te Tinze, vulgire Witze, sexuelle Anspielungen, Unterwerfung/Unterordnung, kér-
perliche Instinkte und Animalitat erweitern sie auch das Spektrum der Mannlich-
keitsvorstellungen. Die Darstellungen der Satyrn im antiken Theater dienen sowohl

68  Meine Perspektive basiert auf meinem Forschungsinteresse an der hypermaskulinen Sub-
kultur, insbesondere den Theatersatyrn als Verkorperungen iibertriebener Mannlichkeit und
animalischer Triebe, sowie der patriarchalischen Struktur der griechischen Antike. In diesem
Kontext betrachte ich das Satyrspiel als Fallstudie, das alternative Perspektiven auf die do-
minante Kultur bot. Wahrend der Begriff »Subkultur« in der Antike nicht verwendet wurde,
waren dennoch unterschiedliche soziale Gruppen und kulturelle Identitdten in der Gesell-
schaft prasent.

69  Halberstam, Jack: Female Masculinity, Durham: Duke University Press 1998, S. 2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

der Unterhaltung als auch der Reflexion von Mannlichkeit, indem sie diese auf eine
humorvolle und oft groteske Weise thematisieren. Diese These wird durch das ge-
meinsame Wissen von Publikum und Theatermachern iiber gesellschaftliche Codes
und Mythen gestiitzt, das es den Verfremdungseffekten der Dramatiker erméglicht,
groteske Effekte zu erzeugen und Lachen hervorzurufen.

Judith Butler wiirde argumentieren, dass die grotesken und queeren Aspekte
der Satyrfigur als Widerstand gegen herrschende gesellschaftliche Normen inter-
pretiert werden konnen. Die hybride Natur des Satyrs — eine Mischung aus Mensch
und Tier - kann als eine Art »Queering« der Grenzen von Normativitit und gesell-
schaftlicher Akzeptanz angesehen werden. Sein wildes, ungeziigeltes Verhalten so-
wie seine exzessiven Eigenschaften konnten als Form des Widerstands gegen die
traditionellen Vorstellungen von Minnlichkeit und Geschlechtskonformitit inter-
pretiert werden. Anders betrachtet verstirkt die Satyrfigur die bestehenden Vorstel-
lungen von Hypermaskulinitit, indem sie diese als wild und animalisch darstellt.
Insofern reflektiert der Satyr weniger eine inhirente Minnlichkeit als vielmehr ein
Produkt der kulturellen Normen und Erwartungen der Antike. Der Satyrchor kann
als Mechanismus verstanden werden, der Geschlechternormen durch die Darstel-
lung extremer Minnlichkeitsmodelle festigt und abweichendes Verhalten diszipli-
niert. Zusitzlich ist zu beriicksichtigen, dass die Satyrn oft als Begleiter des Diony-
sos auftreten, dessen chaotische und subversive Eigenschaften sich in den Satyrn
widerspiegeln. Daher ist die Beziehung zu Dionysos fiir das Verstindnis der Satyr-
figuren und ihrer kulturellen Funktion von wesentlicher Bedeutung.

Im zeitgendssischen Theater kann ein Satyrchor als schwule, queere oder in
irgendeiner Weise marginalisierte, nicht-normative oder unterdriickte Gruppe in
Bezug auf ihren geschlechtlichen Kérper, ihren sozialen Status oder ihre ethnische
Zugehorigkeit innerhalb eines Systems, das Raewyn Connell als »hegemoniale
Minnlichkeit«’® bezeichnet hat, umcodiert werden. Tony Harrison verortete, wie
erwihnt, seine Satyrn in den 1980er und 1990er Jahren in der hypermaskulinen
Subkultur des Fuf3ball-Hooliganismus. Auch im 21. Jahrhundert gibt es die Ten-
denz in der Gesellschaft und den Medien, den (mythologischen) Satyr in die Ecke
der toxischen Maskulinitit zu stellen, wenn es darum geht, die zeitgendssische
Leitfigur des Hypermaskulinen in ihrer negativen Ausprigung historisch zu pro-
filieren. Doch ihre Theaterexistenz und der Phallus als Symbol sind komplexer, als
sie auf den ersten Blick erscheinen.

Der Forscher Mark Griffith erweitert Edith Halls Ansatz und liefert eine fundier-
te Einschitzung der sozialen Funktion und auf3ertheatralen Bedeutung des Genres.

70  Hegemoniale Mdnnlichkeit wird hier als eine Praxis definiert, die die dominante Position von
Ménnern in der Gesellschaft starkt und durch die Komplizenschaft mit anderen Mannern le-
gitimiert oder die Unterordnung marginalisierter Formen von Ceschlechtsidentitaten recht-
fertigt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

69


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Das Publikum des Satyrdramas identifizierte sich nicht nur mit den Satyrn, son-
dern war sozusagen gespalten zwischen der Identifikation mit Satyrn und mit den
heroischen Figuren. Diese doppelte Identifikation deckte sich mit zwei unterschied-
lichen Vorstellungen von Mannlichkeit, die hohen und die niedrigen, die erwachse-
nen und die kindlichen. Ein gewagter aber aufschlussreicher Transfer von Griffith
ist die Parallele zwischen dem griechischen Satyrdrama und der amerikanischen
Minstrel Show oder Blackface Minstrelsy des 19. und frithen 20. Jahrhunderts. Diese
Ubertragung zeigt, wie die weifien Amerikaner mit den Athenern kulturell verbun-
den waren, indem sie sich selbst ihrer unwiirdigen Figuren gegeniiberstellten, die
sowohl Objekte des Spottes als auch »Orte der Nostalgie und des kindlichen Begeh-
rens« waren.”

Diese Thesen aus kulturwissenschaftlicher, geschlechtertheoretischer und an-
thropologischer Sicht deuten darauf hin, dass es bei der Darstellung der Satyrn auf
der Bithne nicht ausschlieflich um ein spezifisches Konzept von Minnlichkeit in-
nerhalb eines hegemonialen Ordnungssystems ging. Vielmehr stehtim Zentrum die
Frage nach der Menschlichkeit der Satyrn und ihrem Substatus in der athenischen
Gesellschaft. Die hybride Natur der Satyrn — sind sie menschlich, tierisch oder et-
was Drittes?”* — hat viele Kiinstler, Denker und Schriftsteller dazu angeregt, durch
die Satyrfigur Konzepte im Zusammenhang mit dem Unbewussten, der Sexualitit,
dem Begehren und der Identitit zu erforschen. Diese hybride Figur erméglichte es
ihnen, sich von den bestehenden Normen und Utopien der Gesellschaft zu distan-
zieren und neue Perspektiven zu gewinnen. Die vielfiltigen Bedeutungsdimensio-
nen als mythologische Figur spielen mit unterschiedlichen Vorstellungen und Me-
taphern in Religion/Kult, Theater, Tanz, Literatur, Film, bildender Kunst, Popkultur
(Comics, Musik, Serien, Gaming Culture) und Geschlechterdarstellung, die zum Teil
auch ineinander iibergehen, miteinander verschwimmen und wieder neue Konfigu-
rationen bilden.

Konige des Theaters

Die Frage, wer oder was ein Satyr sein kénnte — diese Formulierung verdeutlicht ei-
ne Reihe von Moglichkeiten — ist sehr unterschiedlich beantwortet worden. In La cité

71 Criffith, Mark: »Slaves of Dionysos: Satyrs, Audience, and the Ends of the Oresteiac, in: Ders.:
Greek Satyr Play Five Studies, 2015, S. 195 — 258.

72 Aber nach Edith Hall ist hier Vorsicht geboten: »Yet viewing dramatic satyrs from an anthro-
pological perspective, as representatives of an early stage in human social development, runs
the risk of reducing the magic of these complex and charming creatures.« Hall, Edith: Greek
Tragedy: Suffering under the Sun, Oxford: Oxford University Press 2010, S. 237.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

des satyres versucht der franzdsische Archiologe Frangois Lissarragues, einige Ant-
worten darauf zu geben und schafft einen hervorragenden Uberblick zur Satyrfigur
in einer sozial-anthropologischen Perspektive, wie er im Untertitel mit Une anthro-
pologie ludique (Eine spielerische Anthropologie) anfithrt. Er begibt sich in eine viel-
faltige Vorstellungswelt und findet ein reiches und zugleich komplexes Repertoire
vor, in dem die Satyrn einer Vielzahl von Bearbeitungen und Interpretationen un-
terliegen.

»Wahrend man die Satyrbilder als eine Erfindung Athens betrachten kann, gibt
es einen anderen Bereich der athenischen Kultur, in dem die Satyrn Konig sind:
das Theater, insbesondere die Theatergattung, die wir gewdhnlich als>satyrisches
Dramac bezeichnen. Der Grammatiker Demetrios definierte die satyrikon drama
als eine tragoidia paizousa, eine Tragddie, die spielt. Und das Spiel ist es wert, dass
man sich damit beschiftigt.«’

Die Satyrn waren in der bildenden Kunst wesentlich populirer als in der Literatur.
Die Theatertitigkeit ist nach Lissarrague aber nur eine der Referenzen kultureller
Praktiken, die sich die Maler angeeignet haben. Das zeigt sich bei einer umfassen-
den Betrachtung dieser visuellen antiken Kultur mit rund 7000 griechischen Vasen.
Einige Mischwesen hatten ihre eigenen Mythen. Der Satyr als eine Figur, die in ver-
schiedene kiinstlerische Kontexte eingebettet werden kann, erfihrt bei Lissarrague
eine spite und wohl einzigartige Witrdigung. Ein Kapitel (»Tous en scénex, S. 21 —
37) ist der >spielenden Tragddie« gewidmet, als die das Satyrdrama gerne bezeich-
net wird. Die plastische Formbarkeit der Satyrn als beliebtes Bildmotiv, modellhaf-
te Korper oder thematisches Sujet auf antiken Vasen wird durch das weitgehende
Fehlen eines (einzigen) Mythos und einer Genealogie verstarkt, abgesehen von zwei
Erzihlungen, die sich allerdings erst spit in der Ikonografie entwickeln, nimlich
die Geschichte von Marsyas und Silen. Dazu spiter mehr im Kapitel »Das Enthiu-
tete: Anish Kapoor Marsyas (2002)«. Der Erfindungsreichtum der Vasenmaler konn-
te sich also frei entfalten wie tibrigens auch die Imagination der tragischen Dra-
matiker im Theater. Die Geschichte der Satyrn ist voll von Metamorphosen, Mani-
pulationen und Uberraschungen. Um diese zu dokumentieren, stiitzt sich Francois
Lissarragues auf eine Reihe von gesammelten Beispielen und Quellen, die die Brei-
te dieser Fantasiewelt der Satyrn auffichern und eine Definition dieser mytholo-
gischen Figur ohne Mythos konstruieren. Nach den stidtischen Dionysien mit den

73 Eigene Ubersetzung. Im Original: »Si 'on peut considérer I'imagerie des satyres comme une
invention d’Athénes, il existe un autre domaine de la culture athénienne ou les satyres sont
rois: le théatre, en particulier le genre théatral que 'on a pris >habitude d’appeler sdrame
satyrique«. Le satyrikon dama est défini par le grammairien Démétrios comme une tragoidia
paizousa, une tragédie quijoue. Et le jeu mérite qu'on s’y arréte.« Lissarrague, Frangois: La cité
des satyres. Une anthropologie ludique, 2013, S. 21.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

n


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

rémischen Bacchanalien und ihrer Wiederbelebung in der Renaissance haben sich
viele Varianten angehiuft und die moderne (meist negative) Wahrnehmung der Sa-
tyrn geprigt, und doch bleibt der Satyr eine Figur mit unsteten Konturen. Eine der
Analysenkategorien™ umfasst ihre Anatomie und das Kérperkonzept (»Le corps du
satyreg, S. 53 — 71). Auf den Vasen, die sie hiufig schmiicken, scheinen drei Aspekte
von tanzanalytischem Interesse zu sein: Erstens erscheinen sie als gewissermafen
vervielfaltigte mannlich gelesene Korper, die sich nach und nach in verschiedenen Al-
tersstufen zeigen; zweitens als bewegliche Korper, das heifdt instabil und unbestindig
inihren Proportionen, Haltungen und Gesten, und drittens als vielsinnige Krper, die
riechen, héren, schmecken und beobachten. Das auffilligste Merkmal ist jedoch ih-
re sexuelle und phallische Energie, die sie mit allen mdoglichen erotischen Partnern,
die nicht unbedingt beseelte Lebewesen sein miissen, zum Ausdruck bringen. Ohne
auf die Wirkungsgeschichte einzugehen, setzt Lissarrague dennoch eine Reihe von
historiografischen Meilensteinen, um die Besonderheit der griechischen Satyrn in
ihren Anfingen zu verdeutlichen. So widmet er sich einem oft iibersehenen Kapitel
— dem »Dunklen Zeitalter« der (Theater-)Geschichte, dem Mittelalter.

Die mittelalterliche Tradition assoziierte den Satyr mit dem >wilden Mann, ein
Vorldufer fiir den >edlen Wildenc in der frithen Neuzeit. Der manchmal gehérnte
Satyr mit Bocksfiifen und behaartem Kérper ist hier eine Figur des Verfithrers, wie
sich religionsgeschichtlich rekonstruieren lsst. In den ersten Drucken der Reisebe-
schreibungen von Jean de Mandeville findet Lissarrague beispielsweise Illustratio-
nen der Episode der Versuchung Christi und rheinische Kupferstecher stellen den
Teufel in Form eines Satyrs dar. Die Menschlichkeit der Satyrn wird seit dem Mit-
telalter und der Renaissance zu einem immer grofieren Problem fiir Gelehrte und
Theologen, die beginnen, abnorme Formen zu untersuchen, in denen sich der Teu-
fel manifestiert. Ein herausragendes Beispiel dafiir ist der franzdsische Schriftstel-
ler, Dramaturg und Poet Frangois Hédelin abbé d’Aubignac, ein wichtiger Theore-
tiker des franzésischen Theaters des 17. Jahrhunderts. Von der Hoffnung angetrie-
ben, der erste Direktor eines Nationaltheaters zu werden, verfasst dAubignac 1657
sein Hauptwerk La Pratique du Thédtre” nachdem Kardinal Richelieu ihn aufgefor-
dert hatte, ein Grundgeriist mit Ideen fiir einheitliche Standards fiir das franzgsi-
sche Theater zu erstellen. Das Werk basiert auf den Idealen der klassischen Antike,
hauptsichlich nach aristotelischem Maf3stab und wird fiir lange Zeit zum Leitfaden

74  Lissarrague untersucht die Satyrn in ihren mythischen Anfangen, auf der Bithne und in der
Theorie, durch das Konzept des Korpers und der Anatomie, durch Fragen der Sexualitit, ihre
Beziehung zur Tierwelt, zu Musik und Tanz, Krieg und Spiel und im Kontext von Fest und
Ritual.

75  Hedelin, Francois: La Pratique du Thédtre (1657), hg. v. Héléne Baby, Paris: Edition Champion
2001.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

fiir das Theaterwesen in Frankreich. Weit weniger bekannt ist allerdings, dass sich
d’Aubignac auch intensiv mit der Satyrfigur beschiftigte.

Mit Des satyres brutes monstres et démons (1627) wendet sich d’Aubignac gegen die
angebliche Menschlichkeit der smonstrésen« Satyrn, die als Mischwesen nicht nach
dem Ebenbild Gottes geschaffen wurden:

»Nachdem wir uns mit der angeblichen Menschlichkeit der Satyrn befasst haben,
scheint uns die Reihenfolge der Diskussion zu fragen, was wir denn glauben, dass
sie sein konnen, da sie keine Menschen sind; denn wir wiirden vergeblich diese
Meerenge passieren, wenn wir, kurz vor der Einfahrt in ein offenes Meer, in den
Hafen zuriickkehren wiirden. Es gibt viele Dinge, bei denen es viel leichter ist,
durch Reden zu vermitteln, was sie nicht sind, als durch Erklarungen, was sie sind,
wie der Urstoff, die substantiellen Formen der Wesen und die Natur Gottes nach
Dionysius Areopagita. Was aber die Satyrn betrifft, so hoffen wir, dass wir mit der-
selben Leichtigkeit zeigen konnen, was sie sind, wie wir glauben, bewiesen zu ha-
ben, was sie nicht sind.«’®

Die Frage, was die Satyrn sind, impliziert die Frage, was sie nicht sind: Menschen.
Satyrn werden hier zum Studienobjekt des Abnormen, an dem alle Grundsitze des
Minderwertigen und Unwiirdigen erforscht und beispielhaft abgeleitet werden kon-
nen. Das (theater-)historische Traktat offenbart nicht nur die pejorative Beurteilung
eines Satyrbildes um 1700, sondern auch die Verbreitung einer christlich-theologi-
schen Anthropologie, in der heidnische Dimonen (und andere anormale Existen-
zen menschlicher und nicht-menschlicher Art) keinen Platz haben und auch nicht
den gottlichen/unsterblichen Status besitzen. Ganz im Gegenteil, denn d’Aubignacs
zweite Lesart gilt der korperlichen Abnormitit, Hisslichkeit und Monstrositit der
Satyrn. Die Idee des Hybriden wird als ungeheuerliche Auflehnung und Mafilosig-
keit gegen die Natur (das heif’t Gott) interpretiert und vehement abgelehnt:

»Esistjedoch ebenso sicher wie unglaublich, dass es Menschen gab, deren Begier-
den so ungeordnet, deren Menschlichkeit so brutal und deren Vernunft so unver-
niinftig waren, dass sie die Befriedigung ihrer auRerhalb der natiirlichen Neigun-

76  Eigene Ubersetzung. Im Original : »prés avoir traité ce qui concernent ’humanité supposée
des Satyres, l'ordre du discours semble nous demander ce que nous estimons donc qu'ils
peuvent estre, puis qu'ils ne sont point hommes: car nous aurions en vain passé ce destroit, si
estans prés d’entrer dedans une mer plus libre, nous retournions au port. Il y a bien maintes
choses lesquellesil est beaucoup plus aysé de faire entendre en discourant ce qu’elles ne sont
pas, quen voulantexpliquer ce qu’elles sont, comme la matiére premiére, les formes substan-
cielles des estres, et la nature de Dieu, selon Denys I'’Areopagite. Mais pour les Satyres nous
espérons faire veoir ce qu'ils sont, avec autant de facilité, comme nous croyons avoir prouvé
ce quils ne sont point.« Hedelin, Frangois: Des satyres brutes, monstres, et demons, hg. v. Nicolas
Buon, Paris 1627, S. 48 — 49.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

13


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

genihrer Art wiitenden Begierden suchten: Und die auf diese Weise abscheuliche
Kreaturen hervorgebracht haben, die dem Himmel ein Griuel und der Erde ein
Schrecken sind, und die in ihrem Kérper die menschliche Gestalt mit der brutalen
vermengt tragen und durch ein gerechtes Urteil Gottes die Schande ihrer Eltern
enthillen.«”

Die Ablehnung richtet sich gegen (exzessives) Begehren, abweichende Sexualitit
und alles, was gegen die Normen der Gesellschaft oder der Kirche im Ancien Régime
gerichtet ist. Bei der Auswahl der Themen fiir seine Stiicke scheint sich dAubignac
von dem Wunsch leiten zu lassen, die verschiedenen Arten der Tragédie zu illustrie-
ren — mit patriotischen, antiken und religiésen Motiven. Was die Konzepte Korper
und Bewegung betrifft, so wird der Satyr hier mit einem Pferdeschwanz, kleiner
Statur, geschmeidigen Bewegungen in grotesken Tinzen (»dances grotesques«’®)
und duflerst liistern (»excessive rage d’amour«’®) beschrieben. Insbesondere mit der
Analyse des satyrischen Tanzes sieht sich dAubignac in seiner Argumentationslinie
bestitigt. Der antike Satyrtanz Sikinnis entspricht hier dem kleinen Stampfen des
Gottes Pan, wird mit dem Gang der Affen (wenn sie auf den beiden HinterfiRen
gehen) verglichen oder in die Nihe der Zauberer und Dimonen geriickt®:

»Was man, wenn diese Versammlungen wahr sind, auf die Tanze der Zauberer mit
den Damonen an den Tagen ihrer Zeremonien, die sie Sabbate nennen, zuriick-
fithren kann: Denn die alten und berithmtesten Dichter waren alle Zauberer, und
diese Satyrn Damonen.«®'

Wihrend d’Aubignac sich zwar gegen die Vorstellung wendet, dass die Fortschrit-
te des Theaters der Religion widerstreben, miissen wir hier von einem Reforman-
satz ausgehen, der sich in seinen Schriften zur klassischen Theatertheorie auf der

77  Eigene Ubersetzung. Im Original: »Il est neantmoins aussi certain quincroyable qu'il s'en est
trouvé, dont les désirs ont esté si désordonnez, ’lhumanité si brutale, et la raison si desrai-
sonnée, que de rechercher I'assouvissement de leurs appétits enragez hors les inclinations
naturelles de leur espéce : et qui ont donné par ce moyen la naissance a des créatures abo-
minables, I'horreur du Ciel, I'effroy de la terre, et qui portant en leur corps la figure humaine
meslée avec la brutalle, décélent par unjuste jugement de Dieu la honte et I'infamie de leurs
parens.« Ebda., S. 74.

78  Ebda.,S.197.

79  Ebda.

80 Ebda.,S.197-98.

81  Eigene Ubersetzung. Im Original: »Ce que 'on peut rapporter, si ces assemblées estoient vé-
ritables, aux dances des Sorciers avec les Démons, les jours de leurs cérémonies qu'ils ap-
pellent Sabbats: car les anciens et plus fameux Poétes estoient tous Magiciens, et ces Satyres
Démons.« Ebda., S.198.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

Grundlage des aristotelischen Modells widerspiegelt und hier den Satyr als paradig-
matische Figur des Theaters durch die Analogien mit »brutes monstres et démons«
versucht zu marginalisieren. Bei der Lektiire des Traktats wird nur zu deutlich, wie
sich seit dem Mittelalter und mit der Renaissance der tanzende Satyr als dimoni-
sche Figur des Verfiithrers zu verfestigen beginnt. Neben Traktaten wie diesem gibt
es auch Kupferstiche mit dem wohl berithmtesten Motiv der Kunstgeschichte, (sie-
he unten Abb. 15) das Bild von 1547, auf dem die Frau zu einem triebhaften Satyr
getragen wird. Das Wenige, was iiber die Genealogie der Satyrn bekannt ist, wurde,
davon scheint dAubignac tiberzeugt zu sein, durch sein Traktat aufgedeckt.

Eine Moglichkeit, dem Satyr auf die Spur zu kommen, bietet neben der Welt des
Theaters die Welt der Mythologie, die in den zahlreichen Vasenbildern kiinstlerisch
aufgegriffen und der Nachwelt tiberliefert wurde, wie anhand von Lissarrague ge-
zeigt wurde. Die mythologischen Stoffe zeichnen sich dadurch aus, dass sie ihrem
Wesen nach plural und vielgestaltig sind. Darum sind sie besonders beliebt und kul-
turelles Allgemeingut, auch unserer geteilten kollektiven Erinnerung. Jan Assmann
hat 1992 in Das kulturelle Gedichtnis gezeigt, dass sich Mythos und Geschichte nicht
trennscharfvoneinander unterscheiden lassen, wie es im Laufe der Jahrhunderte in
den Wissenschaften immer wieder versucht wurde, denn sie sind in unserem kultu-
rellen Gedichtnis eng miteinander verwoben. Aber auch die Schattenseite wird mit
d’Aubignacs Abhandlung iiber die konstruierte Unmenschlichkeit und ideologisch
und religis begriindete Ausgrenzung der Satyrn deutlich.

Abb. 15: Der Satyr als Figur des Verfiihrers (1547)

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

75


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Eine weitere Tendenz ist in der Entwicklung der wissenschaftlichen Disziplinen
der Archiologie, Anthropologie, Ethnologie, Religions- und Kulturwissenschaften
seit der Mitte des 19. Jahrhunderts zu beobachten: die romantische Hinwendung zu
eher unwissenschaftlichen Mythen und zu stummen Artefakten der archaisch-wil-
den Antike, um zu Zeiten, Kérpern und Orten vorzudringen, wo historische Fakten
und Quellen iiber den Zeitraum des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts hinaus-
reichen, um die klassische Antike zu dezentrieren und neu zu denken.

Abb. 16: Das Hybride als Monstrositit (1642)

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

Phallische Energie

Der Satyr verkorpert in seiner ungezihmten Wildheit die grundlegenden Instinkte
und Begierden des Menschen. In der antiken griechischen Mythologie steht er fiir
die ungeziigelte Lust und Leidenschaft, die unter der Oberfliche einer zivilisierten
Gesellschaft schlummern - eine stetige Erinnerung an die archetypische Wildheit,
die im Inneren jedes Menschen verborgen liegt. Der Satyr er6ffnet uns somit einen
Zugang zu den dunkleren, verborgenen und oft tabuisierten Aspekten der mensch-
lichen Erfahrung, die es zu erforschen gilt.

In verschiedenen kulturellen und theoretischen Kontexten, sei es im antiken
Phalluskult des Dionysos, in modernen psychoanalytischen Theorien oder in zeit-
genossischen kunst- und geschlechtertheoretischen Diskursen, hat der Phallus
stets eine zentrale Rolle gespielt. Dabei ist der Phallus weniger ein konkretes
Korperorgan als vielmehr ein imaginires Konzept, das durch die Theorien von
Jacques Lacan definiert wurde und nach Slavoj ZiZek die obszénen Dimensionen
des Genusses symbolisiert. Ausgehend von der Psychoanalyse geriet der Phallus
in das Blickfeld feministischer Theorien, wo er radikal umgedeutet wurde, aber
zwischen den biniren Geschlechtern verharrte: »In seiner Verkniipfung von Minn-
lichkeit und kultureller Macht wird der Phallus von der feministischen Kritik®?,
insbesondere der 1970er und 8oer Jahre, als Zeichen einer patriarchalischen Kul-
turtradition betrachtet, die Unterschiede geleugnet und alle Bedeutung zugunsten
eines minnlichen Herrschaftsprimats zentralisiert habe«®*. Gegenwirtig gibt es
keine Re-perspektivierung, die nicht auch einen geschlechtertheoretischen Ansatz
vorschlidgt. Dorte Bischoff betont, dass neuere geschlechtertheoretische Ansitze,
die zunehmend Minnerbilder untersuchen, sowie die Queer Studies, die Identifi-
kationen jenseits des biniren Geschlechtermodells und der heterosexuellen Norm
betrachten, dem Phallus neue Aufmerksamkeit schenken. Im Rahmen des Ansat-
zes »Queering the Phallus« beriicksichtigt Bischoff nicht nur gendertheoretische
Perspektiven, die sowohl feministische Positionen als auch Minnlichkeitskon-
zepte und subversive Darstellungen des minnlichen Kérpers umfassen, sondern
auch minnliche Hysteriker, marginalisierte Gruppen, die den Phallus neu inter-
pretieren, und Cyborgs, die als hybride Mensch-Maschine-Kérper die Macht des

82  Die aus dem dekonstruktivistischen Feminismus kommende Antwort lautet: >Phallologo-
zentrismuss, dessen Theorie und dessen Vertreterinnen (Luce Irigaray, Julia Kristeva, Héléne
Cixous, Sarah Kofman und Judith Butler) sich in erster Linie mit dem Gebrauch der Sprache
im Zusammenhang mit Geschlecht/Gender auseinandersetzen.

83  Bischoff, Doerte: »Korperteil und Zeichenordnung. Der Phallus zwischen Materialitat und
Bedeutung, in: Korperteile. Eine kulturelle Anatomie, hg. v. Claudia Benthien; Christoph Wulf,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001, S. 293 — 316, hier S. 294.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

77


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Phallus iiber Geschlechtergrenzen hinweg verkérpern und gleichzeitig ihre Kon-
struktivitit und Vielfalt zeigen.®* Das Phallische kann aber auch als Substrat des
Komischen gelesen werden, wobei »im Kontrast zwischen Norm und Andersar-
tigkeit das Unbewusste, Triebhafte und Niedere plétzlich aufscheinen«®, und mit
Blick auf das Satyrspiel immer auch subversive Krifte gegeniiber der griechischen
Wissenskultur mitschwingen. Masturbation, Triebhaftigkeit, Begehren, Identitit,
phallisches Geniefen sind nicht nur psychoanalytische Begriffe, sondern zweifellos
auch Vorstellungen, die mit den Satyrn auf der Bithne (heute) verbunden sind, die
ihre phallische Energie im Theater verbreiten. Wird der Satyr dadurch zu einer
fantasmatischen, obszénen Figur?

In der griechischen Mythologie gelten Satyrn als hypermaskuline Tanzwesen
und friedliche Bewohner in abgelegenen Gebieten. Sie sind terrestrisch, das heif3t
anden Boden und die Natur gebunden, leben in abgelegenen Gebieten wie Wildern,
Bergen und Feldern. Lange bevor es Theater oder ein bewusstes Verstindnis von
Theater gab, reihten sich Satyrn zu den zahlreichen mythischen Mischwesen, z.B.
den barbarischen Kentauren, den verfithrerischen Sirenen oder den gefihrlichen
Gorgonen, die mit ihren Doppelkdrpern und -identititen die Menschen zu beto-
ren und zu verunsichern wussten. Sie tauchen erst relativ spit, Ende des sechsten/
Anfang des siebten Jahrhunderts v. Chr., in Schriften und Bildmaterial auf.®¢ Seit
der frithen Antike werden Satyrn in Szenen auf unzihligen griechischen Vasen dar-
gestellt. In diesem Medium erhalten sie ihre charakteristische Reprisentation als
bewegte Korper. Die allzu menschlichen, aber stark behaarten Korper vermischen
sich mit den tierischen Ziigen von Pferden und Ziegenbdcken. Die zweibeinigen
Pferdeminner tragen Birte, haben flache Stupsnasen, mihnenihnliches Haar, for-
sche Gesichter, einen erigierten Phallus®” und werden meist nackt dargestellt. Trotz
der vielfiltigen isthetischen und kiinstlerischen Umsetzungen und der wechseln-
den Mensch-Tier-Konfiguration werden sie auf Artefakten, Amphoren und Vasen-

84  Bischoff, Doerte: »Korperteil und Zeichenordnung. Der Phallus zwischen Materialitat und Be-
deutung, in: Kdrperteile. Eine kulturelle Anatomie, 2001, S. 293 — 316, hier S. 299.

85  Andreas Englhart; Franziska Schoessler (Hg.): Grundthemen der Literaturwissenschaft: Drama.
Berlin, Boston: De Gruyter 2018, S. 45.

86  DerSatyrerscheintals eigenstindiger Tanzdimon in den Zeugnissen aus Nordgriechenland
und Kleinasien oder als festliches Kollektiv im Gefolge des Dionysos in der attischen Kunst.
Der Satyr ist zwar auf zahlreichen Vasen, Amphoren und Skulpturen in der Kunst allgegen-
wartig, aber wir wissen relativ wenig iiber die Genealogie dieser besonderen Mischwesen.
Mitunter liegt dies daran, dass die Satyrn mit den pferdedhnlichen Silenen (die >Kinder<des
Silens), dem Pan (der bocksfiifSige Tanzgott aus Arkadien; Sohn von Hermes und Dryope) und
seiner romischen Version, den listernen und sinnlichen Faunen, dhnliche tierische Attribute
teilen und in nachantiken Gesellschaften homogenisiert werden.

87 Im Theater sind die Satyrn ithyphallisch, das heifit, sie hatten eine stark vergréfierte, bith-
nenwirksame Nachahmung eines Phallus.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

malereien weit weniger als wilde Tiere, sondern als athletische nackte Minner pri-
sentiert. Frithe kiinstlerische Darstellungen bevorzugen noch pferdeihnliche Hufe,
doch ab dem sechsten Jahrhundert v. Chr. werden Satyrn zunehmend menschlicher
und mit Beinen und Kleidung im Cross-Dressing ausgestattet. Im Mittelalter und
in der Renaissance werden sie in der christlichen Tradition als bocksfiifige, sexua-
lisierte Dimonen verteufelt, im Barock werden die grotesken Elemente der mytho-
logischen Figuren noch verstirkt und in Romantik und Moderne verschmelzen sie
mit dem »géttlichen Tanzmeister«*® Pan oder den romischen Faunen und erschei-
nen als seltene Fantasiewesen in lindlichen und biuerlichen Idyllen.

Welche Persénlichkeitsmerkmale haben sich die Menschen fiir die Wesens-
art ihrer Satyrn vorgestellt? Die Satyrn sind frech und humorvoll — die Griechen/
Griechinnen beschreiben ihre stereotypen Charaktere als feige, infantil, exzentrisch
und schamlos; dennoch scheinen sie mit ihnen zu fithlen und zu sympathisieren.
Sie fallen durch ihre Schamlosigkeit und Obszoénitit auf und gelten als Liebhaber
der gemeinhin als schon geltenden Dinge wie Wein, Musik, Tanz, Frauen und allen
materiellen Gegenstinden. Der Satyr ist auch der dionysische Reprisentant der
héchsten Tanzkunst und der sinnlichen Vergniigungen und verfiigt daher tber ein
hohes Maf} an Kérperbeherrschung und die Fihigkeit zu performen, die im Zu-
sammenhang mit Akrobatik, Tanz, Sport und Kriegskunst zum Ausdruck kommt.
In der Vasenmalerei scheint das Bewegungsvokabular des tanzenden Satyrs bis
heute unerschépflich.® In der Literatur und in der bildenden Kunst sind sie oft
versucht, Nymphen und sterbliche Frauen zu verfithren oder zu belistigen, in
der Regel erfolglos, denn der Satyr verfolgt nicht die Befriedigung von Trieben,
sondern das Begehren selbst. Das ist einer der Hauptgriinde, warum sie auf grie-
chischen Vasen bei der Masturbation oder anderen sexuellen Handlungen mit
Gegenstinden oder Tieren gezeigt werden, was sie als queere und nicht-normative
Figuren in ihrer Sexualitit ausweist.”® Entgegen dem weit verbreiteten Vorurteil
sind die mythischen Satyrn von Natur aus nicht bosartig oder feindselig, sondern
leidenschaftlich und temperamentvoll, wenn sie herausgefordert oder provoziert
werden. Die Tendenz zu ihrem ungestiimen, energischen, manchmal aggressiveren
Auftreten rithrt von ihrer Entdeckerlust und ihrem natiirlichen Tatendrang her.
Die Satyrn als griechische Imaginationsfiguren werden fiir das Theater vor allem
durch ihre unmittelbare Nihe zu Dionysos und in der engen Verflechtung von Fest,
Mythos, Performance und Spiel konstruiert. Als tanz- und trinkfreudige Gefihrten

88  Henrichs, Albert: »Warum soll ich denn tanzen?« Dionysisches im Chor der griechischen Tragodie,
(Lectio Teubneriana 4), Stuttgart, Leipzig: Teubner1996, S. 44.

89  Vgl. Weege, Fritz: Der Tanz in der Antike, Hildesheim, New York: Olms 1976 (Halle/Saale 1926),
S.93.

90 Dasanimalische Begehren der Satyrn als karikierter mannlicher Gegensatz zum freien Polis-
biirger wurde von Mark Griffith, Hellmut Flashar und Edith Hall diskutiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

79


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

gehoren sie zum bunten Gefolge des Dionysos, das sowohl aus Anhingerinnen, den
ekstatisch tanzenden Minaden, als auch aus Anhingern, den dickbiuchigen und
betrunkenen Komasten, besteht. Dionysos verkorpert das Gegensitzliche und das
Fremde und wird daher nicht zufillig als Theatergott angesehen, der zwei Gesich-
ter hat, die im Theater durch lachende und weinende Theatermasken akzentuiert
werden.” Mit dem Ubergang vom kultischen zum theatralen Hintergrund gelten
die Satyrn als burleske und kollektive, geradezu paradigmatische Theaterwesen.
Aus einer genderkritischen Perspektive ist der hedonistische Satyr, der Frauen
bedringt und berfillt, im Zeitalter der #MeToo-Bewegung in seiner iiberwiegend
negativen Bedeutungsdimension fiir sexuelle Perversionen und Ubergriffe diskre-
ditiert worden. Er steht heute als Symbol fiir das, was als toxische Minnlichkeit
bezeichnet wird. Diese moderne Interpretation unterscheidet sich jedoch deutlich
von der historischen Gestalt des Satyrs in der griechischen Mythologie, die eher
als ambivalente, teils subversive Figur verstanden wurde. Die Bezeichnung »Saty-
riasis« in der Medizin, die einen pathologisch gesteigerten Sexualtrieb bei Min-
nern beschreibt, hat zweifellos zur negativen Konnotation des Satyrs beigetragen.
In der zeitgendssischen Medienlandschaft wird diese Figur nun mit realen Personen
wie dem Hollywood-Produzenten Harvey Weinstein, dem Investmentbanker Jeffrey
Epstein und dem Theatermacher Jan Fabre assoziiert — allesamt Minner, die fiir ih-
re sexualisierten Machtmissbriuche beriichtigt sind und in der Presse als moderne
Inkarnationen des Satyrs dargestellt wurden. Diese Verschiebung von der histori-
schen Figur hin zu einem modernen Symbol fiir toxische Minnlichkeit verdeutlicht
die Projektion aktueller gesellschaftlicher Probleme auf alte Mythen. Dabei wird das
urspriingliche Bild des Satyrs weitgehend tiberlagert und in einen neuen Kontext
gesetzt, der die Komplexitit der Figur reduziert und sie fast ausschlieflich aufihre
negativen Aspekte reduziert. Das historische Profil des Satyrs wird dabei weniger
als realer Bezugspunkt gesehen, sondern eher als eine Projektionsfliche fur zeit-
genossische Diskurse iiber Macht, Sexualitit und Geschlecht. Schlagzeilen dieser
Art (sexuelle Ubergriffe, kérperliche/seelische Misshandlungen, Machtmissbrauch
aufgrund von Geschlechtsunterschieden, Misogynie) hiufen sich unter der Leitfi-
gur des Satyrs und verdeutlichen, dass unsere Gesellschaft mit Minnlichkeitskon-
zepten®” auf und hinter der Bithne ringt, vor allem im kiinstlerischen Bereich, wo

91 Dionysos ist eine hochinteressante Figur, wenn es um gendertheoretische Verkorperungen
und Perspektiven im Theater geht: Geboren aus dem rechten Schenkel seines Vaters Zeus,
schiitzt sich der junge Gott als Kind vor dem Zorn der betrogenen Ehefrau Hera durch Stra-
tegien der Geschlechterinszenierung wie weibliche Maskerade und Cross-Dressing, um nicht
erkannt zuwerden. Da er wie Herakles eine sterbliche Mutter hat, muss sich Dionysos seinen
Weg in den Olymp erst mit Gewalt erkimpfen, was ihn von den anderen Gottheiten unter-
scheidet.

92 Wer gesellschaftspolitische Entwicklungen, kulturelle Phanomene und kiinstlerische Frage-
stellungen aufmerksam verfolgt, kommt nicht umhin festzustellen, dass Mannlichkeit auf

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

| DER TRAGISCHE ABGESANG DER BOCKE

die hypersexualisierte, kérperbewusste, emotionale und korperliche Intimitit von
Theaterarbeit und kreativen Arbeitsumgebungen oft erst in ihren Grenzen definiert
werden muss bzw. genau diese Grenziiberschreitung in Frage gestellt wird.

Mehr als nur ein Kinstler hat sich selbst als Satyr maskiert dargestellt, um
die soziale Konstruktion von Mannlichkeit und seine méinnliche Identitit durch
das Bild der bocksihnlichen Figur zu hinterfragen. Der amerikanische Kiinstler
Robert Mapplethorpe provozierte in den 1980er Jahren mit seinen Aufnahmen von
nackten schwarzen Minnern, grofdformatigen Penissen und Fetischkleidung. Als
Selbstportrit lie er sich als Satyr fotografieren, der hier fir eine queere Figur und
eine schwule Subkultur steht (siehe unten, auch zu den folgenden Kiinstlern, Abb.
19 — 21). Mapplethorpe hat die amerikanischen Vorstellungen von srace<, Geschlecht,
Gender und Moral angegriffen. Der amerikanische Medienkiinstler Matthew Bar-
ney inszeniert sich hingegen als stepptanzender, hochartifizieller und neobarocker
Satyr in seinem Mammutwerk Cremaster Cycle (1994 — 2002), in dem er Darstellun-
gen von Minnlichkeit in Kunst, Popkultur und Sport nachspiirt. In der Moderne ist
die Figur des Athleten historisch als Symbol fiir ideale Schénheit und als minnliche
Norm konstruiert worden. Barneys Bezug auf den Satyr als Alter Ego ermoglicht
einen imagindren Ausbruch aus der Norm der Mannlichkeit. Das skulpturale Werk
des polarisierenden belgischen Theatermachers Jan Fabre, das sich ebenso mit dem
Thema des Selbstportrits auseinandersetzt, erweist sich sowohl als eine Form der
Erforschung der menschlichen Natur als auch als ein Versuch, die verschiedenen
Facetten, die die Identitit eines Menschen ausmachen, darzustellen. Hier erscheint
er unter anderem in der Maske eines reuelosen und verfithrerischen Satyrs. Die
Verwandlung des Menschen in ein Tier und des Tieres in einen Menschen ist ein
wesentliches Merkmal in allen Werken von Jan Fabre, der 2021 wegen sexueller
Belistigung verurteilt wurde. Anhand dieser skizzierten Beispiele lassen sich drei
exemplarische Konzepte rund um die Komplexe von Identitit und Mannlichkeit
ausdifferenzieren: (1) die unterhaltsame Figur Athlet, (2) die fetischisierte Figur
schwule Subkultur, (3) die dimonische Figur Verfiihrer. Diese drei verschiedenen
Figurationen konnen als unterschiedliche Formen der Reprisentation des Anderen,
des Untergeordneten, oder des Marginalisierten in der Gruppe der hegemonialen
Miénnlichkeit verortet werden.

allen Ebenen und tberall auf der Welt kritisch verhandelt wird und dass insbesondere im
Bereich der Kunst neue Konzeptualisierungen, Kategorien und Ideen erforscht und ausgear-
beitet werden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—

81


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Johanna Hormann: Der Satyr in Theater und Tanz

Abb. 17-19: Satyr-Mannlichkeitskonzepte von Jan Fabre (Bildende Kunst/Performance);
Robert Mapplethorpe (Fotografie); Matthew Barney (Mixed-Media/Videokunst)

Zusammenfassend und mit Blick auf das folgende Kapitel lisst sich sagen, dass
das Satyrspiel heute als wesentlicher Bestandteil des kulturellen Gedichtnisses des
antiken Dramas betrachtet werden kann. Die Zeit des Umbruchs in der Theaterkul-
tur um 500v. Chr. zeigt sich in der Ambivalenz zwischen der Bewahrung des Diony-
sischen einerseits und dem Vergessen primitiver oder vor-dramatischer Vorformen
andererseits. Die Ereignisse, die das Verschwinden der Satyrn von der tragischen
Bithne kennzeichnen, kénnen letztlich nur durch Thesen angedeutet werden. Auf-
grund unzureichender Quellen verlieren sich die Urspriinge historischer Entwick-
lungen und jede Genealogie im Unwissen oder sie wird in den engen Rahmen ka-
nonischer Geschichtsdarstellung gezwingt. Wie Jan Assmann betont hat, kann das
kollektive Gedachtnis einer Kultur mit dem Begrift der Geschichte selbst in Konflikt
geraten. Dieser Konflikt entsteht nicht nur durch die Art und Weise, wie Geschich-
te erzihlt oder geschrieben wird. In diesem Spannungsfeld verschwimmen die Ur-
spriinge und Genealogien, und das historische Wissen wird entweder durch den
Mangel an Quellen getriibt oder in einem geschlossenen Rahmen der Geschichts-
darstellung verfestigt. In Anbetracht dieser Uberlegungen erscheint es sinnvoll, die
Frage nach dem Ursprung des Satyrspiels und der Trag6die im folgenden Abschnitt
neu zu fassen, um eine genauere und systematischere Analyse zu ermoglichen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839400166-004 - am 14.02.2026, 10:38:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I EEm—


https://doi.org/10.14361/9783839400166-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

