
596 Rezensionen

phallus, and not Śiva himself, when they bow down
in worship? Mahatma Gandhi noted in Young India
(15-9-1927): “It was in a missionary book that I first
learnt that Shivalingam had any obscene significance
at all.” Whether one considers it “obscene” may be a
matter of personal moral preference, but the point is
that its description as a phallus, when it literally means a
“sign” (154) involves a double semantic jeopardy: This
is not what it actually means literally and this is not
how it is viewed by the believers phenomenologically.
If such a description is a missionary legacy, then it is
best discarded in serious anthropology.

Arvind Sharma

Headrick, Annabeth: The Teotihuacan Trinity. The
Sociopolitical Structure of an Ancient Mesoamerican
City. Austin: University of Texas Press, 2007. 210 pp.,
fig., illus. ISBN 978-0-292-71665-0. Price: £ 30.00

Der Titel ist Programm; es geht der Autorin um
die Dreiheit der Institutionen und deren Vertreter, die
ihrer Meinung nach in der altmexikanischen Metropole
des 1. Jahrtausends im zentralmexikanischen Hochland
um Herrschaft und Macht rangen: die althergebrachten
Lineages, der König und die Kriegerelite, organisiert in
verschiedenen Kriegerorden. Der Untertitel verspricht,
die soziopolitische Struktur der Stadt darzustellen. Je-
doch lässt die Autorin die in vorherigen Jahrzehnten
besonders betonte Rolle der Priesterschaft bis auf eine
kurze Bemerkung in den Schlussbetrachtungen, dass sie
wohl eine weiterführende Untersuchung wert seien, un-
berücksichtigt. Ebenso vernachlässigt sie die Bedeutung
der Schicht der Händler und Fernhändler.

Hatte man vor einem halben Jahrhundert noch von
dem Charakter der Teotihuacan-Gesellschaft als einer
Theokratie gesprochen, weil man sie als vorstaatliche,
friedliche Gesellschaft betrachtete, so sind nun mit der
vorliegenden Darstellung die Aussagen in ihr Gegenteil
verkehrt. Die Gesellschaft von Teotihuacan wird schon
seit längerem als eine Staatsgesellschaft angesprochen;
in der vorliegenden Beschreibung jedoch als unter einem
König stehend und mit einer differenzierten, aber auf
jeden Fall aggressiven Kriegerelite aufgefasst. Man ist
noch vor Jahren der Meinung gewesen, dass sich die
Teotihuacan-Gesellschaft von den anderen sogenann-
ten klassischen Gesellschaften Altmexikos offenbar da-
durch unterschied, dass keine Herrscherdynastien in den
Kunstäußerungen und historischen Monumenten wie
vergleichsweise in der klassischen Maya-Kultur sichtbar
werden. Man schlussfolgerte, dass eine Oligarchie das
Gemeinwesen geführt habe. Der Autorin zufolge steht
die Existenz eines Königtums jedoch außer Frage.

Womit meint die Autorin diese Aussagen schlüssig
begründen zu können? Sie hat sich jahrelang und inten-
siv mit der Analyse der archäologischen Befunde und
künstlerischen Zeugnisse, vor allem des Architekturen-
sembles im Zentrum der Stadt mit den großen Pyra-
miden und der zentralen Prozessionsstraße (“Avenue of
the Dead”) sowie den erhaltenen Resten von Wandma-
lereien in den verschiedenen ausgegrabenen Wohnbezir-

ken befasst. Es steht außer Zweifel, dass Aussagen zur
Gesellschaftsstruktur und den dynamischen Machtgrup-
pen nur aus dergleichen Analysen zu gewinnen sind.
Jedoch bleibt ohne authentische verbale Berichte über
diese Stadtkultur des 1. Jahrtausends und wegen des
Fehlens einer lesbaren Schrift jede Interpretation von
Kunstäußerungen stark von subjektiven Impressionen
geprägt.

Die Autorin liest erstaunliche Details aus den Wand-
malereien heraus und suggeriert, dass sich daran alle von
ihr dargestellten Zusammenhänge ablesen ließen. Je-
doch benutzt sie die Methode des ethnographischen Ver-
gleichs nach Auffassung der Rezensentin in unzulässiger
Weise: Sie interpretiert die weitgehend statischen Abbil-
dungen mittels der in Texten überlieferten Berichte aus
der klassischen Maya-Kultur einerseits und aus der rund
800 Jahre später sich in Zentralmexiko entwickelnden
aztekischen Gesellschaft andererseits. Es stört sie nicht,
dass mehr als ein halbes Jahrtausend später und andere
Bedingungen die aztekische Berichterstattung über die
alte Kultur stark beeinflusst haben müssen und sie in das
mythische Zeitalter versetzen. Sie verortet die Darstel-
lung von Ritualen in Teotihuacan als solche eines die
Gesellschaft bestimmenden Ursprungsmythos von der
Errichtung des Weltenbaums in der irdischen Welt der
Teotihuacanos. Dabei kann sie sich eben aber nur ver-
gleichsweise auf die angeführten anderen Gesellschaften
stützen, deren Wurzeln und Entwicklung sich jedoch
offensichtlich vom Staat von Teotihuacan unterschieden.

Fragen von Jenseitsvorstellungen sieht die Autorin
einzig in der Verwandlung sich im Kampf oder auf
dem Opferstein hingebenden Kriegern in Schmetterlin-
ge, weil diese in den Wandmalereien so häufig vorkom-
men. Sie vergleicht den Einsatz der Teotihuacan-Krieger
mit dem islamischen Jihad. Für sie sind Beispiele des
Fliegerspiels in den Golfküstenkulturen, auch die heu-
tigen Rituale, und alle Zeremonien, bei denen während
der aztekischen Jahresfeste Pfähle eine Rolle spielten,
in enger inhaltlicher Beziehung zu Riten zu sehen,
die in Wandmalereien von Teotihuacan wiedergegeben
sind und von ihr mit dem Errichten des Weltenbaums
als zentralem Ursprungsmythos verbunden werden. Sie
trennt sich zudem explizit von der allgemein verbreiteten
Idee, dass die Wandmalerei in dem Stadtteil Tepantitla
das jenseitige “Reich des Regengottes” darstelle. Sie
holt alle bildlichen Wiedergaben von Personen in ent-
sprechenden Darstellungen in das tägliche Leben der
Teotihuacanos zurück und lehnt ihre Interpretation als
Darstellungen von Jenseitswelten ab. Ob man der Auto-
rin in dieser Art Interpretation folgen möchte, hängt vom
eigenen Ermessen ab. Vieles aus der Lebenswirklichkeit
wurde einst gewiss in die Darstellung von Jenseitigem,
in die Welt der außermenschlichen Kräfte und Götter
und ihre Wirkungssphären übertragen. Dass es aber aus-
schließlich als Diesseitiges bildliche Darstellung erfah-
ren haben soll, darin vermag man der Autorin nicht zu
folgen.

War Teotihuacan das städtische Zentrum eines mäch-
tigen Territorialstaates, der weit über Zentralmexiko
hinaus die damalige Welt beherrschte, so waren im

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-596 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-596


Rezensionen 597

Gegensatz dazu die Maya-Staaten der klassischen Zeit
miteinander um die Vorherrschaft streitende Stadtstaaten
und der aztekische Staat ein Stadtstaat mit aggressiver
Expansionspolitik zur Errichtung einer sich weit ausdeh-
nenden Tributherrschaft. Sind die aztekischen Mythen
schon eine fragwürdige Interpretationsbasis für die Welt
der Teotihuacanos, so geht die Autorin in ihrer Suche
nach Vergleichbarem noch viel weiter. Sie spricht bei
der Einschätzung der Krieger und Paradiesvorstellun-
gen nicht nur direkt vom Teotihuacan Jihad. Selbst die
Begräbnisfeierlichkeiten für den US-Präsidenten Ronald
Reagan müssen zum Vergleich herhalten. Damit ver-
deutlicht die Autorin, dass für sie der Staat, unabhängig
von seiner sozioökonomischen Grundlage, im Prinzip
über Jahrtausende gleichwertig erscheint. Jenseitsvor-
stellungen sowie dazu gehörende Rituale wie deren
Repräsentation durch die Priesterschaft wären ihr zu-
folge gegenüber den Vorstellungen vom eigenen Stadt-
und Staatswesen als axis mundi und deren Demons-
tration durch Königtum und Kriegswesen unbedeutend
gewesen.

Sind einerseits viele neue Interpretationsansätze in
beeindruckender Fülle vorhanden, so ist doch die Be-
schränkung auf die Ausdeutung von Gewalt eines je-
weils einzelnen Herrschers im Machtkampf mit den
Kriegereliten enttäuschend. Zudem treten diese Aspekte
nach Meinung der Rezensentin in den interpretierten
Kulturäußerungen durchaus nicht so deutlich in Er-
scheinung. Die altmexikanischen Kulturen haben unter-
schiedliche soziopolitische Strukturen gehabt, jedoch ist
in keiner die Priesterschaft in der Bedeutungslosigkeit
versunken, was sich, soweit bekannt, aus der gesamten
Kosmogonie und deren ritueller Absicherung im Leben
erklärt. Warum sollte das in der Gesellschaft von Teoti-
huacan anders sein? Das vorliegende Buch enthält viele
Anregungen zum Nachdenken über die Interpretation
von altmexikanischen Kunstzeugnissen. Ein kritisches
Verhältnis zur subjektiven Sichtweise der Autorin er-
scheint jedoch angeraten.

Ursula Thiemer-Sachse

Hesse, Karl: A Jos! Die Welt, in der die Chachet-
Baininger leben. Sagen, Glaube und Tänze von der Ga-
zelle-Halbinsel Papua-Neuguineas. Hrsg. v. H. J. Hiery.
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2007. 276 pp., Fotos.
ISBN 978-3-447-05662-5. (Quellen und Forschungen
zur Südsee; Reihe A: Quellen, 2) Preis: € 48.00

Von 1966 bis 1980 lebte und arbeitete der heutige
Erzbischof von Rabaul, Karl Hesse, unter den Chachet-
Bainingern im nordwestlichen Bergland der Gazelle-
Halbinsel der heutigen Provinz East New Britain von
Papua-Neuguinea. Das Volk der Baininger, so die von
den Tolai-Nachbarn an der Küste übernommene Be-
zeichnung, von denen sich eine der fünf Untergrup-
pen selbst “Chachet” (wir sind Menschen) nennt, lebte
zerstreut und zurückgezogen in den Pflanzungen der
Wälder. Sie unterschieden sich in Verhaltensweisen und
Traditionen gravierend von den benachbarten Stämmen.
Im Mittelpunkt ihres traditionellen Lebens (wie auch

entsprechend dieses Buches) stand der Glaube an a Jos,
die Geister, der heute trotz fast vollständiger Christiani-
sierung nach wie vor stark vertreten ist. Die Geisterwelt
und damit der Glaube an die guten und bösen Mächte,
denen neben dem Totenreich auch die materielle Welt
sowie Naturerscheinungen, Krankheiten und Todesfälle
zuzuordnen waren, bestimmte das Leben von der Geburt
bis zum Tod. Insbesondere die Abhaltung des nächtli-
chen Feuertanzes stand im Zentrum der Baining-Kultur.
Dieser Maskentanz reflektierte nicht nur die Interaktion
mit den übernatürlichen Kräften. Indem die Geister im
Tanz Besitz von der Maske ergriffen, fand die Koexis-
tenz von Menschen und Geistern zueinander statt und
beeinflusste sich gegenseitig zum Wohle beider. Der
Band dokumentiert Hesses diesbezügliche Erlebnisse
und generell positive Erfahrungen unter und mit den
Chachet sowie seine eigene Tätigkeit bis zur Erlangung
der Unabhängigkeit des Landes im Jahr 1975.

In seinen einführenden Anmerkungen geht der Her-
ausgeber des Bandes, der Bayreuther Historiker Her-
mann Hiery, auf die Kontextbedingungen der Region
und seiner Menschen ein, deren Christianisierung durch
Herz-Jesu-Missionare in den Küstengebieten 1896 und
im Landesinneren 1952/53 begann. So sind für ihn zwei
Ereignisse für die Perzeption der Baininger durch die
Europäer bedeutsam, die in der deutschen Kolonial-
epoche gründen. Zum einen die schon Ende des 19.
Jahrhunderts durch Mission und Kolonialverwaltung er-
kannte Verachtung und Ausbeutung der Baininger durch
die sich überlegen gebende Gruppe der benachbarten
Tolai mittels Raubzügen, Entführungen und Tributver-
pflichtungen, die bis heute, so das Urteil eines Priesters,
bei den Bergbewohnern “a deep sense of inferiority
complex” (viii) hinterlassen haben. Dass dazu nicht nur
Europäer, sondern gerade auch Missionare beigetragen
haben, belegt die Aussage des Paters Alfred Hagen
von 1941. Danach seien die “Hinterwäldler der Südsee”
nicht nur “kaum einer Kultivierung fähig”, sondern auch
mit ihrer den Tolai gegenüber untergeordneten Skla-
venrolle glücklich (151). Zum anderen das so genannte
“Baining-Massaker” von St. Paul vom 13. August 1904,
dem zehn europäische Missionsangehörige zum Opfer
fielen. Bis heute wird der “Baininger Märtyrer” in der
katholischen Kirche gedacht.

Mit den folgenden Strafexpeditionen sowie der kolo-
nialgerichtlichen Verurteilung und anschließenden Exe-
kution von – so ein Zeitzeuge – sechs Gefangenen be-
gann nach Hesse die “Leidensgeschichte der Baininger”
(x), die für die Beteiligten den raschen demographischen
Niedergang der Volksgruppe bis hin zum Aussterben
nahe legte. Im Ersten Weltkrieg folgten Übergriffe und
die Verschleppung durch Rekrutierer für die Plantagen
der Weißen, dem sich Epidemien und Zwangsverpflich-
tungen als Träger durch das japanische Militär während
des Zweiten Weltkriegs oder die alternative Hungersnot
als Folge der Flucht in den Urwald anschlossen. Hinzu
kam, dass den Bainingern durch die Missionare bereits
Anfang des Jahrhunderts die Abhaltung des als exzes-
siv gewerteten Feuertanzes als nicht erhaltenswerte un-
christliche Tradition untersagt worden war. Stattdessen

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-596 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-596

