596

phallus, and not Siva himself, when they bow down
in worship? Mahatma Gandhi noted in Young India
(15-9-1927): “It was in a missionary book that I first
learnt that Shivalingam had any obscene significance
at all.” Whether one considers it “obscene” may be a
matter of personal moral preference, but the point is
that its description as a phallus, when it literally means a
“sign” (154) involves a double semantic jeopardy: This
is not what it actually means literally and this is not
how it is viewed by the believers phenomenologically.
If such a description is a missionary legacy, then it is
best discarded in serious anthropology.

Arvind Sharma

Headrick, Annabeth: The Teotihuacan Trinity. The
Sociopolitical Structure of an Ancient Mesoamerican
City. Austin: University of Texas Press, 2007. 210 pp.,
fig., illus. ISBN 978-0-292-71665-0. Price: £ 30.00

Der Titel ist Programm; es geht der Autorin um
die Dreiheit der Institutionen und deren Vertreter, die
ihrer Meinung nach in der altmexikanischen Metropole
des 1. Jahrtausends im zentralmexikanischen Hochland
um Herrschaft und Macht rangen: die althergebrachten
Lineages, der Konig und die Kriegerelite, organisiert in
verschiedenen Kriegerorden. Der Untertitel verspricht,
die soziopolitische Struktur der Stadt darzustellen. Je-
doch ladsst die Autorin die in vorherigen Jahrzehnten
besonders betonte Rolle der Priesterschaft bis auf eine
kurze Bemerkung in den Schlussbetrachtungen, dass sie
wohl eine weiterfiihrende Untersuchung wert seien, un-
berticksichtigt. Ebenso vernachlissigt sie die Bedeutung
der Schicht der Héndler und Fernhindler.

Hatte man vor einem halben Jahrhundert noch von
dem Charakter der Teotihuacan-Gesellschaft als einer
Theokratie gesprochen, weil man sie als vorstaatliche,
friedliche Gesellschaft betrachtete, so sind nun mit der
vorliegenden Darstellung die Aussagen in ihr Gegenteil
verkehrt. Die Gesellschaft von Teotihuacan wird schon
seit lingerem als eine Staatsgesellschaft angesprochen;
in der vorliegenden Beschreibung jedoch als unter einem
Konig stehend und mit einer differenzierten, aber auf
jeden Fall aggressiven Kriegerelite aufgefasst. Man ist
noch vor Jahren der Meinung gewesen, dass sich die
Teotihuacan-Gesellschaft von den anderen sogenann-
ten klassischen Gesellschaften Altmexikos offenbar da-
durch unterschied, dass keine Herrscherdynastien in den
KunstduBerungen und historischen Monumenten wie
vergleichsweise in der klassischen Maya-Kultur sichtbar
werden. Man schlussfolgerte, dass eine Oligarchie das
Gemeinwesen gefiihrt habe. Der Autorin zufolge steht
die Existenz eines Konigtums jedoch aufler Frage.

Womit meint die Autorin diese Aussagen schliissig
begriinden zu kdnnen? Sie hat sich jahrelang und inten-
siv mit der Analyse der archdologischen Befunde und
kiinstlerischen Zeugnisse, vor allem des Architekturen-
sembles im Zentrum der Stadt mit den groBSen Pyra-
miden und der zentralen Prozessionsstrafie (“Avenue of
the Dead”) sowie den erhaltenen Resten von Wandma-
lereien in den verschiedenen ausgegrabenen Wohnbezir-

Rezensionen

ken befasst. Es steht auler Zweifel, dass Aussagen zur
Gesellschaftsstruktur und den dynamischen Machtgrup-
pen nur aus dergleichen Analysen zu gewinnen sind.
Jedoch bleibt ohne authentische verbale Berichte iiber
diese Stadtkultur des 1. Jahrtausends und wegen des
Fehlens einer lesbaren Schrift jede Interpretation von
KunstiuBerungen stark von subjektiven Impressionen
gepragt.

Die Autorin liest erstaunliche Details aus den Wand-
malereien heraus und suggeriert, dass sich daran alle von
ihr dargestellten Zusammenhinge ablesen liefen. Je-
doch benutzt sie die Methode des ethnographischen Ver-
gleichs nach Auffassung der Rezensentin in unzulidssiger
Weise: Sie interpretiert die weitgehend statischen Abbil-
dungen mittels der in Texten iiberlieferten Berichte aus
der klassischen Maya-Kultur einerseits und aus der rund
800 Jahre spiter sich in Zentralmexiko entwickelnden
aztekischen Gesellschaft andererseits. Es stort sie nicht,
dass mehr als ein halbes Jahrtausend spiter und andere
Bedingungen die aztekische Berichterstattung iiber die
alte Kultur stark beeinflusst haben miissen und sie in das
mythische Zeitalter versetzen. Sie verortet die Darstel-
lung von Ritualen in Teotihuacan als solche eines die
Gesellschaft bestimmenden Ursprungsmythos von der
Errichtung des Weltenbaums in der irdischen Welt der
Teotihuacanos. Dabei kann sie sich eben aber nur ver-
gleichsweise auf die angefiihrten anderen Gesellschaften
stiitzen, deren Wurzeln und Entwicklung sich jedoch
offensichtlich vom Staat von Teotihuacan unterschieden.

Fragen von Jenseitsvorstellungen sieht die Autorin
einzig in der Verwandlung sich im Kampf oder auf
dem Opferstein hingebenden Kriegern in Schmetterlin-
ge, weil diese in den Wandmalereien so hiufig vorkom-
men. Sie vergleicht den Einsatz der Teotihuacan-Krieger
mit dem islamischen Jihad. Fiir sie sind Beispiele des
Fliegerspiels in den Golfkiistenkulturen, auch die heu-
tigen Rituale, und alle Zeremonien, bei denen wihrend
der aztekischen Jahresfeste Pfihle eine Rolle spielten,
in enger inhaltlicher Beziehung zu Riten zu sehen,
die in Wandmalereien von Teotihuacan wiedergegeben
sind und von ihr mit dem Errichten des Weltenbaums
als zentralem Ursprungsmythos verbunden werden. Sie
trennt sich zudem explizit von der allgemein verbreiteten
Idee, dass die Wandmalerei in dem Stadtteil Tepantitla
das jenseitige ‘“Reich des Regengottes” darstelle. Sie
holt alle bildlichen Wiedergaben von Personen in ent-
sprechenden Darstellungen in das tdgliche Leben der
Teotihuacanos zuriick und lehnt ihre Interpretation als
Darstellungen von Jenseitswelten ab. Ob man der Auto-
rin in dieser Art Interpretation folgen mochte, hingt vom
eigenen Ermessen ab. Vieles aus der Lebenswirklichkeit
wurde einst gewiss in die Darstellung von Jenseitigem,
in die Welt der aulermenschlichen Krifte und Gotter
und ihre Wirkungssphéren iibertragen. Dass es aber aus-
schlieBlich als Diesseitiges bildliche Darstellung erfah-
ren haben soll, darin vermag man der Autorin nicht zu
folgen.

War Teotihuacan das stddtische Zentrum eines méch-
tigen Territorialstaates, der weit iiber Zentralmexiko
hinaus die damalige Welt beherrschte, so waren im

Anthropos 104.2009

1P 21673.216.60, 05:32:44. © Urheberrechtlich geschitzter Inhaf
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-596

Rezensionen

Gegensatz dazu die Maya-Staaten der klassischen Zeit
miteinander um die Vorherrschaft streitende Stadtstaaten
und der aztekische Staat ein Stadtstaat mit aggressiver
Expansionspolitik zur Errichtung einer sich weit ausdeh-
nenden Tributherrschaft. Sind die aztekischen Mythen
schon eine fragwiirdige Interpretationsbasis fiir die Welt
der Teotihuacanos, so geht die Autorin in ihrer Suche
nach Vergleichbarem noch viel weiter. Sie spricht bei
der Einschitzung der Krieger und Paradiesvorstellun-
gen nicht nur direkt vom Teotihuacan Jihad. Selbst die
Begribnisfeierlichkeiten fiir den US-Prisidenten Ronald
Reagan miissen zum Vergleich herhalten. Damit ver-
deutlicht die Autorin, dass fiir sie der Staat, unabhéngig
von seiner soziookonomischen Grundlage, im Prinzip
iiber Jahrtausende gleichwertig erscheint. Jenseitsvor-
stellungen sowie dazu gehorende Rituale wie deren
Reprisentation durch die Priesterschaft wiren ihr zu-
folge gegeniiber den Vorstellungen vom eigenen Stadt-
und Staatswesen als axis mundi und deren Demons-
tration durch Konigtum und Kriegswesen unbedeutend
gewesen.

Sind einerseits viele neue Interpretationsansitze in
beeindruckender Fiille vorhanden, so ist doch die Be-
schriankung auf die Ausdeutung von Gewalt eines je-
weils einzelnen Herrschers im Machtkampf mit den
Kriegereliten enttduschend. Zudem treten diese Aspekte
nach Meinung der Rezensentin in den interpretierten
KulturduBerungen durchaus nicht so deutlich in Er-
scheinung. Die altmexikanischen Kulturen haben unter-
schiedliche soziopolitische Strukturen gehabt, jedoch ist
in keiner die Priesterschaft in der Bedeutungslosigkeit
versunken, was sich, soweit bekannt, aus der gesamten
Kosmogonie und deren ritueller Absicherung im Leben
erklidrt. Warum sollte das in der Gesellschaft von Teoti-
huacan anders sein? Das vorliegende Buch enthilt viele
Anregungen zum Nachdenken iiber die Interpretation
von altmexikanischen Kunstzeugnissen. Ein kritisches
Verhiltnis zur subjektiven Sichtweise der Autorin er-
scheint jedoch angeraten.

Ursula Thiemer-Sachse

Hesse, Karl: A Jos! Die Welt, in der die Chachet-
Baininger leben. Sagen, Glaube und Tinze von der Ga-
zelle-Halbinsel Papua-Neuguineas. Hrsg. v. H. J. Hiery.
Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2007. 276 pp., Fotos.
ISBN 978-3-447-05662-5. (Quellen und Forschungen
zur Siidsee; Reihe A: Quellen, 2) Preis: € 48.00

Von 1966 bis 1980 lebte und arbeitete der heutige
Erzbischof von Rabaul, Karl Hesse, unter den Chachet-
Bainingern im nordwestlichen Bergland der Gazelle-
Halbinsel der heutigen Provinz East New Britain von
Papua-Neuguinea. Das Volk der Baininger, so die von
den Tolai-Nachbarn an der Kiiste iibernommene Be-
zeichnung, von denen sich eine der fiinf Untergrup-
pen selbst “Chachet” (wir sind Menschen) nennt, lebte
zerstreut und zurlickgezogen in den Pflanzungen der
Wilder. Sie unterschieden sich in Verhaltensweisen und
Traditionen gravierend von den benachbarten Stimmen.
Im Mittelpunkt ihres traditionellen Lebens (wie auch

Anthropos 104.2009

597

entsprechend dieses Buches) stand der Glaube an a Jos,
die Geister, der heute trotz fast vollstindiger Christiani-
sierung nach wie vor stark vertreten ist. Die Geisterwelt
und damit der Glaube an die guten und bosen Michte,
denen neben dem Totenreich auch die materielle Welt
sowie Naturerscheinungen, Krankheiten und Todesfille
zuzuordnen waren, bestimmte das Leben von der Geburt
bis zum Tod. Insbesondere die Abhaltung des nichtli-
chen Feuertanzes stand im Zentrum der Baining-Kultur.
Dieser Maskentanz reflektierte nicht nur die Interaktion
mit den iibernatiirlichen Kriften. Indem die Geister im
Tanz Besitz von der Maske ergriffen, fand die Koexis-
tenz von Menschen und Geistern zueinander statt und
beeinflusste sich gegenseitig zum Wohle beider. Der
Band dokumentiert Hesses diesbeziigliche Erlebnisse
und generell positive Erfahrungen unter und mit den
Chachet sowie seine eigene Tétigkeit bis zur Erlangung
der Unabhingigkeit des Landes im Jahr 1975.

In seinen einfiihrenden Anmerkungen geht der Her-
ausgeber des Bandes, der Bayreuther Historiker Her-
mann Hiery, auf die Kontextbedingungen der Region
und seiner Menschen ein, deren Christianisierung durch
Herz-Jesu-Missionare in den Kiistengebieten 1896 und
im Landesinneren 1952/53 begann. So sind fiir ihn zwei
Ereignisse fiir die Perzeption der Baininger durch die
Europder bedeutsam, die in der deutschen Kolonial-
epoche grilnden. Zum einen die schon Ende des 19.
Jahrhunderts durch Mission und Kolonialverwaltung er-
kannte Verachtung und Ausbeutung der Baininger durch
die sich iiberlegen gebende Gruppe der benachbarten
Tolai mittels Raubziigen, Entfilhrungen und Tributver-
pflichtungen, die bis heute, so das Urteil eines Priesters,
bei den Bergbewohnern “a deep sense of inferiority
complex” (viii) hinterlassen haben. Dass dazu nicht nur
Europier, sondern gerade auch Missionare beigetragen
haben, belegt die Aussage des Paters Alfred Hagen
von 1941. Danach seien die “Hinterwildler der Stidsee”
nicht nur “kaum einer Kultivierung fahig”, sondern auch
mit ihrer den Tolai gegeniiber untergeordneten Skla-
venrolle gliicklich (151). Zum anderen das so genannte
“Baining-Massaker” von St. Paul vom 13. August 1904,
dem zehn europidische Missionsangehorige zum Opfer
fielen. Bis heute wird der “Baininger Martyrer” in der
katholischen Kirche gedacht.

Mit den folgenden Strafexpeditionen sowie der kolo-
nialgerichtlichen Verurteilung und anschlieBenden Exe-
kution von — so ein Zeitzeuge — sechs Gefangenen be-
gann nach Hesse die “Leidensgeschichte der Baininger”
(x), die fiir die Beteiligten den raschen demographischen
Niedergang der Volksgruppe bis hin zum Aussterben
nahe legte. Im Ersten Weltkrieg folgten Ubergriffe und
die Verschleppung durch Rekrutierer fiir die Plantagen
der Weilen, dem sich Epidemien und Zwangsverpflich-
tungen als Triger durch das japanische Militdr wihrend
des Zweiten Weltkriegs oder die alternative Hungersnot
als Folge der Flucht in den Urwald anschlossen. Hinzu
kam, dass den Bainingern durch die Missionare bereits
Anfang des Jahrhunderts die Abhaltung des als exzes-
siv gewerteten Feuertanzes als nicht erhaltenswerte un-
christliche Tradition untersagt worden war. Stattdessen

1P 21673.216.60,
m

05:32:44, © Urheberrachtlich geschtzter Inhak 3
‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-596

