
2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die »heimliche« Fokussierung auf die »richtige« Ordnung der Ge­
sellschaft führt zu einem fachlichen Forschungsgestus, der sich zuweilen 
in der politisch korrekten Litanei einschlägiger Formeln erschöpft. Zi­
tiert werden dann die »komplexe Ordnung«, die »Widerständigkeit« und 
»Widersprüchlichkeit« des Lebens, die »Heterogenität« sozialer Schich­
tung und »Lebensstile«, die »Subjektivität« jeglicher Lebenspraxis und 
die »Vielfalt« und »Vielschichtigkeit« gesellschaftlicher »Sinnkomple­
xe«, die mit einzelnen, ohne Verweis aufirgendwelche Quellen verwen­
deten Wirklichkeitsfragmenten illustriert und argumentativ zu einem wis­
senschaftlichen Text montiert werden. Diese in elaboriertem Fachjargon 
und unter Einbezug aller diskursiven Formationselemente hergestellten 
Beiträge unterliegen allerdings der Gefahr substanz- und rezeptionslos 
werdender Äußerungen, da die intersubjektive Nachvollziehbarkeit und 
die intendierte Transparenz komplexer Wirklichkeit nicht garantiert 
werden können. 

Die Plausibilisierung der volkskundlichen Risikobearbeitung ihres 
ambivalent konstruierten Gesellschaftsmodells der »differenzierten Inte­
gration« basiert auf einer- beispielsweise im »folkloristischen« Exzess 
konkretisierten und dramatisierten- Übertragung des Sprichworts »Was 
Du nicht willst, das man Dir tu, das füg' auch keinemAndem zu«. Ent­
sprechend oft erscheinen die Themen der exklusiv-exkludierenden 
»Ethnizität«, der »nationalen Identitätskonstruktion«, der »volkskultu­
rellen Mythen«, des diversifizierten »Lebensstils«, der »subjektiven 
Sinndeutung«, des sozial strukturierten »Umgangs mit Natur und Um­
welt«, des »Transnationalismus«, der »Interkulturalität« und letztlich 
auch des »Kulturalismus« auf der volkskundlichen Forschungsagenda 
am Ende des 20. Jahrhunderts. So dezidiert die Fachvertreterinnen dis­
kursiv gegen (diese) Ideologien und Ideologisierungen auftreten, so 
pragmatisch ist ihre gesellschaftliche Stabilisierung ausgerichtet: In der 
konstanten, theoretischen wie empirischen Aufrechterhaltung von Ambi­
valenz und Widersprüchlichkeit, die anhand der Diskurspraxis konstant 
und prozeduralisiert in die fachliche Episteme eingeschrieben werden, 
sind nur praktische, situationsadäquate, kompromissorientierte Gesell­
schaftslösungen denk- und vorstellbar. 

Das volkskundliche Formationsfeld 

Die Krise und Konkurrenz, in der sich neben den anderen wissenschaft­
lichen Institutionen am Ende des 20. Jahrhunderts auch die Volkskunde 
befindet, gründen weniger in der qualitativen Unsicherheit des je her­
vorgebrachten Wissens als vielmehr in der Vielfalt der zeitgenössischen 

157 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Denk- und Wissensmöglichkeiten (vgl. Nowotny 1999: 44f). In dieser 
Vielfalt der Möglichkeiten liegt nicht nur eine inhaltliche Potenzierung 
der inhärenten Bedeutung- die einer Eindeutigkeit bzw. sicheren Aus­
sagekraft des Wissens entgegensteht- sondern auch eine Vervielfalti­
gung der legitimen Rede- und Deutungspositionen. Es besteht zu dieser 
Zeit kein einheitliches und fixiertes, gesellschaftlich sanktioniertes Deu­
tungsprimat (mehr), das seinen Rezipientinnen feste, autoritäre und so­
zial autorisierte Denkpositionen präsentiert oder solche präferiert. Jede 
Institution undjede/r Rednerirr muss deshalb immer wieder um die Legi­
timität und die Absicherung ihrer (Sprech-)Position besorgt sein; das 
heißt, jede Institution und jede/r Rednerirr muss in der Praxis seines Re­
dens und Denkens aktiv darum bemüht sein, die eigene Sprechsituation 
zu stabilisieren und für ein Legitimität erzeugendes Publikum sorgen. 
Demgegenüber bildet gleichzeitig die Formierung von Redezusammen­
hängen und Sprechpositionen in der Gestalt wissenschaftlicher Diszipli­
nen noch immer eine funktionierende Strategie der Legitimitätsahsiche­
rung (vgl. Toulmin 2005). 

Aufgrund dieses ambivalent instabilen Kontextes, der zwischen der 
Neu- und der Re-Etablierung der legitimen Autorität des jeweiligen 
facheigenen Wissens schwankt, richtet sich die diskursanalytische Per­
spektive, die sich für die Art und Qualität des volkskundlich-kultur­
wissenschaftlichen Wissens interessiert, noch einmal neu aus: » The fo­
cus of sociological analysis must therefore increasingly be the peculiar 
nature and function of knowledge in social relations as well as the car­
riers of such knowledge together with the resulting changes in power re­
lations and sources of social conflict.« (Stehr 2005: 115) Zum bisherigen 
Blick auf »Kultur« als gesellschaftsformierender Begriff tritt dement­
sprechend ein zweiter hinzu, der sich auf das volkskundliche Wissen als 
fachlich institutionalisierte Diskurspraxis konzentriert. Gemeint ist da­
mit der diskursanalytische Nachvollzug einer spezifischen Strukturie­
rung volkskundlicher Sprechpraxis im Rahmen und mit dem Resultat 
einer eigenen Wissensformation. Im Kontext eines disziplinären Kon­
kurrenzfelds, in das sich die Volkskunde am Ende des Jahrhunderts ge­
stellt sieht, interessieren die inneren und äußeren Differenzsetzungen, 
die die Fachvertreterinnen zugunsten eines typisch eigenen disziplinären 
Profils sowie zugunsten dessen Konsistenz und Substanz einführen 
(müssen). Zudem bestimmt die folgende Untersuchung der volkskundli­
chen Publikationen das Ziel einer analytischen Beschreibung des fachli­
chen »Formationsfelds« (vgl. Foucault 1997: 156), innerhalb dessen sich 
die Volkskundlerinnen denkend und redend bewegen. Von welchen 
»Achsen« dieses Feld konturiert und gesichert wird, bildet einen 
Schwerpunkt der folgenden Analyse. Und es steht zur Frage, anhand 

158 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

welcher leitenden Differenzen und mithilfe welcher »Formationsregel« 
(vgl. Foucault 1997: 58) in volkskundlicher Diskurspraxis der diszipli­
näre Rahmen gesetzt wird, innerhalb dessen sich die fachlichen Äuße­
rungen zu »wahrheitsgemäßen« und »sinnvollen« Aussagen der Diszi­
plin transformieren. 

Den Schwerpunkt dieses zweiten Teils der »Kultur«-Konstruktionen 
bildet konsequent die analytische Orientierung darauf, wie die volks­
kundliche Wissensarbeit ein spezifisch disziplinäres Formationsfeld 
konstruiert, das das Fach in der Folge für seine institutionelle Zukunfts­
sicherung instrumentell einzusetzen versucht. 

Innere und äußere Differenz(setzung)en: 
Interne Differenzierung -externe Oppositionierung 

Allen gemeinsam ist im volkskundlichen Denkkontext - wie im ersten 
Teil des diskursanalytischen Nachvollzugs erkennbar wurde- die Ver­
wendung von »Kultur« als relationierendem Analyseinstrument Damit 
ist den Fachvertreterinnen eine grundlegende Strukturierung ihrer inhalt­
lichen wie identitären Facharbeit zur stabilisierenden Homogenisierung 
an die Hand gegeben. Ihr analytisches Forschungsset und ihr selbstfor­
mierendes Identitätsinstrument finden die Volkskundlerinnen im »Kul­
turbegriff« zusammengefasst, der als Formel sowohl die komplexe Rea­
litätserschliessung als auch deren Formulierung im Sinn und zum Ziel 
einer (»aufgeklärten«) gesellschaftlichen Ordnung ermöglicht. Als Rela­
tionierungsformel bringt der Kulturbegriff sowohl den jeweiligen 
Gegenstand und dessen Profil mit der Form und Position des Faches in 
einen - ebenfalls komplex - miteinander verbundenen Zusammenhang. 
Allen gemeinsam ist dementsprechend auch die Vorstellung vom- im­
mer wieder zu entwerfenden - Profil der Gesellschaft als differenzierte 
Integration aller in eine (räumlich-staatlich verfasste) Gemeinschaft. 
Trotz Einigkeit hinsichtlich dieser Fokussierung ihrer Wissensproduk­
tion zeigt sich eine innerfachliche Heterogenität, die einzelnen Relatio­
nierungsfelder zu denken und zu gewichten. Und in den Blick kommen 
unter diesem Motto auch die Gegner eines solchen »integrierten Diffe­
renzmodells«. Dementsprechend verwenden die Volkskundlerinnen 
einen nicht unwesentlichen Teil ihrer Denk- und Argumentationsenergie 
auf innere wie äußere Grenzsetzungen (vgl. Wegmann 1999: 260).4 Die 

4 Der Aufgabe der Grenzsetzung sehen sich auch alle anderen Disziplinen 
gegenübergestellt, wie es beispielsweise Nikolaus Wegmann für die (deut­
sche) Literaturwissenschaft beschreibt: »Für die Literaturwissenschaft ist 
die Frage nach ihren Fachgrenzen ein immer wiederkehrender Anstoß zur 
Beschreibung der eigenen disziplinären Identität. Das gilt auch in der ak-

159 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Verhandlung der Grenzen beinhaltet nicht allein die konturgebende Pro­
filierung der Disziplin sondern ebenso stark die Sicherung der inneren 
Substanz des Fachs. 

Interne Differenzierung 

Im Blick auf die Widerreden, Modifikationen, Bestätigungen und Pro­
teste, die im fachlichen Reden - egal ob im Feld der Programmatik, der 
Sachkulturforschung oder der Stadtethnologie - immer wieder zutage 
treten, soll im Folgenden nachvollzogen werden, wie sich die fachinter­
nen Uneinigkeiten im disziplinärenWissen manifestieren. 

»Kultur«: als Zugang zu menschlicher Praxis 
Carola Lipp hat sich in einem eigenen Artikel, der als Beitrag zum 

geschichtswissenschaftliehen Sonderband »Kulturgeschichte Heute« 
1998 erschienen ist, mit der »aktuellen deutschen Debatte um das Ver­
hältnis von Kultur, Sozialgeschichte und Historischer Anthropologie 
bzw. Alltagsgeschichte« auseinandergesetzt (Lipp 1996: 78).5 In dem 
dicht und detailliert gearbeiteten Artikel, der unter der titelgebenden 
Perspektive »Politische Kultur oder das Politische und Gesellschaftliche 
in der Kultur« steht, beschäftigt sich Lipp an verschiedenen Stellen ex­
plizit mit den Thesen und Konzeptualisierungen von Wolfgang Kaschu­
bas Kulturalismus-Beitrag und manifestiert darin ihre nach innen - in 
die Volkskunde- wie nach außen- gegenüber der Geschichts- und Poli­
tikwissenschaft sowie der Soziologie, die sie in ihre Diskussion einbe­
zieht- gesetzten Grenzen fachlich »sinnvoller« Denkpraxis. Lipp kriti­
siert grundsätzlich die »argumentativen Inkonsistenzen« (Lipp 1996: 
78), die sowohl in Kaschubas wie auch in den anderen Artikeln rund um 

tuellen Situation: Wenn ständig weitere Paralleldisziplinen und immer 
neue Paradigmen ausformuliert werden, stellt sich gleichsam im Rücken 
dieser allseitigen Veränderungen noch dringlicher die Frage, wo sich in all 
dem signifikante Trennlinien lokalisieren lassen. [ ... ] Typischerweise ver­
steht man im Kontext der Wissenschaftsgeschichte >Fachgrenze< als eine 
Abgrenzung nach außen. Hier interessieren jedoch Grenzziehungen inner­
halb des Fachs. Man kann dann z.B. nach Fachgegenständen oder Schul­
bildungen unterscheiden oder auch[ ... ] die Differenz von Zentrum und Pe­
ripherie anlegen.« (Wegmann 1999: 260) 

5 Zu dieser Debatte zählt Lipp neben Beiträgen von Ute Daniel, Richard van 
Dülmen, Paul Jelavich und Roland Sieder, die alle zwischen 1993 und 
1995 in der geschichtswissenschaftliehen Zeitschrift »Geschichte und Ge­
sellschaft« veröffentlicht wurden, auch den Kulturalismus-Beitrag von 
Wolfgang Kaschuba, der unter dem Titel »Kulturalismus: Kultur statt Ge­
sellschaft?« ebenfalls 1995 in dieser Zeitschrift abgedruckt wurde. 

160 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

den »Zusammenhang von Politik, Gesellschaft und Kultur in neueren 

Kulturtheorien und Geschichtskonzepten« ( ebd.) zu finden sind. 

Einer der wesentlichen Punkte, die ihre Kritik an Wolfgang Kaschu­

bas Beitrag herausfordern, bildet die Theoretisierung der soziokulturel­

len Wirklichkeit: 

»Eine Kritik der Kulturalismuskritik muss sich deshalb an das halten, was der 
Autor selbst theoretisch zum Verhältnis Kultur-Gesellschaft anbietet. Wenn 
z.B. vorgeschlagen wird, analog zur sozialhistorischen Ungleichheitsforschung 
>soziale Unterschiede, Unterscheidung der Geschlechter und kulturelle Diffe­
renzen< als >Leitkoordinaten< der kulturwissenschaftlichen Analyse zu setzen, 
fragt man sich, was der Begriff >kulturell< beinhaltet. Die Differenz der Ge­
schlechter wird offensichtlich weder kulturell noch sozial verstanden, und 
auch das Verhältnis der Kultur zum Sozialen bleibt unklar. Liest man weiter, 
dass >Kultur nicht als gesonderte[r] Gegenstand, sondern lediglich als Perspek­
tive<, als >eine spezifische Sicht auf und von Gesellschaft< oder als >neue[r] 
Blickwinkel auf gesellschaftliche Prozesse< definiert wird, erscheint Kultur als 
analytischer Begriff eigentlich überflüssig, denn sie ist, so gesehen, kaum 
mehr als ein Reflex sozialer Strukturen.« (ebd.: 96) 

Lipp kommentiert in dieser Passage sowohl die analytische (Un-)Klar­

heit und fehlende Trennschärfe in der jeweiligen Begriffsdefinition als 

auch den inhaltlichen Gehalt, der den Konzepten Substanz und Kontur 

verleihen sollte. Sie kritisiert, dass »Kultur« in Kaschubas Argumenta­

tion nie anhand einer differenzierten Definition von »Gesellschaft« 

unterschieden wird, was aus ihrer Sicht wissenschaftlich fatale Folgen 

hat: Weder wird inhaltlich klar, was man sich unter »Kultur« oder »Ge­

sellschaft« konkret vorzustellen hat, noch ist erkennbar, wie reale Phä­

nomene anhand dieser Kategorien adäquat beschrieben und erklärt wer­

den können, geschweige denn wird verständlich, in welchem Verhältnis 

»Kultur« und »Gesellschaft«, »kulturell« und »sozial« zueinander ste­

hen. 

Ihre Kritik auf dieser theoretisch-analytischen Ebene weiterführend 

fühlt sich Lipp bei Kaschubas Ausführungen am meisten von dessen 

Schlüsselbegriffen herausgefordert: 

»Sozioökonomische Begriffe wie >soziale Lageunterschiede und Chancen­
ungleichheiten< als Erkenntnisziele kulturanalytischen Fragens einzuführen, 
bedeutet auf wesentliche Aspekte einer Kulturanalyse zu verzichten. Damit 
wird die Vielfalt, das Ineinandergreifen und die Subtilität differenzierender 
Mechanismen in gesellschaftlichen Beziehungen eingeebnet statt analytisch 
ausgeleuchtet. Soziale Differenz ist ein wesentliches Element jeder Kultur. 
Kulturen sind keine in sich geschlossenen homogenen und kohärenten Einhei-

161 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ten oder Systeme, sondern ein wesentliches Charakteristikumjeder Kultur sind 
soziale Klassifikationen und Unterscheidungen, Rang-, Gruppen- und Klas­
senbildungen. Entscheidend ist aber, wie in einer Kultur soziale Differenz 
konstruiert wird, auf welchen Unterschieden eine Sozialstruktur aufbaut, wie 
Differenz im Alltag praktisch gehandelt wird und symbolisch repräsentiert 
ist.« ( ebd.: 96) 

Den von Kaschuba propagierten Leitbegriffen stellt Lipp explizit andere 
gegenüber. Statt von »Lageunterschieden« und »ungleichen Chancen« 
spricht sie von »Vielfalt«, von »Differenzierung«, von der »Subtilität 
gesellschaftlicher Beziehungsfelder«, vom »lneinandergreifen unter­
schiedlicher Mechanismen« zur Herstellung von sozial wirksamen Un­
terschieden zwischen den Menschen innerhalb einer Gesellschaft. Ihrer 
Meinung nach ist »Kultur« anhand von sozioökonomischen Zugängen 
nur unzureichend- wenn überhaupt- theoretisiert. Viel weiter ausgrei­
fend evoziert sie im Reden über »Kultur« den gesamten gesellschaftli­
chen Raum, in dem Differenzierungen und Zuordnungen zwischen den 
Menschen auf unterschiedliche Art und von unterschiedlicher Qualität 
hergestellt werden. »Kultur« ist dabei das Übergeordnete, ein dynami­
scher Rahmen, innerhalb dessen gesellschaftliche Praxen und Aktivitä­
ten - unter anderem in Form von Differenzherstellung, -Verhandlung 
und-Symbolisierung-konkrete Form annehmen bzw. innerhalb dessen 
soziale Strukturen aufgebaut, stabilisiert und verändert werden. Denn: 

»>Soziale Lageunterschiede< sind heute im Zusammenwirken von Alter, Ge­
schlecht, regionaler, ethnischer und religiöser Herkunft, von beruflicher Bil­
dung und Tätigkeit wie auch im Hinblick auf subjektive Dispositionen, Le­
bensweise, Lebensentwurf und gewähltes Lebensumfeld sehr viel komplexer 
und stärker durch kulturelle Elemente beeinflusst, als dies von den klassischen 
sozioökonomischen Theorien gesehen wird. Neuere Ansätze trennen deshalb 
nicht das Individuum von der Sozialstruktur, sondern konzentrieren sich auf 
den inneren wie äußeren Zusammenhang. Eine Analyse lebensweltlicher 
Strukturen oder die Hinwendung zu subjektiven Handlungs- und Deutungs­
mustern der einzelnen eröffuet erst den Blick auf soziale Beziehungen und ihre 
Konstruktion ebenso wie auf gruppenkonstituierende soziale, ökonomische 
und politische Bedeutungssysteme. Dass diese Perspektive eminent politisch 
ist, hat nicht zuletzt die Frauenforschung deutlich gemacht.« (ebd.: 97) 

Lipp betont mit ihrer Wiederaufuahme von Kaschubas Leitbegriff der 
»sozialen Lageunterschiede« ihren kulturwissenschaftlichen Gegenent­
wurf der Komplexität, indem sie die Lageunterschiede als Produkt viel­
faltigster Bedingungsfaktoren qualifiziert und indem sie die eine Kate­
gorie der »sozialen Lage« mit einem ganzen Bündel an Kategorisierung-

162 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

en - von »Alter«, »Geschlecht«, »regionaler, ethnischer und religiöser 
Herkunft« über »berufliche Bildung und Tätigkeit« bis hin zu »subjekti­
ven Dispositionen, Lebensweise, Lebensentwurf« und »gewähltem Le­
bensumfeld«- analytisch konterkariert (oder gar karikiert). Sie demons­
triert auf diese argumentative Weise, dass nicht die Unterschiede und 
Ungleichheiten an sich problematische Felder innerhalb einer Gesell­
schaft darstellen. Gesellschaftlich relevant - das heißt »politisch« - sind 
in Lipps Darstellung vielmehr die unterschiedlichen Verknüpfungen, 
Beziehungen und Bedeutungen, die in ständigem gegenseitigem Bezug 
innerhalb von sozialen Gruppen etabliert und gelebt werden. Nur in die­
ser komplexen, relationierenden Perspektive entfaltet der Kulturbegriff 
für Lipp seine analytische Kraft und Potenz: Indem sie »Kultur« als das 
übergeordnete und darin konsequenterweise auch ordnende Element von 
gesellschaftlicher Realität darstellt, kann im Blick auf diese Ordnung -
als Struktur und als Funktion - das komplexe Ineinander von unter­
schiedlichen Mechanismen und Praxen durchleuchtet, erklärt und ver­
standen werden. 

In konsequenter Weiterführung ihrer epistemologischen Kritik bzw. 
ihrer Problemdiagnose von Kaschubas argumentativer Inkonsistenz pos­
tuliert Lipp eine theoretisch konsistente Konzeptualisierung von »Kul­
tur« als prozessuales, in sich verschlungenes Ganzes, für die sie sich 
maßgeblich an Pierre Bourdieu orientiert. Sie begründet diese theoreti­
sche Ausrichtung mit einem abschließenden Statement: 

»Wenn ich hier Bourdieu und sein Verhältnis zu anderen Kulturtheorien so 
ausführlich referiert habe, findet dies einen Grund darin, dass er am deutlichst­
en das Strukturelle und Politische in der Kultur und die Kultur in der sozialen 
Struktur sichtbar macht und diese Beziehung nicht nur als simples Wechsel­
verhältnis begreift. Zum zweiten wollte ich zeigen, dass Bourdieu mit seinem 
auf Praxisformen und Praktiken zielenden Ansatz einen weiten ethnologischen 
Kulturbegriff vertritt, denn der Habitus beschreibt ein kulturelles Erzeugungs­
prinzip, das in allen Bereichen von Gesellschaft, Ökonomie und Politik wirk­
sam ist.« (ebd.: 102) 

Mit großer analytischer und rhetorischer Energie kämpft Carola Lipp in 
ihrem Artikel für die theoretische Substanz des volkskundlichen Kultur­
begriffs, der in komplexer Weise dazu befahigen soll, die menschliche 
Praxis aufzuschlüsseln und konsequent verstehbar zu machen. 

»Kultur«: als Erkenntnis des Mensch-Seins 
Ebenso komplexitätsorientiert wie Lipp positioniert auch Gottfried 

Korff seine Forschung( en) zur Bedeutung der Dinge für den Menschen. 

163 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Er analysiert und reflektiert jede »Sache« nie als isolierte Materialität, 
sondern er geht in seinen Theoretisierungen der »Sachkultur« immer 
von einem (komplex gearteten) Beziehungsverhältnis zwischen Mensch 
und Ding aus: Es geht in der volkskundlichen Forschung um die »Din­
ge«, weil es die »Dinge« ebenso lange gibt wie den Menschen selbst, 
und weil sie einen existentiellen Teil menschlicher Realität darstellen. In 
diesem Sinn charakterisiert Korff die »Dinge« in ihrer doppelten Quali­
tät der Medialität und der Faktizität. Sie transportieren und transformie­
ren ebenso viele Erfahrungen, wie sie selbst von diesen in Form und 
Funktion bestimmt werden. Komprimiert zeigt sich dieses Verständnis 
in Korffs Definition des »Dings« als etwas »dem Menschen entgegen­
stehendes«, als »Ob-jekt« (Korff 1999: 279). Mit dieser theoretischen 
Konzeptionalisierung der »Sachkultur« geht Korff immer von dem Be­
ziehungsverhältnis aus, das zwischen Menschen und Sachen besteht: Die 
Sachen allein interessieren ihn nicht; fast schon im Gegenteil geht es 
ihm um Sach-Anthropologie. 

Im Vergleich zu Carola Lipps Fokussierung formieren bei Korff 
nicht das Soziale und dessen hierarchische Strukturierung die Kriterien 
»kulturwissenschaftlicher« Forschung, sondern der Mensch selbst (in 
seiner (Um-)Welt) bestimmt letztlich das volkskundliche Erkenntnisinte­
resse. Noch einmal anders formuliert heißt das: Nicht die Sozialisierung 
des Menschen motiviert Korffs Forschung, sondern das Menschsein an 
sich in Form unterschiedlichster sozialer Ausgestaltungen und in histori­
scher wie gesellschaftlicher Kontextbindung interessiert ihn als »Kul­
turwissenschaftler«. 

»Kultur«: als Sachuniversum 
Im gleichen Jahr, in dem AndreaHausers »Dinge des Alltags« pu­

bliziert werden, eröffnet das »Österreichische Museum für Volkskunde« 
zu seinem 1 00-Jahresjubiläum die Sonderausstellung »Sach-Geschich­
ten« in Wien (Sach-Geschichten 1994). Auf den ersten Blick bescheide­
ner als die bei Hauser zitierte Hoffnung auf die »Geschichte der Dinge« 
-im umfassenden Singular- konzentrieren sich die Wiener in ihrem Ti­
tel auf »Sach-Geschichten« und betonen mit diesem Plural die Unabge­
schlossenheit und Vielfalt der in den Dingen eingelagerten Bedeutung­
en. 

Franz Grieshofer - neben Bernhard Tschofen einer der beiden 
Hauptautoren des Ausstellungsbändchens - beschäftigt sich in seinem 
Beitrag zum Ausstellungs- und Festkatalog mit den vom Museum erhal­
tenen und gesammelten Dingen, die er anhand eines erweiterten Kultur­
begriffs und einer konsequent innovierten Forschungsperspektive in 
ihrem Aussagewert neu qualifiziert (vgl. Grieshofer 1994: 24). Er be-

164 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

schreibt und betont, wie wenig die Dinge aussagen können, wenn deren 
konkrete Kontextualisierung nicht mit ihnen in den musealen Bestand 
aufgenommen wurde. Das Wissen um die Geschichte ihrer Erwerbung 
und Sammlungsintention, ihrer Dokumentation, ihrer wissenschaftlichen 
Bewertung und ihrer Vermittlung bestimmt die Möglichkeiten und Qua­
litäten der Ding-Aussagen: 

»Zu den Eckdaten jeder Dokumentation gehören Angaben über den Verwen­
der, über die Art, den Ort und den Zeitpunkt der Verwendung; über die Her­
stellung; über den Sammler (Überbringer), über die Erwerbungsart; weiter 
zählen dazu die am Objekt selbst ablesbaren Daten wie Material und Bearbei­
tung (Technik). [ ... ]Zur Erfassung des Objektes gehört ferner die photographi­
sche Dokumentation und die Archivierung sämtlicher Originaldokumente und 
Rechnungsbelege in den Herkunftsakten.« (ebd.: 24) 

Erst - oder nur - diese Datenvielfalt also ermöglicht und vertieft das 
Verständnis von den »Dingen«, denn die möglichst umfassende Kon­
textdokumentation erschließt und entschlüsselt die »Sach-Geschichten« 
als »Geschichte der Sachen«. Im Unterschied sowohl zu Lipp wie auch 
zu Korff setzt Grieshofer damit andere, fachinterne Gewichte der For­
schung: Er hat die Struktur und Materialität seiner (musealisierten) Ob­
jekte vor Augen, wenn er die bedingenden Faktoren der wissenschaftlich 
erarbeiteten »Sach-Geschichten« reflektiert (und gegen potentielle Kritik 
absichert). Statt den menschlichen Umgang mit den Dingen bzw. des 
Menschen Verhältnis zur Materialität in den Blick zu nehmen, konzen­
triert sich sein Interesse auf die verstehende Rekonstruktion von Sach­
universa. 

»Kultur«: als historische und räumliche Dynamik 
Ende der 1990er Jahre veröffentlicht Helmut Ottenjann einen Artikel 

mit dem Titel »Der Frauenkopfschmuck >Ühreisen<: ein Indikator des 
Sachkulturtransfers aus den Niederlanden in nord- und westdeutsche 
Regionen während des 17. und 18. Jahrhunderts« (Ottenjann 1998). Der 
Beitrag ist Günter Wiegelmann gewidmet, dem zu Ehren anlässlich sei­
nes 70. Geburtstages ein ganzer Band der »Rheinisch-westnilischen 
Zeitschrift für Volkskunde« als Festschrift zugedacht wurde. Neben 
sechs anderen Beiträgen, zu denen die beiden Herausgeberinnen Hein­
rich L. Cox und Ruth E. Mohrmann- die zwei Inhaberinnen der volks­
kundlichen Lehrstühle in Bonn und Münster - verschiedene »Wegge­
fahrten und Altersgenossen Günter Wiegelmanns« (Rheinisch-west­
falische Zeitschrift für Volkskunde 1998: 11) eingeladen hatten, äußert 
sich der Museumsfachmann Helmut Ottenjann zu einem ganz spezifi-

165 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sehen Stück materieller Kultur, das in diversen vorwiegend nord(west-) 
deutschen Museen die Zeiten überdauert hat. 

An den Anfang seiner Ausführungen stellt Helmut Ottenjann sein 
grundlegendes Forschungsinteresse, das ihn über die »Kulturraumfor­
schung« mit Günter Wiegelmann - dem großen Doyen dieser For­
schungsrichtung6 - verbindet: 

»Handelnde Menschen nicht nur in ihren zeit- und schichtenbezogenen, son­

dern auch in ihren geographischen Bedingtheiten zu begreifen und sie in ihrer 
Bedeutung für andere Menschen in einem eingrenzbaren Umfeld zu würdigen, 

ist ein Grundanliegen historischer Wissenschaften und als >Kulturraumfor­

schung< in besonderem Maße auch ein Schwerpunktthema der Wissenschafts­
disziplin Volkskunde.« (Ottenjann 1998: 123) 

Die Charakteristik der Kulturraumforschung liegt konsequent in folgen­
der Zielrichtung: 

»Nicht durch den einen oder anderen Indikator, sondern durch ein ganzes 

Bündel dominanter, miteinander vergleichbarer Kulturindikatoren wird ein 
Kulturraum definiert und in seiner Ausdehnung durch angrenzende Kultur­

räume bestimmt. [ ... ] Die moderne Kulturraumforschung hat durch eine Viel­

zahl an Belegen vor Augen geführt, dass der Kulturtransfer aus einem zentra­
len Raum sich nicht regelhaft wie ein Flächenbrand - beispielsweise aus den 

Niederlanden vom Westen gen Osten hin- ausbreitet, sondern oft unter Um­

gehung benachbarter Kulturregionen, gelenkt von Menschen und abhängig 

von Natur und Umwelt, sprunghaft mal hier und mal dort seine Kulturimpulse 
ausstreut. Ursache und Wirkung dieser Kulturnovationen ausfindig zu machen, 

Richtung und Intensität dieser Kulturdiffusionen auszuloten, die endogenen 

Kulturentfaltungen aufgrund unterschiedlich einwirkender exogener Kultur­
impulse herauszufiltern und durch interdisziplinäre sowie interregionale, letzt­

lich internationale Vergleiche nachzuweisen, entspricht der zukunftsorientier­

ten Kulturraumforschung >Wiegelmannscher Prägung<.« (ebd.: 123f) 

In Ottenjanns Verknüpfung seines grundlegenden Erkenntnisinteresses 
und der Charakteristik seines theoretischen und methodischen Funda­
ments in Gestalt der »Kulturraumforschung« offenbart sich die Gewich-

6 Andrea Hauser verweist innerhalb ihres Wissenschafts- und Methodenka­
pitels auf Günter Wiegelmann als wichtigsten Vertreter der »Histori­
sche[n] Sachkulturforschung, die sich in Münster [ ... ] mittlerweile als 
>Zentrum der volkskundlichen Sachforschung< [ ... ] etabliert hat. Diese 
auch als historische Innovationsforschung bezeichnete Forschungsrichtung 
bezieht sich im wesentlichen auf zwei Theoreme, auf das der Kulturfixie­
rungstheorie und das der Diffusions- und Innovationsforschung.« (vgl. 
Hauser 1994: 53) 

166 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

tung der unterschiedlichen, benannten Aspekte: Die Menschen und die 
Dinge, den Umgang der Menschen mit den Dingen und die gesellschaft­
lichen wie historischen Rahmenbedingungen bei seiner Spurensuche in 
den Blick zu bekommen, ist ein Teil von Ottenjanns Forschungsvorge­
hen. Das Ziel der Analyse und Interpretation liegt allerdings darin, 
Mensch, Ding und soziahistorischen Kontext als Kulturindikatoren zu 
qualifizieren, die den Kulturtransfer von einer in eine andere Kulturre­
gion motivieren, bedingen und tragen und damit als endogene Kulturent­
faltungen oder als exogene Kulturimpulse zu Kulturnovationen wie 
-diffusionen führen. Die Perspektive Ottenjanns richtet sich dementspre­
chend im Verlauf seines ganzen Artikels auf die Bewegung und die je­
weilige Funktion der Dinge im Raum. Er versucht, im Blick auf die 
Dinge und Menschen die Räume in ihrer je spezifischen Qualität zu be­
schreiben und zu verstehen. 

Vergleicht man Ottenjanns Begriffswahlen bei seinem vielfaltigen 
und komplex angelegten Forschungsvorgehen mit denjenigen anderer 
volkskundlicher Fachwissenschaftlerlnnen, zeigen sich sowohl Überein­
stimmungen als auch Differenzen. Anhand der begrifflichen Kategorien 
in die Forschung eingeschlossen und als analytischer Bezugspunkt ge­
setzt sind immer die Menschen. Was sich unterscheidet ist demgegen­
über deren Charakterisierung: Werden bei Ottenjann zwar einerseits das 
Handeln und die Funktionen der gegenseitigen menschlichen Bezieh­
ungen thematisiert, so erscheinen sie andererseits letztlich doch vorwie­
gend als menschliche Handhaberinnen von Sachen, anhand derer - in 
ihrer Qualität als Kulturindikatoren - die jeweiligen Kulturnovationen, 
Kulturdiffusionen und der Kulturtransfer abgelesen werden können. Das 
spezifische Erkenntnisinteresse, unter dem bei Helmut Ottenjann die 
Gesellschaft in ihrer Komplexität in den Blick gerät, bildet der Nach­
vollzog der Zusammenhänge von Ursache und Wirkung, von Richtung 
und Intensität der Kulturbewegungen im Raum. Das methodische Vor­
gehen bestimmt sich unter dieser Gewichtung der kulturellen Dynamik 
folgerichtig als »Spurensuche der >Ühreisen-Nutzung< in nord- und 
westdeutschen Regionen« (ebd.: 132; Hervorhebung se), für die an 
unterschiedlichen Orten und in verschiedenen historischen Epochen 
nach Belegen gesucht wird. Das heißt, einer qualitativen Interpretation 
der Dinge als Sozialisierungsinstrumente - wie bei Hauser - steht hier 
das Interesse für die quantitative Streuung von Sachen im Raum gegen­
über. 

167 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004 - am 13.02.2026, 13:44:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

