
Literatur
Adorno, T.W.: Negative Dialektik. Frankfurt am Main 1966
Adorno, T.W.: Erziehung nach Auschwitz. In: Stichworte. Kriti-
sche Modelle 2. Frankfurt am Main 1969, S. 85-101
Adorno, T.W.; Horkheimer, M.: Dialektik der Aufklärung.
Frankfurt am Main 1969
Ahlheim, K.: Ungleichheit und Anpassung. Zur Kritik der ak-
tuellen Bildungsdebatte. Hannover 2007
Augustinus: De Civitate Dei, Opera Band 14. Turnholt 1955
Balzac, H. de: Das Chagrinleder. Frankfurt am Main 1996
Brecht, B.: Sämtliche Stücke, ohne Ort, ohne Jahr
Finke, J.: Gesprächspsychotherapie. Stuttgart 2004
Freud, S.: Massenpsychologie und Ich-Analyse. In: Studien-
ausgabe Band IX. Frankfurt am Main 1974, S. 65-134
Hamburger, K.: Das Mitleid. Stuttgart 1985
Hegel, G.W.F.: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Frank-
furt am Main 1970
Kant, I.: Metaphysik der Sitten. Stuttgart 1990
Kant, I.: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Stuttgart
2004
Kronauer, U. (Hrsg.): Vom Mitleid. Frankfurt am Main 1999
Mandeville, B. de: Die Bienenfabel. Frankfurt am Main 1968
Margalit, A.: Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung.
Frankfurt am Main 1999
Nietzsche, F.: Morgenröte. Frankfurt am Main 1983
Rogers, C.: Entwicklung der Persönlichkeit. Stuttgart 2002 
Rousseau, J.J.: Abhandlung über den Ursprung und die
Grundlagen der Ungleichheit unter den Menschen (frz.-dt.).
In: Schriften zur Kulturkritik. Hamburg 1971, S. 62-269
Schiller, H.-E., Das Individuum im Widerspruch. Zur Theorie-
geschichte des modernen Individualismus. Berlin 2006
Schopenhauer, A.: Die Welt als Wille und Vorstellung. Band 1
(Werke Band I). Darmstadt 1974
Schopenhauer, A.: Preisschrift über die Grundlage der Mo-
ral. In: Werke Band III. Darmstadt 1980, S. 629-815
Sennett, R.: Respekt im Zeitalter der Ungleichheit. Berlin
2004

Zusammenfassung
In diesem Zeitschriftenartikel wird Hoffnung als eine
zentrale Kategorie der psychosozialen Versorgung
untersucht und gezeigt, inwiefern deren auf post-
modernes Gedankengut ausgerichtete Dimensionen
– vom Kampf/Widerstand, von der Geburt der inne-
ren Kraft, einer offenen Zukunft und Lebenssinn –
neues Licht in zumeist von Effizienz, Normalisierung
und Integration gesteuerten modernen Hilfesysteme
bringen und zu deren qualitativen Veränderung füh-
ren könnte.
Abstract
This essay deals with the sensation of hope as a cen-
tral category of psychosocial care and shows how
various postmodern conceptions and dimensions of
hope – such as struggle/resistance, the birth of one’s
inner power, an open future and the question of
meaning in life – can enrich modern systems of help
that are usually dominated by such factors as effi-
ciency, normalization and integration. It is argued
that within these systems of help the consideration
of hope may lead to qualitative changes.
Schlüsselwörter
psychosoziale Versorgung – psychisch Kranker –
Psychiatrie – Zukunft – Lebensqualität – Hoffnung

Einleitung
Wenn wir, wie Lyotard (1986), davon ausgehen, dass
die Postmoderne kein neues Zeitalter, sondern zu-
meist eine Auseinandersetzung mit dem sich ent-
wickelnden und gegenwärtig existierenden Zeitgeist
der Moderne ist, dann setzt sich die Kritik mit dem
Konstrukt auseinander, in welches moderne Strate-
gien, Taktiken, Interessen, Orientierungen und Ziel-
setzungen eingebettet sind. In Bezug auf den Wahn-
sinn zeigt die Geschichte des sich in der Moderne
entwickelnden Konstrukts klar und deutlich, auf
welchen Rahmenbedingungen modern geprägte
Hoffnung im Umgang mit dem Wahnsinn gegründet
ist. Sie beruht auf neuen Institutionen und Diensten,
Spezialärzten (Psychiater und Psychiaterinnen) und
immer fortschrittlicheren Techniken (Medikamenten
und genetischen Forschungen). Doch es ist zu be-
zweifeln, dass sich diese moderne Zuversicht der
Institutionen und Professionellen auf die meisten
Wahnsinnigen übertragen lässt. Im Hinblick auf die
Ressource Hoffnung scheint sich der moderne Zeit-
geist nicht in den einzelnen Köpfen der Patienten

51 Soziale Arbeit 2.2008

Postmodern geprägte
Hoffnung und ihre Bedeutung
in der psychosozialen Arbeit
Gert Hellerich; Daniel White

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51


und Patientinnen entsprechend niedergeschlagen
zu haben. Sie wollen mehr als nur eine an Institu-
tionen und Professionen gebundene und von den
modernen Wissenschaften und Techniken getragene
Hoffnung. Es fehlt dem modernen Geiste und seinen
Visionen der Hoffnung unseres Erachtens an einigen,
für die Entstehung und Entfaltung von Hoffnung für
die Wahnsinnigen wesentlichen Geisteshaltungen,
die wir in diesem Aufsatz erarbeiten wollen und die
wir zum Teil in der Postmoderne wiederfinden. Diese
für die Entwicklung von Hoffnung erforderlichen
postmodernen Geisteshaltungen sollen in diesem
Aufsatz recherchiert werden, wobei wir uns haupt-
sächlich auf Nietzsche, den Vater des postmodernen
Denkens und auf Foucault als einen der gegenwär-
tigen Vertreter dieser Bewegung stützen.

Hoffnungsarmut in der psychiatrisch-
klinischen Versorgung
Der Wahnsinn wurde im Mittelalter keinen geplan-
ten systematischen Maßnahmen unterworfen. Es
herrschten in gewisser Hinsicht auch unterschiedli-
che Vorstellungen bezüglich des Wahnsinns vor. Die
einen sahen ihn als Wahn, was im Mittelhochdeut-
schen gleichbedeutend mit Erwartung und Hoffnung
ist, während andere ihn als Bedrohung empfanden
und ihn auszugrenzen versuchten. So sind Berichte
zu lesen, denen zufolge Wahnsinnige in Narrentür-
men oder gar Narrenkisten eingesperrt wurden.
Einige wurden sogar auf Schiffe, die sogenannten
Narrenschiffe, gebracht. Mit dem Aufkommen des
absolutistischen Staates und des Frühkapitalismus
änderte sich der Umgang mit diesen Menschen dras-
tisch, denn nunmehr wurden Einrichtungen, wie
zum Beispiel die Arbeits-, Zucht- und Tollhäuser ge-
schaffen, die den Wahnsinn als ein gesellschaftliches
Problem betrachteten und systematische Maßnah-
men gegen ihn einleiteten. Ende des 18. und zu Be-
ginn des 19. Jahrhunderts wurden mit dem Geiste
der Aufklärung im Rücken die zusammen mit ande-
ren Devianten in totalen Institutionen einsitzenden
Wahnsinnigen in Spezialinstitutionen, den psychia-
trischen Anstalten, untergebracht. Die Vernunft wur-
de zum dominierenden Faktor, die das individuelle
und soziale Verhalten der Menschen bewertete.
Nach Foucault (1973) kommt es im aufklärerischen
Denken zu der Dichotomie von Vernunft und Unver-
nunft (Wahnsinn als ein Verhalten ohne jeglichen
Sinn) oder nach Dörner (1995) von Bürgern und Irren.
Das Andere der Vernunft, das in der auf Zweckratio-
nalität ausgerichteten Gesellschaft keinen Platz
findet, wird ausgegrenzt, gerät unter die medizini-
sche/psychiatrische Macht und wird von der Psy-
chiatrie als Krankheit diagnostiziert. Wie Harmut
und Gernot Böhme (1985, S. 271) in ihrem Buch

„Das Andere der Vernunft”aufzeigen, werden da-
durch erst psychiatrische Strategien – die begriff-
liche Definition und Hospitalisierung – die Wahn-
sinnskarrieren produziert.

Viele Psychiater, Psychiaterinnen, Politikerinnen und
Politiker, ja auch Familien setzten ihre Hoffnung auf
diese neuen Einrichtungen. Doch allmählich zeigte
sich, dass die psychiatrischen Anstalten überfüllt
waren und es dort oft nur noch zur Verwahrung und
zu keiner Behandlung kam. In solch überfüllten In-
stitutionen wurden die Wahnsinnigen zwangsläufig
unterdrückt und auf den Status eines passiven, ko-
lonialisierten Objekts reduziert. Eine gewisse innere
und äußere Hässlichkeit kennzeichnete die psychia-
trische Anstalt, Hoffnungslosigkeit und Sinnlosigkeit
machten sich breit. Der Wahnsinnige wurde in seinen
Tagesabläufen kontrolliert und sein Lebensbegehren
verneint. Er wurde als Defizitperson bezeichnet, die
oft als unheilbar beurteilt wurde.

Entinstitutionalisierung: falsche Hoffnung 
auf Entlassung in die Freiheit
In den 60er-Jahren des letzten Jahrhunderts war von
den USA ausgehend große Hoffnung auf die soge-
nannte Entinstitutionalisierung oder Enthospitalisie-
rung gesetzt worden. Das Aufbrechen der Anstalts-
strukturen und die Auflösung einiger Anstalten im
Westen und im Nordosten der USA sollten ein neu-
es, von Amerika ausgehendes globales Zeitalter ei-
nes alternativen Umgangs mit dem Wahnsinn ein-
leiten. Doch die erhoffte Freiheit der Wahnsinnigen
und deren Perspektive eines besseren Lebens jen-
seits der Anstalten führten für viele ehemaligen
Anstaltsinsassen zu totalen Situationen – anstelle
der bislang erfahrenen totalen Institutionen. Sie
wurden kaum von fürsorgenden Einrichtungen oder
Professionellen aufgefangen, sondern mehr oder
weniger auf die Straße gesetzt und wanderten in
ihrer Obdachlosigkeit umher. Sie hatten um ihr Über-
leben zu kämpfen, was sie nicht selten in die Krimi-
nalität abgleiten ließ, denn für sie bestand in den
zunehmend rationalen Gesetzmäßigkeiten unterlie-
genden kapitalistischen Gesellschaften kaum eine
Möglichkeit, sinnvolle Arbeit zu verrichten. Sie wa-
ren nicht ausreichend marktfähig in einer durchra-
tionalisierten und -organisierten Welt. Aber gerade
diese Marktgängigkeit würde den Wahnsinnigen zum
normalen Bürger machen. Nun haben die Wahnsin-
nigen wieder die Freiheit, sich in der Gesellschaft
beinahe beliebig zu bewegen, ihnen bleibt jedoch
die Hoffnung auf ein besseres Leben verwehrt. Sie
sind, um ein philosophisches Beispiel der alten Grie-
chen anzuführen, in einer Platonschen Höhle gefan-
gen und müssen sich mit einem Leben zufrieden

52 Soziale Arbeit 2.2008https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51


geben, von dem sie nur die Schattenseite und nicht
das Licht oder das Leuchtende, das Sonnige im Le-
ben kennen. Was ihnen in ihrem Umherwandern
bleibt, ist die Freiheit, falls sie nicht auffällig und
wieder eingesperrt werden sollten, doch ihre Schat-
tenwelt ist jeglicher Hoffnung beraubt.

Mit der Enquete zur Reform der Versorgung im psy-
chiatrischen und psychotherapeutischen, psychoso-
matischem Bereich (1988) sollten neuer Schwung
und neue Hoffnung in die Psychiatrie gebracht wer-
den. Behandlung statt Verwahrung war das neue
Motto. Die Anstalt wurde in ein Krankenhaus umge-
staltet, wobei die Insassen kürzere Zeit auf den psy-
chiatrischen Stationen der Kliniken verbringen soll-
ten. Neue Institutionen, Professionen und Dienste
wurden gegründet. Doch die Marktgängigkeit und
damit verbunden die Überwindung der Platonschen
Höhle konnten dadurch kaum erreicht werden. Psy-
chiatrie-Erfahrene äußerten in Gesprächen, dass
ihnen die neue Psychiatrie keine neue Hoffnung
geben konnte. Zwar fanden sie einige der Institutio-
nen, Dienste und Professionen weitaus besser als
die vorherige Anstalt oder die gegenwärtige Klinik,
doch wahre Hoffnung strahlten die reformierten
Dienste für sie nicht aus.

Woran mag das liegen? Es scheint, dass sich auch
die Reform nicht von der Defizitkategorie „Krank-
heit” hinsichtlich des Wahnsinns lösen konnte, die
immer noch entscheidend für die Versorgung ist.
Der Wahnsinn bleibt immer noch eine reduktionis-
tische, verfestigte und geschlossene Kategorie. Da-
durch werden die für Hoffnung wesentlichen Poten-
ziale der Psychiatrie-Erfahrenen zurückgedrängt, die
Zukunft der Wahnsinnigen verschlossen und ihre
Suche nach Sinn unterbunden.

Hoffnung in der Form des Kampfes 
und Widerstands
Es scheint, als ob eine postmoderne Geisteshaltung
und Bewegung es möglich machen könnte, den
Wahnsinnigen neue Hoffnung in ihre Schattenwelt
zu bringen. So sah zum Beispiel der Vater des post-
modernen Denkens (Nietzsche 1967-77, KSA 4, S. 58)
Hoffnung als eine zentrale Kategorie im Leben,
wenn er schrieb: „Eure Liebe zum Leben sei Liebe
zu eurer höchsten Hoffnung: und eure höchste Hoff-
nung sei der höchste Gedanke des Lebens!” Dabei
heißt hoffen zum einen, sich nicht äußeren Deter-
minanten wie Gott, Kultur, Markt beziehungsweise
Gesellschaft oder inneren Faktoren wie Natur oder
Genen zu unterwerfen. Wenn Gott die Welt regierte,
wenn die Gesellschaft beziehungsweise der Markt
den Menschen bestimmte oder wenn Gene festle-

gen würden, wie der Mensch sich entwickeln wird,
dann könnten Wahnsinnige nur resignieren und sich
der äußeren und inneren Allmacht ergeben. Dann
müssten sie sich ihrem Schicksal, in einer Schatten-
welt eingeschlossen zu sein, beugen und nur kla-
gen, dass es andere besser haben als sie selbst. Die
Postmoderne ist vehement gegen diese Art von Fest-
legung und Unterwerfung, was nur dem Pessimis-
mus in die Hände spielen und den Menschen hand-
lungsunfähig machen würde. Nach Nietzsche (1967-
77, KSA 9, S. 672) sollten Wahnsinnige einen „stür-
mischen Kampf mit dem Schicksal” führen, nur so
können sie der Hoffnung zum Durchbruch verhelfen.
Diese kritische Auseinandersetzung mit Bestim-
mungsmächten ist der Wikipedia-Definition zufolge
keine lineare Auseinandersetzung, sondern eher ein
„hopen=hüpfen”oder„springen”(siehe „Hoffnung”
in: Wikipedia). Foucault (1992, S. 15) bezeichnete
den im Kampf gegen die Machtkomplexe erzeugten
Widerstand in seinem Buch „Was ist Kritik?”als
„Funktion der Entunterwerfung”. Sie ist ein Sich-
Loslösen von den gegebenen Macht-, Wissens- und
Ordnungssystemen und ein Besinnen auf sich selbst
und die den Wahnsinnigen zur Verfügung stehen-
den Möglichkeiten.

Interessant erscheint uns, dass bereits Kinder, wie
zum Beispiel die in dem durch Krieg geplagten und
durch Hoffnungslosigkeit geprägten Darfur, Wider-
standsformen gegen Unterwerfung entfalten können,
indem sie Bilder malen, die ihre Macht- und Zer-
störungssysteme, seien es Dörfer angreifende Hub-
schrauber, Soldaten, die Häuser in Brand stecken,
oder Panzer, die ganze Städte niederwalzen, wider-
spiegeln und damit ihr Entsetzen gegen die dortigen
Grausamkeiten zum Ausdruck bringen. Diese aus der
Hoffnungslosigkeit geborene Kunst der ohnmächti-
gen Kinder kann den Genozid vor einem internatio-
nalen Gerichtshof bezeugen und dadurch den Hoff-
nungslosen möglicherweise Hoffnung geben.

In der Psychiatrie wiederum bestehen gängige Un-
terwerfungsstrategien zum Beispiel darin, dass sich
Wahnsinnige institutionellen professionellen Wahr-
heitssystemen unterwerfen müssen, in denen das
Bild der Wahnsinnigen von Medizinern, Mediziner-
innen und zumeist auch von psychosozialen Ange-
stellten als das eines „Kranken”oder„Gestörten”
konstruiert wird. Diese Konstruktionen sind jeweils
von einem „Defizitmodell”geprägt. „PatientInnen
hören und lesen von Fachleuten, dass sie an einer
chronischen Störung leiden, die unheilbar ist und
sich nur symptomatisch behandeln lässt”(Amering;
Schmolke 2006, S. 20). Die Wahnsinnigen müssen
gegen solche psychiatrischen Wissenssysteme Wi-

53 Soziale Arbeit 2.2008https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51


derstand leisten und sehen, wie sie sie „übersprin-
gen”und diesem vom Pessimismus begleiteten De-
fizitmodell mithilfe einer neuen, Hoffnung schöp-
fenden Praxis „entgegenhüpfen“können.

In Deutschland gibt es immerhin einige Projekte die-
ser neue Hoffnung hegenden Praxis. So setzte sich
seit den frühen 1980er-Jahren die „Irrenoffensive“
mit aller Vehemenz gegen den Machtkomplex der
Psychiatrie zur Wehr. Nach ihrem Motto „Wir brau-
chen keine Psychiatrie“(Stöckle 1983) können sich
die Psychiatrie-Erfahrenen, die keine Kranken und
daher auch keine Defizitpersonen sind, in der Form
der gegenseitigen Hilfe selbst helfen. Ein anderes
Beispiel einer die bestehende Psychiatrie überspring-
enden Praxis ist das „Weglaufhaus“ in Berlin, das
Obdachlosen oder von Obdachlosigkeit bedrohten
Psychiatrie-Erfahrenen Räumlichkeiten zur Verfü-
gung stellt. Sie werden nicht als „Kranke“, sondern
als „Bewohnerinnen und Bewohner“ bezeichnet, die
hoffen, mithilfe ihres Aufenthalts in dieser Einrich-
tung ihre Selbstbefähigung und Selbstgestaltungs-
möglichkeiten wiederzugewinnen (Kempker; Wehde
1998). Die „Nachtschwärmer“ in Bremen, ein weite-
res Beispiel eines Hoffnung schöpfenden Projekts,
wagten Versuche, dem psychiatrischen Defizitmo-
dell durch selbstinitiierte und selbstorganisierte
Lebensformen entgegenzuwirken. Das Selbsthilfe-
projekt sollte demonstrieren, dass die Wahnsinnigen
doch in der Lage sind, ärztlich prognostizierte Pessi-
mistenbilder von Chronifizierung und Unheilbarkeit
infrage zu stellen, und dass sie für sich selbst Wege
fanden, Hoffnung für ihr Leben zu schöpfen (Helle-
rich 2003).

Hoffnung als Geburt der inneren Kraft
Wenn Macht, wie Weber (1969) es formuliert, auch
gegen den Willen des betreffenden Menschen be-
stimmte Ideen und Handlungen durchzusetzen ver-
mag, dann bedeutet Widerstand dementsprechend,
seinen eigenen Willen zu verteidigen. Dieser Wider-
stand wird in der Psychiatrie leider immer noch als
Uneinsichtigkeit in die Krankheit gesehen. In der Aus-
einandersetzung mit den gegebenen Macht-, Wis-
sens- und Ordnungssystemen oder in der Ausein-
andersetzung mit den Institutionen und Professio-
nellen wird nach Nietzsche (1967-77, KSA 9, S. 672)
„unsere innere Kraft geboren“. Die Wahnsinnigen
wollen dafür kämpfen, dass das Andere der Vernunft,
wie Foucault (1973) es ausdrückt, eine Daseins-
berechtigung in einer durch Rationalität bestimm-
ten Welt hat. Oder sie setzen sich einfach dafür ein,
sie selbst sein zu wollen und nicht von Machtsyste-
men festgelegt zu werden, wer sie sein sollen. In
dem Kampf gegen die ihnen von Institutionen und

Professionellen auferlegte Krankheitsrolle wird nach
Nietzsche (1967-77, KSA 4, S.109) der „schaffende
Wille“geboren. „Aber zum Menschen treibt er mich
stets von Neuem, mein inbrünstiger Schaffens-Wille;
so treibt’s den Hammer hin zum Steine“(ebd.). Die-
ser schaffende Wille gibt dem Menschen neue Hoff-
nung, dass das Leben eine Wende mit sich bringen
kann.

Foucault entsprechend werden die herkömmlichen
Subjekte gesellschaftlichen Kontrollsystemen unter-
worfen, die sie zumeist zu dem machen, was sie sind.
Es ist die moderne Subjektivität, die dem Menschen
auferlegt wird (Foucault 1977). Der Mensch in der
Moderne muss sich mit dieser ihm von Macht- und
Wissenssystemen auferlegten Subjektivität ausein-
andersetzen. Dieser Auseinandersetzung mit der
Moderne und der Entfaltung von Widerstandskräften
gegen diese modernen Machenschaften verbunden
mit dem Ziel, eine sich selbst schaffende Subjektivi-
tät herzustellen, kann zu einer Transformation vom
auferlegten zum selbstbestimmenden Subjekt füh-
ren. Ihr liegt eine ständige Reflexivität zugrunde,
wie Giddens (1991) diesen Weg zur postmodernen
Geisteshaltung bezeichnet. Die Folge kann sein,
dass der sich transformierende Mensch immer mehr
Kontrolle über Bereiche seines Lebens auszuüben
vermag, bis er schließlich die „volle Souveränität
über sich herstellen kann“(Foucault 1986a, S.305).
Die westliche Geistesgeschichte ist durchwoben
vom schaffenden Willen des Menschen. Nietzsches
schaffender Wille ersetzt in modifizierter Weise Kants
Konzept des Genies, das unabhängig von fremden,
es bestimmenden Ursachen wirken kann. Es ist ein
Talent, das „sich keine bestimmte Regeln geben läßt“
und Originalität müsse dementsprechend „seine
erste Eigenschaft“sein (Kant 1976, Absatz 46).

Diese Geburt und Freisetzung der inneren Kraft kann
bei nicht wenigen Wahnsinnigen in der individuel-
len und der sozialen Selbsthilfe beobachtet werden,
was wiederum die Hoffnung in ihrem Leben stärkt,
dass Veränderungen möglich sind. Sie bringen all-
mählich in Erfahrung, dass nur sie es sind, die ihrem
Leben eine Wende geben können. Sie lernen, dass
sie – so offenbaren es ihre Autobiographien – die
Triebfeder der Hoffnung sind; denn nur selten wer-
den sie unterstützt durch wohlwollende Angehörige,
Freunde oder Bekannte, wie dies Vera Stein (1996)
schreibt. Auch die Erzählung John Percevals kann
als ein historisches Beispiel des schöpferischen
Widerstands gegen die Psychiatrie gesehen werden.
Er gab nie auf, bis er schließlich obsiegte und aus
der psychiatrischen Anstalt entlassen wurde (White;
Hellerich 1993, Bateson 1961).

54 Soziale Arbeit 2.2008https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51


Eine der bekanntesten Wahnsinnigen, die lange Zeit
in psychiatrischen Anstalten verbrachte, jedoch die
Wende von der Hoffnungslosigkeit zur Hoffnung
schaffte, ist Dorothea Buck. Sie gab nie auf, sie woll-
te es schaffen, die ihr auferlegte Rolle einer Kranken
und Gestörten durch intensive Arbeit an sich selbst
und die Suche nach eigenen Möglichkeiten infrage
zu stellen. Sie versuchte durch Widerstand gegen
die psychiatrischen Machenschaften und mithilfe
der dadurch errungenen inneren Kraft sich selbst auf-
zubauen, ein neues Selbstgefühl zu entfalten. Sie
entwickelte es in der Loslösung von den institutio-
nellen und professionellen Verkrankungsstrategien.
Diese innere Kraft sollte auf dem weiteren schwieri-
gen Weg der Selbstverwirklichung neue Hoffnung
entstehen lassen (Buck 1999). Dorothea Buck setzte
ihre Hoffnung auf einen künstlerischen Beruf, wurde
vorrangig Bildhauerin und Mitbegründerin der Psy-
chose-Seminare, bei denen schizophrene Erfahrun-
gen, die zumeist von Ärzten und Ärztinnen verkrankt
und chronifiziert und von den meisten Menschen
als exzentrisch abgetan werden, ausgetauscht wer-
den. Hoffnung kam bei Dorothea Buck auf – und sie
kommt nicht selten bei den Psychose-Seminare be-
suchenden Psychiatrie-Erfahrenen auf, wenn sie als
einzelne, auf sich gestellte Menschen von anderen
hören, wie diese es schafften, sich durch eigene Kraft
aus der Krise zu befreien und eine gewisse Souverä-
nität über sich herzustellen. Dies wirkt als Anreiz für
das eigene Leben, was dem jeweiligen Menschen
wiederum Hoffnung gibt.

Hoffnung auf Zukunft
In seinen Fragmenten spricht Nietzsche (1967-77,
KSA 10, S. 601) von „Ahnungen der Zukunft! Die
Zukunft feiern, nicht die Vergangenheit! Den Mythus
der Zukunft dichten! In der Hoffnung leben!” Die
Hoffnung auf eine Zukunft liegt für die Postmoderne
im Schaffen, das heißt in den diversen Tätigkeiten
des Alltags, die etwas in der Zukunft erreichen oder
herstellen sollen. Somit hängt die Zukunft eng mit
den selbstgesteckten Zielen zusammen, auf die der
Mensch großen Wert in seinem Leben legt. Die Ziele
beruhen auf individuellen Vorstellungen, die der
Mensch in der Auseinandersetzung mit der auf ihn
einwirkenden Welt der Psychiatrie und der gesell-
schaftlichen Normen und Erwartungen entwickelt.
Auf griechische und römische Denker zurückgrei-
fend sieht Foucault eine enge Verbindung zwischen
eigenen Vorstellungen und einer gewissen individu-
ellen Souveränität. Danach sind es die Individuen,
die eine Welt von Vorstellungen konstituieren, „in
die nichts eindringen kann, was nicht der Souverä-
nität unseres Willens unterworfen ist. So ist Souve-
ränität über sich selbst erneut das Organisations-

prinzip dieser Form von Selbstprüfung“ (Foucault
1996, S.173). Ernst Bloch sieht diese Welt der Vor-
stellungen als eine Art „Tagtraum“mit einer offenen
Tür. „Die mindestens halboffene Tür, wenn sie auf
erfreuliche Gegenstände zu gehen scheint, heißt
Hoffnung“ (Bloch 1959, Band 1, S. 387). Dabei ist
die Zukunft das „Noch-Nicht“, das „Noch-Nicht-
Gewordene“, das – so die Hoffnung – werden wird.
Jeglichen Alternativversuchen Psychiatrie-Erfahre-
ner liegt diese Art des Denkens zugrunde.

In einer Zusammenfassung von Illichs Werken und
einem Gedicht von Celan wird die postmoderne
Geistesfassung im Hinblick auf in die Zukunft rei-
chende Vorstellungen und auf das gegenwärtige
Schaffen deutlich:„Die Hoffnung lässt die Gegen-
wart wachsen und erbaut eine Zukunft nördlich der
Zukunft“(Cayley; Illich 2006, Vorwort). Bei vielen
psychiatrieerfahrenen Wahnsinnigen schrumpft die
Gegenwart im Gleichschritt mit dem Schrumpfen
der die Zukunft gestaltenden Vorstellungen, zumeist
eine Folge längerer klinischer Aufenthalte, die die
Zukunft düster werden ließen. Durch mehrmalige
Klinikaufenthalte, durch welche dem Wahnsinnigen
eine chronische und kaum heilbare Krankheit unter-
stellt wird, verschließt sich die Zukunft. Sehr häufig
bei Psychiatrie-Erfahrenen auftretender Suizid ist
oft die Folge eines durch psychiatrische Sozialisa-
tion erworbenen nihilistischen Denkens, das es nicht
länger mit dem Leben aufnehmen will.

Woher kommt der Hoffnungsfunke, der wieder Of-
fenheit für Kommendes schafft? Nach Heidegger
(1986) ist es der Ruf der Sorge, der den Menschen
seine ureigensten Möglichkeiten erschließen lässt
und die für ihn verschlossene Zukunft wieder auf-
reißt.Foucault (1986a) spricht von der Sorge um sich,
die dem Menschen neue Antriebskraft und Hoffnung
auf eine Zukunft gibt. Wenn die Wahnsinnigen in
sich gehen und den Ruf der Sorge vernehmen, dann
ist dies nicht eine aus den gesellschaftlichen Zusam-
menhängen herausgelöste Introspektion, sondern
das Ergebnis endloser Auseinandersetzungen mit
den sie bestimmenden Macht- und Wissenssyste-
men, das sich schließlich in einer Neuausrichtung
manifestiert. Einer der Autoren sprach vor einiger
Zeit mit einem Studenten der Philosophie und So-
zialwissenschaften, der Soziale Arbeit studierte,
doch auf keinen Fall Sozialarbeiter werden wollte.
Er war ein typischer Drehtürpatient, der eines Tages
zur Sprechstunde kam und mitteilte, dass er nach
zwanzig Aufenthalten in einer psychiatrischen Ab-
teilung eines Krankenhauses endgültig genug hätte.
Er berichtete, dass er aus diesem Grunde mit einem
Freund, der ähnliche Erfahrungen gemacht hatte,

55 Soziale Arbeit 2.2008https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51


vereinbart habe, sich gegenseitig zu unterstützen,
sollte in der Zukunft der eine oder der andere außer
Kontrolle geraten. Außerdem wolle er nicht länger
einen Studiengang belegen, für den er kein Interesse
habe, sondern Kunst studieren. Dazu sei er motiviert
und das entspreche seinen Vorstellungen für die Zu-
kunft. Er hatte wieder Hoffnung auf das Kommende.
Die Zukunft war für ihn wieder offen; er konnte auf
sie einwirken, er konnte sie gestalten. Dieses neue
Bewusstsein beziehungsweise die neue Geisteshal-
tung konnte eine Phase der Produktivität einleiten.
Das „Noch-Nicht“ konnte Wirklichkeit werden.

Den Ruf der Sorge und eine Hoffnung auf eine Zu-
kunft habe ich auch bei der Bildung einer Selbsthil-
fegruppe mit dem Namen „Nachtschwärmer“fest-
stellen können. Als sich die Botschaft verbreitete,
dass eine in Bremen bislang noch nicht existierende
Nachtstätte ins Leben gerufen werden sollte, war die
Begeisterung bei den Psychiatrie-Erfahrenen groß.
Sie erwarteten, dass sich etwas Gutes in ihrer bis-
lang zumeist negativen und hoffnungslosen psycho-
sozialen Erfahrungswelt auftun werde. Sie wurden
sehr produktiv und entwickelten zusammen mit
Nicht-Psychiatrie-Erfahrenen diese selbstorganisierte
Stätte. Nach der Eröffnung war zu beobachten, wie
viele Psychiatrie-Erfahrene Hand anlegten, um die
Nachtstätte tatkräftig zu unterstützen. Sie kochten,
räumten die Küche auf, bildeten eine Zeitungsgrup-
pe, philosophierten, verrichteten künstlerische Ar-
beiten und so weiter (Hellerich 2003). Hoffnung
kehrte in das Leben vieler Psychiatrie-Erfahrener
zurück. Sie hatten wieder eine offene Zukunft, die
sie durch ihr Handeln mitbestimmen konnten.

Hoffnung auf Lebenssinn
Für die Postmoderne liegt die Hoffnung, dass der
Mensch Sinn finde im Leben, nicht in institutionel-
len Erweiterungen oder in der Ausdehnung des
Staates, sondern in der Expansionsfähigkeit des
individuellen menschlichen Geistes. Das Individuum
soll eine neue Geisteshaltung entwickeln, die es ihm
ermöglicht, bis zu den Grenzen seiner eigenen Mög-
lichkeiten vorzudringen statt sich Institutionen –
und die größte Institution ist der Staat – zu unter-
werfen. „Der Sinn des Lebens liegt nicht in der Er-
haltung der Institutionen, oder in deren Fortschritt,
sondern in den Individuen“(Nietzsche 1967-77,
KSA 7, S. 777).

Wenn wir einen Blick in die Geschichte der psycho-
sozialen Versorgung werfen, dann wird das Denken
der Postmoderne klar, aber auch das Dilemma, in dem
sie steckt. Einerseits soll ja dem Menschen durch
eine Erweiterung der Dienste und Professionen in

der gemeindenahen Versorgung geholfen werden,
denn es soll dadurch eine multidisziplinäre und mul-
tiforme Vorgehensweise garantiert werden, was
sicherlich fortschrittlich ist. Andererseits ist jedoch
zu bedenken, dass Fortschritt der Institutionen und
deren Dienste nicht selten Rückschritt in der eige-
nen Gestaltungsfähigkeit und der eigenen Sinnfin-
dung des Individuums bedeuten kann. Wenn etwas
für die Psychiatrie-Erfahrenen gemacht wird, wenn
psychosoziale Dienste für sie in jeder Gemeinde
bereitgestellt werden, dann besteht die Gefahr, dass
das Individuum seine Hoffnung nur noch darin sieht,
dieselbigen in Anspruch zu nehmen (warum auch
nicht, wenn die Angebote einigermaßen brauchbar
sind?) und sich selbst und seinen Sinn im Leben
ausschließlich über die institutionellen Vorgehens-
weisen zu definieren. Zweifelsohne sollte der Staat
angemessene Dienste zur Verfügung stellen – und
was noch wichtiger ist, den Psychiatrie-Erfahrenen
finanzielle Mittel gewähren, damit sie nicht in die
Kriminalität abgleiten. Letztendlich soll es jedoch
dann ihre Entscheidung sein, ob und wie sie die An-
gebote wahrnehmen. Institutionelle Hilfe kann nicht,
soll sie sinnvoll sein, dem Einzelnen oktroyiert wer-
den, die Professionellen sollten dazu beitragen, Ab-
hängigkeit von ihren Diensten mit Hilfe der Unter-
stützung von Selbsthilfepotenzialen abzubauen.

Wenn wir Kritiker des gesellschaftlichen Sinnes her-
anziehen, dann sehen wir, dass dieser oft diametral
zum individuellen Sinn steht. Nach Marx (1968) sind
die diversen Institutionen (der Staat inbegriffen) des
18. und 19. Jahrhunderts mit ihren Sinnvorstellungen
der Marktgängigkeit unter den gegebenen kapita-
listischen Bedingungen die Räuber des individuellen
Lebenssinnes. Statt der Hoffnung auf Lebenssinn er-
scheint das Leben„nur als Lebensmittel“(ebd., S. 57).

Foucault sieht die Geschichte der Psychiatrie eben-
falls als Räuberin jeglichen subjektiven Sinns im
Leben. Der Wahnsinnige wird aus der Gesellschaft
ausgegrenzt und zunächst in Arbeits-, Zucht- und
Tollhäuser und später in psychiatrischen Anstalten
ausgegrenzt. Die dortige Verwahrung führt bei vie-
len Internierten zu Hoffnungs- und Sinnlosigkeit
(Foucault 1973). Die Psychiater, die sich von ihrer
Anstaltsvergangenheit (ganz besonders von der des
Dritten Reiches) loslösen wollen, deuten mit ihren
Proklamationen immer wieder an, dass die gegen-
wärtige, als gesellschaftlich sinnvoll konzipierte
Versorgung nichts mit der psychiatrischen Vergan-
genheit gemein hat und sie – im Gegensatz zur tra-
ditionellen Psychiatrie – Sinnhaftigkeit stiftet. Doch
in Gesprächen mit Psychiatrie-Erfahrenen konnten
wir nie überzeugt werden, dass es der Psychiatrie

56 Soziale Arbeit 2.2008https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51


daran liegt, dem Einzelnen bei der Lebenssinnsuche
behilflich zu sein. Es geht zumeist mehr um gesell-
schaftliche, organisatorische und koordinierende,
um funktionierende and störungsfreie Abläufe als
um individuelle Sinnsuche.

Entunterwerfung, ein weiter oben von Foucault ge-
brauchter Begriff, der die Wahnsinnigen zum Wider-
stand gegen Macht- und Sinnsysteme aufrief, sollte
auch die Geisteshaltung der Professionellen in der
psychosozialen Versorgung bestimmen. Statt für sie
sinnvolle Macht- und Wissenssysteme auf- und aus-
zubauen, sollten sie sich öfter selbst zurücknehmen
und nichts tun, was die Betroffenen selbst tun könn-
ten. Die Professionellen gehen im postmodernen
Sinne von den Stärken ihrer Klienten und Klientin-
nen aus, die Vorstellungen zu ihrem eigenen Leben
entwickeln wollen. Die Hoffnung, Sinn in ihrem
eigenen Leben zu finden, sollte auf der Basis des
Selbst-Sein-Könnens dabei von den Professionellen
tatkräftig unterstützt werden.

Die Suche nach Sinn in der Alltagswelt stilisiert das
Leben zu einem künstlerischen Phänomen. Aus dem
Leben ein Kunstwerk zu machen (Foucault 1986b,
S. 315-318), heißt, mit einer kreativen Geisteshaltung
den Alltag in die Hand zu nehmen. W. Schmid (2000)
zeigt, wie die Ästhetik als eine Form der Lebenskunst
immer wieder auf das einzelne Selbst und seine je-
weiligen Sinn suchenden Vorstellungen verweist und
dem Menschen neue Hoffnung zukommen lässt.

Viele Selbsthilfeprojekte illustrieren mit ihren alter-
nativen kommunikativen Formen der Interaktion,
wie historisch verwurzelte gesellschaftliche Systeme
der Über- und Unterordnung – inklusive deren Sinn-
strukturen – überwunden werden können. Sie zei-
gen ferner, dass die Kommunikation Wahnsinniger
nicht die Symptomatik einer Krankheit sein muss
und daher therapeutisch zu behandeln ist, sondern
eine expansive und potenziell befreiende Gedan-
kenform ausdrückt (Sass 1992, S.129-131), die zum
Beispiel charakteristisch im Denken Zens oder des
schöpferischen Künstlers ist (Bateson 1985).

Mit einer kreativen Geisteshaltung an den Alltag
heranzugehen, impliziert die ständige Bereitschaft
zur alltäglichen Besinnung, wie dies bei Heidegger
(1988) in seinem Buch „Die Technik und die Kehre”
deutlich wird. Er unterscheidet zwischen zwei For-
men des Denkens, dem modernen berechnenden
Denken und dem postmodernen besinnlichen Den-
ken. Das berechnende Denken beruht auf Überle-
gungen im Alltag, was wie und wo zu tun ist, um
etwas Bestimmtes zu erreichen. Die meisten Strate-

gien in der psychosozialen Versorgung basieren auf
solchen Berechnungen, seien es Gespräche oder
Therapien (von der Chemotherapie hin zur Sozial-
therapie). Besinnendes Denken ist schöpferisches
Denken, denn es fragt nach dem Sinn dessen, was
getan wird. Die Sinnhaftigkeit dessen, was ich tue,
soll mit Hilfe von Reflektionen hergestellt werden.
Die Frage, die sich Psychiatrie-Erfahrene stellen,
wenn sie besinnliches Denken zum zentralen Den-
ken in ihrem Leben machen, ist die, ob es sinnvoll
ist, so zu handeln, so zu wohnen, so zu leben. Hier
setzt eine Reflektion ein, die darauf ausgerichtet ist,
auf eine sinnvolle Zukunft hinzuwirken, was wiede-
rum vielen Psychiatrie-Erfahrenen neue Hoffnung
gewähren kann.

Resümee
Hoffnung wird in diesem Beitrag als eine zentrale
Ressource in der psychosozialen Versorgung kons-
truiert. Dabei müssen falsche Formen der Hoffnung,
wie sie in der damaligen Entinstitutionalierung auf-
kamen, überwunden und postmoderne Auffassungen
von Hoffnung erarbeitet werden, die die Souveräni-
tät der Wahnsinnigen in alternativen Gruppenzusam-
menhängen mit anderen Denk- und Kommunika-
tionsformen postuliert. Diese Art der Hoffnung ist
nicht ein abwartendes Hoffen auf etwas oder je-
manden, sondern sie involviert Kampf oder Wider-
stand. Auf diese Weise kann der Postmoderne ge-
mäß eine innere Kraft entstehen, eine Flamme in
der Schattenwelt, die die verschlossene Zukunft
aufzureißen in der Lage ist und es den Wahnsinni-
gen ermöglicht, individuellen Lebenssinn in ihrem
Alltag zu finden.

Professionelle, die Hoffnung als einen wesentlichen
Bestandteil ihrer Arbeit betrachten, werden einen
anderen Umgang mit ihren Psychiatrie-Erfahrenen
pflegen und möglichst vermeiden, ihren therapeu-
tischen Strategien hoffnungsbeeinträchtigende 
Defizitkategorien wie Krankheit oder psychische/
geistige Störung zugrunde zu legen. Statt von ihren
Klienten und Klientinnen zu fordern, gängige Pa-
tientenrollen einzunehmen, werden sie diese unter-
stützen, eine für sie sinnvolle Zukunft aufzubauen,
indem sie die Patienten ermutigen, ihr schöpferi-
sches Potenzial beziehungsweise ihre künstlerischen
Fähigkeiten für ein ihnen hoffnungsvoll erscheinen-
des Leben einzusetzen.

Literatur
Amering, M.; Schmolke, M.: Hoffnung-Macht-Sinn. Recovery-
Konzepte in der Psychiatrie. In: Managed Care 1/2006, S. 20-22
Bateson, G.: Perceval’s Narrative: A Patient’s Account of his
Psychosis 1830-1832. Stanford 1961
Bateson, G.: Ökologie des Geistes. Frankfurt am Main 1985

57 Soziale Arbeit 2.2008https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51


Bloch, E.: Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt am Main 1959
Böhme, H.; Böhme, G.: Das Andere der Vernunft. Frankfurt
am Main 1985
Buck, D.: Auf der Spur des Morgensterns. Ein Erlebnisbericht.
München 1999
Cayley, D.; Illich, J.: In den Flüssen nördlich der Zukunft. Mün-
chen 2006
Dörner, K.: Bürger und Irre. Frankfurt am Main 1995
Enquete: Zur Reform der Versorgung im psychiatrischen und
psychotherapeutischen, psychosomatischen Bereich. Bonn 1988
Foucault, M.: Wahnsinn und Gesellschaft. Frankfurt am Main
1973
Foucault, M.: Der Wille zum Wissen. Frankfurt am Main 1977
Foucault, M.: Die Sorge um sich. Frankfurt am Main 1986a
Foucault, M.: Der Gebrauch der Lüste. Frankfurt am Main
1986b
Foucault, M.: Was ist Kritik? Berlin 1992
Foucault, M.: Diskurs und Wahrheit. Berkeley Vorlesungen
1983. Berlin 1996
Giddens, A.: Die Moderne und ihre Folgen. Frankfurt am Main
1991
Heidegger, M.: Sein und Zeit. Tübingen 1986
Heidegger, M.: Die Technik und die Kehre. Pfullingen 1988
Hellerich, G.: Selbsthilfe Psychiatrie-Erfahrener. Potenziale
und Ressourcen. Bonn 2003
Kant, I.: Kritik der Urteilskraft. Stuttgart 1976
Kempker, K.; Wehde, U: Das Weglaufhaus. Von der Idee zur
Praxis. Berlin 1998
Lyotard, J.-F.: Das postmoderne Wissen. Köln 1986
Marx, K.: Pariser Manuskripte. Reinbek 1968
Nietzsche, F.: Werke. Kritische Studienausgabe (KSA) in 15
Einzelbänden. Berlin 1967-1977
Sass, L.A.: Madness and Modernism. New York 1992
Schmid, W.: Philosophie der Lebenskunst. Eine Grundlegung.
Frankfurt am Main 2000
Stein, V.: Abwesenheitswelten. Meine Wege durch die Psy-
chiatrie. Frankfurt am Main 1996
Stöckle, T.: Die Irrenoffensive. Frankfurt am Main 1983
Weber, M.: Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen 1969
White, D.; Hellerich, G.: „Psychiatry in the Labyrinth: Decon-
structing Deviancy.” In: The Humanistic Psychologist 1/1993,
S. 65-80
Wikipedia:„Hoffnung”. In: http.//de.wikipedia.org/wiki/
Hoffnung 

Zusammenfassung
Zahlreiche Studien zeigen, dass die Biographien von
Kindern mit Aufmerksamkeits-Defizit-Hyperaktivi-
täts-Störung (ADHS) oft negative Verläufe nehmen.
In einer Erhebung der Mannheimer Polizei spiegelten
sich diese wieder. Es entstand eine bundesweit ein-
malige Kooperation zwischen der Polizei Mannheim
und dem Zentralinstitut für Seelische Gesundheit in
Mannheim. Im Folgenden soll das Störungsbild und
das Projekt Zappelphilipp mit ersten Ergebnissen
vorgestellt werden.
Abstract
Several surveys show that the biographies of child-
ren with attention-deficit hyperactivity disorder
(ADHD) often go wrong. In a local inquiry conduc-
ted by the police of Mannheim this observation was
confirmed again.Therefore, a nationwide unique co-
operation has been founded in Mannheim between
the police department and the Central Institute of
Mental Health. The following article will describe
the disorder and present first results of a project
named „Zappelphilipp“.
Schlüsselwörter
Hyperkinese – Prävention – Projekt – Kind-Bezie-
hung – Eltern – Jugendkriminalität – Familienarbeit

Einleitung
Der aus dem Struwwelpeter bekannte Zappelphilipp,
Namensgeber unseres Projektes, war eines jener Kin-
der, das heutzutage sicherlich die Diagnose ADHS
erhalten hätte. Kinder mit einer ADHS zeichnen sich
insbesondere durch eine Störung der Aufmerksam-
keit und Konzentration, ausgeprägte motorische
Unruhe und eine auffällige Impulsivität aus. Diese
Hauptmerkmale zeigen sich in einem deutlich stär-
keren und wesentliche Alltagsfunktionen einschrän-
kenderen Ausmaß als bei Gleichaltrigen mit unauf-
fälliger Entwicklung. Für eine Diagnosestellung ist
darüber hinaus von Bedeutung, dass die ersten An-
zeichen der Störung bereits seit der frühen Kindheit
(vor dem Alter von sieben Jahren) und seit wenigs-
tens sechs Monaten bestehen. Außerdem sollen sie
in mehr als einem Lebensbereich (zum Beispiel zu
Hause, in der Schule, in der Öffentlichkeit) auftreten
und eine wesentliche Beeinträchtigung der sozialen
oder schulischen Leistungsfähigkeit nach sich zie-

58 Soziale Arbeit 2.2008

Präventionsprojekt
Zappelphilipp
Frühintervention bei auffällig
gewordenen Kindern
Sandra Hofmann; Thomas Eisert; 
Angela Hermens; Gerhard Ristow

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 19:31:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2008-2-51

