Vorwort

Wenn sich Religionswissenschaftler oder Soziologen mit buddhistischer
Praxis beschiftigen, kommt es allzu oft vor, dass alles Mogliche ent-
deckt und erforscht wird, nur nicht das, worum es den Praktizierenden
in der Praxis eigentlich geht. Man entdeckt beispielsweise Macht- und
Geschlechterverhiltnisse,! politische und 6konomische Verwicklungen,
Hierarchien, institututionelle Eigenarten in Scholastik und Uberliefe-
rung, synkretistische Vermischung von Weltanschauungen unterschiedli-
chen Ursprungs sowie nicht zuletzt Ritualformen in der einen oder ande-
ren kulturspezifischen Brechung. Ublicherweise riickt dabei die Tatsache
aus dem Blickfeld, dass die buddhistischen Lehren — wie auch andere spi-
rituelle Traditionen — soteriologische Systeme sind. Der griechische Be-
griff owtnoia (soteria) bedeutet Rettung, Erlosung und Heil.

Der Buddhismus stellt dabei eine besondere Form der Heilslehre dar.
Aus einer westlichen Perspektive erscheint sie als eine Soteriologie ohne
Gott und findet ihren Ausdruck gleichsam in einer Praxis, die auf die Leere
ausgerichtet ist, sofern wir die buddhistische Lehranweisung wortlich neh-
men, alle Phinomene wesensmifSig als leer und essenzlos zu betrachten.

Zudem ist es ein weiterer Fakt, dass die unterschiedlichen buddhisti-
schen Schulen im Westen Zulauf haben und sich in den letzten 30 Jahren
mehr oder weniger erfolgreich in Form von Schulungszentren, Medita-
tionshdusern und teilweise auch klosterahnlichen Gemeinschaften insti-
tutionalisieren konnten. Ebenso ist feststellbar, dass viele der westlichen
Schiiler teilweise bereits seit Jahrzehnten mit hohem Engagement und
personlichem Einsatz ihre spirituelle Praxis aufrechterhalten. Thr Aus-
gangspunkt, den buddhistischen Lehren Gehor zu schenken, war oftmals
eine existenzielle Krise und in den Berichten unserer Gesprachspartner
wird deutlich, dass viele von ihnen in der einen oder anderen Form Hei-
lung gefunden haben. Dass die buddhistischen Gemeinschaften im Wes-
ten Uberwiegend durch Laien getragen werden, bestarkt nochmals die
soteriologische Motivlage. Denn in der Regel gibt es nur wenige Perso-
nen, die als Monche von den weltlichen Verpflichtungen entlastet sind
und es sind keine grofSeren monetiaren Verdienstmoglichkeiten inner-
halb der buddhistischen Institutionen erwartbar. Die Mehrzahl der Hel-
fer, wie auch die buddhistischen Lehrer arbeiten auf ehrenamtlicher Ba-
sis. Durch die engagierte Praxis lasst sich kaum auf unmittelbare Weise
weltlicher Gewinn erzielen. Folglich geht es den Ausiibenden wohl um
ihr Seelenheil.

1 Der Einfachheit halber nutzen wir in diesem Buch das generische Maskulinum
zur Bezeichnung von Akteuren und Gruppen beider Geschlechter, denn die Ge-
schlechterfrage ist nicht Thema dieser Untersuchung.

- am 14.01.2026, 16:05:05. D



https://doi.org/10.5771/9783845277356-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE PRAXIS DER LEERE

Worin aber besteht dieses Seelenheil und in welcher Beziehung steht es
zu einer Praxis, die beansprucht alle sinnlichen Phanomene als wesens-
mafSig leer zu betrachten? Findet sich hier lediglich eine Praxis, oder je
nach buddhistischem Schulungsweg gar mehrere, unterschiedliche, di-
vergierende Praxen, die moglicherweise auch mit verschiedenen Heils-
zielen verbunden sind?

Um diesen Fragen nachgehen zu konnen, haben wir sechs im deutsch-
sprachigen Raum vertretene Schulungswege und die hiermit einherge-
henden spezifischen Formen ihrer Praxis auf Basis einer rekonstrukti-
ven Studie untersucht. Im Sinne einer mehrfachen komparativen Analyse
wurden dabei sowohl unterschiedliche Phasen und Grade des Engage-
ments betrachtet (so wurden Novizen, mafSig wie auch existenziell enga-
gierte Schiiler sowie Langzeitpraktizierende und Lehrer befragt) als auch
unterschiedliche Traditionen berticksichtigt. Im Bereich des Theravada-
Buddhismus haben wir uns mit den Schiilern des Vipassana-Vereinigung
e.V. (in der Tradition S. N. Goenkas) beschiftigt sowie mit den Grup-
pen, die mit Ayya Khema und dem Buddha-Haus Meditations- und
Studienzentrum e.V. verbunden sind. Den tibetischen Buddhismus be-
treffend wurden insbesondere der Diamantweg e.V. (Ole Nydahl) und
Rigpa Deutschland (Sogyal Rinpoche) beriicksichtigt. Um ein Bild von
der Landschaft der Zen-Schulen zu erhalten, befragten wir fir den Soto-
Zen Schiiler der Zen-Vereinigung Deutschland e.V. (Ludger Tenbreul)
sowie Praktizierende der Rinzai-Tradition in der Dharma-Nachfolge von
Rei Shin Bigan Roshi.

Anstatt essentialistisch zu fragen, was westlicher Buddhismus ist und
wie sich seine Auspragungen und Erscheinungsformen typisieren las-
sen, stand fiir uns die originar praxistheoretische Fragestellung im Vor-
dergrund, wie die unterschiedlichen Formen des westlichen Buddhis-
mus als institutionalisierte Schulungswege und individuell gelebte Praxis
durch soziale und gemeinschaftliche Praktiken hergestellt werden. Da-
bei sind wir von einer reflexiven und sich wechselseitig konstituieren-
den Beziehung zwischen Lehrsystem, den in gemeinschaftlicher Praxis
induzierten Erfahrungen und der jeweiligen Institutionalisierungsform
der Schulungswege ausgegangen. Entgegen der iiblichen Selbststilisie-
rung als erfahrungsorientierte Spiritualitidt wird damit die buddhistische
(Selbst-)Erkenntnis in mehrfachem Sinne als ein zugleich gemeinschaft-
lich wie auch gesellschaftlich eingebettetes Phinomen betrachtet. Der
entscheidende Punkt ist, dass wir hierbei weiterhin darauf Wert gelegt
haben, immer auch den soteriologischen Eigenanspruch der buddhisti-
schen Lehren im Blick zu behalten.

In diesem Sinne mussten wir uns nicht zuletzt auch der Frage der
Erleuchtung stellen, also dem expliziten Heilsziel der buddhistischen
Lehren, ohne dieses in naiver Weise mit einem Seinszustand oder einer
bestimmten phianomenalen Erfahrungsqualitat zu verwechseln. Denn

8

- am 14.01.2026, 16:05:05. D



https://doi.org/10.5771/9783845277356-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VORWORT

wenngleich die buddhistischen Lehren in ihrer Selbstbeschreibung eine
universelle Erfahrungsebene betonen, die unterhalb des sprachlich zu
verortenden Sinns basiert ist, kann die soziologische Gegenbeobachtung
entdecken, dass Erfahrung innerhalb der Schulungswege weiterhin sinn-
haft interpretiert ist und daher nur retrospektiv als Erfahrung angeeig-
net werden kann. Die mystische Dimension der Erleuchtung ist damit
immer auch als kommunikatives Phinomen anzusehen, das kontrafak-
tisch zur Erlebbarkeit und Realisierbarkeit durch die westlichen Adepten
eine wichtige Rolle in der soteriologischen Sinnbestimmung einnimmt.

Als Ergebnis liegt nun zum ersten Mal eine umfassende rekonstruktive
Studie vor, welche den Eigenanspruch der buddhistischen Praxis bertick-
sichtigt, ohne jedoch dabei vorschnell Theorie und Praxis zu verwech-
seln. Die Landkarte ist nicht das Gebiet und der Pfad nicht derjenige,
der auf ihm wandert. Aber ohne Karte gibt es keinen Pfad, dessen Bege-
hen sich lohnen wiirde, ebenso wire es unmoglich zu erfahren, dass Weg
und Ziel eins werden konnen, wenn man sich nicht auf den Weg begibt.

Daher soll mit diesem Buch der Blick zunidchst mit besonderem Au-
genmerk auf die soteriologische Vision der buddhistischen Schulen da-
rauf gelenkt werden, was Schiiler und Lehrer hieraus konkret machen.
Hierdurch entsteht zum ersten Mal ein umfassendes Bild westlicher bud-
dhistischer Spiritualitdt in ihren unterschiedlichen Schattierungen. Drei
weitere, kleinere Buicher sollen folgen, in denen das Augenmerk starker
auf die Besonderheiten der einzelnen Schulen, die Beziehung von Traditi-
onalitat und Modernitit sowie die unterschiedlichen Modi der Adaption
an Systeme buddhistischer Spiritualitat gerichtet werden soll.

An dieser Stelle mochten wir zunichst der Deutschen Forschungsge-
meinschaft fir die Finanzierung des dieser Monografie zugrunde liegen-
den Forschungsprojektes danken. Dartuber hinaus gebiihrt Odilia Pliet-
ker Dank, nicht zuletzt fiir ihre grofle Hilfe fiir den Zugang zum Feld
und die eine oder andere Hilfestellung, die notig war, um die fir den Au-
Benstehenden in Sinn und Dynamik oftmals nur schwer nachvollzieh-
baren Praxen des tibetischen Buddhismus besser verstehen zu konnen.
Insbesondere mochten wir hier nachdriicklich Selma (Ulrike) Ofner dan-
ken, die erst spater als wissenschaftliche Mitarbeiterin zu unserem Pro-
jekt gestofSen ist. Mit ihrer ebenso sensiblen wie erfahrenen Interview-
fiihrung sind einige der fiir dieses Buch zentralen Interviewgespriche
zustande gekommen. AufSerdem danken wir ihr fiir ihre kontinuierliche
kulturwissenschaftliche Unterstiitzung und Kritik dieses Buchprojekts.
Wir danken Juliane Slotta fiir ihre ebenso sprachsensible wie griindli-
che Lektoratsarbeit. Ebenfalls ist hier Tabea Rossol und Juliane Schell
zu danken, die als studentische Hilfskrafte das Projekt an verschiedenen
Stellen unterstiitzt haben.

Vor allem mochten wir jedoch den vielen Interviewpartnern danken,
die uns allesamt wichtige Einblicke in ihr spirituelles Leben gegeben

9

- am 14.01.2026, 16:05:05. D



https://doi.org/10.5771/9783845277356-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE PRAXIS DER LEERE

haben und auch in aller Offenheit mit uns tiber ihre Krisen gesprochen
haben. Vor den Gesprichen sagten wir zu, dass wir in allen Darstellun-
gen sowohl ihre Anonymitit wahren,? als auch in der Analyse eine wert-
schitzende Sprache verwenden werden. Wir danken hier nochmals aus-
driicklich fur das uns entgegengebrachte Vertrauen.

2 Um insbesondere bei den ausfiihrlichen Fallanalysen die Anonymisierung sicher-
zustellen, sind Namen, Orte und teilweise auch andere Erkennungsmerkmale ver-
fremdet worden.

I0

- am 14.01.2026, 16:05:05. D



https://doi.org/10.5771/9783845277356-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

