
D E R  B E ITRA G  D E S  B U D D H I S M U S  
Z U R  FRA G E  D E S  NATU RRE C HTS 

Von HELLMUTH HECKER 

Die Haltung zum Recht und das Verständnis des Wesens des Rechtes hängt ab von 
der jeweiligen Weltanschauung. Jede Rechtsphilosophie ist Ausdruck einer generel­
len philosophischen überzeugung, sei diese religiös oder ideologisch. Eine rechts­
philosophische Darlegung muß notwendig die Weltanschauung wiederspiegeln und 
ist davon abgelöst gar nicht möglich. Allerdings gibt es unter den verschiedenen 
Religionen und Ideologien aber auch manche Gemeinsamkeiten, die es ermöglichen, 
von allgemeinen Grundsätzen der Rechtsphilosophie als solcher zu sprechen. Je nach 
dem Gesichtspunkt kann man nun entweder mehr die Unterschiede der Welt­
anschauungen betonen oder mehr die Gemeinsamkeiten. Einer der Grundsätze der 
buddhistischen und überhaupt der indischen Weltanschauung ist es nun, das über­
einstimmende hervorzuheben und historische und kulturelle Besonderheiten zu­
rücktreten zu lassen. So erkennt der Buddhismus manche Gemeinsamkeiten mit dem 
Christentum wie mit dem Marxismus an, soweit dort allgemeingültige Gesetz­
mäßigkeiten des Lebens entdeckt wurden. Trotz aller Unterschiede im einzelnen 
gleichen sich in dieser Hinsicht die buddhistische, hinduistische und konfuziani­
stische Weltanschauung und Rechtsphilosophiel, und heben sich insofern von den 
(von Indien aus gesehen) "westlichen" Konzeptionen ab, seien es die abendländisch­
christlichen2 und morgenländisch-islamischen3 Religionen oder die sozialistischen 
Ideologien. Die östliche Auffassung kann deshalb universaler sein, weil sie mehr die 
generelle Gesetzmäßigkeit des Lebens sieht, während die westlichen Konzeptionen 
nur kleine Epochen innerhalb eines kleinen Kulturraumes umfassen und deswegen 
notgedrungen einseitig und verengt erscheinen müssen, soweit sie historisierend 
bleiben. Die westlichen Religionen und Ideologien sind subjektiver, weil sie enger 
an eine Person gebunden sind, die selber durch Raum und Zeit bedingt ist, wie 
Christus, Mohammed oder Marx. Bei den östlichen Religionen spielt der Gründer 
entweder überhaupt keine Rolle wie im Hinduismus, dessen Anfänge im Dunkel 
liegen, oder er ist nur Reformator einer früheren idealen Zeit wie Konfuzius oder 
er ist lediglich der Wiederverkünder von allgemeingültigen Gesetzen wie der 
Buddha, der darauf hinweist, daß auch schon in weit zurückliegenden Zeiten von 
anderen Buddhas dieselbe Lehre verkündet wurde. Man kann daher kurz sagen, 
daß die drei genannten westlichen Lehren mehr, wenn auch nicht ausschließlich, sub­
jektiver, die drei östlichen Lehren dagegen mehr, wenn auch nicht ausschließlich, 
objektiver Natur sind. In dieser Hinsicht gibt es innerhalb der östlichen Religionen 
wiederum ein Gefälle : Konfuzius lehrt zwar das universale Gesetz des Himmels, 
aber ausgerichtet auf das Ideal eines goldenen Zeitalters der chinesischen Frühzeit ;  
der Hinduismus lehrt ebenfalls das Gesetz (Dharma) des Kosmos, aber repräsentiert 

1 Vgl . über diese drei Rechtssysteme und ihr Verhältnis zum Naturrecht und internationalen Recht :  
Sastry, Hinduism and  international law in : Rec. de s  Cours 1966 I, S .  507-615 .  
K. lriye, The principles of international law in the l ight  of  the Confucian doctrine, a . a .  O.  1967 I ,  
S .  1-60. 
K.  N. Jayatilleke, The principles of international law in Budhist doctrine, a .  a .  O. 1967 I,  S .  441-567. 

2 Zum abendländischen Naturrecht verg!. jüngst : H. Hecker, Das Naturrechtsproblem nach der Topik von 
Erik Wolf i n :  Hbg. öff. recht!. Nebenstunden, Bd. 1, 1967, S .  1 6-43 . 
G. Hoog, die Geschichte des Naturrechts und das Problem des Gewohnheitsrecht, a. a. 0. ,  S. 44-77. 

3 Vgl. Mahmassani, The principles of international law in the light of  Islamic doctrine, in :  Rec. des 
Cours 1966 I,  S. 205-328. 

349 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der hinduistischen Sozialordnung als sozusagen einem Modellfall, der von 
einem auserwählten Volk nicht gar so weit entfernt ist. Der Buddha hingegen lehrt 
das universale Gesetz des Lebens in abstrakter Form, völlig unabhängig von Zeit und 
Raum. Er nennt seine Lehre zeitlos und sagt4 : 

"Ob da Vollendete erscheinen oder nicht : fest steht diese Grundnatur, der 
gesetzmäßige Zustand, der gesetzmäßige Verlauf, das Bedingtsein aller Gege­
benheiten. " 

So betont er die überlegenheit des Gesetzes über die Person in einer Rede, deren 
Gedankengang wie folgt lautet5 : 

"Der Buddha überlegte nach seiner Erwachung, ob es irgendeinen Meister gäbe, 
dem er sich anschließen könnte, um von ihm noch seelisch-geistig gefördert 
zu werden. Aber er sah in der ganzen Welt keinen solchen. Da beschloß er, 
sich an das Recht anzuschließen, das er erkannt hatte, ihm dienend und es 
verehrend, so wie auch die Erwachten früherer Zeiten es getan hatten. "  

Besonders eindringlich wird die Abhängigkeit selbst der Person des Buddha vom 
Gesetz in folgender Rede6 ausgedrückt, die wegen ihrer Wichtigkeit hier wörtlich 
folgen soll : 

"Selbst der weltbeherrschende Kaiser, der gerechte Gesetzeskönig, lenkt sein 
Reich ohne König. " Auf diese Worte sprach einer der Mönche also zum Erha­
benen : "Wer aber, 0 Herr, ist dann der König des weltbeherrschenden Kaisers 
des gerechten Gesetzeskönigs ?"  "Das Gesetz, 0 Mönch", sprach der Erhabene. 
"Da, 0 Mönch, stützt sich der weltbeherrschende Kaiser, der gerechte Geset­
zeskönig, eben auf das Gesetz ; das Gesetz ehrt er, das Gesetz hält er wert, 
dem Gesetz huldigt er. Und das Gesetz zu Banner, Flagge und Obergewalt 
habend, gewährt er seinem Volke wie sich's gebührt Schutz und Schirm und 
Obhut : Hof, Heer, Adligen, priesterlichen Hausvätern, Stadt- und Landbevöl­
kerung, Asketen und Priestern, Wild und Vögeln. Dieser weltbeherrschende 
Kaiser, der gerechte Gesetzeskönig, lenkt eben auf das Gesetz gestützt sein 
Reich, mit Hilfe des Gesetzes, und dieses Reich vermag kein menschlicher Feind 
zu stürzen. 
Ebenso nun auch stützt sich der Vollendete, Heilige, vollkommen Erwachte, 
der gerechte Gesetzeskönig, eben auf das Gesetz ; das Gesetz ehrt er, das Gesetz 
hält er wert, dem Gesetz huldigt er. Und das Gesetz zu Banner, Flagge und 
Obergewalt habend, gewährt er, wie sich's gebührt, Schutz und Schirm und 
Obhut, indem er also lehrt : Solches Wirken in Werken, Worten und Gedanken 
hat man zu üben, solches nicht. Der Vollendete aber, der Heilige, vollkommen 
Erwachte, der gerechte Gesetzeskönig, lenkt auf das Gesetz gestützt das höchste 
Reich der Wahrheit mit Hilfe des Gesetzes. Und dieses Reich vermag kein 
Asket und kein Priester, kein Gott, kein guter und böser Geist zu stürzen 
noch irgendwer in der Welt ."  

Der Buddha wird nicht müde, immer wieder das überpersönliche Element der von 
ihm nur verkündeten Wahrheiten zu unterstreichen. Als einmal ein buddhistischer 
Mönch bedauerte, daß er wegen Krankheit seinen Meister noch nicht gesehen habe, 
erklärt dieser : "Wer das Gesetz sieht, sieht mich - und wer mich sieht, der sieht 
nur das Gesetz7 ."  Darum setzte er nach seinem Tode auch keinen Nachfolger ein, 

4 Samyutta-Nikäya XII, 20. 
5 Samyutta-Nikiiya VI, 2 = Anguttara-Nikäya IV, 21 .  
6 Anguttara-Nikiiya IV,  1 4 ;  so d ie  Lesart der  PTS und be i  Jayatilleke, S .  539. 
7 Samyutta-Nikäya XXII, 87. 

350 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern erklärte, daß er nur das Rad des Gesetzes ins Rollen gebracht habe, das 
dann nach seinem Tode die Führung übernehme. Aus diesem Grunde kannte der 
buddhistische Orden auch nie einen Stellvertreter Buddhas auf Erden. Erscheinun­
gen, die ein wenig daran erinnern könnten und die schon etwas von der Grund­
haltung des Buddha abweichen, hatten überdies doch andere Funktionen8, wie z .  B .  
die Sangha-räjas in den buddhistischen Nationalstaaten des Hinayäna oder wie 
die Patriarchen des Zen-Buddhismus oder wie die vierzehn Dalai-Lamas des tibeti­
schen Buddhismus. Alle diese Personen waren nur Ausführende des Gesetzes, dessen 
Gewalt sie selber ebenso unterlagen wie jeder andere. 
Im Buddhismus ist das Gesetz (dhamma) ein und alles : es ist das Naturgesetz, 
nach welchem die )\onen und Kosmen (Kappa, Sanskrit Kalpa) entstehen und ver­
gehen, es ist das moralische Gesetz der ausgleichenden Gerechtigkeit (Kamma, 
Sanskrit Karma) und es ist das existentielle Kausalgesetz, nach welchem alle Dinge 
oder Phänomene bedingt entstehen (Paticca-samuppäda). Von daher wird ver­
ständlich, wieso der Begriff "dhamma" (Sanskrit dharma) sowohl Ding wie Lehre 
bedeuten kann9• Da alle Dinge nach buddhistischer Auffassung in ihrer Gesetz­
mäßigkeit aufgehen und es nur Funktionen, aber keine ewigen Substanzen gibt, 
sind Ding und Be-dingheit (Gesetz) dasselbe. Und da die Lehre der Buddhas nichts 
anderes darstellt als die Enthüllung dieser Bedingheit, deshalb sind Gesetz und Leh­
re dasselbe. 
Das Gesetz ist es, welches über Welt und Ich, Mensch und Gott steht. Dies Gesetz 
ist dem Geschehen immanent, es braucht daher nur entdeckt zu werden. Es bedarf 
keines Gesetzgebers. Es ist schon vorgegeben. Und die Aufgabe aller Gesetzgeber 
besteht darin, sich nach ihm zu richten und es gelten zu lassen. Der Buddha sagt : 

"Ich lehre ein heiliges überweltliches Recht als Besitztum des Menschen1o. " 
"Das Recht steht dem Menschen zuhäupten, im Diesseits und darüber hinausl l ."  

Recht und Gesetz sind dhamma. Die Übersetzung mit Recht nennt lediglich den 
menschlich-persönlichen Aspekt, nämlich die Richtigkeit und Rechtmäßigkeit des 
Gesetzes, das die Gerechtigkeit selber ist. Das Gesetz richtet selber den Menschen, 
der sich gegen dieses vergeht. Sowenig wie eines Gesetzgebers bedarf es eines abso­
luten Richters. Oder : so wie der irdische Gesetzgeber nur das universale Gesetz 
formuliert, so auch wendet es der Richter nur an. Sie schöpfen kein Recht, sie 
schaffen kein Recht, sie setzen nicht Recht, sondern sie beugen sich dem Recht und 
vollziehen es. 
Es gibt hiernach keine Ungerechtigkeit, weder eine solche des Schicksals noch des 
Menschen. Was als ungerecht erscheint, ist in Wirklichkeit ungenügende Kenntnis 
der verborgenen Ursachen, die sich hier auswirken. Das Recht ist mächtiger als das 
Schicksal : der Mensch, der dem Recht folgte, hat keine ungerechten Folgen zu be­
fürchten. Wer aber als Mensch anderen unrecht tut und sie ungerecht behandelt, der 
fügt sich selber den größten Schaden zu, weil er gegen das Recht verstieß und 
weil dieser Verstoß früher oder später auf ihn selber zurückfallen würde, womit 
der Buddha das vorwegnahm, was später Kant in seiner Metaphysik der Sitten 
darlegte. Wer als Mensch selber leben will, selber besitzen will, selber genießen will, 
selber von anderen Ehrlichkeit und Entgegenkommen und Anerkennung verlangt, 
aber anderen Leben, Besitz, Genuß, Wahrheit, Freundlichkeit, Ehre entreißt oder 

8 Vgl. Hecker, Buddhismus und Staat in Südostasien, in : VRü 1968, S .  175-1 83 .  
9 Zum Begriff vergl. M.  u.  W. Geiger, Päli Dhamma, in : Abhd. d. Bayr .  Akad. d. W. , Bd. 31  I, 

München 1920. 
10  Majjhima-Nikaya Nr. 96. 
11 Digha-Nikäya Nr. 27. 

3 5 1  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verweigert, der widerspricht sich selber und dem Gesetz. Er richtet sich selber. 
Er will sich vergeblich außerhalb des Gesetzes stellen, aber das ist unmöglich. Und 
so erntet jeder Mensch die Folgen seines Tuns, jeder ist seines Unglückes und 
Glückes Schmied : "Und ihre Werke folgen ihnen nach"12. "Was ihr sät, werdet ihr 
ernten13. " Dazu bedarf es nicht noch eines besonderen Richters wie im Theismus ; 
das Gesetz ist auch nicht parteiisch wertend wie die atheistische marxistische Praxis, 
die Proletarier und Kapitalisten verschieden einstuft. Das Gesetz des Karma ist 
überindividuell, es kennt kein Ansehen der Person, ihm unterliegen auch Gott und 
die Propheten, es gilt für Engel und Teufel, für Gläubige und Ungläubige, Arme 
und Reiche. 
So wie in der Natur die Naturgesetze gelten, so wie das Gravitationsgesetz und 
das Gesetz der Atomspaltung auch schon vor 1 0 000 Jahren galten oder wie der 
Planet Pluto sich schon 1 0 000 Jahre vor seiner Entdeckung auf seiner Bahn 
drehte, ebenso gelten die ethischen Gesetze unabhängig davon, ob der Mensch sie 
kennt oder beachtet. Wenn er auch meinen sollte, er brauche sich nicht nach ihnen 
zu richten, so richten sie ihn, wie in der Natur das Kausalgesetz. So ist das Karma­
Gesetz das Naturrecht schlechthin : 

"Karma as a natural law in Buddhism is not different in principle from a law 
in the natural science14. " 

Das buddhistische Naturrecht ist weder theistisch noch atheistisch, sondern es ist 
existentiell15. Dieses Naturrecht gilt a priori, das positive Recht nur a posteriori. 
Ersteres ist konstitutiv, letzteres nur deklaratorisch. Der Rechtspositivismus er­
scheint vom buddhistischen Standpunkt aus als eine Ausflucht vor der Frage nach 
dem richtigen Recht, welche Frage offensichtlich nicht damit beantwortet ist, daß 
richtig ist, was menschliche Willkür irgendwo und irgendwann geschaffen hat. Das 
buddhistische Naturrecht lehrt, daß das Recht mit der Natur des Menschen mit­
gegeben ist, daß es in der Natur der Sache liegt. Es läßt sich daher mit Goethe als 
"das Recht, das mit uns geboren ist" ,  bezeichnen - aber es galt schon vor unserer 
Geburt und gilt auch nach ihr, wie die buddhistische Wiedergeburtslehre behauptet. 
In dieser Ausdehnung der Verantwortung des Menschen vor dem ethischen Gesetz 
liegt überhaupt das Besondere der buddhistischen Konzeption des Naturrechts, die 
insoweit mit allen indischen Religionen (Hinduismus, Jaina, Sikh) übereinstimmt. 
Ausgangspunkt dieser überzeugung ist die Erfahrung mit dem Kausalgesetz oder 
dem Gesetz von der Erhaltung der Kraft. In der östlichen Erfahrung ist dieses 
Gesetz in erster Linie ein psychisches, indem die seelisch-geistigen Kräfte nach dem 
Beharrungsgesetz durch nichts anderes als durch seelisch-geistige Kräfte beeinflußt 
und aufgehoben werden können, nicht aber durch physische Beeinflussungen, die 
immer nur ihre Auswirkung unterbinden können, dagegen keine Gewalt über 
das Unbewußte besitzen. Dieses überdauert auch individuell diejenige Veränderung 
der Materie, die wir Tod nennen. Das in der Natur geltende Gesetz von der Erhal­
tung der Energie ist nach buddhistischer Auffassung nur ein Unterfall des eigentlich 
geistigen Gesetzes. Diese über Geburt und Tod hinausweisende und insofern 
metaphysische Naturrechtslehre des Buddhismus wirkt sich bis in die Einzelheiten 
des sozialen Lebens aus. Die oben erwähnte goldene Regel ermöglicht es in Verbin-

12 Offenbarung Johannis 14, 1 3 .  
1 3  Paulus·Brief an d i e  Galater 6, 7.  
14 Jayatilleke, a .  a. O.  (Anm. 1) ,  S .  483 . 
15 "The 'natural law' of karma, which operates with equality to a11 beings is a causal law in Buddhism .. 

(Jayatilleke a. a. 0 . ,  S. 507) . 
. 

352 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dung mit dem Karmagesetz einerseits, alle scheinbaren Ungerechtigkeiten der Welt 
zu erklären, und andererseits , diese künftig zu ändern. Alle Übel in der Welt ent­
stehen nach dieser Lehre durch Abweichen vom Naturgesetz, und sie können durch 
Unterwerfung unter das Naturgesetz behoben werden. Der Mensch hat es also in 
der Hand, wie er sein Schicksal gestalten will. Auf ihm allein ruht die Verantwor­
tung für die Zustände der menschlichen Gesellschaft. 
Es ist bemerkenswert, daß im Buddhismus bereits vor 2500 Jahren all die Errungen­
schaften der seit der Aufklärung im abendländischen Einflußgebiet begründeten 
Rechtsordnung enthalten sind : Contrat social, demokratische Regierungsform, Ab­
hängigkeit des Herrschers vom Gesetz, Gewaltverbot, Humanitätsrecht, weltweite 
Friedenssicherung, Verbot grausamer Strafen, Abschaffung der Sklaverei und der 
Todesstrafe, Fürsorgepflicht, Menschenrechte, Gleichheit der Staaten, Nichteinmi­
schung. Prof. J ayatilleke von der University of Ceylon hat in einer ausführlichen 
Studie16 nachgewiesen, wie die Texte des buddhistischen Päli-Kanons zu jeder ein­
zelnen der genannten Institutionen vernünftige Lösungen enthalten. Vor allem 
der direkte oder indirekte Einfluß des Buddhismus war es, der zwischen 400 vor 
und 400 nach Christi in Indien eine erhebliche Humanisierung herbeiführte. Es ver­
schwanden17 : die Harems-Verschwörungen mit ihren Mordserien ; die willkürlichen 
ungerechten Steuern zur Auffüllung des Staatsschatzes ; die hohen Zölle ; der Raub 
von Tempelvermögen durch den Staat ; die Enteignung der Reichen, wenn der 
Herrscher seine Fürsorgepflichten gegenüber dem Volk vernachlässigt hatte ; die 
staatliche Tierschlachtung zwecks Fleischversorgung ; staatlicher Alkoholausschank ; 
Folterung von Verbrechern zwecks Geständniserpressung; betrügerische Verträge 
und verräterische Kämpfe ; das Spitzelsystem ; der Gebrauch von Gasen und Giften 
in Krieg und Frieden. 
Während im Hinduismus noch weitgehend der macchiavellistische amoralische 
Machtstandpunkt Kautilyas Einfluß behalten hatte, formulierte der Buddhismus das 
Verhältnis von Macht und Recht in dem Grundsatz des späteren buddhistischen 
Sanskrit18 : 

"Das Rad der Macht rollt gestützt auf das Rad des Rechtes" (bala-cakram 
hi nisräya dharma-cakram pravartate) . 

Die hauptsächliche Pflicht des Herrschers war es, das Naturrecht bekanntzumachen, 
selber als gutes Beispiel in seiner Erfüllung voranzugehen und es in jeder Hinsicht 
zu fördern. Dafür wurden als eine Art Fürstenspiegel zehn Herrschertugenden19 
formuliert, nämlich : Freigiebigkeit, sittliche Zucht, Opferbereitschaft, Wahrhaftig­
keit, Milde, religiöses Läuterungsstreben, Zornlosigkeit, Gewaltlosigkeit, Geduld, 
schlechte Laune beherrschen. 
Ebenso wie nach innen wurde auch der Machtmißbrauch nach außen verworfen. Im 
Buddhismus wurde der Krieg von jeher generell abgelehnt und nicht versucht, ihn 
durch verhängnisvolle Theorien zu rechtfertigen. Über die Haltung des Buddha 
zum Krieg sind in den Päli-Texten mehrere eindrucksvolle Berichte enthalten : 
1 .  Ein Hauptmann kam zu Buddha und fragte, ob ein Soldat, der tapfer im Felde 
kämpfe, sich dadurch ein gutes Schicksal erwerbe. Der Buddha erwiderte, er möge 
ihm die Antwort erlassen. Als der Hauptmann, dadurch stutzig geworden, aber 
immer eindringlicher fragte, erwiderte der Buddha, daß ein Soldat im Kriege immer 

16  s .  o .  Anm. 1 .  
17  Jayatilleke S .  473 , zitiert Shamasastry, Kautilyas Arthasästra, 7 .  Auf! . ,  Mysore 1961 , S .  XVII. 
1 8  Jayatilleke S.  472 und 533 ; der Text stammt aus Mahävastu, Ed. Sen art, Paris 1 882, S.  277. 
19 Jätaka Nr. 385 und 534. 

353  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denke, die Feinde zu vernichten, umzubringen und unschädlich zu machen. Bei sol­
chen ständig geübten Haß gedanken erwerbe er sich ein schlechtes Schicksal, gehe 
den Weg abwärts2o• 
2. Einstmals war ein Krieg ausgebrochen zwischen den beiden größten indi­
schen Staaten, in denen der Buddhismus erblühte, zwischen Magadha und Kosalo. 
Der Krieg ging um den Besitz von Benares. Als der Buddha um eine Stellungnahme 
gebeten wurde angesichts des Sieges der einen Partei, erwiderte er nur kurz, daß 
der Besiegte unglücklich lebe und nun auf Rache sinne, bis er eines Tages die Scharte 
auswetzen und den Sieger besiegen könne. So sei da kein Ende abzusehen. Erst wer 
Sieg und Niederlage verwerfe und den Krieg ablehne, könne wirklichen Frieden 
finden21• 
3 .  Einstmals stand ein Krieg zwischen zwei Völkern wegen der Rechte an einem 
Flusse bevor, deren Gewässer beide für ihre Felder benötigten. Der Buddha begab 
sich dorthin und setzte sich auf einer Sandbank mitten in jenem Flusse nieder. 
Dadurch wurden die bei den Könige verhandlungsbereit und kamen ebenfalls dort­
hin. Der Buddha legte ihnen nahe, daß es doch sinnlos sei, wertvolle Menschen­
leben zu vernichten, nur um des Wassers wegen. Er illustrierte diesen Zusammen­
hang noch durch verschiedene Bilder, die davon handelten, um eines gegenwärtigen 
kleinen Vorteils nicht einen großen späteren Nachteil zu erzeugen. Da ließen sich 
die Könige überzeugen22• 
4. Einstmals wollte der König von Magadha ein anderes Volk überfallen. Er hatte 
aber Bedenken und sandte seinen Marschall zum Buddha, um zu hören, was dieser 
wohl darüber sagen werde. Der Buddha hörte den Bericht des Marschalls an und 
stellte dann an seinen Jünger Anando sieben Fragen über jenes Volk. Er fragte, ob 
es häufig zusammenkomme, einträchtig seine Angelegenheiten erledige, nicht will­
kürlich neue Gesetze erlasse, die Alten ehre und auf ihren Rat höre, ob es geordnete 
Formen der Ehe kenne, ob es die religiösen Stätten im Lande achte und ob man 
dort geistliche Persönlichkeiten fördere und heranhole. Als Anando alle sieben 
Fragen bejahte, erklärte der Buddha, daß ein solches Volk naturgesetzlich zur Blüte 
kommen und nicht besiegt werden könne. Der Marschall stimmte zu und so unter­
blieb der Krieg23• 
Eine der Quellen des Krieges, derjenige missionarischen Moralismus, der andere 
Völker zu den eigenen Ideen bekehren will, wurde im Buddhismus von Anfang 
an unterbunden. Der Buddha erließ sein Missionsgebot nur an Vollendete, d. h. 
an solche Menschen, die die Garantie boten, keinerlei Schaden anrichten zu kön­
nen24 : 

"Wandelt, ihr Mönche, euren Weg vielen zum Wohle, vielen zum Heile, aus 
Mitleid zur Welt, zum Nutzen, Wohle und Heile für Götter und Menschen : 
ihr sollt nicht zu zweit einen Weg gehen. Verkündet, ihr Mönche, die Lehre, 
deren Anfang begütigt, deren Mitte begütigt, deren Ende begütigt, die sinn­
und wortgetreue ; darzulegen habt ihr den vollkommen geläuterten, geklärten 
Reinheitswandel. Es gibt ja wohl Wesen edlerer Art : ohne Gehör der Lehre 
verlieren sie sich ; sie werden die Lehre verstehen."  

Demzufolge hat es bei  der buddhistischen Missionierung von halb Asien nie Gewalt 
in Glaubensfragen gegeben. Keinem Volke wurde der Buddhismus mit Gewalt 

20 Samyutta-Nikiiya XLII, 3 .  
21 Samyutta-Nikäya III, 14-15 .  
22 Jiitaka Nr .  536. 
23 Digha-Nikäya Nr. 16  I.  
24 Mahavagga I,  11 = Samyutta-Nikiiya IV, 5.  

354 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auferlegt und nirgends waren buddhistische Missionare die Vorboten eines Kolo­
nialimperialismus. Weder unter buddhistischen Staaten verschiedener Konfession 
noch mit außerbuddhistischen Staaten hat es Glaubenskriege, Kreuzzüge oder der­
gleichen Gewaltakte im Namen der Religion gegeben25. 
Der Zweck der buddhistischen "Ideologie" ist es, Ideologien zu überwinden26 und 
dem Menschen die Wege zu weisen, die Phänomene der Existenz selber zu sehen. 
Der Buddha nannte seine Lehre nur ein Floß27, das als Mittel zum Zweck zu die­
nen habe, nicht aber Selbstzweck sei. Weil der Buddhismus das Loslassen der 
Eigensucht lehrt, lehrt er auch das Loslassen der Ideologien. Das ethische und exi­
stentielle Naturgesetz beweist sich selber, es bedarf dazu keines Verteidigers des 
Glaubens . Weil der Buddhismus nichts zu verteidigen hat, braucht er keine An­
griffe zu fürchten und kann daher absolut gewaltlos sein. 

25 Vergl . Bechert, Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des Theraväda·Buddhismus, Bd.  1, 
Ffm 1966, S .  185 : aus der gesamten Geschichte weiß Bechert nur drei Fälle anzuführen, bei denen 
buddhistische Motive bei Gewaltanwendung mitspielten. 

26 Jayatilleke S .  473 : .Buddhismus has claimed to be an ideology to end all ideologies ." 
27 Majjhima-Nikäya Nr. 22 ; vgl. auch Samyutta-Nikäya XXXV, 197. 

355  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

