DER BEITRAG DES BUDDHISMUS
ZUR FRAGE DES NATURRECHTS

Von HeLLmuTH HECKER

Die Haltung zum Recht und das Verstindnis des Wesens des Rechtes hingt ab von
der jeweiligen Weltanschauung. Jede Rechtsphilosophie ist Ausdruck einer generel-
len philosophischen Uberzeugung, sei diese religits oder ideologisch. Eine rechts-
philosophische Datlegung muff notwendig die Weltanschauung wiederspiegeln und
ist davon abgelGst gar nicht mdglich. Allerdings gibt es unter den verschiedenen
Religionen und Ideologien aber auch manche Gemeinsamkeiten, die es erméglichen,
von allgemeinen Grundsitzen der Rechtsphilosophie als solcher zu sprechen. Je nach
dem Gesichtspunkt kann man nun entweder mehr die Unterschiede der Welt-
anschauungen betonen oder mehr die Gemeinsamkeiten. Einer der Grundsitze der
buddhistischen und iiberhaupt der indischen Weltanschauung ist es nun, das Uber-
einstimmende hervorzuheben und historische und kulturelle Besonderheiten zu-
riicktreten zu lassen. So erkennt der Buddhismus manche Gemeinsamkeiten mit dem
Christentum wie mit dem Marxismus an, soweit dort allgemeingiiltige Gesetz-
mifligkeiten des Lebens entdeckt wurden. Trotz aller Unterschiede im einzelnen
gleichen sich in dieser Hinsicht die buddhistische, hinduistische und konfuziani-
stische Weltanschauung und Rechtsphilosophie!, und heben sich insofern von den
(von Indien aus gesehen) ,,westlichen“ Konzeptionen ab, seien es die abendlindisch-
christlichen? und morgenlindisch-islamischen® Religionen oder die sozialistischen
Ideologien. Die ostliche Auffassung kann deshalb universaler sein, weil sie mehr die
generelle Gesetzmifligkeit des Lebens sieht, wihrend die westlichen Konzeptionen
nur kleine Epochen innerhalb eines kleinen Kulturraumes umfassen und deswegen
notgedrungen einseitig und verengt erscheinen miissen, soweit sie historisierend
bleiben. Die westlichen Religionen und Ideologien sind subjektiver, weil sie enger
an eine Person gebunden sind, die selber durch Raum und Zeit bedingt ist, wie
Christus, Mohammed oder Marx. Bei den &stlichen Religionen spielt der Griinder
entweder iiberhaupt keine Rolle wie im Hinduismus, dessen Anfinge im Dunkel
liegen, oder er ist nur Reformator einer friitheren idealen Zeit wie Konfuzius oder
er ist lediglich der Wiederverkiinder von allgemeingiiltigen Gesetzen wie der
Buddha, der darauf hinweist, dafl auch schon in weit zuriickliegenden Zeiten von
anderen Buddhas dieselbe Lehre verkiindet wurde. Man kann daher kurz sagen,
daf} die drei genannten westlichen Lehren mehr, wenn auch nicht ausschliefflich, sub-
jektiver, die drei Ostlichen Lehren dagegen mehr, wenn auch nicht ausschliefilich,
objektiver Natur sind. In dieser Hinsicht gibt es innerhalb der &stlichen Religionen
wiederum ein Gefille: Konfuzius lehrt zwar das universale Gesetz des Himmels,
aber ausgerichtet auf das Ideal eines goldenen Zeitalters der chinesischen Friihzeit;
der Hinduismus lehrt ebenfalls das Gesetz (Dharma) des Kosmos, aber reprisentiert

1 Vgl. iiber diese drei Rechtssysteme und ihr Verhiltnis zum Naturrecht und internationalen Recht:
Sastry, Hinduism and international law in: Rec. des Cours 1966 I, S. 507—615.
K. Iriye, The principles of international law in the light of the Confucian doctrine, a. a. O. 1967 I,
S. 1—60.

K. N. Jayatilleke, The principles of international law in Budhist doctrine, a. a. O. 1967 I, S. 441—567.

2 Zum abendlindischen Naturrecht vergl. jiingst: H. Hecker, Das Naturrechtsproblem nach der Topik von
Erik Wolf in: Hbg. &ff. rechtl. Nebenstunden, Bd. 1, 1967, S. 16—43.
G. Hoog, die Geschichte des Naturrechts und das Problem des Gewohnheitsrecht, a. a. O., S. 44—77.

3 Vgl. Mahmassani, The principles of international law in the light of Islamic doctrine, in: Rec. des
Cours 1966 I, S. 205—328.

349

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:07. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Ixmm


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von der hinduistischen Sozialordnung als sozusagen einem Modellfall, der von
einem auserwihlten Volk nicht gar so weit entfernt ist. Der Buddha hingegen lehrt
das universale Gesetz des Lebens in abstrakter Form, v6llig unabhingig von Zeit und
Raum. Er nennt seine Lehre zeitlos und sagt:
,Ob da Vollendete erscheinen oder nicht: fest steht diese Grundnatur, der
gesetzmiflige Zustand, der gesetzmiflige Verlauf, das Bedingtsein aller Gege-
benheiten.“
So betont er die Uberlegenheit des Gesetzes iiber die Person in einer Rede, deren
Gedankengang wie folgt lautets:
»Der Buddha iiberlegte nach seiner Erwachung, ob es irgendeinen Meister gibe,
dem er sich anschlieflen konnte, um von ihm noch seelisch-geistig geférdert
zu werden. Aber er sah in der ganzen Welt keinen solchen. Da beschlof} er,
sich an das Recht anzuschlieflen, das er erkannt hatte, ihm dienend und es
verehrend, so wie auch die Erwachten friiherer Zeiten es getan hatten.“
Besonders eindringlich wird die Abhingigkeit selbst der Person des Buddha vom
Gesetz in folgender Rede$ ausgedriickt, die wegen ihrer Wichtigkeit hier wortlich
folgen soll:
»Selbst der weltbeherrschende Kaiser, der gerechte Gesetzeskonig, lenkt sein
Reich ohne Konig.“ Auf diese Worte sprach einer der Ménche also zum Erha-
benen: ,,Wer aber, o Herr, ist dann der Konig des weltbeherrschenden Kaisers
des gerechten Gesetzeskonigs?“ ,Das Gesetz, o Monch®, sprach der Erhabene.
»Da, o Mondh, stiitzt sich der weltbeherrschende Kaiser, der gerechte Geset-
zeskonig, eben auf das Gesetz; das Gesetz ehrt er, das Gesetz hilt er wert,
dem Gesetz huldigt er. Und das Gesetz zu Banner, Flagge und Obergewalt
habend, gewihrt er seinem Volke wie sich’s gebiihrt Schutz und Schirm und
Obhut: Hof, Heer, Adligen, priesterlichen Hausvitern, Stadt- und Landbevél-
kerung, Asketen und Priestern, Wild und Végeln. Dieser weltbeherrschende
Kaiser, der gerechte Gesetzeskonig, lenkt eben auf das Gesetz gestiitzt sein
Reich, mit Hilfe des Gesetzes, und dieses Reich vermag kein menschlicher Feind
zu stiirzen.
Ebenso nun auch stiitzt sich der Vollendete, Heilige, vollkommen Erwachte,
der gerechte Gesetzeskonig, eben auf das Gesetz; das Gesetz ehrt er, das Gesetz
hilt er wert, dem Gesetz huldigt er. Und das Gesetz zu Banner, Flagge und
Obergewalt habend, gewihrt er, wie sich’s gebiihrt, Schutz und Schirm und
Obhut, indem er also lehrt: Solches Wirken in Werken, Worten und Gedanken
hat man zu iiben, solches nicht. Der Vollendete aber, der Heilige, vollkommen
Erwachte, der gerechte Gesetzeskonig, lenkt auf das Gesetz gestiitzt das hochste
Reich der Wahrheit mit Hilfe des Gesetzes. Und dieses Reich vermag kein
Asket und kein Priester, kein Gott, kein guter und bdser Geist zu stiirzen
noch irgendwer in der Welt.“
Der Buddha wird nicht miide, immer wieder das iiberpersonliche Element der von
ihm nur verkiindeten Wahrheiten zu unterstreichen. Als einmal ein buddhistischer
Monch bedauerte, daf} er wegen Krankheit seinen Meister noch nicht gesehen habe,
erklirt dieser: ,Wer das Gesetz sieht, sieht mich — und wer mich sieht, der sieht
nur das Gesetz?.“ Darum setzte er nach seinem Tode auch keinen Nachfolger ein,

4 Samyutta-Nikiya XII, 20.

5 Samyutta-Nikaya VI, 2 = Anguttara-Nikaya IV, 21.

6 Anguttara-Nikaya IV, 14; so die Lesart der PTS und bei Jayatilleke, S. 539.
7 Samyutta-Nikaya XXII, 87.

350

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:07. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Ixmm


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern erklirte, daff er nur das Rad des Gesetzes ins Rollen gebracht habe, das
dann nach seinem Tode die Fiihrung iibernehme. Aus diesem Grunde kannte der
buddhistische Orden auch nie einen Stellvertreter Buddhas auf Erden. Erscheinun-
gen, die ein wenig daran erinnern kdénnten und die schon etwas von der Grund-
haltung des Buddha abweichen, hatten iiberdies doch andere Funktionen8, wie z. B.
die Sangha-rajas in den buddhistischen Nationalstaaten des Hinayana oder wie
die Patriarchen des Zen-Buddhismus oder wie die vierzehn Dalai-Lamas des tibeti-
schen Buddhismus. Alle diese Personen waren nur Ausfiihrende des Gesetzes, dessen
Gewalt sie selber ebenso unterlagen wie jeder andere.

Im Buddhismus ist das Gesetz (dhamma) ein und alles: es ist das Naturgesetz,
nach welchem die Aonen und Kosmen (Kappa, Sanskrit Kalpa) entstehen und ver-
gehen, es ist das moralische Gesetz der ausgleichenden Gerechtigkeit (Kamma,
Sanskrit Karma) und es ist das existentielle Kausalgesetz, nach welchem alle Dinge
oder Phinomene bedingt entstehen (Paticca-samuppada). Von daher wird ver-
stindlich, wieso der Begriff ,dhamma“ (Sanskrit dharma) sowohl Ding wie Lehre
bedeuten kann®. Da alle Dinge nach buddhistischer Auffassung in ihrer Gesetz-
mifligkeit aufgehen und es nur Funktionen, aber keine ewigen Substanzen gibt,
sind Ding und Be-dingheit (Gesetz) dasselbe. Und da die Lehre der Buddhas nichts
anderes darstellt als die Enthiillung dieser Bedingheit, deshalb sind Gesetz und Leh-
re dasselbe.

Das Gesetz ist es, welches iiber Welt und Ich, Mensch und Gott steht. Dies Gesetz
ist dem Geschehen immanent, es braucht daher nur entdeckt zu werden. Es bedarf
keines Gesetzgebers. Es ist schon vorgegeben. Und die Aufgabe aller Gesetzgeber
besteht darin, sich nach ihm zu richten und es gelten zu lassen. Der Buddha sagt:

»1ch lehre ein heiliges iiberweltliches Recht als Besitztum des Menschen10.“

»Das Recht steht dem Menschen zuhiupten, im Diesseits und dariiber hinaus!!.*
Recht und Gesetz sind dhamma. Die Ubersetzung mit Recht nennt lediglich den
menschlich-persénlichen Aspekt, nimlich die Richtigkeit und Rechtmifligkeit des
Gesetzes, das die Gerechtigkeit selber ist. Das Gesetz richtet selber den Menschen,
der sich gegen dieses vergeht. Sowenig wie eines Gesetzgebers bedarf es eines abso-
luten Richters. Oder: so wie der irdische Gesetzgeber nur das universale Gesetz
formuliert, so auch wendet es der Richter nur an. Sie schépfen kein Recht, sie
schaffen kein Recht, sie setzen nicht Recht, sondern sie beugen sich dem Recht und
vollziehen es.

Es gibt hiernach keine Ungerechtigkeit, weder eine solche des Schicksals noch des
Menschen. Was als ungerecht erscheint, ist in Wirklichkeit ungeniigende Kenntnis
der verborgenen Ursachen, die sich hier auswirken. Das Recht ist michtiger als das
Schicksal: der Mensch, der dem Recht folgte, hat keine ungerechten Folgen zu be-
fiirchten. Wer aber als Mensch anderen unrecht tut und sie ungerecht behandelt, der
fiigt sich selber den grofiten Schaden zu, weil er gegen das Recht verstief und
weil dieser Verstofl frither oder spiter auf ihn selber zuriickfallen wiirde, womit
der Buddha das vorwegnahm, was spiter Kant in seiner Metaphysik der Sitten
darlegte. Wer als Mensch selber leben will, selber besitzen will, selber genieflen will,
selber von anderen Ehrlichkeit und Entgegenkommen und Anerkennung verlangt,
aber anderen Leben, Besitz, Genuf}, Wahrheit, Freundlichkeit, Ehre entreifit oder

8 Vgl. Hecker, Buddhismus und Staat in Siidostasien, in: VRU 1968, S. 175—183.

9 Zum Begriff vergl. M. u. W. Geiger, Pili Dhamma, in: Abhd. d. Bayr. Akad. d. W., Bd. 31 I,
Miinchen 1920.

10 Majjhima-Nikiya Nr. 96.

11 Digha-Nikaya Nr. 27.

351

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:07. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Ixmm


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verweigert, der widerspricht sich selber und dem Gesetz. Er richtet sich selber.
Er will sich vergeblich auflerhalb des Gesetzes stellen, aber das ist unméglich. Und
so erntet jeder Mensch die Folgen seines Tuns, jeder ist seines Ungliickes und
Gliickes Schmied: ,,Und ihre Werke folgen ihnen nach“12, ,Was ihr sit, werdet ihr
ernten!s.“ Dazu bedarf es nicht noch eines besonderen Richters wie im Theismus;
das Gesetz ist auch nicht parteiisch wertend wie die atheistische marxistische Praxis,
die Proletarier und Kapitalisten verschieden einstuft. Das Gesetz des Karma ist
iiberindividuell, es kennt kein Ansehen der Person, ihm unterliegen auch Gott und
die Propheten, es gilt fiir Engel und Teufel, fiir Gliubige und Ungliubige, Arme
und Reiche.
So wie in der Natur die Naturgesetze gelten, so wie das Gravitationsgesetz und
das Gesetz der Atomspaltung auch schon vor 10000 Jahren galten oder wie der
Planet Pluto sich schon 10000 Jahre vor seiner Entdeckung auf seiner Bahn
drehte, ebenso gelten die ethischen Gesetze unabhingig davon, ob der Mensch sie
kennt oder beachtet. Wenn er auch meinen sollte, er brauche sich nicht nach ihnen
zu richten, so richten sie ihn, wie in der Natur das Kausalgesetz. So ist das Karma-
Gesetz das Naturrecht schlechthin:

»Karma as a natural law in Buddhism is not different in principle from a law

in the natural science!4.“
Das buddhistische Naturrecht ist weder theistisch noch atheistisch, sondern es ist
existentiell!s, Dieses Naturrecht gilt a priori, das positive Recht nur a posteriori.
Ersteres ist konstitutiv, letzteres nur deklaratorisch. Der Rechtspositivismus er-
scheint vom buddhistischen Standpunkt aus als eine Ausflucht vor der Frage nach
dem richtigen Recht, welche Frage offensichtlich nicht damit beantwortet ist, daff
richtig ist, was menschliche Willkiir irgendwo und irgendwann geschaffen hat. Das
buddhistische Naturrecht lehrt, dafl das Recht mit der Natur des Menschen mit-
gegeben ist, daf} es in der Natur der Sache liegt. Es lifit sich daher mit Goethe als
»das Recht, das mit uns geboren ist“, bezeichnen — aber es galt schon vor unserer
Geburt und gilt auch nach ihr, wie die buddhistische Wiedergeburtslehre behauptet.
In dieser Ausdehnung der Verantwortung des Menschen vor dem ethischen Gesetz
liegt {iberhaupt das Besondere der buddhistischen Konzeption des Naturrechts, die
insoweit mit allen indischen Religionen (Hinduismus, Jaina, Sikh) {ibereinstimmt.
Ausgangspunkt dieser Uberzeugung ist die Erfahrung mit dem Kausalgesetz oder
dem Gesetz von der Erhaltung der Kraft. In der Ostlichen Erfahrung ist dieses
Gesetz in erster Linie ein psychisches, indem die seelisch-geistigen Krifte nach dem
Beharrungsgesetz durch nichts anderes als durch seelisch-geistige Krifte beeinflufit
und aufgehoben werden konnen, nicht aber durch physische Beeinflussungen, die
immer nur ihre Auswirkung unterbinden koénnen, dagegen keine Gewalt iiber
das Unbewuflte besitzen. Dieses iiberdauert auch individuell diejenige Verinderung
der Materie, die wir Tod nennen. Das in der Natur geltende Gesetz von der Erhal-
tung der Energie ist nach buddhistischer Auffassung nur ein Unterfall des eigentlich
geistigen Gesetzes. Diese iiber Geburt und Tod hinausweisende und insofern
metaphysische Naturrechtslehre des Buddhismus wirkt sich bis in die Einzelheiten
des sozialen Lebens aus. Die oben erwihnte goldene Regel ermdglicht es in Verbin-

12 Offenbarung Johannis 14, 13.

13 Paulus-Brie% an die Galater 6, 7.

14 Jayatilleke, a. a. O. (Anm. 1), S. 483.

15 ,The ‘natural law* of karma, which operates with equality to all beings is a causal law in Buddhism.*
(Jayatilleke a. a. O., S. 507).

352

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:07. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Ixmm


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung mit dem Karmagesetz einerseits, alle scheinbaren Ungerechtigkeiten der Welt
zu erkliren, und andererseits, diese kiinftig zu indern. Alle Ubel in der Welt ent-
stehen nach dieser Lehre durch Abweichen vom Naturgesetz, und sie konnen durch
Unterwerfung unter das Naturgesetz behoben werden. Der Mensch hat es also in
der Hand, wie er sein Schicksal gestalten will. Auf ihm allein ruht die Verantwor-
tung fiir die Zustinde der menschlichen Gesellschaft.
Es ist bemerkenswert, daff im Buddhismus bereits vor 2500 Jahren all die Errungen-
schaften der seit der Aufklirung im abendlindischen Einfluffigebiet begriindeten
Rechtsordnung enthalten sind: Contrat social, demokratische Regierungsform, Ab-
hingigkeit des Herrschers vom Gesetz, Gewaltverbot, Humanititsrecht, weltweite
Friedenssicherung, Verbot grausamer Strafen, Abschaffung der Sklaverei und der
Todesstrafe, Fiirsorgepflicht, Menschenrechte, Gleichheit der Staaten, Nichteinmi-
schung. Prof. Jayatilleke von der University of Ceylon hat in einer ausfiihrlichen
Studie!® nachgewiesen, wie die Texte des buddhistischen Pali-Kanons zu jeder ein-
zelnen der genannten Institutionen verniinftige Losungen enthalten. Vor allem
der direkte oder indirekte Einflul des Buddhismus war es, der zwischen 400 vor
und 400 nach Christi in Indien eine erhebliche Humanisierung herbeifiihrte. Es ver-
schwanden!?: die Harems-Verschworungen mit ihren Mordserien; die willkiirlichen
ungerechten Steuern zur Auffiillung des Staatsschatzes; die hohen Zélle; der Raub
von Tempelvermdgen durch den Staat; die Enteignung der Reichen, wenn der
Herrscher seine Fiirsorgepflichten gegeniiber dem Volk vernachlissigt hatte; die
staatliche Tierschlachtung zwecks Fleischversorgung; staatlicher Alkoholausschank;
Folterung von Verbrechern zwecks Gestindniserpressung; betriigerische Vertrige
und verriterische Kimpfe; das Spitzelsystem; der Gebrauch von Gasen und Giften
in Krieg und Frieden.
Wihrend im Hinduismus noch weitgehend der macchiavellistische amoralische
Machtstandpunkt Kautilyas Einflufl behalten hatte, formulierte der Buddhismus das
Verhiltnis von Macht und Recht in dem Grundsatz des spiteren buddhistischen
Sanskrit18:

»Das Rad der Macht rollt gestiitzt auf das Rad des Rechtes® (bala-cakram

hi nisraya dharma-cakram pravartate).
Die hauptsichliche Pflicht des Herrschers war es, das Naturrecht bekanntzumachen,
selber als gutes Beispiel in seiner Erfiillung voranzugehen und es in jeder Hinsicht
zu fordern. Dafiir wurden als eine Art Fiirstenspiegel zehn Herrschertugenden?®
formuliert, nimlich: Freigiebigkeit, sittliche Zucht, Opferbereitschaft, Wahrhaftig-
keit, Milde, religioses Liuterungsstreben, Zornlosigkeit, Gewaltlosigkeit, Geduld,
schlechte Laune beherrschen.
Ebenso wie nach innen wurde auch der Machtmiflbrauch nach auflen verworfen. Im
Buddhismus wurde der Krieg von jeher generell abgelehnt und nicht versucht, ihn
durch verhingnisvolle Theorien zu rechtfertigen. Uber die Haltung des Buddha
zum Krieg sind in den Pali-Texten mehrere eindrucksvolle Berichte enthalten:
1. Ein Hauptmann kam zu Buddha und fragte, ob ein Soldat, der tapfer im Felde
kimpfe, sich dadurch ein gutes Schicksal erwerbe. Der Buddha erwiderte, er moge
ihm die Antwort erlassen. Als der Hauptmann, dadurch stutzig geworden, aber
immer eindringlicher fragte, erwiderte der Buddha, daf} ein Soldat im Kriege immer

16 s. o. Anm. 1.

17 Jayatilleke S. 473, zitiert Shamasastry, Kautilyas Arthasastra, 7. Aufl., Mysore 1961, S. XVIIL.
18 Jayatilleke S. 472 und 533; der Text stammt aus Mahavastu, Ed. Senart, Paris 1882, S. 277.
19 Jataka Nr. 385 und 534.

353

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:07. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Ixmm


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denke, die Feinde zu vernichten, umzubringen und unschidlich zu machen. Bei sol-
chen stindig geilibten Haflgedanken erwerbe er sich ein schlechtes Schicksal, gehe
den Weg abwirts20,
2. Einstmals war ein Krieg ausgebrochen zwischen den beiden gréfiten indi-
schen Staaten, in denen der Buddhismus erbliihte, zwischen Magadha und Kosalo.
Der Krieg ging um den Besitz von Benares. Als der Buddha um eine Stellungnahme
gebeten wurde angesichts des Sieges der einen Partei, erwiderte er nur kurz, daf}
der Besiegte ungliicklich lebe und nun auf Rache sinne, bis er eines Tages die Scharte
auswetzen und den Sieger besiegen konne. So sei da kein Ende abzusehen. Erst wer
Sieg und Niederlage verwerfe und den Krieg ablehne, kénne wirklichen Frieden
finden2t.
3. Einstmals stand ein Krieg zwischen zwei Vilkern wegen der Rechte an einem
Flusse bevor, deren Gewisser beide fiir ihre Felder benétigten. Der Buddha begab
sich dorthin und setzte sich auf einer Sandbank mitten in jenem Flusse nieder.
Dadurch wurden die beiden Kdnige verhandlungsbereit und kamen ebenfalls dort-
hin. Der Buddha legte ihnen nahe, dafl es doch sinnlos sei, wertvolle Menschen-
leben zu vernichten, nur um des Wassers wegen. Er illustrierte diesen Zusammen-
hang noch durch verschiedene Bilder, die davon handelten, um eines gegenwirtigen
kleinen Vorteils nicht einen groflen spiteren Nachteil zu erzeugen. Da lieflen sich
die Konige iiberzeugen22.
4, Einstmals wollte der Kénig von Magadha ein anderes Volk iiberfallen. Er hatte
aber Bedenken und sandte seinen Marschall zum Buddha, um zu héren, was dieser
wohl dariiber sagen werde. Der Buddha horte den Bericht des Marschalls an und
stellte dann an seinen Jiinger Anando sieben Fragen iiber jenes Volk. Er fragte, ob
es hiufig zusammenkomme, eintrichtig seine Angelegenheiten erledige, nicht will-
kiirlich neue Gesetze erlasse, die Alten ehre und auf ihren Rat hore, ob es geordnete
Formen der Ehe kenne, ob es die religiosen Stitten im Lande achte und ob man
dort geistliche Personlichkeiten férdere und heranhole. Als Anando alle sieben
Fragen bejahte, erklirte der Buddha, daff ein solches Volk naturgesetzlich zur Bliite
kommen und nicht besiegt werden kénne. Der Marschall stimmte zu und so unter-
blieb der Krieg?3.
Eine der Quellen des Krieges, derjenige missionarischen Moralismus, der andere
Volker zu den eigenen Ideen bekehren will, wurde im Buddhismus von Anfang
an unterbunden. Der Buddha erlief sein Missionsgebot nur an Vollendete, d. h.
an solche Menschen, die die Garantie boten, keinerlei Schaden anrichten zu kon-
nen24:
»Wandelt, ihr Monche, euren Weg vielen zum Wohle, vielen zum Heile, aus
Mitleid zur Welt, zum Nutzen, Wohle und Heile fiir G6tter und Menschen:
ihr sollt nicht zu zweit einen Weg gehen. Verkiindet, ihr Monche, die Lehre,
deren Anfang begiitigt, deren Mitte begiitigt, deren Ende begiitigt, die sinn-
und wortgetreue; darzulegen habt ihr den vollkommen geliuterten, geklirten
Reinheitswandel. Es gibt ja wohl Wesen edlerer Art: ohne Gehor der Lehre
verlieren sie sich; sie werden die Lehre verstehen.©
Demzufolge hat es bei der buddhistischen Missionierung von halb Asien nie Gewalt
in Glaubensfragen gegeben. Keinem Volke wurde der Buddhismus mit Gewalt

20 Samyutta-Nikaya XLII, 3.

21 Samyutta-Nikaya III, 14—15.

22 Jataka Nr. 536.

23 Digha-Nikiya Nr. 16 1.

24 Mahavagga I, 11 = Samyutta-Nikiya IV, 5.

354

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:07. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Ixmm


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auferlegt und nirgends waren buddhistische Missionare die Vorboten eines Kolo-
nialimperialismus. Weder unter buddhistischen Staaten verschiedener Konfession
noch mit auflerbuddhistischen Staaten hat es Glaubenskriege, Kreuzziige oder der-
gleichen Gewaltakte im Namen der Religion gegeben?s.

Der Zweck der buddhistischen ,Ideologie“ ist es, Ideologien zu iiberwinden2¢ und
dem Menschen die Wege zu weisen, die Phinomene der Existenz selber zu sehen.
Der Buddha nannte seine Lehre nur ein Flof$27, das als Mittel zum Zweck zu die-
nen habe, nicht aber Selbstzweck sei. Weil der Buddhismus das Loslassen der
Eigensucht lehrt, lehrt er auch das Loslassen der Ideologien. Das ethische und exi-
stentielle Naturgesetz beweist sich selber, es bedarf dazu keines Verteidigers des
Glaubens. Weil der Buddhismus nichts zu verteidigen hat, braucht er keine An-
griffe zu fiirchten und kann daher absolut gewaltlos sein.

25 Vergl. Bechert, Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Lindern des Theravida-Buddhismus, Bd. 1,
Ffm 1966, S. 185: aus der gesamten Geschichte weiff Bechert nur drei Fille anzufiihren, bei denen
buddhistische Motive bei Gewaltanwendung mitspielten.

26 Jayatilleke S. 473: ,Buddhismus has claimed to be an ideology to end all ideologies.*

27 Majjhima-Nikaya Nr. 22; vgl. auch Samyutta-Nikiya XXXV, 197.

355

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1970-3-349 - am 17.01.2026, 15:01:07. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Ixmm


https://doi.org/10.5771/0506-7286-1970-3-349
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

