Kapitel 7
Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Religiose Zusammenhinge werden in den Interviews sehr hiufig als befihigend dar-
gestellt. Der Umfang dieser Zuschreibung iibersteigt merklich den Umfang der Dar-
stellung von behindernden Wirkungen religiéser Kontexte. Dieser quantitative Be-
fund kann vor dem Hintergrund aktueller Debatten interpretiert werden: Wie das
Verhiltnis zwischen Religion und »geistiger Behinderung« dargestellt wird, ist vom
Kontext, in dem gesprochen wird, abhingig. Fiir Einrichtungen der Behindertenhilfe
und Sozialtherapie in Deutschland, in denen die Interviews fir die vorliegende Arbeit
gefithrt wurden, sind drei Kontextbedingungen von besonderer Bedeutung: Zum
einen sind die Einrichtungen rechtlich zur sog. Eingliederung ihrer KlientInnen ver-
pflichtet.! Zum anderen kann aktuell von einer Art globalem Inklusionsparadigma in
Verbindung mit dem Sprechen iiber »Behinderung« ausgegangen werden.? Auferdem
ist festzustellen, dass sich ein soziales Modell von Behinderung verbreitet und daher
viele Menschen iiber eine gewisse Sensibilitit fir die soziale Dimension, d.h. fiir den
Umgang mit »beeintrichtigten« Menschen als behindernder Faktor, verfiigen. Alle drei
Aspekte konnen u.a. Griinde dafiir sein, dass sich bei den Befragten eine deutliche
Priferenz fir die Darstellung von Religion als befihigendes Moment in Bezug auf
»Behinderung« zeigt. Die Darstellung von Religion wird, so kann vermutet werden,
an diese sozialen Erwartungen angepasst.’ So kann erklirt werden, dass religiosen
Zusammenhingen vielmehr befihigende als behindernde Wirkungen zugeschrieben
werden.

1 Relevantist in Deutschland zum Zeitpunkt der Interviews insbesondere § 53 Abs. 3 des Sozialgesetz-
buchs XII: »Besondere Aufgabe der Eingliederungshilfe ist es, eine drohende Behinderung zu ver-
hiiten oder eine Behinderung oder deren Folgen zu beseitigen oder zu mildern und die behinderten
Menschen in die Gesellschaft einzugliedern. Hierzu gehort insbesondere, den behinderten Menschen
die Teilnahme am Leben in der Gemeinschaft zu ermdglichen oder zu erleichtern, ihnen die Ausiibung eines
angemessenen Berufs oder einer sonstigen angemessenen Tatigkeit zu ermdglichen oder sie so weit
wie moglich unabhingig von Pflege zu machen« (Hervorhebungen der Verfasserin). Dazu vgl. auch
Wansing 2005, S.117-120.

Vgl. Hedderich 2016, S. 25ff., sowie Biirli 2016, S. 74ff. und 84.

N

Aus christlich-religioser Perspektive wird auch argumentiert, dass der Gedanke der Inklusion christ-
licher Tradition entspringe bzw. ihr inharent sei. Fiir ein Beispiel vgl. Zippert 2013, S. 209.

w

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Religion und Disability

1.1 Socially Enabling Religion:
gesellschaftliche Befahigung durch Religion

Die Aussagen in den Interviews, die in der vorliegenden Arbeit diskutiert werden, ge-
hen nicht nur von oben genannten sozialen Erwartungen aus. Den Aussagen liegen
auch Annahmen tber eine bestimmte Konstellation von Ein- und Ausschliissen zu-
grunde: Sie setzen zum einen voraus, dass diejenigen, die als Betreute in den Einrich-
tungen wohnen, in eben diese Einrichtungen inkludiert sind. Zum anderen griinden
die Aussagen auf der Annahme, dass die Inklusion der Betreuten in alle anderen Sys-
teme entweder nicht gegeben ist (Exklusion) oder dass die Betreuten ausschliellich
als EinrichtungsbewohnerInnen, als »Behinderte« 0.A. adressiert werden; dass ihnen
in der Regel aber nicht die Rolle von MieterInnen, PolitikerInnen, Tanzpartnerlnnen
etc. zugestanden wird. In den Darstellungen der Befragten klingt hiufig an, dass sie
diese Exklusion und eine eindimensionale Adressierung der Betreuten, die sie voraus-
setzen, ablehnen, und sie geben an, dass sie eine vielfiltige Inklusion anstreben. In
dieser Situation wirke sich Religion, so der Tenor in den Interviews, forderlich auf die
Stellung von Menschen mit »geistiger Behinderung« in der Gesellschaft aus. Die Be-
fragten gehen also davon aus, dass Religion Strukturen aufweist, die zu Inklusion und
Partizipation in der Umwelt von Religion — d.h. in nicht-religiésen Zusammenhingen
— fithren oder diese begiinstigen. Dabei geht es ihnen um die Inklusion in nicht-reli-
giosen Zusammenhingen sowohl innerhalb als auch aufderhalb von Wohlfahrtsorga-
nisationen bzw. innerhalb und auflerhalb der jeweiligen Wohneinrichtungen fiir Men-
schen mit »geistiger Behinderung.

Bei den Darstellungen von gesellschaftlicher Befdhigung durch Religion, um die
es in diesem Kapitel geht, handelt es sich um einen Typ des vielfiltigen Verhiltnisses
zwischen Religion und »geistiger Behinderung«, das in dieser Arbeit herausgearbei-
tet werden soll. Die Strukturen, durch die gemif der GesprichspartnerInnen gesell-
schaftliche Befihigung erfolgt, lassen sich verschiedenen Ebenen zuordnen. Ihnen
zufolge wird gesellschaftliche Befihigung durch Moderation auf organisationaler
Ebene, die Erziehung der Einzelnen in den Einrichtungen, polykontexturale Kontakte
im Kontext religiéser Praktiken sowie durch Transzendenzkontakte erreicht.

7.1.1 Religids gebundene Wohlfahrtsorganisationen als Moderatorinnen
von Inklusion

In einer funktional differenzierten Gesellschaft werden Individuen, die aus unter-
schiedlichen Griinden von Exklusion betroffen sind, von Wohlfahrtsorganisationen
inkludiert. Wohlfahrtsstaatliche Mafdnahmen zielen darauf, so die Rehabilititsso-
ziologin Gudrun Wansing, »Individuen in die Lage zu versetzen, ihre Lebensfithrung
(wieder) an den Inklusionsbedingungen der Funktionssysteme auszurichten.«* Die
Leistung von Wohlfahrtssystem und Wohlfahrtsorganisationen ist demnach zum
einen die Inklusion Exkludierter und zum anderen die (Re-)Inklusion von Exkludier-
ten in verschiedene soziale Systeme (polykontexturale Inklusion). Den Wohlfahrts-
organisationen kommt damit eine nicht zu unterschitzende Bedeutung fiir die soziale
Position von Individuen zu, wenn Exklusion eingetreten ist.

4 Wansing 2005, S.105.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Aufgrund des Subsidiarititsprinzips und historischer Entwicklungen sind, wie
oben gezeigt, religios gebundene Organisationen die grofiten Leistungstriger und
-erbringer im Wohlfahrtssystem Deutschlands. Zu einem grofRen Teil sind sie es, die
Menschen, die als »geistig behindert« gelten und von Exklusion betroffen sind, inklu-
dieren. Folglich hingt es im Wesentlichen von religiés gebundenen Organisationen
ab, ob und inwiefern der Gruppe »geistig behinderter« Menschen »versperrte Zuginge
zu funktionsspezifischer Kommunikation und Mitgliedschaft« er6ffnet werden.® Vor
diesem Hintergrund wird im Folgenden zunichst der Frage nachgegangen, welche
Bedeutung den untersuchten Einrichtungen fur die Gestaltung von Inklusion und
Partizipation zugeschrieben wird. Dafiir wird zunichst rekonstruiert, was die Be-
fragten unter dem Begriff »Inklusion« verstehen. Darauf folgend wird dargelegt, dass
von einigen Befragten eine moderierende Rolle fiir religios gebundene Organisationen
in der Gestaltung von »Inklusion« beansprucht wird und welche Mafnahmen als Mit-
tel dieser Moderation von »Inklusion« genannt werden. Schliefdlich wird gezeigt, dass
der Anspruch auf eine tragende Rolle in der Umsetzung von »Inklusion« emisch auf
religiose »Werte« zuriickgefithrt wird. Mit Blick auf die Fragestellung dieser Arbeit
wird damit deutlich, wie die soziale Stellung von Menschen, die als »geistig behindert«
gelten, aus Sicht der Befragten durch Religion so beeinflusst wird, dass sich Inklusi-
ons- und Partizipationschancen aufierhalb von Religion und tber die jeweilige Ein-
richtung hinaus erhéhen konnen.

Emische Bestimmungen von »Inklusion«. Im deutschen Sozialrecht ist zum Zeit-
punkt der Erhebung der Begriff der »Eingliederung« von Bedeutung, wenn es um die
angestrebte soziale Stellung von Personen, die als »geistig behindert« gelten, geht.
Eingliederung herzustellen, ist Aufgabe der Einrichtungen der Behindertenhilfe. Sie
erbringen diese Leistung im Auftrag des Staates und werden auf der Grundlage ent-
sprechender Gesetze staatlich finanziert. Gleichwohl kommt in den Interviews das
Stichwort der Eingliederung im sozialrechtlichen Sinne nicht vor.® Stattdessen wird
dort eher von »Inklusion« gesprochen. Die Begriffe »Inklusion« oder »inklusiv« ver-
wenden sieben der 18 Befragten. Mit einer Ausnahme handelt es sich dabei um die-
jenigen, die hier als Betreuende zusammengefasst werden.” Erkennbar ist, dass »In-
klusion« nicht einheitlich definiert und bewertet wird. Als kleinster gemeinsamer
Nenner der verschiedenen Bestimmungen von »Inklusion« durch die Betreuenden,
die interviewt wurden, erscheint der Grundsatz, dass »Inklusion« ein Zusammensein
von Menschen mit und ohne »Behinderungen« bedeute.® Teilweise wird dieses Zu-
sammensein auf bestimmte Kontexte begrenzt (wie z.B. auf den Kontext Schule und

Ebd., S.107.

Die einzigen Nennungen finden sich in den Gesprachen mit der katholischen Marienschwester E. und
der anthroposophischen Heilerziehungspflegerin Frau S. Sie verwenden »Eingliederung« bzw. »ein-
gliedern«jedoch fiir Vorgange innerhalb religidser Kontexte (vgl. Sr. EW, Z. 847, und Frau A.S., Z. 84).

[© NV, |

Bei der Ausnahme handelt es um Herrn V., der als Betreuter in einer anthroposophischen Einrichtung
wohnt. Im Interview mit ihm erwéhnt er »(Oklusion) {vermutlich: Inklusion} zwischen Menschen mit

~N

und ohne Behinderung«, diejetztinden Schulen passiere (Herr A.l./HerrR.V., Z. 941). Nurin zwei Féllen
ist das Stichwort»inklusiv« von der Interviewerin eingebracht worden (vgl. Herr O.R., Z. 117f., und Frau
M.B., Z.591).

In den Interviews werden fiir dieses Zusammensein auch die Begriffe der »Gemeinschaft« und des

oo

»Gemeinschaftsgefiihl[s]« verwendet (vgl. Herr O.R., Z. 932f., sowie Herr E.L., Z. 192 und 378-381).

14.02.2026, 16:57:34. -

143


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Religion und Disability

dort auf bestimmte Ficher);’ teilweise wird das Zusammensein sehr weit als alltigli-
che Begegnung oder Zusammenleben ohne »Sonderwelten« (d.h. auch ohne »Einrich-
tungen«) gefasst.”® In zwei Fillen wird explizit erklirt, dass »Inklusion« sich nicht nur
auf das Zusammensein von »behinderten« und »nicht-behinderten« Menschen bezie-
he, sondern auf eine Verbundenheit »alle[r] Akteure« ziele, also auch auf die Gemein-
schaft zwischen jungen und alten Menschen sowie mit »Auslinder[n]«."

Mit »Inklusion« bezeichnen die Befragten nicht wertfrei jedes Aufeinandertref-
fen von Personen(-gruppen), die als verschieden erachtet werden, unabhingig davon,
wie es gestaltet wird. Als »Inklusion« wird ein Zusammensein erst dann verstanden,
wenn Begegnungen z.B. im gegenseitigen Respekt und unter Achtung der Wiirde
stattfinden,” Diskriminierung nicht vorkommt,” die Vielfalt unter denjenigen, die
zusammen sind, bewusst wertgeschitzt wird* und erkannt wird, dass Vielfalt eine
Bereicherung darstellt, von der alle Beteiligten profitieren. Damit unterscheidet sich
der Gebrauch des Begriffs »Inklusion«, wie er im untersuchten Material vorliegt, stark
vom analytischen Inklusionsbegriff, wie er in dieser Arbeit verwendet wird.”

Manche Bestimmungen von »Inklusion« beinhalten neben dem Aspekt des Zusam-
menseins den Aspekt der gleichen Handlungs- und Zugangsoptionen verschiedener
AkteurInnen (»Teilhabe«). In Bezug auf Handlungs- und Zugangsoptionen wird von
einem Normalzustand ausgegangen, den es — aus der Sicht der meisten Befragten —
fir Menschen mit und ohne »Behinderungen« gleichermaflen zu erreichen gelte.” Un-
abhingig von der Verwendung des Begriffs »Inklusion« finden sich in den meisten
Interviews — und damit auch in den Interviews mit den sog. Betreuten — Beschreibun-
gen und Forderungen nach dem Zusammensein von Menschen mit und ohne »Behin-
derungen« und der Gewihrleistung gleicher Handlungs- und Zugangsoptionen. Dies
ist entweder generell gemeint oder bezieht sich auf einzelne Bereiche (z.B. auf eine
Kirchengemeinde). Der Zustand, der von einigen als »Inklusion« oder »inklusiv« be-
zeichnet wird, wird von allen (tendenziell bis umfassend) positiv bewertet und ange-
strebt.’”® Nur in einem Fall kommt es zu einer religiésen Begriindung von »Inklusion:

9 Vgl.HerrD.A.,Z.781-816.

10 Vgl.HerrO.R., Z.380-394, und Herr E.L., Z. 295.

11 HerrE.L, Z.190-193, und Herr O.R., Z. 380-394.

12 Vgl.HerrE.L.,, Z. 246-256.

13 Vgl.HerrO.R., Z. 117-161.

14 Vgl.ebd., Z. 935ff.

15 Um den emischen und den etischen Begriff zu unterscheiden, wird Ersterer in Anfithrungszeichen
gesetzt.

16 HerrE.L.,Z.146-256.Vgl.auch FrauN.H., Z. 556-585, und FrauK.]., Z. 258-282.

17 Fiir Beispiele vgl. Herr E.L., Z.147-201 und 909-929, sowie FrauK.]., Z. 258-282.

18 Die Chancen auf die Realisierung dieses Zustands werden unterschiedlich eingeschitzt. In der
Tendenz erweisen sich die Befragten in anthroposophischen Einrichtungen als skeptischer und be-
grenzen den Kontext, fir den die Frage nach »Inklusion« ihrer Ansicht nach relevant ist, starker als
diejenigen der katholischen und evangelischen Einrichtungen. Inwiefern dies mit der jeweiligen re-
ligiés-gemeinschaftlichen Zugehorigkeit zusammenhangen kénnte, kann auf der Datengrundlage
nicht abschlieRend beantwortet werden. Es erscheint aber eher plausibel, davon auszugehen, dass
sozialstrukturelle und biografische Merkmale Einfluss auf die Einstellung zur »Inklusion« haben: Das
Material erweckt den Eindruck, dass diejenigen, die beruflich intensiven Kontakt zu »geistig behin-

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

»Inklusive Gedanken« ergeben sich der Argumentation des evangelischen Pfarrers
Herrn R. zufolge gewissermafien logisch aus dem Glauben an Gott als dem »Schopfer
und Erhalter allen Lebens« und dem Glauben daran, dass Gott alle »seine Menschen-
kinder liebt«.”

Anspriiche religios gebundener Organisationen auf die Gestaltung von »Inklu-
sion«. Religiés gebundene Organisationen nehmen aus Sicht einiger Gesprichspart-
nerlnnen eine zentrale Rolle fiir die Umsetzung von »Inklusion« ein. Die Wohnein-
richtungen in ihrer fritheren und teilweise gegenwirtigen Verfassung, so konstatiert
z.B. der evangelische Wohneinrichtungsleiter Herr L., stiinden zwar der Umsetzung
von »Inklusion« entgegen.?® Es gelte daher, »eher Einrichtung abzuschaffen«.” Die
Gestaltung einer »inklusiven« Gesellschaft gehe aber dennoch von diakonischen Ein-
richtungen aus. Dafiir sei es notwendig, dass die Organisationen sich verindern und
andere Aufgaben als bisher itbernehmen.?? Vor allem von Herrn L. und Frau H., Lei-
terin einer 6kumenisch-caritativen Wohneinrichtung, werden in diesem Zusammen-
hang Aufgaben, bei denen es um Einflussnahmen auf organisationaler Ebene geht,
beschrieben.

Im Rahmen der Beschreibung iiber ihr berufliches Aufgabenfeld thematisiert
Frau H. die Einflussnahme, die sie von einer Position innerhalb einer caritativen Or-
ganisation aus auf eine staatliche Organisation hinsichtlich ihrer Umgangsweise mit
Menschen, die als »geistig behindert« gelten, nimmt. Sie erklart, ihr »Part«als Leiterin
einer Caritaseinrichtung sei es z.B., »mitm Kostentrager ins Gesprich [zu] gehen« und
dabei den Grundsatz »nichts iiber uns ohne uns [...] immer wieder deutlich zu ma-
chen«.? Deutlich tritt in ihrer Aussage die Zielsetzung ihrer Einflussnahme hervor:
Der Kostentriger, eine staatliche Institution, solle »geistig behinderte« Menschen so
beriicksichtigen, dass deren Selbstbestimmung gestarkt wird.

Ein umfassendes Moderationsanliegen der Diakonie bringt Herr L. zum Aus-
druck: »Wenn ich n Wunsch hitte witrd ich das System indern«.** Mehrfach geht er
daraufein, dass dies von existenzieller Bedeutung fiir »behinderte« Menschen sei. Er
argumentiert: Davon, »was [...] das System fiir Menschen mit Behinderung«** macht,
hinge »das Bild[,] das man« von ihnen habe, ab.?® Férderschulen und Werkstitten fir

derten« Menschen haben (Betreuung/Assistenz, Pflege), der Umsetzung von »Inklusion« gegentiber
skeptischer eingestelltsind als diejenigen, die in leitenden Positionen sind. Dies wiederum hangt mit
dem (Aus-)Bildungsstand der jeweiligen Personen zusammen. In anthroposophischen Lebensge-
meinschaften sind auch diejenigen, die leitende Funktionen (ibernehmen, in Betreuung und Pflege
involviert.

19 HerrO.R,, Z. 906ff. und 918ff.

20 Siehe Kap. 8.1.1.

21 Herr E.L,, Z. 295 und 329. Gemeint sind wahrscheinlich spezielle, raumlich abgesonderte Wohnein-
richtungen.

22 Vgl.z.B.FrauN.H., Z. 837-868 und 887-908, sowie Herr E.L., Z. 295-338.

23 FrauN.H., Z.317,694 und 703.

24 HerrE.L., Z.942f. Mit»System«scheint Herr L. die Gesamtheit der Umgangsweisen mitund Bedingun-
gen der Lebensgestaltung von Menschen, die als »behindert«

25 Ebd., Z.112f.

26 Ebd., Z.948.»[D]as System«scheint an dieser Stelle die Gesamtheit des (wohlfahrts-)staatlichen Um-
gangs (Hilfemafinahmen) fiir Menschen, die als »behindert« gelten, zu meinen.

14.02.2026, 16:57:34. -

145


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Religion und Disability

»Behinderte«, also Sondereinrichtungen, seien »Stigmal[tal«.”” Das Bild aber miisse
»sich drehen«,* fordert Herr L. Denn: Das Bild sei ausschlaggebend dafiir, ob sich El-
tern fiir oder gegen ein »behindertes« Kind entscheiden wiirden.? »Das System« be-
einflusst nach Herrn L. das Bild von Menschen mit »Behinderungen« also vor allem
mittelbar iiber die Bedingungen, die es fiir deren Lebensgestaltung schaffe.’® Das Bild
von »behinderten« Menschen wiederum wirke sich auf ihre Existenzchancen aus. Von
zentraler Bedeutung sei, dass »behinderte« Menschen »genauso« leben kénnten wie
»Nicht-Behinderte«.” Eine entsprechende Intervention im »System« bzw. in den Be-
dingungen der Lebensgestaltung sieht er als Aufgabe der Diakonie. Wie auch Frau H.
geht er diesbeziiglich auf das Zusammenspiel zwischen evangelischer Organisation
und dem staatlichen Kostentriger ein:

Herr E.L.: Immer mit der Perspektive wir wollen mittendrin leben wir wollen nich irgendwo
am Rand sein, sondern wir wollen mittendrin sein //mhm// und da miissen wir als [Name der
christlichen Glaubensbewegung] Diakonie, miissen wir mit dem Kostentrdger auch innovativ
sein, da da miissen wir ldeen bring®

Wie auch bei Frau H. wird in den Aussagen Herrn L.s erkennbar, dass ein Gestaltungs-
anspruch religiés gebundener Organisationen erhoben wird. Herrn L. geht es dabei
um die Umsetzung eines Lebens »mittendring, also um die Durchsetzung einer be-
stimmten Inklusionsweise von Personen, die als »geistig behindert« gelten. In zwei
Gesprichen in einer anthroposophischen Einrichtung wird ebenfalls auf politische
Einflussversuche verwiesen. Dabei handelt es sich nicht um Verhandlungen auf Or-
ganisationsebene wie in den oben besprochenen Fillen in den Kontexten von Caritas
und Diakonie. Angesprochen wird eine einzelne Aktion gegen die Pflegereform, an
der einzelne BewohnerInnen und MitarbeiterInnen der Einrichtung beteiligt gewesen
seien.”

Interorganisationale »Kooperationen« als Mittel zur »Inklusion«. Von religios
gebundenen Organisationen der Behindertenhilfe gehen, laut den Betreuenden in
Leitungspositionen, die befragt wurden, nicht nur auf (wohlfahrts-)staatliche Organi-
sationen moderierende Einfliisse aus. Sowohl Herr L. als auch Frau H. machen deut-
lich, dass sie auf unterschiedliche Organisationen einwirken. Solche Moderations-
versuche spiegeln sich in den Beschreibungen Herrn L.s von »Kooperation[en]« und
»Projekt[en]« zwischen der Einrichtung, in der er arbeitet, und anderen Organisatio-
nen wider. Die von ihm beschriebenen Kooperationen und Projekte betreffen die Be-

27 Ebd.,Z.917.

28 Ebd.,Z.948.

29 Vgl. ebd., Z. 551-563, 870-880 und 909-937. Mit der Entscheidung fiir oder gegen ein »behindertes«
Kind kénnte an diesen Stellen z.B. die Entscheidung fiir oder gegen einen Schwangerschaftsabbruch,
eine Adoptionsfreigabe oder die Akzeptanz des eigenen Kindes und dessen Konstitution sein.

30 »[W]as macht das System fiir Menschen mit Behinderung«, »Férderschulen« usw. (ebd., Z. 912f. und
917).

31 Vgl.ebd.,Z. 926-929.

32 Ebd., Z.331-334.

33 Vgl.z.B. Herr A.l./Herr R\V., Z.182f. Der Grund fiir die Unterschiedlichkeit der Aktionsformen liegt si-
cherlich inden internen und externen Verbandsstrukturen.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

reiche Wohnen, Bildung sowie Kunst und Freizeit. Herr L. schildert: Als er Bereichs-
leiter geworden sei, habe er als Erstes »ne Auflenwohngruppe [..] gemacht [..] in der
Stadt«, und zwar in »Kooperation mit der Wohnungsgenossenschaft«.> »In Zukunft«
seien weitere solcher »Kooperation[en] zu machen«. Dies bedeute, »Wohnraum nur
noch anzumieten und zu gucken, kleine Wohngemeinschaften zu griinden, mitten im
Wohngebiet«.” Es gebe auflerdem eine »Kooperation jetz mit Oberschule [und] mit Be-
rufsschulen« sowie Theater- und Tanzprojekte (»Tanzklusion«).’® Auf diese Weise wolle
er »ein Sozialraum gestalten, wo alle Akteure miteinander verbunden sind«.”

Zusitzlich zu den Bereichen, die von Herrn L. angesprochen werden, beschreibt
Frau H. moderierende Aktivititen in den Bereichen Gesundheit, Familie und Politik.3®
Frau H. konstatiert, »gemeinwesentlich« zu arbeiten.* Mit dem Ausdruck »gemeinwe-
sentlich« fasst sie ihre Bestrebungen, auf Einzelne und deren Umfeld so einzuwirken,
dass Partizipation von »geistig behinderten« Menschen in verschiedenen Bereichen
moglich wird, zusammen. Als Beispiele nennt sie einen Nordic-Walking-Kurs iiber die
Krankenkasse*® sowie, dass »einzelne Behinderte [...] mit zur Malschule [...] mit ganz
Normalen [..] gehen« und dass »einige [..] en Kurs ma mit an ner Volkshochschule«
machen, was »natiirlich entsprechend mit vorbereitet« werden miisse (Einwirkung auf
Umfeld). Einige seien des Weiteren »in Vereinen drinnex, seien »Helfer beim DRK« und
»bei den Maltesern«*” und »der eine« sei »im Stadtwald bei den Tieren« engagiert. Mit
Blick auf die Zukunft sagt sie:

Frau N.H.: Meine Zielsetzung wir mal noch 6hm zum Beispiel mh so fitte Menschen mit
geistiger Behinderung (vecht) jugendliche zum Beispiel mit in son Jugendparlament zu kriegen
oder dhm dass die genau son Anspruch mit haben (1) in ne Sitzung sag ich ma Stadtratssitzung
und solchen Sachen [/mhm// also das das ist das was ich noch anstrebe**

Thr Ziel, das sie in diesem Abschnitt formuliert, ist eine Partizipation von »Menschen
mit geistiger Behinderung« im Politiksystem und damit in einem System, das deut-
lich vom Religions- und vom Wohlfahrtssystem unterschieden ist.* Sowohl Herr L. als
auch Frau H. wirken ihren Angaben nach von ihren Positionen in einer evangelischen
und einer caritativen Einrichtung aus darauf ein, dass Menschen, die als »geistig be-
hindert« gelten, in unterschiedlichen sozialen Kontexten auflerhalb der Einrichtung
inkludiert werden und an ihnen partizipieren. Angestrebt wird eine Adressierung als

34 HerrE.L,Z.184f.

35 Ebd., Z.325ff.

36 Ebd., Z.186f.

37 Ebd., Z.190.

38 Vgl.FrauN.H., Z. 576-580, 700-708, 719-725 und 760-771.

39 Ebd., Z.775.

40 Vgl.ebd., Z.577f.

41 DRK: Deutsches Rotes Kreuz; Malteser: vermutlich Malteser Hilfsdienst, der wohlfahrtspflegerische
Teilorganisation des Malteserordens ist.

42 FrauN.H., Z. 676-770.

43 Nichteindeutigist, ob sie dies durch Einwirkung auf die »Menschen mit geistiger Behinderung«oder
aufdasJugendparlament und den Stadtrat oder beide erreichen mochte.

14.02.2026, 16:57:34. -

147


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Religion und Disability

Nachbarlnnen, SchiilerInnen, Vereinsmitglieder, Kursteilnehmende, politisch enga-
gierte BiirgerInnen etc.

Religiose »Werte«als »Inklusions«-Motivation. In der bis hierin vorgenommenen
Rekonstruktion von Engagement fir »Inklusion« auf organisationaler Ebene spielte
Religion im engeren Sinne keine Rolle. Das skizzierte Engagement ldsst sich in Ent-
sprechung des Codes desjenigen Systems, deren Inklusion beeinflusst werden soll, je-
weils als z.B. politische, 6konomische oder erzieherische Kommunikation deuten. Aus
systemtheoretischer Sicht ist dies dadurch erklirbar, dass es zwischen verschiedenen
sozialen Systemen keine direkte Kommunikation gibt, sondern stets nur innerhalb
eines Systems entsprechend seines eigenen Codes. Religion als System bzw. religiése
Kommunikation kann demnach keine direkte Moderation der Operationen von Sys-
temen auferhalb ihrer selbst vornehmen.* Religiése Kommunikation kann aber be-
obachtet und (irritiert) zur Kenntnis genommen werden.*

In den Interviews wird jedoch verschiedentlich konstatiert, dass das Anliegen, Be-
riicksichtigung und Partizipation von Menschen, die als »geistig behindert« gelten, in
verschiedenen Gesellschaftssystemen durchzusetzen, auf Religion beruhe; genauer:
dass dieses Anliegen aus religiosen »Werten«* resultiere. Am deutlichsten werden
solche Annahmen, wenn GesprachspartnerInnen dazu ansetzen, die eigene, religios
gebundene Einrichtung von anderen, nicht religiés gebundenen Einrichtungen abzu-
grenzen: So erklirt Frau H., dass die Umsetzung »gemeinwesentlich[er]« Arbeit mit
der »Zielsetzung und Intention« der Hilfseinrichtungen fiir Menschen, die als »geistig
behindert« gelten, zusammenhinge. Direkt anschlief3end hilt sie fest:

Frau N.H.: Fiir mich is an der Stelle also jetz in Bezug auf Menschen mit Behinderung (1) liebe
Dich selbst wie Dein Néchsten und gebe ihm die Maglichkeiten so weit Ghm wie Du sie fiir Dich
auch selber hast*

Frau H. scheint an dieser Stelle die biblischen Sentenzen der Nichstenliebe und die Gol-
dene Regel fiir den Umgang mit »Menschen mit Behinderung« zu adaptieren. Sie fithrt
damit ihre »gemeinwesentlich[e]« Arbeit auf eine christlich-religiése Grundlage zu-
riick.*® Weiter beschreibt sie, ihre Zielsetzung sei es nicht, zu »sagen bleib ma schén
in meiner Hiitte dann habe ich die voll ich hab meine Mitarbeiterschaft und mir gehts
gut damit« — auch wenn dies bedeute, sich selbst »iiberfliissig« zu machen.” Die In-

44 Vgl. Luhmann1997, S. 746ff.

45 Vgl.ebd., S. 92 und 745-760; vgl. auch ders. 2005, S. 15-18, ders. 20054, S. 234ff. und 242f., sowie Baraldi
20175a, S. 68.

46 »Werte«beziehtsich hier auf einen von den Befragten verwendeten Ausdruck. Es soll an dieser Stelle
nichtaufein bestimmtes theoretisches Konzept rekurriert werden.

47 FrauN.H., Z.786ff.

48 Frau H. adaptiert wahrscheinlich die Sentenzen der Nachstenliebe: »Du sollst Deinen Nachsten lie-
ben wie Dich selbst!« (Mt 22:39 par), sowie die der Goldenen Regel: »Alles nun, was ihr wollt, dass
euch die Menschen tun sollen, das tut ihr ihnen auch!« (Mt 7:12). An dieser Stelle und im Folgenden
dient die Elberfelder Bibel als Referenz fiir biblische Texte. Die Gesprachspartnerinnen nutzen selbst
unterschiedliche Bibeliibersetzungen wie die »Gute Nachricht Bibel« und das »Neue Testament« in
der Ubersetzung von Emil Bock.

49 FrauN.H.,Z.790f. und 803f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

tention, »gemeinwesentlich« zu arbeiten und sich selbst tiberfliissig zu machen, sehe
sie in nicht religios gebundenen Einrichtungen weniger ausgepragt:

Frau N.H.: Also ich wiirde nicht sagen dass es in ner nich konfessionellen nicht is aber, weniger*®

Damit unterstreicht Frau H. ihre Annahme von der Bedeutung des christlich-religis-
sen Hintergrundes sowohl fiir ihr persénliches Agieren als auch fiir das der Organisa-
tion. Aufgrund des religiésen Fundaments sei die Arbeit darauf ausgerichtet, system-
ibergreifende Partizipation zu ermdglichen, und nicht darauf, sich selbst zu erhalten.
In dieser Ausrichtung macht sie einen Unterschied zu nicht religios motivierter Arbeit
fiir Menschen, die als »geistig behindert« gelten, aus. Ahnliches lisst sich auch bei
Herrn L. feststellen: Er merkt an, dass das »Miteinander« und die »Gemeinschaft« so-
wie der »Umgang mit Trauer und Tod zum Beispiel« in der Diakonieeinrichtung »n
wesentlich anderer« sei und dass »man sich Gedanken macht iiber Beteiligung, von
Menschen mit Behinderung«.” Gleichzeitig relativiert er jedoch die Behauptung, dass
es sich dabei um ein Alleinstellungsmerkmal der evangelischen Diakonie handele:

Herr E.L.: Dieses dieses Miteinander diese dieser Umgang mit Trauer und Tod zum Beispiel is
bei uns n wesentlich anderer, und ja diese Gemeinschaft, ehm, dass wir auch, aber ich denk das
mdchen andere auch, das hat wahrscheinlich auch nichts mit Dia-Diakonie zu tun dass man
sich auch Gedanken macht iiber Beteiligung, von Menschen mit Behinderung welche Form der
Beteiligung gibt es ich denk das is aber das kann sich jetz nich die Diakonie blof3 anmaflen, da
muss man ja auch kritisch sein (1)*

Eine religiose Begriindung fur philanthropisches Engagement prisentiert auch der
ehemalige Waldorf-Religionslehrer und Hausvater in einer anthroposophischen Le-
bensgemeinschaft Herr A.: Aus dem anthroposophischen Reinkarnations- und Kar-
maglauben

HerrD.A.: Resultiert vielleicht auch dass grad beiden Anthroposophensosehr viel Heilpddagogik
gemacht wird Schule gemacht wird Medizin gemacht wird eigentlich immer Dinge die mit
anderen Menschen zu tun haben®

50 Ebd., Z.974f.

51 HerrE.L,Z.389-392. Er betontan dieser Stelle stark das Wort »wesentlich«.

52 Ebd., Z.389-394. Nach seiner Beschreibung des »Miteinander[s]« und des »Umgang[s] mit Trauer und
Tod« als »wesentlich anderer« sowie der Nennung »diese[r] Gemeinschaft« schiebt er eine Art Kor-
rektur seiner Darstellung ein (»aber ich denk das machen andere auch, das hat wahrscheinlich auch
nichts mit [..] Diakonie zu tun«). Es entsteht so der Eindruck, als hitte er das Anliegen, »dass man
sich auch Gedanken macht iber Beteiligung, gern als Alleinstellungsmerkmal diakonischer Einrich-
tungen beschrieben, dass aber sein Anspruch »[selbst-]kritisch sein« zu miissen, ihn von dieser Dar-
stellung abhalt. Die Suche nach der Unterscheidung der Diakonie von anderen Tragern beschaftigt
ihn an verschiedenen Stellen des Interviews. Dabei ist fiir ihn nicht nur der Umgang mit Menschen,
die als »geistig behindert« gelten, fiir ein »diakonisches Profil« (Z. 971) bedeutsam, sondern auch der
Stil, in dem das Unternehmen gefiihrt wird (Z. 388-396, 400-415, 569-602, 677-680, 684-696, 760-772,
969-983 und 994-1000).

53 HerrD.A., Z.515-517.

14.02.2026, 16:57:34. -

149


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Religion und Disability

Aus systemtheoretischer Sicht handelt es sich bei dem angesprochenen Engagement,
wie oben dargestellt, nicht um religiose Kommunikation, sondern um erzieherische
und medizinische (Herr A.) oder politische (Frau H.) Kommunikation. Frau H., Herr L.
und Herr A. begriinden das Engagement mit religiosen »Werten« und Anschauungen
oder verstehen es als Teil von Religion.”* Systemtheoretisch liefe sich das Verhiltnis
der unterschiedlichen Kommunikation als gegenseitige jeweils systemspezifische Be-
obachtung fassen. Ausgehend von der Definition von Religion, die hier gewahlt wurde,
l4sst sich also mit Blick auf das erhobene Material feststellen: Religion beeinflusst die
soziale Stellung von Menschen, die als »geistig behindert« gelten, nicht direkt, son-
dern auf der Ebene von Organisationen, die »die einzigen Sozialsysteme sind, die mit
Systemen ihrer Umwelt kommunizieren kénnen.«** Organisationen gehoren zwar im
Modell Luhmanns einem bestimmten Funktionssystem an und iibernehmen dessen
Funktionsprimat, kénnen aber gleichzeitig einerseits nicht »alle Operationen des
Funktionssystems an sich ziehen«*® und machen andererseits Konzessionen an andere
Funktionssysteme.

7.1.2 Religiose Praktiken als Ausgangspunkt polykontexturaler Inklusion

Die Frage nach der Inklusion von einzelnen Personen und Personengruppen stellt sich
selbstverstiandlich nicht nur in Bezug auf soziale Organisationen. Es stellt sich auch
die Frage, inwiefern einzelne Personen in Kommunikation berticksichtigt werden,
die auf der physischen Anwesenheit von Personen und deren wechselseitiger Wahr-
nehmung beruht. Luhmann nennt diese Form von Kommunikation Interaktion.”” Wie
kommt es also dazu, dass Menschen, die als »geistig behindert« gelten und in den
untersuchten Einrichtungen wohnen, in Interaktionen in unterschiedlichen sozialen
Funktionssystemen inkludiert werden?

Fiir die Inklusion von Einzelnen in Interaktionen spielen gemifd der Schilderungen
der Befragten religiése Praktiken eine bedeutende Rolle. Anthroposophisch, evange-
lisch und katholisch konnotierte Rituale, Feiern und Freizeitangebote sind demnach
geeignet, unterschiedliche Personen zu adressieren sowie physisch gleichzeitig einzu-
binden. Insbesondere fiir Personen, die in den untersuchten Einrichtungen wohnen
und von eindimensionaler, hyperinklusiver Beriicksichtigung bedroht sind, wird die

54 Dokumente von Caritas und Diakonie prasentieren wohltitiges Handeln als »Lebensvollzug der Kir-
che« (Deutscher Caritasverband e.V. 2018, S. 2) bzw. als »Wesens- und LebensdufRerung der Kirche«
(vgl. Diakonisches Werk der Kirchen in Mitteldeutschland e.V. 2017, S. 2). Anthroposophische »Heil-
padagogik und Sozialtherapie sowie weitere Bereiche sozialer Arbeit« werden hingegen als »auf der
Grundlage der durch Rudolf Steiner begriindeten anthroposophischen Geisteswissenschaft« durch-
gefithrtund»[d]er Bundesverband anthroposophisches Sozialwesen e.V.«als»eine Gemeinschaftvon
Menschen und Einrichtungen, die im Sinne dieser Bewegung [...] tatig sind[]«, verstanden. Die »geisti-
ge Zielsetzung [der Ausgestaltung der padagogischen, therapeutischen und sozialen Impulse] ent-
spricht den therapeutischen Impulsen, wie sie von der Medizinischen Sektion am Goetheanum ausge-
hen« (Bundesverband anthroposophisches Sozialwesen e.V. 2014; Hervorhebungen der Verfasserin).
Anders als in der evangelischen und katholischen Kirche ist Wohltatigkeit im Kontext der Anthropo-
sophie also nicht eine Form der (Ver-)AuRerung, sondern ein Resultat ihrer Wirkung.

55 Luhmann1997,S. 842f.

56 Ebd.,S.841.

57 Vgl.ebd.,S. 814.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

religiés-praktische Adressierung in zweifacher Weise als relevant prisentiert: Zum
einen erweitert die religiése Adressierung selbst die Anzahl der Adressierungen und
stellt damit Polykontexturalitit her; zum anderen ermdglicht die religiése Einbindung
weitere Adressierungen, die tiber religiose Zusammenhinge hinausreichen, oder ist
diesen zwingend vorausgesetzt. Im Folgenden werden also die verschiedenen Dimen-
sionen religiéser Praktiken als Voraussetzung polykontexturaler Inklusion, wie sie
sich im erhobenen Material abbilden, nachgezeichnet.

Religiose Adressierungen von unterschiedlichen Personen. Unterschiedliche
Situationen sind mit unterschiedlichen Anforderungen verbunden. Davon gehen die
Befragten mal mehr und mal weniger explizit aus. Folglich konstatieren manche Ge-
sprachspartnerlnnen, dass nicht alle Situationen in gleicher Weise dazu geeignet sei-
en, dass Menschen mit unterschiedlichen Eigenschaften an ihnen partizipieren. So
beschreibt der verrentete Waldorf-Lehrer Herr A. in Bezug auf die Schule, dass nur
einige Ficher fiir den gemeinsamen Unterricht von SchiilerInnen mit und ohne »geis-
tiger Behinderung« infrage kimen. »Inklusiv« konnten z.B. der Werk- und der Reli-
gionsunterricht sein.”® Der evangelische Pfarrer Herr R. hebt das »Inklusions«-Poten-
zial des Konfirmationsunterrichts hervor. Er schildert, dass ein Pfarrerehepaar in dem
Ort, in dem er wohnt und arbeitet, »Gymnasiasten und Férderschiiler[n]« zusammen
»in einer Gruppe« Konfirmationsunterricht erteilt.”” Jugendliche, die im Bildungssys-
tem unterschiedliche Adressen haben, werden demnach gemeinsam in den Konfirma-
tionsunterricht einbezogen und in diesem unter der gemeinsamen Adresse der Konfir-
mandInnen beriicksichtigt. In den Darstellungen Herrn A.s und Herrn R.s deutet sich
also an, dass im religiésen Kontext unabhingig von der Adressierung einer Person als
»geistig behindert« eine Vergabe von sozialen Adressen erfolgen kann. In dhnlicher
Weise wie Religions- und Konfirmationsunterricht werden auch Gottesdienste als Si-
tuationen prisentiert, die Personen, die aufierhalb des Gottesdienstes unterschiedlich
adressiert werden, gleichzeitig und z.T. in gleicher Weise adressieren.*®

Dieser Vorgang lasst sich am Interviewmaterial nachvollziehen. In den Schilde-
rungen iiber die Zusammenkiinfte im Kontext von Gottesdiensten erfolgt z.B. der
Darstellung der Heilerziehungspflegerin Frau F. zufolge eine Reduzierung der Adres-
sen: Die Anwesenden sind nicht Erwachsene, Kinder, LehrerInnen, BusfahrerInnen,
RentnerInnen, WihlerInnen, ZeitungsleserInnen etc., sondern »Gliubige«.* Einige
Distinktionen der Anwesenden werden jedoch (semantisch) aufrechterhalten (»Gliu-
bige« — »Heimbewohner«).* So lisst sich das Bild der Zusammenfithrung verschie-
dener Personen(-gruppen) in einem religiésen Zusammenhang erzeugen. Gleichzeitig
wird mit einer semantisch spezifischen Adressenreduktion (»Gliubige«) zum einen
angezeigt, dass eine spezifische Kommunikation die Situation als religios konstitu-
iert. Zum anderen wird eine Nivellierung von Rollenunterschieden bzw. eine Gleich-
heit der Teilnehmenden im religiésen Kontext suggeriert. Diese Gleichheit gilt dabei
vor allem gegen auflen: Innerhalb des religiosen Kontextes erfolgen sehr wohl unter-

58 Vgl.HerrD.A., Z.790-843.

59 HerrO.R,, Z. 536f.

60 Vgl.z.B.FrauC.F,Z.395-400 und 797ff., Sr. EW., Z. 254-278 und 286-308, Herr O.R., Z. 571-594 und 678-
690, Frau M.B., Z.160-168, und Frau AW., Z. 675-681.

61 FrauC.F,Z. 836f.

62 Vgl.ebd.,Z. 836-840.

14.02.2026, 16:57:34. -

151


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Religion und Disability

schiedliche, wenn auch situationsspezifische Adressierungen: So kann z.B. zwischen
PriesterInnen und Laien, zwischen PatInnen und Tiuflingen unterschieden werden.
Herr R. weist darauf hin, dass im Zusammenhang mit dem Gottesdienst unterschied-
liche Menschen gleichzeitig an einem Ort anwesend sind und dass sie (gemeinsam)
verschiedene Aufgaben tibernehmen: Er zihlt auf, dass Menschen, die als »geistig
behindert« gelten und in der 6rtlichen Diakonieeinrichtung betreut werden, so wie
andere Mitglieder der Gemeinde z.B. das -austeilen von Gesangbiichern beim Sonn-
tagsgottesdienst, das Kaffeekochen und Ausschenken nach dem Gottesdienst sowie
Reinigungsarbeiten itbernehmen wiirden. Die Rollen sind damit voneinander unter-
scheidbar und gleichzeitig als Einheit, die durch den Bezug aufeinander entsteht, von
Rollen in anderen Zusammenhingen klar abgrenzbar.

Polykontexturalitit durch religiose Adressierung. Religiose Inklusion bzw. Ad-
ressierung kann eine zusitzliche Adressierung darstellen und als solche Bedeutung
haben. Dies wird insbesondere anhand der Schilderungen von denjenigen, die in den
Einrichtungen betreut werden, deutlich. So wie im Fall von Herrn C., der in einer Ca-
ritaseinrichtung wohnt: In seinen Darstellungen bergen fiir ihn nur religiose Rituale
und kirchliche Aktivititen wie Gottesdienste oder die Taufe das Potenzial fiir Kon-
takte, die iiber die Einrichtung hinausreichen: Er betont, dass (aus seiner Perspektive)
bestimmte Personen nur am Sonntag in der Kirche anzutreffen seien.® Daraus wie-
derum resultiert, so scheint es, die Motivation fir seine Betitigung in der religiésen
Gemeinschaft. Herr C. erklirt auf die Frage, wie es dazu gekommen sei, dass er sich
habe taufen lassen wollen:

Herr B.C.: Ja weil 4 (zieht an der Zigarette)) weil ich gerne in die Kirche gehe [/mhm/] und weil
ich weil ich gerne raus muss ne [[mhm// hast Du ja sonst nichts davon //mhm// hier oben nich
verstehste mich nich((?)) doch®*

Getauft zu werden und damit Zugang zur Gemeinde zu erhalten, stellt demnach - so
lisst sich seine Aussage interpretieren — eine wichtige Moglichkeit fir Herrn C. dar,
die Einrichtung (physisch, kognitiv und in kommunikativer Hinsicht) verlassen zu
konnen. Ein dhnliches Bild entwirft Herr V., der als Betreuter in einer anthroposophi-
schen Lebensgemeinschaft wohnt und arbeitet und seiner Aussage nach evangelisch
ist. Pate seiner Nichten zu sein und auflerhalb der Lebensgemeinschaft an evangeli-
schen Gottesdiensten teilnehmen zu kénnen, 6ffnet ihm »diese Welt [...] nach aufSen«:

Herr R.\V.: Ich bin Taufpate von mein zwei () mein beiden klein Nichten //mhm// geworden und
dann hat sich diese Welt wieder fiir mich nach aufSen gedffnet dass ich ab und zu das hat die
[Vorname] damals in die Wege (geleitet) dass ich jetzt wenn ich Lust habe meistens oder ab und
zu mal nach [Ortsname] oder [Ortsname] oder nee [Ortsname] und [Ortsname] oder [Ortsname]
in die Gottesdienste gehen Ldarfes

Die Bedeutung der religiésen Inklusion und Partizipation fiir Menschen, die in Ein-
richtungen betreut werden, spricht auch der evangelische Pfarrer R. an:

63 Vgl.HerrB.C.,Z.574 und 578.
64 Ebd., Z.243-245.
65 HerrA.l/HerrR\V., Z.220-224.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Herr O.R.: In der [Namelgemeinde gilt, jeder hat ein Dienst, //mhm// und das ist fiir, die
Menschen die hier bei uns {in der Diakonieeinrichtung} wohnen oft ganz attraktiv (1) ich
gehore dazu ich habe auch eine Aufgabe und in dieser Aufgabe bin ich wichtig®®

Im Interview mit Frau W. sind des Weiteren das Ubergangsritual Konfirmation sowie
kirchlich organisierte Freizeitangebote religiose Praktiken, die von grofier Bedeutung
fir ihre sozialen Beziehungen sind. Die lebensgeschichtliche Prisentation Frau W.s
weist zahlreiche Ausschlusserzihlungen und -beschreibungen auf. Zum Teil fiihrt Frau
W. diese Ausschliisse auf ihre korperliche Konstitution, die sie »Behinderung« nennt,
zuriick. Ihre Prisentation lisst schliefilich den Eindruck entstehen, dass Frau W. ihre
Kindheit und Jugend — abgesehen von Kontakten zu Familienangehérigen und dem
Hauslehrer — weitgehend isoliert verbracht hat. Die einzigen Situationen, in deren Zu-
sammenhang sie Kontakte mit anderen sowie »Freunde« erwihnt, sind religiése Prak-
tiken wie Gottesdienste, kirchlich organisierte Freizeit- und Urlaubsangebote (»Auszei-
ten«) und der Konfirmationsunterricht, der bei ihr zu Hause stattgefunden hat:

Frau AW.: Als Hobby hat er {der Vater} denn Kirchenmusik gemacht sonders im beim
Gottesdienst, und wenn Hochzeiten waren un so:, ja:, //mhm// und dadurch sind wir als Kinder
auch immer musstwa denn zum Kindergottesdienst, sonntags, //mhm//ja: [..] also Kirche is mir
nich fremd, [[mhm// gar nich, ich hatte auch viele Freunde die in der Kirche gearbeitet hatten hier
diese Fiirsorgen die ich draufSen eben hatte wenn ich in Urlaub gefahren bin wo ich [Vorname]
noch nich als Verlobten hatte, waren alle eben kirchlich, //mhm//ja: (1) und das: fand ich gut,*’

Frau A.W.: Sin alle, h- die mit mir im gleichen Jahrgang konfirmiert worden sind abends zu mir
gekomm zum Konfirmandenunterricht [..] im Wohnzimmer [...] mit dem Pfarrer un simtliche
Konfirmanden aus meinem Jahrgang aus meinem (Ort) ((lacht)) /fja// (3) der eine da der wohnte
nur ums Eck bei uns wir kannten uns gar nich haben uns erst im Konfirmandenunterricht kenn
gelernt [[mhm// obwohl er nur in der Nebenstrafle gewohnt hat, [/mhm// ja: (2) [..] der Pfarrer
der mich damals, konfirmiert hat der hat mich denn auch 6fters ma abgeholt zum Spaziergang
un so [..] habwa uns so ausgetauscht im Gesprdch, fands gut /fmhm// (4)%

An anderen Stellen des Interviews beschreibt Frau W. zwar auch Ausschliisse von re-
ligiésen Veranstaltungen aufgrund ihrer kérperlichen Konstitution in der jiingeren
Vergangenheit,® dennoch vermittelt sie mit ihrer Prisentation, dass sie religiésen Zu-
sammenhingen eine grofRe Bedeutung fir ihre Chancen auf Kontakte zu anderen bei-
misst.” So nennt sie die Kirche trotz dieser Ausschliisse — im Gegensatz zu Werkstatt

66 HerrO.R.,Z.576ff.

67 FrauA.W., Z.562f. und 568-571.

68 FrauA.W., Z.726,731,735738 und 898-901.

69 Sieheauch Kap. 8.2.2.

70 Entscheidend istinder Perspektive dieser Arbeit nicht, ob Frau W. aulerhalb religiéser Veranstaltun-
gen tatsachlich niemals Kontakte zu anderen Menschen hatte, sondern dass ihre Darstellung diesen
Eindruck vermittelt. Im Hinblick darauf, dass Frau W. in der DDR aufgewachsen ist, erscheint diese
Darstellung insofern plausibel, als dass die Kirchen, Caritas und Diakonie Angebote firr Menschen,
dieals»behindert«galten, vorsahen. Der Staat hingegen nicht (siehe Kap.1.3.2). Es falltauRerdem auf,
dass ihr Vater innerhalb ihrer Lebensgeschichte in den Sequenzen, die auf die Zeit nach ihrer Geburt

14.02.2026, 16:57:34. -

153


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Religion und Disability

und Wohneinrichtung der Caritas -" den »vollkommlen] richtige[n] Platz« und be-
schreibt, dass sie sich »bei Kirchen [...] nie so fehl am Platze gefiihlt« habe.”? Wihrend
der kirchlich organisierten »Auszeiten« seien »Behinderte véllig als normale[] Men-
schen betrachtet« worden und das habe sie gut gefunden.” In ihrer weiteren Beschrei-
bung hebt sie den Kontrast zwischen den unterschiedlichen Umgangsweisen mit ihr
wihrend der kirchlichen Freizeitangebote und in der Werkstatt hervor:

FrauA.W.: Da: da f{wéahrend der Freizeit} habenwa dadriiber {liber Behinderungen} gar nich
gesprochen, [/mhm// das: das:, kam gar nich zur Spra:che //ja// (1) ich fands so besser, (ja:) als wie
wennwa nur auf die Behinderung reduziert wird /fmhm// (1) un so wars in der Werkstatt und das
is eben das, was mich da: (1) n:h ja (schon) abgestof3en hat, //mhm// die haben nie die Menschen
dahinter gesehen nur nur, die Behinderung™

Frau W. konstatiert an dieser Stelle, dass sie sich in der Werkstatt ausschliefRlich unter
dem Aspekt der »Behinderung« adressiert gesehen habe. Deutlich bringt sie ihr Miss-
fallen iiber diese eindimensionale Beriicksichtigung zum Ausdruck und setzt diese
sogar mit einer entmenschlichenden Umgangsweise gleich. Religiése Kontexte und
dort stattfindende unabhingige Adressierung erweisen sich fiir Frau W. so wie auch
fur Herrn C. und Herrn V. also als Kontaktereignisse, bei denen eine (zeitweilige) Er-
weiterung von Adressierungen stattfindet. Aus der Sicht Frau W.s verwirklicht oder
normalisiert sich dabei ihr Menschsein.

Weiterfithrende Adressierungen durch religiése Praktiken. Bei eingehender
Betrachtung der Darstellungen von religiés konnotierten Zusammenkiinften (Fei-
ern) lasst sich feststellen, dass in diesen unterschiedliche, nicht-religiose Adressen
aufrechterhalten werden. Die Aufrechterhaltung von Adressen ist bedeutsam fiir die
zusitzliche Adressierung von Betreuten: Im Zusammenhang mit religiésen Praktiken
kommt es nicht per se dazu, dass polykontexturale Adressierung moglich wird, son-
dern diejenigen religios konnotierten Praktiken und ihre Umgebung, die nicht-religio-
se Adressen aufrechterhalten, enthalten die Option darauf, dass Inklusionschancen
auflerhalb von Religion und iiber die Einrichtung hinaus gesteigert werden.

In der Analyse wird davon ausgegangen, dass in den Bezeichnungen fiir die Teil-
nehmenden zu erkennen ist, dass verschiedene Adressierungen aufrechterhalten wer-
den. Deutliche Beispiele dafir finden sich in den Gesprichen mit Frau U. und Herrn

bezogen sind, nur in diesen religidsen Situationen auftritt. Uber ihre Mutter spricht sie ausschlief-
lich im Zusammenhang mit der Zeit vor ihrer Geburt. Bemerkenswert ist nicht, dass sie, aufgewach-
sen bei ihren Grofieltern, ihre Lebensgeschichte ab ihrer Geburt ohne Beziige auf ihre Eltern erzahlt.
Vielmehr sticht die Erwdhnung des Vaters in den religiésen Situationen bei ansonsten vollstandiger
Abwesenheit hervor. Dies unterstreicht die Bedeutung religioser Zusammenhénge fir Kontakte und
Beziehungen, die Frau W. zum Ausdruck bringt.

71 Vgl. FrauAW., Z. 465-468, 472-488 und 568-578.

72 Ebd., Z. 582f Darauf, dass die Wohneinrichtung, in der sie sich nicht wohlfiihlt, einem religiés gebun-
denen Verband angehort, geht sie von sich aus nicht ein. Sie scheint also die Wohneinrichtung nicht
der Religion zuzuordnen.

73 Ebd., Z.676.

74 Ebd.,Z.677-688.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

G.:” Frau U. erwihnt eine Weihnachtsfeier der evangelischen Wohneinrichtung, in
der sie wohnt. Bei dieser Feier habe sie ihre Mutter wiedersehen koénnen. Ein anderer
Bewohner derselben Einrichtung beschreibt ebenfalls nicht alltigliche Kontakte im
Rahmen des »Adventskaffees«:

Herr N.G.: Dann ist ja auch das Adventskaffee auch dann hier erst in der Kirche //mhm//
und dann gehts dann hier in son Saal sag ich ma (1) mitn Angehdrigen oder hier gesetzlichen
Betreuern oder so was je nach dem //mhm// und das Kaffeetrinken dann anschlieflend dann zum
Adventskaffee ist ganz gut’

Mutter und (Familien-)Angehorige sind Adressierungen, die in den Schilderungen des
Einrichtungsalltags von Frau U. und Herrn G. sonst nicht vorkommen. Sie treten in
den Abschnitten auf, in denen es um das Leben auflerhalb der Einrichtung, z.B. vor
dem Eintritt in die Einrichtung, geht oder um Aktivititen, fir die die Einrichtung
voritbergehend verlassen wird. Innerhalb der Einrichtung treten, wie oben illustriert,
Mutter und Angehdrige nur als Teilnehmende an der religios konnotierten Feier auf.
Die religiés konnotierte Feier erscheint damit als Interaktion, die Anschlusspunkte in
unterschiedliche (funktionale) Richtungen bietet. Sie stellt damit eine Situation dar, in
der die BewohnerInnen nicht einrichtungsspezifische Adressen durch ihre Beziehun-
gen zu anderen erhalten konnen. Oder anders ausgedriickt: Mit den hinzutretenden
Personen, die nicht nur einrichtungsspezifisch adressiert werden kénnen, wird die
einrichtungsspezifische Kommunikation durch eine andere erginzt oder voriiber-
gehend ersetzt. Durch die Adressierung einer Person als Mutter ist die Adressierung
Frau U.s als Kind méglich, wodurch sich das System Familie konstituiert. Damit hat
ein Interaktionssystem, das religios konnotiert ist, (potenziell) einen Effekt auf ein
anderes - in diesem Fall auf das System Familie.

Der »gesetzliche Betreuer«, den Herr G. nennt, ist zwar eine Adressierung inner-
halb des Wohlfahrtssystems, dem die Einrichtung zugerechnet werden kann. Der
»gesetzliche Betreuer« wird in diesem Abschnitt jedoch als Aquivalent zum »Angehs-
rigen« aufgefiihrt. Dieselbe Person wird also unterschiedlich adressiert. Die Person
erhilt eine Adresse, die in einer anderen Art von Beziehung zu den BewohnerInnen
steht als sonst iiblich.”

Die religiés konnotierte Veranstaltung wird als simultan multipel-kommunikati-
ves Interaktionssystem dargestellt und hat damit das Potenzial, Effekte in mehreren
unterschiedlichen Systemen zu haben.” Ausschlaggebend ist, dass der Einbezug in
die Praktik nicht unabhingig von sozialen Adressen erfolgt, sondern gerade wegen
dieser. Auflerdem ist es von Bedeutung, dass diese sozialen Adressen aufrechterhal-

75 Vgl.auch Sr.EW., Z. 244-256, 292 und 308-323.

76 HerrN.C., Z. 234ff.

77 Esistanzunehmen, dass in diesem Zusammenhang andere Themen als die gesetzliche Vertretung
besprochen werden. Dies wire jedoch zu tiberpriifen.

78 In Interviews mit anthroposophisch Betreuten werden polykontextuale Begegnungen im Zusam-
menhang mit Veranstaltungen, die in den Gesprachen nicht religios konnotiert werden, erwéahnt. So
z.B. bei Markten und speziellen »Angehérigentreffen«, die auf dem Geldnde der Gemeinschaftin re-
gelméaiigen Abstidnden stattfinden, sowie im Zusammenhang mit Ausfliigen in die Umgebung (vgl.
HerrA.l./R\V., Z. 258-286 und 994-1000).

14.02.2026, 16:57:34. -

155


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability

ten bleiben. Es fillt auf, dass dies nicht innerhalb der Kirche im Gottesdienst oder
wihrend eines anderen Rituals erfolgt, sondern nach und aufRerhalb der Kirche und
des Rituals. Religiose Adressierung ist zwar in gewisser Weise unabhingig von ande-
ren sozialen Adressierungen und kann selbst eine Erweiterung von Adressierungen
darstellen. Sie fithrt aber nicht zwangslaufig unmittelbar zu weiteren Adressierungen.
Diese Erweiterung erfolgt in der Peripherie von Ritualen und dann, wenn religiose
Kommunikation sich selbst ersetzen lisst. Weitere, polykontexturale Inklusion kann
also dann entstehen, wenn Kommunikation fiir verschiedene Anschliisse offen bleibt.
Dies ist gemaf3 der Schilderungen der Befragten im Umfeld religiéser Praktiken der
Fall.

Religiose Praxis als zwingende Voraussetzung fiir weitere Adressierungen? An
die vorherigen Befunde lisst sich die folgende Frage anschliefRen: Ist die Teilnahme an
religiosen Veranstaltungen eine Moglichkeit zu systemiiberschreitender Inklusion oder
ist sie die notwendige Bedingung fiir iibergreifende Inklusion in einer religiés gebunde-
nen Einrichtung der Behindertenhilfe? Sowohl von Betreuenden als auch Betreuten
verschiedener Einrichtungen wird betont, dass die Teilnahme an den religiésen Ver-
anstaltungen oder zumindest die Annahme des Glaubens freiwillig sei.” Im Zuge des
Feldaufenthalts wurde auflerdem deutlich, dass nicht alle Betreuten und Betreuen-
den an religiésen Veranstaltungen teilnehmen.®® Dennoch werden in zwei Interviews
mit Betreuten und in zwei Interviews mit Betreuenden Erwartungen gegeniiber den
Betreuten, dass sie an religiésen Veranstaltungen teilnehmen, beschrieben oder zu-
mindest angedeutet.® Zu diesen Interviews gehort das Gesprich mit Herrn G. Er will
zumindest nicht ausschliefen, dass die Teilnahme an religiésen Veranstaltungen eine
notwendige Bedingung zum Erhalt von verschiedenen Inklusionsoptionen darstellen
konnte. Seine Beschreibungen bringen zum Ausdruck, dass er davon ausgeht, dass
die Betreuenden moglicherweise erwarten, dass er an religiésen Veranstaltungen teil-
nimmt. Dies wird deutlich, wenn er z.B. beschreibt, dass der Teilnahme an Unterneh-
mungen ein Kirchenbesuch vorausgesetzt werde.

Herr N.G.: Wenns dann hier heif3t ihr geht hier den und den Tag is hier miisst ihr vorher in die
Kirche gehen®

Auf Nachfrage formuliert Herr G. die Vermutung, dass er »garantiert Minuspunkte
ernten« wiirde,® wenn er nicht an den Gottesdiensten »vorher« teilnimmt. Auf eine
weitere Nachfrage, was solche Minuspunkte sein konnten, dufiert er, dass es »blod«
aussehen witrde, wenn er in den Fillen nicht mitgehen wiirde, in denen

Herr N.G.: Mitarbeiter oder Betreuer sagen hier (1) (doch) Du musst mitgehen und wenn Du
nich mit hingehst hier (1) ((pfeift)) sag ich ma®*

79 Vgl.z.B.HerrB.C.,Z.189, Frau C.F, Z. 679f. und 820ff., Frau K.J., Z. 571f,, sowie Herr E.L., Z. 363 und 446.

80 Die entsprechenden Interviews wurden keiner Feinanalyse unterzogen (siehe Kap. 5.1.2).

81 Eshandeltsich dabei um Betreute und Betreuende verschiedener Einrichtungen aller drei Religions-
traditionen.

82 HerrN.G.,Z.300. Um welche Unternehmungen es sich dabei handelt, konkretisiert Herr G. nicht.

83 Ebd., Z.309.

84 Ebd.,Z.316f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Daran anschliefiend formuliert er die Sorge, er konnte von der Teilnahme an jedweden
Aktivititen der Einrichtung ginzlich ausgeschlossen werden, wenn er an den kirch-
lichen Aktivititen nicht teilnehmen wiirde.® Die Befiirchtung, er kénne ausgeschlos-
sen werden, ldsst den Schluss zu, dass ihm die Teilnahme wichtig ist. Darauf, dass es
dabei auch um seine Adressierung durch unterschiedliche Systeme geht, finden sich
mindestens zwei Hinweise: Obwohl Herr G. sich fir die religisen und auch fir die
meisten nicht-religiésen Veranstaltungen nicht begeistert, scheint er doch Gefallen
an den Kontakten zu finden, die (aus seiner Sicht) dabei méglich werden. Als er da-
rauf zu sprechen kommt, dass zur Weihnachtsfeier auch die Familien und gesetzli-
chen BetreuerInnen kiamen, urteilt er zumindest knapp: »[I]st ganz gut.«** Zu Beginn
des Interviews weist Herr G. auf’erdem darauf hin, dass ihm daran gelegen sei, »mit
dem Betreuer mit[zuJarbeiten«,” um sein Ziel, wieder in einer eigenen Wohnung zu
wohnen, erreichen zu kénnen.® Méglicherweise ist seine Teilnahme am Gottesdienst
also auch in dieser Hinsicht bedeutsam: Aus seiner Sicht ist es moglich, dass seine
Gottesdienstteilnahme fiir die Betreuenden als Mitarbeit, die seine Fihigkeit, in einer
eigenen Wohnung wohnen zu kdénnen, bezeugt, gilt oder weiteren Mafinahmen zur
Befihigung vorausgesetzt wird. Die Konsequenz, die Herr G. zieht, ist, dass er an den
Gottesdiensten teilnimmt, ohne seinen Unmut zu verbalisieren. So sagt er, dass er
»notgedrungener Weise«* den Gottesdiensten beiwohne, obwohl er es vorziehen wiir-
de, darum zu bitten, diese »iiberspring« zu diirfen.” Er fasst schlieflich zusammen:

Herr N.G.: Da denk ich mir [..] gehste mit hin und gut ist [..] musst ja dann meistens eh nicht
damit grof3 tun was der will*’

Eine mogliche Schlussfolgerung aus den Schilderungen Herrn G.s ist, dass Religion
eine zentrale Rolle fir die soziale Stellung von Menschen, die als »geistig behindert«
gelten und in religiés gebundenen Einrichtungen wohnen, spielt: Die Teilnahme an
religiosen Veranstaltungen wire so gesehen eine zwingende Voraussetzung, um in
weiteren, nicht-religiésen Zusammenhingen beriicksichtigt zu werden. Dieser Inklu-
sionseffekt entsteht dabei nicht durch religiése Betitigung an sich, sondern weil diese
von denjenigen, die an der Kommunikation anderer Systeme beteiligt sind, beobach-
tet und mit Zugingen zu anderen Systemen belohnt wird.

7.1.3 Religion als Mittel der Erziehung von Einzelnen
Organisationen und Interaktionen inkludieren Einzelne, wenn sie den Erwartungen

der jeweiligen Organisationen und Interaktionen entsprechen. Alles das, was in der
Weise auf Einzelne einwirkt, dass sie den Erwartungen entsprechen, kann in Anleh-

85 Vgl.ebd., Z.317f.

86 Ebd., Z.236.

87 Ebd. Z.34.

88 Vgl.ebd., Z. 34ff.

89 Ebd., Z.305.

90 Vgl.ebd., Z.301.

91 Ebd., Z.318f. Mit»der«meint Herr G. vermutlich den Pfarrer, der den Gottesdienst leitet.

14.02.2026, 16:57:34. -

157


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Religion und Disability

nung an das systemtheoretische Modell Luhmanns Erziehung genannt werden.”? In der
Terminologie dieser Arbeit heifdt das: Erziehung befihigt.

In den Interviews erscheint Religion als ein Instrument der Erziehung bzw. der Be-
fihigung. Religiosen Zusammenhingen wird in unterschiedlicher Weise Bedeutung
dafiir zugeschrieben, Kompetenzen von Einzelnen so zu beeinflussen, dass sie bzw.
ihre Handlungen den Erwartungsstrukturen in unterschiedlichen, nicht-religiosen
und religiésen Zusammenhingen entsprechen. Religion wirkt aus Sicht der Befragten
nicht nur auf der Ebene von Organisationen auf Inklusion forderlich ein (oder soll dar-
auf einwirken) und stellt inkludierende Interaktionssysteme bereit (oder soll diese be-
reitstellen); Religion soll laut den Befragten auch mittels der Modellierung Einzelner
Einfluss auf gesellschaftliche Inklusionsvorginge ausiiben. Im Verhiltnis zwischen
Religion und »geistiger Behinderung« nimmt Religion in den hier behandelten Fil-
len damit gleichsam die Rolle der Erzieherin ein. Erzogen werden diejenigen, die als
»geistig behindert« und als exkludiert gelten. Ziel der Erziehung ist es, die Inklusion
von Einzelnen durch Maflnahmen, die sich an die Einzelnen richten, zu férdern.

In Das Erziehungssystem der Gesellschaft beschrankt Luhmann seine Ausfithrungen
weitgehend auf den Kontext Schule. Nicht jede pidagogische Kommunikation gehort
zum »Kernbereich des Erziehungssystems, hilt der Soziologe Thomas Kurtz mit Be-
zug auf dieses Werk Luhmanns fest. Dies ist nur dann der Fall, »wenn die Absicht et-
was fitr den Lebenslauf Brauchbares zu vermitteln in Organisationen geschieht, die
dem Primat des Erziehungssystems folgen«.” Auf dieser Grundlage wire zu diskutie-
ren, ob die hier fokussierten Einrichtungen zum Erziehungssystem im engeren Sinne
oder »zum Bereich des Pidagogischen« im weiteren Sinne gehdren.”* Dies miisste al-
lerdings weiterfithrend geschehen und kann nicht im Rahmen der vorliegenden Arbeit
erfolgen. Hier soll es um Schilderungen gehen, die davon handeln, wie mittels religis-
ser Zusammenhinge Einzelne modelliert werden, sodass diese sozial sinkludierbar«
werden.”

Die sozialen, nicht-religiosen Zusammenhinge, in die den Darstellungen der Be-
fragten gemifd Inklusion erfolgen soll, befinden sich sowohl aufierhalb als auch in-
nerhalb der Einrichtungen. Das heifft zum einen, dass es nicht nur um Inklusion in
und Partizipation an Vorgingen auferhalb der Einrichtung geht. Zum anderen wird
deutlich, dass nicht alles, was sich in den Einrichtungen ereignet, als religios markiert
wird. In einigen Fillen spielt Religion fiir die Erziehung zur gesellschaftlichen >Inklu-
dierbarkeit« nur indirekt eine Rolle, nimlich insofern sich die Erziehung im Kontext
der religiés gebundenen Einrichtungen abspielt. In anderen Fillen wird explizit und
direkt auf die Bedeutung religioser Lehren und Praktiken fiir die Erziehung verwie-
sen.

Interaktionssysteme. Alltigliche Begegnungen (Interaktionssysteme) zwischen
Einzelnen und Gruppen sind Situationen, die — zwar weitgehend implizit aber durch-
weg stark — von Erwartungen geprigt sind. Ihr Gelingen erfordert eine Ubereinstim-

92 Vgl. Luhmann 2002, S. 42, 47 und 143. Inwiefern in systemtheoretischer Perspektive die Erwartungs-
strukturen veranderbar sind, um>mehr Inklusion zu erreichen¢, ware an anderer Stelle zu erértern.

93 Kurtz 2003, S.190f.

94 Ebd.

95 Inder Perspektive dieser Arbeit kann esjedoch auch eine Erziehung geben, die aus Personen »Behin-
derte«und sie damit fiir die Behindertenhilfe inkludierbar macht.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

mung von Erwartungen und Handlungen. Zu diesen Erwartungen gehort die wech-
selseitige Wahrnehmung der Anwesenden: Jede anwesende Person nimmt wahr, dass
sie wahrgenommen wird und dass ihre Wahrnehmung wiederum wahrgenommen
wird.” Die Wahrnehmung einer Person kann von einer jeweils anderen Person selbst
nicht wahrgenommen werden. Sie lisst sich nur aus den (fiir jeweils andere sicht-
baren) Handlungen ableiten. Eine weitere Bedingung fir das Zustandekommen von
Interaktionssystemen ist, dass Personen ihr Gegeniiber als ein Wesen anerkennen,
das kommuniziert, das also Mitteilung und Information unterscheidet. Daraus ergibt
sich, dass der Verlauf einer Begegnung und die kommunikativen Anschliisse, die sich
aus ihr ergeben, viel mehr davon abhingen, wie Handlungen (Mitteilung und Infor-
mation) verstanden werden als davon, was seine/ihre SenderInnen mit ihren Hand-
lungen intendieren. Daran miissen Handlungen ausgerichtet werden, wenn sie bzw.
ihre SenderInnen an Kommunikation partizipieren wollen.

Religios gebundene Einrichtungen als Erziehungskontexte. Von den Vorgingen
in Einrichtungen der sog. Behindertenhilfe und Sozialtherapie wird von unterschied-
lichen Seiten erwartet, dass sie zur Inklusion und Partizipation von Menschen, die
von Exklusion oder Hyperinklusion betroffen sind, beitragen. In den Interviews wird
verschiedentlich geschildert, dass in den Einrichtungen mit Betreuten alltigliche Um-
gangsweisen besprochen und trainiert werden. Es erfolgen demnach Mafnahmen der
interaktiven Befihigung: Die Einzelnen sollen so zu handeln lernen, dass ihre Hand-
lungen die Voraussetzungen fiir interaktive Inklusion und Partizipation erfillen. Ent-
sprechend kommt in einigen Interviews mit den Betreuten zum Ausdruck, dass sie der
jeweiligen Einrichtung, in der sie wohnen, grofie Bedeutung fir ihre Kompetenzen,
die fiir ihre soziale Stellung entscheidend sind, beimessen. In allgemeiner und um-
fassender Weise formuliert die anthroposophisch betreute Frau T.: In der Einrichtung
habe sie »gelernt [...] (mitm) Leben umzugehen«.”

Fir Herrn 1. und fiir Herrn V., zwei anthroposophisch betreute Gesprachspartner,
die auf ihren Wunsch hin gemeinsam interviewt wurden, ist das Erlernen von Hof-
lichkeitsformen in der Einrichtung von grofier Bedeutung, um sich »mit der Aufien-
welt« verbinden zu konnen.”® Thnen geht es also allgemein um Inklusion bzw. An-
schlussfihigkeit in Interaktionen aufierhalb der Einrichtung. Herr I. erzdhlt davon,
wie eine Betreuende mit ihnen den Ablauf von BegriifSungen trainiert habe: In einem
»Gesprachsteam« haben sie sich »lange driiber unterhalten dariiber wie man freund-
lich [..] begriift« und die Betreuende habe »klar und deutlich gezeigt wie das geht«.”
Herr 1. demonstriert in der Interviewsituation zwei verschiedene BegriifRungsvarian-
ten und kommentiert:

96 Vgl.Baraldi2015b, S. 82.

97 FrauV.T,Z.14f.

98 Herr A.l./Herr R\V., Z. 950. In den Interviews wird »Hoflichkeit« von verschiedenen Personen z.B. ex-
plizit als Form »zwischenmenschlichen Leben[s]« genannt (vgl. Herr D.A., Z. 680f.). So etwa von dem
ehemaligen anthroposophischen Hausvater Herrn A., von der katholischen Marienschwester E. und
vonHerrn|., derals Betreuterin eineranthroposophischen Einrichtung lebt (vgl. Herr D.A., Z. 676-682,
Sr.EW., Z. 614-620, und Herr A.l./HerrR\V., Z. 974-990).

99 HerrA.l/HerrRV., Z.977.

14.02.2026, 16:57:34. -

159


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Religion und Disability

Herr A.l.: Einfach vorbei gehen ne das ist unhdflich [..] guten Morgen wie gehts lhnen((?)) so is
ja Hoflichkeit™°

SchlieRlich stellt er den Erfolg der eingeiibten Begriiung, der sich in der Anschluss-
reaktion des Gegeniibers zeige, heraus.

Herr A.l.: Und wenn man nochmal [..] das Gleiche und sagt guten Tag dann sagen die es uns
zuriick guten Tag'™

Bereits zuvor erzdhlt Herr V. von einer Begebenheit bei einem Ausflug in eine Stadt,
in der er das Gelernte angewendet habe. Im Anschluss daran weist er noch einmal
daraufhin, dass es darum gehe, sich mit anderen zu verbinden:

Herr R\V.: Einma hab ich ein Mann begriifst, (da hab ich) gesagt guten Tag ich wiinsch Dir ein
schénes Wochenende da (hat er) was haben Sie gesagt((?)) da hab ich das nochma wiederholt
und dann meint er so kenn wir uns iiberhaupt((?)) //mhm// und ich gesagt nee ich hab das bei uns
in der Lebensgemeinschaft gelernt dass man aufeinander freundlich zugeht und einander was

wiinscht, und und und und das ist eben das was was was was verbindet,°*

HerrnI. und Herrn V. zufolge findet in der anthroposophischen Einrichtung, in der sie
wohnen und arbeiten, also ein Interaktionstraining statt. Ihren Schilderungen nach
nutzen sie dieses Training, um sich fiir erfolgreiche Interaktionen aufderhalb der Ein-
richtung zu befihigen. Religion oder eine religigse Tradition spielen an diesem Punkt
ihrer Darstellungen keine Rolle.

Am Beispiel des Gesprachs mit Herrn G. kann die Erwartung, dass durch die Vor-
ginge in einer Einrichtung eine Befihigung zur Autonomie erfolgt, veranschaulicht
werden: Herr G. lebt in einer Auflenwohngruppe einer Einrichtung der Diakonie. Sein
Urteil iber das Leben in der Einrichtung ist gemischt: Auf der einen Seite beschreibt
Herr G. Einschrinkungen seiner Alltagsgestaltung durch die Einrichtung mit ihren
Abliufen, an die er sich halten miisse.'®® Auf der anderen Seite hebt er Vorteile hervor,
die er in der Einrichtung erlebe. Insgesamt gehe es ihm »hier da Auflenwohngruppe
[..] relativ gut«.”®* »[R]elativ gut« heifdt an der entsprechenden Stelle vor allem »gut«
im Verhiltnis zu seiner Situation, aus der heraus er in die Einrichtung eingetreten sei:
Die eigene Wohnung, in der er allein gelebt habe, und »das ganze Biiro das ganze hier
Schreibkramc« sei ihm »zu viel gewordenc, er sei »nich [..] zurecht« gekommen.® Auch
mit seinem gesetzlichen Betreuer sei er »so weit [...] zufrieden«, weil er »mit dem Gan-
zen hier [...] Schreibkram und alles die Behordenginge und alles nich hinkriegen wiir-

100 Ebd.,Z.985und 990.
101 Ebd.,Z.998ff.

102 Ebd.,Z.959-964.
103 Siehe Kap.8.1.1.

104 HerrN.G.,Z.38f.

105 Ebd., Z. 36f. und 94. Zunichst lebte Herr G. bei seinem Vater. Nach dessen Tod wohnte er zunéchst
einige Monate allein, bis sich seine Tante um einen gesetzlichen Betreuer und eine Einrichtung, in
die Herr G. einziehen konnte, bemiiht habe, da er »allein [..] nich[t] zurecht« gekommen sei (Z. 94,
24-39 und 69-95).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

de«.1°¢ Da sehe er »rot« und sei »iiberfordert«, weil er nicht wisse, was er »da alles [...]
zu machen [..] und auszufilllen« habe.”” Herr G. stellt also eine Diskrepanz zwischen
seinen Eigenschaften, die er sich zuschreibt, und den Anforderungen seiner Umge-
bung, von denen er ausgeht, fest. Er verortet den Grund fiir diese Diskrepanz bei sich
- seine Eigenschaften werden damit zu individuellen Unfdhigkeiten. In der Folge sei
er in die Einrichtung und in ein Betreuungsverhiltnis eingetreten. Daraufhin haben
die Einrichtung bzw. Betreuende die ihn betreffenden bitrokratischen Vorginge tiber-
nommen. Fiir Herrn G. bedeutet dies einerseits eine Entlastung. Auf der anderen Seite
aber geht damit eine Aufgabe seiner Autonomie (im Sinne seiner Selbstvertretung) in
zahlreichen sozialen Vorgingen einher.”®® Sein Ziel sei es aber, die Fihigkeit zur Auto-
nomie zu erlangen und in eine eigene Wohnung zu ziehen. Dafiir sei es nétig, dass er
»mitarbeite[t]«.

Herr N.G.: Und ich hab dann demnidchst irgendwann vor in eine Wohnung zu hier einzuziehen,
das hab ich mir gedacht dieses Jahr ich sage mal will ich so weit komm mit dem Betreuer
mitarbeiten dass ich dann dass jetz hier sagen konn, wir wollen erst mal jetz hier probieren wie
das so ohne jemanden hier Hilfe zurechtkommst dass es dann heifSen kann jetz hier Du kannst
Dir ne Wohnung nehm [[mhm// das wdre auch ich (sag) es is mein Ziel'*®

Erkennbar wird in dieser Beschreibung, dass Herr G. sich selbst nicht in der Position
sieht, zu entscheiden, ob er »ohne [..] Hilfe zurecht« komme und ob er sich eine eigene
»Wohnung nehm« konne."™ Dass die Entscheidung »Du kannst« falle, hinge zwar da-
von ab, wie er »mitarbeite[]« bzw. ist von ihm durch seine Mitarbeit beeinflussbar; sie
liegt jedoch nicht in seiner Macht.™ Vielmehr erscheint die Beurteilung als personen-
unabhingig und als zwingendes Resultat gegebener Bedingungen. In der Einrichtung
erhalte er aber Chancen, nétige Kompetenzen dafir zu entwickeln, dass er selbst in
die Abliufe, die ihn betreffen, eingebunden wird — und nicht stellvertretende Dritte.
Die Chancen, solche Kompetenzen zu erlangen, sind es, die Herr G. positiv nennt.

106 Ebd.,Z.38 und168f.

107 Ebd., Z.171f.

108 Herr G. gibt einerseits an, die Tante habe sich um Einrichtung und Betreuer gekiimmert (Z. 33-41,
6879 und 88-95). Andererseits habe er selbst Unterstiitzungsbedarf angemeldet und der Tante
mitgeteilt, dass er »iberfordert« sei (Z. 170f). Zuvor habe der Vater bereits versucht, »Pflege« zu
beantragen, da Herr G. »alleine gar nich so zurechtkomm wiirde«. Einen »Ausweis« (vermutlich
Schwerbehindertenausweis) habe er bekommen, als erzwischenzeitlich im Kinderheim gelebt habe
(Z.72f).

109 HerrN.C., Z. 41-46.

110 Erbeginntseine Beschreibung zwar zunéchst in der ersten Person Singular und setzt damit bei sich
selbst als entscheidendes Subjekt an (»dass ich dann [sagen kann]«); fahrt aber im Plural fort (»sa-
gen konn, wir wollen«) und endet im Passiv ohne erkennbares handelndes Subjekt (»dass es dann
heifden kann«). Moglicherweise handelt es sich bei dem »Wir« um die Wiedergabe einer Rhetorik,
die eineninklusiven Plural vortauscht (dhnlich einem Pluralis sororis) und das Machtgefalle zwischen
Betreuenden und Betreuten verschleiert, wie sie sich in Wohn- und Pflegeeinrichtungen hiufig be-
obachten l&sst.

111 Worin die Mitarbeit besteht, fithrt Herr C. nicht naher aus. Moglicherweise kénnte die Teilnahme
an religiosen Praktiken zur Mitarbeit dazugehoren, fiir deren Verweigerung er »garantiert Minus-
punkte ernten«wiirde (siehe oben).

14.02.2026, 16:57:34. -

161


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Religion und Disability

Herr N.G.: Das Positive sinds allgemein isja das dass ich immer hier, noch, viel lern kann [[mhm//
auch Vieles dazulern kann [/mhm// sag ich ma (1) [..] essen kochen Ordnung halten und so was™

Vor dem Hintergrund der Alltagserfahrung machen Essen kochen, Ordnung halten
und dergleichen Fihigkeiten einer autonomen Alltagsgestaltung in einer eigenen
Wohnung aus. Herr G. konstatiert, dass er diese Fahigkeiten in der Diakonieeinrich-
tung erlernen kénne. Die Einrichtung wird damit zu einem Zusammenhang in einem
mit der evangelischen Kirche verbundenen Kontext, von dem er befihigende Effekte
erwartet. Die Verbindung zwischen Einrichtung und evangelischer Kirche selbst spielt
dabei eine indirekte Rolle: Wie oben dargelegt, hilt Herr G. es fiir moglich, dass die
Teilnahme an Gottesdiensten seine Chancen auf Inklusion erhéht und der Anerken-
nung seiner>Inkludierbarkeit« vorausgesetzt wird."*

Erziehung durch religiése Lehren und Praktiken. Neben den Fillen von Frau T.,
Herrn 1., Herrn V. und Herrn G., in denen die Bedeutung von Religion bei ihrer Erzie-
hung in den religios gebundenen Einrichtungen eher indirekt bleibt, gibt es eine Reihe
von Fillen, in denen religiésen Lehren und Praktiken unmittelbare Bedeutung fiir Er-
ziehung zugeschrieben wird. So verfolgen manche betreuende GespriachspartnerIn-
nen im Zusammenhang mit religiésen Aktivititen in den Einrichtungen die Intention,
die Lebenseinstellung der Betreuten zu beeinflussen. Herrn O.s Angaben zufolge fin-
det in der katholischen Einrichtung, die er zum Zeitpunkt des Gesprichs leitet, ein
wochentliches Treffen einiger BewohnerInnen und einer katholischen Ordensfrau
statt. Dieses Treffen stelle »eine wichtige, Begleitung, im Leben [der] Behinderten«
dar. Die Schwester vermittle »Freude [...] am Leben aus christlichem Verstindnis raus«
und dies sei »ganz wichtig weil ihr Lebensgefiithl damit bestirkt« werde."* Auch die
katholische Marienschwester E. formuliert in Bezug auf das von ihr geleitete Treffen
in einer 6kumenischen Caritaseinrichtung, dass es ihr darum gehe, dass die »religio-
se[n] Them[en]«, die sie dort besprechen, iiber das Treffen hinaus wirken, indem sie
die Alltagshandlungen und -interaktionen beeinflussen.

Schwester E.W.: Die wissen auch wenn ich komme dass es n religioses Thema is dh und vor allen
Dingen was die Bewohner interessiert sind Lebensfragen wie kann ich ei- mein Leben eigentlich
besser meistern sag ich mal ja wie kann hier ein besseres Miteinander finden, [..] mein Anliegen
ist es die einfach nach der Stunde sagen kinn ja, okay das kann ich jetz so in Angriff nehm™

Die anthroposophische Heilerziehungspflegerin Frau S. schildert, dass sie religiése
Lehrinhalte heranzieht, um Alltagsinteraktionen innerhalb der Einrichtung zu mode-

112 HerrN.G., Z. 201f, 206 und 39.

113 Siehe weiterfithrend dazu Kap.7.2.4.

114 Er meint damit auch, ein Gefiithl dafiir zu entwickeln, »dass sie gerade hier sind«, also in einer Ein-
richtung, die zu einem Kloster gehort. Dieses Anliegen kann vor dem Hintergrund betrachtet wer-
den, dass fiir Herrn O. selbst die Ausrichtung der Einrichtung und ihre Ndhe zum Kloster bedeutsam
sind: Er beschreibt, dass die »Aura« des Klosters Wirkungen auf den Alltag in der Einrichtung habe
(Herr D.O.1, Z.198ff., und Herr D.O. 2, Z. 160-166). Fiir ihn bedeute die Arbeit in der Einrichtung eine
besondere »Chance Christ zu sein« und er gebe sich Miihe, dies in der taglichen Arbeit umzusetzen
(HerrD.O. 2,Z.183f).

115 Sr.EW., Z.199-202 und 398f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

rieren. Sie beschreibt z.B., dass der Verweis auf die Nichsten- und die Feindesliebe
dazu diene, Herrn 1., der ihr zufolge das Down-Syndrom hat, zu erklaren, dass er sich
»mit jemanden vertragen muss«.

Frau A.S.: Dariiber kann ers besser umsetzen wie wenn ichs ihm rein logisch erkldre™

Letztendlich foérdert Religion die Gemeinschaft," konstatiert Frau S., womit sie ver-
mutlich einen reibungslosen, konfliktfreien Ablauf des Alltags in der Einrichtung
meint.

Mehr als religiése Lehren werden gemifd den Interviews religiose Praktiken ge-
nutzt, um diverse nicht-religiése Vorginge innerhalb der Einrichtungen zu gestalten.
Die Lehrerin einer evangelischen Férderschule, Frau J., betont, dass sich im Zusam-
menhang mit religiosen Inhalten und Praktiken zahlreiche konkrete Kompetenzen
vermitteln lassen, die iiber religiése Zusammenhinge hinaus bedeutsam sind. Als
Beispiel nennt sie die »Merkfihigkeit« von Personen."® In Interviews mit Betreuten
finden sich dhnliche Darstellungen. So gibt Herr C. an, dass er im katholischen Tauf-
unterricht nicht nur auf seine Taufe vorbereitet worden sei, sondern auch allgemein
»itber das Leben« sowie »itber das Malerei und alles« Unterricht erhalten habe. Fiir
ihn sei das »se:hr interessant« gewesen."” Ein weiteres Beispiel sind die Ausfithrun-
gen Frau M.s iiber ihren evangelischen Taufunterricht: Dort sei »von A bis Z die ganze
Bibel« Thema gewesen und sie habe »Geschichten gehort von Jesus«. Die Geschichte
»mitm guten Hirten« aus dem Alten Testament, in der »K6nig David [..] das, Gebet
[..] zu Gott geschickt hat«,'*° habe ihr besonders gut gefallen. Im Interview rezitiert
sie dieses Gebet und hilt im direkten Anschluss an ihre Schilderung ihres Taufunter-
richts, ihrer Taufe und ihres Bekenntnisses zu Gott fest, dass sie »dann [..] wieder
auch langsam angefang« habe, »lesen und schreiben zu lern«.

Frau L.M.: Und das hab ich als Taufspruch das fand ich se schon //mhm// (2) da hab ich da hoch
geguckt ((ruhig, gelost))/wirklich Du bist mein Hirte hm/ (2) >und das war so schén und (1)
herrlich<und dann hab ich wieder auch langsam angefang lesen schreiben zu lern'

So entsteht der Eindruck, dass die Aneignung der Kompetenzen Lesen und Schrei-
ben in zeitlicher und kausaler Abhingigkeit zu Taufunterricht, Taufe und Bekennt-
nis steht. Lesen und Schreiben kénnen als zentrale Techniken fiir die Partizipation in
diversen Kontexten im sozialen Umfeld von Frau M. angenommen werden. Religiose
Praktiken erscheinen damit als Kontext, in dem die Befihigung zu diesen zentralen

116 FrauA.S.,Z.114.

117 Vgl.ebd., Z.104f.

118 FrauKl)., Z.564.

119 HerrB.C.,Z. 251f.

120 FrauL.M., Z. 233-237. Vgl. auch, Z. 237ff. Frau M. bezieht sich auf Ps 23:1-6. Sie rezitiert die Verse 1:4
und 6.

121 Ebd. Z. 239ff. Moglicherweise gelangt sie durch die Rezitation ihres Taufspruches in Erinnerung an
ihre Taufe (oder ein anderes Erlebnis), in der sie sagte: »[W]irklich, Du bist mein Hirte«, denn pros-
odisch sind diese und die folgende Sequenz (»und das war so schén und herrlich«) deutlich von den
anderen abgehoben und scheinen mit grofSer Emotionalitit verbunden.

14.02.2026, 16:57:34. -

163


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Religion und Disability

Techniken und damit (potenziell) zur Partizipation an nicht-religiésen sozialen Zu-
sammenhingen hergestellt wird.

Innerhalb der Einrichtungen erfolgt mithilfe religioser Praktiken vor allem eine
zeitliche Strukturierung des Alltags. Zeitliche Einteilungen des Jahres, der Woche,
des Tages und einzelner alltiglicher Aktivititen sowie des Lebenslaufs folgen dem-
nach Vorgaben bestimmter religioser Traditionen. So wird z.B. geschildert, dass das
Jahr und der Lebenslauf durch verschiedene religiés konnotierte Feste eingeteilt wer-
den;?? religiose Praktiken wie Andachten, Gottesdienste, Opferfeiern und/oder Bibel-
abende markieren bestimmte Abschnitte der Woche;'** der Tag und tigliche Abliufe
wie Mahlzeiten oder Unterrichtseinheiten werden durch Spriiche, Lieder, Gebete, das
Anziinden von Kerzen und Ahnlichem gerahmt. Insbesondere Beginn und Ende der
jeweiligen Abliufe werden dadurch verdeutlicht und synchronisiert.”* Zum einen
werden damit bestimmte Erwartungen an Handlungsweisen expliziert und zum an-
deren werden die Handlungen der Einzelnen an diesen Erwartungen ausgerichtet und
dadurch aneinander angeglichen.”” Die anthroposophische Heilerziehungspflegerin
Frau S. weist daraufhin, dass sich so »ne Struktur« ergebe. »[G]rad Menschen mit nem
schlechten Zeitgefithl« konnten dadurch erkennen, dass z.B. ein bestimmter Tag als
Wochenendtag und damit als »was Besonderes« zu bewerten sei. Dies sei Ausdruck
von »Kultur« und davon, dass »Wert auf was gelegt« werde und dass »es [...] nicht ein-
fach egal« sei.

Religion fordert aus der Sicht der betreuenden GesprichspartnerInnen nicht nur
deshalb die >Gesellschaftsfihigkeit« von Menschen, die als »geistig behindert« gelten,
weil sie in religiosen Praktiken allgemeine Kompetenzen erwerben und der Alltag mit-
hilfe von Ritualen strukturiert werden kann, sondern auch, weil Rituale ein leichteres
Lernen von Handlungen und Verhaltensweisen ermdglichten und das in den Ritua-
len Gelernte auf nicht religiose Kontexte itbertragen werde. Die anthroposophische
Hausmutter Frau B. weist daraufhin, dass religiése Rituale bestimmte Handlungen
und Verhaltensweisen von den Teilnehmenden verlangten und diese dadurch einge-
bt werden kénnten. Sie schildert, dass religiése Kontexte offensichtliche Hinweise
darauf bereitstellen, wann welche Handlungen und Verhaltensweisen gefordert sind.
Dies ermdgliche, dass bestimmte Handlungen und Verhaltensweisen leichter als in
anderen Zusammenhingen erlernt werden konnten. Das, was im religiésen Kontext
(so leichter) erlernt werden konnte, konne schlieflich in nicht-religiésen Kontexten an-
gewendet werden. Als Beispiele fiir solche Hinweise wihrend einer religiésen Praktik
nennt sie das Schliefien der Tiiren und das Anziinden der Kerzen bei der Opferfeier.

122 Die anthroposophische Hausmutter Frau B. nennt z.B. Weihnachten, Fasching, Ostern, Himmel-
fahrt, Pfingsten, Johanni, Michaeli (Z.178-181).

123 Vgl. z.B. ebd., Z. 113125 und 1814185, Frau K.J., Z. 529ff,, und Frau A.S., Z. 116ff. In der besuchten an-
throposophischen Lebensgemeinschaft beinhaltet der Bibelabend am Samstag zudem eine sog.
Reflexion, die nach den Angaben Herrn A.s auf eine pietistische Praktik zuriickgeht. Karl Konig,
Begriinder der Camphill-Bewegung, habe diese wiederum in die sozialtherapeutischen Lebensge-
meinschaften eingefiihrt. Dabei werde chronologisch riickwirts eine Riickschau auf die Ereignisse
dervorangegangenen Woche und ein Ausblick auf die folgende Woche vorgenommen (vgl. z.B. Frau
A.S., Z.172-177).

124 Vgl.z.B.FrauM.B., Z.169-177, FrauK.)., Z. 546ff., und Herr E.L., Z. 760-772.

125 Vgl. Walthert 2010, S. 250f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Diese geben klare Signale dafiir, still zu werden, hilt Frau B. fest. Als Beispiel einer
nicht-religiésen Situation in der Einrichtung beschreibt sie Konzerte, die in der Le-
bensgemeinschaft stattfinden. Wihrend dieser Konzerte seien die Verhaltensweisen,
die in der Opferfeier eingeiibt wurden, »dann so da [..] zur rechten Zeit« ohne, dass es
notig sei, irgendwelche Hinweise zu geben. Die KiinstlerInnen witrdigen, so schildert
sie, regelmifiig die so entstehende »tolle Atmosphire«.'*

Zusammenfassend lisst sich festhalten, dass sowohl Betreuende als auch Betreute
Defizite und Bediirfnisse an Individuen identifizieren. Laut ihren Darstellungen set-
zen sie religiose Lehren und Praktiken ein, um diese Defizite zu kompensieren und die
Bediirfnisse zu stillen. Religise Praktiken dienen vor allem dazu, Grenzen zu markie-
ren bzw. einen Wechsel von zeitlichen Einheiten, Handlungsweisen und Bedeutungen
anzuzeigen. Religion wird als Marker genutzt, der dazu dient - so ldsst sich in Anleh-
nung an die luhmannsche Terminologie sagen -, Systemwechsel anzuzeigen und dem
Horizont nicht-religioser Vorgidnge Kontur zu verleihen.'”

1.1.4 Erfahrungen von Transzendenzkontakten als Grundlage sozialer Fahigkeit

In etischer Perspektive wird, wie oben dargelegt, unter Behinderung/Disability eine
Diskrepanz zwischen Erwartungen und Eigenschaften oder Handlungen, die konsta-
tiert und moniert wird, verstanden. Es wird hier davon ausgegangen, dass sich Erfah-
rungen, Annahmen oder Behauptungen solcher Diskrepanzen auf sprachlicher Ebene
niederschlagen, auch wenn sie nicht explizit als solche benannt werden. So werden
hier Schilderungen z.B. davon, dass jemand Probleme hat oder dass Hilfe nétig ist, als
Ausdruck dafiir interpretiert, dass Diskrepanzen zwischen Erwartungen und Eigen-
schaften erfahren, angenommen oder behauptet werden.

In einigen Gesprichen schildern die Befragten Kontakte mit transzendenzrepri-
sentierenden Michten (z.B. Kontakt mit Gott, Christus und Engeln). Diese Gesprichs-
partnerInnen erwarten von den Transzendenzkontakten, dass sie zur Losung von
Problemen bzw. zu Hilfen im Alltag fithren. In einigen Fillen wird dariiber hinaus
geschildert, dass (und zum Teil auch wie) die Problemlésung bzw. Hilfestellung er-
folgt. So werden u.a. auch die Diskrepanzen, deren Feststellung sich in der emischen
Bezeichnung »Behinderung« und dem etischen Konstatieren von Disability ausdriickt,
durch die Befragten in ein direktes Verhiltnis zu Transzendentem gesetzt. Die Be-
fragten gehen dabei davon aus, dass ihre Transzendenzkontakte diese Diskrepanzen
verringern — in der Regel dadurch, dass die Transzendenzkontakte zu Verinderungen
ihrer Eigenschaften fithren. Diejenigen, die in dieser Perspektive von den Erwartun-
gen (dem Normalzustand) abweichen, werden demnach durch die Transzendenzkon-
takte in die Lage versetzt, in verschiedenen sozialen, nicht-religiésen Kontexten ange-
messen zu handeln (z.B. am Arbeitsplatz). Die Erfahrung von Transzendenzkontakten
wird damit zur Grundlage sozialer Fihigkeit.

126 FrauM.B.,Z.1002.

127 Warum die Betreuenden gerade Religion als Marker nutzen, hangt zum einen mit einer Cleich-
setzung von Religion und Ritual und zum anderen mit den Inklusionsstrukturen von (religiésen)
Ritualen und den Méglichkeiten der Ubertragung von Erfahrungen in Ritualen auf nicht-religiése
Kontexte zusammen. Dies wird im Kap. 7.2 erortert.

14.02.2026, 16:57:34. -

165


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability

Erfahrungen von transzendenten Michten im Alltag. Allgemein und eher unspe-
zifisch, aber dennoch deutlich konstatiert Herr 1. eine unmittelbare Bedeutung tran-
szendenzreprisentierender Michte fiir die BewohnerInnen der anthroposophischen
Lebensgemeinschaft, in der er wohnt: »Wir leben und sterben hier mit Christus«. So
erklart er zu Beginn des Treffens mit ihm, bevor das Diktiergerit eingeschaltet wurde.
Im Interview konkretisiert er, was das Leben mit Christus bedeute, und beschreibt
die Vorteile einer Verbundenheit mit Gott aus seiner personlichen Erfahrung heraus:

Herr A.L.: Fiir mich ist das ehm mit Gott eh is das so dass man sich e:hm (1) es wurde ja immer
gelesen wenn man alltdglichen Problemen und Schwierigkeiten, bei Gespréich mit Gott, bei bei
bei Gesprich mitem Christus, weil da kommt immer mehr und mehr und mehr gottliche Hilfe'*®

Bei alltiglichen Problemen wenden sich ebenfalls Frau U. und Frau M., Bewohner-
Innen einer Einrichtung der Diakonie, sowie die Heilerziehungspflegerin Frau F. an
Gott. Bei Frau U. scheint dies ein zentrales Element ihres Verstindnisses vom Christ-
sein darzustellen:

Frau E.U.: En Christ dhd getauft bin ich noch nich ich wollte immer gerne getauft werden aber
bin ich nich, ich auch an Gott glaube //mhm// ich Probleme hab sag ich immer meine Probleme
nach oben //mhm// zu meinem Gott,'?

Frau M. erwartet oder erhofft gottliche Unterstiitzung bei der Gestaltung ihres All-
tags:

Frau L.M.: So und nun: bin ich grad dabei nach vorne zu schauen gucken was da gibt, was da
Neues is, und viellei:ch ein oder der andere Weg hilft Gott mir'°

Im gesamten Interview mit Frau F. kommt Religion - insbesondere dem Beten -
hauptsichlich die Bedeutung eines Mittels der Problemldsung zu:

Frau C.F.: Das hat mir eigentlich immer geholfen dass ich mich jemanden anvertrauen konnte
der eben keine Antwort gibt und der mich nich (1) dh bedauert sondern der das einfach sich
anhort das hat mir das hilft mir wenn ich mich da aussprechen kann [...] und ja wenn ich abends
eben, bete da kann ich das alles so vor mich hindenken oder sprechen na das tut mir gut [/mhm//
dann hab ich das alles noch ma verarbeitet auf meine Weise und weif3 es gibt fiir jedes Ding eine
Lasung und das is eigentlich das was mich durch mein Leben begleitet wo ich mir sage (1) es gibt
immer was (1) es wird ein immer en Weg gezeigt was zu finden wie man weiter machen kann™

Transzendentes bzw. seine Reprisentationen wie Gott sind, so zeigt sich, fir manche
Befragte eine bedeutungsvolle GréfRe, die auf den Alltag einwirkt.

Polykontexturale Partizipation durch Gebete. Fiir die Heilerziehungspflegerin
Frau F., die in einer katholischen Wohneinrichtung arbeitet und selbst einer evange-

128 HerrA.l./HerrR\V., Z.1105-1108.
129 FrauE.U., Z.34ff.

130 Fraul.M,, Z.33ff.

131 FrauC.F, Z.185-193.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

lischen Gemeinschaft angehért, ist Gott (unter anderem) die Kraft, die von Gebeten
ausgeht.” Durch Gebete (also durch Gott) lassen sich ihr zufolge verschiedene, kon-
krete Alltagsprobleme 16sen. Zu diesen Problemen zihlen u.a. solche der Partizipation.
In den Ausfithrungen Frau F.s erscheint die problemlésende Wirkung von Gebeten als
eine doppelte: Einerseits l6se die Kraft der Gebete die Probleme im Alltag. So erzihlt
sie davon, wie ihr mitgeteilt worden sei, dass ihr zunichst befristeter Arbeitsvertrag
in der Einrichtung verlingert werde, und konstatiert anschliefRend, dass die Verlinge-
rung durch Gebete begiinstigt worden sei.

Frau C.F.: Da hat der liebe Gott auch ((lachend))/sein Anteil dran/ weil ich immer dafiir gebetet
hab, bin ich immer hier auch in die Kirche gegang da kann man so kleine Zettel an ne Pinnwand
machen und anonym drum bitten was die Schwestern mit erbeten sollen'™

Andererseits stelle das Beten selbst eine Moglichkeit dar, ein Partizipationsproblem
zu beheben:

Frau C.F.: Ich wiird es mir schon wiinschen dass dass den Bewohnern die Gebete auch helfen und
in gewisser Weise machen sies ja wenn wir dh jetzt nach dem Essen oder vor dem Essen auch
fiir andre Menschen bitten dann hab ich ein paar ein paar also wie wie meine [Vorname] die hat
immer jemanden wo die weifS dem gehts schlecht da is ne Mutter mit vier Kindern die wiird ich
am liebsten hierher holen die weifS nich mehr was sie machen soll so so also und da beten wir eben
fiir die mit und ich denke schon dass das fiir die {die Bewohner} auch ne Bereicherung is wenn sie
wissen sie haben ihre Kraft wenn auch nur durch Hindefalten und Wort an jemanden gegeben
/Imhm// und wo sie sich erhoffen dass dort fiir die Leute Hilfe kommt ich denk schon [/mhm//
dass das so ne, Ubergabe is™*

Den »Bewohnern« einer Einrichtung fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« fehlt
es, laut ihrer Darstellung, an Moglichkeiten, anderen zu helfen. Die Beschreibung
Frau F.s impliziert, dass diese mangelnde Méglichkeit, helfen zu kénnen, (fir die »Be-
wohner«) ein Problem darstellt, dem abgeholfen werden muss oder sollte. Das Beten
16se dieses Problem: Durch ein Gebet werde es den »Bewohnern« moglich, (géttliche)
Hilfe fiir andere in Gang zu setzen. Gemif3 dieser Vorstellung werden die »Bewohner«
durch das Beten zu AkteurInnen, die dazu fihig sind, mittelbar iiber transzendenz-
reprisentierende Krifte auf potenziell jede Situation in ihrem Umfeld und tber die
Wohneinrichtung hinaus einzuwirken.

Wunsch nach Verhaltensinderung durch die Begegnung mit Gott. Bedeutende
Verinderungen des Lebenslaufs und der eigenen Person bringt Frau U., Bewohnerin
einer Wohneinrichtung, in Zusammenhang mit ihrem Kontakt zu Gott. Die Prisen-
tation ihrer Biografie baut Frau U. schleifenartig auf: Sie bezieht ihre Schilderungen
immer wieder wechselnd auf die Vergangenheit und die Gegenwart (bzw. iltere und
jingere Vergangenheit) und kommt dabei auf einige Situationen mehrfach zu spre-
chen. Teilweise stellt sie dabei eine Situation aus unterschiedlichen Perspektiven dar.

132 Die Kraftder Gebete setzt Frau F. mit Gott gleich (vgl. ebd., Z. 992-997).
133 Ebd., Z. 537ff.
134 Ebd., Z.980-988.

14.02.2026, 16:57:34. -

167


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Religion und Disability

Der Angelpunkt ihrer Erzihlschleifen, der gleichzeitig Vergangenheit und Gegenwart
voneinander scheidet, ist ihr Eintritt in die Einrichtung.

Die »frither Zeit«,” wie sie an einer Stelle sagt, in der sie bei ihrer Mutter zu Hause
gelebt habe, sei »schlimmc« fiir sie gewesen und sie habe sie »nicht aushalten« kén-
nen. Ihre Schilderungen beinhalten Gewalthandlungen gegen sie durch andere und
durch sich selbst, Gewalthandlungen durch sie gegen andere sowie ihre Isolation und
Fremdbestimmung. Sie scheint diese Situationen an manchen Stellen des Interviews
als »Probleme« zusammenzufassen.”® Die Zeit, seit der sie in der Einrichtung lebt, be-
schreibt sie zwar nicht als ginzlich problemfrei, aber sie steht dennoch im deutlichen
Kontrast zu der »frither Zeit«. In ihrem jetzigen Alltag konne sie sich verschiedene
Dinge »ermoglich[en]«:” So habe sie FreundInnen finden kénnen und mache Sport in
einem Verein. Der Eintritt in die Einrichtung kommt in ihrer Prisentation somit die
Bedeutung einer Losung der Probleme der »frither Zeit« zu und stellt den Ausgangs-
punkt fir ihre Partizipation in verschiedenen Kontexten dar.

Dazu, wie es zu diesem Eintritt in die Einrichtung gekommen sei, finden sich in
der schleifenartigen Prasentation Frau U.s zwei unterschiedliche Erzahlstringe: Im
ersten Strang fithrt Frau U. ihren Eintritt in die Einrichtung auf das Engagement ihrer
Lehrerin und Erzieherin in der Schule zuriick.”®® Im zweiten Strang, den sie mehr-
fach aufnimmt, erzihlt sie, dass FreundInnen sie aufgefordert haben, in »die Kirche«
zu gehen und ihre Probleme Gott mitzuteilen. Frau U. habe »erst gar nich den Gott
[..] geglaubt«.”® Die FreundInnen hitten ihr jedoch versichert, sie kdnne »jedes Mal
dahin gehen« und ihre »Probleme rausreden«. Auf ihre Nachfrage »welcher Gott((?))«
hitten die FreundInnen erklirt, dass es um den Gott ginge, »der im Kreuz geworden
is«. Darauf sei sie der Aufforderung nachgekommen und in die Kirche gegangen.*° Sie
erzdhlt dariiber:

Frau E.U.: Die erste Mal war ich dann s (lacht kurz)) war schone Gefiihl gewesen hat mir einer
ma zugehort was ich Probleme hab und alles™

Gott habe ihr daraufhin gesagt, sie solle von zu Hause ausziehen und in der Einrich-
tung wohnen. Dafiir, dass sie schlieflich tatsichlich die Moglichkeit hatte, in der Ein-
richtung wohnen zu kénnen, sei sie dem Einrichtungsleiter und »da oben dankbar«.
Sie wiederholt:

135 FrauE.U., Z.50. Optionen der Transkription wéren ebenfalls: »frither{e} Zeit« oder »Friitherzeit«.

136 Ebd.,Z.190-211.

137 Ebd., Z.91-97.

138 Vgl.ebd., Z. 56-64, 68-97,102-105 und 114-126.

139 Mogliche Interpretationen wiren: »nich defm] Gott [..] geglaubt{, was er gesagt hat}«oder»nich {an}
den Cott [..] geglaubt{, von dem sie erzahlt haben}«.

140 Ebd., Z.190-211.
141 Ebd., Z.195f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Frau E.U.: Dann bin ich nach [Orts- und Einrichtungsname] ((schiebt Wasserglas auf dem Tisch
hin und her)) sund da hab ich gesagt«Gott dankeschin ich hierher konnte da auch n Zimmer frei
geworden is'**

Die Losung von Problemen wird in diesem zweiten Strang auf Gottes Wirken zuriick-
gefihrt. Er kann - gegeniiber dem ersten Erzihlstrang — als religiése Erklirung be-
zeichnet werden, in dem die Kontingenz von Ereignissen durch das Eingreifen einer
transzendenzreprasentierenden Macht aufgehoben wird.

Wie oben bereits erwihnt, beschreibt Frau U. ihren gegenwirtigen Alltag nicht
als problem- oder konfliktfrei. Zu den Problemen und Konflikten, die sie beschreibt,
zihlen vor allem solche, die sich aus Diskrepanzen zwischen ihren Handlungsweisen
und den Erwartungen (sowohl ihrer selbst an sich als auch anderer an sie) ergeben.'
Ein Beispiel dafiir ist ihre Erzihlung tiber Konflikte und einen Ausschluss aus einem
bestimmten Arbeitsbereich, der deshalb erfolgt sei, weil sie »nich so rechnen« kdn-
ne, »wie ihr wollt«.** Sie wiinsche sich daher von Gott, Rechnen und Lesen zu lernen.
Gott habe jedoch erwidert, dabei »leider nicht helfen« zu kénnen. Sie miisse dies also
»selber dann hinkriegen, folgert Frau U. Dennoch sage sie »immer noch Gott hilf mir
wegen rechnen und lesen«. Gegen Ende des Interviews kommt sie des Weiteren auf
»Blodsinn« zu sprechen, den sie »immer gemacht« habe — offenbar ein Ausdruck fir
unerwiinschte Handlungen. Nicht mehr in dieser Weise zu handeln, bediirfe ihrer
Meinung nach einer Anderung ihrer selbst. Dieses sei ihr nur méglich, wenn sie Gott
»richtig sehe«. Den Eintritt dieses Ereignisses erhofft sie sich von der Taufe:

Frau E.U.: Wenn ich mal getauft werden kinnte (3) seh ich den mal richtig ich dann sagen
kdnnte (1) so jetz mach ich mein an- na mein Leben an- (klopft mit der Hand zweimal auf den
Tisch)) dnd-dndere ich mich //mhm// ich hab immer wenn ich immer (1) hab ich immer Blédsinn
gemacht //mhm// bis dann gesagt hat Gott dh hier Gott E. mach den Blodsinn nich mehr wieder
ich sage Gott kann ich nichts machen ich kann mich nich @ndern ich Dich nich noch nich gesehen
hdtt hab [fmhm// kann, ich ihn mal richtig sehe dndere ich auch mich mal und mache so was nich
m- i- den Blodsinn mehr'*

Frau U. wendet sich also an Gott, eine transzendenzreprisentierende Macht, mit der
Intention, Lésungen fiir die Probleme in ihrem Alltag zu finden. Uber einzelne Fi-
higkeiten hinaus erhofft sich Frau U. eine umfassende Wandlung ihrer selbst. Die-

142 Ebd., Z. 46f. Die Prasentation Frau U.s weist typische Merkmale einer Konversionserzahlung auf. Fiir
die Kennzeichen einer Konversionserzihlung vgl. Ulmer 1988. Gleiches trifft — im starkeren Mafle
—auf die Présentation ihrer Mitbewohnerin zu, die eine Zeit lang im engen Kontakt zu einer evan-
gelischen Gemeinschaft gelebt hat (siehe Kap. 7.3.3). Frau U. hatte selbst, so kann vermutet werden,
bis zum Zeitpunkt des Interviews keinen intensiven Kontakt zu einer religiosen Gemeinschaft. Vor
diesem Hintergrund ist die Annahme plausibel, dass es einen Austausch zwischen den beiden Mit-
bewohnerinnen gegeben hat und Frau U. unter dem Eindruck der biografischen Prisentation ihrer
Mitbewohnerin, in derdie Konversion eine Rolle spielte, ihre eigene Lebensgeschichte gestaltet. Das
Muster der Konversionserzdhlung wird so von Einzelperson zu Einzelperson tradiert.

143 Ohne die Bezeichnung »Behinderung« zu gebrauchen, beschreibt Frau U. also »Behinderung« ge-
maR der Definition, die dieser Arbeit zugrunde liegt (siehe Kap. 2.2).

144 FrauE.U., Z.381.

145 Ebd., Z. 469-475.

14.02.2026, 16:57:34. -

169


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Religion und Disability

se wiederum soll der endgiiltigen Vermeidung nicht akzeptierter Handlungsweisen
(»Bldédsinn«) dienen.¢

Anschlussfihigkeit durch géttliche Hilfe. Wie Frau U. schildert auch Frau M.
Dialoge mit Gott bzw. mit seinen »Boten«. Ebenso wie bei Frau U. hat, ihrer Prisenta-
tion nach, der Dialog mit transzendenzreprisentierenden Michten Auswirkungen auf
die Gestaltung alltaglicher Situationen. Im Unterschied zu Frau U. tritt jedoch auch
eine Bedeutung der nicht-religiésen Partizipation Frau M.s fiir ihre religiose Adressie-
rung hervor: Die nicht-religiose Inklusion erhilt in der Darstellung Frau M.s religiose
oder genauer und mit einem aus den christlichen Theologien stammenden Begriff be-
zeichnet: eschatologische Bedeutung.

Insgesamt stellt Frau M. einen umfassenden Einfluss transzendenzreprisentie-
render Michte auf ihren Alltag dar: Gott bestimme dariiber, ob sie lebe oder sterbe,
wo sie lebe, wem sie wann begegne; Gott helfe ihr, teste sie aber auch und vermittle ihr
eine Bewertung ihrer Handlungen dadurch, dass Gott sie mahne, ihr Boten (Engel),
schlechte Triume oder Gewitter schicke, sie stiirzen und sich Knochen brechen las-
se.*” Unter ihren Darstellungen finden sich konkrete Erzihlungen iiber Situationen, in
denen Gott fiir die Einhaltung von notwendigen Handlungen, die in bestimmten Situ-
ationen als notwendig erachtet werden, sorge, und dariiber, wie dies erfolge. Géttliche
Mahnungen triigen z.B. dazu bei, dass sich Frau M. in die Arbeitswelt einfiigt. Sie
erzihlt:

Frau L.M.: Ich ich merk dann wenn dann wieder vor vierzehn Tagen hatt ich mein Rappel da
bin ich wieder abgehauen und da hat Gott gesagt nee Du gehst wieder auf Arbeit Du musst dort
bleiben Du musst dort arbeiten sonst gibts was, hinter die Loffel //mhm// und dann bin ich da
wieder hin gelatscht /fokay ja// ja und da hat er auch gesagt nee das macht man nicht, gibts nich
[lmhm//ja (3)'**

Mit »auf Arbeit« wird von Frau M. ein sozialer Zusammenhang erwihnt, in den sie
prinzipiell eingebunden zu sein scheint. Dieser Zusammenhang bzw. ihre Einbin-
dung in diesen erfordere, dass sie hingeht, dort bleibt und arbeitet. Die Alltagserfah-
rung spricht zunichst dafiir, dass es sich dabei um Erfordernisse von »Arbeit« selbst
handelt. Hiervon ausgehend hiefle das, dass Gott in diesem Beispiel die Einhaltung
nicht-religiéser Inklusionsbedingungen durchsetzt. Gleiches gilt fiir Abschnitte in
Frau M.s biografischer Erzihlung, in denen es um ihr »aggressivles]« Verhalten geht:
Da sie »ausgerastet« und »aggressiv« gewesen sei, sei sie »in die Psychiatrie gesteckt«
worden. Der Kontakt mit Gott und Engeln sowie Frau M.s neugewonnene Kenntnis

146 Mit Blick auf mogliche weitere Analysen ist an dieser Stelle interessant, dass »Blodsinn«als eine Vor-
gangerbezeichnung des Ausdrucks»geistige Behinderung«betrachtet werden kann (siehe Kap.1.3.2).
Frau U. spricht an dieser Stelle wahrscheinlich nicht von »Blédsinn« mit der Intention, diesen Zusam-
menhang aufzuzeigen. Interessant ist dennoch, dass sich nichtakzeptierte Handlungen aktuell im-
mer noch als »Blédsinn« oder Ausdruck »geistiger Behinderung« beschreiben lassen und sich damit
die Konzeption »geistiger Behinderung« und dquivalenter Bezeichnungen als historisch gebundenes
Label fiir die Konstatierung einer Handlung, die als abweichend empfunden wird, sinnvoll ist.

147 Vgl. Frau L.M,, Z. 15, 25ff., 34f,, 152-156, 160ff., 167-178, 184ff., 196ff., 210-219, 241-245, 253f,, 279-293,
320-232 und 333-339.

148 Ebd., Z.210-214.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

von »Gottes Macht« in der Diakonieeinrichtung haben ihr zufolge jedoch dazu gefiihre,
dass sie sich nicht mehr »aggressiv« verhalte und nicht mehr iiberheblich sei. Die tran-
szendenzreprisentierenden Michte stellen also akzeptierte Handlungsweisen in ver-
schiedenen Bereichen sicher. Aus ihrer Sicht kann die Abwesenheit Gottes bzw. das
Ausbleiben géttlicher Einflussnahme diese hingegen gefihrden:

Frau L.M.: Und da hab ich gedacht na wo ist denn der liebe Cott der lisst sich gar nich spiiren wo
ist denn der((?)) [/mhm mhm// und da war ich auch wieder aggressiv, dies Ma:l hatt ich n anderen
Tra:um da stand neben neben Bett neben meinem Bett ein Engel und hat gesagt ((betont))/Du,
das ist nich okay was Du machst, komm mal wieder zuriick zu Deinem Vater/ da bin ich wieder
zuriick und hab ne ganze Zeit lang in [Ortsname] gelebt im Heim™®

Seit Frau M. die Macht Gottes kennengelernt und sich habe taufen lassen, teile sie, ma-
che anderen eine Freude und achte auf deren Stimmung."*° Ihre Fihigkeit dazu fithrt
sie auf gottliche Einflussnahme zuriick.” Fiir ihr sozial erwiinschtes Verhalten und
Erfolge bei ihrer Arbeit erhalte sie Lob und innerweltliche Belohnung.”** Insbesondere
ihrem Ziel von mehr Selbststindigkeit und einer eigenen Wohnung komme sie so im-
mer niher.” Die Annidherung an eine selbstbestimmte Alltagsgestaltung hingt damit
in ihrer Darstellung von géttlicher Unterstiitzung und Zustimmung ab.”*

Wie schon in den oben aufgefithrten Zitaten erkennbar, verwendet Frau M. das
Bild des Weges zur Beschreibung ihrer Handlungen, Pline und Entscheidungen. Seien
diese richtig (>recht«), liegen sie im Bereich Gottes bzw. des Vaters und sind erfolg-
reich, also anschlussfihig. Der andere Weg fithre hingegen zum Satan. Gott stelle ihr
die Aufgabe, sich fiir einen der beiden Wege zu entscheiden:

Frau L.M.: Der testet mich ob ich wirklich zu ihm bleibe oder [/mhm// ob ich wieder zum Satan
zuriickgehe ich bin grad da mittendrin [fmhm// in dem Mittelweg [/mhm// (also) da priift er
mich, wie (1) wie tut sie sich entscheiden (1) geht sie in den linken Weg zum Satan, geht sie den
rechten Weg zu mir und ich bin grad auf dem Weg zu Jesus [/mhm//>ja< (2)"

149 Ebd., Z.24-28.

150 Vgl.ebd.,Z.309-313.

151 Am Beginnihrerbiografischen Selbstprasentation, die streckenweise typische Merkmale eines Kon-
versionsberichts aufweist, steht die Erzahlung davon, wie ihr Gott erschienen sei und mitihr gespro-
chen habe. Im Anschluss an dieses Erlebnis, so schildert sie, habe sie sich taufen lassen und gehore
seither zu der Glaubensbewegung, die die Einrichtung, in der sie lebt, fithrt. Von da an nehme Gott
Einfluss auf ihr Leben und ihre Handlungen. In der Phase vor ihrer ersten Begegnung mit Gott sei
sie und seien ihre Handlungen grundlegend anders gewesen. In dieser Zeit hatten »Hass«, »Neid«,
»Saufen«und »Dresche«dominiert (ebd., Z. 71 und 10-75).

152 Vgl.z.B.ebd., Z. 214-219, 287f. und 547ff.

153 Vgl.ebd., Z.192-196 und 221ff.

154 Gott mahnt, bestraft und belohnt nicht nur, sondern Handlungen bediirfen auch gottlicher Zustim-
mung: Ein mit einer Freundin verabredeter Ausflug z.B. wiirde nur dann stattfinden, wenn »der lie-
be Vater«diesen »genehmigt« (ebd., Z. 254).

155 Ebd., Z.160-163.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Religion und Disability

An Beschreibungen wie diesen zeigt sich die religiése Bedeutung des Zusammen-
hangs zwischen gottgefilligen und sozial erwiinschten Handlungen: Es geht Frau M.
nicht nur um Partizipation um ihrer selbst Willen oder fir alltidgliche Zwecke, sondern
(auch) um ein religioses Ziel. Sehr deutlich wird dies, wenn sie sagt, dass »wenn man
die [Ubungen] mit Bravur dann am Ende seinen Lebenswege bestanden« habe, dann

Frau L.M.: hat man die Belohnung kommt man in Himmel, wenn nich, da wartet der Kessel auf
uns und dahin will ich nich™®

Frau M. kommt auflerdem auf die Wiederkehr Jesu zu sprechen: Irgendwann, so be-
schreibt sie, werde Jesus wiederkommen und »die ganzen Menschen richten«. »Rich-
ten« heifle »jeden Einzelnen« zu fragen, »was hast Du mit Deinem Leben gemacht«.'’

Frau L.M.: Und ich denke Gott sieht alles hirt alles merkt alles: der hat da son ganz dickes Buch
und, schreibt da alles rein (1) auch mein Name is jetz versehen in dem Buch [/mhm// mitn sieben
Siegeln (3) sieben mal sieben Siegeln™®

Jede Handlung und deren Messung an géttlichen Anspriichen erscheint demnach im
Hinblick auf das beschriebene Gericht bedeutsam. Jedes Ereignis ist damit fiir Frau M.
religios anschlussfihig. Der Erfolg von Inklusion in unterschiedliche Zusammenhinge
ist dann vor allem im Hinblick auf einen positiven Urteilsspruch einer transzendenz-
reprasentierenden Macht erstrebenswert. Diesseitige Exklusion wiirde jenseitige Ver-
dammung nach sich ziehen oder zumindest auf diese hindeuten. Méglicherweise konn-
te der Beschreibung auch eine Denkfigur wie die Pridestinationslehre zugrunde liegen,
in der innerweltlicher Erfolg (in diesem Fall: Inklusion) zum Indiz der Auserwihlung
durch Gott wird.

Die konkreten Erzihlungen Frau M.s, in denen Gott ermdoglichenden Einfluss
nimmt, straft oder belohnt, betreffen jeweils Partizipation in Zusammenhingen, die
nach der hier gewihlten Definition nicht religiés sind. Von aufden betrachtet fithren
ihre Erfahrungen mit Transzendenzreprisentationen also zu auf3erreligioser Parti-
zipation. Dies insofern, als ihre religiosen Erfahrungen zu Handlungen fithren, die
auRerreligiosen Erwartungen gerecht werden. So gesehen stellt sich die individuelle
Erfahrung von transzendenzreprasentierenden Michten als bedeutsam fiir die Reali-
sierung erwartungsgemaifler Fihigkeiten und damit fir Inklusion und Partizipation

auflerhalb von Religion heraus. Die Kontingenz von Inklusion erscheint dabei aufge-
hoben.

156 Ebd.,Z.292f.
157 Ebd., Z.398.

158 Ebd., Z. 404ff. Vermutlich sind dies Beziige zum Jiingsten Gericht und zum Buch mit sieben Siegeln
derJohannesoffenbarung (vgl. Offb 20213 und 5:ff.).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

1.2 Congregationally Enabling Religion:
Befahigung in religiosen Gemeinschaften

»Zu unserer Gemeinde gehéren die Menschen mit Behinderungen ganz selbstver-
stindlich dazu«,” konstatiert die Marienschwester E. im Interview. Diesen Anspruch
vertreten viele der (betreuenden) GesprachspartnerInnen. Insbesondere in religiésen
Gemeinschaftspraktiken seien die Betreffenden anwesend und berechtigt, gleichwer-
tig mit denen, die nicht als »behindert« gelten, teilzunehmen.'*® Im Folgenden wird
der Frage nachgegangen, wie dieser als selbstverstindlich deklarierter Einbezug von
»geistig behinderten« Menschen in religiose Zusammenhinge erfolgt. Im Einzelnen
wird nach der Rolle von Lehren bzw. religiosen Vorstellungen, Organisationen und
Praktiken im Verhiltnis zum Phinomen »geistige Behinderung« gefragt: Wie wird
»geistige Behinderung« in den religiosen Lehrkomplexen von Anthroposophie, Katho-
lizismus und Protestantismus, wie sie im Material rezipiert werden, beriicksichtigt?
Welche Moglichkeiten erdffnen sich fiir die Befragten in Bezug auf die Deutung »geis-
tiger Behinderung« dadurch, dass sie religiose Lehren und »geistige Behinderung«
aufeinander beziehen? Welche Rolle spielen die untersuchten Einrichtungen der Be-
hindertenhilfe und Sozialtherapie fir die religiése Partizipation derjenigen, die als
»geistig behindert« beurteilt werden? Welche praktischen Mafinahmen sehen die hier
fokussierten religiosen Gemeinschaften gemifs den GesprichspartnerInnen vor, um
Einzelne in die Lage zu versetzen, an den Praktiken der Gemeinschaft zu partizipie-
ren? Wie kommt es also dazu, dass religios-gemeinschaftliche Fihigkeit hergestellt
wird? Besondere Aufmerksamkeit wird dabei Ritualen entgegengebracht.

1.2.1 Gemeinschaftliche Vorstellungen »geistiger Behinderung«

»Kommunikation ist unwahrscheinlich. Sie ist unwahrscheinlich, obwohl wir sie jeden
Tag erleben, praktizieren und ohne sie nicht leben wiirden.«*' So stellte Niklas Luh-
mann fest. Dass Kommunikation doch in so vielen Fillen gelingt, kann also verwun-
dern und wenn sie scheitert, sollte es in theoretischer Perspektive nicht iiberraschen.
Im Alltag tiberrascht und verunsichert gescheiterte Kommunikation jedoch und sie
erscheint den Alltagshandelnden — anders als die erfolgreiche Kommunikation — als
erklirungsbediirftig. Gescheiterte Kommunikation kann sogar zu Konflikten fithren
und das Bediirfnis hervorrufen, diese Konflikte zu l6sen. Gemifd Weisser werden
Konflikte durch die Anwendung von verschiedenen Arten des Konfliktlosungswissens
gelost. »Behinderung« ist, wie bereits oben erldutert, nach Weisser ein solches Kon-
fliktlosungswissen. Das Auftreten von Konflikten, die mit »Behinderung« einen Na-
men und eine Einordnung erhalten sowie damit schlieflich in gewisser Weise gelost
werden, konnen aber dennoch kontingent erscheinen: Dass ein Konflikt iiberhaupt
aufgetreten ist, obwohl er genauso gut auch nicht hitte auftreten miissen, wird nicht
dadurch erklirt, dass er gelost wird. Diese Feststellung kommt in einigen Schilderun-
gen von Befragten — mal mehr und mal weniger explizit — zum Ausdruck. Deutlich
wird dort zudem, dass Vorstellungen, die auf Transzendentes oder auf Transzendenz-

159 Sr.EW., Z. 270f.
160 Vgl.z.B.ebd., Z. 256-276 und 289-320, sowie Frau M.B., Z. 160-168.
161 Luhmann/Jahraus 2001, S.78

14.02.2026, 16:57:34. -

173


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Religion und Disability

reprisentationen verweisen, als Mittel der Bewiltigung dieser Kontingenz zum Tra-
gen kommen. Diese Vorstellungen erweisen sich damit als religiés im systemtheore-
tischen Sinne.'

Wird also nach dem Verhiltnis zwischen Religion und »geistiger Behinderung«
gefragt, lautet eine Antwort: Religiése Vorstellungen konnen in Bezug auf »geisti-
ge Behinderung, in Bezug auf die Diskrepanz, die in irgendeinem religiésen oder
nicht-religiésen Zusammenhang konstatiert wird, eine erklirende, d.h. ihre Kontin-
genz bewiltigende Rolle einnehmen. In der Anthroposophie ist dabei der Begriff und
das Konzept der »Seelenpflege-Bediirftigkeit« zentral. In evangelischen und katho-
lischen Kontexten wird »geistige Behinderung« als Schopfung und Zeichen Gottes
gedeutet. Neben religios-gemeinschaftlichen Spezifika in den Deutungen »geistiger
Behinderung« beziehen sich beide auf Transzendentes, um das Auftreten »geistiger
Behinderung« zu erklaren, und erweisen sich damit als religiés. Daran anschlieRend
stellt sich die Frage, ob es gerechtfertigt ist, von einem religigsen Modell von Behinderung
zu sprechen.

Anthroposophische Deutungen »geistiger Behinderung« als »Seelenpflege-Be-
diirftigkeit«. Im Kontext der Anthroposophie wird »geistige Behinderung« mit Kar-
ma und Reinkarnation in Verbindung gebracht.'® Der Begriff »geistige Behinderung«
wird dort sowohl in der Literatur als auch im erhobenen Material auf der Grundlage
der anthroposophischen Anthropologie abgelehnt. Nach dieser ist die Seele vom Kar-
ma betroffen und »der Geist des Menschen kann [..] nicht krank sein«.'** Bevorzugt
wird stattdessen die Bezeichnung »Seelenpflege-bediirftige Menschen«: »[D]ie Seele
diese[r] Menschen« ist »pflegebediirftig«,' hilt z.B. Herr A. fest. Die Seele habe im
Reinkarnationsprozess einen »Knacks« erhalten;'*® der Geist ist »gesund, erldutert er
weiter.'” Im anthroposophischen Kontext besteht damit ein spezifisches Konzept, um
»geistige Behinderung« in ihrem Lehrkomplex zu beriicksichtigen. Urspriinglich rich-

162 Vgl. Luhmann 2015, S.122. Vgl. auch K6tt 2003, S. 135f.

163 »Karmac ist nach Steiner ein Begriff fiir das »von dem Menschen [selbst] geschaffene Schicksal«
(20103, S. 58). Reinkarnation wird in der Anthroposophie nach Steiner als Wiederverkérperung des
Geistes verstanden (vgl. ebd., S. 90 und 92f,; vgl. auch Sachau1996, S. 144f.).

164 Herr D.A., Z.1154f.

165 Ebd.,Z.1163.

166 Ebd., Z.1167. Nach der Lehre Steiners verbinden sich im (Wieder-)Verkérperungsprozess »zwischen
Tod und neuer Geburt«die vier verschiedenen »Leiber« eines Menschen (physischer Leib, Atherleib,
Astralleib und Ich). 1907 definiert Steiner »geistige Behinderung« (»ldiotie«) als eine unzureichende
Verbindung zwischen den verschiedenen Leibern eines Menschen, die im Verkorperungsprozess
durch einen »Schock« bei der »Vorschau auf das nichste Leben« hervorgerufen werde: Der Ather-
leib verbinde sich nicht vollstandig mit dem physischen Leib. Infolgedessen kénne der betreffende
Mensch »sein Gehirn nicht richtig gebrauchen« (0.)., S. 45). Im Heilpddagogischen Kurs 1924 beschreibt
Steiner, dass eine »geistige Behinderung« (»unvollstindige Entwicklung«) bei Kindern dann vor-
komme, wenn sich ein Ich, das nicht genligend Wissen dariiber gesammelt hat, dass sich gescha-
digte Organe beeintrichtigend auswirken, mit einem Kérper mit geschadigten Organen verbinde.
Ursache der Organschddigung ist, nach Auffassung Steiners, der Lebenswandel der Eltern (2010b,
S.10-13).

167 HerrD.A., Z.1163.Vgl. auch FrauA.S., Z.126-153. Frau M.B. gibt in einer anderen Variante an: »Ein be-
hinderter Mensch is is nurim AuReren behindert s er is also nich in seiner Seele behindert sond- und
auch nich in seinem Ich behindert, da is er eigentlich un-unzerstoérbar« (Z. 406ff)).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

tete sich der Begriff der »Seelenpflege-Bediirftigkeit«!*® nicht gegen die Bezeichnung
»geistige Behinderung«. Diese existierte zu der Zeit, als er entstand, noch nicht." Der
Begriff »Seelenpflege-Bediirftigkeit« diente und dient der Abgrenzung zu anderen,
jeweils gingigen Bezeichnungen und Umgangsweisen, die als abwertend empfunden
werden. Dariiber hinaus kommt mit dem Begriff eine substanzielle Bestimmung des-
sen, was bezeichnet wird, zum Ausdruck.

Trotz der Ablehnung, die der Begriff »geistige Behinderung« im anthroposophi-
schen Kontext erfihrt, kommt er im Interviewmaterial vor und wird synonym zur
»Seelenpflege-Bediirftigkeit« gebraucht.”® Weitere, spezifisch anthroposophische Be-
zeichnungen fiir Menschen, die als »geistig behindert« bzw. »Seelenpflege-bediirftig«
gelten, sind in den Interviews »Dorfler«”” und »unsere Freunde«."”

Die Bedeutung von Karma- und Reinkarnationsvorstellungen fiir die Deutung
von »Behinderung« bzw. »Seelenpflege-Bedirftigkeit« kann an einer Passage aus dem
Interview mit der anthroposophisch ausgebildeten Heilerziehungspflegerin Frau S. il-
lustriert werden:

Frau A.S.: In der anthroposophischen oder in der Christengemeinschaft [..] sagen jeder Mensch
inkarniert sich auch wieder oder die Seele inkarniert sich neu und das was wir jetzt im Leben
haben ist ne gewisse Schicksalsaufgabe die ich auch erfiillen muss und, da gibts ein schones
Beispiel das hat ich damals ist schon viele Jahre her mit [Vorname] [..] sie hatte en Impfschaden
seit Kindheit wurde eben geimpft war aber eigentlich noch sehr fit kirperlich eingeschrinkt
natiirlich sehr langsam aber geistig ziemlich fit und dh sie erzihlte immer sie wollte eigentlich
Arztin werden und warum ne warum musste das sein sie konnte ja nichts dafiir dass sie geimpft
wurde, da hab ich gesagt Du vielleicht ist das jetzt einfach Dein Schicksal was Du annehmen
musst und dhm vielleicht ist es im nichsten Leben genau andersrum vielleicht bist Du die
Betreuerin und ich bin der Betreute [...] fand ich auch immer toll ne Hausmutter hat das gesagt
wir hatten nen ih Bewohner der nicht lange gelebt hat und der auch so gar nichts machte en sehr
starker Autist der wackelte immer vor sich hin und arbeitete so ganz langsam [..] und wenn man
mehr von ihm wollte hat er auch sofort Gh wurd er bése ((atmet ein)) man dann auch dachte was
ist das dhm und da sagte sie damals er hat eine Ausruhinkarnation: der darf das der darfsichjetzt
ausruhn in diesem Leben [fmhm// und vielleicht ist das einfach jetzt seine Aufgabe und so erklirt
sich vielleicht leichter ein hartes Schicksal [..] jede Aufgabe die Du im Leben schaffst in Deinem
Schicksal wird fiir Dein ndchstes Leben ist sie geschafft'"”

16

fee]

Zurlckgefiihrt wird der Begriff »Seelenpflege-Bedurftigkeit« auf den Begriinder der Anthroposo-
phie, Rudolf Steiner (vgl. Selg 2008, S. 9).

169 Siehe Kap.1.3.2.

170 Vgl.z.B. Herr D.A., Z. 1154-1161, Frau V.T., Z. 487ff., sowie Herr A.l./Herr RV., Z. 831ff., 842f., 927-930
und 941.

a

Vgl.Herr A.l./HerrR.V., Z. 86,283 und 508, Frau V.T., Z. 319,390 und 490, Herr D.A., Z. 1104, sowie Frau
M.B.,Z.344.

172 Vgl.HerrD.A., Z. 635, 698 und 1201.

17

173 Frau A.S., Z.126-150. »Die Christengemeinschaft ist eine der Anthroposophie eng verbundene, sich
als christlich verstehende religiose Gemeinschaft,« jedoch »gilt die Anthroposophie nicht als die
offizielle Theologie der Christengemeinschaft.« Rudolf Steiner wird als »Offenbarungsmittler« an-
gesehen (Ringleben 2015).

14.02.2026, 16:57:34. -

175


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability

In den Ausfithrungen von Frau S. werden verschiedene korperliche und verhaltens-
bezogene Eigenschaften als Ausdruck von »Seelenpflege-Bediirftigkeit«”* prasentiert.
Diese Eigenschaften gelten als »hartes Schicksal« und werden in dem aufgefiihrten
Abschnitt durch Karma- und Reinkarnationsvorstellungen erklart und gerechtfertigt.
Auferdem kommt die Vorstellung itber eine Pflicht zur Bewaltigung des personlichen
Fatums zum Tragen. Die Eigenschaften, die Frau S. den beiden »Seelenpflege-be-
diirftigen« Menschen, iiber die sie im aufgefithrten Zitat spricht, zuschreibt, werden
dadurch sinnhaft deutbar (»so erklirt sich vielleicht leichter ein hartes Schicksal«). Die
religiosen Konzepte von Karma und Reinkarnation bieten in diesem Fall eine Erkla-
rung dafir, dass ein Zustand so ist, wie er ist — und nicht anders, obwohl er hitte
anders sein kénnen. Die Kontingenz des Auftretens und Nichtauftretens von »Behin-
derung« wird damit aufgehoben: Zum Zweck des Ausgleichs ist »Behinderung« not-
wendig und ein Mensch kann in seinem jeweils aktuellen Leben nicht anders sein, als
eresist.””

Wie die Verteilung von verschiedenen Eigenschaften wihrend des (Re-)Inkarna-
tionsvorgangs erfolgt, beschreibt der ehemalige Waldorf-Religionslehrer Herr A. »Die
Genetik« oder die »Natur« konnen aus seiner Sicht dabei nicht als Erkldrungen fiir die
Zuteilung herangezogen werden. Stattdessen sei sie durch eine Macht, die er an dieser
Stelle »Engel« nennt, bestimmt:'"

Herr D.A.: Wenn der Mensch seine nichste Inkarnation vorbereitet wird er (1) ich sag jetz
mal einfach von seinem Engel gefiihrt, bestimmte Dinge er kriegt bestimmte Geschenke die
er im nichsten Leben machen kann [..] Genetik ja Blodsinn was kann die Genetik dafiir wir
doch unheimlich ungerecht von der Natur ne((?)) wenns ein Menschen kliiger und den anderen
dummer macht"”’

Neben dem (Re-)Inkarnationsvorgang und einem daran beteiligten Engel kann im
anthroposophischen Kontext auch Christus als verantwortlich fir die Zuteilung von
»Behinderungen« erachtet werden. So bringt es Herr I., der als Betreuter in einer an-
throposophischen Einrichtung wohnt, zum Ausdruck:

Herr A.l.: N-nicht Behinderung oder doch ne Behinderung, das eh das en-entscheidet, de- das eh
eh e-endgiiltig entscheidet der Christus™®

174 Vgl.FrauA.S.,Z.103.

175 Zur Kontingenzbewiltigung durch Karmavorstellungen vgl. auch Sachau1996, S. 160.

176 »Genetik« und »Natur« lieRen sich als Verweise auf das System der (Natur-)Wissenschaft oder (den
Glauben an) die Evolutionstheorie, Statistik, den Zufall 0.A. interpretieren. Auch Steiner verweist
in seinen Schriften darauf, dass seine »Geisteswissenschaft« Erklarungen bieten konne, zu denen
andere Zugange nicht gelangen kénnten. So auch in Bezug auf die Entstehung »geistiger Behin-
derung« (»ldiotie«) als Storung der Leiberverbindung: »Wir haben da einen Fall, wo etwas, was das
Leben seiner physischen Betrachtung nach unerklarlich [af3t [sic!], erklart wird durch die Geisteswis-
senschaft« (Steinero.)., S. 45; vgl. auch ders. 20104, S. 2).

177 HerrD.A., Z.1027-1032.

178 HerrA.l./HerrR\V., Z. 831ff.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Die anthroposophisch betreute Frau T. gibt zwar an, Christus zu begegnen und dass
dieser ihr »Zeichen« gebe, dass sie »aufm richtigen Weg« in ihrer Entwicklung sei;"”
»Behinderung« deutet sie aber als Ergebnis des Schicksals und stellt sie in den Zu-
sammenhang mit Karma und Reinkarnation.'® Zudem deutet Frau T. die Vorstellung
eines Entwicklungsprozesses an, der die Akzeptanz des Schicksals beinhaltet. Frau T.
bezeichnet sich selbst — trotz ihrer Ablehnung dieser Begriffe — als »behindert« bzw.
»lernbehindert«.’® Sie konstatiert zunichst:

Frau V.T.: Ich muss zu meinem Schicksal ja sagen und wenn man das kann dann ist man schon

ganz schon weit'™®*

An spiterer Stelle des Gesprichs bringt Frau T. ihre Vorstellung iiber das Verhiltnis
von »Behinderung«, Ausgleich und Reinkarnation zum Ausdruck:

Frau V.T.: Das hat man vom vorigen Leben [[mhm// da hat () dh irgendwas (2) also es is so wenn
ichjetzt sterbe dann bin ich in geistige Welt und muss dann alles was ich gemacht muss ich dann
(ausba-) [/mhm// und komm wieder auf die Erde'®

Sowohl die Betreuende Frau S. als auch die Betreute Frau T. deuten »Seelenpflege-Be-
dirftigkeit« oder »Behinderung« als Schicksal bzw. als Resultat eines Ausgleich von
Tatwirkungen (Karma). Dariiber hinaus wird die Perspektive auf eine individuelle
Uberwindung des personlichen Zustands des »Behindert«-Seins durch Karma und
Wiedergeburt in einer Zukunftsbeschreibung von Frau T. deutlich:

Frau V.T.: Weif ich nicht was ich dann bin (2) (aber ich) nicht behindert mehr sein'*

»Behinderung« entsteht und vergeht demnach in anthroposophischer Sicht im Zuge
eines individuellen Prozesses. Des Weiteren kann »Behinderung« im anthroposophi-
schen Kontext als ein notwendiges Stadium im personlichen Entwicklungsprozess,
der sich iiber mehrere Inkarnationen vollzieht, prisentiert werden. So in den Ausfith-
rungen von Herrn A.: Er beschreibt drei Ursachen dafiir, dass »ein Mensch mit Be-
hinderung geboren« werde:'®* Eine »Behinderung« kénne durch eine Ubernahme des
Schicksals eines anderen entstehen, eine Notwendigkeit fiir die Weiterentwicklung
eines Menschen sein oder zum Ausgleich einer Tat erfolgen:

179 FrauV.T., Z. 458f.

180 FrauT. ergreift an dieser Stelle nach einer Pause von vier Sekunden von sich aus wieder das Wort.
Sowohl dieser Umstand als auch dass sie mit »Schicksal« einen Begriff verwendet, der zuvor nicht
durch die Interviewerin vorgegeben wurde, verdeutlicht die Relevanz des Schicksalskonzepts fiir
FrauT. in Bezug aufihre Deutungvon (ihrer) »Behinderung«.

181 FrauV.T, Z. 489-495.

182 Ebd., Z.533f.

183 Ebd., Z. 567fT.

184 Ebd., Z. 615f. Vgl. auflerdem Herr D.A., Z. 926-958, und Frau A.S., Z. 138f: »[V]ielleicht ist es im nédchs-
ten Leben genau andersrum vielleicht bist Du die Betreuerin«. Zu anthroposophischen Vorstellun-
gen der Auflésung von »Behinderung«siehe Kap. 9.3.1.

185 HerrD.A., Z.1007f.

14.02.2026, 16:57:34. -

1717


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Religion und Disability

Herr D.A.: Man kann jetzt versuchen zu erkliren so ich fang mal mit dem mit dem Schinsten
an ein Opfer fiir ein anderen Menschen (1) der libernimmt ein Mensch iibernimmt das Schicksal
eines anderen Menschen und wird behindert dadurch, [..] das kann sein dass ein Mensch diese
Erfahrung machen muss wie ist es wenn ich mal blind durch die Welt geh und da sagt Steiner das
passiert jedem Menschen in irgendeinem seiner Leben dass er so was als Erfahrung machen muss
wie ist es wenn ich ganz und gar auf andere Menschen angewiesen bin was ist das fiir mich fiir
eine Erfahrung was kann ich daraus lernen das ist doch nichts Schlimmes denn irgendwann ist es
ja vorbei [...] ich sehs als notwendig an //mhm// also die Not wendend um das Wort zu erkldren
[..] ja wenn ich jetzt Karma seh kann ich ja als Begriff dazunehmen ich hab in meinem Leben
irgendeinem Menschen was getan, das muss ich ausgleichen [...] ich muss das was ich an einem
anderen Menschen Gutes oder Schlimmes (begangen wird) das wird ausgeglichen, im ndchsten
Leben [[mhm// oder einem ndchsten Leben [..] das muss ausgeglichen werden das bedeutet
Karma einmal Tat und andererseits Ausgleich'

»Behindert«-sein erscheint damit nicht als ein anormaler, sondern als ein normaler
oder vorgesehener Zustand, aus dem etwas zu lernen sei. »Behinderung« als Eigen-
schaft von Menschen gehort im Rahmen dieser Deutung sowohl zum individuellen
Entwicklungsprozess als auch zur normalen, erwartbaren Bandbreite der Erschei-
nungsformen des Menschen dazu.”’ Dies bringt z.B. die Hausmutter in einer anthro-
posophischen Lebensgemeinschaft, Frau B., zum Ausdruck:

Frau M.B.: Wirerleben das wirklich als absolute Fiille von Menschenleben //mhm// hier, und und
jeder kann so sein wie er will'®®

Trotz der Konzeption von »Behinderung« als normaler und akzeptierter Zustand be-
darf sie in anthroposophischer Perspektive einer besonderen Behandlung. Schon die
Bezeichnung »Seelenpflege-Bediirftigkeit« bringt die Annahme, dass eine Intervention
notwendig sei, zum Ausdruck. Auflerdem wird im Interviewmaterial »Behinderung«
mit »Einschrinkung« assoziiert und fiir Frau B. ist es z.B. »ganz klar[,] dass sie [die
»behinderten« Menschen] an einer anderen Stelle stehen« in ihrer Entwicklung als die-
jenigen, die nicht »behindert« sind.”®* Anthroposophische Heilpiddagogik und Sozial-

186 Ebd.,Z.1014-1021 und 1050-1056. Herrn A. ist es zu Beginn dieser Passage wichtig zu erwdhnen, dass
die Moglichkeit, dass ein Mensch eine »Behinderung« zum Ausgleich fiir eine »[s]chlimme[]« Tat er-
halten habe, niemals zu einer Verurteilung des »behinderten« Menschen als »bdse[n] Mensch[en]«
fihren dirfe (Z. 1013 und 1169-1175). Leiderfahrungen kdnnen aus der Sicht Herrn A.s im Allgemei-
nen fiir die Weiterentwicklung sowohl von Einzelnen als auch von Gesellschaften notwendig sein
(Z.1011-1014 und 1169-1175).

187 Dennoch weisen die Interviews im anthroposophischen Kontext Unterscheidungen in Normali-
tat und Abweichungen auf und ordnen auch »Behinderung« der Seite der Abweichung zu (siehe
Kap. 8.2.1).

188 Frau M.B., Z. 689f. Die Beschreibung ist auf die Akzeptanz verschiedener Verhaltensweisen von
Menschen, die als »geistig behindert« gelten, wahrend einer anthroposophischen Opferfeier in der
Lebensgemeinschaft bezogen. Vgl. auch Herr D.A., Z. 205f: »Wir sind ganz normale Menschen wie
Du und ich blof wir haben eine Behinderung«. Herr A. spricht an dieser Stelle aus der Perspektive
»behinderter« Menschen. Er selbst ordnet sich nicht der Gruppe derjenigen, die als »behindert« gel-
ten, zu (z.B. Z.189-198, 582-591, 709-712, 1100-1105 und 1135f¥.).

189 FrauM.B., Z.947f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

therapie sind Praktiken, die auf diese anthroposophische Konzeption von »Behinde-
rung« bzw. »Seelenpflege-Bediirftigkeit« entsprechend reagieren.””® So wird es auch
in Beschreibungen von Frau B. deutlich:

Frau M.B.: Das {anthroposophische Menschenbild} hat Folgen fiir die Landwirtschaft und
fiir die Medizin und fiir die ((atmet tief ein)) Heilpddagogik und fiir die Pddagogik allgemein auch
[..] ein=ein behinderter Mensch [..] hat eben 6h, jah durch sein Schicksal seine Behinderung jetz
auf diesem Lebensweg mit (2) mitbekomm und deswegen sollenwa uns aber trotzdem um um
um die heilen Anteile kiimmern und die besonders ansprechen und das konn wir [..] sodass er mh
die-dieser Mensch ein Stiick seine Behinderung (1) iiberwinden, kann'™’

»Behinderung« kann demnach als eine Art Katalyse, die einen erforderlichen Ausgleich
von Tatwirkungen oder die, bei richtiger Unterstiltzung, eine personliche Weiterent-
wicklung herbeifiihrt, darstellen. Sowohl das Auftreten von »Behinderungen« im All-
gemeinen als auch »Behinderung« als Eigenschaft eines bestimmten Individuums
erhalten dadurch eine Erklirung, dass »Behinderung« als karmisches Ergebnis gilt.
Auf der Grundlage der Weltanschauung und des Menschenbildes der Anthroposophie
werden Menschen, die das nicht-anthroposophische Umfeld als »geistig behindert«
bezeichnet, als »Seelenpflege-bediirftige« Menschen in anthroposophisch-religioser
Lehre und Praxis adressierbar.

Evangelische und katholische Deutungen »geistiger Behinderung« als Schép-
fung und Zeichen Gottes. In evangelischen und katholischen Kontexten ist der Be-
zug auf eine einzige Gottheit als erschaffende Macht bei der religisen Deutung von
»geistiger Behinderung« zentral:"** Sie wird als Schopfung Gottes verstanden. In den
Interviews in diesen Kontexten wird »geistige Behinderung«als integraler Bestandteil
der Heterogenitit von Menschen aufgefasst.

Die Annahme, dass alle Menschen unabhingig von ihrer Konstitution gleicherma-
3en Geschopfe einer einzigen Gottheit sind, bringt der evangelische Pfarrer Herr R.
zum Ausdruck: Er gibt an, ein Bild von Gott als »Schopfer und Erhalter allen Lebens«
zu haben.”” Diejenige Konstitution von Menschen, die den »Stempel Behinderung« er-
halte,”™* sei ein Teil der »Fiille dessen [...] was es in der Menschheit« gibt.””* Der »Stem-
pel Behinderung« sei nicht objektiv. Das >(Ab-)Stempeln« eines Menschen als »geistig
behindert« resultiere aus einem (menschlichen) Messvorgang:

190 Fir die Bedeutung der Lehre Steiners fiir die Konzeption anthroposophischer Heilpadagogik und
Sozialtherapie im Allgemeinen aus anthroposophischer Sicht vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg
2013, S. 31-41. Fiir Andeutungen der Bedeutung des von Steiner entworfenen Menschenbildes fiir
anthroposophisches Handeln vgl. Herr D.A., Z. 508-519, und Frau M.B., Z. 391-401. Vgl. auch Sachau
1996, S.149-156.

191 FrauM.B., Z.399 und 406-412. Zum »[U]lberwinden«von »Behinderung«siehe Kap. 9.3.1.

192 Karma und Reinkarnation spielen—anders als in der Anthroposophie —dabei keine Rolle.

193 Herr O.R., Z. 907. Er wiederholt an der entsprechenden Stelle »allen Lebens«. Die Allgemeingiiltig-
keit seiner Annahme erscheint damit betont.

194 Ebd., Z.800;vgl. auchebd., Z. 413ff.

195 Ebd., Z.229f.

14.02.2026, 16:57:34. -

179


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability

Herr O.R.: [W]ird gemessen an irgendwelchen intellektuellen Fihigkeiten [..] oder der der
Fihigkeit [..] Inhalte aufzunehmen und ih zu verarbeiten [..] und dann m:h wird gesagt ab ir-
irgendeiner dh Stufe zum Beispiel ab einem bestimmten 1Q is es denn eine geistige Behinderung'*

»[T]heologisch« habe diese (menschliche) Kategorisierung jedoch »keine Bedeu-
tung«.”” Dennoch liefRe sich die Frage stellen, worin der Grund fiir das Auftreten von
bestimmten Konstitutionen bei den Menschen, die alle von Gott geschaffen seien, lie-
ge. Seine Antwort auf diese, von ihm selbst gestellte Frage ist, dass die als »Behinde-
rungen« kategorisierten Konstitutionen (natiirlicher<) Teil der Bandbreite méglicher
menschlicher Erscheinungsformen seien:

Herr O.R.: Natiirlich kann mansich fragen warum haben Menschen (2) in bestimmten Bereichen
einen besonderen Unterstiitzungsbedarf [..] warum gibt es genetische dh Konstellationen
die eben dh dh an einer Stelle besonders einschrinken oder so [...] ich wiirde sagen dhm es ist
Ausdruck der Verschiedenheit von Menschen'®

Wie Herr R. geht auch der evangelische Einrichtungsleiter Herr L. davon aus, dass
Menschen mit »Behinderungen« Geschopfe Gottes seien:

199

Herr E.L.: Das is ja n Mensch wie Gott ihn geschaffen hat [..] es hat ja auch n Sinn,

»Behinderungen« lassen sich zwar auch (»pragmatisch«) auf Unfille oder »medizini-
sche Griinde« zuriickfithren, so Herr L.>*° Er weist jedoch darauf hin, dass diese Griin-
de keine Erklirung dafiir beinhalten, dass die Umstinde, die zu »Behinderungen«
fithren, sich ereignen:

Herr E.L.: Wenn mans ganz pragmatisch macht warens medizinische Criinde wahrscheinlich
hat zu wenig Sauerstoff gekriegt wihrend der Geburt [/mhm// od-oder hatte irgendwelche
Erndhrungsstorung gehabt auch das ist der Grund der Grund ja aber das Warum((?))*®"

Fiir Menschen ohne Glauben an Gott als Schopfungsmacht wiirde daher die Frage
nach dem Warum aufbrechen kénnen — ohne dass sie beantwortet werden konne. Fiir
»Leute die sich mit dem Glauben sehr stark identifizieren« stelle sich hingegen diese

196 Ebd., Z.405-411.

197 Ebd., Z.802;vgl. auch Z. 833-838. Weiter dazu siehe Kap. 9.3.2.

198 Herr O.R., Z. 803-808. Herr R. legt seinem Verstidndnis von »Behinderung« eine Art soziales Modell
zugrunde: Er geht davon aus, dass es Eigenschaften gibt, die »einschranken« (Impairments); und
dass diese ursichlich fiir eine soziale Kategorisierung (»Stempel«) als »Behinderung« (Disability)
seien.

199 HerrE.L.,Z.370. Nicht ganzklarist, was»es«ist, das»Sinn« habe. Eine mégliche Deutung ist, dass es
einen Sinn habe, dass es Menschen mit»Behinderungen«oder»Behinderungen«gebe. Zur Stiitzung
dieser Deutung kann die Aussage Herrn L.s »Gott hat ja mit jedem was vor« dienen, mit der er an
spaterer Stelle des Gesprichs auf eine Frage der Interviewerin, die sich auf seine Andeutung »es hat
jaauch n Sinn«bezieht, antwortet (Z. 841-859).

200 Ebd., Z.888.

201 Ebd., Z. 888ff.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Frage nicht, wenn sie mit »Behinderung« konfrontiert werden.?> Auch sie wiissten
zwar nicht, warum bestimmte Menschen von »Behinderungen« betroffen seien. Aber
sie konnten davon ausgehen, dass das Ereignis im Zusammenhang mit einem Plan
Gottes stehe:

Herr E.L.: Ich kanns nich beantworten aber ich denke [...] der liebe Gott weifS schon warum?®?

Der Grund fir die Verteilung von Ereignissen, die »Behinderungen« verursachen, sei
also durch Gott aus einem bestimmten, nur Gott bekannten Grund veranlasst. Eine
solche Annahme deutet sich ebenfalls in einer Aussage der katholischen Einrichtungs-
leiterin Frau H. in Bezug aufihre »Sehbehinderung« an:

Frau N.H.: Ich denke schon der liebe Gott hat gewusst warum er mir ((lachend))/nicht den
Fiihrerschein gonnt/ ((lacht)) is halt so*°*

In dhnlicher Weise erklirt aufierdem die evangelische Betreuende Frau J. das Auf-
treten von »Behinderungen«: »[Glenetische[] Defekte« kénnten einen Grund fiir eine
»geistige Behinderung« darstellen. Diese »Defekte« wiirden wiederum auf géttlicher
Einwirkung beruhen:

Frau K.).: Ich denke schon das Cott da (3) Einfluss drauf hat (2) [...] die genetischen Defekte oder
so denk ich schon dass da Gottes Einflussnahme auch damit zu tun hat*®

Die Annahme von Gottes Einflussnahme als alleinige Ursache fiir »Behinderungen«
erfahrt durch Frau J. jedoch eine Einschrinkung: Gottliche Einflussnahme stellt fiir
sie nur eine mogliche Ursache fiir »Behinderungen« neben anderen dar. Auch mensch-
liches Handeln kénne zu »Behinderungenc fithren:

Frau K.J.: Das denk ich schon dass das alles von Gott gewollt ist und das da auch oder
auch nicht alles von Gott gewollt ist manche Unfille und so manches ist ja auch durch
Menschenhand geschehen [[mhm// (1) aber dann wenn ich jetzt so grade an die ((halb lachend))
[Verhaltensoriginellen/ denke ja das ist eben viel durch Menschenhand geschehen®®

Auf der Grundlage ihrer Erfahrungen in ihrem beruflichen Kontext leitet Frau J. ab,
dass unterschiedliche Ursachen zu unterschiedlichen Typen von »Behinderungen«
fithren witrden: Gott erschaffe »die genetischen Defekte« und »richtig[e] geistig[e] Be-

202 Ebd.,Z.892f.

203 Ebd., Z. 903f. Ahnlich FrauJ., Z. 1019ff.: »[D]as sind Sachen die kénnen wir nicht beantworten die
Fragen sondern unsre Aufgabe ist es glaub ich wirklich dass man dann den Behinderten [...] hilft und
nicht [..] nachgriibelt was hitte sein konnen wenn«. Vgl. auch die Aussagen der katholischen Ein-
richtungsleiterin FrauN.H., Z. 268-274.

204 Ebd., Z.235f.

205 FrauK.)., Z.995-1104.

206 Ebd.,Z.999ff.

14.02.2026, 16:57:34. -

181


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 Religion und Disability

hinder[ung]«**” aus menschlichem Handeln wiirden Entwicklungsstérungen, welche
»Verhaltensoriginelle« und »sozial Behinderte« hervorbringen, folgen:

Frau K.).: Naja die sozial Behinderten will ich mal sagen die sind ja normal geboren (1) bei
den geistig Behinderten ist ja oftmals dann das schon dass das von Geburt an [fmhm ()// die
die Defizite da sind und die sozial Behinderten also die [..] die sind durch die Eltern durch
Vernachldssigung und ((atmet tief ein)) was es alles so gibt sexuelle, Gewalt und so weiter
wirklich in ihrm ihrer Entwicklung gehemmt worden [..] diese, ja, [..] Alkoholkinder einfach so
das ist durch die Eltern gemacht*°®

Gott als Ursache von »geistiger Behinderung« kommt demnach nur dann infrage,
wenn keine menschlichen Handlungen dafiir erkennbar sind, dass »Behinderung«
und nicht Nicht-»Behinderung« auftritt — obwohl die Moglichkeit der Nicht-»Behin-
derung« durch nichts Sichtbares verhindert worden ist. Unter den sichtbaren Um-
stinden wire es also auch moglich gewesen, dass »Behinderung« nicht auftritt (sie
hitte auch nicht sein kénnen). »Geistige Behinderung« stellt damit eine verkérperte
Kontingenz dar. Die Vorstellung von »Behinderung« als géttlicher Schépfung macht
»Behinderung« jedoch erklirlich. So kommt es ebenfalls bei der katholischen Marien-
schwester E. zum Ausdruck:

Schwester EW.: Gott [..] hitte mich namlich auch anders machen kénn (1) aber er hats nich
gewollt warum auch immer, wir wissens nich [...] die Frage konnwa nich beantworten (1) warum
hat eine Familie ein gesundes Kind und ein krankes warum (1) wir wissens nich [...] und die Eltern

sagen wi-wir haben doch nichts anders gemacht es war genau dasselbe**®

In diesem Zitat wird »Behinderung« von der katholischen Schwester E. zum einen mit
Krankheit assoziiert und zum anderen implizit als eine intendierte Schépfung Gottes
prisentiert.”® Gleichzeitig wird betont, dass die Motive fir die Schopfung von »Be-
hinderung« unbekannt bleiben. Eine Bestimmung dieser Motive erfolgt, wenn die in-

207 Ebd.,Z.1003 und1054.

208 Ebd., Z. 465-475. Einer der Unterschiede zwischen »richtig geistig Behinderten« und »sozial Behin-
derten, die Frau . nennt, betrifft das Denken der Betreffenden: »Sozial Behinderte« verfiigen ihr
zufolge liber ein groReres Reflexionsvermégen als »richtig geistig Behinderte«. Uber »richtig geistig
Behinderte«sagt sie: »[S]ie [haben] einfach weniger im Kopf«, und dass sie »das nich unbedingtim-
mer mal [merken] dass sie so viel anders sind«und »in ihrem Jetzt und Heute [leben] [...] wie sie sind«
(Z.1060 und 1051f.). Mit dem Ausdruck »Alkoholkinder« bezieht sich Frau ). moglicherweise auf die
sog. Alkoholembryopathie.

209 Sr. EW,, Z. 776-781. Schwester E. spricht an dieser Stelle zunichst aus der Perspektive der »Behin-
dertenc, die sie unterrichtet. »Gott, liebt, mich, so, wie, ich, bin er hatte mich namlich auch anders
machen konn«ist die Einsicht, zu der sie den »Behinderten«in ihrem Unterricht verhelfen mochte.
Die Einsicht, dass Cott jeden liebe so wie sie/er sei, resultiert fiir Schwester E. aus der Erkenntnis,
dass Gott die Moglichkeit gehabt hitte, in jeweils anderer Art zu schaffen.

210 In Bezug auf ihr eigenes »Problemc, dass sie sich »ganz schlecht [Namen] merken« kénne, macht
Schwester E. hingegen gottliche Unaufmerksambkeit fiir die Entstehung von Defiziten verantwort-
lich: »[D]a hatder liebe Gott nich so richtig aufgepasst« (Z. 548f.). In dhnlicher Weise bringt die evan-
gelische FrauF. die Abwesenheit Gottes mitdem Auftreten von Ungliicken in Verbindung (Z.113-118).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

tendierte gottliche Schépfung von »Behinderung« als Zeichen von Gott an Nicht-»Be-
hinderte« gedeutet wird. So formuliert es Frau J. explizit:

Frau K.).: Denk ich schon [..] dass Gott eigentlich ja auch (1) uns mit behinderten Menschen
vielleicht auch (1) Zeichen geben will guckt mal die Menschen sind so einfach oder ist nicht
negativ gemeint sondern //mhm// die Menschen sind so ehm die sind so wertvoll und sie sind so
dankbar Cott sagt ja dh: in der Bibel steht ja auch an einer Stelle wenn ihr nicht werdet wie die
Kinder, kdnnt ihr nicht ins Himmelreich kommen so einfach immer wieder das Zeichen Mensch
die einfachen Leuten die, ihr miisst gar nicht sonst wie //mhm// doch das ich denke ja das spielt
fiir mich schon ne Rolle™

In mehreren Gesprichen in Diakonie- und Caritaseinrichtungen wird konstatiert,
dass Nicht-»Behinderte« durch die Erfahrung von der »geistigen Behinderung« ande-
rer die Moglichkeit zum Reflektieren und Lernen erhalten. In den meisten Fillen wird
dieser Umstand jedoch nicht oder zumindest nicht explizit als gottlich intendiert dar-
gestellt wie bei Frau J. Bei dem, was durch die Erfahrung von »geistiger Behinderung«
gelernt werden kénne, handelt es sich z.B. um das »Akzeptieren von Situationen« und
Nachsichtigkeit, um »Mitmenschlichkeit« und »Empathie«, um »Vertrauen«, darum,
zu »merke[n] was [...] wichtig im Leben« sei, dass das Leben »so was von schon« sei und
»diese Freude besser zu leben«.?

Dass das Auftreten von »geistiger Behinderung« als gottlich intendiert und dass
die Konfrontation mit »geistiger Behinderung« als lehrreich empfunden wird, ldsst
sich darauf zuriickfithren, dass »Behinderung« die Befragten an die Kontingenz ihres
eigenen, nicht-»behinderten« Zustands erinnert.?”® »Behinderung« stellt insofern eine
Verkérperung von Kontingenzerfahrung dar. Die Erfahrung dessen, was als »(richtige)
geistige Behinderung« bezeichnet wird, ist ein Moment der Uberraschung,?* der zur
Ausgangslage fiir religiose Erfahrung wird: »Behinderung« und Nicht-»Behinderung«
werden als Dual gedeutet, als Reprisentation und Gegenreprisentation von Sachver-
halten, die gemeinsam Vollstindigkeit ergeben. Diese komplementire Beziehung von
»Behinderung« und Nicht-»Behinderung« wird »sakralisiert«, also auf eine Transzen-
denzreprisentation (hier: Gott) zuriickgefithrt. Es wird — in Luhmanns Worten — nicht
die Frage gestellt, »welche Apprasentation das Denken dieser Beziehung impliziert«.
»Im Dual fungiert« das eine als »Bestimmungsgarantie« des jeweils anderen: Nur da-
durch, dass »Behinderung« fiir x steht, kann Nicht-»Behinderung« als das Gegenteil
von x identifiziert werden — und umgekehrt. Dabei reprisentiert nicht immer »Be-
hinderung« etwas als mangelhaft oder als negativ Bewertetes, und Nicht-»Behinde-

211 FrauK].,Z.1003-1010. Bei der Bibelstelle, die Frau]. anspricht, handelt es sich wahrscheinlich um Mt
19:14: »)esus aber sprach: Lasst die Kinder, und wehrt ihnen nicht, zu mir zu kommen! Denn solchen
gehort das Reich der Himmel.« Auch Herr O.R. zieht einen Vergleich zwischen der christlich-theo-
logischen Beschreibung des Kindlichen als vorbildlich und der Deutung von »geistig behinderten«
Menschen und ihren (religiosen) Handlungen (Z., 427-431).

212 Vgl.z.B.FrauC.F, Z. 618-657, HerrE.L., Z. 208f. und 491-494, Herr D.O.1, Z. 35-86, sowie Sr. EW., Z. 630f.
und 1013-1034.

213 »Behinderung«verstehen sie dabei als biologischen Zustand und nicht als konstruiert.

214 Dies nur, weil die entsprechenden Vorkommnisse als das Andere konstruiert und haufig aus der Of-
fentlichkeit verdrangt werden.

14.02.2026, 16:57:34. -

183


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184

Religion und Disability

rung« wird nicht durchweg mit Wiinschenswertem und Positivem gleichgesetzt. Ent-
scheidend ist, dass »Behinderung« und Nicht-»Behinderung« als Gegenstiick zu dem,
was durch das jeweils andere reprasentiert wird, gilt. »Religiése Qualitit« hat dieser
Vorgang, weil er »die Selektivitit der Strukturbildung [»Behinderung«/Nicht-»Behin-
derungq] selbst zu kompensieren versucht«.?” Das heifit, das Verstindnis von »Behin-
derung« und Nicht-»Behinderung« sowie ihre Beziehung zueinander wird nicht als
Resultat einer eigenen Deutung, die an einen bestimmten sozialen Kontext gebunden
ist, und auch nicht als auch anders moglich verstanden, sondern als Ausdruck zielge-
richteten gottlichen Wirkens.

Fir einige resultiert aus diesem religiosen Verstindnis von »geistiger Behinde-
rung« die Konsequenz der Wertschitzung der Verschiedenheit und des gemeinsamen
Lebens von Menschen mit und ohne »Behinderungen« (»Inklusion«).?”® Andere sehen
ihre Aufgabe darin, denjenigen Menschen, die als »geistig behindert« gelten, zu »hel-
fen«.”” Auf diese Weise werden »geistige Behinderung« und die TragerInnen dieser
Zuschreibung fiir die Befragten evangelischer und katholischer Kontexte in die reli-
giose Lehre und Praxis inkludierbar.

Gemeinschaftliche Spezifika der religiosen Deutungen »geistiger Behinde-
rung«. Der zentrale Unterschied zwischen anthroposophischer Beriicksichtigung
»geistiger Behinderung« auf der Lehrebene auf der einen und der evangelischen und
katholischen Beriicksichtigung auf der anderen Seite besteht darin, dass unterschied-
liche Mechanismen, die zu »geistiger Behinderung« fithren, angenommen werden.
Diese hingen eng mit den jeweiligen Konzepten von Transzendenz zusammen: Im
anthroposophischen Kontext wird davon ausgegangen, dass die »geistige Behinde-
rung« bzw. »Seelen-Pflegebediirftigkeit« eines Menschen im Inkarnationsprozess in
der geistigen Welt zwischen Sterben und Geburt entsteht. Von Bedeutung ist dabei
das eigene Handeln in den Leben zwischen Geburt und Sterben. Im evangelischen so-
wie im katholischen Kontext spielt — so der Befund der Interviewanalyse — das eigene
Handeln fiir die Entstehung von richtiger »geistiger Behinderung« keine Rolle. Dort
wird das Auftreten von »geistiger Behinderung« darauf zuriickgefithrt, dass Gott auf
die Konstitution eines Menschen einwirkt. Die Einwirkung folge dabei einem (meis-
tens weitgehend unbekannten) Plan.”® In der Folge unterscheiden sich auch die An-
nahmen tber die Wirkungen von »geistiger Behinderung«: Im anthroposophischen
Kontext wird betont, dass sie zwar nicht ausschliefilich, aber primir der Weiterent-
wicklung des eigenen Ichs diene. Die Wirkung von »Behinderung« ist damit in ers-
ter Linie auf das Individuum, das als von »Behinderung« betroffen verstanden wird,
selbst bezogen. In den evangelischen und katholischen Kontexten wird hingegen viel-
mehr von einer Wirkung von »geistiger Behinderung« auf andere, die jeweils aktuell
selbst nicht von »Behinderung« betroffen sind, ausgegangen: »Geistige Behinderung«
wird dort im Wesentlichen als Reflexionsobjekt fiir die diesseitige Personlichkeitsent-
wicklung von Nicht-»Behinderten« dargestellt.

215 Luhmann 2016, S. 25 und 35f.
216 SieheKap.711und7.3.2.
217 Vgl. FrauK.., Z.1022.

218 Historisch lasst sich auch die Bestrafung von Siinden durch Behinderung der Kinder und damit die
Bedeutung des eigenen Handelns nachweisen (vgl. z.B. Sengelmann 188sb, S.104).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Ein weiterer Unterschied besteht in Bezug auf Begriffe und Vorlagen fiir die Be-
riicksichtigung »geistiger Behinderung« in den Religionsspezifikationen: Im anthro-
posophischen Kontext wird mit »Seelen-Pflegebediirftigkeit« ein spezifischer Begriff
verwendet. Aufierdem verfiigt die Anthroposophie iiber eine ausformulierte, quasi ka-
nonisierte religiése Lehre der »geistigen Behinderung« bzw. der »Seelen-Pflegebediirf-
tigkeit«. In den Interviews wird auf diese deutlich Bezug genommen.?’ Im Gegensatz
dazu gibt es aktuell keine spezifischen evangelischen oder katholischen Bezeichnun-
gen fir »geistige Behinderung«. Beim Einbezug von »geistiger Behinderung« in den
evangelischen und katholischen Lehrkomplex lassen sich Riickgriffe auf Muster wie
Gott als alleinige schopferische Macht und auf biblische Sentenzen und Geschichten
wie z.B. die Segnung der Kinder durch Jesus sowie auf christlich geprigte »Erfahrungs-
berichte« von Eltern »behinderter« Kinder feststellen.??° Auf Texte und Autorlnnen, die
sich explizit aus evangelisch-theologischer oder katholisch-theologischer Sicht mit
»geistiger Behinderung« befassen, wird sich in den Interviews jedoch in der Regel nicht
bezogen.?” Diese scheinen im untersuchten Feld zum Erhebungszeitpunkt weitgehend
unbekannt zu sein.

Auffillig ist des Weiteren, dass Betreute in den untersuchten Kontexten von Ca-
ritas und Diakonie — anders als in der besuchten anthroposophischen Lebensgemein-
schaft — keine Aussagen iiber »geistige Behinderung« in den Lehren treffen. Erkli-
rung dafiir konnte eine Scham sein, die in den Caritas- und Diakonieeinrichtungen
in Bezug auf das Sprechen iiber »geistige Behinderung« mit denjenigen, denen eine
solche »Behinderung« zugeschrieben wird, zu bestehen scheint.? Uber die méglichen
Ursachen dieser Scham kann und soll an dieser Stelle nicht eingegangen werden.

Religi6ése Deutungen »geistiger Behinderung« - ein religioses Modell von Behinde-
rung? »Geistige Behinderung« (als Impairment) wird von den GesprachspartnerInnen
in allen drei untersuchten Kontexten in der Regel einzelnen Personen als individuelle
Eigenschaft zugeschrieben. Damit entsprechen die Verstindnisse von »geistiger Be-
hinderungs, die in den Interviews vertreten werden, einem individuellen oder sozia-
len Modell von Behinderung.””® Zu erkennen ist, dass die Zuschreibung von »Behin-
derung« an Individuen auf interaktional-kommunikativen Konflikten beruht: Eine
Person und ihre Handlungen erscheinen als in unerwarteter Weise eingeschrinkt,

219 Dazu zahlen vor allem der »Heilpadagogische Kurs« Rudolf Steiners, der Teil der Gesamtausgabe
ist (GA 317), sowie andere Schriften und Vortrdge Steiners in der Gesamtausgabe (GA), die einzelne
Aussagen (iber »geistige Behinderung« enthalten. Die Herausgabe der GA kann als anthroposophi-
scher Kanonisierungsprozess begriffen werden.

220 Vgl.z.B. FrauKJ].,Z. 996-975, 979-988 und 1007ff.

221 Eine Ausnahme bildet Herr R.: Er gibt an, in seinen Uberlegungen iiber die Gleichheit der Menschen
mit und ohne »Behinderungen« von theologischen Konzeptionen von Paulus und Paul Tillich aus-
zugehen. Auflerdem verweist er knapp auf die Behinderungskonzeptionen der Theologen Ulrich
Bach und Stephan Haas (Z. 694-707, 719-735 und 931-945). Frau K.J. macht deutlich, dass sie dezidiert
nicht-religiése Quellen nutzt, um sich iiber »Behinderungen«zu informieren (Z.138-142, 172ff., 979-
988 und 996-975).

222 Vgl.z.B.ebd., Z. 666-679 und 684-698. Vgl. auch Herr B.C., Z. 542-545, und Frau AW., Z. 673-678 (ahn-
lich auch in einem nicht transkribierten Interview mit einer Leiterin einer Diakonieeinrichtung).

223 Die Reflexion von »geistiger Behinderung« als Zuschreibung nimmt unter den Befragten nur Herr
O.R. explizit vor (Z. 405-415). Sein Behinderungsverstandnis entspricht einem sozialen Modell von
Behinderung.

14.02.2026, 16:57:34. -

185


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186

Religion und Disability

unterstiitzungsbedirftig und/oder unverstindlich.?* In der Folge gilt diese Person
sich selbst und/oder anderen Personen als »geistig behindert«. Dadurch wird das Un-
erwartete teilweise legitimiert und fiir weitere Kommunikation anschlussfihig. Das
Auftreten von »geistiger Behinderungs, d.h. das Auftreten unerwarteter, nicht ver-
standener Mitteilungen, erscheint in den Darstellungen aller GesprichspartnerInnen
aber dennoch als kontingentes Ereignis. Als solches wird dieses Ereignis® in die je-
weiligen religiosen Lehrkomplexe eingebunden, erklirt und ihre Kontingenz schlief3-
lich ausgeschaltet. Dafiir wird jeweils auf anthropologische, kosmologische und theo-
logische Konzepte zuriickgegriffen. Da sich damit eine Ausschaltung von Kontingenz
vollzieht, kann von Religion im systemtheoretischen Sinne gesprochen werden.

Der Transzendenzbezug und die unhinterfragbare, endgiiltige Erklirung des Auf-
tretens von »Behinderung« charakterisiert also eine Deutung von »Behinderung« als
religios. Sie beruht aber, wie aufgezeigt, selbst auf einem individuellen oder sozia-
len Modell von Behinderung. Aus diesem Grund erscheint es — trotz des Transzen-
denzbezugs als Spezifikum - nur bedingt sinnvoll, von einem religiésen Modell von
Behinderung zu sprechen, wie es Edward Wheatley in seiner Monografie Stumbling
blogs before the blind tut.?*® Ein religioses Modell von Behinderung ist nicht auf glei-
cher Ebene als Aquivalent zu einem individuellen und sozialen Modell anzusiedeln.
Wenn die religios erklirende Deutung von »Behinderung« als ein Modell aufgefasst
werden soll, dann ist es vielmehr als Unterkategorie eines individuellen oder sozialen
Modells zu konzeptualisieren. Anzumerken ist ebenfalls, dass ein religidses Modell, das
auf das Spezifikum von Religion (in einem systemtheoretischen Modell), nimlich auf
die Kontingenzausschaltung fokussiert, zwar das Verhiltnis religigser Vorstellungen
zu »Behinderung« beschreibt, nicht aber das Verhiltnis zwischen Praktiken und Or-
ganisationen religioser Gemeinschaften und »Behinderung« umfasst.

7.2.2 Religiose (Re-)Inklusion durch Einrichtungen fiir Menschen
mit »geistiger Behinderung«

Die spezifische Leistung des Systems Religion ist nach Luhmann die Inklusion von
Exkludierten fiir andere Teilsysteme der Gesellschaft: Das »Religionssystem [nimmt]
Zustindigkeiten fiir >Restprobleme« oder Personenbelastungen und Schicksale in
Anspruch [..], die in anderen Funktionssystemen erzeugt, aber nicht behandelt wer-
den.<*’

224 Zum Beispiel »korperlich eingeschriankt«; »sehr langsamg; betreut werden und nicht dem eigenen
Wunsch entsprechend Arztin werden kénnen, »nicht lange gelebt«, »so gar nichts machte«, »wa-
ckelte immer vor sich hin und arbeitete so ganz langsam [..] und wenn man mehr wollte [..] wurd
er bose«; nicht den Fithrerschein machen kénnen, »besonderer Unterstiitzungsbedarf«, »besonders
eingeschrankt«; »blind«; »ganz und gar auf andere Menschen angewiesen«; »dummer«.

225 Das Ereignis »geistige Behinderung« bzw. das Auftreten unerwarteter, nicht verstandener Mittei-
lungen.

226 Vgl. Wheatley 2010, S. 10ff.

227 Luhmann2016,S.58.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Luhmann wahlt den aus der christlichen Tradition stammenden Terminus Diako-
nie, um diese Leistung zu benennen.?*® Die gesamte religiés gebundene Behinderten-
hilfe bzw. Sozialtherapie kann also als Praktik der (Bemithung um Re-)Inklusion von
Exkludierten verstanden werden: Sie ist spezifisch darauf ausgerichtet, diejenigen,
die von Exklusion betroffen sind, zu inkludieren und ihre (Re-)Inklusion in andere
soziale Teilsysteme zu férdern. Oben sind Schilderungen diskutiert worden, die auf
eine (Re-)Inklusion durch Religion und durch Mafnahmen in religiés gebundenen
Einrichtungen bzw. auf Bemithungen um diese verweisen. Doch was geschieht bei >In-
klusionsproblemen« innerhalb religiéser Zusammenhinge? Gibt es eine religionsin-
terne Diakonies, die >Restprobleme« und Personalbelastungen, die innerhalb religioser
Zusammenhinge erzeugt werden, behandelt? Das erhobene Interviewmaterial macht
deutlich, dass es zu Inklusionsproblemen und Exklusion nicht nur auf8erhalb von Re-
ligion, sondern auch im Kontext religiéser Zusammenhinge kommt.?” Das Material
enthilt zudem Schilderungen, die zu der These fithren, dass Einrichtungen der anth-
roposophischen Sozialtherapie sowie der evangelischen und katholischen Behinder-
tenhilfe eine religionsinterne, diakonische Leistung erbringen: Sie (re-)inkludieren
diejenigen religi6s, die von religiéser Exklusion betroffen sind.

In Darstellungen der Leistung von Einrichtungen kommt also zum Ausdruck, dass
Inklusion in verschiedene Zusammenhinge innerhalb der Einrichtung anstelle von
Inklusion auflerhalb der Einrichtung, quasi als Ersatzinklusion, erfolgt.?*° AuRerdem
klingt an, dass die Einrichtung nicht nur einer Inklusion und Reinklusion in allge-
mein Soziales, sondern auch einer speziell religiosen Inklusion, die auf3erhalb der Ein-
richtung als nicht gegeben erachtet wird, dienen kann. In Schilderungen von Frau B.
spiegeln sich besonders deutlich Aspekte der Ersatzinklusion und der religidsen (Re-)
Inklusion religios Exkludierter durch die Einrichtung wider.

Exklusion und Ersatzinklusion von »geistig behinderten« Menschen. Frau B. ist
Hausmutter in einer anthroposophisch-sozialtherapeutischen Lebensgemeinschaft.
Anverschiedenen Stellen des Interviews betont sie, dass in dieser Lebensgemeinschaft

— also in der Einrichtung — Menschen leben, die nur dort wohnen und selbststindig
sein konnen. Den Anforderungen aufderhalb der Einrichtung entsprechen diese Men-
schen ihr zufolge nicht. Infolgedessen werden sie notwendigerweise aus z.B. 6ffentli-
chen und familidren Zusammenhingen weitgehend exkludiert.

228 Dennoch istdie Leistung Diakonie nicht mit der christlichen Diakonie (oder Caritas) gleichzusetzen
(vgl. ebd., S. 58, Fn. 85). Vielmehr ist in konsequent systemtheoretischer Perspektive alles das, was
Zustandigkeit fiirsRestprobleme<jeweils anderer Systeme beansprucht, als Diakonie zu bezeichnen.

229 Siehe Kap.81undS8.2.

230 Dies stand zum Zeitpunkt der Erhebung im Einklang mit dem Gesetz. Im SGB XII § 53 (3) heifit es:
»Aufgabe der Eingliederungshilfe ist es [..] eine Behinderung oder deren Folgen zu beseitigen oder
zu mildern und die behinderten Menschen in die Gesellschaft einzugliedern. Hierzu gehort insbe-
sondere, den behinderten Menschen die Teilnahme am Leben in der Gemeinschaft zu ermdglichen
oder zu erleichtern [..].« Aus einem Gesetzeskommentar geht hervor, dass mit»Gesellschaft«»auch
die Heimgemeinschaft, also die soziale Gruppe innerhalb einer Einrichtung gemeintsein kann (vgl.
Luthe/Palsherm 2013, S. 169, Abs. 285). Dies hat zur Folge, dass EingliederungsmafRnahmen auch in
Einrichtungen finanziert und erfolgen kénnen — diese aber auch nicht unbedingt eine Teilhabe an
den gesellschaftlichen Bereichen auRerhalb der Einrichtung zum Ziel haben mussen.

14.02.2026, 16:57:34. -

187


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188

Religion und Disability

Frau M.B.: Also einige sind sehr eingeschrinkt und dann denkt man aber aha es liuft doch
aber sind so besch- ganz bestimmte Ab- Abliufe (1) da kann man dann denken ja: die sind ja
selbststdndig wenn die jetz aber irgendwo anders sind dann sieht sieht man das geht iiberhaupt
gar nichts also es is wirklich hier alles so eingespielt, dass sie wirklich selbststindig sein kénn
und dass sie auch stabil sind weil sie wissen heute is das morgen is das //mhm// also Stabilitit
Eigenstindigkeit (1) ja so selbstbestimmtes Leben in dem Ma- Rahmen, [...] die mh Menschen die
dann hier (2) die konnten nich in die Offentlichkeit //mhm// [..] das is schon ein-einiges is schon
ziemlich extrem hier [[mhm// deswe- ich meine es es hat ja sei- (oder) es hat ja sein, Grund dass die
Menschen hier sind und nich bei ihren Eltern zu Hause leben oder so das geht ja alles gar nich®™

Hier wird die Annahme erkennbar, dass die Einrichtung mit ihrer spezifischen All-
tagsstruktur eine Partizipation ermoglicht, die auflerhalb der Einrichtung nicht er-
folgen konnte. In weiteren Schilderungen Frau B.s zeichnet sich ab, dass es sich bei
der Partizipation innerhalb der Einrichtung um eine Inklusion anstelle einer anderen
handelt: Es erfolgt eine Inklusion in Bereiche, die parallel zur Umwelt der Einrichtung
mit ihren verschiedenen Bereichen liegt und diese imitiert. Dabei gilt die Inklusion
auflerhalb der Einrichtung als Normalfall und die Inklusion innerhalb der Einrich-
tung wird zur Ersatzinklusion. Vorstellungen einer Ersatzinklusion fir »geistig be-
hinderte« Menschen in speziellen Einrichtungen spiegeln sich bereits in historischen
Beschreibungen dieser Einrichtungen wider: So prigte die Arztin Ita Wegman, die
zusammen mit Rudolf Steiner die anthroposophische Medizin begriindete, in der
Zeit der nationalsozialistischen Herrschaft in Deutschland die Bezeichnung »Kultur-
insel« fir anthroposophisch-heilpidagogische Einrichtungen. In dieser Bezeichnung
kommt das Anliegen zum Ausdruck, dass diese Einrichtungen von der Bedrohung des
nationalsozialistischen Umfeldes abgeschottete Zufluchtsorte sein sollten, an denen
moglichst viele Alltagsbereiche — einschliefdlich der anthroposophisch-religiosen
Praxis — abgedeckt werden sollten. Nach dem Ende der nationalsozialistischen Herr-
schaft und des Zweiten Weltkriegs verstanden sich manche anthroposophische Ein-
richtungen weiterhin als »Kulturinseln«.”? In der Mitte des 20. Jahrhunderts hat der
evangelisch-lutherische Pfarrer Johannes Klevinghaus mit Bezug auf Einrichtungen
fir Menschen mit »geistiger Behinderung« von einer »Welt in der Welt« gesprochen.?*
In diesen Beschreibungen scheint vorweggenommen bzw. anzuklingen, was Wacker
in Bezug auf die Entwicklung der Einrichtungen in (West-)Deutschland im Anschluss
an das sog. Normalisierungsprinzip, das seit den 1950er-Jahren entwickelt wurde,
konstatiert hat, nimlich dass die Einrichtungen sich intern differenzieren und ver-
suchen, ein Abbild der >normalen Auflenwelt« zu sein.?**

Ausgleich religiéser Mangelinklusion. Frau B. bezieht sich an den Stellen, auf die
oben Bezug genommen wurde, nicht ausschliefilich, aber ganz wesentlich auf Reli-
gion. Die religiése Partizipation von »behinderten Menschen« aufderhalb der Einrich-
tung stellt sie zunichst als selten und im weiteren Verlauf als utopisch dar. Deshalb
werde das »religiose Leben« im »geschiitzten Rahmenc, wie »auf der Insel« innerhalb

231 FrauM.B.,Z. 239-255, 594f. und 676ff.

232 Vgl. Frielingsdorf/Grimm/Kaldenberg 2013, S. 250f.
233 Vgl. Schmuhl 2015, S.148.

234 SieheKap.13.2.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

der Einrichtung fiir diejenigen, die vom »normalen Leben« auflerhalb der Einrichtung
ausgeschlossen werden, kiinstlich hergestellt (»installier[t]«).2*

Frau M.B.: Naja so dieses Bild ist natiirlich wir haben hier diesen geschiitzten Rahmen wir haben
hier eben diese Einvichtung und wir installieren hier, wir installieren de- dieses re-religidse Leben
aber wenn ich jetz nach [Ortsname] in den Dom gehe dann (2) treffe ich nich unbedingt nen
behinderten Menschen doch das (2) passiert jetz durchaus schon mal 6fter so dass man da auch
jemanden im Rollstuhl sieht aber, eher nich eigentlich ne [..] das widr doch en Ziel das widr doch
dass das selbstverstindlich wird dass man konnte jetz als behinderter Mensch eben auch in ein
ganz no-normalen Gottesdienst gehen aber wir haben das hier natiirlich praktisch ausgelagert
oder wir pflegen das hier fiir uns im (2) auf auf der Insel (lacht)) [...] natiirlich A wiir das schén
aber es mh es wird einfach nich gehen es wird nich gehen weil man kann m::h die mh Menschen
die dann hier (2) die konnten nich in die Offentlichkeit //mhm// (2) weil () da kann man nich
riilpsen und irgendwie 6h brummen und man kann auch nich mittendurch rausgehen, was hier
schon schon sch-schon mal passiert [...] weil das stort ja die Anderen das stort ja die Anderen und
das heifst dann es wird vielleicht es wird weni- wiirde weniger als die Hilfte unserer Bewohner
wiirde da mal irgendwo hin hingehen konn [/mhm// in son (2) Gottesdienst und was was machen
dann die Anderen die haben dann nichts [..] es war ja ein weiter Weg wenn das mal irgendwo,
((lacht kurz und seufzend auf)) im sogenannten normalen Leben ih akzeptiert wiirde [..] (lacht
kurz auf)) (so was<) wer soll das schaffen*®

Frau B. schildert also, dass es in der anthroposophisch-sozialtherapeutischen Ein-
richtung nicht nur um einen Ersatz fiir den Mangel einer Inklusion im Allgemeinen
geht, sondern auch — oder sogar gerade — um eine Behebung des Mangels an religioser
Inklusion im Speziellen. Dies macht sie noch einmal deutlich, wenn sie hervorhebt,
dass es in der Einrichtung nicht nur darum geht, die Grundpflege zu gewihrleisten,
sondern auch um eine »Pflege des religiésen Lebens«.”” Dabei lisst Frau B. eine Not-
wendigkeit religiéser Inklusion, die sich aus einem bestimmten Menschenbild ableite,
anklingen:*®

Frau M.B.: Wir pflegen das hier so und mh wenn wir das nich hitten was wire denn dann ne was
was widre dann die Alternative, gar nichts [[mhm// a-also keine, keine Kultur keine, >Religion<nur
(2) dh (1) Waschen Néhren und ((halb leise lachend, gepresst))/Schlafen oder was/ //mhm ja// das
is e-eben zu wenig das is is is nich ((atmet ein)) nich das Menschenbild was wir hier haben //mhm//

dann machen wir das eben hier s0**°

Die Erbringung allgemeiner Wohlfahrtsaufgaben erscheint in dieser Schilderung als
unvollstindig. Erst die Moglichkeit, bestimmte Menschen durch bestimmte Mafinah-
men auch religios (re-)inkludieren zu konnen, stellt gemaf} Frau B. eine vollstindige
Versorgung dar. Die Inklusion in die Einrichtung, die gleichzeitig eine Verstirkung
der Exklusion aus der Einrichtungsumwelt bedeutet, dient der religiosen Inklusion.

235 FrauM.B., Z. 578f. und 588f.

236 Ebd., Z.578-582,586-589, 593-596, 667-670 und 692-695.
237 Ebd., Z.98 und 220-223.

238 Weiter dazusiehe Kap.9.2.2.

239 FrauM.B., Z.700-704.

14.02.2026, 16:57:34. -

189


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190

Religion und Disability

Ohne diese spezielle, (ab-)gesonderte Inklusion witrden, nach den Darstellungen Frau
B.s, bestimmte Personen aus dem Religionssystem exkludiert. Die religiés gebundene
Behindertenhilfe bzw. Sozialtherapie stellt somit nicht nur eine diakonische Leistung
fur die Gesellschaft als Ganze dar, sondern erbringt auch innerhalb des Religions-
systems eine diakonische (Re-)Inklusionsleistung. Das Verhiltnis zwischen Religion
und »geistiger Behinderung« zu betrachten, regt somit an, iiber religionsinterne dia-
konische Leistungssysteme nachzudenken, und macht es méglich, Mechanismen von
Inklusion und Exklusion des Religionssystems zu verdeutlichen. Angemerke sei, dass
es sich bei dem Einschluss in religiése Sondereinrichtungen in theoretischer Perspek-
tive und mit Blick auf das Religionssystem als Ganzes um einen Inklusionsvorgang
handelt: Durch die (ab-)gesonderte Beriicksichtigung erfolgt religiése Einbindung. So
gesehen hat es theoretisch Sinn, religiose Sondereinrichtungen und -praktiken als
»inklusiv« zu bezeichnen.?* Der gesellschaftspolitischen Forderung nach »Inklusion«
im Sinne eines gemeinsamen Alltags ohne Sonderwelten entsprechen diese Vorginge
jedoch nicht.

1.2.3 Praktische MaBnahmen religiés-gemeinschaftlicher Beféhigung

Einrichtungen der anthroposophischen Sozialtherapie und der evangelischen und ka-
tholischen Behindertenhilfe kénnen, wie im vorangegangenen Kapitel aufgezeigt, als
Orte religidser Inklusion fiir Menschen, die als »geistig behindert« gelten und aus an-
deren, allgemeinen religiésen Zusammenhingen ausgeschlossen sind, gewertet wer-
den. Im Anschluss an diese Feststellung l4sst sich die Frage danach stellen, wie religio-
se Inklusion und Partizipation moglich werden — vor allem fiir Menschen, die bereits
von religioser Exklusion betroffen sind und in den untersuchten Einrichtungen woh-
nen. Ganz allgemein lisst sich fragen: Wie werden Einzelne dazu in die Lage versetzt,
so zu handeln, dass sie in religiose Kommunikation einbezogen werden - und zwar
auf eine Weise, dass von Partizipation im oben definierten Sinne gesprochen werden
kann? Wie wird gemif den Darstellungen der Befragten religios-gemeinschaftliche
Fihigkeit hergestellt?

Um diese Frage zu diskutieren, ist zunichst mit einer grundlegenden Bestimmung
zu beginnen: Bei Religion handelt es sich um einen kommunikativen Zusammenhang.
Kommunikation besteht gemiR systemtheoretischen Uberlegungen aus drei Kompo-
nenten: (1) Mitteilung, (2) Information und (3) Verstehen. Dabei ist nicht allein der Um-
stand, dass eine Information mitgeteilt wird, Kommunikation; sondern der gesamte
Vorgang, in dem eine Information mitgeteilt und verstanden wird, stellt Kommu-
nikation dar.>” Da ein Verstehen immer in einer bestimmten Art und Weise erfolgt
(wenngleich eine Mitteilung/Information immer potenziell in unterschiedlicher Weise
verstanden werden kann), konstituiert ein kommunikativer Akt schlieflich ein spezi-
fisches System: Wird in der Weise a verstanden, konstituiert sich System A; wird in der
Weise b angeschlossen, konstituiert sich System B und so weiter. Moglich sind mehr
oder weniger viele verschiedene Varianten des Anschlusses, wenn davon ausgegan-

240 Fiirein Beispiel der Bezeichnung separierter Praktiken als »inklusiv«vgl. Kunz 2011, S. 20-31.

241 Vgl. Luhmann 2005b, S.111.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

gen wird, dass eine Information mitgeteilt wurde.>** Bei religios-gemeinschaftlicher
Befihigung geht es also um Erméglichung religiosen Verstehens bzw. religiéser An-
schlusskommunikation. Wie oben festgehalten, handelt es sich bei Gemeinschaft vor
allem um kommunikative und semantische Eindeutigkeit. Diese Eindeutigkeit muss
also hergestellt und gewahrt werden, wenn sich Gemeinschaft konstituieren soll. Nur
wessen Informationsmitteilungen als religids verstanden werden, kann in der Weise
religios inkludiert werden, dass erwartete Effekte eintreten.

Aus systemtheoretischer Sicht erzeugen nicht Menschen Kommunikation. Kom-
munikation und damit soziale Systeme werden aber durch personale Systeme ermdog-
licht: Um zu bestehen, ist Kommunikation darauf angewiesen, dass personale Sys-
teme fiir sie verfiigbar sind. Luhmann bezeichnet das wechselseitige Verhiltnis von
sozialen und personalen Systemen zueinander als Interpenetration*” und das Bemithen
um die Herstellung von Inkludierbarkeit als Erziehung. Religios-gemeinschaftliche
Befihigungsmafinahmen sind damit erzieherische Mafinahmen, die personale Syste-
me verfigbar fir diejenige Kommunikation machen, die eine religiése Gemeinschaft
konstituiert.

Die untersuchten Darstellungen verweisen auf solche Mafinahmen. Diese Befihi-
gungsmafinahmen lassen sich auf einer ersten Ebene in vier Typen kategorisieren: (1)
allgemein-indirekte und (2) allgemein-direkte Mafinahmen sowie (3) spezielle Maf3-
nahmen, die sich an Individuen richten, und (4) spezielle Mafinahmen, die auf der
Ebene von Strukturen ansetzen. Die Unterscheidung nach indirekten und direkten
Mafnahmen ist dabei auf das Verhiltnis der jeweiligen Praktik zur Befihigung ge-
richtet. Allgemein meint, dass sie bei denjenigen, die als nicht-»behindert« gelten, an-
gewendet werden. Deutlich wird, dass sie auch bei Menschen mit »Behinderungen«
angewendet werden. Spezielle Maflnahmen kommen zum Tragen, wenn die allgemei-
nen Mafinahmen nicht greifen. Alle Mafinahmen zielen darauf, eine Kongruenz zwi-
schen Handlung und Erwartung herzustellen und damit Fahigkeit zu erzeugen. Die
folgenden Ausfithrungen sind entlang dieser Typen geordnet.

Auf der Grundlage der Interviews lisst sich weiterhin der Eindruck gewinnen,
dass diese Mafinahmen in einer bestimmten chronologischen Reihenfolge ablaufen.
Demnach erfolgen zunichst indirekte und anschlieRend direkte Mafinahmen der Be-
fihigung. Befihigungsmafinahmen werden des Weiteren jeweils auf einen der beiden
Aspekte von Fihigkeit, nimlich auf anschlussfahiges Handeln oder Verstehen, fokus-
siert. Zunichst erfolgen Mafnahmen, die auf das Handeln gerichtet sind, anschlie-
Bend werden Mafinahmen, die auf das Verstehen zielen, ergriffen. Dies gilt sowohl fiir
indirekte als auch fir direkte Befihigungspraktiken. Quasi idealtypisch ergibt sich
daraus auf einer zweiten Ebene folgendes Ablaufschema der allgemeinen religiosen
Befihigung: (1) indirekt-handlungsorientierte Mafdnahmen, (2) indirekt-verstehenso-
rientierte Maflnahmen, (3) direkt-handlungsorientierte Mafinahmen, (4) direkt-ver-
stehensorientierte Mafinahmen. Sind die allgemeinen Mafinahmen nicht erfolgreich,
werden, wie schon erliutert, spezielle MafRnahmen angewendet. Dabei setzt ein Teil
der Mafinahmen an den Einzelnen und deren Konstitution, die in Bezug zu bestimm-

242 In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass Verstehen bzw. Anschliefen im system-
theoretischen Sinne nicht Produkte kognitiven Verstehens oder verbaler Reaktion meinen, sondern
soziale Geschehen bezeichnen.

243 Vgl. Luhmann1977,S. 66f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192

Religion und Disability

ten Erwartungsstrukturen defizitir erscheinen, an. Der andere Teil der Mafinahmen
betrifft Verinderungen der Praktiken und damit Verinderungen von Erwartungs-
strukturen. Diese Mafinahmen werden eingesetzt, wenn weder die allgemeinen Bef3-
higungsmaflnahmen noch die speziellen Individualmafinahmen Fihigkeit herstellen
kénnen.

Abbildung 5: Typen gemeinschaftlicher Befihigungsmafinahmen

Abfolge verschiedener Typen gemeinschaftlicher BefahigungsmaRnahmen; Aufbau Kap. 7.2.3.

Allgemein-indirekte Mafinahmen. Zentrale indirekte Maflnahmen zur Herstellung
von gemeinschaftlicher Befihigung sind allgemeine Einbindung und Wiederholung von
Praktiken. Der evangelische Pfarrer Herr R. hebt im Interview insgesamt die Bedeu-
tung »emotionale[r] Entscheidung« und der Erfahrung gegeniiber der intellektuellen
Auseinandersetzung fiir einen Zugang zum Glauben oder zu Gott hervor.?** In Bezug
auf seine eigene Kindheit sowie mit Bezug auf Kinder allgemein betont er, dass Re-
ligion »eingeiibt« werden miisse.** Diese Einiibung beruhe auf der Méglichkeit, re-
ligiose Praktiken kennenlernen und sich wiederholt an ihnen beteiligen zu konnen.
Die katholische Marienschwester E. geht ebenfalls darauf ein, dass den Glauben von
Kindern und von »geistig behinderten« Menschen zu »bauenc, mit einer praktischen
Einbindung beginne. Zunichst erfolge »die Einladung in die Kirche und dann muss
man weitersehen«.?*® Thr geht es zunichst darum, die »Sehnsucht« danach zu wecken,
dass »da [..] noch mehr« ist. »Behinderte, so konstatiert sie, kimen dadurch zum
Glauben, dass sie von anderen in den »Glauben hinein[genommen]« witrden und dass
»sie mit[genommen werden] auf den Weg«.?*” Anlass solcher religiser Einbindungen
konnen das Verhiltnis der Familie, anderer Bezugspersonen oder auch der Wohn-, Be-
treuungs- und/oder Arbeitseinrichtung zu einer religiésen Gemeinschaft sein. Davon
zeugen zahlreiche Darstellungen sowohl von den eigenen ersten Kontakten zu religio-

244 HerrO.R.,Z. 436f.
245 Ebd., Z. 488 und 457-482.
246 Sr.EW., Z.857f. und 879-891.

247 Ebd., Z. 717f. Spater ist ihr aber das Verstehen sehr wichtig. Dies fihrt zur Umsetzung unterschied-
licher Initiationsgrade. Siehe dazu auch Kap. 8.3.1.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

sen Gemeinschaften als auch von den ersten Religionskontakten anderer in allen drei
untersuchten Kontexten sowohl von Betreuenden als auch von Betreuten.**®

Im Zuge der Wiederholung von Praktiken entstehen laut dem Leiter einer Diako-
nieeinrichtung, Herrn L., allmihlich bestimmte religiése Sichtweisen. Er stellt fest,
dass »die Bewohner« durch diese »Rituale« z.B. »immer mehr dafiir n Gefiihl [be-
komm] dass der Tod, nicht der Schluss is«.?* Erkennbar werde dies an bestimmten
spontanen Aussagen der Bewohnerlnnen:

Herr E.L.: Das sind dann so Sitze die dann komm wenn wir uns verabschieden von Bewohnern
die verstorben sind da gibts n schones Ritual dass man ne Kerze hinstellt in der Wohngruppe dann
das Bild und dann im Kreis sitzen und und gemeinsam beten und auch erzihlen was gut war also
auch dieses, ehm, auch die Bewohner bekomm immer mehr dafiir n Gefiihl dass der Tod, nicht
der Schluss is //mhm// also dass Bewohner dann auch sagen ach wir sehen uns dann im Himmel
soganzso [..] wo man das gar nich vermutet hi((?) das sagt erjetz((?)) [/mhm// also so, gut dass
erjetz gehen konnte mit seiner langen Krankheit jetz is er beim lieben Gott*°

Herr L. erliutert nicht, wie es aus seiner Sicht dazu kommt, dass sich mit der Durch-
fihrung von Ritualen eine bestimmte Sichtweise einstellt. Einen Anhaltspunkt dafiir,
wie sich ein solcher Vorgang abspielen kann, geben die Schilderungen Frau M.s, die als
Betreute in einer Diakonieeinrichtung wohnt. In ihren Schilderungen klingt an, dass
im Zusammenhang mit der praktischen Einbindung spontan punktuelle religise Er-
klarungen fir Sachverhalte erfolgen. Den Angaben Frau M.s zufolge sind ihr bis zu
ihrem Eintritt in eine evangelische Wohneinrichtung kirchliche Praktiken véllig un-
bekannt gewesen.”" In der Einrichtung habe sie an Praktiken wie dem Kirchenbesuch
teilnehmen miissen — ohne zu wissen, worum es gehe.?* Einer kurzen Erzihlung nach
habe sie einmal die weifRe Wand der Kirche mit der Hand berithrt. Daraufhin sei ihr
erklirt worden, dass die weile Farbe der Kirche auf das Konzept der Reinheit verweise
und die >Sauberkeit« der Kirchenmitglieder damit in Verbindung stehe:

Frau L.M.: Die gehen ja in die Kirche was ist denn das, hab ich ja nich gewusst vorher sage was
is denn das fiirn Gebiude alles weif3 alles schneeweifs, mh hab gedacht das is Schnee fass an der
Wand an sagt die ((lebhaft))/nee nich an der Wand anfassen das is Farbe/ das is weif3e Farbe das
ist die Reinheit und wir sind alle sauber und so***

foe]

Fiir Beispiele vgl. Herr D.A., Z.154-192, 273-278 und 1185-1188, Herr N.G., Z. 284-291, Frau N.H., Z. 20-
23 und 340-350, Frau K.]., Z. 514-524, Herr E.L., Z. 446-454 und 634-637, Frau L.M., Z. 14f, Herr D.O. 1,
Z.335-363, Herr O.R., Z. 72-75, 211-214 und 488-493, Frau A.S., Z. 70-82 und 272-276, Frau .T., Z. 11-20.,
FrauE.U., Z. 205ff, Frau AW., Z. 560-578, sowie Sr. EW., Z. 810-814 und 850-856.

249 HerrE.L.,Z. 610f.

250 Ebd., Z.607-614. Herr L. antwortet an dieser Stelle auf die Nachfrage der Interviewerin, ob der Glau-
be eine Kraftquelle fiir die Bewohnerlnnen sei, nachdem er konstatiert hat, dass der Glaube eine
Kraftquelle fiir ihn sei. Seiner Argumentation nach wird der Glaube dadurch zur Kraftquelle, dass
Uber Rituale, die mit ihm zusammenhingen, bestimmte Sichtweisen vermittelt werden (Z. 565-
605).

24

251 Vgl. FrauL.M,, Z.14f,, 61 und 144-150.

252 Vgl.ebd., Z. 61,144ff. und 331.

a

253 Ebd., Z.145-149.

14.02.2026, 16:57:34. -

193


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability

Eine Erklirung, wie ein Sachverhalt zu verstehen sei (in diesem Fall der Sachverhalt,
dass die Kirchenwinde weif} sind, Reinheit symbolisieren und nicht beriithrt werden
sollen), erfolgt demnach dann, wenn eine falsche Handlung vollzogen wird; d.h. eine
Handlung, die ein bestimmtes Verstehen eines Sachverhalts (hier eines Gebiudes und
seiner Gestaltung) akut gefihrdet. Die Erklirung, also die Férderung des Verste-
hens, dient in diesem Fall einer unmittelbaren Sicherung korrekter Handlungen, d.h.
einer Sicherung von Handlungen, die den Erwartungen einer bestimmten religiosen
Gemeinschaft entsprechen. So lange die Handlungen der einen ein bestimmtes Ver-
stehen der anderen zulassen, so die These, liegt kein Anlass fitr Erklirungen (Verste-
hensférderung) vor — auch dann nicht, wenn das Verstindnis der einen mit dem Ver-
stindnis der anderen potenziell nicht iibereinstimmt.?**

Erklirungen kénnen aber auch priventiv eingesetzt werden, um langfristig die
religiose Identifikation von Mitteilungen und mitgeteilten Informationen zu sichern.
Dies zeigt sich in einer Beschreibung der anthroposophischen Heilerziehungspflege-
rin Frau S. Diese Beschreibung handelt davon, dass ihr Kollege im Team der Mitarbei-
tenden das Verstehen von verschiedenen Sachverhalten fordere.

Frau A.S.: Er hat einfach n en grofSen Hintergrund was das betrifft und is einfach auch jemand
der dhm da schnell auf alles zuriickgreifen kann [/mhm// er macht hier oft bei uns im Haus auch
fiir Mitarbeiter (im) Team, bewegt er eben gewisse Fragen und damit wir verstehen was heifdt
Anthroposophie was heif3t die Religion da drumrum und was warum machen wir n Bibelabend
warum schlief3en wir die Tiiren wenn wir n Bibelabend haben lassen sie nich offen stehen //mhm//
und wollen wir n geschlossenen Raum und so weiter™*

Daneben wird Befihigung teilweise auch iiber Radio und Fernsehen erreicht.”* So er-
zdhlt Frau U., die als Betreute in einer Diakonieeinrichtung wohnt, davon, dass sie
aus dem Fernsehen von der Kreuzigung erfahren habe und was bei einer Kreuzigung
passiere. Sonst habe sie niemand dariiber in Kenntnis gesetzt. Die Darstellung eines
Mannes, der an einem Kreuz hingt, in Kirchen oder die Rede von Gottes Sohn, der am
Kreuz gestorben sei,”” erschliefit sich Frau U. damit erst durch das Wissen, das sie
durch eine Fernsehsendung erlangt.

Frau E.U.: Ich hab mal Fernsehen angemacht wie der bekreu- eh kreuzigt worden is hab ich das
einmal gesehen und das [/mhm// (1) war fiir mich sage oh ((erstaunt))/so wirdn er, so wurden ihn
bekreuzigt/ //mhm// (3) da hat ich n bisschen Angst gehabt (2) so wie hier und hier ((zeigt aufihre
Handfldchen)) /fja// und da an den Beinen und das hat mir, gesagt aua das doch tut doch weh
gewesen [[mhm// [..] so (was ja), hab ich mir ges-gesagt so wurdn er oh das tut doch weh

RIM: Ja das hatte Ihn noch nie jemand vorher Lerzihlt((?)

Frau E.U.: Nee nee nee[..] ((schnell))/dann bis [..] [Vorname] gesagt hatte E. gucke ma, wie
er bekreuzigt worden is/ [[mhm// ich sage ((gepresst))/oh das tut doch weh/ [/mhm// ja da hab

254 Sieheauch Kap.7.2.4.
255 FrauA.S.,Z.375-381.
256 Vgl.z.B.HerrA.l./RV., Z. 893-896.

257 »[M]eine Freunde haben die auch gesagt geh doch mal in die Kirche und rede Deine Probleme zum
Gottsage welchen Gott((?)) an der im Kreu- Kreuz [..] geworden is achso« (Frau E.U., Z. 205ff)).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

ich das immer jedes Mal einmal geguckt was [..] wie der bekreuzigt worden is das war erste Mal
gewesen>®

Allgemein-direkte MafSnahmen. Neben dem informellen praktischen Einbezug und
der spontanen Erklirung werden auch direkte, formelle und institutionalisierte MaR-
nahmen der Befihigung geschildert. Dazu gehéren Darstellungen von Gesprachskrei-
sen, Fortbildungen und Unterricht. Auch bei diesen Darstellungen entsteht wieder der
Eindruck, dass die Erklirungen erst nach einer praktischen Einbindung erfolgen. So
werde z.B. denjenigen, die insofern gemeinschaftlich eingebunden sind, als dass sie in
den Einrichtungen wohnen und/oder arbeiten, in einer »diakonischen Fortbildungs-
reihe« der »christliche[] Glaube[] [...] niher[gebracht]«;** sie werden in sog. Konferen-
zen »schlau[gelmach[tl« oder ihnen werden Gesprachsgruppen (»Erbauungsstunde«)
angeboten.>*°

Herr D.A.: In den Konferenzen ist es immer so dass wir anthroposophische Themen auch
bearbeiten, so also dass wir nich sagen ihr kommt hier villig fremd daher und dh kriegt jetz ni-
miisst euch selbst schlau machen nee nee das machen wir schon™’

Besonders deutlich wird die chronologische Vorrangstellung praktischer Einbindung
vor erklirenden Maflnahmen darin, wie der ehemalige Waldorf-Religionslehrer und
Hausvater einer anthroposophischen Lebensgemeinschaft Herr A. den Unterricht
fir Jugendliche beschreibt. Er schildert, dass blicherweise die Praktiken, die einer
handlungsmifligen und emotionalen Einbindung dienen, jenen Praktiken, die da-
rauf zielen, eine bestimmte Deutung herzustellen, vorausgehen. Mit Bezug auf die
Sonntagshandlung fiir die Kinder legt Herr A. dar, dass Kinder zunichst an Gemein-
schaftshandlungen teilnehmen, ohne dass ihnen die lehrmifligen Zusammenhinge
erklirt werden. Dies erfolge erst spiter.

Herr D.A.: Das nennt er {Rudolf Steiner} Sonntagshandlung fiir die Kinder [..] eine kultische
Handlung, [..] ganz kurz ganz knapp aber in diesem Kultus ist doch alles schon vorhanden
was richtigen Kultus ausmacht dazu gehort Verkiindigung [..]1 dazu gehirt sowas wie ne
Transsubstantiation die is bei den Kindern natiirlich iiberhaupt nicht einsehbar also ne Wandlung
und dGh m:h und was wie ne Opferung is auch da aber das is fiir die das wird den Kindern nich
deutlich gemacht muss man auch noch nich das kriegen sie spéter mit [..] ich hab das neulichst mal
von einem gehort der ein einziges Mal inzwischen Erwachsener natiirlich ein einziges Mal so eine
Sonntagshandlung erlebt hat und der die als Erwachsenen wieder da sagt der ((akzentuiert))/das
war das damals/ [..] das hat mich mein Leben lang ((lachend))/verfolgt/ ((lacht)) sagte er also das
is schon sehr tief was das Kind erlebt aber es wird ihm nich erklért, muss auch nicht das kann man
spiter denn die werden ja grofSer da gibt es dann [...] so etwas dhnliches wie ne Konfirmation das
heif3t ih die Kinder werden ins Jugendalter gebracht das geschieht iiber zweiJahre [...] und ih in der
Zeit ist der Unterricht eben*s

258 Ebd., Z. 433-452.

259 HerrE.L, Z.361f.

260 HerrD.A., Z. 430ff. und 582-585. Vgl. auch Frau M.B., Z. 331ff,, Frau V.T,, Z. 60of. und 582f.
261 HerrD.A., Z. 430ff.

262 Ebd., Z.551-569.

14.02.2026, 16:57:34. -

195


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Religion und Disability

Ein dhnliches Beispiel findet sich in den Aussagen der evangelischen Frau W., die als
Betreute in einer ckumenischen Caritaseinrichtung wohnt. Sie weist zum einen dar-
auf hin, dass eine praktische direkte und formelle Einbindung wie durch die Konfir-
mation einem Verstehen vorausgehen kénne. Zum anderen deutet sie an, dass sich
individuelles Verstehen aus der Situation praktischer Einbindung ergeben kénne. So
schildert Frau W., dass Menschen mit »geistiger Behinderung« aus ihrer Sicht kon-
firmiert werden sollten, wenn sie dies mochten. Sie wiirden »[e]s« dann »bestimmt
mit[kriegen]«.>¢

Frau A.W.: Denn wennse auch nich alles se- sie kriegens ja doch mit wenn sie Konfirmation
haben oder so das kriegen sie bestimmt mit***

Die Darstellungen, dass die praktische Einbindung vor dem Verstehen erfolge, wie sie
z.B. in den Gesprachen mit Herrn A. und Frau W. zu finden sind, verweisen auf einen
Vorgang, der sich an Anlehnung an die Ausfithrungen des Systemtheoretikers Peter
Fuchs zur Adressabilitit mit »Als-ob«-Inklusion oder mit »Als-ob«-Adressierung be-
zeichnen ldsst. Mit diesen Bezeichnungen ist eine bestimmte Art und Weise des Einbe-
zugs in soziale und personale Operationen, in deren Folge Selbstverstindnis erzeugt
wird, gemeint. Fuchs erliutert diese Art und Weise des Einbezugs am Beispiel der
Ausbildung der Adressabilitit eines Kindes:

Die Kommunikationsprozesse, die es [das Kind] gleichsam umspiilen, behandeln das
Kind nicht nur thematisch, sondern beziehen es [..] in ihre Operationen mit ein. Dabei
wird das Kind nicht nur angeredet, sondern [..] als jemand der etwas iber [..] seine in-
ternen Absichten bekanntgibt [begriffen] [..].2°

Zwar seien die AufRerungen des Kindes »vorsprachliche; sie werden aber dennoch als
anschlussfihig erachtet. Sie werden also »als Mitteilung behandelt«. Infolgedessen
gewinne »das Kind (wie in einer self -fulfilling prophecy) eine Adresse«.?*¢

Fuchs baut seine Argumentation auf der Annahme auf, dass das Kind nicht tiber
Selbstreferenzialitit verfiige; Selbstreferenzialitit aber notwendige Voraussetzung
sei, um kommunikativ beriicksichtigt zu werden — denn nur dann, wenn von Selbst-
referenzialitit ausgegangen wird, wird auch angenommen, dass Informationen mit-
geteilt werden.?” Die Unterstellung von Selbstreferenzialitit, obwohl diese nicht ge-
geben sei, fithre zu einer kommunikativen »Dauerkrise«, so Fuchs: »Es ist weder sicher,
ob etwas mitgeteilt wurde, noch ob Mitteilungen verstanden wurden.« In der Folge
vermehren sich »die Versuche, Verstehen zu erreichen«, und schliefilich entstehe da-
bei »die Teilnahmemdglichkeit an Kommunikation [..]: die Adresse.« Fuchs’ Ziel ist es,

263 Deutlich wird nicht, was in der Aussage Frau A.W.s »es« ist, das Menschen mit »geistiger Behinde-
rung«beiodervon der Konfirmation»bestimmt mit[kriegen]«wiirden. Hypothesensind: Sie kriegen
mit, was vorsich gehe; sie verstehen, was die Konfirmation bedeute, oder die (transzendenzbezoge-
nenpspirituellenq Effekte der Konfirmation stellen sich auch bei ihnen ein.

264 FrauAW., Z.885f.

265 Fuchs1997,S. 65 (Einfliigung der Verfasserin).

266 Ebd.,S.65.

267 Vgl.ebd,,S. 44.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

aufzuzeigen, dass Bewusstsein erst durch die Unterstellung von Selbstreferenziali-
tdt tatsichlich entsteht.?®® Darum entsteht nach Fuchs in Folge der anfinglichen Be-
riicksichtigung (die fir Fuchs eine Unterstellung von »Selbstreferenz im Sinne eines
>Als-ob«« ist) nicht nur eine soziale Adresse, sondern »mit ihr auch die Méglichkeit der
Etablierung von Selbstbezug« des Individuums. Fuchs geht davon aus, dass Sauglinge
und Menschen, die »unter den Restriktionen schwerster Behinderung leidenc, nicht
iber Selbstreferenzialitit verfiigen und dass diejenigen, die nicht in Kommunikation
beriicksichtigt werden, sterben. Die Annahme von Selbstreferenzialitit und die dar-
auffolgende Adressierung hat nach Fuchs also existenzielle Bedeutung.

An dieser Stelle ist weniger von Bedeutung, ob Selbstreferenzialitit generell vor-
liegt oder nicht oder wie ihre Entstehung erklirt werden kann. Als entscheidend wird
hier erachtet, dass gemif den empirischen Befunden das Zustandekommen von reli-
giéser Kommunikation nicht unbedingt vom religiésen Verstehen eines Einzelnen ab-
hingig ist, sondern davon, dass Einzelne inkludiert werden, als ob sie (bereits) religios
verstehen wiirden. Emisch wird des Weiteren davon ausgegangen, dass sich im Zuge
der Als-ob-Inklusion Teilnahmemoglichkeiten ergeben. Sie werden einbezogen und
werden dadurch (allmihlich) tatsichlich adressierbar.?®® Daraus kann gefolgert wer-
den, dass religiése Befihigung nicht von Einzelnen und ihrer Konstitution abhingig
ist. Vielmehr entsteht sie in der Erwartung gegeniiber den Einzelnen sowie durch die
Behandlung der Einzelnen: Wer religiés fihig ist, liegt in den Augen der Betrachten-
den. Zentral fir die Adressierung der Einzelnen und die Erhaltung von Gemeinschaft
ist, dass Menschen sehen, dass jemand als zur Gemeinschaft gehérig gilt.?”° Die Auf-
genommenen haben dann auch die Chance, religios verstehen zu lernen. Fiir den Er-
halt der Gemeinschaft ist Letzteres aber nicht unbedingt notig.

Spezielle Individualmafinahmen. In den Schilderungen iiber die religiose Par-
tizipation »behinderter« Menschen kommt immer wieder auch zum Ausdruck, dass
spezielle Mafinahmen erforderlich sein kénnen, um diese zu erméglichen. Hinsicht-
lich der Ebenen, auf der sie Verinderungen bewirken, lassen sich diese speziellen
Mafinahmen zwei verschiedenen Gruppen zuordnen: Eine Gruppe von Mafinahmen
stellt physische Anwesenheit bei religiosen Praktiken sicher und sorgt fir korrekte,
d.h. erwartungsgemifle Handlungen. Dies erfolgt iiber den Einfluss auf Einzelne. Die
anderen Gruppen spezieller Mafinahmen zielen auf eine Verinderung von Strukturen.

Die erste Gruppe spezieller Befihigungsmafinahmen richtet sich wie erldutert an
Individuen, ihre physische Anwesenheit und ihre Fihigkeit, erwartungskonform zu
handeln. Diese Mafinahmen bestehen z.B. darin, Assistenzen zur Verfiigung zu stel-
len, damit die Orte religiéser Praktiken erreicht werden kénnen und damit eine aktive
Teilnahme an Praktiken méglich wird. Die Heilerziehungspflegerin Frau F. weist da-
rauf hin, dass es in der katholischen Einrichtung, in der sie arbeitet, sonntags »extra
[eine]n Zwischendienst« zwischen zwei Dienstschichten gebe, der die Aufgabe hat, mit
den BewohnerInnen der Einrichtung in die Kirche zur Messe zu gehen.”" Mit Bezug

268 Nach Fuchs ist »die Autogenese des BewuRtseins an den Kontakt mit Kommunikation geknipft«
(ebd., S. 42).

269 Flreinespontane,voriibergehende Adressierbarkeitim Rahmen eines Ritualsvgl. FrauM.B., Z. 898f.
Sieheauch Kap.9.2.2.

270 Vgl.Sr.EW., Z. 846-850.

271 FrauC.F,Z. 853.

14.02.2026, 16:57:34. -

197


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Religion und Disability

aufeine 6kumenische Caritaseinrichtung schildert die katholische Marienschwester E.,
dass einige, die z.B. einen Rollstuhl benutzen, von anderen zur Kirche gebracht wer-
den;** dass andere bei Handlungen wihrend des Gottesdienstes begleitet werden oder
von ihr explizite Hinweise darauf erhalten, wie sie sich verhalten sollen.

Sr. EW.: Ihre grofSe Freude war, Advent war ihr Fest wenn die im Advent die Adventskerze
jeweils beim Kranz anziinden durfte das habenwa auch gemacht haben wir ihr halt geholfen is
jemand mit nach vorne dass sie die Kerze anziinden kann*"

Sr. EW.: Die eine die is so behindert [..] und die dh is so unruhig setzt sich da hin (klopft mit den
Fingern auf den Tisch)) setzt sich da hin (klopft an anderer Stelle mit den Fingern auf den Tisch))
setzt sich da hin (klopft an weiterem Punkt mit den Fingern aufden Tisch)) setzt sich da hin und
ist auch ne halbe Stunde vorher da [..] und die redet mit jedem die redet aber so schnell dass Sies
im Regelfall nicht verstehen, also mir gehts mindestens so, ja gut und denn, wenns nétig ist dann
lass ich es noch mal wiederholen und dann sag ich so aber jetzt miisstenwa musste jetzt mal Dich
entscheiden wo Du heute sitzen willst ja hier oder lieber dadriiben guckst es noch mal an und

dann sucht sie sich n Platz aus [...] und da bleibt die auch tapfer sitzen,”™*

Herr L., Leiter einer Diakonieeinrichtung, erwihnt, dass manchen BewohnerInnen
der Einrichtung die Worte der Dankgebete vor den Mahlzeiten vorgesprochen werden,
damit sie an dieser Praktik, die zu einem »gute[n] Ritual« geworden sei, teilnehmen
kénnen:

Herr E.L.: Manche kinn nich richtig reden oder manche machen so ((faltet die Héinde)) oder
manchen so ((faltet die Hinde auf andere Weise)) oder, manche lachen dabei aber ja das is ganz
verschieden jeder hat so seine Art daf- (lachend))/damit umzugehen/ [..] manche, muss man die
Worter vorsprechen, aber das is n gutes Ritual geworden am Anfang zu danken auch,*>

Die Differenz zwischen religios-gemeinschaftlichen Anforderungen an physische
Prisenz und an bestimmte Handlungen auf der einen sowie der Konstitution Einzel-
ner auf der anderen Seite wird in den genannten Fillen durch den Einsatz individuel-
ler Kompensatoren verringert. Der Blick auf den intertextuellen Kontext zeigt, dass es
sich bei den Beispielen fiir individuelle Kompensatoren von Frau F. und Schwester E.
um Situationen in allgemeinen Kirchen und Gemeinden, also um religiose Situatio-
nen, die nicht nur speziell fir »geistig behinderte« EinrichtungsbewohnerInnen ange-
boten werden, handelt. Dies kann als Hinweis darauf gedeutet werden, dass der Ein-
satz von Kompensatoren in allgemeinen Zusammenhingen toleriert wird. Ein Grund
dafiir liegt moglicherweise darin, dass der Einsatz von Kompensatoren nur eine ge-
ringe Verinderung von sonst tiblichen Abldufen darstellt — eben weil sie sich primir
an Einzelne, die gegeniiber der Struktur als eingeschrinkt erscheinen, richten, nicht
aber an alle Teilnehmenden oder an die Erwartungsstruktur.”® Eine im Vergleich

272 Vgl.Sr.EW., Z.273-276, 482-486 und 911-914.

273 Ebd., Z.273-276. Fir ein dhnliches Beispiel vgl. Herr O.R., Z. 606-618.

274 Sr.EW., Z.633-644.

275 HerrE.L., Z. 487-491.

276 Hierin kann wiederum eine mogliche Erklarung dafiir liegen, dass Menschen mit »korperlicher Be-
hinderung« prasenter in der Offentlichkeit und in allgemeinen religivsen Zusammenhangen sind

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

dazuweitaus stirkere Verinderung von Praktiken erfolgt in Fillen, in denen Fihigkeit
hergestellt werden soll, diese aber weder durch allgemeine noch durch individuelle
Losungen erreicht wird. Dies betrifft sowohl das Erreichen von Verstehen Einzelner
als auch solche Erwartungs-Handlungs-Differenzen, die nicht iiber individuelle Maf3-
nahmen aufgehoben werden kénnen. In der Tendenz sind die Darstellungen solcher
Praktikverinderungen, um die es im Folgenden geht, auf religidse Situationen inner-
halb des Sonderkontexts der Behindertenhilfe und Sozialtherapie oder kleiner (Teil-)
Gruppen einer Gemeinde bezogen.

Spezielle Strukturmaflnahmen. Erzielen die allgemeinen Maflnahmen zur Her-
stellung von Verstehen und spezielle Individualmafinahmen nicht das gewiinschte Er-
gebnis, kann es zu Versuchen kommen, dieses durch spezielle Mafinahmen, die sich
auf die Verinderung von Strukturen richten, zu erreichen. Dabei spielt den Beschrei-
bungen nach die Verwendung von Leichter Sprache”” in den gesprochenen, erkliren-
den Anteilen religiéser Praktiken eine Rolle (z.B. in der Predigt oder Verkiindigung, in
Gesprichskreisen und in Unterrichtsstunden).”® Einige GesprichspartnerInnen be-
schreiben des Weiteren eine Reduzierung oder Fokussierung von Lehrinhalten. So macht
der evangelische Pfarrer Herr R. deutlich, dass er die Taufe und Konfirmation nicht
von der Kenntnis bestimmter Inhalte abhingig mache. Er bemiihe sich zwar, dass die
T4uflinge und KonfirmandInnen aus der Diakonieeinrichtung nach Moglichkeit ein
»bisschen was auswendig« lernen, entscheidend sei dies aber nicht. Ausreichend seien
das Wissen, von Gott geliebt zu sein, und die Auerung des Wunsches, »zu Gott« oder
»zu Jesus gehdren« zu wollen:

Herr O.R.: Da hab ich mit d:h dem Kollegen dh tatsichlich dariiber diskutiert ((halb lachend))/was
Konfirmanden denn, wissen miissen (2) und ich hab gesagt/ wenn ein Konfirmand oder ne Konfirmandin
weifs Gott hat mich lieb reicht mir das aus //mhm// (lacht)) ((halb lachend))/so Ghm natiirlich hab
ich mich bemiiht bei den die, die das konnten/ dass sie auch n bisschen was auswendig gelernt
haben also 6h das Vaterunser oder so/ aber wenn nicht dann nicht ghm (1) ich halt das alles
fiir nicht entscheidend (2) [..] ich wiirde, nie wirklich nie behaupten dass es dh (1) notwendig
is bestimmte, Lehrinhalte (3) zu kennen um konfirmiert zu werden um, vollwertiges Mitglied
der Kirche zu werden [/mhm// das find ich diirften wir auch nicht also das steht uns gar nicht
zu [...] der Wille des Konfirmanden [/mhm okay// ich méchte konfirmiert werden [/mhm// das is
en wichtiges Kriterium [...] auch bei der Taufe eines erwachsenen Menschen mit einer geistigen
Behinderung reicht es mir aus wenn er sagt ich ich will zu Gott gehéren so [/mhm// oder ich ich
macht zu Jesus gehdren oder irgendwie so etwas [...] dh beziehungsweise wenn man so will is ein
Kriterium natiirlich ja man muss sich darauf vorbereiten /[/mhm// also man nimmt denn auch
Konfirmandenunterricht oder Taufunterricht ist, fiir unsere Kinder und Jugendlichen verkiirzt,

als Menschen mit »geistiger Behinderung«. Fir eine Einschdtzung der unterschiedlichen Prasenz
von Menschen mit »korperlicher« und von Menschen mit »geistiger Behinderung« vgl. Frau M.B.,
Z.580ff.

277 »Leichte Sprache ist eine sehr leicht verstiandliche Sprache. Man kann sie sprechen und schreiben.
Leichte Sprache ist vor allem fiir Menschen mit Lern-Schwierigkeiten. Aber auch fir andere Men-
schen. Zum Beispiel fiir Menschen, die nur wenig Deutsch kénnen. Fiir Leichte Sprache gibt es feste
Regeln. Menschen mit und ohne Lern-Schwierigkeiten haben die Regeln gemeinsam aufgeschrie-
ben«(Netzwerk Leichte Sprache 0.].).

278 Vgl.HerrD.A., Z.582-593, Herr E.L., Z. 480ff., Herr O.R., Z. 277-293, und Frau A.S., Z. 86-91.

14.02.2026, 16:57:34. -

199


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Religion und Disability

einfach weil, weils ihnen schwer fillt iiber ein so ganz langen Zeitraum G::h durchzuhalten und
deswegen d:hm also hier in der Gemeinde haben die Konfirmanden zwei Jahre Unterricht und

unsere Kinder und Jugendlichen nehm ein Jahr nur>daran teil

Eine Reduzierung bzw. Fokussierung auf Lehrinhalte, die als wesentlich empfunden
werden, beschreibt auch die katholische Marienschwester E. mit Bezug auf die religio-
se Unterweisung von Menschen, die als »geistig behindert« gelten:

Sr. EW.: Also ich hdtte mit den nich das Glaubensbekenntnis lern konn das hétte gar nich
geklappt ich habe mit den einzelne Sdtze gelernt ich glaube an Gott den Vater was heif3t das
denn fiir mich, ich glaube an Jesus Christus, hab mit den ganz sinnfillig, Jesus is am Kreuz
gestorben warum is er am Kreuz gestorben weil er mich gern hat und das ne ganze Stunde lang
nichts anderes nur das**°

In den aufgefithrten Passagen verweist Herr R. auf einen Unterschied zwischen dem
Konfirmationsunterricht »in der Gemeinde« und demjenigen fir »unsere Kinder und
Jugendlichen« der Diakonieeinrichtung; Schwester E. erwahnt, dass das Lernen des
Glaubensbekenntnisses »mit den [...] gar nich geklappt« hitte, und setzt ihr Vorgehen
damit implizit in Beziehung zu einer herkémmlichen Verfahrensweise. Beide Ver-
gleiche deuten auf Verinderung zu einer sonst iiblichen Ausgestaltung der Unterwei-
sungspraktik hin. Die Verinderung erfolgt offenbar in der Logik der Darstellung, weil
davon ausgegangen wird, dass die tibliche Gestaltung nicht zum angestrebten Ziel
fihre.

Zu Veranderungen der Gestaltung von Praktiken kann es auch bei Handlungsbe-
schrinkungen, die nicht durch den Einsatz von individuell kompensatorischen Maf3-
nahmen gemindert oder aufgehoben werden kénnen, kommen. Die Interviews ent-
halten einige Beispiele dafiir: Ist es aufgrund des physisch-gesundheitlichen Zustands
eines Menschen nicht méglich, eine Handlung wie das Zeichnen eines Aschenkreuzes
auf die Stirn am Aschermittwoch durchzufithren, kann dies durch einen Segen ohne
Aschenkreuz ersetzt und als »genauso giiltig« und als gleichwertige Versicherung der
Zugehorigkeit erachtet werden:

Sr. EW.: Der {Junge} hat Krebs [...] ich hab den {Kindern} n Aschenkreuz verteilt und hab dann
weil ich weifS er ist muss noch n bisschen aufpassen dann weifst Du was ich geb dir kein Aschen-
also nich direkt die Asche auf die Stirn sondern ich geb Dir einfach nur so en Segen is aber genauso
giiltig (1) ja das Kind muss merken es gehort dazu auch wenn das jetz nich moglich is*®'

Ist die physische Anwesenheit in der Kirche nicht realisierbar, kann ein Ritual wie das
der Konfirmation, das iiblicherweise in einer Kirche stattfindet, an einen anderen
Ort — z.B. in die privaten Wohnriume der/des KonfirmandIn - verlegt werden;*®* oder

279 HerrO.R., Z. 524-547 und 551-563.
280 Sr.EW.,Z.701-705.
281 Ebd., Z.745-750.

282 Vgl. Frau AW., Z. 721f,, 752f. und 757-767. Frau W. erklart selbst nicht, warum eine »Hauskonfirma-
tion« in ihrem Fall durchgefithrt wurde. Moglicherweise stiinde ihre Erklarung im Widerspruch
zu dem Bild von Kirche, das sie im Interview prasentiert: In ihrer Prasentation sind kirchliche Zu-

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Gottesdienste werden per Videoiibertragung in der Wohneinrichtung gezeigt.?® Ist
ein verbal artikuliertes Bekenntnis, das gingigerweise Teil der Konfirmation und Fir-
mung ist, nicht leistbar, kann dies als nicht entscheidend und das Einsegnen ohne die-
ses und stattdessen aufgrund anderer Kriterien fiir angemessen betrachtet werden:

Frau K.).: Das Bekenntnis der jung Menschen die sich dazu richtig bekenn kénn is okay is wichtig
is wertvoll, kinn sie gerne machen also aber die die das eben nich kdnn ja warum sollen die denn
aber nich (1) also wenn die jetz nich ja sagen konn oder irgendwie sich artikulieren konn [/mhm//
warum sollen die denn aber nich eingesegnet werden [/mhm// wenn ich merke das tut dem Kind
gut das Kind méchte das dann ja wiirde ich dann auch dafiir sprechen®®*

Die Diskrepanz zwischen Anforderungen und Fihigkeiten, die religiése Partizipation
verhindert, wird in diesen Fillen nicht mittels einer Kompensation der mangelnden
Fihigkeiten aufseiten des Individuums geschlossen. Stattdessen wird durch eine
Verinderung der Praktiken eine Ubereinstimmung geschaffen und damit Fihigkeit
zur Partizipation hergestellt. Hinter der Verinderung der Praktiken oder einzelner
Elemente dieser steht eine Verinderung der Fihigkeitserwartungen: Die Annahmen
dariiber, was die Voraussetzungen fiir die Teilhabe an religiosen Zusammenhingen
— damit deren Wirksambkeit nicht infrage gestellt wird - sind, verindern sich. Am Bei-
spiel der Beschreibungen einer Heimmesse der Heilerziehungspflegerin Frau F. und
einer Beschreibung von Opferfeiern in einer anthroposophisch-sozialtherapeutischen
Lebensgemeinschaft der Hausmutter Frau B. kann noch einmal die Verinderung der
Erwartungen, was ein angemessenes Verhalten in einem religiésen Zusammenhang
ausmacht, veranschaulicht werden:

Frau C.F.: Wenn wir son Gottesdienst haben und andere bereiten den fiir alle vor das is was
Besonderes dass es dann natiirlich bisschen unruhig is das is normal und ich sag mir das stort den

sammenhange solche, aus denen sie im Gegensatz zu anderen Situationen unabhangig von ihrer
kérperlichen Konstitution berticksichtigt wird. Dass die »Hauskonfirmation« Folge einer Diskrepanz
zwischen den Anforderungen des Kirchenraums und ihrer kérperlichen Konstitution gewesen sein
konnte, ist eine mogliche Hypothese. Sie griindet z.B. darauf, dass alle anderen Ausschliisse, die
Frau W. schildert, im Zusammenhang mit ihrer kérperlichen Konstitution stehen. Dass diese Dis-
krepanz (sollte die Hypothese zutreffen) nicht durch eine individuell kompensatorische Mainah-
me Uberbriickt wurde, liefSe sich damit erklaren, dass im betreffenden gesellschaftlichen Kontext
keine entsprechenden Kompensatoren zur Verfligung standen. Der gesellschaftliche Kontext der
Konfirmation Frau W.s unterscheidet sich deutlich von den gesellschaftlichen Kontexten aller an-
deren geschilderten Konfirmationen, Firmungen etc. Daraus ergibt sich ein Hinweis darauf, dass
die hier dargelegte Feststellung, dass konstruierte physische Unfihigkeiten innerhalb allgemeiner
religioser Zusammenhinge kompensiert werden, an den gesellschaftlichen Kontext, der in dieser
Untersuchung fokussiert wird, gebunden ist und/oder nur bis zu einem gewissen Grad verkérperter
Anforderungsfihigkeitsdifferenz zutreffend ist.

283 Vgl.FrauC.F, Z. 826-829.

284 Frau K., Z. 871-876. Woran Frau ]. merkt, dass ein Kind eingesegnet werden mochte, erldutert sie
nicht. In einem Interview mit einer katholischen Ordensfrau, das von der Verfasserin im Rahmen
einer anderen Arbeit gefiihrt wurde, wird das Strahlen der Augen als Beleg fiir Zustimmung und
Verstandnis religioser Lehrinhalte bei einem nonverbal kommunizierenden Schiiler des Kommu-
nionsunterrichts beschrieben.

14.02.2026, 16:57:34. -

201


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202

Religion und Disability

lieben Gott ja nich [/mhm// ne er hat ja nich umsonst gesagt alle konn zu mir komm [...] wenn wir
hier Heimmesse haben dann gehen alle egal wie lauts und unruhigs dann is*®*

Frau M.B.: Wirerleben das wirklich als absolute Fiille von Menschenleben //mhm// hier, und und
jeder kann so sein wie er will und wenn einer mal blubbert irgendwie zwischendurch dann kenn
wir dasja auch alles und dann, sagt man sich och (lachend))/der schon wieder/ und und dann is es
auch sofort wieder zu Ende und es es stort iiberhaupt gar kein*®

Frau F. und Frau B. machen deutlich, dass sich die Sonderpraktiken deutlich von den
allgemeinen, offentlichen religiésen Praktiken unterscheiden. Nur im begrenzten Be-
reich der Sondereinrichtung gelten die im Vergleich zu allgemein-6ffentlichen Erwar-
tungen verdnderten Mafistibe. Dies verweist darauf, dass die jeweilige Normalitit
und ihre Maf3stibe auf Aushandlung und Konsens beruhen.

Eine extreme Variante der Praktikinderung, um Partizipation zu ermoglichen,
kann in den Schilderungen des Leiters einer Diakonieeinrichtung, Herrn L., gesehen
werden. Er stellt eine weitgehende Loslosung religiéser Handlungen von herkomm-
lichen Begriffen und Praktikformen auf der Seite der Betreuenden sowie von der reli-
giosen Deutung auf der Seite der Betreuten, um deren religiose Adressabilitit es geht,
dar. Sein Ausgangspunkt ist das Anliegen, dass diejenigen, »die [...] mit dem Glauben
nichts anfang« kénnen, »die [...] gar nicht damit aufgewachsen«**” sind, eingebunden
werden sollen. Dafiir miissten sie iiberhaupt nicht verstehen, dass es sich um einen
religiosen oder religios begriindeten Zusammenhang handelt, in dem sie beriick-
sichtigt werden. Es sei eine »Herausforderung«, dass »christliche Werte«, »unser
Menschenbild was wir haben [und] unser Gemeinschaftsgefithl« und »unsere Wert-
schitzung [..] in ganz praktische Dinge [des Alltags] einfliefRen« und diese so den Be-
treuten zukommen zu lassen. So dufiere sich Religion schliefilich darin, dass »ne gute
Atmosphire« zu spiiren sei.?®® Herr L. beschreibt damit quasi eine Ubersetzung von
Religion in nicht-religidse Sprache. Gemif seinen Ausfithrungen habe diese Uberset-
zung vollstindig auf der Seite der Betreuenden zu erfolgen. Religion entsteht dabei
sozusagen einseitig auf der Seite der Betreuenden. Aus der Sicht Herrn L.s partizi-
pieren die Betreuten an Religion, ohne es zu verstehen. Nicht die Betreuten miissen
intendieren, religiése Informationen mitzuteilen; mitgeteilte Informationen miissen
von den Betreuenden als religios verstanden werden. Religion wird auf der Seite der
Betreuenden allein dadurch, dass sie mitgeteilte Informationen als religiés verstehen,
(re-)produziert und damit von den vorherigen Semantiken gelost.

Eine dhnliche Darstellung einer einseitigen Reproduktion religioser Kommu-
nikation findet sich im Gesprich mit Herrn R., der ebenso wie Herr L. eine leitende
Position in einer Diakonieeinrichtung innehat. In diesem Fall geht es bei der religio-
sen Inklusion nicht religiés anschliefiender Personen jedoch nicht um Menschen, die

285 FrauC.F,Z.701-704 und 849f. Dazu, dass Leute im allgemeinen Gottesdienst durch bestimmtes Ver-
halten gestort werden vgl. Z. 836-840.

286 FrauM.B.,Z. 688-692. In einem Dom aufRerhalb der Einrichtung store das gleiche Verhalten jedoch
die anderen (Z. 667f).

287 HerrE.L, Z. 451f.
288 HerrE.L., Z. 453-459 (Einfliigung en der Verfasserin).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

als »geistig behindert« gelten, sondern um MitarbeiterInnen der Diakonie, die »nicht
christlich« oder »nicht glaubig« sind:

Herr O.R.: Auch die nicht christlichen Mitarbeiter nicht gldubigen Mitarbeiter haben Anteil an
dem Diakoniegeschehen [[mhm// und haben Anteil daran dass Gottes Liebe zu den Menschen
Gestalt gewinnt auch wenn sie das fiir sich nie so sagen wiirden®®®

Damit kann davon ausgegangen werden, dass es sich bei der einseitigen Reproduktion
religiéser Kommunikation nicht um ein Spezifikum in der Reaktion auf Menschen,
die als »geistig behindert« gelten, handelt. Vielmehr kann diese als allgemeine Strate-
gie der Beteiligten gedeutet werden, religiose Kommunikation zu erhalten, wenn sie
sich in einer Situation mangelnder religiéser Anschliisse wiederfinden.

Religiose Praktiken stellen also Befihigungskontexte dar. Unter dem Eindruck,
dass Unfihigkeit konstatiert wird und dem Anliegen, in die Gemeinschaft inkludie-
ren zu wollen, kommt es zu vielfiltigen Mainahmen, die der Herstellung von religio-
ser Fahigkeit, also von religiser >Inkludierbarkeit« dient. Auffillig ist, dass in diesem
Zusammenhang hiufig wiederkehrende und stereotypisierte, also ritualisierte Hand-
lungen erwihnt werden.

1.2.4 Herstellung von Fahigkeit in Ritualen

Um Einzelne religios >inkludierbar< zu machen, werden zahlreiche Mafinahmen an-
gewendet: Wie oben aufgezeigt, gibt es eigens auf (Re-)Inklusion ausgerichtete Ein-
richtungen sowie allgemeine und spezielle Praktiken zur Herstellung religiser Fi-
higkeit. Diese Feststellung wirft die Frage nach den Griinden dafiir auf, dass religiése
Befihigung im Allgemeinen und von Menschen, die als »geistig behindert« gelten, im
Speziellen mit Nachdruck verfolgt wird. Wie zu Beginn dieses Teils der vorliegenden
Arbeit erliutert, kann vermutet werden, dass die UN-BRK, das Inklusionsparadigma
und die zunehmende Verbreitung eines Verstindnisses von »Behinderung« nach dem
sozialen Modell dazu fithren, dass die Partizipation von Menschen, die als »geistig be-
hindert« gelten, aktuell - zumindest offiziell — positiv gewertet und geférdert wird.
Dies wiederum kann zur Folge haben, dass die entsprechend klassifizierten Personen
auch in religiésen Kontexten nicht mehr ausschlief3lich als passive, hilfebediirftige
Objekte von Mildtitigkeit betrachtet, sondern als aktive und méglichst gleichberech-
tigte Partizipierende eingebunden werden sollen.?® UN-BRK, Inklusionsparadigma
und ein bestimmtes Verstindnis von »Behinderung« werden in den Interviews jedoch
nicht als Argumente fiir religiése Partizipation von Menschen, die als »geistig behin-
dert« gelten, genannt. Sie spielen vielmehr eine Rolle bei der Darstellung des Anlie-
gens, allgemeine, nicht-religiose Partizipation zu realisieren.

Fir die Betreuenden, die interviewt wurden, scheint Religion vielmehr ein ent-
scheidendes Mittel auf dem Weg hin zu der erwiinschten nicht-religiosen gesell-
schaftlichen Partizipation zu sein. Wie oben dargelegt, wirken aus ihrer Sicht ins-

289 HerrO.R., Z. 700ff.

290 Auf Theologien der Behinderung oder Inklusionstheologien wird in den Interviews nicht rekurriert
—ganzim Gegensatz zum Schlagwort»Inklusion«. Theologien der Behinderung und Inklusionstheo-
logien scheiden daher als Grundlage oder Motor dieser Entwicklung aus.

14.02.2026, 16:57:34. -

203


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204

Religion und Disability

besondere religios gebundene Organisationen als Moderatorinnen von »Inklusion«.
Fordern religiése Lehren und Praktiken Kompetenzen und Kontakte, die zu einer
polykontexturalen Adressabilitit beitragen, schaffen religiése Praktiken eine nétige
Alltagsstruktur fiir Einzelne und Gruppen und Gott hilt Einzelne zu Handlungen an,
die zu Partizipation fithren. Die Motivation der Betreuenden, die religidse Partizipa-
tion »geistig behinderter« Menschen zu gewihrleisten, lasst sich also nicht allein auf
eine positive Bewertung von Partizipation an sich zuriickfithren. Thren Darstellungen
nach geht es ihnen bei der Sicherstellung religiéser Teilhabe primir um den weiteren
Nutzen, der sich aus ihr fiir Einzelne und Gruppen ergibt. Daran lasst sich die Frage
anschlieflen, wie es dazu kommt, dass gerade Religion als in dieser Weise nutzbrin-
gend erlebt und geschildert wird. Um diese Frage zu beantworten, ist zunichst festzu-
halten, dass die niitzlichen Effekte nicht durchweg allgemein Religion zugeschrieben
werden, sondern vor allem religiésen und religios konnotierten Ritualen.*' Da Rituale
mit Religion gleichgesetzt werden, entsteht der Eindruck, dass Religion geeignet ist,
die >Gesellschaftsfahigkeit« von Menschen, denen eine »geistige Behinderung« zuge-
schrieben wird, zu steigern. Die aufgeworfene Frage ist daher zu konkretisieren: Wel-
che Charakteristika und Inklusionsmechanismen weisen Rituale auf und wie kénnen
die Wirkungen von Ritualen, die den Schilderungen nach tber rituelle und religise
Kontexte hinausreichen, erklirt werden?

Kontinuitit und Repetitivitit als Charakteristika von Ritualen. Rituale werden
als gleichzeitig konstant und repetitiv beschrieben. Die evangelische Férderschulleh-
rerin Frau J. hebt hervor, dass Rituale regelmifig durchgefiithrt und nicht verdndert
werden. Aufierdem werde die Unveranderlichkeit von Ritualen akzeptiert und sogar
erwartet:

FrauK.).: Esis=gibt auch Andachten jede Woche und das is en fester Bestandteil unseres Systems
und das machen die Kinder gerne mit und, das is en Ritual und Rituale sind ja sowas (2) Erhabenes
fiir die Kinder [...] das is einfach was Feststehendes dadvan is nichts zu riitteln //mhm// das Ritual
is so das Ritual mach ich so mit und das wehe es dndert sich also das is einfach so ne feststehende
GrofRe vielleicht der beste Ausdruck??

Die anthroposophische Hausmutter Frau B. weist mit Bezug auf die sonntigliche Op-
ferfeier darauf hin, dass ein stets gleichbleibendes Ritual regelmifig wiederholt wird.

Frau M.B.: Und da steht man ja wirklich ja das is Jahrzehnte eingeiibt fiir d- fiir d- fiir einige die
eben wirklich schon ganz lange hier leben*

Es lasst sich einerseits feststellen, dass Einzelne den Ablauf von Ritualen gut lernen
konnen, weil sich Rituale immer wieder in gleicher Weise wiederholen. Einzelne miis-
sen sich nicht auf verschiedene Handlungsoptionen einstellen und flexibel reagieren,
sondern auf genau eine Handlung. Zumindest auf lange Sicht ermdglichen Rituale

291 Zunichstwird hiervon deremischen Verwendung des Begriffs»Ritual«fiir wiederkehrende, stereo-
typisierte Handlungen mit religioser Pragung ausgegangen.

292 FrauKl]., Z. 530ff. und 544ff.

293 FrauM.B., Z.143f. Vgl. auch in Bezug auf Hauseltern Frau M.B, Z. 1016-1019, und in Bezug auf Freiwil-
ligendienstleistende Frau K.]., Z. 566ff.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

aufgrund ihrer Kontinuitit und Repetitivitit aufeinander abgestimmte, erwartungs-
konforme Handlungen einer Gruppe. In systemtheoretischer Perspektive lisst sich an-
dererseits konstatieren, dass Rituale stirker inkludieren, als dass sie exkludieren und
dies wiederum in grofierem MafRe als andere Zusammenhinge. Diese vergleichsweise
hohe >Inklusionsrate« liegt in systemtheoretischer Perspektive darin begriindet, dass
Rituale eine Form der Kommunikation sind, die Kommunikation stark einschrianken.
Luhmann nennt dies »Kommunikationsvermeidungskommunikation«.?* Rituale sind
also dadurch gekennzeichnet, dass sie »rigide die Identitit von Information und Mit-
teilung vor[schreiben], sodass Verstehen und damit die Variation von Kommunikation
unmoglich gemacht wird.«** In Ritualen ist vorgegeben, wie eine Handlung zu deu-
ten und wie an eine Handlung anzuschlieRen ist.?’® Der Fortgang eines Rituals hingt
so gesehen nicht davon ab, wie eine Handlung intendiert oder gestaltet ist. Wie eine
Handlung verstanden wird, steht im Vorfeld fest. Infolgedessen sind Rituale nicht so
sehr von einer spezifischen Konstitution und Handlungsweise Einzelner abhingig,
sondern tolerieren eine grofle Bandbreite der Personen, die sie inkludieren.

Storungsanfilligkeit und Storungsresistenz von Ritualen. Theoretisch sind Ri-
tuale extrem storungsresistent. Emisch wird Ritualen aber eine hohe Stérungsan-
falligkeit zugeschrieben. Bleibt eine bestimmte Handlung aus oder erfolgt eine nicht
akzeptierte Handlung, kann aus Sicht der GesprichspartnerInnen der Fortgang eines
Rituals verhindert und das Ritual als Ganzes samt seiner Effekte scheitern. Um die-
ses Risiko moglichst gering zu halten, wird vielfach bereits im Vorfeld von Ritualen
eine Auswahlvon fihigen Teilnehmenden getroffen.”” Dariiber hinaus lassen sich aus
den Interviews weitere Faktoren ableiten, die dazu beitragen, dass sich die potenzielle
Stérungsresistenz von Ritualen entfaltet: Zum einen kénnen religiése Vorstellungen
Verschiedenheit legitimieren. Zum anderen ist es fiir den erfolgreichen Fortgang von
Ritualen zutriglich, wenn bekannt ist, dass es zu Handlungen kommen kann, die als
abweichend empfunden werden kénnen. Aufierdem sind verschiedene Ausdruckswei-
sen anschlussfihig, wenn die konkreten Ausdrucksweisen in der Gruppe der Teilneh-
menden bekannt sind.

Aufgrund der Einschrinkung von Kommunikationsvariationen und aufgrund
der drei genannten Faktoren kann eine abweichende Handlung z.B. ignoriert werden,
d.h. ohne Anschluss bleiben. Die Handlung bleibt damit folgenlos und wirkt nicht als
Stérung. Des Weiteren kann an eine Handlung so angeschlossen werden, wie vorge-
sehen — auch wenn die Handlung ungewéhnlich ist. Eine (ungewohnliche) Handlung
wird damit als giiltig bestdtigt. Auch wenn erwartete Handlungen ausbleiben, kann
wie vorgesehen fortgefahren werden, da ein jeweils nichster Schritt festgelegt und
bekannt ist.

In einer Aussage der anthroposophischen Hausmutter Frau B., die auf die Opfer-
feiern in der Lebensgemeinschaft bezogen ist, zeigt sich, dass zum einen die Erfah-
rung einer Bandbreite an Handlungs- und Verhaltensweisen als Ausdruck einer »Fiille

294 Luhmann1997,S. 235.
295 Kott2003,S.127.
296 Vgl. Walthert 2010, S. 258.

297 Siehe Kap. 8.2.2. Die Voraussetzungen dafir, dass Kommunikationsvermeidungskommunikation
erfolgreich sein kann, werden also dann deutlich, wenn diese Exklusionsvorgange in den Blick ge-
nommen werden.

14.02.2026, 16:57:34. -

205


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206

Religion und Disability

von Menschenleben« gedeutet wird. Sie umfasst auch Verhalten, das gewohnlich als
Abweichung oder Stérung empfunden wird.*® Mit der Deutung als »Fiille von Men-
schenleben, die religios konnotiert ist, wird diese Bandbreite religios legitimiert und
moglicherweise auch positiv bewertet. Zum anderen macht Frau B. deutlich, dass ein
Verhalten, das andernorts als Stérung gilt, im Zusammenhang der Einrichtung be-
kannt und erwartbar ist. In der Konsequenz wird dieses Verhalten eben nicht als Sto-
rung des Ritualablaufs empfunden, sondern ist tolerierbar und wirkt nicht als Stérung
fort:

Frau M.B.: Wir erleben das wirklich als absolute Fiille von Menschenleben //mhm// hier, und und
jeder kann so sein wie er will und wenn einer mal blubbert irgendwie zwischendurch dann kenn
wir dasja auch alles und dann, sagt man sich och ((lachend))/der schon wieder/ und und dann is es
auch sofort wieder zu Ende und es es stort iiberhaupt gar kein®®

Eine Legitimation und positive Bewertung von Verschiedenheit betont auch der evan-
gelische Pfarrer Herr R.:

Herr O.R.: Der Geist Gottes wirkt eben durch in dieser Gemeinschaft der Verschiedenen [..] ich
erleb es grade hier am Ort [..] wie, gut es fiir die Kirchengemeinde ist dass an ihrem Leben [..]
viele Menschen mit einer geistigen Behinderung beteiligen //mhm// und ich glaube dass das auch
ein geistlicher wesentlich auch ein geistlicher Cewinn ist*®°

Die Beschreibungen und Argumentationen der Heilerziehungspflegerin Frau F., die
als Angehorige einer evangelischen Kongregation in einer katholischen Einrichtung
arbeitet, bringen zum Ausdruck, dass Vorkommnisse, die eine Messe storen konnten,
in einem bestimmten Rahmen bzw. unter bestimmten Voraussetzungen tolerierbar
sind. Auch dort wird klar, dass der Bezug auf ein religiéses Motiv zur Legitimierung
von Handlungen und Verhalten beitrigt.

Frau C.F.: Wenn wir son Gottesdienst haben und andere bereiten den fiir alle vor das is was
Besonderes dass es dann natiirlich bisschen unruhig is das is normal und ich sag mir das stort
den lieben Gott ja nich [/mhm// ne er hat ja nich umsonst gesagt alle konn zu mir komm [..]
wenn wir hier Heimmesse haben dann gehen alle egal wie lauts und unruhigs dann is weil die
Heimbewohner untereinander tolerieren (da ja)*'

Frau F. weist zudem daraufhin, dass die Teilnehmenden (in diesem Fall die Heimbe-
wohnerInnen) die auftretende Lautstirke und Unruhe tolerieren. Dies verweist auf
die Notwendigkeit des Konsens dariiber, was als akzeptabel gilt und was nicht. Wenn
eben diese Akzeptanz nicht gegeben ist, ist ein Ritual stérungsanfillig.

Die Schilderungen der anthroposophischen Hausmutter Frau B. verweisen darauf,
dass das Wissen darum, dass es zu Handlungen kommen kann, die als abweichend

298 Vgl. FrauM.B., Z. 593-600 und 667f.
299 Ebd.,Z.689-692.

300 HerrO.R,, Z.695-711.

301 FrauC.F,Z.701-704 und 849f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

empfunden werden kénnen, dafiir von Bedeutung ist, dass diese Handlungen nicht
als stérend empfunden werden, sondern anderweitig eingeordnet werden kénnen:

FrauM.B.: Man kénnteja, drauf hinweisen und sagenjetz komm mal ich weifs das war mh war mal
bei uns aber wussten wir dann vorher jetzt kommt ne Gruppe aus ner (1) befreundeten Einrichtung
von aufSerhalb denn kam die mal zu fiinft da und dann wussten wir das ja schon [mhm// dann
safSen die da halt

RIM: Aber es hilft dann also zu wissen ih da komm Leute aus ner Einrichtung also das vorher
zu wissen sich drauf vorbereiten zu konn das is jemand aus ner Einrichtung und dann hilft es das
diese Verhaltensweisen auch zu L akzeptieren

Frau M.B.: Dann kinnte man- dieja so ein- ein(schlieflen)*°*

In diesem Beispiel wirkt die Kategorie »Behinderung« (»Gruppe aus ner befreundeten
Einrichtung«) selbst als Legitimation von Handlungen. Sie kommt damit als Konflikt-
I6sungswissen in einem religiésen Kontext zum Einsatz und der Erfolg des Rituals
ist infolge dieser Strategie nicht gefihrdet, sondern es kommt zum Einschluss in das
Ritual.

Die anthroposophisch Betreute Frau T. gibt ein Beispiel dafiir, dass unterschied-
liche Handlungsweisen im Ritual gleich verstanden werden: Gewohnlich gilt das Auf-
stehen als Zeichen fiir die Bereitschaft, die Kommunion durch Antippen der Stirn oder
Handauflegen®® in der anthroposophischen Opferfeier der Lebensgemeinschaft, in
der Frau T. wohnt, zu empfangen. Frau T. beschreibt, dass die Handlungshaltenden
jedoch auch dann die Stirn oder den Kopf berithren, wenn die Teilnehmenden nicht
aufstehen, sondern sitzen bleiben und mit den Fingern gegen ihre Stirn tippen, da die
Handlungshaltenden dies entsprechend verstehen und entsprechend anschlief3en:

FrauV.T.: Dagehen (wir=bei) der Opferfeier geht jajemand rum und sagt ich darfempfang Christi
Geist //mhm// und (da geht sie) auch bei Leuten die nich und dann bleibt sie geht nicht gleich weg
bleibt sie dann stehen, und dann, geht sie weiter und spricht dann jeden an [imhm// (2) auch die
nicht sp- laufen konn n-nur mit dem Gehwagen die sitzen bleiben denn sitzen, und dann machen
die so ((tippt sich auf die Stirn)) //mhm// und da weifS derjenige dass sie auch das will //mhm// dass
man ihn die Hand dahin (1)*°*

Moglicherweise spielt auch in diesem Fall der Legitimierung abweichender Handlun-

gen (Sitzenbleiben) das Konfliktldsungswissen »Behinderung« eine Rolle.
Zusammenfassend kann festgehalten werden: Aufgrund der Kommunikations-

vermeidung, die Ritualen inhdrent ist, und den genannten Faktoren der religiésen Le-

302 FrauM.B., Z.719-722 und 759-764.

303 Steinerbeschreibt, dass bei der Sonntagshandlung fiir Kinder das Handauflegen oder Handreichen
mit den Worten »Der Gottesgeist wird sein mit dir, wenn du ihn suchest« ein Ersatz fiir oder Hin-
weis auf die Kommunion sei. Die Kinder sollen nach Steiner antworten: »Ich will ihn suchen.«In der
Opferfeier werden gemaR Steiner an der entsprechenden Stelle die Worte »Christi Geist lebe in dir«
gesprochen und dabei die Stirn der Gemeindemitglieder mit zwei Fingern beriihrt. Die Gemeinde-
mitglieder sollen darauf antworten: »Ich darf empfangen Christi Geist« (1997, S. 27 und 79).

304 Frau VT, Z. 238-243. Zum Kennen als Voraussetzung fir das Verstehen in einem nicht-religiésen
Kontextvgl. Z. 212-215.

14.02.2026, 16:57:34. -

207


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Religion und Disability

gitimation von Verschiedenheit, der Erwartung von Variationen und der Bekanntheit
von Ausdrucksweisen, konnen Rituale eine grofiere Bandbreite an Personen inkludie-
ren als andere Zusammenhinge. Im Kontext von Ritualen erscheint folglich eine gro-
3ere Bandbreite an Menschen rituell fihig bzw. rituell inkludierbar.

Annahmen der Gleichheit von Ritualteilnehmenden. Mit Blick auf einzelne Men-
schen und Gruppen kann ein weiterer Effekt von Ritualen festgestellt werden: Ritual-
teilnehmende empfinden sich in einer Ritualsituation als gleich bzw. setzen Gleich-
heit der Anwesenden voraus. Sie projizieren die Haltungen und Empfindungen, die
sie selbst mit dem Ritual verbinden, auf die jeweils anderen Ritualteilnehmenden. Die
Annahme einer Gleichheit zwischen den Teilnehmenden eines Rituals wird z.B. in
einer Beschreibung von Frau H., der Leiterin einer 6kumenischen Caritaseinrichtung,
anschaulich. Es deutet sich in dieser Beschreibung an, dass die gemeinsame Anwesen-
heit als Anhaltspunkt fiir eine dhnliche Haltung (»dhnlich ticken wie ich«) betrachtet
und dies als »Gemeinschaft« gedeutet wird:

Frau N.H.: En Gottesdienst is einfach fiir mich bewusst auch ne Stunde Stille ma fiir mich n
Stiickchen nachzudenken fiir mich (1) mich auf Menschen einzulassen die ja an bestimmten
Stellen dhnlich ticken wie ich dhm die nen, der Rahmen dieser Gemeinschaft wichtig is*®

Die Heilerziehungspflegerin Frau F. beschreibt das gemeinsame Gebet mit den Be-
wohnerInnen einer Wohneinrichtung fiir Menschen mit »geistiger Behinderung« vor
einer Mahlzeit. Das Gebet bezeichnet sie als »Ritual«. Ahnlich wie Frau H. geht Frau F.
davon aus, dass diejenigen, die gemeinsam beten, das Gleiche wissen und empfinden.
Im Moment des Betens, in dem die Anwesenden das Gleiche wissen und empfinden,
konstatiert Frau F., entstehe »Gemeinschaft«. Dies impliziert zum einen, dass »Ge-
meinschaft« fir sie auf Gleichheit beruht. Zum anderen verweist ihre Beschreibung
darauf, dass ihrer Erfahrung nach Gleichheit und damit »Gemeinschaft« durch Ritu-
ale entstehen bzw. Rituale dazu da sind, Gleichheit und »Gemeinschaft« herzustellen:

Frau C.F.: Und ich denke durch das Gebet das wissen auch die Heimbewohner, m:h ((schnalzt mit
der Zunge)) ist son-sone Gemeinschaft in dem Moment in der Gruppe, [[mhm// so und ich denke
das empfinden die genauso die wiirden das vielleicht nich so sagen aber das empfinden die auch
dass durch das Gebet das is wie son Ritual**®

Die Annahme der Gleichheit bzw. die Projektion des eigenen Wissens, der eigenen
Haltung und Empfindung auf die weiteren Ritualteilnehmenden beruht auf zwei
Umstinden: (1) Wissen, Haltungen und Empfindungen sind niemals selbst sichtbar,
sondern immer nur anhand von Handlungen erkennbar. So bringt es auch die For-
derschullehrerin Frau J. zum Ausdruck:**” Im Zuge ihrer Ausfithrungen zur Selbst-
beurteilung von »behinderten« Menschen hilt sie fest, dass sich die Gefithle von Men-
schen mit und ohne »Behinderung« im Allgemeinen nicht unterschieden. Sie weist
auflerdem darauf hin, dass die Gedanken eines Menschen nicht direkt fiir einen ande-
ren erkennbar seien. Gefithle und Gedanken wiirden erst fiir andere zuginglich, wenn

305 FrauN.H.,Z.180ff.
306 FrauC.F,Z.773-777.

307 Damitdecken sich an dieser Stelle emische Sichtweise und etische Perspektive.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

sie z.B. in Sprache oder anderes Verhalten oder Handeln transformiert und vermittelt
witrden. Auch dies sei, so betont auch FrauJ., von allgemeiner Giiltigkeit:

FrauK.).: Man kann nich in die Kopfe reingucken was die dann denken so [...] aber, die Gefiihle sind
bei Behinderten glaub ich ganz genau das Gleiche wie bei (1) nicht Behinderten [..] das Wichtige is
Gott hat mich lieb [..] manche sagens manche kionns verbalisieren manche aber auch nich //mhm//
dann merkt man das einfach daran, gehen sie jetz gerne haben sie Religion gerne oder wie wie,
wie dufSern sie sich das sieht man an den Augen das sieht man am ganzen Tun [mhm// wie bei
normalen Menschen®*®

(2) Da im Ritual Menschen gleich oder aufeinander abgestimmt handeln bzw. da Ri-
tuale aufgrund ihrer Verweigerung verschiedener kommunikativer Anschlussoptio-
nen das Verstehen derjenigen Handlungen, die erfolgen, vorgeben, entsteht bei den
Teilnehmenden der Eindruck, dass die Anwesenden gleich denken und fithlen: Glei-
che Handlungen und die vermeintliche Eindeutigkeit der Handlungen, die daraus re-
sultiert, dass die Kommunikationsform des Rituals das Verstehen von Handlungen
vorgibt, wird als Gleichheit von Wissen, Haltungen und Empfindungen gedeutet. In
dieser Situation meinen Einzelne die jeweils anderen im Ritual zu verstehen, und an-
dererseits fithlen sich die Einzelnen im Ritual durch die jeweils anderen verstanden.>*
In der Form des Rituals hat Kommunikation hohe Erfolgsaussichten. Die Form des
Rituals verweigert nicht nur verschiedene Optionen von Kommunikation — den einen
kommunikativen Anschluss, den sie zulisst, erleichtert sie dadurch. Das Erleben von
Gleichheit und gelingender Kommunikation bzw. Interaktion im Ritual ist dann be-
sonders eindriicklich, wenn sie unter Beteiligung derjenigen erfolgt, die in anderen
Zusammenhingen als nicht, kaum oder schwer verstehbar und ebenso wenig verste-
hend, also als »geistig behindert, erlebt werden.

In der in dieser Arbeit eingenommenen Perspektive tritt deutlich hervor, dass die
Form der Kommunikation (hier: Ritual) Ursprung der Fihigkeit und >Inkludierbarkeit
von Personen ist. Emisch hingegen wird Fihigkeit (wie auch Unfihigkeit) Individu-
en zugeschrieben. Rituale werden nicht als Ursprung der Konstruktion von Fihigkeit
betrachtet, sondern als Sachverhalt, der auf Menschen und ihre Eigenschaften for-
derlich einwirkt, sodass sie fihig, verstindlich und verstehend werden. Aus Sicht der
Befragten tut die Form des Rituals nicht Kommunikation gut, sondern den »geistig
behinderten« Menschen:

Frau M.B.: Merkt man jedes Mal wie das den Leuten (1) gut tut oder was es macht (3) besonders
dieses dass=dass man dann den Einzelnen dann dieses zuspricht, {in der Opferfeier}*"°

Frau A.S.: Die Gestaltung die Musi:k und ne Kerze das Ritual die Ruhe und dhm hab auch erlebt
wie gut das den Menschen tut ich hab selber das fiir mich als nich so wichtig empfunden ich hab
aber gemerkt wie wichtig das fiir unsere Bewohner is’"

308 FrauK.)., Z. 453-457 und 655-662.
309 Vgl. Walthert 2010, S. 250f.

310 FrauM.B., Z.129f.

311 FrauA.S.,Z.79-82.

14.02.2026, 16:57:34. -

209


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210

Religion und Disability

Frau C.F.: {Sie} geht gerne in die Kirche [..] fund} meine [Vorname] die is in is iiberhaupt nich in
ner Glaubensgemeinschaft aber die macht alles mit und ich denke auch dass ih dass ihr das gut
tut312

Frau K.).: Die religidsen Elemente spielen eigentlich (1) ne wichtige Rolle im ganzen Schulalltag
/Imhm// es wird zum Beispiel vorm Essen gebetet [..] und auch dass das dies ganze Kirchenjahr
so diese (1) die Feste und Feiern im Kirchenjahr werden, spielen ne Rolle mit >bei uns< //mhm//
(1) es is schon ne christlich geprigte Sache, wobei wir auch niemanden den Gauben aufdring (1)
kann man ja nich Glauben aufzwing [/mhm// (1) meine Schiiler machen das gerne mit (1) weif
nich was die Eltern manche Eltern zu Hause sagen aber das Eine weif3 ich dass viele schon gesagt
haben das tut den Kindern gut wir haben ja nichts mit Glauben am Hut aber das tut den Kindern
gut [[mhm// die machens gerne und das tut den einfach gut>*

Aus systemtheoretischer Sicht driickt sich in der Aussage »tut gut« die Erfahrung ge-
lingender Kommunikation aus. Das Ritual tut der Kommunikation in dem Sinne gut,
dass Kommunikation gelingt. Wahrscheinlich erleben die Betreuenden die Kommu-
nikationserleichterung in Ritualen als Entlastung und projizieren dieses Erleben auf
die Betreuten.

Effekte religiéser Rituale auf den Alltag. Die Erfahrung der >Inkludierbarkeit«
von »geistig behinderten« Menschen in religiése Rituale wird, einigen Befragten zu-
folge, in Zusammenhinge auflerhalb der Rituale iibertragen: Oben ist darauf hinge-
wiesen worden, dass Frau B. davon ausgeht, dass »geistig behinderte« Menschen das,
was sie in religiésen Ritualen lernen, in anderen, nicht-religiésen Zusammenhingen
anwenden kénnen; Herr G. hilt es fiir moglich, dass die Betreuenden ihm die Partizi-
pation an verschiedenen Aktivititen und mehr Autonomie zugestehen, wenn sie sehen,
dass er an Gottesdiensten teilnimmt;* Frau S. merkt an, dass sich »geistig behinder-
te« Menschen durch religiose Rituale zeitlich orientieren kénnen. Warum scheint ins-
besondere Religion sozial zu befihigen bzw. >Inkludierbarkeit« herzustellen und wie
konnen diese Ubertragungen erklirt werden?

Zu Beginn dieses Kapitels ist festgehalten worden, dass die GesprichspartnerIn-
nen Religion und Rituale hiufig gleichsetzen oder Rituale als Bestandteil von Religion
betrachten. Wird eine solche Gleichsetzung vorgenommen, kénnen die Effekte von
Ritualen Religion zugeschrieben werden. Auflerdem werden die weiteren Faktoren
fir eine gelingende Ritualkommunikation im erhobenen Material religiés konnotiert.
Es ist jedoch davon auszugehen, dass auch nicht-religiose Kommunikation die Form
des Rituals annehmen kann und dass auch die Faktoren fiir eine gelingende Ritual-
kommunikation ebenfalls ohne Riickgriff auf religise Muster formuliert werden
konnen. Auch nicht-religiose Rituale (im systemtheoretischen Sinne verstanden als
bestimmte Kommunikationsform) haben, so ist anzunehmen, die Effekte, wie sie hier
fiir religiése Rituale beschrieben worden sind. Der Religionswissenschaftler Rafael
Walthert hat darauf hingewiesen, dass sich nicht ritualtheoretisch erkliren lisst, wa-

312 FrauC.F, Z.792-795.

313 FrauKl]., Z. 561-575.

314 Herr G. nimmt also wahr, dass er in der Situation des Rituals wahrgenommen wird. Zudem reflek-
tiert er, dass seine Handlungen als Anhaltspunkt fiir seine Haltung oder seinen Entwicklungsstand
dienen; diese selbst aber nicht betrachtet werden kénnen. Dies nutzt er fiir seine Anliegen.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

rum in konkreten Fillen Rituale religios gestaltet werden und in anderen nicht.*” In
den hier untersuchten Einrichtungen liegt die religiése Gestaltung von Ritualen auf-
grund ihrer religiésen Anbindung nahe. Auflerdem bieten religiése Traditionen ein
grofRes Repertoire an Ritualen. Diskutieren liefe sich weiterfithrend, ob eine religiose
Konnotation die Teilnahme an Ritualen fiir Einzelne verbindlicher erscheinen lasst
oder die Wahrnehmung der Effekte steigert. Aufierdem unterscheidet sich religiose
Kommunikation deutlich von anderen funktionsspezifischen Kommunikationen. Sie
eignet sich vermutlich deshalb besonders gut, um Grenzen und Uberginge zu markie-
ren und dadurch nicht-religiése Zusammenhinge zu strukturieren und die Konturen
nicht-religiéser Bereiche hervorzuheben.

Um die nachhaltigen Effekte von Ritualen, also diejenigen Effekte, die iber den
Ritualzusammenhang hinaus wirken oder in nicht-rituelle und nicht-religiése Zu-
sammenhinge tibertragen werden, zu erkliren, eignen sich mikrosoziologische, ri-
tualtheoretische Ansitze: Zum einen gewinnt nicht nur der Glaube an Transzendentes
bzw. an die Unterscheidung in Transzendentes und Immanentes im Ritual an Plausi-
bilitdt, sondern auch der Glaube an die religiés begriindete Gleichheit der Menschen
und daran, dass »Inklusion« gottgewollt ist. Walthert erliutert mit Rickgriff auf
Theorien und Begriffe der Soziologen Emile Durkheim und Randall Collins, dass Ritu-
ale, in denen nicht nur gesagt wird, »was getan werden soll, sondern es [...] auch getan«
wird,* einen »Erfahrungsbeweis« (Durkheim) fiir den Glauben darstellen. Religiose
Vorstellungen werden dadurch in Zusammenhingen auerhalb des Rituals gestirkt.
Zum anderen werden im Ritual Symbole erzeugt, positiv besetzt und mit dem im Ri-
tual erzeugten Gleichheits- bzw. Gemeinschaftsgefithl in Verbindung gebracht. Diese
Symbole konservieren die im Ritual erzeugte »emotional energy« (Collins) itber das
Ritual hinaus. Sie erinnern diejenigen, die im Ritual anwesend waren, auRerhalb des
Rituals an das wihrend des Rituals erlebte Gleichheits- bzw. Gemeinschaftsgefiihl.
So stellen Rituale (religiose) Gemeinschaft, im Sinne eines Gefithls der Zusammen-
gehorigkeit bei verschiedenen Einzelpersonen, her.*” Diese Erklirung der Herstellung
religiéser Gemeinschaft durch Rituale lisst sich erweitern: Es kann angenommen
werden, dass auch religis begriindete Gleichheitsvorstellungen, das Anliegen »Inklu-
sion« umzusetzen, Uberzeugungen von der eigenen Fihigkeit und der Fihigkeit bzw.
>Inkludierbarkeit« anderer sowie die Erfahrung, iiber bestimmte Kompetenzen zu ver-
figen, in Ritualen erzeugt und/oder gestirkt werden, indem sie eben dort einen »Er-
fahrungsbeweis« erhalten und die in Ritualen erzeugte »emotional energy« in Form
von Symbolen und Erinnerungen fiir andere Zusammenhinge konserviert wird.*®
Dass Rituale einen »Erfahrungsbeweis« fiir Fihigkeit und Gleichheit liefern, resultiert,
wie hier dargelegt, aus ihrer spezifischen Kommunikationsform.*”

315 Vgl. Walthert 2010, S. 253.

316 Ebd.,S.251.

317 Vgl.ebd.

318 Symbole oder Objekte, die diese Erinnerungen fir den Alltag konservieren, werden in den Gespra-
chen allerdings nicht genannt.

319 Kastl duRertsich in seinem Artikel Inklusionsrituale und inklusive Communitas skeptisch dariber, dass
von (Inklusions-)Ritualen tatsachlich eine »inklusive« Cestaltung der Gesellschaft ausgeht. In Ritua-
len konnten zwar Cleichheit und »Inklusion«als gesellschaftliche Werte zelebriert, aber keine nach-
haltige Wirkung dieser Ideale in der Gesellschaft erzeugt werden (2015, S. 282-286).

14.02.2026, 16:57:34. -

m


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Disability

1.3 Transcendence Related Enabling Religion:
transzendenzbezogene Befahigung

Zentrales Merkmal von Religion ist in systemtheoretischer Perspektive die Annahme
einer transzendenten Realitit: Diesem Modell nach entsteht diese transzendente Rea-
litat durch eine Verdopplung der Realitit und eine Unterscheidung der beiden Reali-
titen in eine immanente und eine transzendente. Dabei kann auf die transzendente
Realitit als ein Ort oder eine Sphire oder als Wesen, Michte oder Krifte Bezug ge-
nommen bzw. kann sie durch Orte oder personalisierte Entititen reprisentiert wer-
den.** Religionshistorische Beobachtungen zeigen, dass es emisch in der Regel nicht
jedem beliebigen Individuum erlaubt ist, »Beliebiges iiber die andere [die transzen-
dente] Realitit zu behaupten[]«*** und dass es aus emischer Sicht nicht jeder/jedem
jeder Zeit und an jedem Ort erlaubt oder moglich ist, einen direkten Zugang zu dieser
Realitit zu haben.

Im Folgenden wird diskutiert, wie es dazu kommt, dass eine Person — durch sich
selbst oder andere - als fihig erachtet wird, eine Verbindung zu Reprisentationen von
Transzendentem zu haben. Dabei ist zwischen emischen und etischen Perspektiven
auf die Bedingungen und Konsequenzen dieser transzendenzbezogenen Fihigkeit zu
unterscheiden. Es wird also zum einen der Frage nachgegangen, wen diejenigen, die
fir die vorliegende Arbeit befragt wurden, als (besonders) fihig darstellen, Transzen-
denzkontakte zu haben, welche Bedingungen die Befragten fiir transzendenzbezoge-
ne Fihigkeit nennen und welche Konsequenzen sich ihnen zufolge aus dieser Fihigkeit
ergeben (emische Annahmen). Zum anderen wird gefragt, wie transzendenzbezogene
Befihigung erfolgt: Wie oder unter welchen Bedingungen wird transzendenzbezoge-
ne Fihigkeit in den analysierten Fillen hergestellt (etische Perspektive)? Hinsichtlich
des Verhiltnisses von Religion und Disability kann bei der Betrachtung des erhobenen
Materials festgestellt werden, dass aus emischer Sicht »geistige Behinderung« bzw.
die Unfihigkeitskonstruktionen, die emisch als »geistige Behinderung« zusammen-
gefasst werden, zur Bedingung fur Transzendenzerfahrungen werden konnen. In
etischer Perspektive wird deutlich, inwiefern religiése Kontexte jeweils spezifische
Fihigkeiten konstruieren. Bevor diese Fragen erértert werden, wird zunichst gezeigt,
inwiefern Betreuende und Betreute Transzendenzerfahrungen unterschiedlich dar-
stellen und welche soziologischen Bedingungen fiir die gegebenen Unterschiede aus-
zumachen sind. Denn die sozial bedingt unterschiedlichen Darstellungsformen kon-
nen, wie gezeigt wird, zum Ausgangspunkt der Konstruktion transzendenzbezogener
Un-/Fihigkeit werden.

1.3.1 Darstellungen von Transzendenzerfahrungen

In Bezug auf die Schilderungen von Transzendenzreprisentationen und von Zugin-
gen zu diesen konnen einige Gemeinsamkeiten zwischen den Gruppen der Betreuen-
den und der Betreuten festgestellt werden: Sowohl Betreuende als auch Betreute spre-
chen tiber Transzendentes und Transzendenzerfahrungen. In beiden Gruppen wird
mehr oder weniger floskelhaft Bezug auf transzendenzreprisentierende Entititen

320 Vgl. Luhmann 2015, S. 58-64. Vgl. auch K6tt 2003, S. 151 und 154.
321 Ebd,, S.150 (Einfligung der Verfasserin).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

genommen (»lieber Gott«, »mein Gott«).?? Auflerdem gibt es in beiden Gruppen Perso-
nen, die nicht iiber Transzendentes oder Transzendenzerfahrungen sprechen. Neben
diesen Gemeinsamkeiten lassen sich aber auch grofie Unterschiede beobachten: Vor
allem die Art und Weise der Schilderungen von Transzendenzreprisentationen und
den Zugingen zu diesen, die nicht floskelhaft geduflert werden, unterscheiden sich
voneinander, je nachdem, ob sie von Betreuenden oder Betreuten vorgenommen wer-
den. Welche soziologische Erklirung kann es dafiir geben, von wem Transzendenz-
erfahrungen wie dargestellt werden? Inwiefern hingen die Formen der Darstellungen
von Transzendenzerfahrungen, d.h. die Gestaltung von Religion, mit dem In- und Ex-
klusionsprofil eines Menschen zusammen?

Darstellungen durch Betreuende. In der Gruppe der Betreuenden sprechen
manche formelhaft von Transzendentem und dem eigenen Verhiltnis zu diesem. Be-
treuende gehen nicht iiber standardisiert anmutende Beschreibungen hinaus und
erzahlen nicht von einem unmittelbar persénlichen Erleben eines direkten Zugangs
zu Transzendentem.*” Kontaktaufnahmen zu Michten, die Transzendenz reprisen-
tieren, werden in der Gruppe der Betreuenden zudem eher einseitig dargestellt: Sie
gehen in der Regel von den Menschen aus - z.B. in Form von Gebeten — und die Reak-
tionen seitens transzendenter Michte auf die menschlichen Kontaktaufnahmen blei-
ben in den meisten Fillen unausgesprochen oder vage und knapp, z.T. auch formelhaft
formuliert.’?* Des Weiteren fillt auf, dass die Betreuenden betonen, dass die Erfah-
rung von Transzendentem — im >Normalfallc - erst im Laufe eines Prozesses moglich
wird: Laut Herrn R. fithren ein Prozess der Einitbung und »ganz viele[] Erfahrung[en]«
zu einem »Zugang zu Gott«.’”® Schwester E. bezeichnet es als »missionarisch[e]« Auf-
gabe, »Glaube [zu] bauenc, d.h. »Sehnsucht« nach dem, was »da [..] noch mehr« sei,
zu wecken. Dafiir seien verschiedene Maflnahmen notwendig.’®® Damit jeder Mensch
»die ihm gemife Art von Religiositit [...] entwickeln« konne, konstatiert Frau B., mils-
se dafiir erst ein entsprechender »Raum [gelgeben« werden.”” Herr A. geht davon aus,
dass Menschen zwar prinzipiell Kenntnis von ihrer Existenz zwischen Tod und Ge-
burt sowie von ihren vorherigen Leben haben kénnen, dass die Menschen aber hiufig
nicht in der Lage seien, diese Kenntnis abzurufen, da sie »zu sehr nach[denken]«.??®
Transzendenzerfahrungen sind demnach nicht ohne Weiteres moglich. Sie erfordern
stattdessen einen gewissen Aufwand.

Im Fall der anthroposophischen Hausmutter Frau B. kommt es zu Schilderungen
durch eine Betreuende, die als Prisentationen von eigenen Transzendenzerfahrun-
gen gefasst werden konnen. Dabei handelt es sich nicht um detailreiche Erzihlungen

322 Vgl. Frau C.F, Z. 69, 114, 309, 362 und 538, Herr N.G., Z. 33f,, 257, 318 und 439, Frau N.H., Z. 235, Herr
E.L.,Z. 614,754, 850,899 und 903f,, Frau L.M., Z. 24,174,195f,, 254, 333, 429, 447 und 496, sowie Sr. EW.,
Z.548, 832, 878,1026,1038 und 1049.

323 Vgl. z.B. Herr O.R., Z. 423-482 und 692-711, Sr. EW., Z. 132f. und 878ff., sowie Herr D.A., Z. 317f. und
1185-1188.

324 Vgl.z.B.FrauC.F, Z.189-193, 203f., 287,309f., 368ff., 431-437,986-950, 969f. und 980-1000. In der Grup-
pe der Betreuten vgl. Herr B.C., Z. 354ff.

325 HerrO.R., Z. 432-435 und 457f. Herr R. ist evangelischer Pfarrer.
326 Sr.EW,, Z.858ff. Schwester E. ist katholische Marienschwester.
327 FrauM.B., Z.887.
328 HerrD.A., Z.1135.

14.02.2026, 16:57:34. -

213


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Religion und Disability

von Visionen oder Auditionen, sondern um knapp gehaltene Beschreibungen. Das,
was auf Transzendentes verweist, wird in diesem Fall nicht in einer personalen Form
dargestellt. Stattdessen spricht Frau B. eher vage von einem »Gefithl, einem »Strom«
und einem »Zusammenhang in allem«.*” Mit dem ehemaligen anthroposophischen
Hausvater und Waldorf-Religionslehrer Herrn A. nimmt ein weiterer Betreuender
eine eigene, unmittelbare Transzendenzerfahrung fir sich in Anspruch. Aber auch er
erzdhlt nichtvon dieser, sondern gibt an, dass er »so ein Erlebnis als ganz kleines Kind«
gehabt habe und ihm »von klein auf klar« gewesen sei, »dass der Mensch mehr als ein-
mal auf der Erde« sei.**

Die Transzendenzreprasentationen in der Gruppe der Betreuenden aller drei re-
ligiosen Traditionen werden also in der Regel nicht als proaktive, personale Entititen
dargestellt. Die eigenen, unmittelbaren Erfahrungen von Transzendentem, die von
den Betreuenden geschildert werden, sind des Weiteren oft entweder nicht aktuell
oder bleiben unausgesprochen.

Eine Ausnahme bildet in gewisser Weise die Beschreibung »geistig behinderter«
Menschen durch Betreuende als Schépfung und Zeichen Gottes oder des Karmas so-
wie die Darstellungen »geistig behinderter« Menschen und von Kindern als diejeni-
gen, die eigene, unmittelbare Transzendenzerfahrungen machen. Transzendentes
und seine Wirksambkeit erfahren die Betreuenden folglich darin, dass sie Menschen,
denen sie eine »geistige Behinderung« zuschreiben — sowie auch Kinder -, als We-
sen betrachten, deren Beschaffenheit und Wahrnehmung des Alltags unmittelbar und
offensichtlich auf die Wirkung von Transzendentem zuriickgehe. Die befragten Be-
treuenden behaupten demnach, dass Transzendentes existiert und dass es moglich
ist, Transzendentes zu erfahren. Sie schildern auch eigene Transzendenzerfahrungen.
Jedoch schildern sie diese Erfahrung ohne den Eindruck zu vermitteln, dass Trans-
zendentes in grofierem Umfang unmittelbar auf sie selbst Einfluss nimmt. Sie schie-
ben in der Regel Transzendentes und seine Wirkung moglichst weit von sich selbst
als erwachsene Menschen und von ihrem eigenen Kérper weg. Wenn sie von eigenen
Erfahrungen von Transzendentem sprechen, tun sie dies in standardisierten Formeln.

Darstellungen durch Betreute. Im Gegensatz zu den Betreuenden schildern die-
jenigen, die in der vorliegenden Arbeit als Betreute zusammengefasst werden, dass
unmittelbare Transzendenzerfahrungen spontan moglich seien. Kontakte mit Tran-
szendentem beruhen in ihren Prisentationen z.B. auf einem eigenen Entschluss zur
Kontaktaufnahme oder ereignen sich ohne eigenes Zutun. Anstatt auf langfristige
Bemithungen werden sie z.T. auch eher auf Transzendentes und dessen Wirkung zu-
riickgefithre.® Frau U. z.B. sei zwar wiederholt von FreundInnen aufgefordert wor-
den, bei Problemen in die Kirche zu gehen und sich dort an Gott zu wenden. Der Kon-
takt zu Gott erfolgt dann aber unmittelbar, nachdem sich Frau U. dazu entschlossen
habe. Herr C. gibt an, dass er »viel mit Gott [...] jeden Frith« vor dem Spiegel rede,
nachdem er aufgestanden sei — und zwar ohne dass weitere Vorkehrungen dafiir notig

329 FrauM.B.,Z.146, 213, 217, 219, 282, 325 und 893.
330 HerrD.A., Z.317f. und 1185f.

331 Dies bedeutet jedoch nicht, dass in dieser Gruppe davon ausgegangen wiirde, dass Transzendenz-
erfahrungen immer oderjeder/jedem bedingungslos moglich seien (siehe Kap. 8.3).

332 Vgl. FrauE.U., Z.190-211. Frau U. wohnt in einer evangelischen Einrichtung.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

seien.’®” Frau M. konstatiert, dass es Menschen gebe, die »mehr Draht zum Vater« hit-
ten als andere und »eben halt von Gott gesegnet« seien.” Frau T. konstatiert, dass sie
manchmal wisse, dass sie »schon mal gelebt« habe. Bedingungen dafiir, dass manche
von Gott gesegnet seien oder spontan um ihre vergangenen Leben wissen, geben Frau
M. und Frau T. nicht an.*”

Wihrend Transzendenzerfahrungen in den Interviews mit Betreuenden knapp
und formalisiert beschrieben werden, finden sich in drei von acht feinanalytisch
untersuchten Interviews mit Betreuten detailreiche Erzihlungen iber das Erleben
von Transzendentem:

Frau E.U.: Hat mir einer ma zugehért was ich Probleme hab und alles, [..] bin ich immer z- war
die Kirche auf gewesen bin ich rein und hab immer meine Probleme dem Cott gesagt ja [[mhm//
ja (1) [..] er hat gesagt E. geh doch sag doch mal was sage nee kann ich nich Gott der hat gesagt
sag Deine Probleme Deine Mutti sage ((mit hoherer etwas zitternder Stimme))/Mutti mir
hért auch mir nie zu was soll ich (denn) machen/ bis dann er gesagt hatte (2) geh zu [Orts- und
Einrichtungsname] [Orts- und Einrichtungsname] hilft Div //mhm// sage okay Gott mach ich [...]
ich hab immer wenn ich immer (1) hab ich immer Blodsinn gemacht //mhm// bis dann gesagt hat
Gott dh hier Gott E. mach den Blodsinn nich mehr wieder®>

Frau V.T.: Ich war in meinem Zimmer und denn hab ich pldtzlich eine Gestalt gesehen eine ganz
helle Gestalt //mhm// und die hat so was ausgestrahlt dass ich gemerkt hab dass-s Christus ist,
ich hab das ganz, lebhaft in mir aufgenommen und dann wars wieder weg und mm ich hab
dftersschon so Gestalten gesehen //mhm// auch beim Bibelabend oder bei der Opferfeier [mhm//
oder beim Weihnachtsspiel, ist mir oft schon begegnet [...] (der) erscheint mir und gibt mir immer
en Zeichen [fmhm// dass ich (da jetzt) a-aufm richtig Weg bin®*’

Frau L.M.: Dann bin ich nach [Orts- und Einrichtungsname] dort war ich auch noch ne ganze
Weile aggressiv und: dort hatt ich dann ne andre, Macht, kennengelernt [/mhm// und zwav, ich
lieg abends in Bett schlafe auf einmal krachte das Fenster auf (2) ein helles Licht kam rein, und
sagte ((betont))/fiirchte Dich nicht L. ich hab Dich bei Deinem Namen gerufen Du bist mein/ [...]
vor vierzehn Tagen hatt ich mein Rappel da bin ich wieder abgehauen und da hat Gott gesagt nee
Du gehst wieder auf Arbeit Du musst dort bleiben Du musst dort arbeiten sonst gibts was, hinter
die Loffel //mhm/] und dann bin ich da wieder hin gelatscht®*®

Die Begegnung mit Transzendenzreprisentationen wird in diesen Fillen als ein un-
mittelbares, korperliches Erleben prisentiert: Die Befragten erzihlen, dass sie gehort,
gesehen, gesprochen, gespiirt und »aufgenommen« haben. Das, was ihnen begegnet,
hat gemif ihren Erzihlungen personale Ziige, indem es ebenfalls zuhort, spricht, aus-
strahlt sowie eine Gestalt und einen Namen hat.* Beides steht in einem maximalen

333 HerrB.C., Z. 349f. und 354ff. Herr C. gehort einer katholischen Gemeinschaftan.

334 Fraul.M., Z.553 und 584. Frau M. ist evangelisch getauft und konfirmiert.

335 FrauV.T,Z. 467f FrauT. wohntals Betreute in einer anthroposophischen Lebensgemeinschaft.
336 FrauE.U.,Z.195, 210f, 215-219 und 471ff.

337 FrauV.T, Z.435-439 und 458f.

338 Fraul.M., Z.14-18 und 210-213.

339 Vgl.auchHerrB.C,,Z.333.

14.02.2026, 16:57:34. -

215


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216

Religion und Disability

Kontrast zu den Schilderungen eigener Transzendenzerfahrungen von Betreuenden,
in denen Transzendenzerfahrungen nicht als physische Erlebnisse dargestellt werden
und Transzendenzreprisentationen nur selten (und wenn, dann nur knapp) mit perso-
nalen Ziigen beschrieben werden.**°

Aus weiteren Sequenzen der zitierten Interviews wird auferdem ersichtlich, dass
in allen drei Fillen die Visions- und Auditionserzihlungen im Zusammenhang mit
Rechtfertigungen von Handlungen bzw. mit der Bewertung von Handlungen als rich-
tig oder falsch gebracht und zur Handlungsgrundlage gemacht werden. In diesem
Punkt tritt ebenfalls ein bedeutsamer Unterschied zu den Schilderungen von Tran-
szendenzerfahrungen von Betreuenden hervor: Religiose Handlungsbegriindungen
werden auch in Interviews mit Betreuenden beschrieben — sie werden von ihnen aber
in anderer Weise formuliert: Die Heilerziehungspflegerin Frau F. z.B. geht im Ge-
sprich immer wieder auf Gebete ein, in denen sie sich an Gott wende, um um Hilfe zu
bitten oder weil sie erwartet, dadurch hilfreiche Zeichen zu erhalten. Als Grundlage
ihrer Handlungen im Anschluss an die Gebete prisentiert sie jedoch ihre Versprechen,
die sie in diesen Gebeten Gott gebe, und nicht ausformulierte Anweisungen, die sie
direkt von Gott, Engeln oder Ahnlichem erhalte. Gegen Ende des Interviews betont sie,
dass Gott nicht als Person zu denken sei, sondern als Kraft, die von Gebeten ausgehe,
als Kraft, die durch menschliches Handeln erzeugt werde und dass es Gottes Wille sei,
dass Menschen durch die Gebete eine solche Kraft erzeugen.*"

Im Vergleich der drei hier zitierten Erzihlungen miteinander fallen ebenfalls
Unterschiede auf. Sie bestehen z.B. hinsichtlich der Verwendung spezifisch christli-
chen Vokabulars und formelhafter Wendungen: Wihrend Frau U. eher allgemein von
»Gott« spricht, dem sie etwas »sage« und der ihr »sage«, was sie tun solle, bestimmt
FrauT. die Gestalt, die sie gesehen habe, spezifischer als »Christus« und verwendet den
Terminus »erscheint«. Frau M. schlieflich erzihlt, dass eine »Macht« sich ihr durch ein
»helles Licht«*** am Abend*® gezeigt und sich mit Worten aus der Bibel, nimlich aus
Jesaja 43:1,°* an sie gewendet habe.

Einfluss gemeinschaftlicher Inklusion. Mit Blick auf die Angaben zur Biografie
und religiésen Sozialisation, die die Befragten jeweils selbst iiber sich machen, lasst
sich ein Zusammenhang zwischen dem Grad der gemeinschaftlichen Einbindung und
der Verwendung christlich-biblischer Termini und Bilder feststellen: Frau U., die von
»Gott« spricht, hat ihren Angaben zufolge nie regelmifig und nur selten gemeinsam
mit anderen eine Kirche besucht oder an kirchlichen Aktivititen teilgenommen. Sie
erwihnt auch keinen Religionsunterricht und war bis zum Zeitpunkt des Gespriches
nicht getauft — wiinschte sich aber explizit, getauft und Mitglied einer Gemeinschaft
zu werden. Auflerdem beschreibt sie, dass sie sich unsicher fiithle, wenn sie in die Kir-

340 Vgl.Sr.EW., Z.764-817, 841, 843, 848 und 858ff.

341 Vgl.FrauC.F, Z. 995ff.

342 Das Bild des hellen Lichts lasst sich auf Bibelstellen zuriickfiihren (Jes 9:1-2 oder auch 2 Kor 4:4-6).

343 Nichtganzklarist, ob sie traumt oder ob sie durch das»[auflkrach[ende]« Fenster erwacht. Es kénn-
te sich hier um eine Anspielung auf die Traumvision Jakobs handeln (Gen 28:11-12) oder auf die Ver-
kiindigung der Geburt Christi an die Hirten durch einen Engel in der Nacht (Lk 2:8-11).

344 »Firchte dich nicht, denn ich habe dich erl6st! Ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du bist
meinl« (Jes 43:1).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

che geht.* Frau T., der Christus erscheine, berichtet zwar von keiner formellen In-
itiation, erscheint aber sowohl in ihren eigenen Darstellungen als auch in Aussagen
anderer tber sie sowie in den durchgefithrten Beobachtungen als regelmiRige und
aktive Teilnehmerin von religidsen Angeboten der anthroposophischen Einrichtung,
in der sie wohnt. Frau M., deren Erzihlung grofRe Nihe zu biblischen Texten und Bil-
dern aufweist, hat ihren eigenen Angaben nach religiésen Unterricht erhalten, wurde
getauft und konfirmiert und hat in der Vergangenheit vermutlich hiufig und regelmi-
ig Gottesdienste besucht.** Aus diesen Befunden kann gefolgert werden: Je stirker,
d.h. je formeller und umfangreicher die Einbindung in eine religiése Gemeinschaft
ist, desto formalisierter fallen die Prasentationen von Transzendenzerfahrungen aus.

Abbildung 6: Formalisierungsgrad und Einbindung

Illustration des Zusammenhangs von Formalisierungsgrad transzendenzbezogener
Aussagen und Crad religios-gemeinschaftlicher und gesellschaftlicher Einbindung.

Eine solche positive Korrelation zeigt sich auch in der Gruppe der Betreuenden: Umso
stirker Betreuende religios-gemeinschaftlich eingebunden sind, desto formalisierter
sind ihre transzendenzbezogenen Aussagen. Da die Angehdrigen der Gruppe der Be-
treuenden insgesamt stirker religios-gemeinschaftlich eingebunden sind als die An-
gehorigen der Gruppe der Betreuten, sind die transzendenzbezogenen Aussagen von
Betreuenden insgesamt stirker formalisiert als die entsprechenden Aussagen in der
Gruppe der Betreuten. Die festgestellte positive Korrelation setzt sich also tiber die
Gruppengrenzen hinweg fort.

Einfluss gesellschaftlicher Inklusion. Hinzu kommt, so kann angenommen wer-
den, dass die Betreuenden insgesamt starker (nicht-religiés) sozial eingebunden sind
als die Betreuten und folglich in ihren transzendenzbezogenen Aussagen nicht nur
religiés-gemeinschaftliche Terminologien beriicksichtigen, sondern auch weitere,
nicht-religiése Konventionen des Sprechens dariiber, wie sie die Welt wahrnehmen,

345 Vgl. FrauE.U,, Z. 229ff. und 251-256.
346 Vgl.FraulL.M., Z.144-150, 233f. und 325-331.

14.02.2026, 16:57:34. -

217


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218

Religion und Disability

beachten. Sie richten ihre Formulierungen — allgemein und insbesondere dann, wenn
es um religiose, transzendenzbezogene Sachverhalte geht — also an unterschiedlichen
Erwartungen aus: Diese Erwartungen beinhalten u.a., dass tiber religiése, transzen-
denzbezogene Sachverhalte nicht >religids¢, also nicht als solche gesprochen wird.
Dies gilt insbesondere fiir VertreterInnen 6ffentlicher Institutionen.*” Unter den Ge-
sprachspartnerInnen konnen vor allem die EinrichtungsleiterInnen als VertreterIn-
nen Offentlicher Institutionen, nimlich der staatlich finanzierten Wohlfahrtspflege,
verstanden werden. Aber auch das Betreuungs- und Pflegepersonal hat den genann-
ten Erwartungen zu entsprechen. Betreuende evangelischer und katholischer Einrich-
tungen versuchen diesen Erwartungen vermutlich deshalb stirker gerecht zu werden
als Betreuende anthroposophischer Einrichtungen, weil evangelische und katholische
Organisationen in Deutschland eine gréfRere Nihe zu staatlichen Strukturen aufwei-
sen als anthroposophische Organisationen und AnthroposophlInnen sich ohnehin in
einem — von manchen sozialen Gruppen belichelten — Bereich des Alternativen bewe-
gen. Alle Betreuenden erweisen sich aber schliefdlich durch die Beachtung der sozialen
Erwartungen als gemeinschaftlich und sozial Fihige.

Eine dhnliche Hypothese vertritt der evangelische Pfarrer und Einrichtungsleiter
Herr R. in Bezug auf die Art und Weise, in der sich Menschen mit und ohne »geistige
Behinderung« an Gott wenden. Herr R. konstatiert im Interview, dass Menschen mit
»geistiger Behinderung« weniger Konventionen in ihre Art und Weise des Betens ein-
beziehen und sich daher »unverstellt[J« an Gott wendeten. »Wir«, die nicht-»geistig be-
hinderten« Menschen hingegen beachteten seiner Meinung nach vielmehr bestehende
Konventionen, hitten durch die »Aufklirung« bedingte »intellektuelle Zweifel« am
Glauben an Gott und verstellten bzw. beschrankten dadurch den »Zugang zu Gott.
Dabei klingt eine gewisse Kritik an den gesellschaftlichen Bedingungen und an den
von ihm konstatierten Auswirkungen auf die Méglichkeit von Transzendenzerfahrun-
gen an:

Herr O.R.: Also es {das Beten von »geistig behinderten« Menschen} is nicht d:hm hdufig
nicht so von Konvention ver- verstellt [/mhm// (2) und ich glaube dass das eher ein Zugang (1)
zu Gott erdffnet als (1) eine intellektuelle eine rein intellektuelle Beschdftigung mit Gott [..]
und so denk ich dass Menschen mit einer geistigen Behinderung d:hm (3) nicht unbedingt
leichter ein Zugang zu Gott finden abe:r vielleicht einen ja unverstellteren (1) weil sie nicht
weil sie nicht all die intellektuellen, Zweifel oder auch die die gesellschaftlichen Konventionen
miteinbeziehen in in ihrer Auseinandersetzung mit Gott [...] natiirlich haben Menschen mit einer
geistigen Behinderung auch auch Glaubenszweifel () also wenn sie denn gldubig sind haben
sie auch Glaubenszweifel [/mhm// jeder der glaubt hat Zweifel anders dh ist Glaube gar nicht
moglich aber dhm (5) es ist (1) es sind nicht diese (2) Zweifel die wir alle von der Aufklirung her
mitschleppen zum Beispiel //mhm// (9)**®

Die Unterschiedlichkeit der Darstellungen von Transzendenzerfahrungen steht, so
wird deutlich, in einem engen Zusammenhang mit der unterschiedlichen sozialstruk-
turellen Position von Menschen: »Geistige Behinderung« und Nicht-»Behinderung«
als soziale Stellungen haben bedeutenden Einfluss auf religiose Erfahrungen und de-

347 Vgl. Habermas 2005, S.127-145, der seine Aussagen auf religios begriindete Normen bezieht.
348 HerrO.R.,Z. 431-448.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

ren Darstellung. Der soziale und gemeinschaftliche Ausschluss hat, wie auch folgend
gezeigt wird, Schilderungen von Transzendenzerfahrungen zur Folge, die — vor dem
Hintergrund weiterer verschiedener Faktoren, wie z.B. der Abwertung bestimmter
Konventionen — von sozial und gemeinschaftlich etablierten Personen positiv bewer-
tet werden.

1.3.2 Bedingungen und Konsequenzen transzendenzbezogener Fahigkeit

Wer ist in der Perspektive der Befragten fihig, Transzendenz bzw. ihre Reprisenta-
tionen zu erfahren? Wie kommt es aus ihrer Sicht zu dieser Fihigkeit? Befragte stellen
sowohl sich selbst als auch andere implizit oder explizit als fihig dar, Transzendentes
zu erfahren. Dabei lisst sich ein Spektrum an Zuschreibungen von transzendenzbezo-
gener Un-/Fihigkeit ausmachen. Es liegt demnach in den generierten Darstellungen
keine eindeutige Korrelation zwischen transzendenzbezogener Un-/Fihigkeit einer-
seits und »Behinderung«/»Nicht-Behinderung« andererseits vor: Nicht-»Behinderung«
wird nicht immer von allen mit der Fihigkeit in Verbindung gebracht, Transzendentes
erfahren zu kénnen, und »Behinderung« wird nicht immer mit der Unfihigkeit, einen
Zugang zu Transzendentem zu haben, gleichgesetzt. Umgekehrt wird auch nicht ein-
heitlich davon ausgegangen, dass »geistig behinderte« Menschen immer tiber Zugin-
ge zu Transzendentem verfiigen, wihrend Nicht-»Behinderten« diese stets verwehrt
sind. Die entsprechenden Zuschreibungen sind jeweils individuell unterschiedlich.
Dies trifft sowohl auf Betreute als auch Betreuende zu. Die Griinde fiir die jeweiligen
Zuschreibungen sind in den jeweils individuellen Erfahrungen, die mit sozialstruk-
turellen Positionen zusammenhingen, und den Intentionen der Einzelnen in der Ge-
sprachssituation zu suchen.

Es lasst sich zudem erkennen, dass von graduellen Unterschieden hinsichtlich der
transzendenzbezogenen Un-/Fihigkeit ausgegangen wird: Einzelne Personen oder
Personengruppen gelten nicht als entweder ganzlich fihig oder ganzlich unfihig zum
Kontakt mit Transzendentem; unterschiedliche Personen beschreiben sich bzw. die
Gruppe, der sie sich zuordnen, sowie andere Personen(-gruppen) als mehr oder we-
niger fihig oder unfihig im Verhiltnis zu einer jeweils anderen Person oder Gruppe.
Eine solche unterschiedliche Intensitit der Beziehung zu Transzendentem schildert
Frau M., die ihren eigenen Angaben nach als »geistig schwerst behindert [..] einge-
stuft«ist und in einer evangelischen Einrichtung wohnt:

Frau L.M.: Ich kann nich bis dort hoch gucken und sagen na los hier Vater jetz schenk mir mal
Geld oder so [/[mhm// nee das funktioniert nich Jesus hatte da mehr Draht zum Vater das war ja
Gottes Sohn [/mhm// und (2) der hatte auch so kleine Wunder da gemacht, Wasser aus, Wasser
zu Wein oder die Brote verte:ilt und dass alle satt werden®*®

Jesus habe »mehr Draht zum Vater« gehabrt, als sie es habe, ansonsten kenne sie nie-
manden, der/die eine so »intensiv[e]« Beziehung zu Gott habe wie der frithere Heim-
leiter. Sie selbst »merk[e]« mehr von Gott als ihre NachbarInnen, die sie als »Heiden«
bezeichnet.*® Auflerdem legt Frau M. dar, dass nicht immer sofort ersichtlich sei,

349 Fraul.M.,Z.552-555.
350 Fraul.M,, Z.553f, 584f. und 373ff.

14.02.2026, 16:57:34. -

219


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Religion und Disability

dass Menschen ChristInnen seien. Dies werde erst an bestimmten Handlungen er-
kennbar.* So stellt sie es in einer kurzen erzihlenden Sequenz iiber einen Herrn »von
nebenan« dar:

FrauL.M.: Wie der [...] von nebenan (1) kann er einfach (unter) Dir sein sieht man gar nich an dass
der Herr [Name] Christ is und auf einmal holt er die Bibel raus packt aus liest vor, da guckst Du
erst mal, dumm (1)***

Zudem gehen manche Befragte von verschiedenen Arten der Beziehung zu Transzen-
dentem aus. Dabei wollen sie nicht unbedingt eine verschiedene Wertigkeit mit der
Verschiedenartigkeit der Beziehungen verbinden: Die katholische Schwester E. z.B.
schildert, dass Gott zwar von manchen wolle, dass sie Gott »tiefer suche[n] und fin-
de[n]«als andere und ein geweihtes Leben fithren. Marienschwester zu sein wie sie sei
aber nicht unbedingt nétig, um »n guter Christ« zu sein.*?

Manche Betreuende beschreiben Menschen, die sie als »geistig behindert« identi-
fizieren, als besonders fihig, Transzendentes zu erfahren. Diese Interpretation be-
ruht, so lisst sich zeigen, auf einer wechselseitigen Abhangigkeit von theologischen
Konzepten von Transzendenz auf der einen und dem Konzept von »geistiger Behin-
derung« auf der anderen Seite. Die jeweiligen Konzepte wiederum weisen gemein-
schaftliche Spezifika auf. So wird anhand der Beispiele, die im Folgenden diskutiert
werden, deutlich, dass es im protestantischen Kontext bei transzendenzbezogener Fi-
higkeit um einen »Zugang zu Gott« gehen kann; dass im anthroposophischen Kontext
hingegen das Wissen von »anderen Leben« als transzendenzbezogene Fihigkeit gilt.

Unabhingigkeit von gesellschaftlichen Konventionen. Anhand der Schilderun-
gen von Herrn R. ldsst sich eine Konstruktion von Menschen mit »geistiger Behinde-
rung« als Menschen mit transzendenzbezogener Fihigkeit, die in Zusammenhang
mit evangelischen und katholischen Transzendenzkonzepten steht, rekonstruieren.**
Herr R. ist evangelischer Pfarrer und hat eine leitende Position in einer evangelischen
Stiftung inne, zu der mehrere Einrichtungen fiir Menschen, die als »geistig behindert«
gelten, gehoren. Fiir seine Darstellung »geistig behinderter« Menschen als Personen,
die besondere transzendenzbezogene Fihigkeiten haben, kommt zum einen seine
Bestimmung von Transzendenzreprasentionen als »Gott« zum Tragen. Zum anderen
ist zentral, dass er, wie bereits oben erwihnt, davon ausgeht, dass Menschen, die als
»geistig behindert« gelten, hoch emotional und wenig abhingig von gesellschaftlichen
Konventionen seien. Anhand verschiedener Beispiele beschreibt Herr R. Menschen mit
einer »geistigen Behinderung« als Menschen, die in besonderem Mafe an der emotio-
nalen Verfassung ihres jeweiligen Gegeniibers Anteil nehmen.** Sie kénnen ihm zufol-
ge »im emotionalen Bereich [...] auf3erordentliche Fihigkeiten« haben.**¢ Auf die Frage

351 Sieheauch Kap.7.2.4.

352 Fraul.M,, Z.322-325. Die Sequenz ist eingebettet in die Begriindung, dass ihr Gott durch »einfache
Menschen«erscheine.

353 Sr.EW., Z.877.

354 In einer fritheren Arbeit hat die Verfasserin auch im katholischen Kontext solche Konstruktionen
festgestellt.

355 Vgl. HerrO.R., Z. 299-365 und 398-415.

356 Ebd., Z. 412f.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

der Interviewerin, wie Herr R. »geistig behinderte« Menschen »im religiésen Bereich«
erlebe, stellt Herr R. einerseits heraus, dass sie iiber die Fihigkeit verfiigten, »Zugang
zu Gott« zu erlangen, und legt andererseits seine grundsitzlichen Ansichten beziiglich
der geeigneten Art und Weise, »Zugang zu Gott« zu finden, dar:

Herr O.R.: Also es is nicht d:hm hdufig nicht so von Konvention ver- verstellt//mhm// (2) und ich
glaubedassdaseherein Zugang (1) zu Gotterdffnetals (1) eineintellektuelleeinereinintellektuelle
Beschiftigung mit Cott [..] ich denke dass der (1) dass es uns n-nicht geling wird ((klopft dreimal
mit den Fingern auf den Tisch))/rein intellektuell einen Zugang/ zu Gott zu finden sondern dass
das eine (4) tiefe: (1) auch eine stark e- emotionale Entscheidung ist /smhm<// (1) und von, ganz
vielen Erfahrung abhdngig ist und nicht von einem intellektuellen Fiirwahrhalten (klopft mit
den Fingern auf den Tisch)) und d:h (2) so (2) ((deutlich lauter))/so ist meine Erfahrung/ [..] und
so denk ich dass Menschen mit einer geistigen Behinderung d:hm (3) nicht unbedingt leichter ein
Zugang zu Gott finden abe:r vielleicht einen ja unverstellteren (1) weil sie nicht weil sie nicht all
die intellektuellen, Zweifel oder auch die die gesellschaftlichen Konventionen miteinbeziehen
in in ihrer Auseinandersetzung mit Gott [..] natiirlich haben Menschen mit einer geistigen
Behinderung auch auch Glaubenszweifel () also wenn sie denn gliubig sind haben sie auch
Glaubenszweifel /[[mhm// jeder der glaubt hat Zweifel [..] aber Ghm (5) es ist (1) es sind nicht
diese (2) Zweifel die wir alle von der Aufklirung her mitschleppen zum Beispiel [fmhm// (9) [..]
ich glaube dass (1) der Zugang zu Gott sehr viel zu tun hat mit E-Erfahrung //mhm// u-und das
kdnn einzelne Erlebnisse sein oder eben ja (1) ein sich Einlassen, iiber ein lang Zeitraum d:hm (2)
und das das was wir gemeinhin Wissen nenn oder so da nur ne nachgeordnete Rolle spielt (2) ihm
(6) wie komm ich dazu d:hm (8) gut ich kdnnt es jetz einmal von d:h vom Neuen Testament her i:h
(1) begriinden es werden nicht alle die zu mir Herr Herr sagen ins Reich der Himmel komm dhm,
zum Beispiel oder andere Stellen (4) ich ((lachend))/(kann) ich komm da eher so/ aus mein eigenen
religiosen Erfahrung und aus dem was ich in der Seelsorge bei (1) bei anderen Menschen erlebe [..]
ich kann Religion nicht lernen aber ich kann dh Religion einiiben [fmhm// so (8)**"

Der »Zugang zu Gott« ist der Argumentation Herrn R.s nach »eine starke [..] emo-
tionale Entscheidung« sowie mehr von »Erfahrung abhingig« als »von einem intel-
lektuellen Firwahrhalten«. Eine religiose Praxis, die »nicht so von Konvention [..]
verstellt« ist, er6ffne »eher ein Zugang zu Gott« »als eine [..] rein intellektuelle Be-
schiftigung«. Herr R. beschrankt die Fihigkeit, »Zugang zu Gott« zu finden, zwar
nicht auf Menschen, die als »geistig behindert« gelten. Er hebt aber Unterschiede zwi-
schen verschiedenen Zugangsweisen hervor und diese identifiziert er jeweils bei be-
stimmten Gruppen: Die Gruppe der emotional fihigen und nicht durch Konventionen
eingeschriankten »Menschen mit einer geistigen Behinderung« finde zwar nicht einen
leichteren, aber einen authentischeren oder unmittelbareren (»unverstellteren«) »Zu-
gang zu Gott« als diejenige Gruppe, der er sich selbst zuordnet (»wir alle«). Menschen,
die als »geistig behindert« gelten, erscheinen damit aufgrund ihrer angenommenen
Andersartigkeit und Loslésung von threm Umfeld als Menschen, die in Bezug auf den
»Zugang zu Gott« besonders fihig sind. In Herrn R.s Schilderungen erscheinen die
Handlungsweisen »geistig behinderter« Menschen nicht nur als Handlungen mit reli-

357 Ebd. Z., 431-448 und 457-470. Die Annahme, dass Menschen mit »geistiger Behinderung« weniger
»an Gott« zweifeln wiirden wie »wir«, vertritt auch Frau K.J., die in der Einrichtung Betreuende ist,
die Herr R. leitet (Z.1051-1073).

14.02.2026, 16:57:34. -

221


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Religion und Disability

gioser Bedeutung, sondern dariiber hinaus als besonders geeignete Handlungsweisen,
um mit einer Reprisentation von Transzendentem (»Gott«) in Kontakt zu treten. Un-
abhingig von den Griinden, Intentionen oder anderen Effekten von Handlungsweisen
werden, wenn sie einer bestimmen Gruppe von Menschen zugeschrieben wird, in der
Interpretation Herr R.s zum Zeichen aufiergewohnlicher transzendenzbezogener Fi-
higkeit.

»Geistlicher Gewinn«. Theologie und Behinderungskonzept stehen in der Prisen-
tation Herrn R.s in engem Zusammenhang: Sie bedingen und bestitigen sich gegen-
seitig. Auf der einen Seite stehen seine christlich-theologischen Grundiiberzeugungen
von Gott als »Schopfer und Erhalter allen Lebens«*® in seiner Heterogenitit und von
»emotionaler Entscheidung« und »Erfahrung« als geeigneten Zugangsweisen zu Gott
sowie die Annahmen (»Erfahrungen«) iiber ein in der Aufklirung begriindeter Primat
der Intellektualitit und iiber gesellschaftliche Konventionen, die den »Zugang zu Gott«
erschwerten. Auf der anderen Seite steht sein Konzept von Menschen mit »geistiger
Behinderung« als Teil der heterogenen Schopfung Gottes sowie als emotionale, wenig
intellektuelle und von Konventionen nicht tangierte Menschen. Hinzu kommt die An-
nahme, dass »der Geist Gottes« durch oder in der »Gemeinschaft der Verschiedenenc,
die die Gesamtheit der gottlichen Schépfung reprisentiert, wirkt. In der Konsequenz
dieser Vorstellungen ist fiir Herrn R. die Anwesenheit von Menschen, die als »geistig
behindert« gelten, in einer Gemeinschaft Bedingung fiir das Wirken des »Geistes Got-
tes«. Kann der »Geist Gottes« wirken, fithrt dies zu einem »geistliche[n] Gewinn« fir
die Mitglieder (ohne »geistige Behinderung«) der Kirchengemeinde. Auch Gestaltung
und Deutung einer religiésen Praktik sind damit durch eine (religiose) Konzeptuali-
sierung von »geistiger Behinderung« beeinflusst.

Herr O.R.: DerGeist Gottes wirkt eben durch in dieser Gemeinschaft der Verschiedenen [imhm// (2)
unddanocheinmal (1) ich erleb es grade hier am Ort [Ortsname] wie, gut es fiir die Kirchengemeinde
ist dass an ihrem Leben [..] sich viele Menschen mit einer geistigen Behinderung beteiligen [fmhm//
und ich glaube dass das auch ein geistlicher wesentlich auch ein geistlicher Gewinn ist [/mhm// (2)**°

Nach Herrn R. erschafft Gott also nicht nur die Gesamtheit der Menschen einschlie3-
lich all ihrer heterogenen Eigenschaften, sondern Gott wirkt auch durch oder im
Zusammenschluss der unterschiedlichen Menschen (»Gemeinschaft der Verschiede-
nen«). Was genau Herr R. unter »wirken« und einem »geistlichen Gewinng, den die
Beteiligung von Menschen mit »geistiger Behinderung« bringe, versteht, fithrt er im
Gesprich nicht niher aus.

Wissen von anderen Leben. Transzendenz wird nicht ausschliefdlich durch
eine einzige Gottheit (»Gott«) reprasentiert. In der Religionsgeschichte lassen sich
zahlreiche unterschiedliche Transzendenzreprisentationen finden. Das, was als
transzendenzbezogene Fihigkeit gilt, unterscheidet sich folglich ebenfalls. In den
Ausfithrungen des ehemaligen Waldorf-Religionslehrers und Hausvaters einer anth-
roposophischen Lebensgemeinschaft Herrn A.s wird Transzendenz durch verschie-
dene Begriffe und Konzepte bezeichnet und reprasentiert: Dazu zihlen neben »Gott«
auch eine »hohere Weisheit, eine »andere Dimensiong, ein »héheres« oder »andere[s]

358 HerrO.R.,Z.907. Siehe auch Kap. 7.2.1.
359 HerrO.R.,Z.706-711.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Bewusstseing, die »andere[] Seite« und die Bedingungen dafiir, »dass der Mensch
mehr als einmal auf der Erde ist«.**® Wem Zuginge zu diesen Sphiren oder Wissen
iiber diese Sachverhalte eigen seien, gilt in der Prisentation von Herrn A. zur Erfah-
rung von Transzendentem fihig.

»Behinderung« scheint Herr A. als einen objektiven, substanziellen Sachverhalt
zu verstehen (»Krankheitsbild«), der Einfluss auf die Eigenschaften einer Person
nimmt.”' Ahnlich wie der evangelische Pfarrer Herr R. geht Herr A. davon aus, dass
»geistig behinderte« Menschen nicht von einem Ubermaf$ an Denken betroffen sind.
In der Prisentation Herrn A.s bildet — ebenfalls 2hnlich wie bei Herrn R. — dieser Um-
stand die Voraussetzung dafiir, dass »geistig behinderte« Menschen in ihrer transzen-
denzbezogenen Fihigkeit nicht eingeschrinkt seien.*¢

Im Interview mit Herrn A. spricht die Interviewerin im Nachfrageteil ein Vorge-
sprach mit Herrn A. an, in dem er sagte, dass Menschen, die als »geistig behindert«
gelten (die im Kontext anthroposophischer Lebensgemeinschaften auch »Dérfler« ge-
nannt werden), mehr als andere an Religion interessiert seien. Herr A. reagiert darauf
beschreibend und geht dabei auf die Gemeinsamkeit zwischen »Dérflern« und Kin-
dern ein:

Herr D.A.: Ja wie viele wie viele kleine Kinder auch die auf die Welt komm [..] die erzihlen
wenn man aufpasst was auf der anderen Seite ist man muss nur aufpassen und die erzihlen das
in Bildern und das machen unsere Dérfler auch, die erzihlen manchmal Bilder die wissen die
wissen, nicht alle, aber die wissen was da is, man muss diese Bilder nur verstehen ich kann die jetz
nich, einfach ja, einfach dass sie dann (oft vielleicht) sagen ich weifd dass ich schon mal da war ich
weifd dass ich das und das gemacht hab®*

Manche Menschen mit »geistiger Behinderung«, so beschreibt Herr A., hitten Wis-
sen iiber die »andere[] Seite« und »erzihlen das in Bildern«. Diese Eigenschaft hitten
neben ihnen auch »viele kleine Kinder«.>** Sowohl Menschen, die als »geistig behin-
dert« bezeichnet werden, als auch Kinder stehen damit fiir kognitiv unbelastete Men-
schen und bilden in den Schilderungen Herrn A.s zwei Gruppen von Menschen mit

360 HerrD.A., Z.317f., 1125ff., 1183f. und 1102f. Die funktionale Aquivalenz des»hohere[n] Bewusstseins«
etc. und »Gott« macht er selbst deutlich, indem er sagt: »[F]iir mich ist das ein hoheres Bewusstsein
und das kann man nun Gott nenn das kann man nenn wie man will« (Z. 1125f).

361 Vgl.ebd., Z.720-735.

362 Vgl.ebd., Z.1095-1150.

363 Ebd., Z.1100-1107. Die letzten Sequenzen dieser Passage erscheinen uneindeutig. Eine plausible Er-
klarung ware, dass er meint, dass die Dorfler nicht »die andere Seite« beschrieben, wenn sie direkt
danach gefragt wiirden (»ich kann die jetzt nicht {direkt fragen}«), sondern dass solche Schilderun-
gen sich spontan ereignen (»{es ist} einfach {so} dass sie dann (oft) {=6fter einmal}«) und dann an
bestimmten Wendungen zu erkennen seien (»(vielleicht) {=zum Beispiel} sagen ich weifS dass ich
schon mal da war«).

364 Kindererscheineninden Beschreibungen Herrn A.s an anderen Stellen des Interviews als Personen,
die vom Erleben statt vom Erkldaren und Verstehen gepragt seien: Sie erlebten Sachverhalte, ohne
dass sie sich derer bewusst seien; sie lernten durch Nachahmung und nicht dadurch, dass ihnen
Sachverhalte erklart wiirden (vgl. Herr D.A., Z. 550-572, 820-828, 947-958 und 1185-1191). Erleben, Ver-
stehen usw. sind an dieser Stelle keine systemtheoretischen Begriffe. Die Verwendung orientiert
sich hier an der Wortwahl Herrn A s.

14.02.2026, 16:57:34. -

223


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Religion und Disability

besonderen transzendenzbezogenen Fihigkeiten. Menschen ohne »geistige Behinde-
rung« biifdten ihre transzendenzbezogene Fahigkeit im Zuge ihres Erwachsenwerdens
ein. Sie hitten aber die Moglichkeit, zu Erkenntnissen iiber die »andere[] Seite« zu ge-
langen, indem sie den Erzihlungen von Kindern und »geistig behinderten« Menschen
Aufmerksamkeit und Verstindnis entgegenbringen.>*

»Geistig behinderte« Menschen als religiose MentorInnen. Menschen, denen
eine »geistige Behinderung« zugeschrieben wird, sind gemifd den Schilderungen
Herrn A.s dazu in der Lage, Kenntnisse iiber transzendenzreprisentierende Sphiren
(»andere[] Seite«) zu vermitteln, da sie — anders als Menschen ohne »geistige Behinde-
rung« — im Laufe ihres Lebens ihre transzendenzbezogene Fihigkeit nicht verlieren.
Durch den Austausch mit »geistig behinderten« Menschen erschlie3t sich Herrn A. ein
Verstindnis religidser Inhalte und Zusammenhinge, das ihm ohne diesen Austausch
nicht zuganglich wire. So gibt Herr A. an, er »lern[e]« von »geistig behinderten« Men-
schen »an religidsem Hintergrund«.* Er veranschaulicht dies an einem Beispiel:

Herr D.A.: A:lso das gibt so eine Geschichte die is (wie son) Standardbeispiel dh (1) Apokalypse
letzte Buch der Bibel ih da ist die Geschichte dh wie Sankt Michael der Erzengel Michael den
Teufel auf die Erde schickt und sie kdmpfen zusamm und die Scharen des Michael kimpfen mit
den Scharen des Teufel, so jetz kann man sich fragen womit kimpfen die denn, ne hat en Engel
n Schwert son richtiges((?)) [..] und das hab ich dh aufm Bibelabend meine Leute gefragt wie
kdmpft Michael mit dem Wort natiirlich mein Sie da bin ich drauf gekomm((?)) vorher >nich
drauf gekommeund das ist das Wort das is mh Logos ist das Wort fii- Wort fiir Christus®®’

Dass nicht-»behinderte« von »geistig behinderten« Menschen etwas lernen kénnen,
bringt Herr A. ein weiteres Mal explizit zum Ausdruck: Gegen Ende des Interviews
konstatiert er in Bezug auf das gemeinsame Leben von Menschen mit und ohne
»geistige Behinderung« einen gegenseitigen Nutzen. Er deutet zunichst an, dass
Nicht-»Behinderte« dabei »[S]eelische[s]« lernen kénnten. Er geht dann aber auf ein
Lernen von Sozialem ein:

Herr D.A.: Wir stellen unsere Fihigkeiten den Menschen zur Verfiigung die diese Fihigkeiten
nicht haben und die stellen ihre Fihigkeiten uns zur Verfiigung dass wir was dran lernen (1) also
seelische (n bisschen ander) bisschen anders miteinander umzugehen, manchmal klappt es ja*¢®

Menschen, die als »geistig behindert« gelten, werden in den angefithrten Abschnitten
zu MentorInnen. In der Darstellung Herrn A.s vermitteln sie Menschen, die nicht als
»geistig behindert« gelten, Verstindnis fiir religiose Inhalte und Kenntnisse iiber tran-
szendenzreprisentierende Sphiren. Vorausgesetzt ist diesem Konzept von »geistig
behinderten« Menschen als religiose MentorInnen zum einen die Annahme der trans-
zendenzbezogenen Fihigkeit derjenigen, die als »geistig behindert« gelten (transzen-
denzbezogene Befihigung). Zum anderen ist die aktive religiése Partizipation von

365 Sieheauch Kap. 8.3.2.
366 HerrD.A., Z. 862 und 866.

367 Ebd., Z. 866-875. Herr A. verweist am Ende dieses Auszugs offenbar auf den Prolog des Johannes-
evangeliums (1:1-18) und ordnet damit die Antwort der»Leute, die er gefragt habe, theologisch ein.

368 Ebd., Z.1210ff.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

Menschen, die als »geistig behindert« gelten, von Bedeutung.*® Gemeinsam ist dem
evangelischen Pfarrer Herrn R. und dem anthroposophischen Religionslehrer Herrn
A., dass sie ihre Annahmen iiber transzendenzbezogene Fihigkeit an ein begrenztes
Maf intellektueller Fihigkeiten kniipfen. Wihrend sich damit eine strukturelle Ahn-
lichkeit der Vorstellungen transzendenzbezogener Fihigkeit feststellen lasst, ist die
inhaltliche Ausgestaltung dieser Vorstellungen bei Herrn R. und Herrn A. jedoch sehr
unterschiedlich. Sie entsprechen ihrer jeweiligen religios-gemeinschaftlichen Veror-
tung: In den Schilderungen des evangelischen Pfarrers Herrn R.s steht der »Zugang zu
Gott« im Zentrum. Wem dieser gelinge, wird als transzendenzbezogen fihig erachtet.
Im Fall von Herrn A. sind entsprechend anthroposophischen Konzepten diejenigen in
Bezug auf Transzendentes fihig, die ein Wissen von anderen Leben haben. Sowohl die
Deutung von »geistig behinderten« Menschen als Teil gottlicher Schépfung und die
Deutung ihrer Anwesenbheit bei religiosen Praktiken als »geistlicher Gewinn« als auch
die Deutung von »geistig behinderten« Menschen als religiése MentorInnen sind Ad-
ressierungen, die »geistig behinderte« Menschen (zumindest rhetorisch) religios-ge-
meinschaftlich inkludieren.

1.3.3 Kommunikative Herstellung transzendenzbezogener Fahigkeit

Aus etischer, religionswissenschaftlich-soziologischer Perspektive lasst sich die Frage
stellen, wie Menschen im Alltag zu dem Wissen daritber kommen, dass andere Men-
schen Transzendenzreprisentationen erfahren oder aus ihrer Sicht dazu in der Lage
sind? Woher wissen sie, dass jemand »Zugang zu Gott« hat, sich nach einem »Mehr«
sehnt, iiber Wissen verfiigt, dass er/sie schon einmal gelebt hat? Hier wird davon aus-
gegangen, dass einem Vorgang seine Bedeutung dadurch zukommt, dass er in einer
bestimmten Weise verstanden wird. Eine Aulerung z.B. verweist dann auf ein Erle-
ben von Transzendenzreprisentationen, wenn auf die Auflerung ein entsprechender
Anschluss und damit schlieflich religisse Kommunikation erfolgt. An dieselbe Aufie-
rung lief3e sich aber auch z.B. medizinisch, entlang des Codes von krank/gesund an-
schliefden:*° Die Erzihlung davon, dass einer Person eine helle Gestalt erschienen sei,
muss nicht unbedingt als Schilderung einer Transzendenzerfahrung gedeutet werden,
sondern kann auch als Ausdruck einer psychischen Erkrankung verstanden werden
und eine Therapie mit Medikamenten zur Folge haben. Eine Person weif} also nicht,
dass sie selbst oder eine andere Person Transzendentes erfihrt — eine Person macht
eine Erfahrung zu einer Erfahrung von Transzendentem, indem sie an eine Erfahrung,
Schilderung einer Erfahrung oder eine andere Auerung anschlief3t, als ob sie Aus-
druck einer Transzendenzerfahrung sei und erméglicht damit, dass sich das soziale
System Religion durch entsprechende Kommunikation konstituiert.”” Durch solche

369 Sieheoben:»die erzidhlen«; »die wissen«; »und das hab ich [..] aufm Bibelabend meine Leute gefragt
{und sie haben geantwortet} [..] {da bin ich} vorhersnicht drauf gekomm««.

370 Vgl. Baraldi2015c, S.116.

371 In gewisser Weise macht auch die vorliegende Arbeit Schilderungen zu religiésen bzw. religionsbe-
zogenen AuRerungen, weil sie diese aufgrund der ihr zugrundeliegenden Definition als religios ver-
steht und entsprechend behandelt. Die vorliegende Arbeit ist dennoch selbst keine religiose Kom-
munikation, da sie nichtvon einer objektiv gegebenen Unterscheidung zwischen Transzendenz und
Immanenz ausgeht bzw. die Frage nach Existenz des Transzendenten unbeantwortet |dsst.

14.02.2026, 16:57:34. -

225


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Religion und Disability

Vorginge entstehen voneinander unterscheidbare Gesellschaftsbereiche - soziale
Systeme. Dies gilt fiir die Einordnung der AufRerungen von Menschen, die emisch als
Gruppe der Menschen mit »geistiger Behinderung« zusammengefasst werden, in glei-
cher Weise wie fiir die Auflerungen anderer Menschengruppen, die — nebenbei be-
merkt — stets ebenso konstruiert ist. Wie an eine Auflerung angeschlossen wird, kann
von verschiedenen Bedingungen abhingen. Dazu zihlen z.B. gemeinschaftliche und
gesellschaftliche Zusammenhinge sowie der Stellenwert transzendenzbezogener Er-
fahrungen innerhalb dieser Zusammenhinge. Anthroposophische, evangelische und
katholische Einrichtungen stellen in einigen der untersuchten Fille einen Zusammen-
hang dar, in dem der religiése Anschluss an Erfahrungen beférdert zu werden scheint.
Damit werden diese Einrichtungen zu Kontexten, in denen bestimmte Auflerungen
durch einen erfolgten (hier religiésen) Anschluss zu systemspezifisch erwartungsent-
sprechenden (also religiésen) Fahigkeiten werden.

Religiés gebundene Einrichtungen als Kontexte transzendenzbezogener Befi-
higung. An den Darstellungen der Befragten lisst sich zeigen, wie Vorginge durch
entsprechende interpretative Anschliisse zu religiésen Ereignissen gemacht werden.
Als Beispiele dienen im Folgenden die Schilderungen der anthroposophisch Betreuten
FrauT. und der evangelisch betreuten Frau M.

Frau T. konstatiert, dass es ihr erst in der anthroposophischen Lebensgemein-
schaft moglich gewesen sei, iiber Religion, »iiber die Bibel (iibers) Evangelium« zu
sprechen. Im Kinderheim, in der Psychiatrie und in anderen (nicht religis gebunde-
nen) Einrichtungen, in denen sie zuvor gelebt habe, sei dies nicht méglich gewesen.*”
FrauT. bringt zum Ausdruck, wie wichtig es fiir sie sei, iiber Religion zu sprechen und
dass ihrjemand zuhore: Fiir sie habe »die Religion [...] {in der anthroposophischen Ein-
richtung} ein neues Leben« bedeutet.’” Sie erzihlt:

Frau V.T.: Und dann kam ich nach [Orts- und Einrichtungsname] das war wie ein, so ein Erlebnis
das kann man gar nich verstehen da ich ich war so gliicklich (da he- endgiiltig) mal dadriiber
reden konnte [/mhm// dass da welche sind die einem zuhoren®*

In der Lebensgemeinschaft habe sie dann auch erstmals eine »Christusbegegnung«
gehabt.”” Im Nachfrageteil des Interviews wird Frau T. um eine Erzihlung ihrer
»Christusbegegnung« gebeten. Frau T. fithrt daraufhin aus:

Frau V.T.: Also das war so, ich war in meinem Zimmer, und denn hab ich plotzlich eine Gestalt
gesehen eine ganz helle Gestalt [/mhm// und die hat so was ausgestrahlt dass ich gemerkt hab
dass es Christus is, ich hab das ganz, lebhaft in mir aufgenomm und dann wars wieder weg

372 Vgl. Frau VT, Z. 30-33, 78-87, 113-116, 135-163 und 371f. Bei dem Kinderheim konnte es sich um ein re-
ligios gebundenes, eventuell katholisches Kinderheim gehandelt haben: Frau T. gibt an, im Kinder-
heim Religionsunterricht gehabt zu haben und dass sie dort zur Beichte gehen musste (Z. 142, 154
und 158-162).

373 Ebd. Z.19.

374 Ebd., Z.126ff.

375 Ebd.,Z.435-448,und Abs. 2.

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

und mh ich hab dfters schon so Gestalten gesehen //mhm// auch beim Bibelabend oder bei der
Opferfeier [faha// oder beim Weihnachtsspiel, ist mir oft schon begegnet®

Dass es sich bei der »helle[n] Gestalt« um »Christus« gehandelt habe, befindet Frau T.
in dieser Darstellung selbst. Sie kategorisiert ihr Erlebnis demnach selbst als religios.
Es kann angenommen werden, dass der Kontext der anthroposophischen Einrichtung
Bedeutung fir diese Einordnung hat: Zum einen habe sie ihren Angaben nach in den
Einrichtungen, in denen sie zuvor gelebt habe, nicht (in dieser Weise) iiber Religion
sprechen diirfen und sei dort auch nicht Christus begegnet. Zum anderen verdeutlicht
eine Feldbeobachtung die Legitimitit der religidsen Deutung ihrer Erlebnisse in der
anthroposophischen Lebensgemeinschaft: Wihrend eines Bibelabends wird von den
teilnehmenden Betreuten und Betreuenden der Lebensgemeinschaft iber die Hei-
lungsberichte Jesu in der Bibel gesprochen. In der Diskussion wird konstatiert, dass
es notwendig sei, an die Heilung durch Jesus zu glauben. Bewiesen werden kénnen sie
nicht, so der Tenor in der Versammlung. In diesem Zusammenhang meldet sich Frau
T. zu Wort und erklirt, dass sie Christus begegnet sei. Sie konstatiert: »Du kannst das
erleben Du kannst eine Christusbegegnung haben.« Die Anwesenden stimmen ihr da-
rin zu, dass der Glaube dies moglich mache.””” Im Interview verweist Frau T. in Bezug
auf andere Vorginge auflerdem darauf, dass ihr Erklirungen gegeben worden seien,
die ihr die Benennung und Einordnung dieser Vorginge moglich gemacht hitten: Auf
diese Weise wird fiir Frau T. z.B. die anthroposophische Bewegungskunst Eurythmie
vom (sinnlosen) »Gehampel« zur verstindlichen »Gebarde«:

FrauV.T.: Alsich nach [Orts- und Einrichtungsname] kam da hab ich gedacht ach was is das denn
Eurythmie was das denn fiir ein Gehampel [[mhm// und dann wurde mir erklirt was Eurythmie
is dass das wie Sprache is wie Gebdrde>™®

Eine Reinterpretation von Vorgingen und Dingen im religiés gebundenen Kontext so-
wie Erklirungen, die diese Reinterpretation forcieren sollen, spiegeln sich auch in den
Ausfithrungen Frau M.s, die als Betreute in einer evangelischen Einrichtung wohnt,
wider:

Frau L.M.: Ich hab erst gedacht die spinn machen son Trara [/mhm// nee war Gottes Macht [..]
und da hab ich gesagt was machen die denn da: //ja// die beten ja vorm Essen [/mhm// die beten
nachem Essen die gehen ja in die Kirche was ist denn das, hab ich ja nich gewusst vorher sage
was is denn das fiirn Gebdude alles weif alles schneeweifS, mh hab gedacht das is Schnee fass an
der Wand an sagt die ((lebhaft))/nee nich an der Wand anfassen das is Farbe/ das is weifSe Farbe
das ist die Reinheit und wir sind alle sauber und so />smhm<// und da hab ich gesagt (mit tiefer
Stimme))/ihr habt doch ne Macke/*”

376 Ebd., Z. 435-439.

377 Vgl.ebd., Abs. 2. Ein weiterer Hinweis auf die Legitimitét religioser Deutungen von Erlebnissen ldsst
sich auch bei dem anthroposophischen Betreuer Herrn A. finden, der erklért, dass sich in manchen
Erzahlungen von Kindern und Menschen, die als »geistig behindert« gelten, Erinnerungen an frithe-
re Leben widerspiegeln wiirden (vgl. Herr D.A., Z.1100-1107).

378 FrauV.T,Z.34ff.

379 Fraul.M,, Z. 61f. und144-150.

14.02.2026, 16:57:34. -

2217


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Religion und Disability

In Frau M.s Prisentation fithren nicht die Erklirungen zu ihrer Uberzeugung von Got-
tes Existenz und Macht, sondern sie lehnt die ihr angebotene Interpretation zunichst
noch ab. Ihrer Darstellung nach fithren erst ihre Erfahrungen von Transzendenzre-
prisentationen (ihre Begegnungen mit Gott, Engeln und Petrus) dazu, dass sie das,
was sie wahrnimmt, religios einordnet.’® In ihren Ausfithrungen kommt zum Aus-
druck, wie die Transzendenzerfahrungen im Zuge eines Interpretationsvorgangs zu
eben solchen werden.

Gleich zu Beginn des Interviews geht Frau M. auf ihre erste Transzendenzerfah-
rung ein, die sich in ihrem Zimmer der Einrichtung, in der sie wohnt, ereignet habe:

Frau L.M.: Und zwar ich hatte, ne bose [Mutter] //mhm// die war nich so, prickelnd zu mir, mein
Riicken, komplett im Eimer [/mh// und dann ja und dann bin ich durchgedreht war ich in der
Psychiatrie (1) zwei Jahre drei Jahre u:nd da:nn bin ich nach [Ortsname] vorher war ich richtig
aggressiv richtig bosartig //mh// wen ich nich leiden konnte der bekams mit meine Hinden
und FiifSen zu spiiren [/mhm// dann bin ich nach [Ortsname] dort war ich auch noch ne ganze
Weile: aggressiv, u:nd dort hatt ich dann ne andere, Macht, kennengelernt [/mhm// und zwar,
ich lieg abends (im) Bett schlafe auf einmal krachte das Fenster auf (2) ein helles Licht kam rein,
und sagte ((betont))/fiirchte Dich nich L. ich hab Dich bei Deinem Namen gerufen Du bis mein/
ndchsten Tag ein anderen Morgen wenn ich dann zum, 6hm zum Heimleiter gegang [/mhm// der
hat gesagt ((betont))/Cott, hat, mit Dir gesprochen/ das war das ((gedehnt))/einmalige/ Erlebnis
fiir mich und da hab ich gesagt weifst Du was, ich lass mich taufen [[mhm// guckte der mich
an, wie, jetz, taufen((?)) na ich lass mich taufen ich will auch zu eurer Gemeinde ge-gehoren
hab ich dann die ganze, Sache, iiber die Biihne gebracht sozusagen gut Deutsch hab n schinen
Taufspruch gehore nun zu der [Name christlicher Kongregation*®'

Bei Frau M.s Eingangsstatement handelt es sich um eine Erzihlung iiber eine grund-
legende Verinderung in ihrem Leben, deren Ursache (retrospektiv) religios konnotiert
wird und daher als Konversionserzihlung aufgefasst werden kann.*®* In ihrer Prisenta-
tion bezeichnet und deutet sie das Ereignis, das im Zentrum ihrer Darstellung steht,
zunichst nicht eindeutig: Es habe sich um »ein helles Licht« gehandelt. Zur Gottes-
ansprache wird das Ereignis erst dadurch, dass eine Autorititsperson (»Heimleiter«)

380 Vgl.ebd., Z.15-21 und 150ff.

381 Ebd., Z. 10-23. Die Worte, mit denen sich das »helle Licht« bzw. Gott an sie gewendet habe, ist ein
biblisches Zitat: »Firchte Dich nicht, denn ich habe Dich erlést! Ich habe Dich bei Deinem Namen
gerufen, Du bist mein.«Sie lasst dabei aus: »denn ich habe Dich erl6st« (Jes 34:1).

382 Damitldsst dieser biografische Einstieg deutlich das Muster einer Konversionserzihlung erkennen:
Die Erzdhlung weist einen detailliert geschilderten Wendepunkt auf (Konversionsereignis). Die
Phasen vor und nach dem Wendepunkt werden kontrastiv bewertet (vorkonversionelle Biografie
als negativ im Vergleich zur positiv bewerteten nachkonversionellen Biografie) und gerafft pra-
sentiert. Auf das Konversionsereignis folgt die formelle Aufnahme in eine religiose Gemeinschaft
(vgl. Ulmer 1988, S. 22-31). An spateren Stellen des Interviews unterstreicht Frau M. zum einen die
Unterschiedlichkeit der Lebensphasen vor und nach der Begegnung mit Gott. Zum anderen stellt
sie heraus, dass es sich bei dem geschilderten Ereignis in ihrem Zimmer in der Einrichtung um ihre
erste Begegnung mit Gott gehandelt habe (Z. 60ff., 150-156 und 300-305). Dass ihre Konversion not-
wendig und im Riickblick aus ihrer Perspektive auch richtig war, stellt sie wie folgt dar: »[UInd da,
habich dann auch schon gemerkt (hai) da is was anderes im Spiel [..] und ich hab gesagt na: schliefit
Du Dich da mitan, //mhm// (ne) bin, //ja// bin gliicklich driiber dass ich das gemacht hab« (Z. 60-63).

14.02.2026, 16:57:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 7 - Enabling Religion: Befahigung durch Religion

das Ereignis als solche bestimmt. Diese nachtrigliche Benennung verweist darauf,
dass der Anschluss an einen Vorgang (die Interpretation oder das Verstehen eines Vor-
gangs) iiber die Systemzugehorigkeit (Bedeutung) des Vorgangs bestimmt. Die rheto-
rische Figur der nachtraglichen Benennung lisst sich in den Schilderungen Frau M.s
mehrfach nachweisen: Wenn Frau M. Ereignisse der vorkonversionellen Phase schil-
dert, verwendet sie hiufiger unspezifische Begriffe, um Sachverhalte und Dinge zu
benennen; spricht sie iiber die nachkonversionelle Phase, gebraucht sie hingegen spe-
zifisch christliches Vokabular.’® Diese rhetorische Figur erscheint somit nicht zufillig.

Transzendenzbezogene Befihigung als wechselseitige Fihigkeitszuschreibung.
Transzendenzbezogene Fihigkeit hingt, so wird hier vorausgesetzt, davon ab, dass
sie konstatiert wird. Im oben besprochenen Fall kann der Heimleiter das Erlebnis von
Frau M. in ihrer Erzihlung nur als Begegnung mit einer Transzendenzreprisentation
bestimmen, weil Frau M. ihm transzendenzbezogene Fihigkeit und eine entsprechen-
de Autoritit in ihrer Prisentation zuspricht. Anders ausgedriickt: Der Heimleiter wird
dadurch befihigt, dass Frau M. seine Auflerung entsprechend einordnet. Die Aufie-
rung, die in diesem Zusammenhang zentral ist, ist die Eigenschaft, Triume deuten zu
konnen, die ihm Frau M. zuschreibt. Sie ist fiir Frau M. Zeichen dafiir, dass er »halt
von Gott gesegnet« sei.*®*

Der Akt des Heimleiters, der ihr Erlebnis zu einem religiosen Ereignis macht, ist
also Ausgangspunkt dafiir, dass Frau M. den Heimleiter zur Person mit transzendenz-
bezogener Fahigkeit erklart. Gleichzeitig nutzt sie seine Autoritit (die ihm ebenfalls
von Frau M. zugeschrieben wird; und sie antizipiert vermutlich, dass auch andere — in
diesem Fall die Interviewerin — ihm Autoritit zuschreiben), um ihr Erlebnis als reli-
gi6s zu legitimieren. Ob auch der neue Heimleiter diese Fahigkeit habe, wisse sie nicht.
Dies bliebe abzuwarten.*® Entsprechend interpretierbare Handlungen hat er aus der
Sicht Frau M.s noch nicht erbracht. Er kann damit (eventuell) auch nicht ihre Erleb-
nisse zu Transzendenzerfahrungen erkliren. Damit deutet sich in der Prisentation
Frau M.s eine komplexe wechselseitige Konstellation von Zuschreibungen an, durch
die transzendenzbezogene Fihigkeit konstruiert und prasentiert wird.

383 Vgl. z.B. ebd., Z. 144-156. Eine Ausnahme bildet die Verwendung des Begriffs »beten«; diesen ver-
wendet sie auch in Beschreibungen, die sich auf die vorkonversionelle Phase beziehen.

384 Ebd., Z.584.

385 Vgl.ebd., Z. 572-579.

14.02.2026, 16:57:34. -

229


https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 16:57:34.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

