Uber liberale und kommunitaristische Ethik
hinaus

Inchoativer Universalismus, Erinnerungskultur und
die Festlichkeit der Gabe bei Paul Ricceur

Maureen Junker-Kenny

Als »philosophe de tous les dialogues« mit Recht gewiirdigt, war Paul
Ricceur mit den verschiedenen Argumentationstraditionen beider-
seits des Atlantik und innerhalb Europas vertraut. Die Rezeption sei-
ner Differenzierungs- und Vermittlungskunst in der theologischen
Ethik im englischsprachigen Raum (eine Sammelbezeichnung fiir so
verschiedene Kontexte wie die USA, Kanada, GrofSbritannien, Irland)
ist nur zu erfassen, wenn einige Unterschiede vorab in Rechnung ge-
stellt werden.

Erstens muss man sich von den Annahmen der konfessions- und
disziplinspezifischen Organisation der Theologie an deutschsprachi-
gen Fakultiten freimachen: »Christian Ethics« ist zum Beispiel nicht
unterteilt in Moraltheologie und Christliche Sozialethik, und ob sie
in den theoretischen oder praktischen Ficherkreis gehort, wird kaum
debattiert. Wie die Benennung etlicher Lehrstiihle zeigt, kann sie als
eigenes Fach, zusammen mit einem weit gefassten Begriff der prak-
tischen Theologie oder in der Systematik als Teil einer praktischen
Fundamentaltheologie auftauchen oder einfach unter »Religion«
subsumiert werden. Die Bemithungen um genaue Bestimmung und
Abgrenzung des spezifischen Ortes und der Unableitbarkeit einer
Disziplin innerhalb der theologischen Enzyklopidie spielen nicht die-
selbe programmatische Rolle.

Zweitens mogen in »Christian Ethics« die gleichen Gegenwarts-
philosophien und -theologien diskutiert werden, aber dies geschieht
vor unterschiedlichen kulturellen Hintergriinden, wie in der Ethik
vor allem am Stellenwert deontologischer Argumentationen abzu-
lesen ist. Wenn das Gesprichsfeld von alternativen Ansitzen wie
John Rawls, Alasdair MacIntyre und Emmanuel Levinas abgesteckt
wird, dann geht es zugleich um das Recht und die genauere Bestim-
mung der theologisch umstrittenen Moderne. Als Gesprichspartner
fiir philosophische und theologische Ethik kommt Kant oft erst durch

Poetik des Glaubens A~ 141

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Maureen Junker-Kenny

Ricceur in die Debatte; sein Denken ist als gegenwirtiger Horizont
fiir moralische und politische Argumente, zum Beispiel iiber Men-
schenwiirde oder die kosmopolitische Reichweite von Gerechtigkeits-
grundsitzen nur dann prisent, wenn es dezidiert eingebracht wird.
Wie die Cambridger Philosophin Onora O’Neill in ihrer Kritik an
Rawls und an bioethischen Schlagworten herausstellt, wird » Auto-
nomie« meist im Sinne von John Stuart Mill als duflere individuelle
Unabhingigkeit, nicht als sich unter das Moralgesetz stellende
Selbstbestimmung verstanden.! Wenn demgegeniiber theologisch
und feministisch »relationality,« »care« und »civic participation« als
alternative Stichworte eingeklagt werden, dann aus der Erfahrung
einer individualistisch liberalen Kultur mit einer Vielzahl von
»Rechten« ohne tiefere Verankerung in einer Verpflichtungen ein-
schlieBenden moralischen Verfassung.?

Drittens sind die Rezeptionsphasen des Werkes von Ricceur
zeitverschoben. Die »hohere Intensitits, die sie »in den achtziger
Jahren [...] im englisch- sowie franzosischsprachigen Raum«> kenn-
zeichnete, endete mit der Debatte um Das Selbst als ein Anderer®.
Die Thesen, die in Gedichtnis, Geschichte, Vergessen® ausgearbeitet
vorliegen, wurden im europidischen Raum schon in den neunziger
Jahren durch Vortrige Ricceurs bekannt und diskutiert, wihrend die
englischsprachige Rezeption selbst heute kaum begonnen hat. Die
Einbeziehung seiner Werke ab den spiten neunziger Jahren war im
englischsprachigen Raum zumeist auf Ubersetzungen angewiesen,
die sie erst jiingst zugidnglich machten.® Auch in den Schriften zum

' O. O'Neill, Autonomy and Trust in Bioethics, Cambridge 2002.

2 L. S. Cahill, >Genetics, Individualism, and the Common Goods, in: A. Holderegger
und J.-P. Wils (Hg.), Interdisziplinire Ethik. Grundlagen, Methoden, Bereiche,
Fribourg/Freiburg 2001, S. 378-392; Theological Bioethics. Participation, Justice,
Change, Washington [D.C.] 2005.

3 P. Welsen, Vorwort, in: P. Ricceur. Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsiit-
ze (1970-1999), Hamburg 2005, S. VII-X, hier S. VIIL

4 P. Ricoeur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996.

5 P. Ricceur, Geddchtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004. Memory, History,
Forgetting, Chicago 2004.

¢ P. Ricoeur, Parcours de la Reconnaissance, Paris 2004, wurde 2005 als The Course
of Recognition, Cambridge 2005 auf Englisch zuginglich, dt.: Wege der Anerken-
nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006; Le Juste 2, Pa-
ris 2001, wurde als Reflections on the Just, Chicago 2007, iibersetzt. D. Pellauer
behandelt unter dem Titel »Memory, Recognition, Practical Wisdom« im 6. Kapi-
tel seines Bandes in der Reihe »A Guide for the Perplexed« die Themen der letzten
Phase des Werks: Ricceur. A Guide for the Perplexed, London 2007, S. 109-138.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

Verhiltnis von Recht und Moral und zur politischen Ethik hat sich so
eine Rezeptionsliicke ergeben.

Zur Moderne als Horizont des Denkens

In einer theologischen Landschaft, die von Verfechtern einer aus-
geprigten Moderne-Kritik bestimmt wird (wie schon die Wiederauf-
nahme der Tugendethik nicht als Ergéinzung, sondern als iiberlegene
Alternative zum deontologischen Regeldenken zeigt”), scheinen die-
jenigen, die Ricceur theologisch rezipieren, von vornherein auf der
Seite einer qualifizierten Anerkennung moderner Einsichten zu ste-
hen. Die Grenzen, die der franzosische Denker zwischen philosophi-
schem und biblischem Zugang markiert hat, finden bei ihnen grund-
sitzlich Zustimmung. Angesichts des Aufgebens universalistischer
Orientierungen unter Berufung auf die Kontrastgesellschaft der Kir-
che, wie sie der anglikanische Systematiker John Milbank und der
methodistische Ethiker Stanley Hauerwas vertreten, ist dies keine
Selbstverstiandlichkeit. Der ekklesiologische Integralismus Milbanks,
der die Abwertung sikularer Disziplinen wie der Soziologie als ille-
gitime Abwendungen von der Theologie verficht, interpretiert die
augustinische Unterscheidung von civitas terrena und civitas Dei als
Auftrag zur Errichtung eines exklusiven Gottesstaates, der einen si-
kular nicht erreichbaren Frieden schafft. Dieser Deutung mit ihrer
Abwertung natiirlicher Vernunft entspricht eine Zielsetzung des Zu-
einanders von Mensch und Gott als eingliedernde »Partizipation« an
der Trinitdt.®

7 M. Junker-Kenny, »Virtues and the God Who Makes Everything Newc, in:
A. Mayes und W. Jeanrond (Hg.), Recognising the Margins. Essays in Honour of
Sean Freyne, Dublin 2006, S. 298-320.

J. Milbank, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, Oxford 1990.
Vgl. Th. Fliethmann, »Radical Orthodoxy. Zu einer neuen Bewegung in der ang-
lo-amerikanischen Theologie«, in: Herder-Korrespondenz 56 (2002) S. 407-411.
Eine kritische Analyse seines Programms im Blick auf kontextuelle Theologien
und interreligiosen Dialog bietet G. de Schrijver, Recent Theological Debates in
Europe. Their Impact on Interreligious Dialogue, Bangalore 2004, S. 37-122. In
»The Politics of Radical Orthodoxy. A Catholic Critique«, in: Theological Studies
68 (2007) S. 368-393, hier S. 372, bemerkt Mary Doak, wie Milbanks Programm

®

Poetik des Glaubens A- 143

- am 23.01.2026, 22:23:57.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Maureen Junker-Kenny

Ebensowenig wie die freiheitsminimierende Vereinigungstheo-
logie der »Radical Orthodoxy« sehen theologische Ethikentwiirfe im
Gefolge von Alasdair MacIntyre die Notwendigkeit, philosophisch-
autonome und theologische Zuginge in ihrer gleich legitimen, doch
unterschiedlichen Logik voneinander abzugrenzen. Betont werden
stattdessen die Gesamtausrichtung einer stets partikuldr durch ein
gemeinschaftliches Ethos geprigten Existenz oder das ganzheitliche
Sein, aus dem das Handeln erst folgt: agere sequitur esse.’

Die Notwendigkeit, Genese und Geltung zu unterscheiden,
leuchtet nicht ein. Wenn demgegeniiber ein Theologe wie Glenn
Whitehouse im Gesprdach mit Ricceur herausstellt, wie dessen Ab-
grenzungen auch die Bestimmung der Uberginge zwischen sikularer
Philosophie und Theologie ermdglichen, befindet er sich auf dem Bo-
den einer nicht nur als Verfallsgeschichte rekonstruierten, sondern
als legitim anerkannten Moderne. Fiir ihn ist es die Ethik, in der Ri-
cceur am deutlichsten die Korrespondenzen und den Uberschritt mar-
kiert.'0

Aufschlussreich ist, wie Ricoeurs Aufweis der Grenzen des Pro-
zeduralismus in Rawls’ liberaler politischer Ethik aufgegriffen wird.
Einerseits wird das Verdienst des Rawlsschen Gerechtigkeitskonzepts
anerkannt, dem zuvor weitgehend utilitaristisch verfassten Sozial-
denken einerseits und dem libertiren Liberalismus andererseits
einen Entwurf entgegengesetzt zu haben, der auf die Authebung so-
zialer Ungleichheiten bei gleichzeitiger Wahrung individueller Frei-
heit verpflichtet ist. Andererseits dient Ricceurs Kritik an der Be-
griindung der Gerechtigkeitsgrundsitze und ihre Verankerung in
der Goldenen Regel als ihrer materialen Basis dazu, von dort aus
zum Proprium christlicher Ethik zu gelangen. Die Gegentiberstel-
lung von Liebe und Gerechtigkeit wird genutzt, um den Uberschuss
gldubigen Handelns einzubringen. Dabei kommt die Dialektik, dass
Liebe Gerechtigkeit nicht nur tiberbietet, sondern weiterhin auf sie

einer kirchlichen Gegenkultur zur Gewalt weiterhin von der »Logik der Herr-

schaft« geprigt bleibt, die er der sikularen Welt zuschreibt.

D. Harrington und J. Keenan, Jesus and Virtue Ethics. Building Bridges between

New Testament Studies and Moral Theology, Lanham [MD] 2002, S. 24. Keenan

verbindet seinen tugendethischen Ansatz mit einer dezidiert handlungsorientier-

ten Neukonzeption der Sozialethik am Paradigma des Kampfes gegen Aids.

10 G. Whitehouse, »Veils and Kingdoms. A Ricceurian Metaphorics of Love and Jus-
tice, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricceur and Contempora-
ry Moral Thought, New York 2002, S. 164-186.

©

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

angewiesen bleibt, allerdings weit weniger zum Zuge."" Einig sind
sich viele der Autorinnen und Autoren in der Wertschitzung der Er-
weckung der Einbildungskraft durch Metaphern und in der entspre-
chenden Warnung vor der Reduktion der vielen poetischen Aus-
drucksformen der Bibel auf formale Regeln oder ein philosophisch
begriindetes moraltheoretisches Grundmodell.

Die beiden im Folgenden behandelten Rezipienten, William
Schweiker von der Divinity School der University of Chicago, an
der Ricceur seit Ende der sechziger Jahre lehrte, und John Wall, Rut-
gers University of New Jersey, unterscheiden sich in ihrer Problem-
analyse und entsprechend in ihrer Bezugnahme auf Ricceur.

William Schweiker: Verantwortung und vorgingige
moralische Ordnung

Wie Whitehouse an einer Hermeneutik interessiert, die es erlaubt,
den »Spielraum des moralischen Lebens« auch symbolvermittelt
auszudriicken?, vertritt William Schweiker in anderer Hinsicht das
Gegenmodell zur kritisch-theologischen Aneignung autonomer Mo-
ral: eine schopfungstheologisch verankerte moralische Ordnung. In
seiner Argumentation sind fiinf Schritte zu erkennen: 1) Gegeniiber

' Dies wird deutlich, wenn man die Rezeption der Auseinandersetzung mit Rawls
bei Schweiker und Whitehouse mit derjenigen Christof Mandrys vergleicht:
C. Mandry, »Ricceur und Rawls. Zugleich ein Querschnitt durch Ricceurs >kleine
Ethik«, in A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999, S.37-58. Eine Ausnahme
scheint mir Linda MacCammon zu bilden, die auf die bleibende fruchtbare dialek-
tische Spannung zwischen Liebe und Gerechtigkeit hinweist: »Jacques Derrida,
Paul Ricceur, and the Marginalisation of Christianity: Can the God of Presence
be Saved?«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricceur and Con-
temporary Moral Thought, S. 187-209, hier S. 206.

12 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth. Hope and Responsibility in the
Structure of Theological Ethics«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricceur and Contemporary Moral Thought, S. 117-142, hier S. 142: »Consis-
tent with the mimetic or explicative hermeneutics noted before, I am >overlayingc
or>interweaving¢ cognitive-discursive forms (symbols, narratives, ideas, concepts,
theories) in order to articulate the moral space of life.«

Poetik des Glaubens A- 145

- am 23.01.2026, 22:23:57.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Maureen Junker-Kenny

einem Hoffnungsbegriff, der Erfiillung in die eschatologische Zu-
kunft vertagt, hat die theologische Ethik Verantwortung in gegen-
wirtigen Beziehungen zu explizieren. 2) Verantwortung braucht ein
ontologisches Fundament. 3) Dieses wird von der Schépfungstheo-
logie bereitgestellt. Der fiir gegenwirtige Verantwortung notwendi-
ge »robust ethical naturalism« kann nur durch die Ressourcen des
biblischen Schopfungsdenkens erreicht werden.® 4) »Schopfung«
steht fiir die von Gott errichtete moralische Ordnung. Sie erlaubt
uns, die in der Moderne verloren gegangene Synthese zwischen Sein
und Giite wiederzugewinnen. 5) Andere Grundlagen sind defizient,
unter ihnen die Ricoeurs, der, wie die am Ende von Das Selbst als ein
Anderer zugegebene Aporie des Anderen zeigt, die Kluft zwischen
Sein und Giite so wenig wie andere beim Subjekt ansetzende Denker
zu schlielen vermag.

Die Analyse lebt von der Voraussetzung, dass das entscheidende
konzeptionelle Problem der Theologischen Ethik die moderne Tren-
nung der fritheren Synthese zwischen Natur- und Moralordnung ist.
Durch die Riickwendung zu Gott nicht nur als Quelle des Guten, son-
dern auch als Inaugurator einer objektiven moralischen Weltord-
nung kann diese Spaltung geheilt werden. Dass sie sich je auftat, wird
als Last des modernen Lebens wie der Theologie bewertet: »The bur-
den of human existence, if the breakdown of a religious synthesis is
the defining act of modernity, is to create value within the senseless
expanse of reality rather than seeking to discern and enact the moral
order of reality.«'* In dieser Situation hilft der Riickgriff auf die Bi-
bel: »[TThe biblical insight seems to be that ontological claims are
always situated within a moral order established by the divine; na-
ture makes sense only within creation. This is why Christian mora-
lists (...) have been uneasy with the modern consensus in ethics.«*

Schon vor Ricoeurs Ausarbeitung der »kleinen Ethik« in Das
Selbst als ein Anderer stellte Schweiker in Responsibility and Chris-
tian Ethics klar: »Christian Ethics is committed to some form of rea-

13 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, 122. Dem Rekurs auf die
Schépfung als Gegengewicht zu einer rein futurischen Eschatologie konnte man
hinzufiigen, dass auch neuere exegetische Untersuchungen gezeigt haben, wie
viel mehr Jesus selbst von einer Spiritualitit der von Gott mit Uberfiille aus-
gestatteten Schopfung als von der Exodus-Tradition gepriigt war. Vgl. S. Freyne,
Jesus, a Jewish Galilean, London 2004.

4 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worthe, S. 117.

15 Ebd.,, S. 142.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

list moral theory because the reality of God, the ultimate human
good, is prior to moral traditions or human invention.«'¢ Die latente
Konkurrenz zwischen gottlicher und menschlicher Freiheit, die hier
anklingt, schligt sich nieder in einer Definition von Siinde, in der
menschliche Kreativitit gleich als usurpatorisch erscheint: »[S]in as
a theological concept refers to the attempt by the self to be the con-
stituting source of the good.«'”

Von diesen Voraussetzungen her ist es nicht erstaunlich, dass
Schweiker Ricceur fiir seinen Ansatzpunkt beim Willen und der Frei-
heit des Menschen statt bei der Realitit des Guten kritisiert und kei-
nen Bezug zu Gott erkennt: »Neither in its conceptual structure nor
in its account of the good is Ricceur’s philosophy of the will defined
by a response to the divine (...) The difficulty here, I am suggesting,
is, that the solicitude of the other and the ineffability of God are in-
terpreted within the dilemma of freedom (...) But this is to constrict
our conception of the good«'s.

Zwar begriifit er 1999 auf der von ihm mitorganisierten Kon-
ferenz mit Ricceur in Chicago dessen zunehmende Bereitschaft, die
Verbindungen zwischen Theologie und Philosophie stirker zu expli-
zieren, als Antwort auf seine Argumente und die anderer Theologen.
»If that is the case, it is a development within his work that I, for one,
wish to applaud!«' So fruchtbar jedoch die eben auch fiir die Ethik
Jesu selbst als zentral aufweisbare Wendung zur Schopfung sein
konnte, so fragwiirdig erscheint mir die Art ihrer Inanspruchnahme
gegen Kant und Ricceur. Meine Hauptanfrage an Schweikers Ansatz
ist, ob er die moralische Verpflichtungserfahrung des Subjekts nicht
unterbewertet. Selbst wenn es eine von Gott gestiftete moralische
Weltordnung gibe, wie wiren wir dafiir empfanglich und darauf an-
zusprechen? Wie sehr der Riickbezug zum Subjekt ihm als Sackgasse
erscheint, ldsst sich sowohl an seiner selektiven Kant-Rezeption als
auch an seiner Kritik eines anderen Philosophen zeigen, dessen
Denkrahmen er de facto weit mehr als dem von Ricoeur verpflichtet
ist: Charles Taylor.

Die Profilierung seines Ansatzes durch die Kontrastierung von

16 W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, Cambridge 1995, S. 106.

7" W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hope, in: D. Klemm und W. Schweiker
(Hg.), Meaning in Texts and Actions. Questioning P. Ricceur, Charlottesville 1993,
S. 205-225, hier S. 218.

W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hopex, S. 220.
19 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worthg, S. 142.

18

Poetik des Glaubens A- 147

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Maureen Junker-Kenny

kiinftiger Hoffnung und gegenwirtiger Verantwortung ist durch
eine Kant-Auslegung erkauft, die es versiumt hat, sich mehr an Ri-
cceur schulen zu lassen. Schon der Titel seines Vortrags dient nur
dazu, die Alternative zwischen der Ordnung der Natur und der des
moralischen Willens zu kennzeichnen, statt in dem den »bestirnten
Himmel iiber mir und das moralische Gesetz in mir« verbindenden
Gefiihl der »Ehrfurcht« (KPrV, A 289) eine mogliche Briicke zu er-
kennen. Kants Bemiihen in der dritten Kritik, beide zuvor geschiede-
ne Welten der Naturerforschung und der Moral in der Dimension der
Urteilskraft wieder zusammenzufithren, bleibt ausgeblendet. So
zieht Schweiker ein Gegenmodell auf, wo er ein paralleles Interesse
hitte erkennen kionnen: die Verankerung der Hoffnung auf Hand-
lungsfahigkeit in einer Welt, in die der Mensch passt. Der Unter-
schied ist, dass Kant sie nicht durch den direkten Zugriff auf Gottes
die Moral einschlieflende Schopfungsordnung erreicht, sondern sich
der Zuspitzung der Antinomien menschlicher Reflexion aussetzt und
im Durchgang durch sie eine Perspektive erarbeitet, in der die vor-
herigen Trennungen nicht negiert sind, doch zusammengehalten
werden konnen. Fiir Schweiker spielt es keine Rolle, dass die Antino-
mie der praktischen Vernunft nur aus Kants Einbeziehung der Gliick-
seligkeit erwichst, die im Menschen mehr als ein Moralwesen sieht;
dass das Postulat der Existenz Gottes gerade als Urhebers der Natur,
die moralischer Anstrengung nicht ginzlich unrezeptiv gegeniiber-
stehen darf, erfolgt; dass fiir Kant die »Projekte« menschlichen Han-
delns in einem wesentlich tieferen Sinn einer Hoffnung bediirfen, die
ihre Entgegensetzung zur »Verantwortung« fragwiirdig macht.
Schweiker hingegen sieht Verantwortung fiir andere nur als moglich
im »Bruch« mit Kant, der ihm zufolge bei der Selbstbeziehung der
praktischen Vernunft stehenbleibt: »The demand uttered in God’s
command or in the face of the other manifests the depth and scope
of worth beyond our projects. In this way, the language of responsi-
bility denotes a break with the modern, Kantian claim that the >moral
law within« is definable in terms of the self-relation of practical rea-
son in the act of legislating maxims for actions.«* Die Antwort, wie
sich denn das Selbst als vom Anspruch »vergangener, gegenwirtiger
und zukiinftiger anderer« angesprochen erfahren kann, bleibt
Schweiker jedoch schuldig.

20 Ebd., 120f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

Mit seinem »hermeneutischen Realismus«?! wire Schweiker, so
scheint mir, besser bei Charles Taylor als bei Ricceur aufgehoben.
Selbst dessen Ansatz erreicht jedoch nicht die von ihm verlangte Ob-
jektivitit. So geht Schweikers Rezeption des in Sources of the Self 22
vorgelegten Ethik-Ansatzes von Charles Taylor in Responsibility and
Christian Ethics dahin, die auf das Gute hinweisenden »starken Wer-
tungen« fiir immer noch zu subjektiv zu halten. Thre »realistische
Intention« sei nicht klar genug auf seinen objektiven Grund bezo-
gen,? der letztlich auf seinen Charakter als Schopfung zurtickzufiih-
ren sei. Im Blick auf A Secular Age**, in dem Taylor nun die Notwen-
digkeit einer objektiven Ontologie im Gegenzug zur kritischen
Epistemologie Kants betont, wire diese Deutung allerdings zu iiber-
priifen.?> Zuvor hatte er dem Subjekt einen Anteil am Gutsein der
Welt durch die Kraft des Gut-Sehens zuerkannt, die vom Genesis-
Text inspiriert ist: The »world’s being good may now be seen as not
entirely independent of our seeing it and showing it as good, at least
as far as the world of humans is concerned«.?® Paul Ricceur hat dem-
gegeniiber Taylors Progression von den starken Wertungen zur An-
nahme eines Hyperguts in Frage gestellt und wird folglich von
Schweiker mit Recht als Vertreter des modernen Konsenses, dass
Sein und Giite zu trennen seien, beurteilt.?”

Vor diesem allentscheidenden Kriterium verblassen die frucht-
baren Unterscheidungen und Weichenstellungen, die der franzgsi-
sche Hermeneut der theologischen Ethik zur Verfiigung stellt. Die
Anruf-Antwort-Struktur menschlicher Existenz, die Ricoeur in den
Berufungen der Propheten herausstellt, konnte in einer Ontologie
des Subjekts ausgearbeitet werden, wie Schleiermacher sie vorlegt.?

o

! 'W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, 173.

22 Ch. Taylor, Sources of the Self. The Making of Modern Identity, Cambridge 1989.

2 Ebd., 1711.

24 Ch. Taylor, A Secular Age, Cambridge 2007.

25 Ebd., Kapitel 15.

26 Ch. Taylor, Sources of the Self, S. 448, zitiert bei W. Schweiker, Responsibility and
Christian Ethics, S. 172.

27 P. Ricceur, »The Fundamental and the Historical: Notes on Charles Taylor’s Sour-
ces of the Self«, in: Reflections on the Just, S. 168—184.

28 Vgl. David Klemm, der Ricceurs Bestimmung religidser Erfahrung in »Manifes-

tation and Proclamation« (1974) mit ihrer Unterordnung des Sakralen unter das

verkiindete Wort mit Schleiermachers Einfithrung des philosophischen Gottes-

gedankens als »Woher der schlechthinnigen Abhingigkeit« vergleicht. »Sear-

ching for a Heart of Gold. A Ricceurian Meditation on Moral Striving and the

Poetik des Glaubens A- 149

- am 23.01.2026, 22:23:57.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Maureen Junker-Kenny

Den Zentralbegriff »Verantwortung«, den Schweiker im Gegenzug
zu einer rein futurischen »Hoffnung« auf gegenwirtige Interaktion
festlegt, hitte er bei Ricceur im Ansatz der »Selbstschitzung«, der
»solicitude« und des Strebens nach gerechten Institutionen auf der
ersten, spontanen Ebene der Ethik noch vor der kritisch-reflektiven
Moral urspriinglich grundgelegt finden konnen. Die Chance, dessen
neuere Betonung des »fdhigen Selbst« theologisch zu einer »Ethik
des Konnens« (Dietmar Mieth) auszuarbeiten, wird vermutlich des-
halb nicht genutzt, weil sie die moderne Gefahr exemplifiziert, die
alle Subjekte bindende Seinsordnung zu unterlaufen.

In grundsitzlicher Ubereinstimmung mit dem philosophischen
Vermittlungsinteresse der Chicago School bleibt er in der Interpre-
tation seines Lehrers Ricceur nur noch insofern, als er diesen nicht
fiir sein theologisches Erkenntnisinteresse vereinnahmt, sondern die
Unterschiede festhilt. Dass es Gottes Freiheit und Giite allerdings
nicht beschneidet, sondern ihr entspricht, ein Wesen ins Leben zu
rufen, das sich frei zu Gottes Anruf verhalten kann, wird in diesem
Entwurf nicht gewiirdigt.” Auf die Betonung autonomer Freiheit
auch zum Guten konnte es der theologischen Anthropologie wie
der Christlichen Ethik gerade aus theologischen Griinden ankom-
men.

Die unersetzliche philosophische Vorarbeit, die Ricceur fiir die
theologische Ethik leistet, kommt in diesen Alternativen nicht in
den Blick. Seine nachhegelianische Orientierung an Kant schligt sich
in einem Handlungsbegriff nieder, der einerseits iiber die Intention
hinausgeht und die soziale Rezeption durch andere einbezieht, ande-
rerseits die unendlichen Ziele und unabgegoltenen Hoffnungen des
endlich verfassten Subjekts vom faktischen Ausgang geschichtlicher
Handlungen und Ereignisse abhebt. Das letzte Wort von Ricceurs
abschlieender Ausarbeitung eines philosophischen Begriffs von
Geschichte, menschlicher Erinnerung und Verzeihen als aufbewah-
rendem Vergessen ist antihegelisch: »Unvollendetheit« (inacheéve-
ment).*® Von hier aus liefle sich ein theologischer Verantwortungs-

Power of Religious Discourse, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricceur and Contemporary Moral Thought, S. 97-116, hier S. 113f.

29 Zur Ausarbeitung von Freiheit als philosophischem Prinzip der theologischen
Hermeneutik, vgl. Th. Propper, Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte, Miin-
chen 1988, und Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Freiburg 2001.

30 P. Ricceur, Gedichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 677.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

begriff entfalten, der durch Gottes Solidaritit getragen und vollendet,
aber nicht inhaltlich durch die gegebene moralische Weltordnung
vorbestimmt ist. Es lieSe sich schon in Thomas’ mittelalterlicher Be-
stimmung des Naturrechts als Anweisung zum Gebrauch der eige-
nen gottgegebenen Vernunft statt als Ableseorgan fiir die von Gott
in die duflere und die eigene Natur gelegten Zwecke eine fiir die
menschliche Interpretations- und Legislationskraft offenere Sicht
finden als in Schweikers Bindung menschlicher Verantwortung an
die vorgegebene Schopfungsordnung.?!

John Wall: Kreative Poetik des Willens

War es die unzureichende Ausarbeitung der ontologischen Voraus-
setzungen der Ethik in der Welt als Schopfung, die Schweiker an-
mahnte, so geht es John Wall gerade um das kreative Moment des
Willens, das dieser in der Moderne iiberbetont sieht.

Im Gegensatz zu Schweiker, der moralischen Wert in einer den
Projekten unseres Willens vorgegebenen Ordnung verankert sehen
will, arbeitet John Wall den schopferischen Charakter einer Subjekte
und Giiter vermittelnden Normfindung heraus. In seiner Analyse
gegenwirtiger Moraldebatten findet er den Ausweg aus den Sackgas-
sen, in die sich die Alternativen des Liberalismus und des Kommuni-
tarismus verrannt haben, im Subjektbegriff Ricceurs, der sich auf den
verschiedenen Ebenen der ethischen Selbstbestimmung entfalten
lasst. Die Grenzerfahrung, auf die er abhebt, ist nicht das Ende der
mittelalterlichen Synthese, sondern der in seiner Endlichkeit und
Einseitigkeit gefangene Wille, der religios zu seiner urspriinglichen
Giite befreit, belebt und zu radikaler Versshnung inmitten der Viel-
falt konfligierender Formen des Menschseins befihigt wird. Mora-
lischer Wert kommt zustande in der Kreativitit moralischer Urteils-
findungen, Vermittlungen, Auslegungen, die auf gegenseitige
Anerkennung ausgerichtet sind. Moralische Kreativitit ist das, was

31 Vgl. die Beitrige in M. Heimbach-Steins (Hg.), Naturrecht im ethischen Diskurs,
Miinster 1990.

Poetik des Glaubens A- 151

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Maureen Junker-Kenny

den Menschen zur imago Dei macht, in der neue moralische Welten
geboren werden.?

Statt im unfruchtbaren Gegensatz liberaler und kommunitaris-
tischer Positionen zu verharren, sieht John Wall die Aufgabe darin,
als verbindende GrofSe einen Begriff des Selbst zu entwickeln, das,
durch kulturelle Faktoren geprigt, aber nicht determiniert, interpre-
tations- und vermittlungsfahig ist. Ricoeurs Ansatz »locates moral
meaning neither in a disembodied ego nor in broad social and histori-
cal conditions beyond the ego, but in an interpreting self that media-
tes these two (...) Moral meaning is formed by interpreting selves
who are capable of creatively mediating the diversity of their tradi-
tionally and historically constituted goods into shared goods that ac-
count for and recognize each self’s interpretive otherness (...) moral
meaning as a critical teleological good (...) consists of dialectically
shared ends between selves who nevertheless remain different from
one another, and can be captured in terms like conviction, promising
and critical community«.®

Mit Ricceur will Wall tiber die etablierten Lager hinausdenken.
Der Schliissel dazu ist der Gedanke des in der postmodernen und in
der kommunitaristischen Ethik diskreditierten, im Liberalismus hin-
gegen abstrakt bleibenden Selbst. Hellsichtig ist seine Kritik am ek-
klesiologischen Kommunitarismus, der nicht nur ein undialektisches,
subjektloses Verstindnis von Tradition als in sich sinngebend ver-
tritt,> sondern auch das deontologische Moment der Universalitit
christlicher Liebe aufgibt, die Orientierung auf das Reich Gottes
durch die Kirche ersetzt und sich mit seinen Klagerufen iiber das
fragmentierte ethische Leben auf die Rolle eines Jeremia zurtick-
zieht.® Auch die Postmoderne, deren Kritik an der objektivierenden
Geschichtsteleologie der »grand narratives« er teilt, iiberschligt bei
ihrer Betonung auflerer Krifte wie Geschichte, Macht, Tradition, So-
zialbeziehungen oder Biologie das Selbst, das all diese Gegebenheiten
aktiv und willensvermittelt deutet. Dem Liberalismus hingegen fehlt

32 Vgl. . Wall, Moral Creativity. Paul Ricceur and the Poetics of Possibility, Oxford
2007, S. 4f.

3 J.Wall, »Moral Meaning. Beyond the Good and the Right«, in: J. Wall,
W. Schweiker und W.D. Hall (Hg.), P Ricceur and Contemporary Moral
Thought, S. 47-63, hier S. 47 {.

3 Ebd,, S. 48.

35 J. Wall, »The Economy of the Gift. Paul Ricceur’s Significance for Theological Et-
hics«, in: Journal of Religious Ethics 29 (2001) S. 235-260, hier S. 253, 256.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

das Bewusstsein, dass die vom Selbst verfolgten Giiter nicht nur pri-
vat, subjektiv und arbitrir sind, sondern es als teleologische Zwecke
schon konstituieren, wenn es sie reflexiv aneignet.* So hat der libe-
rale Standpunkt keinen Begriff von der genuinen Verschiedenheit
der Subjekte, der sie prigenden und von ihnen verarbeiteten Lebens-
formen und Selbstverstiandnisse.

So grundsitzlich richtig Walls genaue Problemdiagnose und die
Situierung der relevanten Einsichten Ricceurs sind, so klirungs-
bediirftig bleiben Teile seiner zupackenden Analyse: der Bezug seiner
theologischen auf seine philosophische Anthropologie (a), das Krite-
rium fiir eine gelungene Vermittlung (b) und ihr Ziel: Geht es nur
um die kreative Vermittlung von Diversitit oder um eine mensch-
liche Vergebungsbereitschaft zum Ziel fithrende Versshnung (c)?

a) Philosophische und theologische Anthropologie

Der 2002 veroffentlichte, aber 1999 gehaltene Vortrag iiber mora-
lischen Sinn als »kritisches teleologisches Gut« behandelt Ricceurs
Beitrag zu gegenwirtigen Debatten innerhalb der philosophischen
Anthropologie.’” Die kurze Auskunft, ihr Verhiltnis zur theologi-
schen Ethik betreffend, lautet: »[TThe theological dimensions of the
dialectics of the good and the right (...) depend to a large extent on,
even if they are not exhausted by, the philosophical normative co-
re«*. Die menschliche Fihigkeit zur kreativen Vermittlung wird ge-
gen die Einseitigkeiten des liberalen und des kommunitaristischen
Pols aufgedeckt. Der 2001 publizierte Aufsatz zur Okonomie der Ga-
be hingegen scheint vollig auf die Ebene des Glaubens zu transponie-
ren, was vorher dem fahigen Menschen attestiert wurde.* Der gefal-
lene Status der Freiheit dominiert so, dass die Moglichkeit einer auf
ihr begriindeten autonomen Moral entschwindet. Am Ende ist es fiir
Wall wie bei Schweiker nur im Rekurs auf Gottes gute Schopfung
moglich, an einer Ausrichtung auf das Gute festzuhalten. »Hope is
teleologically oriented because it follows from faith in humanity’s
original created goodness. The resurrection and the kingdom of God

36 J. Wall, »Moral Meaningc, S. 52.
37 J. Wall, »Moral Meaning«.
3 Ebd., S. 48.
° J. Wall, »The Economy of the Gift«.

w

Poetik des Glaubens A~ 153

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Maureen Junker-Kenny

signify the possibility that God’s good creation will be realized de-
spite the fallenness of ordinary human life.«*

Geht ein solches Abheben allein auf die Giite der Schopfung
nicht auf Kosten der dem Menschen eigenen Wiirde, die sich in sei-
ner Ansprechbarkeit auf Moral ausdriickt? Riskiert die Formel von
der »Gefallenheit des gewohnlichen menschlichen Lebens« nicht die
Missachtung des faktisch ebenso feststellbaren durch Menschen rea-
lisierten Guten? Und lduft diese Sicht nicht notgedrungen auch auf
eine von Ricoeur abweichende Beurteilung menschlicher Singularitit
als in sich »tragisch« hinaus, der auf der anderen Seite die Aufwer-
tung jeder Form von Gemeinschaft als gottgewollt entspricht?*
Zwar riickt Wall die massive Ekklesiologie, mit der Hauerwas seine
Absage an jede dem Menschen von sich aus zukommende Orientie-
rung auf Moralitdt kompensiert, scharfsinnig in die Nahe der von
Ricceur als Kern des Bésen identifizierten »Totalisierungenc, aber er
scheint die Absage des ekklesialen Kommunitaristen an Freiheit als
Instanz unbedingter Anerkennung zu teilen.

Hier wire eine ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit der Ent-
wicklung von Ricoeurs Position fillig. Dieser ersetzt in seiner Entgeg-
nung auf Patrick Bourgeois’ Kritik, dass die konkrete Fehlbarkeit des
Menschen ontologisiert wird, ausdriicklich »Fallibilitdt« durch »Fra-
gilitit«. Von Wall zitiert, aber nicht ausgewertet wird Ricoeurs Inter-
pretation der bei Kant entscheidenden Differenz zwischen einem blo-
en »Hang« zum Bésen gegeniiber einer »Anlage« zum Guten. Die
Fihigkeit zum Guten bleibt, auch wenn sie der konkreten Freiheit
faktisch nicht jederzeit verfiigbar ist, vorausgesetzt.*? Die Unter-

40 Ebd., S. 252.

41 In der folgenden Beschreibung einer angeblichen Gemeinsamkeit scheint mir Ri-
ceeur fiir die kommunitaristische Sicht vereinnahmt zu werden: »Ricceur and
Hauerwas further agree that the proper starting point of theological ethics is the
person’s finite historical and communal situation, and that ethics ultimately rests
on faith — faith in the created goodness of our given forms of human life and
community.« Ebd.

4 I now see evil as an incapacity belonging to the capable man, an incapacity that
does not abolish capacity but presupposes it as the very thing that has ceased to be
available to man as we know him historically. In this I do not believe that I have
wandered far from Kant, for whom radical evil, as a penchant (Hang), is joined to
the disposition (Anlage) to the good. In distinguishing in this way between falli-
bility (or, as I now say, fragility) and evilness, I believe that I answer Patrick Bour-
geois’ criticism of not having sufficiently maintained the neutrality of existential
structures and of having imposed on existence, and thereby on hermeneutics, an

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

scheidung der Strukturen der Existenz von ihrer faktischen Bestim-
mung ist zentral. Sie kehrt wieder zum Beispiel in der Debatte mit
Wolfthart Pannenberg iiber Kierkegaards Analyse der Subjektivitat,
ob Angst selbst schon Siinde oder die neutrale grundlegende Struk-
tur ist, in der sich die Einzelnen zwischen Zusage and Absage an Got-
tes Gnade entscheiden.® Entsprechend der Antwort éndert sich auch
die Bestimmung dessen, was Glaube bedeutet: das Ende jeder Angst,
oder das Geschenk der Zuversicht, mit ihr leben zu kénnen. Ange-
sichts solch alternativer Deutungen dieses entscheidenden Scharniers
zwischen philosophischer und theologischer Anthropologie lasst
Wall zu viel offen. Seine unmittelbare Kennzeichnung der Singulari-
tit des Einzelnen als tragisch und einseitig statt als Unersetzbarkeit
jedes Menschen in seiner unverfiigbaren Wiirde sowie seine morali-
sierende Einordnung des Tragischen als Teil des »radikal Bosen« ste-
hen unvermittelt seinem Vertrauen in die Fahigkeit der sich in der
Welt realisierenden Freiheit* zu kreativem moralischen Handeln ge-
gentiber.

b)  Kriterium fiir gelungene Vermittlung in begriindeter
Uberzeugung

Ein Hang zur empirisch-faktischen statt zur transzendentalen Ana-
lyse ldsst sich auch in der Bestimmung der Bedingungen feststellen,
die zur Erarbeitung einer begriindeten »Uberzeugung« nétig sind.
Vor »Versprechen« und »kritischer Gemeinschaft« ist sie die erste
der drei Figuren gelungener Vermittlung. Auf diese nur das Selbst
in der »ersten Person« betreffende Form bezieht Wall Ricceurs Ge-
danken der »inchoativen Universalien; inchoativ sei eine Uberzeu-
gung dann, wenn andere Gesprichsteilnehmer ihr zugestimmt ha-
ben. Dies scheint mir eine individualistische Reduktion und eine
empirische Verkennung des mit »inchoativ« Gemeinten zu sein.
Ricceur lanciert seine Forderung nach einer Auffassung der
Menschenrechte als inchoativer Universalien als Antwort auf das
Dilemma zwischen einem europiischen Kulturimperialismus und

unnecessary limitation.« P. Ricceur, »Reply to P. L. Bourgeois«, in: L. E. Hahn,
The Philosophy of P. Ricceur, Chicago 1995, S. 567-570, hier S. 569.

4 M. Bongardt, Der Widerstand der Freiheit. Eine transzendentaldialogische An-
eignung der Angstanalysen Kierkegaards, Frankfurt 1995, S. 182-190.

4 J. Wall, »Moral Meaning, S. 61.

Poetik des Glaubens A~ 155

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Maureen Junker-Kenny

einem »verheerenden Gebrauch kontextualistischer Einwinde«.®
Zwischen einem relativistischen Kulturalismus und einem Liberalis-
mus, dem die Heuristik anderer Selbstverstindnisse unbegreiflich
bleibt, verlangt er nach einem kultursensiblen Ansatz, der univer-
salistische Impulse auffinden und von der jeweiligen Grundauffas-
sung des Menschseins her als genuinen Beitrag rekonstruieren kann.
Was bei Ricceur ein langer und geduldiger kommunaler Ent-
deckungs- und Rekonstruktionsprozess aus dem Kern der verschie-
denen Kulturen ist, wird bei Wall zu einer Art kumulativer Abstim-
mung (je mehr, desto besser) iiber eine Einzelmeinung in einem
empirischen Umfrageprozess.

Auch die Pole innerhalb der Vermittlung, ob sie in der ersten
Person Singular oder in der dritten Person Plural geleistet wird, er-
scheinen mir unterbestimmt. Ricceur streicht die als deontologisch
gekennzeichnete » Argumentation« als »kritische Instanz im Herzen
der Uberzeugung« heraus. In dieser sind folglich Einsichten auf der
universellen und prinzipiellen Ebene mit Werten vermittelt, die aus
partikuldren Lebensformen erwachsen. Es ist erstaunlich, dass gerade
Wall, dem so viel am kreativen Moment solch kritischer Rezeption
und Vermittlung gelegen ist, den Prozess der Neuentdeckung uner-
withnt ldsst, der in der — die prinzipiell-unbedingte mit der kontin-
genten, historisch bedingten Ebene zusammenfiihrenden — Erarbei-
tung einer Uberzeugung steckt.

¢)  Ziel der Kreativitit: Postmoderne Versohnung von Diversitit

Die Unterbestimmung der Deontologie, die sich im Ubrigen im glei-
tenden Ubergang zu Rawls’ kontraktualistischen Denken zeigt,*
wirkt sich auch auf die Bestimmung des Zieles der Kreativitit aus.
In ihr sollen die konfligierenden realen Lebensformen in neuen Syn-
thesen versohnt werden. Kreativ in einem viel urspriinglicheren
Sinn wire aber, sie mit Helmut Peukert als Ausrichtung auf die Ver-
sohnung durch Gott auszulegen, in der die unwiederbringlichen Ver-
luste aufgefangen werden, die durch menschliche Gewalt verursacht
wurden. »Versprechen« als kritisches teleologisches Gut ist dann
nicht in erster Linie auf die »zweite Person«, speziell auf Frischver-

45 P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, S. 346.
4 J. Wall, »Moral Meaningg, S. 54.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

heiratete,¥” zu beziehen, sondern auf die moralische Erfahrung des
Abbruchs aller Sinnperspektiven und aller Hoffnung auf mensch-
liche Handlungsfahigkeit. Es ist aufschlussreich, wie Kants Postulate
gemeinsam als »Belohnung« missverstanden werden,* statt einer-
seits die Tiefe der Antinomien auszuloten, auf die das Postulat der
Existenz Gottes antwortet und andererseits den Inhalt der Unsterb-
lichkeit zu priifen. Dass dieser als »Belohnung« statt als Perversion
der Anerkennung der Unersetzbarkeit aller Einzelnen erscheint, ver-
riat Walls Unvertrautheit mit der Diskrepanz zwischen der im Postu-
lat der Existenz Gottes zugestandenen Erfiillung des Sinnverlangens
und der verweigerten Entlassung der Seele nach Lebensende aus le-
benslanger moralischer Anstrengung. Die neutestamentliche Aner-
kennung, den guten Kampf gekdmpft zu haben, bleibt aus. Unsterb-
lichkeit bei Kant ist alles andere als »Belohnung.«

Walls Ziel ist dennoch nicht einfachhin, Pluralitit zu versshnen,
sondern in kritischer Interpretation die mit den diversen Lebensfor-
men einhergehenden Exklusionspraktiken auf immer grofSere Inklu-
sivitdt hin aufzubrechen. Diese Ausrichtung wiirde an historischer
Tiefe gewinnen, wenn plurale Gruppen in ihrem Kern als Erinne-
rungskulturen begriffen wiirden, die dazu verleitet werden konnen,
historische Feindschaftsverhiltnisse zu zementieren. Kreativitit be-
stiinde dann darin, das Risiko einer Friedensinitiative zu ergreifen,
die vielleicht ohne Antwort bleibt. Die Ziige solch asymmetrischer,
advokatorischer oder stellvertretender, in jedem Fall riskant einseiti-
ger Anerkennungspraxis hat Helmut Peukert in seiner konstruktiven
theologischen Kritik an Habermas’ Theorie des kommunikativen
Handelns ausgearbeitet. Sie verweist auf den antizipatorischen und
innovativen Charakter unbedingter Anerkennung in Verhiltnissen
der Feindschaft, des Verlustes der Ansprechfihigkeit und in piadago-
gischer Interaktion, die Freiheit voraussetzt, um sie hervorzurufen.*

47 Ebd., 58.

48 J. Wall, »The Economy of the Gift«, S. 248: »Ricceur’s conception of hope shares
certain traits with the familiar Kantian postulate that we can hope for happiness in
the afterlife as God’s reward for obeying duty in this world«.

4 Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theo-
logie, Frankfurt 1978; »Enlightenment and Theology as Unfinished Projects«, in
D. Browning und F. Fiorenza (Hg.), Habermas, Modernity and Public Theology,
New York 1996, S. 43-65, und die Beitréige in S. Abeldt u.a. (Hg.), »... was es
bedeutet, verletzbarer Mensch zu sein.« Erziehungswissenschaft im Gesprich
mit Theologie, Philosophie und Gesellschaftstheorie, Mainz 2000.

Poetik des Glaubens A~ 157

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Maureen Junker-Kenny

In einer Kultur, die dazu iibergeht, zwischen Menschsein und Person-
sein zu trennen und so in eine prinzipiell iiberwundene antike Be-
messung von Wiirde nach extern beobachtbaren, empirisch verifi-
zierbaren Faktoren zuriickfillt, wird nur eine solche Bestimmung
von innovativer Kreativitit der tatsichlichen Reichweite moralischer
Verantwortung jenseits kalkulierbarer Symmetrie gerecht.

Das Ziel immer groferer Inklusivitét erreicht, wie Peukerts An-
fragen an Habermas zeigen, seine Grenze am unwiederbringlich Ver-
lorenen. Hier wire der Ort fiir die Theologie, Gottes Kreativitit als
eine solche zu bestimmen, die im Tod rettet. Die Resonanz, die Peu-
kerts Erinnerung an die Opfer der Geschichte in der Diskursethik
erfahren hat, wie sie Habermas’ erneute Hinweise auf das unabge-
goltene semantische Potential der religiésen Verheiflungen doku-
mentieren®, verweist auf den Rahmen, auf den Wall seine »poetics
of possibility« beziehen miisste, um ihre Relevanz zu entfalten.

IV.

Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Verséhnung —
Moglichkeiten kiinftiger Rezeption

Ricoeurs Vermittlung von Aristoteles und Kant, auf die die Gegen-
sitze zwischen liberal und kommunitaristisch inspirierter Christli-
cher Ethik zuriickgehen, zeigt sich auch in seinem Beitrag zum Kris-
tallisationspunkt und neuen Paradigma der Geisteswissenschaften,
dem Begriff der Erinnerung. Eine Kultur der Erinnerung ist weder
auf der deontologischen Ebene der Pflicht zu verankern noch auf der
kommunalen primarer oder naturaler Zugehdorigkeiten, wie in
Avishai Margalits Ethik der Erinnerung.’! Um die Erinnerungsfahig-
keit als Ressource zu schiitzen und verfiigbar zu halten, darf es kei-
nen unmittelbaren Zugriff auf sie geben. Die passende Rubrik fiir
einen vermittelten Zugang findet Ricceur in Freuds Kategorie der Ar-

50 J. Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsiitze,
Frankfurt 2005, explizit S. 250, 254.

51 A. Margalit, The Ethics of Memory, Cambridge [Mass] 2002. Zum Vergleich bei-
der Ansitze, vgl. meinen Beitrag »Ethics, the Hermeneutics of Memory, and the
Concept of God, in: N. Hintersteiner (Hg.), Naming and Thinking God in Europe
Today. Theology in Global Dialogue, Amsterdam 2007, S. 211-231.

158 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @


https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

beit. Es handelt sich um Erinnerungsarbeit unter dem Zeichen der
Gerechtigkeit, und um Trauerarbeit an der eigenen Schuld und an
verratenen Hoffnungen.*® Eine »Pflicht« zur Erinnerung sieht er als
Kurzschluss, der eine entscheidende Phase iiberspringt. Es ist nicht
offensichtlich, sondern ermittlungsbediirftig, wann zu viel und wann
zu wenig Erinnerung gepflegt wird. Die Aufgabe »gerechter Erinne-
rung« féllt in die Kompetenz der praktischen Weisheit, in das Ressort
der Urteilskraft, nicht das des deontologischen Imperativs.*

Erinnerung wird so als Teil einer Ethik symbolisch vermittelter
Anerkennung aufgefasst. Dies gibt ihr einen Platz in der normativen
Tradition der Sozialphilosophie von Kant, Fichte und Hegel, im Ge-
gensatz zum vitalistisch-naturalen Ausgang vom bloSen Uberlebens-
willen, den Hobbes vertritt.>*

In seiner letzten Monographie Wege der Anerkennung stellt Ri-
ceeur die symbolische Vermittlung der Anerkennung heraus und be-
tont das Empfangen als entscheidende, innovative Fihigkeit. Sie
macht die Gegengabe zu einem zweiten »ersten Geschenk«. Wichtig
sind die hier eingefiihrten Kategorien, mit denen die Ethik der Aner-
kennung die Grenzen der Moralitit verlésst: »Festlichkeit« und
»Frieden« als Ruhepunkte der zweifelnden Subjektivitit. Die Gabe
symbolisch vermittelter Anerkennung bewegt sich in einem anderen
Register als Pflicht oder Arbeit und hat in ihrem Festcharakter an der
Logik der »Uberfiille« teil. Angesichts gegenwirtiger theologischer
Debatten ist interessant, dass »Frieden« anders als fiir John Milbank
keinen Endzustand markiert, in den wir durch Partizipation an der
internen Bewegung der Trinitdt geraten; Friedenszustinde gibt es
nur als »Lichtung« in der fortwihrenden Anstrengung, eine Aner-
kennung zu gewédhren und zu empfangen, die kreativ und antizipato-
risch zwischen dem Selbst des Gegeniiber und seinen Taten unter-
scheidet.

2 Vgl. K. Blamey, »Paul Ricceur’s >Durcharbeiten<, in: A. Wiercinski (Hg.), Be-
tween Suspicion and Sympathy. Paul Ricceur’s Unstable Equilibrium, Toronto
2003, S. 575-584, S. 578: »This extension of mourning from grieving over a loved
one to the pain of loss involving a more abstract object will allow Ricceur to move
from the analysis of individual memory and its work of mourning to the collective
memory and its processes of distortion.«
33 Zur Aufgabe gerechter Erinnerung vgl. den Band von O. Abel u.a. (Hg.), La juste
mémoire. Lectures autour de Paul Ricceur, Genf 2006.
Vgl. Ricceurs Bezug auf Axel Honneths Neuinterpretation des Kampfes um An-
erkennung iiber Hobbes hinaus in P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen,
Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 206—218.

54

Poetik des Glaubens A- 159

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Maureen Junker-Kenny

Hier ist der Ort, wo als Ernstfall der Kreativitit die Perspektive
der Versohnung erscheint, die Ricceur als »eschatologische« be-
stimmt.% Wird diese so in ein Jenseits vertagt und diese Welt unver-
sohnt gelassen, wie Michael Bohnke und Stefan Orth angefragt ha-
ben?56 Was aus philosophischer Sicht schon als weitgehende Offnung
fiir die Glaubensperspektive zu werten sein mag, erscheint vom theo-
logischen Ausgangspunkt als Beschriankung. Zwar stellt der franzo-
sische Philosoph heraus, dass Hannah Arendts Eingliederung von
Vergebung analog zum Versprechen unter generische menschliche
Fihigkeiten den Bezug zum Selbst der Titer ausldsst, die auf eine
auf sie zukommende Vergebung angewiesen sind. Er verbindet Levi-
nas’ Formel »1l y a le pardon« mit den Zusagen des Hohen Lieds und
des Korintherbriefs, dass Liebe stirker ist als der Tod und dass sie
»bleibt«.”” Was aber unterscheidet einen solchen Bezug auf die in
der Bibel ausgedriickte Hoffnung vom Ausgangspunkt des christli-
chen Glaubens?

Einen weiterfiihrenden Hinweis gibt Veronika Hoffmann, die
einerseits die Nihe zwischen »Uberzeugung« und »Bezeugung« bei
Ricceur hervorhebt, und andererseits auf die Liicke in der Bestim-
mung dessen, was bezeugt wird, hinweist: den Bezug auf das gesche-
hene, konkrete initium von Gottes erlosendem Handeln in der Ge-
schichte. »Die theologisch unverzichtbare Bewegung, die tatsichlich
fehlt, ist ein Verweis nach >hinten¢, ein Verweis, der aber mit dem

55 Vgl. den Epilog »Schwierige Vergebung« von P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte,

Vergessen, S. 699-777, und den Vortrag, P. Ricceur, »The difficulty to forgive« in:
M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self, and the Chal-
lenge to Think God, Miinster 2004, S. 6—16. Zur Interpretation vgl. dort meinen
Beitrag, »Memory and Forgiveness — Two Itineraries«, S. 19-41; sowie »Memory
and Forgetting in Paul Ricceur’s Theory of the Capable Self«, in: A. Niinning und
A.Erll (Hg.), Cultural Memory Studies. An International and Interdisciplinary
Handbook, Berlin 2008, S. 203-211; A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungs-
arbeit. Zu Paul Ricceurs Philosophie von Geddichtnis, Geschichte und Vergessen,
Berlin 2004, bes. die Aufsitze von M. Villaverde, S. Orth, L. Altieri und M. Bohn-
ke; sowie J. Greisch, » Vom Gliick des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebens«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 91-114.

56 M. Bohnke, »Die Zukunft der Vergangenheit. Zwei kritische Riickfragen an Paul
Ricceurs Theorie iiber das Vergessen und Verzeiheng, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit, S. 243-248; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihen, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit,
S. 223-236.

57 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 710-716.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

Begriff der >historischen Referenz< in Abgrenzung zu >reiner Fiktion«
nicht wirklich genau gefasst ist. Denn die Frage nach Ursprung lasst
sich in zweifacher Weise stellen: historisch im engsten Sinn in der
Riickfrage nach dem historischen Jesus; sie stellt sich aber auch offen-
barungstheologisch als Frage nach dem Ursprung der Zeugnisse von
Jesus als dem Christus, nach einem Geschehen, das Gottes Anwesen-
heit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt bei Ri-
ceeur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebene
der Mimesis II und III, d.h. die Ebene der Zeugnistexte, zuriickgeht
und sich damit immer schon im Bereich der Interpretation befindet
[...] die wesentliche Anfrage an Ricoeurs Philosophie lautet nicht, ob
die Bibel seines Erachtens nicht mehr als ein fiktionaler Text sei, son-
dern ob es fiir das Kerygma einen mehr als arbitraren Anstofs gibt,
ein initium, das nicht vollig hinter der Interpretation des Bibeltextes
verschwindet. Gibt es einen Ort fiir konkrete Geschichte (die nicht
historiographisch erfassbar sein muss)? Oder bleibt es letztlich bei
einer allgemein-menschlichen Geschichtlichkeit (was wiederum
nicht hiefle, dass zum Beispiel die Historizitdt von Jesus bestritten
wiirde, wohl aber, dass er als Person iiber eine exemplarische Realisa-
tion allgemein-menschlicher Maoglichkeiten hinaus keine Rolle
spielt) 7«58

Diese Anfrage scheint mir die entscheidende Spur zu weisen fiir
die weitere Debatte um den Reichtum, den Ricoeurs Werk fiir die
Theologie bietet. Sie hilft der Theologischen Ethik zu erkennen, wo
ihre Differenz von philosophischen Ethikverstindnissen zu suchen
ist: weder unmittelbar in der Gegebenheit der Schépfungsordnung,
wie Schweiker es versucht, noch in der Re-Kreation aus einer pau-
schalen Gefallenheit und Tragik des menschlichen Lebens wie bei
Wall.

Die Differenz liegt im Ursprung der christlichen Wahrheit als
einer von Gott gegebenen. Diese Wahrheit ist die der Selbstoffen-
barung Gottes in der Person Jesu.*® Der Grund eschatologischer
Hoffnung ist ihr Angefangenhaben in Gottes Bekenntnis zu Jesus.
Der Philosophie ist es moglich, Exodus und Auferweckung als wirk-

8 V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricceurs Philosophie als Herausfor-
derung der Theologie, Ostfildern 2007, S. 168 1.

39 Vgl. H.-J. Hohn, »Rettende Aneignung? Die Vernunft und die Logik der Religi-
ong, in: J. Manemann und B. Wacker (Hg.), Politische Theologie — gegengelesen,
Miinster 2008, S. 255-262, hier S. 259.

Poetik des Glaubens A~ 161

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Maureen Junker-Kenny

maichtige Traditionen zu begreifen und den Sinngewinn zu erkennen,
der in einer solchen »Okonomie der Gabe« mit ihrer »Festlichkeit«
und »Uberfiille« liegt. Die praktische Option, dass der Anfang schon
gemacht ist, und zwar heterogen im von der Vernunft unableitbaren
Faktum der Selbstoffenbarung Gottes, ist jedoch Sache des Glaubens.
Seine Mitgift an die praktische Vernunft ist das Vertrauen, dass Ver-
sohnung schon jetzt und nicht erst im Eschaton von Gott getragen
ist.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 23.01.2026, 22:23:57. p @



https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zur Moderne als Horizont des Denkens
	II. William Schweiker: Verantwortung und vorgängige moralische Ordnung
	III. John Wall: Kreative Poetik des Willens
	IV. Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Versöhnung – Möglichkeiten künftiger Rezeption

