
Über liberale und kommunitaristische Ethik
hinaus

Inchoativer Universalismus, Erinnerungskultur und
die Festlichkeit der Gabe bei Paul Ricœur

Maureen Junker-Kenny

Als »philosophe de tous les dialogues« mit Recht gewürdigt, war Paul
Ricœur mit den verschiedenen Argumentationstraditionen beider-
seits des Atlantik und innerhalb Europas vertraut. Die Rezeption sei-
ner Differenzierungs- und Vermittlungskunst in der theologischen
Ethik im englischsprachigen Raum (eine Sammelbezeichnung für so
verschiedene Kontexte wie die USA, Kanada, Großbritannien, Irland)
ist nur zu erfassen, wenn einige Unterschiede vorab in Rechnung ge-
stellt werden.

Erstens muss man sich von den Annahmen der konfessions- und
disziplinspezifischen Organisation der Theologie an deutschsprachi-
gen Fakultäten freimachen: »Christian Ethics« ist zum Beispiel nicht
unterteilt in Moraltheologie und Christliche Sozialethik, und ob sie
in den theoretischen oder praktischen Fächerkreis gehört, wird kaum
debattiert. Wie die Benennung etlicher Lehrstühle zeigt, kann sie als
eigenes Fach, zusammen mit einem weit gefassten Begriff der prak-
tischen Theologie oder in der Systematik als Teil einer praktischen
Fundamentaltheologie auftauchen oder einfach unter »Religion«
subsumiert werden. Die Bemühungen um genaue Bestimmung und
Abgrenzung des spezifischen Ortes und der Unableitbarkeit einer
Disziplin innerhalb der theologischen Enzyklopädie spielen nicht die-
selbe programmatische Rolle.

Zweitens mögen in »Christian Ethics« die gleichen Gegenwarts-
philosophien und -theologien diskutiert werden, aber dies geschieht
vor unterschiedlichen kulturellen Hintergründen, wie in der Ethik
vor allem am Stellenwert deontologischer Argumentationen abzu-
lesen ist. Wenn das Gesprächsfeld von alternativen Ansätzen wie
John Rawls, Alasdair MacIntyre und Emmanuel Levinas abgesteckt
wird, dann geht es zugleich um das Recht und die genauere Bestim-
mung der theologisch umstrittenen Moderne. Als Gesprächspartner
für philosophische und theologische Ethik kommt Kant oft erst durch

Poetik des Glaubens A 141

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ricœur in die Debatte; sein Denken ist als gegenwärtiger Horizont
für moralische und politische Argumente, zum Beispiel über Men-
schenwürde oder die kosmopolitische Reichweite von Gerechtigkeits-
grundsätzen nur dann präsent, wenn es dezidiert eingebracht wird.
Wie die Cambridger Philosophin Onora O’Neill in ihrer Kritik an
Rawls und an bioethischen Schlagworten herausstellt, wird »Auto-
nomie« meist im Sinne von John Stuart Mill als äußere individuelle
Unabhängigkeit, nicht als sich unter das Moralgesetz stellende
Selbstbestimmung verstanden.1 Wenn demgegenüber theologisch
und feministisch »relationality,« »care« und »civic participation« als
alternative Stichworte eingeklagt werden, dann aus der Erfahrung
einer individualistisch liberalen Kultur mit einer Vielzahl von
»Rechten« ohne tiefere Verankerung in einer Verpflichtungen ein-
schließenden moralischen Verfassung.2

Drittens sind die Rezeptionsphasen des Werkes von Ricœur
zeitverschoben. Die »höhere Intensität«, die sie »in den achtziger
Jahren […] im englisch- sowie französischsprachigen Raum«3 kenn-
zeichnete, endete mit der Debatte um Das Selbst als ein Anderer4.
Die Thesen, die in Gedächtnis, Geschichte, Vergessen5 ausgearbeitet
vorliegen, wurden im europäischen Raum schon in den neunziger
Jahren durch Vorträge Ricœurs bekannt und diskutiert, während die
englischsprachige Rezeption selbst heute kaum begonnen hat. Die
Einbeziehung seiner Werke ab den späten neunziger Jahren war im
englischsprachigen Raum zumeist auf Übersetzungen angewiesen,
die sie erst jüngst zugänglich machten.6 Auch in den Schriften zum

142 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

1 O. O’Neill, Autonomy and Trust in Bioethics, Cambridge 2002.
2 L. S. Cahill, ›Genetics, Individualism, and the Common Good‹, in: A. Holderegger

und J.-P. Wils (Hg.), Interdisziplinäre Ethik. Grundlagen, Methoden, Bereiche,
Fribourg/Freiburg 2001, S. 378–392; Theological Bioethics. Participation, Justice,
Change, Washington [D.C.] 2005.

3 P. Welsen, Vorwort, in: P. Ricœur. Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsät-
ze (1970–1999), Hamburg 2005, S. VII–X, hier S. VIII.

4 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996.
5 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004. Memory, History,

Forgetting, Chicago 2004.
6 P. Ricœur, Parcours de la Reconnaissance, Paris 2004, wurde 2005 als The Course

of Recognition, Cambridge 2005 auf Englisch zugänglich, dt.: Wege der Anerken-
nung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006; Le Juste 2, Pa-
ris 2001, wurde als Reflections on the Just, Chicago 2007, übersetzt. D. Pellauer
behandelt unter dem Titel »Memory, Recognition, Practical Wisdom« im 6. Kapi-
tel seines Bandes in der Reihe »A Guide for the Perplexed« die Themen der letzten
Phase des Werks: Ricœur. A Guide for the Perplexed, London 2007, S. 109–138.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verhältnis von Recht und Moral und zur politischen Ethik hat sich so
eine Rezeptionslücke ergeben.

I.

Zur Moderne als Horizont des Denkens

In einer theologischen Landschaft, die von Verfechtern einer aus-
geprägten Moderne-Kritik bestimmt wird (wie schon die Wiederauf-
nahme der Tugendethik nicht als Ergänzung, sondern als überlegene
Alternative zum deontologischen Regeldenken zeigt7), scheinen die-
jenigen, die Ricœur theologisch rezipieren, von vornherein auf der
Seite einer qualifizierten Anerkennung moderner Einsichten zu ste-
hen. Die Grenzen, die der französische Denker zwischen philosophi-
schem und biblischem Zugang markiert hat, finden bei ihnen grund-
sätzlich Zustimmung. Angesichts des Aufgebens universalistischer
Orientierungen unter Berufung auf die Kontrastgesellschaft der Kir-
che, wie sie der anglikanische Systematiker John Milbank und der
methodistische Ethiker Stanley Hauerwas vertreten, ist dies keine
Selbstverständlichkeit. Der ekklesiologische Integralismus Milbanks,
der die Abwertung säkularer Disziplinen wie der Soziologie als ille-
gitime Abwendungen von der Theologie verficht, interpretiert die
augustinische Unterscheidung von civitas terrena und civitas Dei als
Auftrag zur Errichtung eines exklusiven Gottesstaates, der einen sä-
kular nicht erreichbaren Frieden schafft. Dieser Deutung mit ihrer
Abwertung natürlicher Vernunft entspricht eine Zielsetzung des Zu-
einanders von Mensch und Gott als eingliedernde »Partizipation« an
der Trinität.8

Poetik des Glaubens A 143

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

7 M. Junker-Kenny, »Virtues and the God Who Makes Everything New«, in:
A. Mayes und W. Jeanrond (Hg.), Recognising the Margins. Essays in Honour of
Sean Freyne, Dublin 2006, S. 298–320.

8 J. Milbank, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, Oxford 1990.
Vgl. Th. Fliethmann, »Radical Orthodoxy. Zu einer neuen Bewegung in der ang-
lo-amerikanischen Theologie«, in: Herder-Korrespondenz 56 (2002) S. 407–411.
Eine kritische Analyse seines Programms im Blick auf kontextuelle Theologien
und interreligiösen Dialog bietet G. de Schrijver, Recent Theological Debates in
Europe. Their Impact on Interreligious Dialogue, Bangalore 2004, S. 37–122. In
»The Politics of Radical Orthodoxy. A Catholic Critique«, in: Theological Studies
68 (2007) S. 368–393, hier S. 372, bemerkt Mary Doak, wie Milbanks Programm

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ebensowenig wie die freiheitsminimierende Vereinigungstheo-
logie der »Radical Orthodoxy« sehen theologische Ethikentwürfe im
Gefolge von Alasdair MacIntyre die Notwendigkeit, philosophisch-
autonome und theologische Zugänge in ihrer gleich legitimen, doch
unterschiedlichen Logik voneinander abzugrenzen. Betont werden
stattdessen die Gesamtausrichtung einer stets partikulär durch ein
gemeinschaftliches Ethos geprägten Existenz oder das ganzheitliche
Sein, aus dem das Handeln erst folgt: agere sequitur esse.9

Die Notwendigkeit, Genese und Geltung zu unterscheiden,
leuchtet nicht ein. Wenn demgegenüber ein Theologe wie Glenn
Whitehouse im Gespräch mit Ricœur herausstellt, wie dessen Ab-
grenzungen auch die Bestimmung der Übergänge zwischen säkularer
Philosophie und Theologie ermöglichen, befindet er sich auf dem Bo-
den einer nicht nur als Verfallsgeschichte rekonstruierten, sondern
als legitim anerkannten Moderne. Für ihn ist es die Ethik, in der Ri-
cœur am deutlichsten die Korrespondenzen und den Überschritt mar-
kiert.10

Aufschlussreich ist, wie Ricœurs Aufweis der Grenzen des Pro-
zeduralismus in Rawls’ liberaler politischer Ethik aufgegriffen wird.
Einerseits wird das Verdienst des Rawlsschen Gerechtigkeitskonzepts
anerkannt, dem zuvor weitgehend utilitaristisch verfassten Sozial-
denken einerseits und dem libertären Liberalismus andererseits
einen Entwurf entgegengesetzt zu haben, der auf die Aufhebung so-
zialer Ungleichheiten bei gleichzeitiger Wahrung individueller Frei-
heit verpflichtet ist. Andererseits dient Ricœurs Kritik an der Be-
gründung der Gerechtigkeitsgrundsätze und ihre Verankerung in
der Goldenen Regel als ihrer materialen Basis dazu, von dort aus
zum Proprium christlicher Ethik zu gelangen. Die Gegenüberstel-
lung von Liebe und Gerechtigkeit wird genutzt, um den Überschuss
gläubigen Handelns einzubringen. Dabei kommt die Dialektik, dass
Liebe Gerechtigkeit nicht nur überbietet, sondern weiterhin auf sie

144 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

einer kirchlichen Gegenkultur zur Gewalt weiterhin von der »Logik der Herr-
schaft« geprägt bleibt, die er der säkularen Welt zuschreibt.

9 D. Harrington und J. Keenan, Jesus and Virtue Ethics. Building Bridges between
New Testament Studies and Moral Theology, Lanham [MD] 2002, S. 24. Keenan
verbindet seinen tugendethischen Ansatz mit einer dezidiert handlungsorientier-
ten Neukonzeption der Sozialethik am Paradigma des Kampfes gegen Aids.

10 G. Whitehouse, »Veils and Kingdoms. A Ricœurian Metaphorics of Love and Jus-
tice«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and Contempora-
ry Moral Thought, New York 2002, S. 164–186.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angewiesen bleibt, allerdings weit weniger zum Zuge.11 Einig sind
sich viele der Autorinnen und Autoren in der Wertschätzung der Er-
weckung der Einbildungskraft durch Metaphern und in der entspre-
chenden Warnung vor der Reduktion der vielen poetischen Aus-
drucksformen der Bibel auf formale Regeln oder ein philosophisch
begründetes moraltheoretisches Grundmodell.

Die beiden im Folgenden behandelten Rezipienten, William
Schweiker von der Divinity School der University of Chicago, an
der Ricœur seit Ende der sechziger Jahre lehrte, und John Wall, Rut-
gers University of New Jersey, unterscheiden sich in ihrer Problem-
analyse und entsprechend in ihrer Bezugnahme auf Ricœur.

II.

William Schweiker: Verantwortung und vorgängige
moralische Ordnung

Wie Whitehouse an einer Hermeneutik interessiert, die es erlaubt,
den »Spielraum des moralischen Lebens« auch symbolvermittelt
auszudrücken12, vertritt William Schweiker in anderer Hinsicht das
Gegenmodell zur kritisch-theologischen Aneignung autonomer Mo-
ral: eine schöpfungstheologisch verankerte moralische Ordnung. In
seiner Argumentation sind fünf Schritte zu erkennen: 1) Gegenüber

Poetik des Glaubens A 145

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

11 Dies wird deutlich, wenn man die Rezeption der Auseinandersetzung mit Rawls
bei Schweiker und Whitehouse mit derjenigen Christof Mandrys vergleicht:
C. Mandry, »Ricœur und Rawls. Zugleich ein Querschnitt durch Ricœurs ›kleine
Ethik‹«, in A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Ricœurs Ethik, Würzburg 1999, S. 37–58. Eine Ausnahme
scheint mir Linda MacCammon zu bilden, die auf die bleibende fruchtbare dialek-
tische Spannung zwischen Liebe und Gerechtigkeit hinweist: »Jacques Derrida,
Paul Ricœur, and the Marginalisation of Christianity: Can the God of Presence
be Saved?«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and Con-
temporary Moral Thought, S. 187–209, hier S. 206.

12 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth. Hope and Responsibility in the
Structure of Theological Ethics«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricœur and Contemporary Moral Thought, S. 117–142, hier S. 142: »Consis-
tent with the mimetic or explicative hermeneutics noted before, I am ›overlaying‹
or ›interweaving‹ cognitive-discursive forms (symbols, narratives, ideas, concepts,
theories) in order to articulate the moral space of life.«

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Hoffnungsbegriff, der Erfüllung in die eschatologische Zu-
kunft vertagt, hat die theologische Ethik Verantwortung in gegen-
wärtigen Beziehungen zu explizieren. 2) Verantwortung braucht ein
ontologisches Fundament. 3) Dieses wird von der Schöpfungstheo-
logie bereitgestellt. Der für gegenwärtige Verantwortung notwendi-
ge »robust ethical naturalism« kann nur durch die Ressourcen des
biblischen Schöpfungsdenkens erreicht werden.13 4) »Schöpfung«
steht für die von Gott errichtete moralische Ordnung. Sie erlaubt
uns, die in der Moderne verloren gegangene Synthese zwischen Sein
und Güte wiederzugewinnen. 5) Andere Grundlagen sind defizient,
unter ihnen die Ricœurs, der, wie die am Ende von Das Selbst als ein
Anderer zugegebene Aporie des Anderen zeigt, die Kluft zwischen
Sein und Güte so wenig wie andere beim Subjekt ansetzende Denker
zu schließen vermag.

Die Analyse lebt von der Voraussetzung, dass das entscheidende
konzeptionelle Problem der Theologischen Ethik die moderne Tren-
nung der früheren Synthese zwischen Natur- und Moralordnung ist.
Durch die Rückwendung zu Gott nicht nur als Quelle des Guten, son-
dern auch als Inaugurator einer objektiven moralischen Weltord-
nung kann diese Spaltung geheilt werden. Dass sie sich je auftat, wird
als Last des modernen Lebens wie der Theologie bewertet: »The bur-
den of human existence, if the breakdown of a religious synthesis is
the defining act of modernity, is to create value within the senseless
expanse of reality rather than seeking to discern and enact the moral
order of reality.«14 In dieser Situation hilft der Rückgriff auf die Bi-
bel: »[T]he biblical insight seems to be that ontological claims are
always situated within a moral order established by the divine; na-
ture makes sense only within creation. This is why Christian mora-
lists (…) have been uneasy with the modern consensus in ethics.«15

Schon vor Ricœurs Ausarbeitung der »kleinen Ethik« in Das
Selbst als ein Anderer stellte Schweiker in Responsibility and Chris-
tian Ethics klar: »Christian Ethics is committed to some form of rea-

146 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

13 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, 122. Dem Rekurs auf die
Schöpfung als Gegengewicht zu einer rein futurischen Eschatologie könnte man
hinzufügen, dass auch neuere exegetische Untersuchungen gezeigt haben, wie
viel mehr Jesus selbst von einer Spiritualität der von Gott mit Überfülle aus-
gestatteten Schöpfung als von der Exodus-Tradition geprägt war. Vgl. S. Freyne,
Jesus, a Jewish Galilean, London 2004.

14 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, S. 117.
15 Ebd., S. 142.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


list moral theory because the reality of God, the ultimate human
good, is prior to moral traditions or human invention.«16 Die latente
Konkurrenz zwischen göttlicher und menschlicher Freiheit, die hier
anklingt, schlägt sich nieder in einer Definition von Sünde, in der
menschliche Kreativität gleich als usurpatorisch erscheint: »[S]in as
a theological concept refers to the attempt by the self to be the con-
stituting source of the good.«17

Von diesen Voraussetzungen her ist es nicht erstaunlich, dass
Schweiker Ricœur für seinen Ansatzpunkt beim Willen und der Frei-
heit des Menschen statt bei der Realität des Guten kritisiert und kei-
nen Bezug zu Gott erkennt: »Neither in its conceptual structure nor
in its account of the good is Ricœur’s philosophy of the will defined
by a response to the divine (…) The difficulty here, I am suggesting,
is, that the solicitude of the other and the ineffability of God are in-
terpreted within the dilemma of freedom (…) But this is to constrict
our conception of the good«18.

Zwar begrüßt er 1999 auf der von ihm mitorganisierten Kon-
ferenz mit Ricœur in Chicago dessen zunehmende Bereitschaft, die
Verbindungen zwischen Theologie und Philosophie stärker zu expli-
zieren, als Antwort auf seine Argumente und die anderer Theologen.
»If that is the case, it is a development within his work that I, for one,
wish to applaud!«19 So fruchtbar jedoch die eben auch für die Ethik
Jesu selbst als zentral aufweisbare Wendung zur Schöpfung sein
könnte, so fragwürdig erscheint mir die Art ihrer Inanspruchnahme
gegen Kant und Ricœur. Meine Hauptanfrage an Schweikers Ansatz
ist, ob er die moralische Verpflichtungserfahrung des Subjekts nicht
unterbewertet. Selbst wenn es eine von Gott gestiftete moralische
Weltordnung gäbe, wie wären wir dafür empfänglich und darauf an-
zusprechen? Wie sehr der Rückbezug zum Subjekt ihm als Sackgasse
erscheint, lässt sich sowohl an seiner selektiven Kant-Rezeption als
auch an seiner Kritik eines anderen Philosophen zeigen, dessen
Denkrahmen er de facto weit mehr als dem von Ricœur verpflichtet
ist: Charles Taylor.

Die Profilierung seines Ansatzes durch die Kontrastierung von

Poetik des Glaubens A 147

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

16 W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, Cambridge 1995, S. 106.
17 W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hope«, in: D. Klemm und W. Schweiker

(Hg.), Meaning in Texts and Actions. Questioning P. Ricœur, Charlottesville 1993,
S. 205–225, hier S. 218.

18 W. Schweiker, »Imagination, Violence, Hope«, S. 220.
19 W. Schweiker, »Starry Heavens and Moral Worth«, S. 142.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


künftiger Hoffnung und gegenwärtiger Verantwortung ist durch
eine Kant-Auslegung erkauft, die es versäumt hat, sich mehr an Ri-
cœur schulen zu lassen. Schon der Titel seines Vortrags dient nur
dazu, die Alternative zwischen der Ordnung der Natur und der des
moralischen Willens zu kennzeichnen, statt in dem den »bestirnten
Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir« verbindenden
Gefühl der »Ehrfurcht« (KPrV, A 289) eine mögliche Brücke zu er-
kennen. Kants Bemühen in der dritten Kritik, beide zuvor geschiede-
ne Welten der Naturerforschung und der Moral in der Dimension der
Urteilskraft wieder zusammenzuführen, bleibt ausgeblendet. So
zieht Schweiker ein Gegenmodell auf, wo er ein paralleles Interesse
hätte erkennen können: die Verankerung der Hoffnung auf Hand-
lungsfähigkeit in einer Welt, in die der Mensch passt. Der Unter-
schied ist, dass Kant sie nicht durch den direkten Zugriff auf Gottes
die Moral einschließende Schöpfungsordnung erreicht, sondern sich
der Zuspitzung der Antinomien menschlicher Reflexion aussetzt und
im Durchgang durch sie eine Perspektive erarbeitet, in der die vor-
herigen Trennungen nicht negiert sind, doch zusammengehalten
werden können. Für Schweiker spielt es keine Rolle, dass die Antino-
mie der praktischen Vernunft nur aus Kants Einbeziehung der Glück-
seligkeit erwächst, die im Menschen mehr als ein Moralwesen sieht;
dass das Postulat der Existenz Gottes gerade als Urhebers der Natur,
die moralischer Anstrengung nicht gänzlich unrezeptiv gegenüber-
stehen darf, erfolgt; dass für Kant die »Projekte« menschlichen Han-
delns in einem wesentlich tieferen Sinn einer Hoffnung bedürfen, die
ihre Entgegensetzung zur »Verantwortung« fragwürdig macht.
Schweiker hingegen sieht Verantwortung für andere nur als möglich
im »Bruch« mit Kant, der ihm zufolge bei der Selbstbeziehung der
praktischen Vernunft stehenbleibt: »The demand uttered in God’s
command or in the face of the other manifests the depth and scope
of worth beyond our projects. In this way, the language of responsi-
bility denotes a break with the modern, Kantian claim that the ›moral
law within‹ is definable in terms of the self-relation of practical rea-
son in the act of legislating maxims for actions.«20 Die Antwort, wie
sich denn das Selbst als vom Anspruch »vergangener, gegenwärtiger
und zukünftiger anderer« angesprochen erfahren kann, bleibt
Schweiker jedoch schuldig.

148 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

20 Ebd., 120f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit seinem »hermeneutischen Realismus«21 wäre Schweiker, so
scheint mir, besser bei Charles Taylor als bei Ricœur aufgehoben.
Selbst dessen Ansatz erreicht jedoch nicht die von ihm verlangte Ob-
jektivität. So geht Schweikers Rezeption des in Sources of the Self 22

vorgelegten Ethik-Ansatzes von Charles Taylor in Responsibility and
Christian Ethics dahin, die auf das Gute hinweisenden »starken Wer-
tungen« für immer noch zu subjektiv zu halten. Ihre »realistische
Intention« sei nicht klar genug auf seinen objektiven Grund bezo-
gen,23 der letztlich auf seinen Charakter als Schöpfung zurückzufüh-
ren sei. Im Blick auf A Secular Age24, in dem Taylor nun die Notwen-
digkeit einer objektiven Ontologie im Gegenzug zur kritischen
Epistemologie Kants betont, wäre diese Deutung allerdings zu über-
prüfen.25 Zuvor hatte er dem Subjekt einen Anteil am Gutsein der
Welt durch die Kraft des Gut-Sehens zuerkannt, die vom Genesis-
Text inspiriert ist: The »world’s being good may now be seen as not
entirely independent of our seeing it and showing it as good, at least
as far as the world of humans is concerned«.26 Paul Ricœur hat dem-
gegenüber Taylors Progression von den starken Wertungen zur An-
nahme eines Hyperguts in Frage gestellt und wird folglich von
Schweiker mit Recht als Vertreter des modernen Konsenses, dass
Sein und Güte zu trennen seien, beurteilt.27

Vor diesem allentscheidenden Kriterium verblassen die frucht-
baren Unterscheidungen und Weichenstellungen, die der französi-
sche Hermeneut der theologischen Ethik zur Verfügung stellt. Die
Anruf-Antwort-Struktur menschlicher Existenz, die Ricœur in den
Berufungen der Propheten herausstellt, könnte in einer Ontologie
des Subjekts ausgearbeitet werden, wie Schleiermacher sie vorlegt.28

Poetik des Glaubens A 149

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

21 W. Schweiker, Responsibility and Christian Ethics, 173.
22 Ch. Taylor, Sources of the Self. The Making of Modern Identity, Cambridge 1989.
23 Ebd., 171f.
24 Ch. Taylor, A Secular Age, Cambridge 2007.
25 Ebd., Kapitel 15.
26 Ch. Taylor, Sources of the Self, S. 448, zitiert bei W. Schweiker, Responsibility and

Christian Ethics, S. 172.
27 P. Ricœur, »The Fundamental and the Historical: Notes on Charles Taylor’s Sour-

ces of the Self«, in: Reflections on the Just, S. 168–184.
28 Vgl. David Klemm, der Ricœurs Bestimmung religiöser Erfahrung in »Manifes-

tation and Proclamation« (1974) mit ihrer Unterordnung des Sakralen unter das
verkündete Wort mit Schleiermachers Einführung des philosophischen Gottes-
gedankens als »Woher der schlechthinnigen Abhängigkeit« vergleicht. »Sear-
ching for a Heart of Gold. A Ricœurian Meditation on Moral Striving and the

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Zentralbegriff »Verantwortung«, den Schweiker im Gegenzug
zu einer rein futurischen »Hoffnung« auf gegenwärtige Interaktion
festlegt, hätte er bei Ricœur im Ansatz der »Selbstschätzung«, der
»solicitude« und des Strebens nach gerechten Institutionen auf der
ersten, spontanen Ebene der Ethik noch vor der kritisch-reflektiven
Moral ursprünglich grundgelegt finden können. Die Chance, dessen
neuere Betonung des »fähigen Selbst« theologisch zu einer »Ethik
des Könnens« (Dietmar Mieth) auszuarbeiten, wird vermutlich des-
halb nicht genutzt, weil sie die moderne Gefahr exemplifiziert, die
alle Subjekte bindende Seinsordnung zu unterlaufen.

In grundsätzlicher Übereinstimmung mit dem philosophischen
Vermittlungsinteresse der Chicago School bleibt er in der Interpre-
tation seines Lehrers Ricœur nur noch insofern, als er diesen nicht
für sein theologisches Erkenntnisinteresse vereinnahmt, sondern die
Unterschiede festhält. Dass es Gottes Freiheit und Güte allerdings
nicht beschneidet, sondern ihr entspricht, ein Wesen ins Leben zu
rufen, das sich frei zu Gottes Anruf verhalten kann, wird in diesem
Entwurf nicht gewürdigt.29 Auf die Betonung autonomer Freiheit
auch zum Guten könnte es der theologischen Anthropologie wie
der Christlichen Ethik gerade aus theologischen Gründen ankom-
men.

Die unersetzliche philosophische Vorarbeit, die Ricœur für die
theologische Ethik leistet, kommt in diesen Alternativen nicht in
den Blick. Seine nachhegelianische Orientierung an Kant schlägt sich
in einem Handlungsbegriff nieder, der einerseits über die Intention
hinausgeht und die soziale Rezeption durch andere einbezieht, ande-
rerseits die unendlichen Ziele und unabgegoltenen Hoffnungen des
endlich verfassten Subjekts vom faktischen Ausgang geschichtlicher
Handlungen und Ereignisse abhebt. Das letzte Wort von Ricœurs
abschließender Ausarbeitung eines philosophischen Begriffs von
Geschichte, menschlicher Erinnerung und Verzeihen als aufbewah-
rendem Vergessen ist antihegelisch: »Unvollendetheit« (inachève-
ment).30 Von hier aus ließe sich ein theologischer Verantwortungs-

150 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

Power of Religious Discourse«, in: J. Wall, W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.),
P. Ricœur and Contemporary Moral Thought, S. 97–116, hier S. 113f.

29 Zur Ausarbeitung von Freiheit als philosophischem Prinzip der theologischen
Hermeneutik, vgl. Th. Pröpper, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte, Mün-
chen 1988, und Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen
Hermeneutik, Freiburg 2001.

30 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, S. 677.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begriff entfalten, der durch Gottes Solidarität getragen und vollendet,
aber nicht inhaltlich durch die gegebene moralische Weltordnung
vorbestimmt ist. Es ließe sich schon in Thomas’ mittelalterlicher Be-
stimmung des Naturrechts als Anweisung zum Gebrauch der eige-
nen gottgegebenen Vernunft statt als Ableseorgan für die von Gott
in die äußere und die eigene Natur gelegten Zwecke eine für die
menschliche Interpretations- und Legislationskraft offenere Sicht
finden als in Schweikers Bindung menschlicher Verantwortung an
die vorgegebene Schöpfungsordnung.31

III.

John Wall: Kreative Poetik des Willens

War es die unzureichende Ausarbeitung der ontologischen Voraus-
setzungen der Ethik in der Welt als Schöpfung, die Schweiker an-
mahnte, so geht es John Wall gerade um das kreative Moment des
Willens, das dieser in der Moderne überbetont sieht.

Im Gegensatz zu Schweiker, der moralischen Wert in einer den
Projekten unseres Willens vorgegebenen Ordnung verankert sehen
will, arbeitet John Wall den schöpferischen Charakter einer Subjekte
und Güter vermittelnden Normfindung heraus. In seiner Analyse
gegenwärtiger Moraldebatten findet er den Ausweg aus den Sackgas-
sen, in die sich die Alternativen des Liberalismus und des Kommuni-
tarismus verrannt haben, im Subjektbegriff Ricœurs, der sich auf den
verschiedenen Ebenen der ethischen Selbstbestimmung entfalten
lässt. Die Grenzerfahrung, auf die er abhebt, ist nicht das Ende der
mittelalterlichen Synthese, sondern der in seiner Endlichkeit und
Einseitigkeit gefangene Wille, der religiös zu seiner ursprünglichen
Güte befreit, belebt und zu radikaler Versöhnung inmitten der Viel-
falt konfligierender Formen des Menschseins befähigt wird. Mora-
lischer Wert kommt zustande in der Kreativität moralischer Urteils-
findungen, Vermittlungen, Auslegungen, die auf gegenseitige
Anerkennung ausgerichtet sind. Moralische Kreativität ist das, was

Poetik des Glaubens A 151

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

31 Vgl. die Beiträge in M. Heimbach-Steins (Hg.), Naturrecht im ethischen Diskurs,
Münster 1990.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Menschen zur imago Dei macht, in der neue moralische Welten
geboren werden.32

Statt im unfruchtbaren Gegensatz liberaler und kommunitaris-
tischer Positionen zu verharren, sieht John Wall die Aufgabe darin,
als verbindende Größe einen Begriff des Selbst zu entwickeln, das,
durch kulturelle Faktoren geprägt, aber nicht determiniert, interpre-
tations- und vermittlungsfähig ist. Ricœurs Ansatz »locates moral
meaning neither in a disembodied ego nor in broad social and histori-
cal conditions beyond the ego, but in an interpreting self that media-
tes these two (…) Moral meaning is formed by interpreting selves
who are capable of creatively mediating the diversity of their tradi-
tionally and historically constituted goods into shared goods that ac-
count for and recognize each self’s interpretive otherness (…) moral
meaning as a critical teleological good (…) consists of dialectically
shared ends between selves who nevertheless remain different from
one another, and can be captured in terms like conviction, promising
and critical community«.33

Mit Ricœur will Wall über die etablierten Lager hinausdenken.
Der Schlüssel dazu ist der Gedanke des in der postmodernen und in
der kommunitaristischen Ethik diskreditierten, im Liberalismus hin-
gegen abstrakt bleibenden Selbst. Hellsichtig ist seine Kritik am ek-
klesiologischen Kommunitarismus, der nicht nur ein undialektisches,
subjektloses Verständnis von Tradition als in sich sinngebend ver-
tritt,34 sondern auch das deontologische Moment der Universalität
christlicher Liebe aufgibt, die Orientierung auf das Reich Gottes
durch die Kirche ersetzt und sich mit seinen Klagerufen über das
fragmentierte ethische Leben auf die Rolle eines Jeremia zurück-
zieht.35 Auch die Postmoderne, deren Kritik an der objektivierenden
Geschichtsteleologie der »grand narratives« er teilt, überschlägt bei
ihrer Betonung äußerer Kräfte wie Geschichte, Macht, Tradition, So-
zialbeziehungen oder Biologie das Selbst, das all diese Gegebenheiten
aktiv und willensvermittelt deutet. Dem Liberalismus hingegen fehlt

152 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

32 Vgl. J. Wall, Moral Creativity. Paul Ricœur and the Poetics of Possibility, Oxford
2007, S. 4 f.

33 J. Wall, »Moral Meaning. Beyond the Good and the Right«, in: J. Wall,
W. Schweiker und W. D. Hall (Hg.), P. Ricœur and Contemporary Moral
Thought, S. 47–63, hier S. 47f.

34 Ebd., S. 48.
35 J. Wall, »The Economy of the Gift. Paul Ricœur’s Significance for Theological Et-

hics«, in: Journal of Religious Ethics 29 (2001) S. 235–260, hier S. 253, 256.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Bewusstsein, dass die vom Selbst verfolgten Güter nicht nur pri-
vat, subjektiv und arbiträr sind, sondern es als teleologische Zwecke
schon konstituieren, wenn es sie reflexiv aneignet.36 So hat der libe-
rale Standpunkt keinen Begriff von der genuinen Verschiedenheit
der Subjekte, der sie prägenden und von ihnen verarbeiteten Lebens-
formen und Selbstverständnisse.

So grundsätzlich richtig Walls genaue Problemdiagnose und die
Situierung der relevanten Einsichten Ricœurs sind, so klärungs-
bedürftig bleiben Teile seiner zupackenden Analyse: der Bezug seiner
theologischen auf seine philosophische Anthropologie (a), das Krite-
rium für eine gelungene Vermittlung (b) und ihr Ziel: Geht es nur
um die kreative Vermittlung von Diversität oder um eine mensch-
liche Vergebungsbereitschaft zum Ziel führende Versöhnung (c)?

a) Philosophische und theologische Anthropologie

Der 2002 veröffentlichte, aber 1999 gehaltene Vortrag über mora-
lischen Sinn als »kritisches teleologisches Gut« behandelt Ricœurs
Beitrag zu gegenwärtigen Debatten innerhalb der philosophischen
Anthropologie.37 Die kurze Auskunft, ihr Verhältnis zur theologi-
schen Ethik betreffend, lautet: »[T]he theological dimensions of the
dialectics of the good and the right (…) depend to a large extent on,
even if they are not exhausted by, the philosophical normative co-
re«38. Die menschliche Fähigkeit zur kreativen Vermittlung wird ge-
gen die Einseitigkeiten des liberalen und des kommunitaristischen
Pols aufgedeckt. Der 2001 publizierte Aufsatz zur Ökonomie der Ga-
be hingegen scheint völlig auf die Ebene des Glaubens zu transponie-
ren, was vorher dem fähigen Menschen attestiert wurde.39 Der gefal-
lene Status der Freiheit dominiert so, dass die Möglichkeit einer auf
ihr begründeten autonomen Moral entschwindet. Am Ende ist es für
Wall wie bei Schweiker nur im Rekurs auf Gottes gute Schöpfung
möglich, an einer Ausrichtung auf das Gute festzuhalten. »Hope is
teleologically oriented because it follows from faith in humanity’s
original created goodness. The resurrection and the kingdom of God

Poetik des Glaubens A 153

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

36 J. Wall, »Moral Meaning«, S. 52.
37 J. Wall, »Moral Meaning«.
38 Ebd., S. 48.
39 J. Wall, »The Economy of the Gift«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


signify the possibility that God’s good creation will be realized de-
spite the fallenness of ordinary human life.«40

Geht ein solches Abheben allein auf die Güte der Schöpfung
nicht auf Kosten der dem Menschen eigenen Würde, die sich in sei-
ner Ansprechbarkeit auf Moral ausdrückt? Riskiert die Formel von
der »Gefallenheit des gewöhnlichen menschlichen Lebens« nicht die
Missachtung des faktisch ebenso feststellbaren durch Menschen rea-
lisierten Guten? Und läuft diese Sicht nicht notgedrungen auch auf
eine von Ricœur abweichende Beurteilung menschlicher Singularität
als in sich »tragisch« hinaus, der auf der anderen Seite die Aufwer-
tung jeder Form von Gemeinschaft als gottgewollt entspricht?41

Zwar rückt Wall die massive Ekklesiologie, mit der Hauerwas seine
Absage an jede dem Menschen von sich aus zukommende Orientie-
rung auf Moralität kompensiert, scharfsinnig in die Nähe der von
Ricœur als Kern des Bösen identifizierten »Totalisierungen«, aber er
scheint die Absage des ekklesialen Kommunitaristen an Freiheit als
Instanz unbedingter Anerkennung zu teilen.

Hier wäre eine ausführlichere Auseinandersetzung mit der Ent-
wicklung von Ricœurs Position fällig. Dieser ersetzt in seiner Entgeg-
nung auf Patrick Bourgeois’ Kritik, dass die konkrete Fehlbarkeit des
Menschen ontologisiert wird, ausdrücklich »Fallibilität« durch »Fra-
gilität«. Von Wall zitiert, aber nicht ausgewertet wird Ricœurs Inter-
pretation der bei Kant entscheidenden Differenz zwischen einem blo-
ßen »Hang« zum Bösen gegenüber einer »Anlage« zum Guten. Die
Fähigkeit zum Guten bleibt, auch wenn sie der konkreten Freiheit
faktisch nicht jederzeit verfügbar ist, vorausgesetzt.42 Die Unter-

154 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

40 Ebd., S. 252.
41 In der folgenden Beschreibung einer angeblichen Gemeinsamkeit scheint mir Ri-

cœur für die kommunitaristische Sicht vereinnahmt zu werden: »Ricœur and
Hauerwas further agree that the proper starting point of theological ethics is the
person’s finite historical and communal situation, and that ethics ultimately rests
on faith – faith in the created goodness of our given forms of human life and
community.« Ebd.

42 »I now see evil as an incapacity belonging to the capable man, an incapacity that
does not abolish capacity but presupposes it as the very thing that has ceased to be
available to man as we know him historically. In this I do not believe that I have
wandered far from Kant, for whom radical evil, as a penchant (Hang), is joined to
the disposition (Anlage) to the good. In distinguishing in this way between falli-
bility (or, as I now say, fragility) and evilness, I believe that I answer Patrick Bour-
geois’ criticism of not having sufficiently maintained the neutrality of existential
structures and of having imposed on existence, and thereby on hermeneutics, an

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheidung der Strukturen der Existenz von ihrer faktischen Bestim-
mung ist zentral. Sie kehrt wieder zum Beispiel in der Debatte mit
Wolfhart Pannenberg über Kierkegaards Analyse der Subjektivität,
ob Angst selbst schon Sünde oder die neutrale grundlegende Struk-
tur ist, in der sich die Einzelnen zwischen Zusage and Absage an Got-
tes Gnade entscheiden.43 Entsprechend der Antwort ändert sich auch
die Bestimmung dessen, was Glaube bedeutet: das Ende jeder Angst,
oder das Geschenk der Zuversicht, mit ihr leben zu können. Ange-
sichts solch alternativer Deutungen dieses entscheidenden Scharniers
zwischen philosophischer und theologischer Anthropologie lässt
Wall zu viel offen. Seine unmittelbare Kennzeichnung der Singulari-
tät des Einzelnen als tragisch und einseitig statt als Unersetzbarkeit
jedes Menschen in seiner unverfügbaren Würde sowie seine morali-
sierende Einordnung des Tragischen als Teil des »radikal Bösen« ste-
hen unvermittelt seinem Vertrauen in die Fähigkeit der sich in der
Welt realisierenden Freiheit44 zu kreativem moralischen Handeln ge-
genüber.

b) Kriterium für gelungene Vermittlung in begründeter
Überzeugung

Ein Hang zur empirisch-faktischen statt zur transzendentalen Ana-
lyse lässt sich auch in der Bestimmung der Bedingungen feststellen,
die zur Erarbeitung einer begründeten »Überzeugung« nötig sind.
Vor »Versprechen« und »kritischer Gemeinschaft« ist sie die erste
der drei Figuren gelungener Vermittlung. Auf diese nur das Selbst
in der »ersten Person« betreffende Form bezieht Wall Ricœurs Ge-
danken der »inchoativen Universalien«; inchoativ sei eine Überzeu-
gung dann, wenn andere Gesprächsteilnehmer ihr zugestimmt ha-
ben. Dies scheint mir eine individualistische Reduktion und eine
empirische Verkennung des mit »inchoativ« Gemeinten zu sein.

Ricœur lanciert seine Forderung nach einer Auffassung der
Menschenrechte als inchoativer Universalien als Antwort auf das
Dilemma zwischen einem europäischen Kulturimperialismus und

Poetik des Glaubens A 155

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

unnecessary limitation.« P. Ricœur, »Reply to P. L. Bourgeois«, in: L. E. Hahn,
The Philosophy of P. Ricœur, Chicago 1995, S. 567–570, hier S. 569.

43 M. Bongardt, Der Widerstand der Freiheit. Eine transzendentaldialogische An-
eignung der Angstanalysen Kierkegaards, Frankfurt 1995, S. 182–190.

44 J. Wall, »Moral Meaning«, S. 61.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem »verheerenden Gebrauch kontextualistischer Einwände«.45

Zwischen einem relativistischen Kulturalismus und einem Liberalis-
mus, dem die Heuristik anderer Selbstverständnisse unbegreiflich
bleibt, verlangt er nach einem kultursensiblen Ansatz, der univer-
salistische Impulse auffinden und von der jeweiligen Grundauffas-
sung des Menschseins her als genuinen Beitrag rekonstruieren kann.
Was bei Ricœur ein langer und geduldiger kommunaler Ent-
deckungs- und Rekonstruktionsprozess aus dem Kern der verschie-
denen Kulturen ist, wird bei Wall zu einer Art kumulativer Abstim-
mung (je mehr, desto besser) über eine Einzelmeinung in einem
empirischen Umfrageprozess.

Auch die Pole innerhalb der Vermittlung, ob sie in der ersten
Person Singular oder in der dritten Person Plural geleistet wird, er-
scheinen mir unterbestimmt. Ricœur streicht die als deontologisch
gekennzeichnete »Argumentation« als »kritische Instanz im Herzen
der Überzeugung« heraus. In dieser sind folglich Einsichten auf der
universellen und prinzipiellen Ebene mit Werten vermittelt, die aus
partikulären Lebensformen erwachsen. Es ist erstaunlich, dass gerade
Wall, dem so viel am kreativen Moment solch kritischer Rezeption
und Vermittlung gelegen ist, den Prozess der Neuentdeckung uner-
wähnt lässt, der in der – die prinzipiell-unbedingte mit der kontin-
genten, historisch bedingten Ebene zusammenführenden – Erarbei-
tung einer Überzeugung steckt.

c) Ziel der Kreativität: Postmoderne Versöhnung von Diversität

Die Unterbestimmung der Deontologie, die sich im Übrigen im glei-
tenden Übergang zu Rawls’ kontraktualistischen Denken zeigt,46

wirkt sich auch auf die Bestimmung des Zieles der Kreativität aus.
In ihr sollen die konfligierenden realen Lebensformen in neuen Syn-
thesen versöhnt werden. Kreativ in einem viel ursprünglicheren
Sinn wäre aber, sie mit Helmut Peukert als Ausrichtung auf die Ver-
söhnung durch Gott auszulegen, in der die unwiederbringlichen Ver-
luste aufgefangen werden, die durch menschliche Gewalt verursacht
wurden. »Versprechen« als kritisches teleologisches Gut ist dann
nicht in erster Linie auf die »zweite Person«, speziell auf Frischver-

156 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

45 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, S. 346.
46 J. Wall, »Moral Meaning«, S. 54.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heiratete,47 zu beziehen, sondern auf die moralische Erfahrung des
Abbruchs aller Sinnperspektiven und aller Hoffnung auf mensch-
liche Handlungsfähigkeit. Es ist aufschlussreich, wie Kants Postulate
gemeinsam als »Belohnung« missverstanden werden,48 statt einer-
seits die Tiefe der Antinomien auszuloten, auf die das Postulat der
Existenz Gottes antwortet und andererseits den Inhalt der Unsterb-
lichkeit zu prüfen. Dass dieser als »Belohnung« statt als Perversion
der Anerkennung der Unersetzbarkeit aller Einzelnen erscheint, ver-
rät Walls Unvertrautheit mit der Diskrepanz zwischen der im Postu-
lat der Existenz Gottes zugestandenen Erfüllung des Sinnverlangens
und der verweigerten Entlassung der Seele nach Lebensende aus le-
benslanger moralischer Anstrengung. Die neutestamentliche Aner-
kennung, den guten Kampf gekämpft zu haben, bleibt aus. Unsterb-
lichkeit bei Kant ist alles andere als »Belohnung.«

Walls Ziel ist dennoch nicht einfachhin, Pluralität zu versöhnen,
sondern in kritischer Interpretation die mit den diversen Lebensfor-
men einhergehenden Exklusionspraktiken auf immer größere Inklu-
sivität hin aufzubrechen. Diese Ausrichtung würde an historischer
Tiefe gewinnen, wenn plurale Gruppen in ihrem Kern als Erinne-
rungskulturen begriffen würden, die dazu verleitet werden können,
historische Feindschaftsverhältnisse zu zementieren. Kreativität be-
stünde dann darin, das Risiko einer Friedensinitiative zu ergreifen,
die vielleicht ohne Antwort bleibt. Die Züge solch asymmetrischer,
advokatorischer oder stellvertretender, in jedem Fall riskant einseiti-
ger Anerkennungspraxis hat Helmut Peukert in seiner konstruktiven
theologischen Kritik an Habermas’ Theorie des kommunikativen
Handelns ausgearbeitet. Sie verweist auf den antizipatorischen und
innovativen Charakter unbedingter Anerkennung in Verhältnissen
der Feindschaft, des Verlustes der Ansprechfähigkeit und in pädago-
gischer Interaktion, die Freiheit voraussetzt, um sie hervorzurufen.49

Poetik des Glaubens A 157

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

47 Ebd., 58.
48 J. Wall, »The Economy of the Gift«, S. 248: »Ricœur’s conception of hope shares

certain traits with the familiar Kantian postulate that we can hope for happiness in
the afterlife as God’s reward for obeying duty in this world«.

49 Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, Fundamentale Theo-
logie, Frankfurt 1978; »Enlightenment and Theology as Unfinished Projects«, in
D. Browning und F. Fiorenza (Hg.), Habermas, Modernity and Public Theology,
New York 1996, S. 43–65, und die Beiträge in S. Abeldt u.a. (Hg.), »… was es
bedeutet, verletzbarer Mensch zu sein.« Erziehungswissenschaft im Gespräch
mit Theologie, Philosophie und Gesellschaftstheorie, Mainz 2000.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In einer Kultur, die dazu übergeht, zwischen Menschsein und Person-
sein zu trennen und so in eine prinzipiell überwundene antike Be-
messung von Würde nach extern beobachtbaren, empirisch verifi-
zierbaren Faktoren zurückfällt, wird nur eine solche Bestimmung
von innovativer Kreativität der tatsächlichen Reichweite moralischer
Verantwortung jenseits kalkulierbarer Symmetrie gerecht.

Das Ziel immer größerer Inklusivität erreicht, wie Peukerts An-
fragen an Habermas zeigen, seine Grenze am unwiederbringlich Ver-
lorenen. Hier wäre der Ort für die Theologie, Gottes Kreativität als
eine solche zu bestimmen, die im Tod rettet. Die Resonanz, die Peu-
kerts Erinnerung an die Opfer der Geschichte in der Diskursethik
erfahren hat, wie sie Habermas’ erneute Hinweise auf das unabge-
goltene semantische Potential der religiösen Verheißungen doku-
mentieren50, verweist auf den Rahmen, auf den Wall seine »poetics
of possibility« beziehen müsste, um ihre Relevanz zu entfalten.

IV.

Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Versöhnung –
Möglichkeiten künftiger Rezeption

Ricœurs Vermittlung von Aristoteles und Kant, auf die die Gegen-
sätze zwischen liberal und kommunitaristisch inspirierter Christli-
cher Ethik zurückgehen, zeigt sich auch in seinem Beitrag zum Kris-
tallisationspunkt und neuen Paradigma der Geisteswissenschaften,
dem Begriff der Erinnerung. Eine Kultur der Erinnerung ist weder
auf der deontologischen Ebene der Pflicht zu verankern noch auf der
kommunalen primärer oder naturaler Zugehörigkeiten, wie in
Avishai Margalits Ethik der Erinnerung.51 Um die Erinnerungsfähig-
keit als Ressource zu schützen und verfügbar zu halten, darf es kei-
nen unmittelbaren Zugriff auf sie geben. Die passende Rubrik für
einen vermittelten Zugang findet Ricœur in Freuds Kategorie der Ar-

158 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

50 J. Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze,
Frankfurt 2005, explizit S. 250, 254.

51 A. Margalit, The Ethics of Memory, Cambridge [Mass] 2002. Zum Vergleich bei-
der Ansätze, vgl. meinen Beitrag »Ethics, the Hermeneutics of Memory, and the
Concept of God«, in: N. Hintersteiner (Hg.), Naming and Thinking God in Europe
Today. Theology in Global Dialogue, Amsterdam 2007, S. 211–231.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beit. Es handelt sich um Erinnerungsarbeit unter dem Zeichen der
Gerechtigkeit, und um Trauerarbeit an der eigenen Schuld und an
verratenen Hoffnungen.52 Eine »Pflicht« zur Erinnerung sieht er als
Kurzschluss, der eine entscheidende Phase überspringt. Es ist nicht
offensichtlich, sondern ermittlungsbedürftig, wann zu viel und wann
zu wenig Erinnerung gepflegt wird. Die Aufgabe »gerechter Erinne-
rung« fällt in die Kompetenz der praktischen Weisheit, in das Ressort
der Urteilskraft, nicht das des deontologischen Imperativs.53

Erinnerung wird so als Teil einer Ethik symbolisch vermittelter
Anerkennung aufgefasst. Dies gibt ihr einen Platz in der normativen
Tradition der Sozialphilosophie von Kant, Fichte und Hegel, im Ge-
gensatz zum vitalistisch-naturalen Ausgang vom bloßen Überlebens-
willen, den Hobbes vertritt.54

In seiner letzten Monographie Wege der Anerkennung stellt Ri-
cœur die symbolische Vermittlung der Anerkennung heraus und be-
tont das Empfangen als entscheidende, innovative Fähigkeit. Sie
macht die Gegengabe zu einem zweiten »ersten Geschenk«. Wichtig
sind die hier eingeführten Kategorien, mit denen die Ethik der Aner-
kennung die Grenzen der Moralität verlässt: »Festlichkeit« und
»Frieden« als Ruhepunkte der zweifelnden Subjektivität. Die Gabe
symbolisch vermittelter Anerkennung bewegt sich in einem anderen
Register als Pflicht oder Arbeit und hat in ihrem Festcharakter an der
Logik der »Überfülle« teil. Angesichts gegenwärtiger theologischer
Debatten ist interessant, dass »Frieden« anders als für John Milbank
keinen Endzustand markiert, in den wir durch Partizipation an der
internen Bewegung der Trinität geraten; Friedenszustände gibt es
nur als »Lichtung« in der fortwährenden Anstrengung, eine Aner-
kennung zu gewähren und zu empfangen, die kreativ und antizipato-
risch zwischen dem Selbst des Gegenüber und seinen Taten unter-
scheidet.

Poetik des Glaubens A 159

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

52 Vgl. K. Blamey, »Paul Ricœur’s ›Durcharbeiten‹«, in: A. Wiercinski (Hg.), Be-
tween Suspicion and Sympathy. Paul Ricœur’s Unstable Equilibrium, Toronto
2003, S. 575–584, S. 578: »This extension of mourning from grieving over a loved
one to the pain of loss involving a more abstract object will allow Ricœur to move
from the analysis of individual memory and its work of mourning to the collective
memory and its processes of distortion.«

53 Zur Aufgabe gerechter Erinnerung vgl. den Band von O. Abel u.a. (Hg.), La juste
mémoire. Lectures autour de Paul Ricœur, Genf 2006.

54 Vgl. Ricœurs Bezug auf Axel Honneths Neuinterpretation des Kampfes um An-
erkennung über Hobbes hinaus in P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen,
Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 206–218.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier ist der Ort, wo als Ernstfall der Kreativität die Perspektive
der Versöhnung erscheint, die Ricœur als »eschatologische« be-
stimmt.55 Wird diese so in ein Jenseits vertagt und diese Welt unver-
söhnt gelassen, wie Michael Böhnke und Stefan Orth angefragt ha-
ben?56 Was aus philosophischer Sicht schon als weitgehende Öffnung
für die Glaubensperspektive zu werten sein mag, erscheint vom theo-
logischen Ausgangspunkt als Beschränkung. Zwar stellt der franzö-
sische Philosoph heraus, dass Hannah Arendts Eingliederung von
Vergebung analog zum Versprechen unter generische menschliche
Fähigkeiten den Bezug zum Selbst der Täter auslässt, die auf eine
auf sie zukommende Vergebung angewiesen sind. Er verbindet Levi-
nas’ Formel »Il y a le pardon« mit den Zusagen des Hohen Lieds und
des Korintherbriefs, dass Liebe stärker ist als der Tod und dass sie
»bleibt«.57 Was aber unterscheidet einen solchen Bezug auf die in
der Bibel ausgedrückte Hoffnung vom Ausgangspunkt des christli-
chen Glaubens?

Einen weiterführenden Hinweis gibt Veronika Hoffmann, die
einerseits die Nähe zwischen »Überzeugung« und »Bezeugung« bei
Ricœur hervorhebt, und andererseits auf die Lücke in der Bestim-
mung dessen, was bezeugt wird, hinweist: den Bezug auf das gesche-
hene, konkrete initium von Gottes erlösendem Handeln in der Ge-
schichte. »Die theologisch unverzichtbare Bewegung, die tatsächlich
fehlt, ist ein Verweis nach ›hinten‹, ein Verweis, der aber mit dem

160 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

55 Vgl. den Epilog »Schwierige Vergebung« von P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte,
Vergessen, S. 699–777, und den Vortrag, P. Ricœur, »The difficulty to forgive« in:
M. Junker-Kenny und P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self, and the Chal-
lenge to Think God, Münster 2004, S. 6–16. Zur Interpretation vgl. dort meinen
Beitrag, »Memory and Forgiveness – Two Itineraries«, S. 19–41; sowie »Memory
and Forgetting in Paul Ricœur’s Theory of the Capable Self«, in: A. Nünning und
A. Erll (Hg.), Cultural Memory Studies. An International and Interdisciplinary
Handbook, Berlin 2008, S. 203–211; A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungs-
arbeit. Zu Paul Ricœurs Philosophie von Gedächtnis, Geschichte und Vergessen,
Berlin 2004, bes. die Aufsätze von M. Villaverde, S. Orth, L. Altieri und M. Böhn-
ke; sowie J. Greisch, »Vom Glück des Erinnerns zur Schwierigkeit des Vergebens«,
in: S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs
Reflexionen auf den Menschen, Freiburg 2004, S. 91–114.

56 M. Böhnke, »Die Zukunft der Vergangenheit. Zwei kritische Rückfragen an Paul
Ricœurs Theorie über das Vergessen und Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth
(Hg.), Erinnerungsarbeit, S. 243–248; S. Orth, »Zwischen Philosophie und Theo-
logie. Das Verzeihen«, in: A. Breitling und S. Orth (Hg.), Erinnerungsarbeit,
S. 223–236.

57 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, S. 710–716.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriff der ›historischen Referenz‹ in Abgrenzung zu ›reiner Fiktion‹
nicht wirklich genau gefasst ist. Denn die Frage nach Ursprung lässt
sich in zweifacher Weise stellen: historisch im engsten Sinn in der
Rückfrage nach dem historischen Jesus; sie stellt sich aber auch offen-
barungstheologisch als Frage nach dem Ursprung der Zeugnisse von
Jesus als dem Christus, nach einem Geschehen, das Gottes Anwesen-
heit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt bei Ri-
cœur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebene
der Mimesis II und III, d. h. die Ebene der Zeugnistexte, zurückgeht
und sich damit immer schon im Bereich der Interpretation befindet
[…] die wesentliche Anfrage an Ricœurs Philosophie lautet nicht, ob
die Bibel seines Erachtens nicht mehr als ein fiktionaler Text sei, son-
dern ob es für das Kerygma einen mehr als arbiträren Anstoß gibt,
ein initium, das nicht völlig hinter der Interpretation des Bibeltextes
verschwindet. Gibt es einen Ort für konkrete Geschichte (die nicht
historiographisch erfassbar sein muss)? Oder bleibt es letztlich bei
einer allgemein-menschlichen Geschichtlichkeit (was wiederum
nicht hieße, dass zum Beispiel die Historizität von Jesus bestritten
würde, wohl aber, dass er als Person über eine exemplarische Realisa-
tion allgemein-menschlicher Möglichkeiten hinaus keine Rolle
spielt)?«58

Diese Anfrage scheint mir die entscheidende Spur zu weisen für
die weitere Debatte um den Reichtum, den Ricœurs Werk für die
Theologie bietet. Sie hilft der Theologischen Ethik zu erkennen, wo
ihre Differenz von philosophischen Ethikverständnissen zu suchen
ist: weder unmittelbar in der Gegebenheit der Schöpfungsordnung,
wie Schweiker es versucht, noch in der Re-Kreation aus einer pau-
schalen Gefallenheit und Tragik des menschlichen Lebens wie bei
Wall.

Die Differenz liegt im Ursprung der christlichen Wahrheit als
einer von Gott gegebenen. Diese Wahrheit ist die der Selbstoffen-
barung Gottes in der Person Jesu.59 Der Grund eschatologischer
Hoffnung ist ihr Angefangenhaben in Gottes Bekenntnis zu Jesus.
Der Philosophie ist es möglich, Exodus und Auferweckung als wirk-

Poetik des Glaubens A 161

Über liberale und kommunitaristische Ethik hinaus

58 V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricœurs Philosophie als Herausfor-
derung der Theologie, Ostfildern 2007, S. 168f.

59 Vgl. H.-J. Höhn, »Rettende Aneignung? Die Vernunft und die Logik der Religi-
on«, in: J. Manemann und B. Wacker (Hg.), Politische Theologie – gegengelesen,
Münster 2008, S. 255–262, hier S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mächtige Traditionen zu begreifen und den Sinngewinn zu erkennen,
der in einer solchen »Ökonomie der Gabe« mit ihrer »Festlichkeit«
und »Überfülle« liegt. Die praktische Option, dass der Anfang schon
gemacht ist, und zwar heterogen im von der Vernunft unableitbaren
Faktum der Selbstoffenbarung Gottes, ist jedoch Sache des Glaubens.
Seine Mitgift an die praktische Vernunft ist das Vertrauen, dass Ver-
söhnung schon jetzt und nicht erst im Eschaton von Gott getragen
ist.

162 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Maureen Junker-Kenny

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141 - am 23.01.2026, 22:23:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Zur Moderne als Horizont des Denkens
	II. William Schweiker: Verantwortung und vorgängige moralische Ordnung
	III. John Wall: Kreative Poetik des Willens
	IV. Ethik der Anerkennung, Erinnerung und Versöhnung – Möglichkeiten künftiger Rezeption

