
Sybille De La Rosa und Melanie Frank

Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete
Menschen Gehör? Über Subalternität in Europa und
die Herausforderungen demokratischer Autorität

Abstract

Der Ausgangspunkt der Argumentation ist eine Unterscheidung zwischen autori-
tärer und demokratischer Autorität. Im Anschluss daran kann gezeigt werden,
dass der momentane Umgang der Europäischen Union mit der Flüchtlingsthema-
tik einer Strategie folgt, die darauf abzielt, autoritäre Autorität durchzusetzen.
Charakteristisch für diese Strategie sind insbesondere Grenzsicherungs- und
Überwachungsmaßnahmen. Dem Konzept der demokratischen Autorität folgend
möchten wir jedoch aufzeigen, dass es dazu eine demokratischere Alternative ge-
ben könnte. Dies erläutern wir in Rückgriff auf Hannah Arendts Überlegungen zu
einer neuen oder demokratischen Form von Autorität, aber auch in Anlehnung an
postkoloniale Theorien der Autor/innen Gayatri Spivak und Homi Bhabha. De-
mokratische Autorität besteht dann, so die erste These, darin, den Kampf der
Flüchtenden und Geflüchteten um Anhörung und politische Partizipation ernstzu-
nehmen und, so die zweite These, die Repräsentation von geflüchteten Menschen
zu institutionalisieren. Dabei müssen aber auch die epistemischen Herausforde-
rungen transkultureller Kommunikation berücksichtigt werden.

Schlagworte: Flüchtlingspolitik, EU, Demokratie, Autorität, Transkulturalität, Subalternität

Where and How are Displaced Persons heard? About Subalternity in Europe
and Challenges of Democratic Authority

Abstract

Against the theoretical backdrop of a distinction between authoritarian and demo-
cratic authority we contend that the European Union pursues a strategy of authori-
tarian authority in its dealing with refugees. This strategy is based in particular on
restrictive border security and surveillance measures. We aim to show that the
concept of democratic authority however, reveals an alternative, more democratic

Zeitschrift für Flüchtlingsforschung 1. Jg. (2017), Heft 1, S. 41 – 71,
DOI: 10.5771/2509-9485-2017-1-41

41

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


way of acting in the current situation. This alternative is described with recourse
to Hannah Arendt’s considerations about democratic authority as well as post-
colonial concepts by the authors Gayatri Spivak and Homi Bhabha. Our first the-
sis is that democratic authority implies taking in due consideration of refugees’
struggles for participation and towards being heard. Secondly, it includes an insti-
tutionalization of the political representation of refugees. This furthermore re-
quires taking into account the epistemological challenges of transcultural commu-
nication.

Keywords: refugee policy, EU, Democracy, Authority, Transculturalism, Subalternity

Einleitung

Der Anstieg der Zahl flüchtender Menschen wird häufig als ein pragmatisches
Problem gewertet, welchem mit Techniken des schnelleren Abschiebens oder der
besseren Verteilung der Geflüchteten auf die Länder der Europäischen Union
(EU) begegnet werden sollte.1 Wir möchten jedoch zeigen, dass eine Interpretati-
on des Umgangs mit Flüchtenden in der EU vor dem Hintergrund postkolonialer
Theorien und einiger ideengeschichtlicher Überlegungen zum Begriff der demo-
kratischen Autorität ein anderes Problemverständnis generiert. Wir sehen uns
dann vor die demokratische Herausforderung der Gegenwart gestellt, die Frage
der Zugehörigkeit zu einer politischen Gemeinschaft anders als über pragmatische
Erwägungen oder gar nationalistische Ausschlüsse beantworten zu müssen. Denn
neben der bloßen Existenz der Flüchtenden2 stellt auch der politische Aktivismus
vonseiten der Flüchtenden und Geflüchteten in den EU-Mitgliedstaaten das natio-
nalstaatliche Demokratieverständnis in Frage. Insbesondere die Selbstverständ-
lichkeit, mit welcher Demokratien die Anerkennung als Gleiche ihren Bürger/
innen vorbehalten und andere ausgegrenzt haben, wird – nicht zuletzt wegen der
beschränkten Wirkung menschenrechtlicher Instrumente wie der Genfer Flücht-

1.

1 Siehe für eine Analyse, die diesem Duktus folgt, Angenendt et al. (2013) sowie Bendel (2013: 20)
für eine Einschätzung der Entwicklung gemeinsamer Rechtsstandards auf EU-Ebene, bei denen,
so Bendel, nach wie vor die Menschenrechte hinter den »Kontroll- und Sicherheitsaspekte[n]«
zurückstehen.

2 Wir verstehen unter Flüchtenden und Geflüchteten in diesem Aufsatz nicht nur die Gruppe, die
den Flüchtlingsstatus offiziell erhalten hat, sondern ganz generell auch Menschen auf der Flucht.
Gemeint sind also Menschen, die als anerkannte Geflüchtete einen sicheren Aufenthaltsstatus ha-
ben, aber auch diejenigen Migrant/innen, die ihr Herkunftsland verlassen mussten und in einem
Mitgliedsstaat der EU leben, denen jedoch eine politische und gesellschaftliche Zugehörigkeit ver-
wehrt wird, da sie keinen Asylantrag stellen konnten oder da ihr Antrag auf Asyl abgelehnt wurde,
sie aber als schutzbedürftig gelten.

Wissenschaftliche Aufsätze

42 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


lingskonvention (vgl. Scherschel 2015: 128; Krause 2016: 49) – im Umgang mit
den flüchtenden Menschen an den EU-Außengrenzen auf den Prüfstand gestellt.

Wir werden im Folgenden den Autoritätsbegriff ideengeschichtlich aufarbeiten
und argumentieren, dass die Unterscheidung zwischen autoritärer und demokrati-
scher Autorität kommunikative Prozesse in demokratischen Ordnungen erläutert
(2), bevor wir die postkolonialen Überlegungen Gayatri Spivaks und Homi Bhab-
has vorstellen und zeigen, inwiefern sie zur weiteren Klärung der Autoritätspro-
blematik beitragen können (3–5.2). Dies, so unsere These, liegt daran, dass sie
Aufschluss darüber geben, wie autoritäre Autorität bestimmten Personen die Au-
torität zu sprechen abspricht, aber auch, wie autoritäre Autorität infrage gestellt
und demokratische Autorität zugesprochen werden kann. Danach werden wir die
Überlegungen zur autoritären und demokratischen Autorität aus dem (post-)kolo-
nialen Kontext, auf den sich Spivaks und Bhabhas Fokus richtet, herauslösen und
auf die gegenwärtige Situation von flüchtenden und geflüchteten Menschen in
Europa übertragen (6.1). Wir werden den Stimm- und Autoritätsverlust durch den
Zwang zur Flucht erläutern und zeigen, wie eine demokratische Autorität den
stimmlosen Geflüchteten ihre Stimme zurückgeben kann (6.2).

Autoritäre und demokratische Autorität

Der Begriff der Autorität wird in der Ideengeschichte für die Beschreibung zweier
unterschiedlicher Phänomene herangezogen. Zum einen bezeichnet der Begriff
bei Weber ein Herrschaftsverhältnis kraft Befehlsgewalt, deren Idealtyp die
»hausväterliche [...] und amtliche oder fürstliche Gewalt« ist (Weber 1956: 692).
Sie ist an eine Gehorsamspflicht gekoppelt (Weber 1956: 693) und basiert auf
dem Bewusstsein, dass »dieser konkrete Herr eben der Herr ist« (Weber 1956:
739). Dem gegenüber steht ein nicht-herrschaftlicher Autoritätsbegriff, wie ihn et-
wa Sternberger oder Arendt entworfen haben (vgl. Straßenberger 2014: 68). Wäh-
rend in der von Weber beschriebenen Beziehung die Überlegenheit einer Person
und die dauerhafte Unterlegenheit einer anderen Person anerkannt wird und zur
Unterwerfung bzw. zum Gehorsam führt, verweist Arendt auf die Möglichkeit
einer demokratischen Autoritätsbeziehung, welche jedoch in der Rezeption nicht
so recht ernst genommen wird. So argumentiert Straßenberger in ihrem Aufsatz
zu Autorität, dass das Verhältnis des Republikanismus zur Demokratie ambivalent
ist und Arendt »die horizontal-egalitäre Verfasstheit demokratischer Politik um
eine hierarchisch-elitäre Dimension« (Straßenberger 2014: 69–70) ergänzt hat.
Wir werden dagegen argumentieren, dass die von Straßenberger identifizierte

2.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 43

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Ambivalenz in Arendts Texten der Ambivalenz zwischen einem traditionellen
und einem neuen Autoritätsverständnis zuzuschreiben ist.

Wir schlagen daher vor, Arendts Überlegungen zu Autorität weniger als ein
Verhaftetbleiben in einem hierarchisch-elitären Autoritätsverständnis, als viel-
mehr als das sich Herausarbeiten aus einem hierarchisch-elitären Autoritätsver-
ständnis zu verstehen, was auch Arendts partiellen Rückgriff auf den traditionel-
len Autoritätsbegriff erklärt (Arendt 1998: 46), und als Aufforderung zur
Weiterentwicklung des von ihr angelegten Denkweges zu lesen. In diesem Sinne
soll im Folgenden der von Arendt angelegte Denkweg weiterentwickelt werden,
denn sie schreibt, dass sie zumindest versucht, die Richtung anzuzeigen, »in wel-
cher die Lösung eines der ernstesten politischen Probleme der Gegenwart, wie
man nämlich nicht Freiheit und Gleichheit, sondern Gleichheit und Autorität ver-
einen kann, zu suchen ist« (Arendt 2011: 358).

Arendts Überlegungen zu Autorität

Arendts demokratietheoretische Überlegungen sind darauf ausgerichtet, einen
Weg aufzuzeigen, wie die menschliche Gattung die Freiheit, die sie sich sowohl
von einer göttlichen Instanz als auch von der Natur erkämpft hat (vgl. De La Rosa
2014), nutzen kann, ohne sich an der Vorstellung einer notwendigen Unterwer-
fung des Anderen zu orientieren und somit auch Staatenlosen politische Rechte
zuzusprechen. Daher sind ihre Überlegungen auch nicht mit einem autoritären
Autoritätsbegriff, wie ihn Weber verwendet, kombinierbar. Der Weg, den Arendt
aufzeigt, verläuft über die Anerkennung der Pluralität, die Wertschätzung der Ein-
zigartigkeit jedes Individuums und einen demokratischen Problemlösungsmodus,
welcher die Gleichwertigkeit des Anderen zu keinem Zeitpunkt in Frage stellt.
Macht entsteht bei Arendt wie auch bei Weber durch Interaktion. Allerdings nicht
durch strategische Interaktionen, sondern wenn

»Worte und Taten untrennbar miteinander verflochten erscheinen, wo also Worte nicht leer
und Taten nicht gewalttätig stumm sind, wo Worte nicht missbraucht werden, um Absichten
zu verschleiern, sondern gesprochen sind, um Wirklichkeiten zu enthüllen.« (Arendt 2007:
252)

Das Konzept der kommunikativen Macht ist darauf ausgelegt, eine Alternative
zum Streben nach Unterwerfung und Auslöschung aufzuzeigen und verweist auf

2.1

Wissenschaftliche Aufsätze

44 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


eine nicht-hierarchische Kommunikationsform.3 Während strategische Kommuni-
kation mit hierarchischen Befehl-Gehorsam-Strukturen vereinbar ist, widerspricht
die damit einhergehende Über- bzw. Unterordnung der Vorstellung kommunikati-
ver Macht von Arendt.

Insbesondere ihr Aufsatz zu »Was ist Autorität« lässt den Versuch der Abgren-
zung von einem traditionellen Autoritätsbegriff deutlich werden, denn sie schreibt
in den ersten beiden Zeilen des Aufsatzes: »Um Missverständnisse zu vermeiden,
hätte der Titel dieser Erwägungen eigentlich heißen müssen: Was war Autorität?«
(Arendt 1955: 159). Sie identifiziert und verwirft darin vier Autoritätsverständnis-
se: das platonische, das aristotelische, das römische und schließlich das machia-
vellistische. Platons Autoritätsverständnis lehnt sie ab, weil es aus der Suche nach
einem Zwangselement hervorgegangen ist und danach fragt, was Menschen nöti-
gen kann, ohne Gewalt anzuwenden (Arendt 1955: 171). Arendt selbst ist aber ge-
rade an einem zwangsfreien Autoritätsverständnis ohne Nötigung welcher Art
auch immer interessiert. Das zweite traditionelle Autoritätsverständnis von Aris-
toteles weist sie mit dem Argument zurück, dass die Orientierung des Autoritäts-
begriffs an der Unterscheidung zwischen Herrschen und Beherrschtwerden bei
Aristoteles alles andere als selbstverständlich ist und er durch diese Verknüpfung
die Politik entpolitisiert, denn: »Er überträgt auf das Handeln und Zusammenle-
ben der Polis Maßstäbe, die, wie er selbst an anderem Orte meint, eigentlich nur
für das Handeln und Zusammenleben in der privaten Sphäre des Haushalts gel-
ten« (Arendt 1955: 180). Aristoteles naturalisiert hierarchische Beziehungen etwa
aus dem privaten Bereich und zieht daraus den Schluss, dass dies auch für den
politischen Bereich angemessene Beziehungsformen sind. Arendt möchte aber
gerade diese Hierarchisierungen in Frage gestellt sehen.

Als ein weiteres traditionelles Autoritätsverständnis führt sie jenes der Römer
an. Aber auch dieses ist durch seine Trennung von Macht und rein beratender Au-
torität (Arendt 1955: 182) für ein neues Autoritätsverständnis völlig unmodifiziert
nicht geeignet. Wonach Arendt sucht, aber nur in Ansätzen fündig wird, wird nur
durch die impliziten Maßstäbe deutlich, auf deren Basis sie das vierte traditionelle
Autoritätsverständnisse ablehnt. So schreibt sie zu Machiavelli und Robespierre:

»Erst für die Späteren war das Gründen ein Ziel der Politik, und sogar das höchste, dem
darum alle anderen politischen Handlungen als Mittel unterstellt und für das alle Mittel,

3 Arendts Konzept der kommunikativen Macht sollte jedoch nicht so gelesen werden, als zielte es
auf die Abschaffung der Konflikthaftigkeit des Politischen ab. Es verweist vielmehr darauf, wie
das destruktive Potenzial von Konflikten eingehegt und das konstruktive Potenzial zur Problemlö-
sung genutzt werden kann, indem das Ringen um Ansprüche unter der Voraussetzung stattfindet,
dass die Berechtigung des Daseins des Anderen nicht in Frage gestellt wird.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 45

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


auch die Mittel des Terrors und der Gewalt, gerechtfertigt werden. Das aber bedeutet, dass
hier der Gründungsakt nicht mehr im Sinne des Handelns oder im Sinne der das weitere
Handeln ermöglichenden ersten Tat, sondern im Sinne eines Herstellens verstanden wur-
den.« (Arendt 1955: 188)

Hier zeigt Arendt, dass sie nach einer Möglichkeit sucht, ihr Konzept des Han-
delns mit einem neuen Autoritätsverständnis zu verknüpfen, welches das Gründen
als ein Miteinander Sprechen und Handeln immer wieder neu ermöglicht und Au-
torität und Freiheit nicht als Gegensätze versteht. Eine Spur davon glaubt sie in
der Amerikanischen Revolution zu erkennen (Arendt 1955: 191). Sie führt diese
Idee in »Über die Revolution« weiter aus, stellt aber das Konzept einer »neuen
Autorität« nie fertig. Sie verweist dabei auf die Räte vor allem in der Amerikani-
schen Revolution und sieht im Anschluss an Jefferson das Besondere der Räte in
einer Organisations- und Versammlungsform, »in welcher ein jeder zählt und man
sich auf jeden verlassen kann« (Arendt 2011: 325).

Die Räte sind für Arendt der öffentliche Raum, in welchem politische Freiheit
praktiziert werden kann (Arendt 2011: 326), indem jeder Anteil am öffentlichen
Gebrauch der kommunikativen Macht hat (Arendt 2011: 327). Die »autoritätge-
bende Macht« verläuft nach Arendt in diesen Räten nicht von oben nach unten
und auch nicht in umgekehrter Richtung, sondern muss »auf jeder Stufe der (Rä-
te-)Pyramide gleichsam neu entstehen« (Arendt 2011: 358), also neu be- und ge-
gründet werden. Die Verbindlichkeit herstellenden Elemente sind dabei erstens
das wechselseitige Vertrauen derer, die sich auf ein politisches Unternehmen ver-
pflichtet haben, also die gemeinsame Sache oder das Handlungsziel (Arendt 2011:
358), denn »die gemeinsame Anstrengung gleicht die Verschiedenheit der Ab-
stammung wie der persönlichen Qualitäten auf eine höchst effektive Weise aus«
(Arendt 2011: 225), zweitens das Wissen um die Angewiesenheit des Gründens
und Erhaltens auf Narrationen und eine institutionelle Autorität, die Raum lässt
für das Neue (Arendt 2011: 260–261) sowie drittens die Kraft gegenseitiger Ver-
sprechen (Arendt 2011: 227).4

Der Verweis auf eine Form der Autorität, welche aus gemeinsamer Anstren-
gung und der Kraft gegenseitiger Versprechen entsteht, führt wieder zu Arendts
Konzept des Handelns und Versprechens zurück (Arendt 2007: 312). Aus den
wechselseitigen Versprechen, so Zerilli, entsteht Autorität (Zerilli 2010: 164), in-
dem nicht anerkannt wird, was jemand ist, sondern wer jemand ist oder wer je-
mand werden könnte (Zerilli 2010: 168). Sie nennt diese Beziehungen Affidamen-

4 Dieser letzte Punkt findet sich auch in »Vita activa« und Arendts Überlegungen zum zivilen Un-
gehorsam (Arendt 1986: 146).

Wissenschaftliche Aufsätze

46 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


to. Der Begriff steht, so Zerilli (2010: 160–161), für eine Beziehung5, welche die
wechselseitige Abhängigkeit betont, gleichzeitig aber Mut zum Weitermachen
macht und aus einem individuellen Ich-will ein kollektiv getragenes Ich-kann
werden lässt.

Während bei Arendt Versprechen eher auf die gemeinsame Sache bezogen zu
sein scheinen, verweisen Zerillis Formulierungen vornehmlich auf ein Anerken-
nungsversprechen. Erst zusammengenommen ergeben diese beiden Versprechen
jedoch den Kern der demokratischen Autoritätsbeziehung. Denn überträgt man
Arendts Forderung nach Institutionen, welche Raum für Neues lassen, um die Frei-
heit der Bürger/innen zu gewährleisten, und Zerillis Forderung nach einem Aner-
kennungsversprechen auf individuelle Autoritätsbeziehungen, dann wird deutlich,
dass der Unterschied zwischen traditioneller und demokratischer Autorität einer-
seits im Ausmaß der Offenheit für Neues liegt, andererseits aber auch den Kern der
Beziehung der Beteiligten verändert. Während Herrschaft und autoritäre Autorität
auf die Stabilisierung des status quo (Arendt 2007: 313) und die Einschränkung
bzw. kontrollierte Ausweitung von Handlungsoptionen zielen, verfolgt die neue
oder demokratische Form der Autorität dagegen das Ziel, Handlungsmöglichkeiten
radikal zu öffnen und zu erweitern, da die Perspektivenvielfalt und damit einherge-
hend die  Vielfalt  der  Handlungsmöglichkeiten  Freiheitserfahrungen ermöglicht
und die Wirklichkeit pluraler Weltdeutungen und Handlungsmöglichkeiten auf-
zeigt. Und während der Kern hierarchischer Beziehungen in einer Über- bzw. Un-
terordnungsstruktur besteht, welche die Autorität der übergeordneten Person zu-
spricht und sie mit Befehlsgewalt ausstattet, ist demokratische Autorität durch ein
doppeltes wechselseitiges Versprechen gekennzeichnet. Das Versprechen der Aner-
kennung richtet sich auf die Anerkennung einer demokratischen menschlichen Ge-
meinschaft6 und den Einsatz für die gemeinsame demokratische Sache (unabhän-
gig vom sozialen Status der Person) sowie das Versprechen, das Beste (an Wissen,
Eigenschaften etc.) für die gemeinsame Sache zu geben.

Demokratische Autorität ist gekennzeichnet durch die Anerkennung eines sach-
lich und/oder zeitlich begrenzten Kompetenzvorsprungs in einer bestimmten Sa-
che, welche aber kein Unterordnungsverhältnis begründet, sondern ein beratendes,
wobei die Beratenen zu keinem Zeitpunkt in ihrer Handlungsfreiheit eingeschränkt
werden, sondern selbst darüber entscheiden können, welche Handlungsoptionen sie
wählen. Die demokratische Autorität ist damit sehr viel flexibler, weil sie in ihrer

5 Zerilli bezieht das Konzept des Affidamento nur auf Beziehungen zwischen Frauen. Sie nennt je-
doch keinen Grund, warum nur Frauen zu einer solchen Beziehung fähig sein sollten.

6 Zur Weiterentwicklung von Arendts Demokratieverständnis siehe Bohman (2010).

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 47

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Geltung immer wieder bestätigt bzw. durch Wissens- und Kompetenznachweis her-
gestellt werden muss. Sie kann sich nicht auf eine Gehorsamspflicht berufen, son-
dern beruht, wie Arendt nahelegt, auf dem Vertrauen unter Gleichen (vgl. Arendt
2011: 358) und der Verfügung über Wissen und Kompetenzen. Autorität ist hier
nicht als Herrschaftsbeziehung oder als Weisungsbefugnis zu verstehen, sondern
vielmehr als Expertise, welche berücksichtigt werden kann oder eben auch nicht.
Auf jeden Fall gesteht sie dem/der Adressaten/in, anders als die Gehorsamspflicht,
die Freiheit einer Entscheidung zu und bezichtigt sie/ihn bei Nicht-Befolgung nicht
des Ungehorsams, denn die Beziehung basiert  zu keinem Zeitpunkt auf einem
Über- bzw. Unterordnungsverhältnis. Demokratische Autorität zielt nicht darauf
ab, den politischen Charakter der Beziehung auszuschalten, sondern verlässt sich
auf das Versprechen und die Arbeit an einer gemeinsamen Sache. Demokratische
Herrschaft kann es, von Arendts Konzept der kommunikativen Macht her gedacht,
nicht geben, da Herrschaft und das Herstellen (also strategische Interaktion und das
strategische Herstellen von Beziehungen) bei Arendt zusammenfallen und von de-
mokratischer Interaktion abgegrenzt werden müssen. Sie sucht daher nach einer an-
deren Form der Herstellung von Verbindlichkeit und findet sie in den wechselseiti-
gen Anerkennungsversprechen und der Verpflichtung auf ein gemeinsames Ziel.

Demokratische Autorität

Versteht man Herrschaft, wie De La Rosa in einem anderen Kontext im Anschluss
an Arendt vorgeschlagen hat, »als die verfestigte und damit dauerhafte und um-
fassende Einengung von Handlungsoptionen durch zweckrationale Praktiken und
Institutionen« (De La Rosa 2016: 264), also durch hegemonial gewordene Prakti-
ken und Institutionen, welche der Logik der Zweckrationalität vor der Verständi-
gungsorientierung den Vorrang geben, dann lässt sich autoritäre Autorität als eine
Weisungsbefugnis verstehen, welche ihre bindende Kraft hierarchischen Bezie-
hungen und zweckrationalen Praktiken verdankt. Während also die autoritäre Au-
torität Geltung beansprucht, indem sie eine Hierarchie postuliert und dabei Bezug
auf Traditionen, Institutionen oder tradierte Praktiken nimmt und somit die Kraft
des Faktischen gegen eine mögliche Infragestellung ins Spiel bringt, beruht die
Geltung der demokratischen Autorität auf kommunikativer Macht und damit auf
dem Postulat der prinzipiellen Gleichwertigkeit, welche nur durch einen temporä-

2.2

Wissenschaftliche Aufsätze

48 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


ren Wissens- oder Kompetenzvorsprung in Bezug auf eine Sache eingeschränkt
ist.7

Die Geltung demokratischer Autorität ist aufgrund ihrer Bindung an Wissen
und Kompetenz zeitlich und sachlich begrenzt, wobei diese hier nicht als Expert/
innenwissen verstanden werden sollte, sondern vielmehr als Wissen in Bezug auf
die Perspektiven der Betroffenen. Zudem muss sie sich bei jeder Aktualisierung
sachlich, aber auch im Hinblick auf die verwendeten Kommunikationspraktiken
beweisen. Sie darf daher der Infragestellung nicht entzogen werden, sondern muss
für diese immer offenbleiben. Das bedeutet auch, dass diskursive wie territoriale
Grenzziehungen, die durch Personen oder Institutionen vorgenommen wurden
oder werden, nicht durch Naturalisierung oder Tabuisierung der Infragestellung
entzogen werden können, sondern sich den Infragestellungen stellen müssen. Die
zu akzeptierenden Infragestellungen erfolgen traditionell durch die Bürger/innen
(zumindest dann, wenn diese als der eigentliche Souverän verstanden werden).
Einige republikanische und liberale sowie Citizenship-Theoretiker/innen stellen
die Grenzziehung zwischen Bürger/innen und Nicht-Bürger/innen jedoch grundle-
gend in Frage. Sie fordern dazu auf, zumindest darüber nachzudenken, die Grenz-
ziehung, welche allen Bürger/innen einer Gesellschaft zumindest theoretisch die
Kompetenz der politischen Teilhabe und damit die demokratische Autorität zu-
spricht, auf Nicht-Bürger/innen auszuweiten (vgl. Bohman 2010; Carens 2013;
Dormal 2016; Isin 2008).

Um auch die Überlegungen aus der postkolonialen Theorie für eine Perspektive
auf die Integrations- und Teilnahmethematik nutzbar zu machen, haben wir an
den Arbeiten von Bhabha und Spivak zu Autorität angesetzt. Diese postkolonia-
len Autor/innen haben in den letzten Jahren gezeigt, dass Unterordnungsverhält-
nisse stabilisierende Hierarchien und Dichotomien nicht nur in Gesellschaften,
sondern auch zwischen Gesellschaften bestehen. Sie haben insbesondere auf die
Hierarchisierung zwischen Orient und Okzident verwiesen, aber auch auf die Ex-

7 Dieser Kompetenzvorsprung muss sich aber, entgegen Arendts Annahme, dass Argumente Autori-
tät immer außer Kraft setzen, in der Performanz nicht nur, aber eben auch argumentativ beweisen.
Denn jede mit einem Geltungsanspruch behaftete Handlung oder Äußerung nimmt Bezug auf his-
torische und gegenwärtige Diskurse, soziale Praktiken und Institutionen. Ob einer Person Autori-
tät zugesprochen wird oder nicht und welche Art von Autorität ihr zugesprochen wird, ist dem-
nach von der Performanz abhängig, die immer eine Aushandlung zwischen den Beteiligten ist. So
kann die Performanz einer intendierten Reaktualisierung einer autoritären Autorität scheitern,
wenn die Adressaten den traditionellen Geltungsanspruch und die damit einhergehende Hierarchi-
sierung in Frage stellen. Aber auch die Performanz einer demokratischen Autorität kann scheitern,
wenn die Adressaten sich ohne Notwendigkeit unterwerfen und die Handlungen vor dem Hinter-
grund traditioneller Diskurse und Hierarchien deuten.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 49

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


klusion indigener/subalterner Wissensformen aus den dominanten Diskursen.
Diese Exklusion geht wie im Folgenden mit Spivak gezeigt werden soll, mit Au-
toritätsverlust einher und beruht auf der Reaktualisierung von hegemonialen Dis-
kursen. Die Autor/innen haben aber auch Hinweise darauf geliefert, welche Form
demokratische transkulturelle Kommunikations- und Repräsentationsbeziehungen
annehmen könnten und erlauben damit eine Konkretisierung von Arendts Überle-
gungen zu demokratischer Autorität.

Autoritätsverlust durch dominante Diskurse

Spivak verortet interkulturelle Handlungskontexte in einem Rahmen, der von he-
gemonialen Deutungen und Repräsentationspraktiken geprägt ist. Sie knüpft da-
mit an Gramscis hegemonietheoretische Überlegungen an und entwickelt sie wei-
ter. Mit dem von Gramsci übernommenen Begriff der Subalternität verweist sie
auf eine gänzlich fehlende Autorität zu sprechen und gehört zu werden, d.h. einen
Mangel an Geltung für die Äußerungen der Subalternen und eine fehlende Chan-
ce, dass die Adressat/innen diesem Geltungsanspruch zustimmen. Durch die feh-
lende Autorität, so Spivak, ist es unmöglich, sich in einem dominanten Diskurs8,
also in dem Rahmen der vorherrschenden Deutungszuschreibungen und Reprä-
sentationen, hörbar zu äußern.9

Subalternität

Die Subalternität ist nach Spivak ein Zustand von Personen, in dem jegliche Arti-
kulation von Wünschen und Meinungen ungehört bleibt, den Äußerungen der
Menschen die Geltung abgesprochen und ihnen damit jegliche Autorität verwei-
gert wird. Die Subalternen sind nach Spivaks Auffassung jene Menschen, die auf-
grund ihrer prekären, abgeschiedenen sozialen und wirtschaftlichen Situation kei-
nen Zugang zur Öffentlichkeit und zu einer Bildung haben, die zu sozialen
Aufstiegschancen führen könnte (Spivak 2008b: 21). Spivak denkt dabei insbe-
sondere an die Position der indigenen Frau aus den ländlichen Gebieten des glo-
balen Südens, die im ökonomischen und patriarchalen Gesellschaftssystem margi-

3.

3.1

8 Das Diskursverständnis gewinnt Spivak wie die meisten postkolonialen Autor/innen im Rückgriff
auf Foucault.

9 Im folgenden Beitrag werden wir den Begriff der Subalternität nach Spivaks Verständnis auf
Grundlage ihrer Werke »Can the Subaltern Speak« (2008a) und »Writing Wrongs« (2008b) erläu-
tern.

Wissenschaftliche Aufsätze

50 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


nalisiert, d.h. an den Rand der Gesellschaft in eine Position struktureller
Benachteiligung gedrängt wird (Spivak 2008a: 56–59; Castro Varela/Dhawan
2005: 70). Wir werden diesen Gedanken auf die Situation von Flüchtenden und
Geflüchteten übertragen und argumentieren, dass es sich hier um eine weitere
Spielart der Subalternität handelt.

Die radikalste Festschreibung der Subalternität erfolgt, so Spivak, im Moment
der Repräsentation der Subalternen durch das Für-sie-Sprechen. Dies geschieht
mittels einer implizierten »Überlegenheit der Episteme des Nordens«, unter deren
Hegemonie den repräsentierten Menschen der Ausdruck eigener Bedürfnisse und
Interessen verwehrt wird (Spivak 2008a: 42–43; De La Rosa 2012: 36).10 Durch
die unhinterfragte Übertragung westlicher Deutungsmuster wird nicht erkannt,
dass die Zuweisung einer homogenen, untergeordneten Subjektivität vor dem
Hintergrund tiefer epistemischer Brüche erfolgt, die einen unmittelbaren Zugang
zu den Ansichten der Subalternen unmöglich machen. Somit verbleibt die Wahr-
nehmung der Anderen auf Grundlage der eigenen Bedeutungszuweisungen eine
Spiegelung der eigenen Subjektivität (Spivak 2008a: 42; De La Rosa 2012: 36).
Wenn sich also die zugewiesene Subjektivität nicht mit der von der Subalternen
hergestellten Subjektivität deckt, kann sich die Subalterne auf der anderen Seite
des epistemischen Bruchs nicht in der ihr zugedachten Identität wiederfinden oder
diese korrigieren. Sie wird hinter der konstruierten, die westliche Weltsicht wider-
spiegelnden Subjektposition weder wahrgenommen noch gehört, auch wenn sie
spricht (Spivak 2008a: 127; Nandi 2012: 123).

Die Artikulation der westlichen kulturellen und sozialen Ordnungen ist in
ihrem Hegemonieanspruch demnach nur möglich, weil das westliche Verständnis
von der Welt auf dem Unsichtbarsein der Subalternen in der Geschichtsschrei-
bung und postkolonialen Verhältnissen aufbaut (Spivak 2008a: 52). Durch die he-
gemonialen Repräsentationspraktiken werden ihre Ansichten und ihr Weltver-
ständnis nicht als ein gleichwertiges, lediglich differierendes Bewusstsein
wahrgenommen, sondern ihre Perspektive auf die Welt wird hegemonialen Per-
spektiven untergeordnet. Ihnen wird die Autorität zu sprechen verweigert, weil sie
als untergeordnet wahrgenommen werden oder weil ihre Äußerungen nicht bruch-
los in den hegemonialen Diskurs passen. Der Bruch wird daher oft nicht als
Bruch mit der hegemonialen Ordnung wahrgenommen und/oder dargestellt, son-
dern als Bruch mit der Rationalität schlechthin. Die diskursive Kategorisierung

10 Epistem beschreibt hierbei den Wissensbestand, der dem Selbstverständnis der westlichen Kul-
tur, zum Beispiel der anerkannten Geschichtsschreibung und weiterer handlungsanleitender Be-
deutungszuschreibungen zugrunde liegt.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 51

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


und gleichzeitige Hierarchisierung hat also zur Folge, dass Subjekte, noch bevor
sie sich äußern allein aufgrund der Kategorisierung als inkompetente oder unter-
geordnete Sprecher/innen vom Diskurs ausgeschlossen werden. Das gilt etwa
auch im Fall der Flüchtlingsaktivist/innen vom Oranienplatz in Berlin, deren For-
derungen nicht als allgemeine Forderungen nach gleicher Bewegungsfreiheit für
alle Menschen aufgegriffen, sondern als Forderungen nach individueller Besser-
stellung behandelt wurden. Anstatt ihre politischen Forderungen ernst zu nehmen,
wurde ihnen das Bleiberecht versprochen (Wilcke/Lambert 2015). Das mit Arendt
entwickelte Konzept demokratischer Autorität antwortet auf diese diskursiven
Ausschließungen, indem es darauf verweist, dass autoritäre Autorität, welche
durch Über- bzw. Unterordnungsverhältnisse, also mit der Einschränkung bzw.
diskursiven Kontrolle von Handlungsoptionen arbeitet, den Blick auf plurale
Handlungsmöglichkeiten einschränkt und auf eine hierarchische Beziehung zu-
rückgreift, dort wo der Bezug auf die gemeinsame Sache und Versprechen eine
nicht-hierarchische und damit demokratischere Beziehung ermöglichen könnten.

Fortschreibung von Subalternität und Autoritätsverlust

Ein Beispiel, das diesen Akt der Subjektivierung, verwoben in der Ordnung eines
Diskurses, durch den die Subalterne zum Schweigen gebracht wird, darstellt, ist
die Rhetorik des Helfens in der gegenwärtigen Auslegung der Menschenrechte.
Das Engagement für die Verwirklichung der Menschenrechte teilt jedem Akteur
klare Rollen zu: auf der einen Seite stehen Menschen, die dafür verantwortlich
sind, die Menschenrechte für die noch rechtslosen Menschen im oder aus dem
globalen Süden zu erkämpfen, auf der anderen Seite diejenigen, denen die Men-
schenrechte erst noch zukommen müssen (Dhawan 2009: 54)11.

Spivak kritisiert diese Ordnung als eine Fortschreibung von Ungleichheitsver-
hältnissen zwischen den Menschenrechtsaktivist/innen und der Landbevölkerung
im globalen Süden. Erstere, die in ihrem Weltverständnis von den westlichen he-
gemonialen Epistemen geprägt sind, übernehmen im Rahmen des Menschen-
rechtsaktivismus die Aufgabe, das Unrecht, das den Subalternen angetan wird, zu
richten, ohne dabei die durch Geschichtsschreibung und fortlaufende Repräsenta-
tion der Subalternen gefestigten Brüche in ihrem Erfahrungsschatz, ihrem Wissen,
den diskursiven Kontexten, nach denen sie handeln, zu erkennen (Spivak 2008b:
10–14). Die Aktivist/innen weisen dabei durch ihr Handeln den Subalternen eine

3.2

11 Siehe Spivak (2008b: 10–13) für eine Besprechung des Beispiels der sogenannten Entwicklungs-
politik.

Wissenschaftliche Aufsätze

52 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


bestimmte homogene untergeordnete Subjektivität zu und erkennen nicht, dass sie
durch einen epistemischen Bruch nicht über einen unmittelbaren Zugang zu den
Ansichten der Subalternen verfügen, sondern lediglich ihre eigenen Bedeutungs-
grundlagen auf die Wahrnehmung der Anderen spiegeln (Spivak 2008a: 42–43;
De La Rosa 2012: 36). Auf diese Weise wird die »Nord-Süd-Trennung« (Spivak
2008b: 10) mit einer fortlaufenden Hegemonie des Nordens, d.h. Europa und die
USA sowie den internationalen Organisationen wie die EU, und der stetigen Fest-
schreibung der Subalternität der Landbevölkerung im globalen Süden kontinuier-
lich gefestigt.12

Menschenrechte zum Ziel eines Bewusstseins für internationale Verantwortung
zu erklären, lehnt Spivak daher als eine Festschreibung der globalen Machtver-
hältnisse ab (Spivak 2008b: 11). Wir werden unter Punkt 6 aufzeigen, wie auch
im Kontext der EU-Flüchtlingspolitik die Menschenrechtsrhetorik in einer Fest-
schreibung einer subalternen Position der Geflüchteten resultieren kann.

An diesem Punkt kann festgehalten werden, dass es Spivak wie schon Foucault
darum geht, die Schaffung von Macht und Wissen durch Diskurse zu entlarven,
aber darüber hinaus auch darauf aufmerksam zu machen, welche epistemischen
Folgen dies sowohl für die diejenigen hat, welche ihre Vormachtstellung etablie-
ren oder behaupten, als auch für diejenigen, welche von den Diskursen exkludiert
werden. Während die Sprache, das Wissen und die Diskurse der Exkludierten ihre
Autorität im dominanten Diskurs verlieren, sind die exkludierenden Sprecher in
ihrem eigenen Diskurs gefangen, denn sie können andere Sprachen und Wissens-
formen nicht in ihrer Eigenart wahrnehmen. Sie sehen immer nur sich selbst oder
das Gegenteil von sich selbst im Anderen. Bhabha arbeitet in seinen Texten vor
allem diese Herrschaftsaspekte in der interkulturellen Kommunikation aber auch
die Möglichkeiten der Infragestellung und des Aufbrechens von autoritärer Auto-
rität heraus (vgl. Bhabha 2000).

12 Auf die Ausnutzung der hegemonialen Position zur Umgehung von Rechten verweisen etwa
auch die Untersuchungen von Betts (2010: 35): »New cooperative mechanisms on travel have
enabled Northern States – especially European States – to bypass the 1951 Convention and UN-
HCR without overtly violating their obligations under international refugee law. By creating op-
portunities for regime shifting and bypassing the refugee regime, regime complexity has thereby
led to a net reduction in international cooperation on the provision of asylum – even if it may
have increased opportunities for burden-sharing.«

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 53

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Die Infragestellung autoritärer Autorität

Es geht Bhabha neben der Analyse von Aneignungspraktiken auch darum, zu zei-
gen, wie die Aneignung der Definitionsmacht über die Selbstbeschreibung ande-
rer und die problematischen Aspekte der Aneignung mit Widerstandspraktiken
unterlaufen und so auch Formen der autoritären Autorität, die auf Gehorsam und
Unterordnung setzt, in Frage gestellt werden können. Er hat dazu die in den
(post)kolonialen Studien viel beachteten Konzepte der Mimikry, der Hybridität
und des Dritten Raums entworfen.

In seinem Aufsatz »Von Mimikry und Menschen: Die Ambivalenz des kolonia-
len Diskurses« beschreibt Bhabha (2000b) Mimikry als die Herstellung eines ko-
lonialen Subjekts, welches wie der Kolonisator selbst ist und doch anders (vgl.
Castro Varela/Dhawan 2005: 90). Der Kolonisator verlangt vom Kolonisierten,
dass er seine Werte und Normen internalisiert und seine Kleidungskonventionen
annimmt. In diesem Sinne verweist das Konzept der Mimikry auf die europäische
Zivilisierungsmission, die sich die Transformation der kolonisierten Kulturen zum
Ziel gesetzt hatte, obwohl die Kolonisatoren gleichzeitig davon ausgingen, dass
die Kolonisierten niemals wirklich in der Lage sein würden, die europäischen
Werte zu reproduzieren. Die Reproduktion durch die Kolonisierten bleibt in den
Augen der Kolonialherren immer unvollkommen und mangelhaft und wird so zu
einer herrschaftssichernden Distinktionsmöglichkeit zwischen den »wahren« Eu-
ropäern und denen, die diese lediglich nachahmen (vgl. Bhabha 2000a: 91;
2000b: 130–131). Während Mimikry aus Sicht der Kolonisatoren einerseits bei
den Kolonisierten die Hoffnung auf Annäherung an die herrschende Klasse we-
cken soll, dient sie ihnen so andererseits dazu, die Differenz zu markieren. Dieser
Mechanismus lässt sich auch bei Geflüchteten und Migrant/innen beobachten, da
sie einerseits aufgefordert werden sich zu assimilieren oder zu integrieren, aber
sie selbst dann, wenn sie sich angepasst haben, immer wieder gefragt werden, wo-
her sie denn kommen, einfach, weil sie eine andere Hautfarbe haben. Solange also
die Hautfarbe als Distinktionsmöglichkeit zwischen den ›wahren Europäer/innen‹
und denen, die sie lediglich nachahmen, genutzt wird, ist die Forderung nach Inte-
gration bzw. Assimilation nichts weiter als eine Aufforderung zum Unmöglichen.

Für die Kolonisierten bedeutet Mimikry einerseits die Möglichkeit, sich anzu-
passen und dadurch (freilich eingehegte) Freiheitsräume zu gewinnen. Anderer-
seits steht Mimikry aber auch für die Möglichkeit der Parodisierung durch Nach-
ahmung. Diese führt dazu, dass sich die Kolonisatoren niemals sicher sein
können, ob es sich um eine Anpassung oder parodisierende Nachahmung handelt.
Die an die autoritäre Autorität gekoppelte Gehorsamspflicht, welche davon zehrt,

4.

Wissenschaftliche Aufsätze

54 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


dass »der konkrete Herr eben der Herr ist« (Weber 1956: 739) muss daher damit
leben, dass sie sich ihrer Autorität nie sicher sein kann. Durch den undemokrati-
schen Versuch, Widerspruch und Infragestellungen zu tabuisieren, den (ungerech-
ten) Status quo zu sichern und die Handlungsoptionen der Adressaten einzu-
schränken, gewinnt sie zwar momentane Geltung, kann sich der Wahrhaftigkeit
dieser Geltung aber niemals sicher sein, denn die vermeintliche Anerkennung der
Autorität kann genauso gut eine Parodie derselben sein.

Hybridität ist für Bhabha einerseits »das Zeichen der Produktivität der kolonia-
len Macht, ihrer flottierenden Kräfte und Fixpunkte; sie ist der Name für die stra-
tegische Umkehrung des Prozesses der Beherrschung durch Verleugnung« (Bhab-
ha 2000c: 165), und andererseits das, was die »Wirkungen der kolonialistischen
Verleugnung umkehrt, so dass andere negierte Kenntnissysteme vom dominanten
Diskurs Besitz ergreifen und die Basis seiner Autorität – seine Erkenntnisregeln –
verfremden« (Bhabha 2000c: 168). Versucht man diese Definition allgemeinver-
ständlicher umzuformulieren, dann ließe sich sagen, dass Bhabhas Hybriditätsbe-
griff darauf verweist, dass Herrschaftspraktiken auf die Hierarchisierung, Fixie-
rung und Verleugnung von Identitäten angewiesen sind, welche durch die
dominanten Diskurse immer wieder reaktualisiert werden müssen. Diese Reaktua-
lisierung kann aber gestört werden, etwa indem parodisierend darauf Bezug ge-
nommen wird (Mimikry) oder indem sprachliche Elemente oder Praktiken aus
verschiedenen kulturellen Bezugsrahmen gelöst und kreativ verbunden werden
(Hybridität). Durch die Vermischung von Elementen aus verschiedenen Kulturen
lassen sich, so Bhabha, neue Bedeutungsgehalte und Praktiken gewinnen, welche
die Hierarchien, die durch die kolonialen Diskurse geschaffen wurden, in Frage
stellen und den Blick auf neue, mögliche Diskurse eröffnen. Diese neuen Bedeu-
tungsgehalte und Praktiken, auf die ja auch Arendt abhebt wenn sie die Bedeu-
tung des Neuanfangs hervorhebt, bezeichnet Bhabha mit dem Begriff des Dazwi-
schens oder dem des Dritten Raums (De La Rosa 2012: 41–42, 46–49).

Die Überwindung der ungleichen Machtbeziehungen oder
demokratische Autorität

Während Mimikry intendiert oder unintendiert die Vormachtstellung dominanter
Praktiken durch Momente der Irritation in Frage stellt oder zu Zwecken der An-
passung kopiert, verweist das Konzept der Hybridität auf die Möglichkeit der
Überwindung ungleicher Machtbeziehungen mittels der Schaffung neuer Begriffe
und neuer Erzählungen, welche die Artikulationen der bisher Ausgegrenzten ernst

5.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 55

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


nimmt, ihnen Autorität zuspricht und eine gleichberechtigte Verknüpfung der Per-
spektiven anstrebt. Verweist Spivak auf die interpersonalen Ermöglichungsbedin-
gungen, bekommen wir von Bhabha die sprachlichen Ermöglichungsbedingungen
einer solchen Überwindung aufgezeigt.

Über das Zuhören oder wie man demokratische Autorität zuspricht

Spivak fordert die Überwindung der Festschreibung von Subalternität gemeinsam
mit dem/der Subalternen durch eine neue Bewusstseinsbildung (Castro Varela/
Dhawan 2005: 68). Der Weg zu einem neuen Bewusstsein, welches anerkennt,
dass Verantwortung sich nicht daraus ableitet, dass man bereits Rechte genießt,
die anderen noch vorenthalten werden, führt über eine geduldige und auf den/die
Andere/n eingehende Bildung, die es vermag, etwas Gemeinsames zwischen den
aufeinandertreffenden Individuen entstehen zu lassen (Spivak 2008b: 31–32).
Diese Bewusstseinsbildung ist nur im Rahmen einer Lebensweise möglich, die
der natürlichen Verantwortung gegenüber dem/der Anderen nachkommt (vgl. Spi-
vak 2008b: 26–27). Die Frage nach der Begründung dieser Natürlichkeit »auf den
Anderen ausgerichtet zu sein«, aus der sich der Einsatz für die Rechte des oder
der Anderen speisen sollte, muss dabei nach Spivak unbeantwortet bleiben (Spi-
vak 2008b: 32). Mit Arendt lässt sich dazu jedoch sagen, dass die Begründung im
Willen zu einer wirklich demokratischen Ordnung liegt. D.h. wer in einer wirk-
lich demokratischen Ordnung leben möchte, der muss alle anderen Menschen als
Freie und Gleichwertige anerkennen und sie als Personen betrachten, die legitime
politische Forderungen artikulieren können. Er/Sie muss sich und andere als Per-
sonen verstehen, welche in der Lage sind sich wechselseitig Versprechen zu ge-
ben und gemeinsam an der demokratischen Sache zu arbeiten.

Für Kontexte, in denen Individuen aus verschiedenen Kulturkreisen zusammen-
kommen, bedeuten die Forderungen Spivaks, dass die westlichen Subjekte lernen
müssen, von dem/der Anderen so zu sprechen, dass ihr Gesagtes mit dem Gesag-
ten der/s Anderen so übereinstimmt, dass sich der/die Andere damit identifizieren
kann.13 Dies geschieht, so Spivak (2008a: 69–73), etwa durch eine Verschiebung
von Aspekten, denen vorher keine Bedeutung zugeschrieben wurde, da die mora-
lischen, ästhetischen oder politischen Imperative der westlichen sozialen Ordnung
zugrundeliegenden Episteme den Blick darauf verstellen und den Äußerungen
derjenigen, die den Blick darauf eröffnen könnten, keine Geltung zugesprochen

5.1

13 Es gibt hier also kein objektives Maß der Übereinstimmung, sondern nur die Zustimmung der
Betroffenen.

Wissenschaftliche Aufsätze

56 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


wird. Die nötigen Verschiebungen und Neueinschätzungen können die westlichen
Subjekte nur im Austausch mit dem/der Subalternen erlernen. Zunächst richtet
Spivak daher an die Lehrenden in den Geistes- und Sozialwissenschaften der Uni-
versitäten des globalen Nordens den Appell, »die notwendige, aber unmögliche
Aufgabe ernst [zu] nehmen, eine Kollektivität zwischen Verteiler/innen milder
Gaben und den Opfern von Unterdrückung zu bilden« und so einen ersten Schritt
in Richtung eines veränderten Bewusstseins zu gehen (Spivak 2008b: 31).

Daher legen Spivaks Ausführungen nahe, dass demokratische Autorität zuge-
sprochen werden kann, indem ein intensives Zuhören die Wahrnehmung von Dif-
ferenz ermöglicht ohne zu hierarchisieren und indem Artikulationsangebote der
Subalternen aufgegriffen und damit Handlungs- und Artikulationsoptionen eröff-
net werden. Dazu müssen die Subalternen aber als Mitglieder einer menschlichen
Gemeinschaft anerkannt werden, denn nur so erhalten ihre Äußerungen Geltung.
So lassen sich auch Bohmans Überlegungen im Anschluss an Arendt für eine
menschliche Gemeinschaft und für deliberative Arenen, in welchen Nicht-EU-
Bürger/innen ihre Forderungen vortragen können, deuten (Bohman 2010:126–
127).

Demokratische (Repräsentations-)Beziehungen stehen immer vor der Heraus-
forderung, subalterne Geltungsansprüche identifizieren und artikulieren zu müs-
sen, ohne den epistemischen Bruch zu übersehen, vor allem aber, indem die sub-
alternen Sprecher/innen von den Repräsentierenden oder Mitbürger/innen als die
Autor/innen legitimer Geltungsansprüche wahrgenommen werden. Das verlangt
nach einer Übersetzungsleistung, welche nicht nur unterschiedlichen Sprachen,
sondern auch unterschiedlichen Perspektiven und Denkarten Rechnung trägt. Da-
bei ist es wichtig, die von Gadamer (1990) aufgezeigten zwei Seiten der Sprache
zu beachten. Denn sie kann (Sprach-)Praktiken stabilisieren und über die Reak-
tualisierung von Traditionen auch Herrschaftsbeziehungen und Hierarchien repro-
duzieren, sie kann aber (wie Gadamer und Bhabha zeigen) auch kreativ genutzt
werden, um Zusammenhänge sichtbar zu machen und neue (Sprach-)Praktiken zu
entwickeln (De La Rosa 2012). Das kreative Potenzial liegt dabei nicht nur in
Analogien und Narrationen, sondern auch in neuen nicht-hierarchischen Bezie-
hungen. Die Anerkennung aller Menschen und nicht nur aller Bürger/innen als
Mitglieder einer Gemeinschaft wäre zum Beispiel eine solche neue politische Pra-
xis, welche mit der Infragestellung und Zurückweisung traditioneller Beschrei-
bungen und der Entwicklung neuer Praktiken einhergehen könnte. Repräsentati-
onsbeziehungen kämen dabei eine besondere Stellung zu. Sie könnten, wie Iris
Marion Young für plurale Gesellschaften argumentiert hat, nicht nur Interessen
repräsentieren, sondern auch Meinungen und Perspektiven (Young 2002: 134–

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 57

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


141). Dabei sind die kreativen Artikulationsfähigkeiten der Repräsentierenden
ebenso gefordert, wie ihre Fähigkeit der Perspektiveinnahme und des Zuhörens
(De La Rosa 2012: 227–228), denn sie eröffnen den Blick auf neue Problembe-
schreibungen und Handlungsoptionen.

Hybridisieren – die Kreation von neuen Elementen, denen Autorität
zugesprochen wird

In »Das Postkoloniale und das Postmoderne: Die Frage der Handlungsmacht« er-
läutert Bhabha die Funktion von Kontingenz für »machtaneignende Emanzipati-
onsstrategien« (Bhabha 2000d: 256–257). Die Handlungsmacht der Kolonisierten
liegt für ihn in einer Strategie, welche sprachliche Elemente auftrennt, kreativ neu
zusammensetzt und dabei auch Wege findet, widersprüchliche Elemente zu ver-
söhnen und ihnen Autorität zuzusprechen (vgl. Bhabha 2000d: 276). Es sind für
Bhabha die Bruchstellen von Narrativen oder Diskursen, also etwa das Sichtbar-
werden der unvollkommenen Reproduktion der westlichen Kultur durch die Ko-
lonisierten oder die Bruchstellen der Narration moderner Demokratien, welche
dort sichtbar werden, wo Demokratien dem Prinzip der Gleichheit aller Menschen
nicht konsequent folgen, sondern Ausnahmeregelungen über die Zugehörigkeit
einer Person zu einer Gesellschaft, ihr Recht auf Arbeit bzw. ihr Wahlrecht ein-
führen (vgl. Bhabha 2000d: 245), welche eine Ungleichheit etablieren. Die
Bruchstellen verweisen auf mögliche Ansatzpunkte für die Ausweitung der demo-
kratischen Autorität, indem sie etwa eine breitere Interpretation des demokrati-
schen Prinzips zulassen und so neue inklusive, globale Narrationen ermöglichen.
Beim Aufzeigen von Bruchstellen handelt es sich also um eine diskursive Tech-
nik, auf welche Theoretiker/innen als auch Flüchtlings-Aktivist/innen zurückgrei-
fen können, wie noch zu zeigen sein wird.

Als ein grundlegendes Prinzip der Autoritätseinforderung in demokratischen
Ordnungen kann, wie Bhabha argumentiert und ich mit Arendt zu zeigen versucht
habe, das Prinzip der Demokratie selbst gelten, denn die wechselseitige Anerken-
nung als gleichwertige Bürger/innen ist mit dauerhaften Über- bzw. Unterord-
nungsbeziehungen nicht kompatibel. Diese werden zu Herrschaftsbeziehungen
und unterlaufen das demokratische Prinzip der Gleichwertigkeit und Freiheit aller
Bürger/innen. Prinzipiell sprechen daher in einer demokratischen Ordnung alle
Bürger/innen mit derselben Autorität. Unterschiede können hier nicht mit der
dauerhaften Unterlegenheit einer Bevölkerungsgruppe, sondern (wenn überhaupt)
nur über temporäre und sachlich begründete Kompetenzvorsprünge gerechtfertigt

5.2

Wissenschaftliche Aufsätze

58 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


werden. Zugleich erlaubt die Neuinterpretation des demokratischen Prinzips die
Hinterfragung der nationalen Grenzziehung, denn das Argument der Gleichheit
aller Bürger/innen beruht auf dem Argument der Gleichheit aller Menschen. Die
nationale Grenzziehung wird damit als kontingenter Ausschlussmechanismus ent-
larvt und es stellt sich die Frage, ob es nicht demokratischere Maßstäbe für den
Einschluss und Ausschluss gibt, vor allem aber stellt sich die Frage nach der Fä-
higkeit, Verbindlichkeit herzustellen.

Während autoritäre Autorität die Frage nach der Verbindlichkeit beantwortet,
indem sie ihren Geltungsanspruch über den Rückbezug auf tradierte Institutionen
und Hierarchien bezieht und Gehorsam einfordert, setzt die demokratische Auto-
rität auf die Neuaushandlung von Institutionen und Praktiken. D.h. sie basiert
ihren Geltungsanspruch auf dem Versprechen, dass Menschen mit Kompetenzen
(im Arendtschen Sinne, also mit der Fähigkeit demokratische Autorität zu erzeu-
gen) in einem bestimmten Bereich ein Thema diskutieren und man auf dieser Ba-
sis zu möglichst guten Entscheidungen und neuen Institutionen und Praktiken
kommt, welche auch neue (und subalterne) Geltungsansprüche berücksichtigen.
Die demokratische Autorität muss sich also für die Herausforderungen der Ge-
genwart öffnen, indem sie die ehemals Ausgeschlossenen in die Debatte mitein-
bezieht. Diese Möglichkeit der Öffnung ist für das demokratische Versprechen
fundamental, denn jede Institution, die sich gegen Inklusionsforderungen abschot-
tet, anstatt sich mit ihnen auseinanderzusetzen, vergibt die Chance auf die Er-
neuerung ihres demokratisch legitimierten Geltungsanspruches und läuft Gefahr,
zum unflexiblen und damit undemokratischen Herrschaftsinstrument zu werden,
wenn sie das Spannungsverhältnis zwischen Demokratie als Idee und demokrati-
schen Verfahren als Konkretisierung verdeckt und der Thematisierung entzieht.
Die Herausforderung der Gegenwart besteht daher darin, auf die Infragestellung
der nationalen Grenzziehung durch die postkoloniale Theorie, aber auch auf die
Forderungen der Flüchtlingsaktivist/innen eine angemessene Antwort zu finden.

Flüchtlingsstatus und Autoritätsverlust

Das Argument, dass die postkoloniale Infragestellung von Ausschlüssen, wie sie
in den vorgestellten Konzepten von Subalternität, Mimikry und Hybridität darge-
stellt wurden, nicht auf koloniale Kontexte beschränkt zu bleiben braucht, son-
dern im Gegenteil überall dort eingebracht werden kann, wo hegemoniale Schlie-
ßungen und Repräsentationen zu Ausschließungen vom Wahlrecht und den
öffentlichen Debatten führen, soll nun am Beispiel der gegenwärtigen Situation

6.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 59

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


der flüchtenden und geflüchteten Menschen in Europa weiter ausgeführt werden.
Im folgenden Abschnitt wird die These entwickelt, dass durch den Menschen-
rechtsdiskurs im Kontext der EU-Flüchtlingspolitik eine Subalternität geschaffen
wird14, in deren Rahmen sowohl die Stimmen derjenigen Menschen, die im öf-
fentlichen und politischen Diskurs als irreguläre Migrant/innen bezeichnet wer-
den, als auch die Stimmen der Flüchtenden und Geflüchteten meist völlig unge-
hört bleiben. Dies geschieht jedoch nicht, weil sie sich nicht äußern, sondern weil
sie als Sprecher/innen ohne die Autorität zu sprechen wahrgenommen werden.

Der Ausschluss aus den hegemonialen Diskursen geschieht zum einen durch
die Konstruktion einer Großkategorie wie die der Flüchtlinge. Der Begriffe des
Flüchtlings [refugee] wird in der Rhetorik der EU-Institutionen mit Personen »in
need of international protection« verbunden (FRA – European Union Agency for
Fundamental Rights 2013: 8). Der Begriff des Flüchtlings lässt sich in einigen
Aspekten analog zu der Zuweisung von Subjektpositionen, die Spivak anhand
von Bezeichnungen wie »Inderin« aufdeckt und kritisiert, analysieren (Castro Va-
rela/Dhawan 2005: 56). Durch die Kategorie »Flüchtling« werden die Erfahrun-
gen und die Situationen der Flüchtenden und Geflüchteten in vereinheitlichende
Narrationen eingewoben. Die Geflüchteten werden unter dem Bezug auf ihre
Flucht zu einer Gruppe zusammengefasst, welche jedoch in sich nicht homogen
ist, sondern viele verschiedene Schicksale und Fluchtgründe umfasst. Auf diese
Weise »homogenisier[t] [der Begriff Flüchtling] unvergleichbare Lebenserfahrun-
gen« und läuft Gefahr »neokoloniale Machtverhältnisse« zu reaktualisieren, wie
Castro Varela und Dhawan dies auch für die kolonialen Identitäten aufzeigen
(Castro Varela/Dhawan 2005: 56), etwa indem ein homogenes Bild vom Flücht-
ling aus dem Süden entworfen und reproduziert wird. Die Bezeichnung eines
Menschen als Flüchtling betont einen primär temporären Zustand der Flucht und
einen Moment der Wehrlosigkeit gegenüber der Situation im Heimatland des Ge-
flüchteten. Dabei wird in Verhandlungen zwischen den politischen Entschei-
dungsträger/innen der EU-Mitgliedsstaaten für die heterogene Gruppe der Ge-
flüchteten durchweg ohne formale Institutionen der Repräsentation, d.h. ohne ein
etwa durch Wahlen geregeltes repräsentatives Verfahren, gesprochen (Eppenstein/
Ghaderi 2017: 11–12).

Hier erfolgt ein Ausschluss aus den hegemonialen Diskursen, weil die Posi-
tionen, von denen aus mit Autorität gesprochen werden kann, klar und unhinter-

14 Scherschel zeigt mit dem ungleichheitssoziologischen Ansatz auf, dass »Aufenthaltsrechte den
Individuen verschiedene gesellschaftliche Status (garantieren), indem sie ihren Zugang zu rele-
vanten Ressourcen festlegen. Zum anderen steht der Erwerb der Rechte selbst in Abhängigkeit
von Ressourcen, wie Einkommen, Bildung und sozialem Prestige« (Scherschel 2015: 135).

Wissenschaftliche Aufsätze

60 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


fragt verteilt sind. Ein Blick auf die Behandlung des Themas der irregulären Mig-
ration15 an den südlichen EU-Außengrenzen in der medialen Berichterstattung
und den offiziellen Stellungnahmen der EU-Institutionen zeigt eine klare Rollen-
verteilung. Auf der einen Seite stehen diejenigen, die mit autoritärer Autorität
sprechen, auf der anderen Seite jene, für die gesprochen wird. Besonders treten
die Sprecher/innen von FRA (European Union Agency for Fundamental Rights),
dem Europäischen Parlament sowie zahlreicher NGOs, darunter Human Rights
Watch, Pro Asyl und Amnesty International, in diesem Diskurs als Fürsprecher/
innen der Flüchtenden und Geflüchteten hervor (Kammel 2013: 359; Bendel
2009: 126). Bemerkenswert, aber vor dem Hintergrund von Spivaks Überlegun-
gen nicht überraschend, ist dabei, dass zuweilen sowohl in den Medien als auch in
der wissenschaftlichen Diskussion eher die Perspektiven der Vertreter/innen von
EU-Institutionen, Nationalstaaten und NGOs zu hören sind oder beachtet werden,
als die der betroffenen Geflüchteten. Die Thematisierung der Biographien von
Geflüchteten oder ihrer Perspektiven nimmt nur langsam und nicht mit gleicher
Präsenz zu. Auf diese Weise wird der Diskurs gegen neue Beschreibungen abge-
schottet und vor allem tradierte Einschließungen und Ausschließungen seitens der
EU-Institutionen werden zugelassen, welche sich auf vergangene Aushandlungs-
und Entstehungsprozesse und damit auf eine historische Geltung ihrer Grenzen16

berufen.
Als Beispiel können einseitige Begriffsbesetzungen gelten, wie zum Beispiel

Gertheiss (2015) am Schlagwort »Sicherheit« deutlich macht. Sie beschreibt, wie
in der politischen Debatte Sicherheitsbedenken in Bezug auf die Sicherheit der
europäischen Staaten und Gesellschaften geäußert werden, jedoch nicht mit Blick
auf die Sicherheit geflüchteter Menschen vor Menschenrechtsverletzungen. Die
Sicherheit der europäischen Gesellschaften wird dabei auch gegen die Flüchtlinge
ausgespielt. Bendels Analyse (2013: 20; 2009: 133–134) beschreibt zum Beispiel,
wie auf der Ebene der EU-Institutionen und Staaten die »Interessenkonflikte« dar-
gestellt werden und eine Abwägung der Rechte der Geflüchteten gegenüber Si-
cherheitsbedürfnissen notwendig erscheinen lassen. So stehe zum Beispiel eine
größere Betonung von »Kontroll- und Sicherheitsaspekte[n]« der Gewährung von
Asyl entgegen: der Schutz der nationalen Arbeitsmärkte und Sozialsysteme und
seit dem 11. September 2001 auch die Terrorabwehr. Eine weitere Debatte hat
sich um die Verantwortungszuweisung in Bezug auf den Schutz der ankommen-

15 Wenn reguläre Einreiseerlaubnisse fehlen oder die Einwander/innen über gar keine Ausweispa-
piere verfügen, gelten sie in der Rhetorik von EU-Dokumenten häufig als »irreguläre Einwan-
der/innen«, vereinzelt wird auch der französische Begriff der »Sans Papiers« übernommen.

16 Zur Veränderung des Grenzbegriffs siehe Wessel (2012).

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 61

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


den Menschen zwischen EU-Institutionen, den nationalstaatlichen Regierungen
und den NGOs entsponnen (vgl. Bendel 2013; Burckhardt/Kopp 2013; Kammel
2013). Auch in dieser Debatte fehlt »ein struktureller Ort, an dem Flüchtlinge sich
artikulieren und in Dialog oder Verhandlungen treten können« (Eppenstein/
Ghaderi 2017: 12). Die Stimmen der Flüchtenden und Geflüchteten und ihre An-
erkennung als autonome Akteure, die ihre Rechte einfordern, fehlen in den Narra-
tionen.17 Ebenso ihre Forderungen nach gleichen Freiheits- und Bewegungsrech-
ten für alle Menschen. Diese werden in den politischen Debatten weder
aufgegriffen, noch prominent diskutiert. Ganz im Gegensatz zu den Sicherheitsas-
pekten. Die Geflüchteten sehen sich dabei einem doppelten Ausschluss gegen-
über: Ihr Dasein als »Flüchtling« markiert sie als Nicht-Bürger/innen und gewährt
ihnen keine politischen Teilhaberechte, zugleich wird die Gewährleistung des
Schutzes, der an ihren Status geknüpft sein sollte, abhängig von politischen Ent-
scheidungsträger/innen.

Die Institutionalisierung der Menschenrechte vermag es unter diesen Umstän-
den nur in geringem Maße, politische Entscheidungen im Sinne eines Schutzes
und der Aufnahme der Geflüchteten, verbunden mit einer Perspektive auf Arbeit
und Schaffung einer Lebensgrundlage in Europa zu fördern. So ist zum Beispiel
die Behandlung der irregulären Migrant/innen von dem ständigen Versuch ge-
prägt, sich über Drittstaaten von ihnen zu befreien (Gibney 2004: 105). Als Bei-
spiel kann das Abkommen zwischen der EU und der Türkei gelten, das unter an-
derem vorsieht, dass Geflüchtete ohne Asylstatus aus Griechenland in die Türkei
zurückgeführt werden und die EU-Länder im Gegenzug syrische Flüchtlinge aus
der Türkei aufnehmen. Durch diese Abschiebung und Umsiedlung von Menschen
wird ihr Recht auf Bewegungsfreiheit und Asyl unterwandert (Garnier 2016). Ep-
penstein/Ghaderi beschreiben die Folge der fehlenden Repräsentation als eine De-
gradierung »von Hilfebedürftigen zu hilflosen Personen« (Eppenstein/Ghaderi
2017:12.) Die Assoziation der Hilflosigkeit, einhergehend mit dem Unvermögen
oder Unwillen, sich zu äußern, widerspricht der aktiven Reaktion auf die Situati-
on im Heimatland durch die Entscheidung zur Flucht. Darüber hinaus steht die
konstruierte Hilflosigkeit jedoch auch im Widerspruch des Status der Geflüchte-
ten als Rechtssubjekte, die Ansprüche erheben können. Somit werden in der ge-
genwärtigen Institutionalisierung der Flüchtlingspolitik subalterne Subjektpositio-
nen und damit traditionelle Nord-Süd-Hierarchien fortgeschrieben, was eine

17 Als Referenzdokumente der Rechte der Flüchtlinge, zum Beispiel auf die Möglichkeit, einen
Asylantrag zu stellen und auf die Gewährung ihrer Freiheitsrechte gelten die Allgemeine Erklä-
rung der Menschenrechte, die Genfer Flüchtlingskonvention, die Europäische Menschenrechts-
konvention und der Vertrag der Europäischen Union (Bendel 2013: 9).

Wissenschaftliche Aufsätze

62 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Begegnung zwischen einem Geflüchteten und einem Menschen aus der Aufnah-
megesellschaft auf Augenhöhe, das heißt mit einer Anerkennung beider kulturel-
ler und sozialer Hintergründe in einer simultanen und gleichwertigen Existenz,
aus den genannten Gründen fast unmöglich macht. Doch von verschiedenen Sei-
ten aus wird vermehrt Widerstand gegen diese gegenwärtige Praxis erhoben. Ge-
flüchtete Menschen werden zunehmend politisch aktiv und wehren sich gegen ein
Dasein und die Erfassung mit Begriffen, von denen sich keinerlei politische An-
sprüche ableiten lassen.

Kritik der Exklusion oder wie Geflüchtete sich eine Stimme verschaffen

Die Bilder von Menschen mit zugenähtem Mund in Rom, Würzburg, Kassel, Ber-
lin, London stellen die nationalstaatlichen Ordnungsmechanismen und damit auch
die Autorität der offiziellen Repräsentanten in Frage, weil diese ihnen die Reprä-
sentation und das Mitspracherecht verweigern (vgl. Arnold 2013; o. A. 2012;
Przybilla 2012). Tyler (2013) schreibt in »Revolting Subjects« über Abas Amini,
einen kurdischen Asylsuchenden in Großbritannien:

»Amini refused to be the abject of the British state, or a (passive) object of humanitarian
protection. Rather, by acting out his abjection, he challenges us to confront him as a political
actor, a migrant activist. […] His intention was to communicate the juridified state of dis-
possession he found himself in by transforming his abjection into a form of political speech
[…]. As one newspaper headline put it, ›He found his voice by stitching his lips‹ […]« (Ty-
ler 2013: 101).

Mit den verschlossenen Mündern weisen die Geflüchteten darauf hin, dass es
auch in modernen Gesellschaften Subjekte gibt, welche von staatlichen Instanzen
kontrolliert und regiert werden, welche aber kein politisches Mitspracherecht da-
bei haben, wie und von wem sie regiert werden. Dadurch wird eine subalterne
Gruppe konstituiert, für die gesprochen wird, ohne sie anzuhören. Das wider-
spricht jedoch der demokratischen Grundvorstellung nach welche(r) jede(r),
die/der regiert wird, ein Mitspracherecht dabei haben sollte, wie oder zumindest
von wem er/sie regiert bzw. repräsentiert wird (Habermas 1998: 231, 232, 60618).
Und es entspricht dem Versuch autoritärer Autorität, die Handlungsoptionen der

6.1

18 Habermas betont: »Indem sie sich als Bürger die Gesetze, denen sie gehorchen wollen, selbst
geben, stellen sie ihren eigenen Lebenszusammenhang her. […] [S]tets wird politische Freiheit
als Freiheit eines Subjekts begriffen, das sich selbst bestimmt und selbst verwirklicht. Autono-
mie und Selbstverwirklichung sind die Schlüsselbegriffe für eine Praxis, die ihren Zweck, näm-
lich die Produktion und Reproduktion eines menschenwürdigen Lebens in sich selbst hat« (Ha-
bermas 1998: 606).

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 63

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Geflüchteten einzuschränken, indem ihre Äußerungen und damit ihre Forderun-
gen und Perspektiven aus dem politischen Diskurs ausgeschlossen werden.

Viele der Flüchtlingsaktionen in ganz Europa können als Teil einer solchen
neuen, die hegemoniale Herrschaftsordnung und die autoritäre Autorität ihrer Re-
präsentant/innen sowie die Autorität der hegemonialen Beschreibung von Flücht-
lingen in Frage stellende Narration gedeutet werden. Geflüchtete werden zuneh-
mend politisch aktiv und wehren sich gegen die Darstellung als ›illegale und
illegitime Asylbewerber‹. Sie bedienen sich ganz im Sinne der von Bhabha be-
schriebenen Mimikry der Bildersprache europäischer Medien und liefern Bilder,
die Menschen zeigen, die eher bereit sind, sich vom Dach der Gerhard-Haupt-
mann-Schule in Berlin Friedrichshain-Kreuzberg zu stürzen (im Sommer 2014)
oder auf dem Dach eines von der Polizei umstellten Hostels in der Gürtelstraße in
Berlin zu verdursten (im September 2014), als sich abschieben zu lassen (Brenn-
berger/Kopietz 2014; Klesmann 2014; Wilcke/Lambert 2015). Andere Aktivist/
innen, Journalist/innen und Unterstützer/innen wie das Zentrum für Politische
Schönheit (ZPS) nutzen die auch von Bhabha beschriebene Parodisierungstech-
nik. So verhalf das ZPS den im Regierungsviertel aufgestellten Gedenkkreuzen
für die Mauertoten der innerdeutschen Grenze zur Flucht vor der »sedativen« Ge-
denkfeier. Die Kreuze ›flüchteten‹ an die Außengrenzen der EU zu jenen, welche
heute auf der Flucht sind (Hauschild 2016: 56). Das verdeutlicht, dass Mimikry
nicht nur von den Geflüchteten selbst verwendet, sondern durchaus auch in soli-
darischer Absicht politisch nutzbar gemacht werden kann. Die Gefahr der autori-
tären Autorität lässt sich dabei durch die kommunikative Einbeziehung von
Flüchtenden oder Geflüchteten in die Planung der politischen Aktivitäten, also
das Zusprechen demokratischer Autorität im Planungsprozess minimieren.

Dass die Forderungen der Flüchtlingsaktivist/innen politisch oft nicht ernst ge-
nommen werden, ist, so lässt sich nun mit Spivak und Arendt argumentieren, da-
rauf zurückzuführen, dass sie im Rahmen des hegemonialen nationalstaatlichen
Diskurses keine legitimen Sprecher/innen, d.h. keine mit Autorität ausgestatteten
Sprecher/innen sind. Ihre Forderungen sind mit Blick auf den historischen Werde-
gang nationalstaatlicher Demokratien und die Globalisierung der Politik jedoch
alles andere als ungewöhnlich oder überraschend. Es ist noch nicht lange her, da
wurden die Inklusionsforderungen von Arbeiter/innen, Frauen und Menschen
dunkler Hautfarbe mit derselben Verwunderung und Empörung von den privile-
gierten Bevölkerungsgruppen abgetan, wie diese heute die Anerkennungsforde-
rungen der Geflüchteten von sich weisen (Nolte 2012: 207–208). Die Geflüchte-
ten haben heute jedoch genau wie damals die Arbeiter/innen und Frauen das
Argument auf ihrer Seite, dass auch sie Menschen bzw. Bürger/innen sind. Frei-

Wissenschaftliche Aufsätze

64 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


lich sind sie keine Bürger/innen der nationalen Gemeinschaften, aber Bürger/
innen einer zunehmend globalisierten Gemeinschaft, in welcher Entscheidungen
oft nicht nur Bürger/innen der nationalen Gemeinschaften betreffen, sondern weit
darüber hinaus reichen. In einer globalisierten und vernetzten Welt muss sich je-
de/r, der/die sich als Demokrat/in versteht, aber zumindest die Frage gefallen las-
sen, ob es nicht an der Zeit ist, die Spielregeln repräsentativer Demokratien über
den nationalstaatlichen Rahmen hinaus zu denken und ob Flüchtende und Ge-
flüchtete vielleicht doch grundlegende politische Teilnahmerechte haben sollten,
um sich zu Grenzkontrollmechanismen oder Interventionspolitik als Bürger/innen
einer globalisierten Welt, welche von diesen Maßnahmen kontrolliert und betrof-
fen werden, zu äußern. Denn in ihren Kämpfen geht es um mehr als das Bleibe-
recht einiger geflüchteter Menschen oder die Verbesserung ihrer Unterbringung.
Vielmehr geht es um die Rollenbeschreibung und Legitimation der Geflüchteten,
also um die Frage, ob Demokratien im Zeitalter der Globalisierung Menschen
aufgrund ihrer Herkunft aus anderen Staaten ausgrenzen und ein Mitspracherecht
verweigern können, ohne das eigene Grundprinzip der Gleichheit aller Menschen
zu verletzen.

Wege aus der Subalternität durch ein neues Bewusstsein und
demokratische Autorität/Repräsentation

Mit Arendt kann man davon ausgehen, dass Demokratien auf Kommunikations-
praktiken angewiesen sind, welche es erlauben, die Perspektiven der von der poli-
tischen Ordnung Betroffenen so zu verweben, dass daraus soziale Bindungen ent-
stehen. Bhabha und Spivak legen darüber hinaus nahe, dass das von Arendt
geforderte miteinander Sprechen und Handeln und die Entstehung demokratischer
Autorität auf Praktiken basiert, welche für verschiedene (kulturelle, soziale) Ein-
flüsse offen sind und das kreative Potenzial nutzen, welches dadurch zugänglich
wird. Neue Bedeutungsgehalte und damit auch neue Selbst- und Fremdbeschrei-
bungen können laut Bhabha gerade im Raum zwischen Kulturen durch die Hybri-
disierung von Sprachen und Praktiken entstehen. Der Kreativität sind hier keine
Grenzen gesetzt und es geht um die Suche nach neuen Beschreibungen und Nar-
rationen. Das würde etwa auch die Öffnung für die Möglichkeit bedeuten, die Zu-
gehörigkeit zu einer Gesellschaft nicht (nur) über die Staatsbürgerschaft, sondern
etwa auch über die aktive Teilnahme an gesellschaftlichen Prozessen, wie von
Isin (2008) vorgeschlagen, zuzulassen. Isin argumentiert, dass der politische Akt
bisher wenig erforscht oder auch nur theoretisch konzeptualisiert worden ist. Ein

6.2

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 65

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


politischer Akt wie etwa die Besetzung von öffentlichen Räumen durch Geflüch-
tete sei jedoch eine Irritation des Habitus oder der hegemonialen Ordnung und
produziere politische Akteure, genauer aktive Mitbürger/innen. Diese bringen
sich durch den (manchmal illegalen aber gewaltfreien) politischen Akt in die De-
batten der Gesellschaft ein und verändern diese (Isin 2008: 15–16), indem sie et-
wa auf veränderte Kontextbedingungen oder neue Demokratieverständnisse auf-
merksam machen. Sie verweisen auf die von Bhabha thematisierten Bruchstellen
hegemonialer Diskurse und fordern zumindest das Überdenken traditioneller De-
mokratieverständnisse oder -institutionen ein. Durch diesen Akt der Mitgestaltung
und Arbeit an den Grenzthemen der Gesellschaft, so Isins Vorschlag, werden sie
zu Mitgliedern dieser Gesellschaft.

Will man als europäische/r Bürger/in den Äußerungen von Menschen, die die Er-
fahrung der Flucht nach Europa gemacht haben, in diesem Prozess der Suche nach
neuen Selbst- und Fremdbeschreibungen Autorität, also Geltung zusprechen, dann
müsste man Spivaks Aufforderung folgen, von dem/der Anderen so zu sprechen,
dass das Gesagte mit dem Gesagten des/der Anderen in dem Sinne übereinstimmt,
als dass sich der/die Andere damit identifizieren kann, denn Fremdzuschreibungen,
welche mit  einer dauerhaften und zweckrationalen Hierarchisierung verbunden
werden, sind mit der demokratischen Autorität nicht vereinbar. Die Autoritätszu-
schreibung wird hingegen möglich, indem man mit Spivak und Arendt beginnt, alle
Menschen als Mitglieder einer menschlichen Gemeinschaft zu betrachten und mit
Spivak und Bhabha nach Aspekten und Perspektiven sucht, denen vorher keine Be-
deutung zugeschrieben wurde, weil die (rassistischen) Naturalisierungen und Hier-
archisierungen den Blick darauf verstellten.

Geht man nun davon aus, dass in einer Demokratie demokratische Autorität vor
autoritärer Autorität den Vorrang haben sollte, dann ist es an der Zeit, Praktiken
und Institutionen zu schaffen, welche den geflüchteten Menschen die Möglichkeit
geben, am demokratischen Prozess teilzunehmen. Dazu gehören auch Repräsenta-
tionspraktiken, welche für die von Spivak beschriebenen epistemischen Brüche
sensibel und für die Artikulation von neuen transkulturellen Narrativen offen
sind, und das nicht nur um der Geflüchteten Willen, sondern auch um des demo-
kratischen Charakters unserer Gesellschaft Willen. Denn durch eine wirklich offe-
ne und plurale Perspektiven integrierende Debatte um die Inklusion oder Exklusi-
on der Geflüchteten erhalten Europäer/innen die Möglichkeit, sich darüber klar zu
werden, wer sie sind und wer sie sein wollen und letztlich auch, welche Werte ih-
nen wirklich wichtig sind.

Die institutionalisierte Teilnahme der Geflüchteten an der öffentlichen Mei-
nungsbildung könnte darüber hinaus den Weg ebnen für eine Willensbildung, in

Wissenschaftliche Aufsätze

66 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


die die Perspektiven von geflüchteten Menschen auf ganz unterschiedliche Art
und Weise einfließen. So könnte etwa die Repräsentation von Menschen auf der
Flucht über einen Flüchtlingsrat (bestehend aus anerkannten, ehemaligen und mo-
mentanen Geflüchteten)19 erfolgen, während die Repräsentation von anerkannten
Geflüchteten über politische Teilnahmerechte auf lokaler, nationaler und/oder eu-
ropäischer Ebene erfolgen könnte oder zumindest deliberativer Arenen auf EU-
Ebene, wie Bohman (2010) sie fordert. Den Institutionen und transkulturell sensi-
blen Kommunikationspraktiken käme dabei die Rolle zu, auch die Perspektiven
der betroffenen (Nicht-)Bürger/innen angemessen zu repräsentieren und so für
Entscheidungen zu sorgen, die zeigen, dass sie der globalisierten Realität Rech-
nung tragen. So entstünde eine Autorität, welche den Geltungsanspruch ihrer
Grenzen nicht aus der Vergangenheit ziehen müsste und gleichzeitig eine anwach-
sende Gruppe von Subalternen produzierte, sondern eine demokratische Autorität,
welche die Geltung und den Autoritätsanspruch ihrer Politik aus dem Geltungspo-
tenzial öffentlich geführter Debatten der Gegenwart beziehen könnte.

Literatur

Angenendt, Steffen/Engler, Marcus/Scheider, Jan (2013), Europäische Flücht-
lingspolitik. Wege zu einer fairen Lastenteilung, SWP Aktuell, Nr. 65.

Arendt, Hannah (1955), Was ist Autorität?, in: Dies., Fragwürdige Traditionsbe-
stände im politischen Denken der Gegenwart, Frankfurt am Main, 117–168.

Arendt, Hannah (1986), Ziviler Ungehorsam, in: Dies.: Zur Zeit. Politische Es-
says, Berlin, 119–160.

Arendt, Hannah (1998), Macht und Gewalt, München.
Arendt, Hannah (2007), Vita activa. Oder vom tätigen Leben, München.
Arendt, Hannah (2011), Über die Revolution, München.
Arnold, Patricia (2013), Protest mit zugenähtem Mund, Neue Zürcher Zeitung,

27.12.2013.
Betts, Alexander (2010), The Refugee Regime Complex, Refugee Survey Quart-

erly, 29 (1), 12–37.

19 Sicherlich stünde auch ein Flüchtlingsrat wieder vor dem Dilemma, für andere zu sprechen, de-
ren Hintergrund und Lage sie nur zu kennen glauben. Allerdings dürfte die Möglichkeit der ge-
lingenden Perspektiveinnahme durch ehemalige Geflüchtete um ein Vielfaches größer sein, als
der Versuch der Perspektiveinnahme durch einen/eine EU-Bürgerin von Geburt. Zur Problematik
aber auch den Möglichkeiten der Perspektiveinnahme siehe De La Rosa (2012: 221–226).

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 67

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Bendel, Petra (2009), Die Migrationspolitik der Europäischen Union. Inhalte, In-
stitutionen und Integrationsperspektiven, in: Butterwegge, Christoph (Hrsg.),
Zuwanderung im Zeichen der Globalisierung. Migrations-, Integrations- und
Minderheitenpolitik, Wiesbaden, 123–135.

Bendel, Petra (2013), Flüchtlingsschutz und Menschenrechte: Das EU-System auf
dem Prüfstand, in: Möseneder, Karl (Hrsg.), Menschenrechte. Vier Vorträge,
Erlangen, 9–24.

Bhabha, Homi K. (Hrsg.) (2000), Die Verortung der Kultur, Tübingen.
Bhabha, Homi K. (2000a), Die Frage der Identität: Franz Fanon und das postkolo-

niale Privileg, in: Ders. (Hrsg.), Die Verortung der Kultur, Tübingen, 59–96.
Bhabha, Homi K. (2000b), Von Mimikry und Menschen. Die Ambivalenz des ko-

lonialen Diskurses, in: Ders. (Hrsg.), Die Verortung der Kultur, Tübingen,
125–136.

Bhabha, Homi K. (2000c), Zeichen als Wunder. Fragen der Ambivalenz und Au-
torität unter einem Baum bei Dheli im Mai 1817, in: Ders. (Hrsg.), Die Veror-
tung der Kultur, Tübingen, 151–180.

Bhabha, Homi K. (2000d), Das Postkoloniale und das Postmoderne. Die Frage
der Handlungsmacht, in: Ders. (Hrsg.), Die Verortung der Kultur, Tübingen,
255–294.

Bohman, James (2010), Democracy across Borders, Cambridge.
Brennberger, Iris/Kopietz, Andreas (2014), Hunderte demonstrieren friedlich vor

Schule, Berliner Zeitung, 27.6.2014.
Burkhardt, Günter/Kopp, Karl (2013), Pushed Back. Systematische Menschen-

rechtsverletzungen an den griechisch-türkischen See- und Landgrenzen, http://
www.proasyl.de/fileadmin/fm-dam/NEWS/2013, 17.4.2014.

Castro Varela, María do Mar/Dhawan, Nikita (2005), Postkoloniale Theorie. Eine
kritische Einführung, Bielefeld.

Carens, Joseph (2013), The Ethics of Immigration, Oxford.
Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (2002), Jenseits des Eurozentrismus. Postko-

loniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt.
De La Rosa, Sybille (2012), Aneignung und interkulturelle Repräsentation.

Grundlagen einer kritischen Theorie politischer Kommunikation, Wiesbaden.
De La Rosa, Sybille (2014): Hannah Arendt im Spannungsfeld zwischen Säkula-

risierung und Sakralisierung, in: Leviathan. Berliner Zeitschrift für Sozialwis-
senschaft. 42 (2), 174–190.

Wissenschaftliche Aufsätze

68 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


De La Rosa, Sybille (2016), Die neoliberale Rationalität oder die Kolonialisie-
rung der Lebenswelt und des Politischen, in: Haus, Michael/De La Rosa, Sy-
bille (Hrsg.), Politische Theorie und Gesellschaftstheorie, Baden-Baden, 249–
272.

Dhawan, Nikita (2009), Zwischen Empire und Empower: Dekolonisierung und
Demokratisierung, Femina Politica 12, 52–63.

Dormal, Michel (2016): Wählen oder Staatsbürgerschaft? Das Ausländerwahl-
recht in der demokratietheoretischen Diskussion. PVS, 57 (3), 378-402.

Eppenstein, Thomas/Ghaderi, Cinur (2017), Perspektiven auf Flüchtlinge und
Fluchtdynamiken. Eine Einführung, in: Ghaderi, Cinur/ Eppenstein, Thomas
(Hrsg.), Flüchtlinge. Multiperspektivische Zugänge, Wiesbaden, 1–30.

FRA – European Union Agency for Fundamental Rights (2013), Fundamental
rights at Europe’s southern sea borders, http://fra.europa.eu/en/publication/
2013/fundamental-rights-europes-southern-sea-borders, 6.4.2014.

Gadamer, Hans-Georg (1990), Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philoso-
phischen Hermeneutik, Tübingen.

Garnier, Adèle (2016), Tausche Asylbewerber gegen registrierten Flüchtling
»Swap«-Initiativen und die transkontinentale Unterwanderung des Asylrechts,
http://fluechtlingsforschung.net/tausche-asylbewerber-gegen-registrierten-fluc
htling/, 23.8.2016.

Gertheiss, Svenja (2015), Flüchtlingsrechte sichern! Sicherheit und Menschen-
rechte im Umgang mit Flüchtlingssituationen, http://fluechtlingsforschung.net/
fluchtlingsrechte-sichern/, 23.8.2016.

Gibney, Matthew (2004), The Ethics and Politics of Asylum. Liberal Democracy
and the Response to Refugees, Cambridge.

o. A. (2012), Iraner in Würzburg verschärfen Protest – zugenähte Münder, http://
www.main-netz.de/nachrichten/region/frankenrhein-main/franken/art4005,214
0965, 18.6.2015.

Habermas, Jürgen (1998): Faktizität und Geltung, Frankfurt am Main.
Hauschild, Alexander (2016), Von der Kunst Bürger_in zu sein. Politische Imagi-

nation, Kreativität und das Zentrum für Politische Schönheit, Forschungsjour-
nal Soziale Bewegungen 29 (2), 50–60.

Isin, Engin (2008), Theorizing Acts of Citizenship, in: Isin, Egnin /Nielson, Greg
(Hrsg.), Acts of Citizenship, London, 15–43.

Kammel, Arnold H. (2013), Securing the external Borders of the EU – The Role
of Frontex. In: Gareis, Sven/Hauer, Gunther/Kernic, Franz (Hrsg.), The Euro-
pean Union – A Global Actor?, Opladen, 350–361.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 69

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Klesmann, Martin (2014), Besetzung des Hostel-Dachs. Flüchtlinge seit Tagen
ohne Nahrung, Berliner Zeitung, 31.8.2014.

Krause, Ulrike (2016), Konflikt-Flucht-Nexus: Globales Ausmaß, genderbezoge-
ne Auswirkungen und politische Relevanz, S +F Sicherheit und Frieden, 34
(1), 46–51.

Marx, Karl (2009), Manifest der kommunistischen Partei, in: Stammen, Theo
(Hrsg.), Karl Marx. Das Manifest der Kommunistischen Partei. Kommentierte
Studienausgabe, Paderborn, 66–95.

Nolte, Paul (2012), Was ist Demokratie? Geschichte und Gegenwart. München.
Nandi, Miriam (2012), Sprachgewalt, Unterdrückung und die Verwundbarkeit der

postkolonialen Intellektuellen: Gayatri Chakravorty Spivak: »Can the Subal-
tern Speak« und »Critique of Postcolonial Reason«, in: Reuter, Julia/Karent-
zos, Alexandra (Hrsg.), Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden,
121–130.

Prakash, Gyan (2010), Subaltern Studies as Postcolonial Criticism, in: Singh,
Aakash/Mohapatra, Silika (Hrsg.), Indian Political Thought. A Reader, Lon-
don, 215–226.

Przybilla, Olaf (2012), Die vergessenen Forderungen, Die Süddeutsche Zeitung,
141, 18.6.2015.

Said, Edward W. (2009), Orientalismus, Frankfurt.
Scherschel, Karin (2015), Zwischen universellen Menschenrechten und national-

staatlicher Kontrolle: Flucht und Asyl aus ungleichheitssoziologischer Per-
spektive, Soziale Probleme. Zeitschrift für soziale Probleme und soziale Kon-
trolle 26 (2), 123–136.

Spivak, Gayatri C. (2008a), Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subal-
terne Artikulation, Wien.

Spivak, Gayatri C. (2008b), Righting Wrongs – Unrecht richten, Zürich.
Straßenberger, Grit, 2014: Autorität in der Demokratie. Zur republikanischen Re-

zeption des römischen auctoritas-Konzepts bei Hannah Arendt, Zeitschrift für
Politische Theorie 5 (1), 67–82.

Tyler, Imogen (2013), Revolting Subjects. Social Abjection and Resistance in
Neoliberal Britain, London.

Weber, Max (1956), Wirtschaft und Gesellschaft – Grundriss der verstehenden
Soziologie. Teilband 2, Tübingen.

Wessel, Julia (2012), Grenzfiguren. Über Staatenlosigkeit, undokumentierte Mig-
ration und die Permanenz der Grenze, Zeitschrift für Politische Theorie 3 (2),
151–166.

Wissenschaftliche Aufsätze

70 Z'Flucht 1. Jg., 1/2017

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41


Wilcke, Holger/Lambert, Laura (2015), Die Politik des O-Platzes. (Un-)Sichtbare
Kämpfe einer Geflüchtetenbewegung. In: movements. Journal für kritische
Migrations- und Grenzregimeforschung 1 (2), 1–23.

Young, Iris Marion (2002), Inclusion and Democracy, Oxford.
Zerilli, Linda (2010): Feminismus und der Abgrund der Freiheit, Wien.

Autorinnen:

Sybille De La Rosa, Dr., Politische Wissenschaft, Universität Heidelberg.

Melanie Frank, M.A., Sozialwissenschaften, Universität Augsburg.

De La Rosa/Frank | Wo und wie finden flüchtende und geflüchtete Menschen Gehör?

Z'Flucht 1. Jg., 1/2017 71

Flüchtlingsrecht in Zeiten der Krise
Grenzen und Möglichkeiten der Steuerung von 
Fluchtmigration und ihrer Folgen durch Recht

Von VRiBVerwG Prof. Dr. Uwe-Dietmar Berlit

2017, 134 S., brosch., 39,– €
ISBN 978-3-8487-3913-4
eISBN 978-3-8452-8238-1 
(Schriftenreihe der Schleswig-Holsteinischen 
Juristischen Gesellschaft, Bd. 3)
nomos-shop.de/29275

Flüchtlingsrecht 
in Zeiten der Krise

Uwe-Dietmar Berlit

Grenzen und Möglichkeiten der Steuerung von 
Fluchtmigration und ihrer Folgen durch Recht

Nomos

Schriften der Schleswig-Holsteinischen 
Juristischen Gesellschaft

3

Fluchtmigration birgt Herausforderungen für Politik, Gesellschaft – und das 
Recht. Informiert wird über den völker-, unions- und verfassungsrechtlichen 
Rechtsrahmen, Möglichkeit und Grenzen einer Steuerung von Fluchtmigration 
sowie den Beitrag, den Recht zum Gelingen von Integration leisten kann.

Bestellen Sie jetzt telefonisch unter (+49)7221/2104-37. 
Portofreie Buch-Bestellungen unter www.nomos-shop.de
Alle Preise inkl. Mehrwertsteuer

eLibrary
Nomos

Unser Wissenschaftsprogramm ist auch online verfügbar unter: www.nomos-elibrary.de

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 01:23:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2509-9485-2017-1-41

	Abstract
	Where and How are Displaced Persons heard? About Subalternity in Europe and Challenges of Democratic Authority
	Abstract
	1. Einleitung
	2. Autoritäre und demokratische Autorität
	2.1 Arendts Überlegungen zu Autorität
	2.2 Demokratische Autorität

	3. Autoritätsverlust durch dominante Diskurse
	3.1 Subalternität
	3.2 Fortschreibung von Subalternität und Autoritätsverlust

	4. Die Infragestellung autoritärer Autorität
	5. Die Überwindung der ungleichen Machtbeziehungen oder demokratische Autorität
	5.1 Über das Zuhören oder wie man demokratische Autorität zuspricht
	5.2 Hybridisieren – die Kreation von neuen Elementen, denen Autorität zugesprochen wird

	6. Flüchtlingsstatus und Autoritätsverlust
	6.1 Kritik der Exklusion oder wie Geflüchtete sich eine Stimme verschaffen
	6.2 Wege aus der Subalternität durch ein neues Bewusstsein und demokratische Autorität/Repräsentation

	Literatur

