
600 Rezensionen

Nigeria who engaged in warfare, headhunting, dance,
and aggressive warrior organizations to express their
manhood; in the other case, it is the Samburu of northern
Kenya who employed spears, cattle-raiding, beadwork,
and elaborate body grooming and dancing to express
comparable beliefs and values. In the case of the Ido-
ma, colonialists considered them brutal savages and
condemned their warfare and headhunting, banning the
display of human heads at warriors’ dances. These were
then replaced by carved wooded heads and the warrior
dance groups transformed themselves into groups polic-
ing the social order rather than glorifying warfare. In the
case of the Samburu, who were admired as romantic and
noble pastoralist, their cattle-raiding and aggressive be-
havior were tolerated. Yet when they threatened colonial
settlers’ cattle and a British settler was slain, colonialists
saw civil order threatened and temporarily banned Sam-
buru warriors from carrying spears thereby threatening
the livelihood of Samburu smiths and diminishing the
ways warriors could express their aggressive manhood.
Samburu continued to manufacture spears, often selling
them to outsiders and concealing those they possessed
until the ban was lifted. This led to many changes in the
types of spears made and in the ways warriors presented
themselves. Kasfir examines how Idoma and Samburu
reacted to these colonial impositions and how through
change, compromise, and deception they managed to
continue their expression of warriorhood as a key cul-
tural value.

The main problem with this book lies in the author’s
failure to provide sufficient new data which would
add to our earlier understanding of the Idoma and
Samburu. She provides almost no direct accounts of
what the Idoma and Samburu craftsmen or warriors
actually say about what they are doing and why. She
provides almost no information about what women think
about these matters even though, especially in the case
of the Samburu, it is women as mothers, wives, and
lovers who are often closely involved with warriors and
their displays. Among the Samburu, women are also
the main source of the decorations worn by warriors
and are often the audience before whom men dance
and pose. Kasfir’s accounts of the Idoma are also
somewhat weak in providing firsthand accounts of how
those Africans actually speak about these changes and
strategies. Finally, the volume itself seems unbalanced
with about 110 pages devoted to the Idoma and 170
pages devoted to the Samburu, even though Kasfir wrote
her doctoral dissertation on the Idoma. In any case, when
writing about the Samburu of Kenya, Kasfir includes
the closely related Maasai of both Kenya and Tanzania
presumably because the far richer and more historically
rich Maasai material supplements the thinner Samburu
data.

There are numerous attractive black-and-white and
coloured photographs throughout this book; even so,
there are nowhere any systematic and detailed illustra-
tions of the kinds of specific changes that have tak-
en place in the woodcarving and body decorations of
the Idoma or the changes in making and decorating

spears, beadwork, and body-grooming that have oc-
curred among the Samburu. For a study such as Kasfir’s
one would expect photographs or diagrams clearly con-
trasting the before and after styles and forms of such ob-
jects and fashions along with African explanations about
why such detailed alterations were made. These changes,
especially if they are sometimes meant to appeal to
a global or local tourist market rather than to local
African needs and aesthetics, must raise questions for
their makers. Do these differences bother the Africans?
How do they explain or rationalize them? Can the items
Africans especially made for tourists also be used and
enjoyed by local Africans? What does this suggest about
authenticity? Kasfir writes extensively about how her
fellow art historians rightly or wrongly consider authen-
ticity and tradition. Yet nowhere does she ever provide
any sustained, firsthand account of how Idoma or Sam-
buru themselves regard such issues even though these
seem to be at the heart of the issues she earlier raised.
Are changing styles sometimes dictated by alien factors
and tastes which are sometimes repugnant to Africans?
Presumably many objects and even self-presentations
which these Africans make for members of their own
society might not be fully appropriate if made in the
same way to outsiders who are paying for what they
want. Finally, at the risk of appearing nit-picking, I point
out that “mild steel” (119) is surely “milled steel,” the
Samburu/Maasai name-term “ole” (“son-of”) (passim)
is more properly not capitalized, and the East African
blackwood or ebony tree is not “mpingi” but “mpingo”
(263).

The few points made in this book are insufficient
to sustain such a long volume and might better have
been made in an article, though even then they are
not as innovative as the author implies. The book
is digressive. Its lack of specific ethnographic details
(especially about exactly how Samburu and Idoma
actually speak about and explain the changes they have
made in their material culture) does not allow it to
clinch its arguments. On account of the many reasons I
noted above, this work is not very profitable for those
already knowledgeable about African art or for those
already informed about the Idoma and Samburu. It does
make handy a lot of scattered, published information
on the Idoma and Samburu and on how early British
colonialists felt about them, material that does not
otherwise appear conveniently under one cover. This
is not a bad book, but it is not a successful one. I did
enjoy the lavish illustrations though they are sometimes
not well explained or discussed.

T. O. Beidelman

Klostermaier, Klaus K.: A Survey of Hinduism. 3rd
ed. Albany: State University of New York Press, 2007.
700 pp. ISBN 978-0-7914-7081-7. Price: $ 89.50

“A Survey of Hinduism” ist längst ein Klassiker un-
ter Hinduismus-Studien geworden. Mit der 3. Aufl. liegt
hier eine gründliche Bearbeitung und Erweiterung der
ersten beiden Auflagen (1989, 1994) vor. Auf die Ein-

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-600 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-600


Rezensionen 601

führung (1–14) folgt der Haupttext, thematisch geglie-
dert in fünf Teile mit insgesamt 37 Kapiteln (15–507).
Karten, Endnoten, Glossar, Bibliographie und Index
(509–700) bilden den wichtigen und umfangreichen
Abschluss der Studie.

Im 1. Teil, “Hinduismus: Quellen und Weltanschau-
ung”, informiert Klostermaier in 7 Kapiteln über “die
Anfänge des Hinduismus”, “Hindu Dharma”, “Veda”,
“Itihāsa-Purā .na”, “Bhagavadgı̄tā”, “Weltanschauung der
Hindus” und deren Gottesbild(er), überschrieben mit
“Die vielen Götter und der eine Gott”.

Der 2. Teil behandelt “Trimārga: Die drei Heilswege
zur Befreiung” (8.–18. Kap.). Mit karmamārga, dem
Weg des rituellen und sozialen Handelns, werden u. a.
auch Ethik und lebenszyklische Rituale besprochen.
Jñānamārga, der Weg der spirituellen Erkenntnis oder
des rechten Wissens, erläutert auch die Beziehungen
zum Höchsten (ātman und brahman), Meditation und
Befreiung von der Wiedergeburt. Da es beim bhakti-
mārga vor allem um die liebende Hingabe des Menschen
an Gott und Gottes Liebe zum Menschen geht, sind hier
Frömmigkeit und Gottesverehrung – Vi.s .nu, Śiva, Devı̄;
Mudalvan, Murukan, Māl; Gott in Gestalt nach persön-
licher Wahl (i.s.ta-deva) – besonders angesprochen.

Zum 3. Teil, “Tragende Strukturen des Hinduismus”
(“Structural Supports of Hinduism”), zählt der Autor:
die göttliche Gegenwart in Raum und Zeit (mūrti, tı̄rtha,
kāla); die religiös-soziale Ordnung der Stände, Kasten
und Lebensabschnitte (caturvar .nāśramadharma); das
Erreichen des letzten Ziels durch “Entsagung” (sa .m-
nyāsa); die Rolle der Frau; philosophisch-theologische
Systeme (19.–26. Kap.).

Im 4. Teil, “Hinduismus in der Begegnung mit den
‘Andern’” (27.–32. Kap.), wird zuerst aus einer ge-
schichtlichen Perspektive das Mit- und Gegeneinan-
der von Hindus und Buddhisten, Christen und Mus-
limen skizziert. In diesem Zusammenhang behandeln
die folgenden Kapitel Hindu-Reformen und -Reformer,
Mahātmā Gandhi als Karmayogi und die Problematik
von Bewegungen, die Hindūtva verpflichtet sind, dem
national-kulturellen Konzept eines “Hindutums”, das
nur die in Indien entstandenen Religionen toleriert.

Der abschließende 5. Teil, “Miszellen” (33.–37.
Kap.), handelt vom Verhältnis zwischen Indien und dem
Westen, von Wissenschaft und Ökologie im Hinduismus,
vom Zeitverständnis der Hindus und er bietet, last but
not least, eine ausführliche Zeittafel.

Die vorliegende Neuauflage zeichnet sich sowohl
durch Kontinuität als auch durch Integration neue-
rer Forschungsergebnisse aus. Struktur und Inhalt der
früheren Auflagen wurden kaum geändert, doch wurde
der Text aktualisiert und ergänzt, präzisiert und kor-
rigiert, mit neuerer Literatur versehen und vor allem
sprachlich überarbeitet. Begrüßenswert ist auch, dass die
Jahreszahlen verschiedener Persönlichkeiten in Klam-
mern hinzugefügt wurden. Der Experte darf sich zudem
freuen, dass nun viele Fehler der diakritischen Sans-
krit-Zeichensetzung ausgemerzt wurden, auch wenn die
Korrektoren diesbezüglich keine absolute Fehlerlosig-
keit erreichen.

Neu und besonders wichtig ist das 1. Kapitel: “The
Beginnings of Hinduism” (17–29), das dezidiert zu ei-
nem kontrovers diskutierten Thema Stellung nimmt.
Klostermaier überarbeitete leicht das gleichnamige Ka-
pitel seines Buches “Hinduism: A Short History” (Ox-
ford 2000: 34–46). Das ist in diesem Rahmen durchaus
gerechtfertigt, denn die Problematik der historischen
Grundlagen scheint inzwischen zum Gegenstand einer
polemisch-ideologischen Debatte zu verkommen. Es
werden Pro und Kontra zur Theorie einer Invasion/
Migration vedischer Arier um ca. 1500 v. Chr. diskutiert.
Aufgrund neuerer archäologischer Forschungen wird
die Industal-Zivilisation als ein vedisches Phänomen
betrachtet und das vedische Alter wird um Jahrtausende
zurückdatiert. Die ältesten vedischen Hymnen werden
auf ca. 4000 v. Chr. (nicht mehr v. a. aufgrund von
Sanskritstudien auf 1500 v. Chr.) datiert. Nach die-
ser “neuen Chronologie” spricht Klostermaier nicht
mehr von der “Industal Civilization”, sondern von der
“Mature Sindhu-Sarasvatı̄ Civilization”, ca. 2700–1500
v. Chr. – wohl wissend, dass noch weitere Forschungen
notwendig sind, um Indien “the cradle of civilization”
zu nennen.

Neu eingefügt sind auch die Kapitel 27–29 im
4. Teil, in denen es um das Verhältnis zwischen Hinduis-
mus und den drei großen Nicht-Hindu-Religionen geht:
Buddhismus, Christentum und Islam. Da das Buch ge-
rade in Kanada und Amerika Eingang in religions-
wissenschaftliche Vorlesungen gefunden hat, wäre aller-
dings auch ein kurzes Kapitel über die Beziehung zum
Sikhismus – einer indischen Religion neben Islam und
Hindu-Traditionen – wünschenswert gewesen.

Der 5. Teil ist eigentlich mehr als eine Sammlung
von “Miszellen”; er weist den Leser nochmals deut-
lich darauf hin, dass Hinduismus als kultureller Begriff
nicht auf religionswissenschaftliche Fragen eingegrenzt
werden darf. Sinnvollerweise wurden die Ausführun-
gen über Indien und den Westen, die in den früheren
Ausgaben zu Beginn des Buches waren, hier eingefügt.
Die Bedeutung von Wissenschaft und Ökologie in der
Vergangenheit und Gegenwart der Hindus (Kap. 34 und
35) wird skizziert und zum ersten Mal in dieser Form
präsentiert. Da diese Themen selten in einem Überblick
vorgestellt werden, können diese abschließend knappen
Ausführungen auch als Aufforderung zu weiteren Stu-
dien anregen.

Für die Neuauflage wurde der frühere Text kritisch
durchgesehen und oft präziser formuliert, vgl. die Aus-
führungen über Madhva (1238–1317). Weniger konse-
quent waren die Lektoren und Korrektoren in der Über-
prüfung von Klostermaiers Aussage “a sa .mpradāya – a
term often (incorrectly) translated ‘sect’ or ‘denomina-
tion’” (185, 30). Es gibt immer noch Passagen, in denen
das Adjektiv “sectarian” benutzt wird, und im Glossar
bleibt “sa .mpradāya a religious order or sect” stehen
(604). Ein Problem bleibt auch die Auswahl, Anordnung
und Erklärung der Fotos und graphischen Darstellungen,
da ihre Beziehung zum Text oft kaum einsichtig ist.

Durch die Verwendung eines anderen Schriftsatzes
und eines neuen Layouts gewinnt der Verlag Platz für

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-600 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-600


602 Rezensionen

die zusätzlichen Texte, ohne die Seitenzahl erhöhen zu
müssen. Der Text wird gerade auch durch die Auf-
teilung in zusätzliche Abschnitte leserfreundlicher. Für
den Nichtfachmann sind dagegen die bibliographischen
Angaben in den Endnoten in ihrer überarbeiteten Form
unübersichtlich und damit oft unbrauchbar. Er wird die
Editionen der in Sanskrit abgefassten Werke und deren
Übersetzungen nicht mehr finden, weil deren vollständi-
ge bibliographischen Angaben in den Endnoten gestri-
chen wurden und nirgendwo ein Hinweis ist, dass die-
se sinnvollerweise in der Bibliographie nur unter dem
Sanskrit-Titel eingeordnet sind. Ein gutes Maß an mehr
Sorgfalt hätte auch in der Edition der Bibliographie sehr
genützt. Warum z. B. werden die Einträge der einzelnen
Autoren nicht zeitlich geordnet? So wäre wohl den Bear-
beitern auch aufgefallen, dass manche Einträge doppelt
erscheinen (z. B. p. 634: K. Klostermaier, Hinduism in
Bombay. Religion 2.1972/2). Nur schade, dass der Ver-
lag es bei einem so wichtigen und umfangreichen Werk
diesbezüglich an Professionalität fehlen lässt.

Gleichwohl gilt: Dieses Werk gehört in jede Uni-
versitätsbibliothek und sollte in der Bibliothek jedes
sich mit Hinduismus und Indien befassenden Instituts
stehen. Denn Klostermaiers Neuauflage gibt einen aus-
gezeichneten Überblick sowohl über traditionellen als
auch zeitgenössischen Hinduismus. Als ausgewiesener
Kenner der relevanten Literatur im Westen und in Indien
macht er auch auf neue Entwicklungen aufmerksam.
Dank seiner mehrjährigen Hindu-Erfahrung in Indien,
gelingt es ihm, Hinduismus auch aus der Perspektive
der Hindus darzustellen. Othmar Gächter

Kulijaman, Mataliwa, et Eliane Camargo : Kaptë-
lo. L’origine du ciel de case et du roseau à flèches chez
les Wayana (Guyanes). Rémire-Montjoli : GADEPAM;
Paris : CTHS, 2007. 112 pp. ISBN 978-2-7355-0646-0.
Prix : € 25.00

Este libro es un ejemplo de convivencia armónica
entre saber tradicional e investigación cientı́fica. Presen-
ta el fruto de una extensa colaboración entre Mataliwa
Kulijaman, un joven wayana que registró por escrito
el saber transmitido oralmente por su padre, y Eliane
Camargo, una etnolingüista reconocida por su trabajo
en sociedades de filiación caribe y pano. Interesado
por preservar el conocimiento heredado de su padre, el
joven Mataliwa no sólo propuso a Camargo escribir un
libro sobre sus propios registros etnográficos sino que
incluso eligió un recorte temático para el trabajo y lo
enriqueció con una trama tan original como sofisticada
de preocupaciones prácticas, asociaciones etimológicas
e incluso elucubraciones etnográficas y comparativas.

Actualmente, unos dos mil wayana habitan en la
zona selvática comprendida entre Brasil, la Guayana
francesa y Surinam. Básicamente, el libro documenta
las recitaciones que narran el origen de dos elementos
de la cultura material cruciales para la estética, la vida
social y la identidad étnica wayana: por un lado, el “cielo
de choza” (maluwana), un ornamento tradicionalmente
colocado en el ápice del techo de la maloca; por el otro,

la cerbatana (pı̈lëu) y sus “flechas verdaderas”, dones
de la anaconda al mundo humano en el tiempo primi-
genio. Sin embargo, tal como profetiza Hocart en “The
Life-Giving Myth”, cuando se analiza un mito es difı́cil
contentarse con rastrear su etiologı́a; Mataliwa no se
limita a registrar la génesis mı́tica de la cultura material
como si fuera un mero transmisor de saberes ajenos, sino
que modela activamente el legado de su padre. La me-
diación resulta evidente desde el mismo tı́tulo del libro,
kaptëlo, una palabra compuesta por Mataliwa a partir
de kap (raı́z del verbo “confeccionar”), të (marca del
plural) y lo (la “tierra”), y que por tanto podrı́a traducirse
como “la tierra hacedora de cosas”. Más allá de la fas-
cinación de las etimologı́as, el concepto evoca múltiples
asociaciones con la vida en la maloca colectiva, la caza,
el modelado de arcilla, y en un plano de abstracción
mayor con la identidad masculina, las relaciones de
género y las relaciones entre hombres y animales.

Mediante el cotejo de los mitos wayana con las
versiones apalai, otro grupo caribe de la zona, el juego
de las asociaciones se enriquece con la multiplicación,
la permutación y el contraste de diversas variaciones
narrativas, ası́ como también con el vı́nculo con las
historias locales – por ejemplo, en referencia a la guerra
y el matrimonio interétnico. En efecto, buena parte del
libro está dedicada a mostrar que el arte wayana no se
limita a una sedimentación pétrea situada al margen de
la historia sino que opera como un proceso de rein-
vención continua: ciertamente por parte de diferentes
grupos, pero también, dentro de un mismo grupo, por
los distintos sexos, por las diversas generaciones y aun
por los mismos individuos en diferentes momentos de
su vida. La percepción del cambio social no está exen-
ta de ambigüedades y paradojas. Los jóvenes wayana
manufacturan flechas sin iniciarse; los objetos que antes
eran de uso cotidiano hoy son “artesanı́as” para la venta;
y, financiado por turistas, funcionarios y otros agentes
externos, el aprendizaje de las técnicas se extiende y
generaliza. Pero este éxito estratégico se encuentra em-
pañado por las copias que realizan artesanos extranjeros
sin ninguna participación de los wayana. Ante la consta-
tación del olvido de las recitaciones, la desaparición
de las prohibiciones rituales o la desarticulación del
simbolismo tradicional, los wayana no pueden evitar
desgarrarse entre diferentes lecturas de la realidad: por
un lado, celebran la adaptación a la lógica del mercado
en función de la “hibridez”, la “etnogénesis” y demás
panaceas que prescriben las academias contemporáneas;
por el otro, son amargamente conscientes de estar pre-
senciando una pérdida que acaso sea irreparable.

Afortunadamente el libro no se limita al análisis
textual sino que también documenta las técnicas de
confección de la artesanı́a, los repertorios gráficos y los
nombres de motivos (orugas, seres acuáticos, seres peli-
grosos, etc.); contiene, también, una buena cantidad de
información indirecta pero valiosa sobre las bebidas fer-
mentadas, las relaciones interétnicas, las técnicas arqui-
tectónicas regionales o la taxonomı́a del mundo animal.
Además de magnı́ficas fotografı́as, dibujos explicativos
de los propios wayana, glosarios y varios anexos con

Anthropos 103.2008

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-600 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:27:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2008-2-600

