
5. Der Satz zerfällt in Sätze

Ludwig Wittgensteins Tractatus logico-philosophicus (1921)

»Meine Leute waren in einer gesteigerten

Freude und Empfindung, wenn wir mit dem

Hammer undMeißel theils Stufen in die glat-

ten Wände schlugen, theils Löcher machten,

unsere vorräthigen Eisen eintrieben, auf sol-

cheWeise Leitern verfertigten, und auf einen

Standort gelangten, auf den zu gelangen

eine Unmöglichkeit schien.«

Adalbert Stifter, Der Nachsommer1

Der Topos, dessen sich Forschungsliteratur über Ludwig Wittgensteins Logisch-philo-

sophische Abhandlung2 zum Texteinstieg bevorzugt bedient, betrifft ihre vermeintliche

Schwer- oder Unverständlichkeit. Wenn sie als »enigmatisch«3 und »in many parts

excessively obscure«4 bezeichnet wird, als »extremely difficult work«5 und »einer der

vertracktesten Klassiker der Philosophiegeschichte«,6 so liegt Eli Friedlanders Schluss

1 Stifter, Der Nachsommer, S. 451.

2 Wittgenstein entwickelt den Tractatus aus den Tagebüchern, die er als Soldat während des Welt-

kriegs führt. Im Sommer 1918 vollendet er die Abhandlung während eines Heimaturlaubs, es dau-

ert jedoch noch drei Jahre, ehe sie in einer fehlerhaften Ausgabe in den Annalen der Naturphiloso-

phie veröffentlicht wird, dieWittgenstein selbst als »Raubdruck« betrachtet. Vgl.Wilhelm Vossen-

kuhl, Ludwig Wittgenstein, München 1995, S. 62. 1922 erscheint eine zweisprachige deutsch-engli-

sche Fassung unter dem von George E. Moore vorgeschlagenen Titel Tractatus Logico-Philosophicus,

der auf Baruch de Spinozas Tractatus Theologico-Politicus (1670) anspielt und sich auch für den deut-

schen Text etabliert –Wittgenstein selbst spricht zeitlebens nur von der Logisch-philosophischen Ab-

handlung. Eine 1933 publizierte, ebenfalls zweisprachige Ausgabe gilt als jene, die Wittgensteins

Absichten am ehesten gerecht werde; vgl. ebd.

3 NormanMalcolm, »Sprache und Gegenstände«, in: Joachim Schulte (Hg.), Texte zumTractatus. Auf-

sätze von Hidé Ishiguro, Anthony Kenny, NormanMalcolm, Brian McGuinness, David Pears, Frank Ramsey,

Peter Simons, Frankfurt a.M. 1989, S. 136-154, hier: S. 136.

4 Getrude E.M. Anscombe,An Introduction toWittgenstein’s »Tractatus«, South Bend, IN 2005 (Nachdr.

der Ausg. 1971), S. 18.

5 Erik Stenius,Wittgenstein’s Tractatus. A critical exposition of its main lines of thought, Oxford 1964, S. 1.

6 Joachim Schulte, »Vorwort«, in: ders. (Hg.), Texte zum Tractatus, S. 7-10, hier: S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Geschichten zerstören

nahe: »The fundamental interpretative disagreements that abound in the secondary li-

terature are themselves indicative of the problematic nature of the text.«7 Nicht nur

akademische Erschließungsversuche des Tractatus als »roman à clef «8 betonen seineHer-

ausforderung an die Hermeneutik – Text und Autor selbst adressieren wiederholt die

Frage des Verstehens. So macht es sich die Abhandlung laut Vorwort zur Aufgabe, das

»Mißverständnis der Logik unserer Sprache«9 zu beheben; seine Sätze widmen sich »Ver-

wechslungen« (3.324, S. 22) und »Irrtümern« (3.325, S. 22), die sie doch selbst zu produ-

zieren scheinen.

Während seine KollegenWittgenstein behutsam die Schwierigkeiten aufzeigen,mit

denen sich analytische Philosophen und Logiker, für die die Arbeiten Gottlob Freges, Al-

fred N. Whiteheads, Bertrand Russells und Moores maßgeblich sind, bei der Lektüre

des Texts aller Bewunderung für den jungen Philosophen zum Trotz konfrontiert se-

hen,10 flankiert er die Veröffentlichung des Tractatusmit apodiktischen Bemerkungen,

die zumeist dessen Schwierigkeit herausstreichen. Sie vermitteln den Eindruck, Witt-

genstein bedauere einerseits aufrichtig die Probleme seiner Exegeten, stilisiere jedoch

zugleich die Unzugänglichkeit des Texts in hyperbolischen Kategorien. Ludwig von Fi-

cker, denWittgenstein als Verleger zu gewinnen hofft, schreibt er im Herbst 1919, es sei

diesem »vielleicht eine Hilfe, wenn ich Ihnen ein paar Worte über mein Buch schrei-

be: Von seiner Lektüre werden Sie nämlich – wie ich bestimmt glaube – nicht allzuviel

haben. Denn Sie werden es nicht verstehen; der Stoff wird Ihnen ganz fremd erschei-

nen.«11 Wittgenstein bietet von Ficker – sicher auch im Interesse der Veröffentlichung

7 Eli Friedlander, Signs of Sense. Reading Wittgenstein’s »Tractatus«, Cambridge, MA 2001, S. xiii. Erik

Stenius entwirft gar eine Art Wahrheitstafel, um sich über die unterschiedlichen Grade der

(Un-)Verständlichkeit des Tractatus klar zu werden. Dessen Sätze »might – roughly speaking –

be divided into four groups. First, there are statements which I believe I understand and which

I think are clarifying, stimulating and important. These, of course, formwhat I find the best part of

the book. Secondly come statements which I believe I understand and with some certainty think

are essentially false or misleading. Hence I value them next to the statements in the first group.

Thirdly, there are those which I do not understand and the value of which I am therefore unable

to estimate. And fourthly, there are a number which seem on the one hand to be understandable,

but on the other to be so in such a way as to give an indeterminate and obscure impression, hence

they become impossible either to accept or reject. Statements of this kind strike me as worse than

false statements, because while false statements may be corrected and their correction leads to

insight, indeterminate ones are simply unfruitful.« Stenius,Wittgenstein’s Tractatus, ix.

8 Allan Janik, Stephen Toulmin, Wittgensteins Wien, aus d. Amerik. v. Reinhard Merkel, Mün-

chen/Wien 1984, S. 15; kursiv im Orig.

9 Ludwig Wittgenstein, »Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-philosophicus«, in:

ders., Werkausgabe, 8 Bde., Bd. 1 (Tractatus logico-philosophicus; Tagebücher 1914-1916; Philoso-

phische Untersuchungen), Frankfurt a.M. 212014, S. 7-85, hier: S. 9; kursiv im Orig. Der Tractatus

wird in diesem Kapitel direkt im Text unter Angabe der Nummer des Satzes und der Seitenzahl

dieser Ausgabe zitiert.

10 Frege selbst schreibt Wittgenstein am 28. Juni 1919: »Ich finde sie [die Abhandlung] schwer ver-

ständlich. Sie setzen Ihre Sätze nebeneinander meistens ohne sie zu begründen oder wenigstens

ohne sie ausführlich genug zu begründen.« Gottlob Frege, »Briefe an LudwigWittgenstein«, hg. v.

Allan Janik, in: Brian McGuinness, Rudolf Haller (Hg.),Wittgenstein in Focus – Im Brennpunkt: Witt-

genstein (= Grazer Philosophische Studien 33/34), Amsterdam/Atlanta, GA 1989, S. 5-33, hier: S. 19.

11 Ludwig Wittgenstein, Brief an Ludwig von Ficker, Ende Oktober oder Anfang November 1919, in:

ders., Briefe an Ludwig von Ficker, hg. v. Georg H. von Wright, Salzburg 1969, S. 35-36, hier: S. 35.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 201

des Tractatus – im selben Brief einen »Schlüssel«12 zum Verständnis an. Falls er diese

Lektürehilfe auch mit seinen Kollegen teilt, so fruchtet sie nicht, wie aus dem Brief-

wechsel mit Russell hervorgeht.

Wittgenstein klagt im August 1919, Frege habe ihm über sein Buch geschrieben und

»[not] a word of it at all« verstanden; es sei »very hard not to be understood by a single

soul«.13 Seine Enttäuschung erscheint angesichts eines Briefs an Russell vom 12. Juni

desselben Jahres, in demWittgenstein meint: »bitter ist es zu denken, daß niemand es

[das vollendete Werk] verstehen wird, auch wenn es gedruckt sein wird!«,14 als Selfful-

filling Prophecy. Dass die Rätselhaftigkeit seiner Arbeit offenbar integraler Bestandteil

der Textkonzeption und allen Leserkommentaren vorgängig ist, impliziert schließlich

ein noch früherer Brief an Russell, in dem Wittgenstein befürchtet, auch dieser werde

das Buch nicht ohne Erklärungen verstehen, und hinzufügt: »This of course means that

nobody will understand it; although I believe, it’s all as clear as crystal.«15 In der schar-

fen Antithese von »nobody« und »all«, Unverständnis und kristalliner Klarheit spreizt

Wittgenstein eine maximale hermeneutische Differenz auf.

Philosophische Literarizität

Offenbar weist die Verbindung, die der Tractatus zum Thema und Problem des Verste-

hens unterhält, auf einen Aspekt des Texts hin, dessen Bedeutung in philosophischen

Abhandlungen üblicherweise auf Fragen des Stils beschränkt ist: seine sprachliche Ver-

fasstheit, die seine Uneindeutigkeit forciert und ihn als Untersuchungsgegenstand von

der philosophischen an die literarische Hermeneutik überstellt.16 Marjorie Perloff at-

12 Ebd. Er lautet: »der Sinn des Buches ist ein Ethischer. […] Ich wollte nämlich [im Vorwort, V.K.]

schreiben, mein Werk bestehe aus zwei Teilen: aus dem, der hier vorliegt, und aus alledem, was

ich nicht geschrieben habe. Und gerade dieser zweite Teil ist der Wichtige. Es wird nämlich das

Ethische durchmein Buch gleichsamvon Innen her begrenzt; und ich bin überzeugt, daß es, streng,

nur so zu begrenzen ist. Kurz, ich glaube: Alles das, was viele heute schwefeln, habe ich in meinem

Buch festgelegt, indem ich darüber schweige.« Ebd.; kursiv im Orig.

13 Ludwig Wittgenstein, Brief an Bertrand Russell, 19. 8. 19, in: ders., Briefwechsel mit B. Russell, G. E.

Moore, J. M. Keynes, F. P. Ramsey,W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker, hg. v. Brian F. McGuinness u.

Georg H. von Wright, Frankfurt a.M. 1980, S. 252.

14 Ludwig Wittgenstein, Brief an Bertrand Russell, 12. 6. 19, in: ders., Briefwechsel, S. 87.

15 Ludwig Wittgenstein, Brief an Bertrand Russell, 13. 3. 19, in: ders., Briefwechsel, S. 251; kursiv im

Orig.

16 Es ist diese Differenz, die Frege am 16. September 1919 in einemBrief anWittgenstein problemati-

siert; er antwortet auf ein nicht überliefertes SchreibenWittgensteins, dessen Inhalt sich offenbar

mit Bestimmungen aus dem Vorwort des Tractatus deckt: »Was Sie mir über den Zweck Ihres Bu-

ches schreiben, ist mir befremdlich. Danach kann er nur erreicht werden, wenn Andere die darin

ausgedrückten Gedanken schon gedacht haben. Die Freude beim Lesen ihres Buches kann also

nicht mehr durch den schon bekannten Inhalt, sondern nur durch die Form erregt werden, in der

sich etwa die Eigenart des Verfassers ausprägt. Dadurch wird das Buch eher eine künstlerische als

eine wissenschaftliche Leistung; das, was darin gesagt wird, tritt zurück hinter das, wie es gesagt

wird.« Gottlob Frege, Brief an LudwigWittgenstein, 16.9.19, in: ders., Briefe an LudwigWittgenstein,

S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Geschichten zerstören

testiertWittgensteins Sätzen einen »opaque literalism«17 und bezeichnet damit einen As-

pekt der vielfach wahrgenommene Literarizität des Texts. So schreibt Stenius in seinem

Tractatus-Kommentar: »as a literarywork it has a very elaborate structure«;18 für Oswald

Wiener und die Wiener Gruppe ist er »ein fundamentales poetisches werk«,19 das Per-

loff und Dale Jacquette zufolge gar »eine Art avantgardistischer Poesie auf[weist]«.20

Wiederholt konstatiert die Forschung die »Schönheit«21 der wittgensteinschen Spra-

che – und kennzeichnet den Tractatus damit als ästhetisches Objekt. Wie im Fall der

Bekenntnisse zu seiner Schwerverständlichkeit entsprechen die Ansichten zur Poetizi-

tät des Texts Auskünften des Autors. Im Vorwort schreibt Wittgenstein über das Buch:

Sein Zweck wäre erreicht, wenn es Einem, der es mit Verständnis liest, Vergnügen bereitete.« (S. 9;

kursiv im Orig.) Etwa zwei Wochen, bevor er Fickers Nichtverstehen des Tractatus pro-

phezeit, wirbt er für die Publikation seiner Arbeit in dessen literarischer Halbmonats-

schriftDerBrenner, indem er betont, der Tractatus sei »streng philosophisch und zugleich

literarisch«.22 In späteren Jahren variiert Wittgenstein den Ausdruck seiner Überzeu-

17 Marjorie Perloff, »Writing Philosophy as Poetry:Wittgenstein’s Literary Syntax«, in: MarieMcGinn,

Oskari Kuusela (Hg.), The Oxford Handbook ofWittgenstein, Oxford 2011, S. 277-296, hier: S. 284; kur-

siv imOrig. »The sentences say just what they say – no difficult words to look up! – but they remain

mysterious, endlessly puzzling, enigmatic.« Ebd.

18 Stenius,Wittgenstein’s Tractatus, S. 3; kursiv im Orig.

19 Wiener,Wittgensteins Einfluß auf die »Wiener Gruppe«, S. 94.

20 Dale Jacquette, »Wittgensteins ›Tractatus‹ und die Logik der Fiktion«, in: John Gibson, Wolfgang

Huemer (Hg.),Wittgenstein und die Literatur, übers. v. Martin Suhr, Frankfurt a.M. 2006, S. 448-467,

hier: S. 448. Perloff, die sich u.a. dem Einfluss von Wittgensteins Kriegserfahrungen auf den Trac-

tatus widmet, meint: »The status of the Tractatus as a war book as well as an avant-garde one has

received little attention from philosophers«. Marjorie Perloff,Wittgenstein’s Ladder. Poetic Language

and the Strangeness of the Ordinary, Chicago/London 1996, S. 19.

21 »Wittgensteins Sprache ist gemessen an der Schwierigkeit seiner Fragen außerordentlich lesbar.

Seine Sprache ist in den Texten, an denen er lange arbeitete – z.B. dem Tractatus und den Philoso-

phischen Untersuchungen –, sogar schön.« Vossenkuhl, Ludwig Wittgenstein, S. 18. Gottfried Gabriel

geht in seinen Untersuchungen zur Literarizität des Tractatus von der These aus, dieser bestehe

aus Aphorismen, und schreibt: »Für ihn [Wittgenstein], dem die Verwandtschaft von ›schön‹ und

›schauen‹ aus seiner Schopenhauer-Lektüre bekannt war, besteht ein Zusammenhang von rich-

tiger Sicht der Welt – dem Schauen – und schönen Sätzen: Der ethische Sinn, der sich in Sätzen

nicht ›sagen‹ läßt, ›zeigt sich‹ in der ästhetischen Formdes Aphorismus. Dies ist die philosophische

Bedeutung des Literarischen anWittgensteins ›Tractatus‹.« Gottfried Gabriel, »Logik als Literatur?

Zur Bedeutung des Literarischen bei Wittgenstein«, in: ders., Zwischen Logik und Literatur. Erkennt-

nisformen von Dichtung, Philosophie und Wissenschaft, Stuttgart 1991, S. 20-31, hier: S. 29. Satz 1 des

Tractatus gehört laut Gabriel »zu den ›schönen‹ Sätzen«. Ebd., S. 21.

22 LudwigWittgenstein, Brief an Ludwig von Ficker, vermutlichMitte Oktober 1919, in: ders., Briefe an

Ludwig von Ficker, S. 32-34, hier: S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 203

gung, »Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten«23 – ein Ideal, dem er selbst nicht

gerecht geworden zu sein meint.24

Dass sich Wittgensteins Frühphilosophie im Grenzbereich zur Literatur bewegt,

legt auch der Einfluss nahe, den sie auf die Literatur und Kunst des 20. Jahrhunderts

ausübt, die Formen und Themen des Tractatus aufgreift, sich aber auch von der Person

Wittgensteins selbst fasziniert zeigt.25 Das gilt insbesondere für die österreichische Li-

teratur und darunter für einige Autorinnen und Autoren, die im Kontext einer Analyse

antinarrativer Praktiken von Interesse sind. Gisela Steinlechner, die sich vornehmlich

mit der Bedeutung Wittgensteins für das Schreiben Jutta/Julian Schuttings beschäf-

tigt, aber auch generelle Überlegungen zum Verhältnis zwischen dem Philosophen und

der nachfolgenden Schriftstellergeneration anstellt, behauptet: »Wittgenstein und die

23 Ludwig Wittgenstein, »Vermischte Bemerkungen«, hg. v. Georg H. von Wright, in: Wittgenstein,

Werkausgabe, Bd. 8 (Bemerkungen über die Farben; Über Gewißheit; Zettel; Vermischte Bemer-

kungen), Frankfurt a.M. 1984, S. 445-573, hier: S. 483; kursiv im Orig. Später überlegt er: »Wenn

ich nicht ein richtigeres Denken, sondern eine neue Gedankenbewegung lehren will, so ist mein

Zweck eine ›Umwertung vonWerten‹ und ich komme aufNietzsche, sowie auch dadurch, daßmei-

ner Ansicht nach, der Philosoph ein Dichter sein sollte.« LudwigWittgenstein,Wittgenstein’s Nach-

lass – The Bergen Electronic Edition, hg. v. The Wittgenstein Archives at the University of Bergen,

Oxford 2000 (CD-ROM), Manuskript 120, S. 145.

24 Wittgenstein schreibt, er habe sich mit der zitierten Überzeugung »auch als einen bekannt, der

nicht ganz kann, was er zu können wünscht.« Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 483. In ei-

ner Nachlassnotiz heißt es: »Ich bin ein zweitrangiger Dichter.Wenn ich auch als Einäugiger König

unter den Blinden bin. Und ein zweitrangiger Dichter täte besser daran, das Dichten aufzugeben.

Auchwenn er damit unter seinenMitmenschen hervorragt.«Wittgenstein,Wittgenstein’s Nachlass,

Manuskript 117, S. 193 (in Geheimschrift: invertiertes Alphabet; vgl. Alois Pichler, »Editorische No-

tiz«, in: Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, hg. v. Georg H. von Wright, Frankfurt a.M.

1994, S. 14-15).

25 Terry Eagleton, der am Drehbuch zu Derek Jarmans FilmWittgenstein (GB 1993) mitschreibt, führt

aus: »The library of artistic works on Ludwig Wittgenstein continues to accumulate. What is it

about this man, whose philosophy can be taxing and technical enough, which so fascinates the

artistic imagination? Frege is a philosopher’s philosopher, Sartre the media’s idea of an intellec-

tual, and Bertrand Russell every shopkeeper’s image of the sage … ButWittgenstein is the philoso-

pher of poets and composers, playwrights and novelists, and snatches of his mighty Tractatus have

even been set to music.« Terry Eagleton, »MyWittgenstein«, in: Common Knowledge 3 (1994), S. 152-

157, hier: S. 153f.; kursiv im Orig. Allan Janik und Stephen Toulmin widmen sich dem »Mythos«, der

»noch immer das Bild LudwigWittgensteins, dieses ›exzentrischen Genies‹, umgibt, einesMythos,

der solche Merkwürdigkeiten hervorbrachte wie Eugene Goosens Oboenkonzert, das vermutlich

vom Tractatus inspiriert wurde, oder die ›Wittgenstein-Motette‹ Excerpta Tractati Logici Philosophi-

ci von Elizabeth Lutyens, oder jene Werke der Bildhauerei und der Dichtung, die Wittgensteins

Werk als geistige Grundlage reklamieren. Sie alle reflektieren die esoterischen Eigenschaften, die

in dem Buch von nichtphilosophischen Lesern in den zwanziger und dreißiger, aber auch noch in

den sechziger und siebziger Jahren gefunden wurden, Eigenschaften, die Russell und den logi-

schen Positivisten vollkommen fremd blieben.« Janik, Toulmin, Wittgensteins Wien, S. 271. Bis in

die Populärliteratur dringt der Einfluss des Tractatus, dessen berühmte Leitermetapher (vgl. 6.54,

S. 85) Umberto Eco, übersetzt ins Mittelhochdeutsche – »Er muoz gelîchesame die leiter abewer-

fen, sô er an ir ufgestigen« –, im Roman Der Name der Rose zitiert; Umberto Eco, Der Name der Rose,

übers. v. Burkhart Kroeber, München 1986, S. 625.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Geschichten zerstören

neuere österreichische Literatur – das ist vor allem die Geschichte einer Verehrung.«26

Zum Paradigma der mehr oder minder huldvollen Aneignung gehören neben Texten

Schuttings27 solche Ingeborg Bachmanns,28 der Wiener Gruppe, Bernhards,29 Hand-

kes30 oder auch Gunter Falks undWolfgang Bauers als Vertretern des Wiener Aktionis-

mus, die 1965 unter dem Titel HAPPY ART & ATTITUDE ein Manifest veröffentlichen,

das »ganz nach dem Stil des Wittgensteinschen Tractatus aufgebaut«31 ist.

Mit Bezug auf Wittgensteins rigorose Selbstbescheidung in philosophischer wie

persönlicher Hinsicht liefert Steinlechner einen Hinweis auf seine Attraktivität für Au-

torinnen und Autoren im Umfeld einer literarischen Geschichtenzerstörung:

Bestechend an Wittgenstein war und ist seine asketische Haltung: die konsequente

(Selbst-)Beschränkung, mit der er sich in seinen philosophischen Überlegungen auf

das Terrain des kleinsten Sagbaren zurückzog, während er die großen metaphysischen

und existentiellen Fragen und Probleme der Philosophie nur am Rande anschnitt oder

überhaupt negierte32.

Die Analyse der Logik, die das Verhältnis der Sprache zur Realität zergliedert, bevor

überhaupt eine kohärente philosophische Erzählung von der Welt zustande kommen

kann, liefert ein Modell für Texte, die ihr Vorbehalt gegenüber narrativer Geschlossen-

heit empfänglich für Alternativen zur konventionellen Erzählprosa macht.

Nichts konnte denWaisenkindern [gemeint sind die österreichischen Autoren der 50er

bis 70er Jahre, V.K.] mehr entgegenkommen: es ward so eine ›reine‹, vom Verdacht

idealistischer wie ideologischer Überfrachtung unbelastete Form des Philosophierens

gefunden, die ohne jede Prätention auf irgendein Höheres, Ganzes in der Beharrung

auf unspektakuläre, beschreibbare Vorgänge (etwa der Sprache) ständig an Grenzen

undWahrheitsfragen stieß.

26 Gisela Steinlechner, »Der umständlichere Weg. Über das ›Wittgensteinsche‹ bei Schutting«, in:

Schmidt-Dengler, Huber, Huter (Hg.),Wittgenstein ›und‹, S. 159-180, hier: S. 159. Steinlechner poin-

tiert den literarischen Rekurs auf Wittgenstein als Heiligenverehrung und nimmt Bezug auf den

religiösen Aspekt österreichischer Kultur, wenn sie meint, »das Phänomen der Nimbus-Bildung«

sei »in einer vom Katholizismus so nachhaltig geprägten Kultur- und Geistestradition wie der ös-

terreichischen sicher kein unbekanntes«. Ebd., S. 159f.

27 Tauchübungen (1974) bezieht sich Steinlechner zufolge neben Wittgenstein auch auf Stifter; vgl.

ebd., S. 174.

28 Ausgehend von ihrer philosophischen Dissertation über Martin Heidegger veröffentlicht Bach-

mann den Artikel »Ludwig Wittgenstein. Zu einem Kapitel der jüngsten Philosophiegeschichte«,

in: Frankfurter Hefte 7 (1953), S. 540-545; vgl. darüber hinaus Friedrich Wallner, »Philosophie der

Dichtung – Dichtung der Philosophie. Wittgenstein-Rezeption bei Ingeborg Bachmann und ihre

Folgen«, in: Schmidt-Dengler, Huber, Huter (Hg.),Wittgenstein ›und‹, S. 147-157.

29 Vgl. zur Wiener Gruppe die bereits zitierte Selbstauskunft ihres Mitglieds Wiener, Wittgensteins

Einfluß auf die »Wiener Gruppe«, sowie das anschließende Kapitel dieses Buchs, insbes. S. 256f.; zu

Bernhard das Kapitel über die Erzählung Amras, insbes. S. 299f.

30 Vgl. Wendelin Schmidt-Dengler, »›Wittgenstein, komm wieder!‹ Zur Wittgenstein-Rezeption bei

Peter Handke«, in: ders., Huber, Huter (Hg.),Wittgenstein ›und‹, S. 181-191.

31 Schmidt-Dengler, Bruchlinien, S. 196; kursiv im Orig.

32 Steinlechner, Der umständlichere Weg, S. 160; kursiv im Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 205

Genau hier, im Verzicht auf das GROSSE SAGEN und den [sic!] daraus folgenden me-

thodischen und thematischen Implikationen, fanden die dem traditionellen Erzählen

(und damit den konsistenten Wirklichkeitsentwürfen samt den sie tragenden Welt-

anschauungen) mißtrauenden Autoren einen wichtigen Ansatz: es läßt sich – aus der

Position der Absage heraus – dennoch weiterhin sprechen; Konzentration, Kreativität,

Einbildungskraft und formale Schläue lassen sich auf bisherige Randgebiete des lite-

rarischen Diskurses verlagern und produktiv anwenden.33

Der Blick auf formale Aspekte des Tractatus erweist, inwiefern er nicht nur anschluss-

fähig für die Textproduktion der Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkrieg ist, sondern

sich selbst bereits in dem kulturgeschichtlichen Kontext verortet, dessen Einfluss auf

die österreichische Literatur dieses Buch nachgeht: einem Paradigma des Ordnungs-

schrifttums, das die eigenen Voraussetzungen und Verfahren ausstellt, um sie darauf

in Zweifel zu ziehen bzw. zu überschreiten.

Gesetzessätze

Vordergründig ist der Tractatus v.a. mit der Wiedergabe und Analyse von Strukturen,

Zuständen und den ihnen zugrundeliegenden Regeln befasst. Wittgenstein sieht darin

die Aufgabe einer auf logische Fragen konzentrierten Philosophie: »Die Erforschung der

Logik bedeutet die Erforschung aller Gesetzmäßigkeit.« (6.3, S. 78; kursiv im Orig.)34 Ilie

Pârvu betont die sujetlose Qualität dieses Ansatzes, indem er Wittgensteins ontologi-

sche Sätze als struktur- statt ereignisorientiert qualifiziert: »Structures, not events, are

33 Ebd., S. 160f.; kursiv im Orig.

34 Wiener äußert sich zu diesem Zusammenhang, indem er in einer Fußnote seiner verbesserung von

mitteleuropa, roman »das fischer lexikon, band ›recht‹, s. 66« zitiert: »die wichtigsten begriffe der

betrachtung stammen aus der sprache der justiz: z. b. ›sache‹ (cosa, chose, thing), ding, ursache,

objekt, kausel etc. – die logik selbst, ist sie nicht erst verständlich als vorschule des rechts?«Wiener,

die verbesserung von mitteleuropa, roman, S. XCV.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Geschichten zerstören

seen as ontologically primary: structures generate the regular pattern and phenomena

which are observable in the world.«35

Wiederholt rekurriert der Tractatus auf einen für die Poetik antinarrativer Texte we-

sentlichen Begriff: die Grenze. Ob er sich zum Verhältnis von Philosophie und Natur-

wissenschaft äußert,36 die Position des Subjekts zur Welt angibt37 oder die berühm-

te Bestimmung trifft: »Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt«

(5.6, S. 67; kursiv im Orig.), stets ist er gemäß der Etymologie des Begriffs Definition

um philosophische Grenzziehungen bemüht. Bereits im Vorwort heißt es, das Buch

wolle »dem Denken eine Grenze ziehen, oder vielmehr – nicht dem Denken, sondern dem Aus-

druck der Gedanken«. (S. 9; kursiv im Orig.) Henry Sussman bezeichnet dieses Selbst-

bewusstsein der wittgensteinschen Sprachphilosophie, deren Sätze mit einer gewissen

Emphase die Demarkationslinie zwischen sinnvollerweise Sagbarem und Unsagbarem

ziehen und Überschreitungsmöglichkeiten ausschließen, als »muscular and energetic

limit setting«38 – gleichsam als kraftvolle Selbsteinhegung. Obgleich der Tractatus da-

mit an das österreichische Grenz- und Nichtüberschreitungsparadigma anknüpft, das

in den vorigen Kapiteln thematisiert wurde, lässt er sich doch auch in der Nachfolge

eines der bedeutendsten Exponenten der Philosophie im preußisch-protestantischen

Kulturraum interpretieren: Er stimmt mit Kants drei Kritiken insofern überein, als die-

se ihren Titeln nach ebenfalls als Versuche der Grenzziehung zu verstehen sind.39

35 Ilie Pârvu, »›Mein Grundgedanke ist…‹ The Structural Theory of Representation as theMetaphysics

of Wittgenstein’s ›Tractatus Logico-Philosophicus‹«, in: Synthese 129 (2001), S. 259-274, hier: S. 264.

Pârvu bezieht damit allgemeine Ausführungen FriedelWeinerts zum »Structural Approach« in der

Philosophie auf Wittgenstein; vgl. Friedel Weinert, »Laws of Nature – Laws of Science«, in: ders.

(Hg.), Laws of Nature. Essays on the Philosophical, Scientific and Historical Dimensions, Berlin/New York

1995, S. 3-64, hier: S. 49. In diesen Zusammenhang passt ein Diktum Wittgensteins aus einer frü-

heren Fassung des Vorworts zu den Philosophischen Bemerkungen: »Es interessiert mich nicht, ein

Gebäude aufzuführen, sondern die Grundlagen der möglichen Gebäude durchsichtig vor mir zu

haben.« Ludwig Wittgenstein, »Zu einem Vorwort«, in: ders.,Werkausgabe, Bd. 8, S. 458-460, hier:

S. 459. Offenbar zieht Wittgenstein Struktur, Matrix und Möglichkeit der faktischen Realisierung

eines den »Grundlagen« gemäßenObjekts vor; umso bemerkenswerter ist, dass der Philosophmit

der Planung und demBau eines Hauses für seine SchwesterMargarete Stonborough-Wittgenstein

(fertiggestellt 1928) nicht nur tatsächlich als Architekt tätigwird, sondern sich seinArchitekturkon-

zept u.a. in seinem subjektiven Proportionsempfinden allgemeiner Regelhaftigkeit widersetzt.

Vgl. PaulWijdeveld, LudwigWittgenstein,Architekt, Basel 1994; August Sarnitz,DieArchitekturWitt-

gensteins: Eine gebaute Idee, Wien u.a. 2011.

36 »4.113   Die Philosophie begrenzt das bestreitbare Gebiet der Naturwissenschaft. / 4.114   Sie soll

das Denkbare abgrenzen und damit das Undenkbare. Sie soll das Undenkbare von innen durch

das Denkbare begrenzen.« (S. 33).

37 »Das Subjekt gehört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der Welt.« (5.632, S. 68).

38 Henry Sussman, »Kafka and Modern Philosophy: Wittgenstein, Deconstruction, and the Cuisine

of the Imaginary«, in: ders., Afterimages of Modernity. Structure and Indifference in Twentieth-Century

Literature, Baltimore, MD/London 1990, S. 58-94, hier: S. 73.

39 Das altgriechische Verb krínein bezeichnet den Akt der Trennung und des (Unter-)scheidens im

Sinne einer Grenzziehung. Der Philosoph, auf den sich Wittgenstein im Gespräch mit Freunden

als »the great Kant« (Brian McGuinness,Wittgenstein: A Life. Young Ludwig 1889-1921, London 1988,

S. 253) bezieht, beabsichtigt ursprünglich, seine Kritik der reinen Vernunft in Anlehnung an den Al-

ternativtitel von Lessings Laokoon – »Über die Grenzen derMalerei und Poesie« – »Die Grenzen der

Sinnlichkeit und der Vernunft« zu nennen; vgl. Janik, Toulmin,Wittgensteins Wien, S. 201.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 207

Der Tractatus macht Gesetzes- und Grenzfragen nicht nur zum Thema, sondern

spiegelt die Auseinandersetzung mit dem Problem regelhafter Ordnung auch formal.

Er setzt sich aus numerisch gereihten Paragraphen zusammen – die zu Textbeginn als

»Sätze« bezeichnet werden –, wobei ein »Satz« sowohl einen einzelnen grammatischen

Satz als auch mehrere Sätze oder ganze Absätze umfassen kann. Die typographische

Charakteristik des Texts besteht in der senkrechten Folge dieser Sätze, denen ganze

oder Dezimalzahlen vorangestellt sind und die voneinander jeweils durch einen Absatz

getrennt sind, sodass sich bereits vor der Lektüre der Eindruck eines ambivalenten Ge-

füges ergibt: Einerseits bilden die Sätze aufgrund ihres Folgeverhältnisses und ihrer

zahlenmäßigen Ordnung eine vertikale Kette, andererseits beanspruchen sie mit der

Absetzung der einzelnen Paragraphen Eigenständigkeit voneinander. Das horizonta-

le, nummernlose Syntagma als übliche Form philosophischer Abhandlungen wird bei

Wittgenstein von vertikalen Gestaltungsmechanismen ergänzt bzw. herausgefordert,

die tendenziell an sujetlose Textarten wie Aufzählung und Sammlung denken lassen.40

Wie im vorvorigen Kapitel bereits in Bezug auf Handke zitiert, erscheint der Tracta-

tusmit Ann Cottens Analyse der literarischen Listenform als »Liste von Sätzen«.41 David

G. Stern meint über das Buch: »it looks much more like an analytical table of contents

than a conventional philosophical text.«42 Nicht nur in der Satzfolge realisiert sich das

tabellarische Ordnungsparadigma, sondern auch direkt in den Tabellen der Sätze 4.31,

4.442 und 5.101, mit denen Wittgenstein »als Erster die Wahrheitsfunktionen durch

Wahrheitstafeln dargestellt hat.«43 Dieser Schematismus, der die Formeln von Freges

Begriffsschrift (1879) um eine Darstellungsmöglichkeit für den logischen Aussagenkalkül

erweitert, illustriert die Absicht der analytischen Philosophie, in ihrer Wiedergabe von

Axiomen möglichst ganz auf eine alphabetisch-grammatische Sprache zu verzichten,

deren Eigenlogik, wie Wittgenstein im Vorwort behauptet, nur zu Missverständnissen

führt. Dass er selbst, anders als etwa Whitehead und Russell mit ihren Principia Mathe-

matica (1910-1913), für seinen Beitrag zur Logik dennoch vornehmlich auf den sprach-

lichen Ausdruck vertraut, ja der literarischen Gestaltung des Tractatus besondere Auf-

merksamkeit widmet, verdeutlicht die Ambivalenz des Texts zwischen alphabetischer

und numerischer bzw. formelsprachlicher Ordnung.

Die Organisation eines philosophischen Texts entlang eines zahlenmäßigen Ablei-

tungssystems stellt keine Innovation des Tractatus dar. Wittgenstein orientiert sich da-

mit an einem von Russell und Whitehead in den Principia verwendeten Modell, das

auf Giuseppe Peano zurückgeht.44 Die Form seiner Abhandlung ist damit hochaktuell;

40 Friedlander meint, der Tractatus präsentiere »a form of enumeration« (Friedlander, Signs of Sense,

S. 14), Stenius betrachtet ihn als »collection of statements«. Stenius,Wittgenstein’s Tractatus, S. 1.

41 Darunter versteht sie »Anhäufungen von Sätzen, die untereinander durch bestimmte Paradigmen

verbunden sind, aber nicht syntagmatisch zusammenhängen, während sie als Sätze intern haupt-

sächlich syntagmatisch funktionieren.« Cotten, Nach der Welt, S. 25.

42 David G. Stern, »Wittgenstein’s Texts and Style«, in: Hans-Johann Glock, JohnHyman (Hg.), ACom-

panion to Wittgenstein, Chichester 2017, S. 41-55, hier: S. 41.

43 Holm Tetens,Wittgensteins »Tractatus«. Ein Kommentar, Stuttgart 2009, S. 53.

44 »Peano hatte dieses System erfunden, um an jeder Stelle eines Werkes neue Abschnitte einfügen

zu können, ohne die Nummerierung des Restes zu verändern.« Wolfgang Kienzler, »Die Sprache

des ›Tractatus‹: klar oder deutlich? Karl Kraus, Wittgenstein und die Frage der Terminologie«, in:

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Geschichten zerstören

zugleich unterhält sie Beziehungen zu älteren Traditionen, etwa nach Sussmans ei-

genwilliger Lesart, die die numerische Notation als Wittgensteins »twentieth-century

version of medieval text illumination«45 versteht. Parallelen zeigen sich auch zu den

Dialogsätzen, aus denen sich die sprachlogische Abhandlung De Grammatico des Früh-

scholastikers Anselm von Canterbury (1033-1109) zusammensetzt und deren Struktur in

Übersetzungen durch ein Nummernsystem dargestellt wird, dasWittgensteins Verfah-

ren entspricht.46 Die Bedeutung religiös geprägter Gestaltungs- und Ordnungsformen

betont dieser wiederholt selbst, etwa in der kryptischen Bemerkung: »Kultur ist eine

Ordensregel. Oder setzt doch eine Ordensregel voraus.«47 Im Sinne der Stufenfolge

des theatrum mundi lässt sich der Vorwortentwurf zu Wittgensteins zweitem Haupt-

werk, den Philosophischen Untersuchungen (postum 1953) interpretieren, der ein Konzept

von Kultur aus gewissermaßen scholastischer Perspektive entwickelt: »Die Kultur ist

gleichsam eine große Organisation, die jedem, der zu ihr gehört, seinen Platz anweist,

an dem er im Geist des Ganzen arbeiten kann, und seine Kraft kann mit großem Recht

an seinem Erfolg im Sinne des Ganzen gemessen werden.«48 Es liegt nahe, hier »An-

klänge an die Vorstellung von einer göttlich gefügten Weltordnung«49 zu vernehmen.

Mindestens so bedeutsam wie der religiöse ist der bürokratische Ordnungsdiskurs

für Thema und Form des Tractatus. Burghart Schmidt zufolge lässt sich Wittgensteins

Versuch, eine definitive Klärung der philosophischen Probleme vorzulegen, im Kontext

seines »Interesses an verwalteter Welt«50 begreifen. »Verwaltete Welt lechzt nämlich

nach der Eindeutigkeit ihrer Organisationsinstrumentarien und Organisationssyste-

me«51 – vielleicht ein Grund für die bürokratische bzw. juristische Nomenklatur der

wittgensteinschen Ontologie: »Fall« (1, S. 11), »Tatsache« (1.1, S. 11), »Sachverhalt« (2,

S. 11) und »Sachlage« (2.0121, S. 11) bilden das Vokabular, anhand dessen der Tractatus

seinen relationalen Weltbegriff darlegt und bemüht ist, die Herausforderungen, die

Kontingenz und Singularität des Falls an ein auf Allgemeinheit bedachtes System stel-

len, kasuistisch einzuhegen. Die nummerierte Folge von ontologischen und sprachphi-

losophischen Sätzen und Paragraphen wirkt typographisch, aber auch in der Apodiktik

ihrer Aussagen als Epiphänomen einer habsburgischen Verordnungsrhetorik.

Aufschlussreich erscheint der Vergleich von Wittgensteins Abhandlung mit einer

Dienstanweisung, die Wagner in ihrer Arbeit zur Verwaltungssprache als Beispiel für

bürokratische Textkonstruktion anführt; der Tractatus beginnt:

Gunter Gebauer, Fabian Goppelsröder, Jörg Volbers (Hg.), Wittgenstein – Philosophie als »Arbeit an

Einem selbst«,München 2009, S. 223-247, hier: S. 233.

45 Sussman, Kafka and Modern Philosophy, S. 70.

46 Vgl. Anselm of Canterbury, »De Grammatico (Dialogue on Literacy and the Literate)«, in: ders., The

Major Works, hg. v. Brian Davies u. G. R. Evans, Oxford u.a. 2008, S. 123-150.

47 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 568.

48 Wittgenstein, Zu einem Vorwort, S. 458.

49 Matthias Kroß, Klarheit als Selbstzweck. Wittgenstein über Philosophie, Religion, Ethik und Gewißheit,

Berlin 1993, S. 33.

50 Burghart Schmidt, »Wittgensteins Zeigemystik«, in: Schmidt-Dengler, Huber, Huter (Hg.), Witt-

genstein ›und‹, S. 57-67, hier: S. 58.

51 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 209

1    Die Welt ist alles, was der Fall ist.

1.1    Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsachen, nicht der Dinge.

1.11     Die Welt ist durch die Tatsachen bestimmt und dadurch, daß es alle Tatsachen

sind. (S. 11; kursiv im Orig.)

Wagners Beispiel lautet:

(1)     J e d e r G e s c h ä f t s v o r f a l l ist so schnell und so einfach wie möglich zu

erledigen.

(2)     S o f o r t s a c h e n sind unverzüglich, E i l s a c h e n vor den übrigen zu

bearbeiten. […]

(3)     F r i s t e n sind einzuhalten,

F r i s t v e r l ä n g e r u n g e n rechtzeitig zu beantragen.52

Der Kommentar, den Wagner dem Zitat voranstellt, scheint gleichermaßen die Bau-

form des Tractatus zu charakterisieren:

So sind z.B. Dienstanweisungen und Geschäftsordnungen Texte, deren Inhalt und Aus-

sage typisch begrenzt ist. Bestimmungwird anBestimmung gereiht, was zu einempar-

allelen, schematischen Bau der Sätze führt. Der Text muss vollständig, eindeutig und

übersichtlich, braucht aber nicht lebendig und abwechslungsreich zu sein.53

Parallelen zwischen philosophischer und dienstlicher ›Verordnung‹ sind ferner der uni-

verselle Anspruch – Wittgenstein setzt als erstes die Begriffe »Welt« und »alles«, die

Dienstanweisung beginnt mit »Jeder« – sowie die nicht nur formale, sondern auch in-

haltliche Betonung von Einfachheit, die im ersten Satz der Geschäftsordnung steht und

bei Wittgenstein nachgereicht wird.54 Beider Aufmerksamkeit gilt vorrangig der Insis-

tenz des »Falls«. Ihn »zu erledigen«, wie es in Wagners Beispieltext heißt, entspricht

auch den Absichten des Tractatus, der dieses Verb samt seiner latent aggressiven Fina-

lität wiederholt gebraucht; an einer Stelle »erledigt sich Russells Paradox« (3.333, S. 23),

an anderer »erledigt sich nun die Streitfrage, ›ob alle Relationen intern oder extern sei-

en‹.« (4.1251, S. 35) Mit beinahe bernhardscher Vehemenz schafft Wittgenstein in büro-

kratischem Duktus Kontroversen aus der Welt.

Die Position des Worts »Welt« in den ersten drei Tractatus-Sätzen entspricht Wag-

ners Beobachtung zur »Satzgliedstellung in Dienstanweisungen […], daß an der Satz-

spitze in der Regel ein Begriff steht, der thematisch den Gegenstand der nachfolgenden

52 Wagner,Die deutsche Verwaltungssprache der Gegenwart, S. 60.Wagner zitiert aus demAllgemeinen

Teil (GGO I) der westdeutschen GemeinsamenGeschäftsordnung der Bundesministerien, hg. v. Bundes-

ministerium des Innern, Bonn 1958, § 22. Wie bereits beim Bezug auf Wagners Untersuchung im

zweiten Kapitel vermerkt, produzieren ihre Textbeispiele aus der frühen Bundesrepublik in der

Verbindung mit der Literatur der Habsburgerzeit Anachronismen; rechtfertigend kann bloß gel-

tend gemachtwerden, dassWagner die überzeugendste Analyse verwaltungssprachlicher Formen

des Deutschen vorlegt und sich in Bezug auf deren Charakteristika eine gewisse historische Kon-

tinuität annehmen lässt.

53 Ebd., S. 59f.

54 »Die Lösungen der logischen Probleme müssen einfach sein, denn sie setzen den Standard der

Einfachheit.« (5.4541, S. 55).

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Geschichten zerstören

Bestimmungen nennt«.55 Seine anaphorische Wiederholung deutet zudem auf einen

Aspekt der Verwaltungssprache, der für Wittgensteins Abhandlung ebenfalls typisch

ist: die Vermeidung pronominaler Ersetzung. Wagner ergänzt ihre bereits im zweiten

Kapitel dieser Studie thematisierten Bestimmungen zum Nominalstil der Verwaltung

insofern, als dort im Vergleich zur nichtamtlichen Sprache ein Vorrang des Nomens

nicht nur gegenüber dem Verb, sondern auch gegenüber dem Pronomen bestehe;56

daraus zieht sie den Schluss:

Während das Nomen […] die gemeinte Person, den Gegenstand oder Begriff tatsäch-

lich nennt, bezieht sich das Pronomen nur auf bereits Gesagtes und daher Bekanntes,

setzt also voraus, daß der Inhalt aus dem Textzusammenhang erschlossen wird. Das

wird in amtlichen Texten möglichst vermieden, um die Klarheit und Eindeutigkeit der

Aussage nicht zu gefährden.57

Der Anfang des Tractatus illustriert Wittgensteins der Verordnungssprache analogen

Anspruch, auch formal eine »logische Klärung der Gedanken« (4.112, S. 32) zu betrei-

ben, die er als Zweck der Philosophie bestimmt; die Wiederholung des Nomens dient

rhetorisch der Erzeugung größtmöglicher praecisio. Dabei bedingt die Vermeidung des

Fürworts einerseits eine Aufwertung des Einzelsatzes, dessen Aussagekraft tendenziell

von den übrigen Elementen des Satzkontinuums entkoppelt wird; andererseits führt

die Prägnanz der Anapher, die auch spätere Sätze bestimmt,58 zu einer Bildung the-

matischer Cluster im Text, deren Elemente ihre Zusammengehörigkeit bereits mit der

Wiederholung des Anfangs demonstrieren.

55 Wagner,Die deutsche Verwaltungssprache der Gegenwart, S. 60. Der Tractatus teilt nicht nur Elemente

mit der Verwaltungssprache, sondern scheint auch Ähnlichkeiten zur österreichischen Tauwetter-

literatur zu besitzen – deren Listenpoetik wiederum auf amtliche Formen rekurriert. So erscheint

1785 eine erfolgreiche Broschüre Joseph Grossings mit dem Titel Unwahrscheinlichkeiten; wie Bodi

ausführt, handelt es sich bei dem Text um eine Sammlung von »50 kurzen, oft nur aus einem Satz

bestehenden Thesen. Schon der erste Paragraph gibt den Ton der ganzen Broschüre an«. Bodi,

Tauwetter in Wien, S. 266. Eine dankbare Pointe ist, dass Wittgenstein in einem der bereits zitier-

ten Briefe an Ficker verlegerische Zweifel an seinem Buch mit den Worten vorwegnimmt: »Wer

schreibt 60 Seiten starke Broschüren über philosophische Dinge?« Wittgenstein, Brief an Ludwig

von Ficker, vermutlich Mitte Oktober 1919, S. 32.

56 »Das Verhältnis von Nomen und Pronomen ist in verwaltungssprachlichen Texten gegenüber

dem der Allgemeinsprache verschoben. Nach Meier beträgt es im Durchschnitt in der Allge-

meinsprache 66 % : 34 %. In den verwaltungssprachlichen Texten wurde dagegen ein Verhältnis

von 82,6 % : 17,4 % gezählt; das bedeutet eine erhebliche Verschiebung zugunsten des Nomens.«

Wagner, Die deutsche Verwaltungssprache der Gegenwart, S. 33.

57 Ebd.

58 Etwa: »2.2   Das Bild hat mit dem Abgebildeten die logische Form der Abbildung gemein. /

2.201   Das Bild bildet die Wirklichkeit ab, indem es eine Möglichkeit des Bestehens und Nichtbe-

stehens von Sachverhalten darstellt. / 2.202   Das Bild stellt eine mögliche Sachlage im logischen

Raume dar. / 2.203   Das Bild enthält die Möglichkeit einer Sachlage, die es darstellt. / 2.21   Das

Bild stimmtmit derWirklichkeit überein oder nicht; es ist richtig oder unrichtig, wahr oder falsch.

/ 2.22   Das Bild stellt dar, was es darstellt, unabhängig von seiner Wahr- oder Falschheit, durch

die Form der Abbildung.« (S. 16) Frappierend erscheint die Ähnlichkeit zwischen diesem anapho-

rischen Verfahren und den auf äußerste Klarheit zielenden Wiederholungen, die die pathologi-

schen Listen in Stifters Maltagebuch enthalten; vgl. Anm. 123 im 4. Kapitel dieses Buchs, S. 193.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 211

Metapoetik

Aus dem Thema der vorliegenden Arbeit ergibt sich die Frage, wie sich der Tractatus,

der Einfluss auf Texte einer antinarrativen Erzählliteratur ausübt, selbst zu narrativen

Verfahren verhält. Die Situierung der Abhandlung im Kontext österreichischer Struk-

turorientierung lässt vermuten, dass sie wenig mit erzählerischen Verfahren in der

Philosophie gemein hat, wie sie Koschorke etwa für Hegel und dessen Phänomenolo-

gie des Geistes (1806/1807) und die Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie (gehalten

1822-1831, postum veröffentlicht 1837) postuliert.59 Zweifellos wäre es ein philosophie-

geschichtlicher Kurzschluss, Wittgenstein als dezidierten Gegner Hegelscher Philoso-

phie zu adressieren;60 tatsächlich sind es aber strukturelle Grundelemente philosophi-

scher Narration, wie sie der Preuße »als geschichtsphilosophische[r] Erzähler«61 ein-

hundert Jahre zuvor für sein »große[s] Epos der europäischen Moderne«62 gebraucht,

die Wittgenstein im Rahmen seiner Überlegungen zu Philosophie und Logik verwirft.

Das betrifft zum einen das Problem der Kohärenz. Während eine Philosophie à la

Hegel als »Meister der Synthese«63 die Stiftung von Zusammenhängen bezweckt, aus

denen sich ein narratives Kontinuum ableiten lässt, definiert sich Wittgenstein als Phi-

losoph der Differenz: »Mir scheint, Hegel will immer sagen, daß Dinge, die verschie-

den aussehen, in Wirklichkeit gleich sind, während es mir um den Nachweis geht, daß

Dinge, die gleich aussehen, in Wirklichkeit verschieden sind.«64 Die Reflexion des Ver-

hältnisses von Sprache und Welt bedingt darüber hinaus eine Entdynamisierung des

Dargestellten, indem die Selbstbespiegelung des Erkenntnismediums eine Durchsicht

auf die Schilderung philosophischer Ereignisse verstellt; Steinlechner führt dies in Be-

zug auf eine von Wittgenstein beeinflusste Literatur aus:

59 Vgl. Koschorke, Hegel und wir. Koschorke, der seine narratologische Lektüre als »mit dem geläufi-

gen Hegel-Bild unverträgliche[n] Ansatz« (ebd., S. 45) bezeichnet, bezieht Hegels Erzählung vom

Weltgeist auf das Subjektentfaltungskonzept der Weimarer Klassik und zitiert dazu aus Goethes

WilhelmMeisters Lehrjahre (vgl. ebd., S. 89). Dabei thematisiert er nicht, dass diese Perspektive frü-

her bereits von Judith Butler eingenommen wird, die die Phänomenologie des Geistes ebenfalls als

Bildungsroman liest, indem sie darin »an optimistic narrative of adventure and edification« er-

kennt, »a pilgrimage of the spirit, and upon immediate scrutiny, it is unclear howHegel’s narrative

structure argues themetaphysical case hewants tomake«. Judith Butler, Subjects of Desire.Hegelian

Reflections in Twentieth-Century France, New York 1999, S. 17. Auch Peter Bürger interpretiert Hegel

alsMythopoeten, indemer das Kapitel »Herrschaft und Knechtschaft« aus der Phänomenologie nar-

ratologisch deutet; so bestehe das Spezifikum der Herr-Knecht-Erzählung darin, »daß Hegel nicht

in den Formen einer alten Erzählung denkt, sondern eine neue schafft.« Peter Bürger, Ursprung des

postmodernen Denkens, Weilerswist 2000, S. 22.

60 Tatsächlich lässt sich behaupten, Wittgenstein als vermeintlicher Exponent einer sich zu Be-

ginn des 20. Jahrhunderts konstituierenden analytischen Philosophietradition konfrontiere de-

ren Grundsätze im Gegenteil mit traditionell ›kontinentalen‹ Konzepten von System und Ganz-

heit; vgl. zur Diskussion Jakub Mácha, Alexander Berg (Hg.),Wittgenstein and Hegel. Reevaluation

of Difference, Berlin 2019.

61 Koschorke, Hegel und wir, S. 45.

62 Ebd., S. 24.

63 Ebd., S. 47.

64 M. O’C. Drury, »Gespräche mit Wittgenstein«, in: Rush Rhees (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Porträts

und Gespräche, Frankfurt a.M. 1987, S. 142-235, hier: S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Geschichten zerstören

War es eine der altgewohnten Gesetzlichkeiten erzählender Literatur, daß deren Rede

sich entwickeln und fortschreiten muß – indem sie Spannung, Verdichtung, Stringenz

erzeugt, einen Plot, ein deskriptives Panorama, eine narrative Kurve entwirft und so ei-

ne Ausdehnung zurücklegt – so folgt nun als eine der neuen Strategien das Reden auf der

Stelle (undmit ihm die Unterwanderung der herkömmlichen Ökonomie des Sprachge-

brauchs).65

Wittgensteins ordozentrische Philosophie hat kein Interesse an narrativem Fortschritt:

»Die logischen Sätze beschreiben das Gerüst der Welt, oder vielmehr, sie stellen es dar.

Sie ›handeln‹ von nichts.« (6.124, S. 74) Damit verbunden ist der Zweifel an der Subjekt-

förmigkeit eines Wesens, das die »Ausdehnung« (Steinlechner) einer philosophischen

Erzählung vollzöge – während sich bei Hegel der Weltgeist als »personifizierter ›Geist

der Erzählung‹«66 auf eine »Heldenreise«67 von Kontinent zu Kontinent begibt, um en-

telechisch zu sich selbst zu kommen, formuliert noch der späte Wittgenstein seine Ab-

lehnung des »unnötige[n]« und »dumme[n] Anthropomorphismus«.68

Schließlich wendet sich der Tractatus gegen kausale Verknüpfungsmechanismen,

wie sie narrative Konstruktionen in der Philosophie ebenso wie in der Literatur oder

Alltagssprache strukturieren und eine Folgerichtigkeit von Ereignissen implizieren, die

tatsächlich den Schlussverfahren der Logik vorbehalten bleibe: »Die Ereignisse der Zu-

kunft können wir nicht aus den gegenwärtigen erschließen« (5.1361, S. 48; kursiv im

Orig.), weshalb gelte: »Der Glaube an den Kausalnexus ist der Aberglaube.« (ebd., kursiv

im Orig.)69 Er ist gleichsam »die allgemeine Form jeden möglichen Aberglaubens«,70

insofern er das Vertrauen in alle Erklärungsmuster umfasst, die die Kontingenz oder

intentionale Verfertigung eines Ereigniszusammenhangs unter dem Deckmantel kau-

saler Konsequenz verbergen.71

65 Steinlechner, Der umständlichere Weg, S. 161; kursiv im Orig.

66 Koschorke, Hegel und wir, S. 67.

67 Ebd., S. 126.

68 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 551.

69 Vgl. auch Satz 6.37: »Einen Zwang, nach dem Eines geschehen müßte, weil etwas anderes gesche-

hen ist, gibt es nicht. Es gibt nur eine logische Notwendigkeit.« (S. 81; kursiv im Orig.).

70 Richard Raatzsch, LudwigWittgenstein zur Einführung, Hamburg 2008, S. 81.

71 Die Kausalitätskritik, die sich einer solchen »perspektivische[n] Verkürzung des Verstandes« (Mu-

sil, Der Mann ohne Eigenschaften, Bd. 1, S. 650) entgegenstellt, findet sich literarisch einige Jahre

nach Erscheinen des Tractatus bei Musil ausgesprochen; vgl. die bereits zitierte Stelle, die meis-

tenMenschen liebten »das ordentliche Nacheinander von Tatsachen, weil es einer Notwendigkeit

gleichsieht«. Ebd. Ebenfalls bereits zitiert wurde Adornos Charakterisierung der »Literarischen Di-

lettanten«, die das gleiche Phänomen betrifft: »Ihre Produkte haken die Sätze durch logische Par-

tikeln ineinander, ohne daß die von jenen behauptete logische Beziehung waltete.« Adorno, Satz-

zeichen, S. 108. Hinsichtlich der Parallele zwischen Wittgenstein und Musil fällt auf, dass der Trac-

tatus geradezu das philosophische Fundament zum Möglichkeitssinn (vgl. Musil, Der Mann ohne

Eigenschaften, Bd. 1, S. 16ff. [Kap. »Wenn es Wirklichkeitssinn gibt, muß es auch Möglichkeitssinn

geben«] et passim), Musils poetologischem Zentralbegriff, liefert: »Alles, was wir sehen, könn-

te auch anders sein. / Alles, was wir überhaupt beschreiben können, könnte auch anders sein. /

Es gibt keine Ordnung der Dinge a priori.« (5.634, S. 68) Im Mann ohne Eigenschaften berichtet der

Erzähler von einer blasphemischen Wittgenstein-Paraphrase der Hauptfigur Ulrich: »Als Schüler

hatte er in einemAufsatz geschrieben: ›Gottmacht dieWelt unddenkt dabei, es könnte ebensogut

anders sein.‹« Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, Bd. 1, S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 213

Demgegenüber etabliert der Tractatus einen eigenen Zugang zum Wesen von logi-

schen, d.h. Zusammenhängen an sich, der in die Formulierung einer Art Metapoetik

mündet. Seine Ontologie ist eine relationale: »Die Welt ist die Gesamtheit der Tatsa-

chen, nicht der Dinge.« (1.1, S. 11) Sie interessiert sich weniger für die atomare Ebene

der Gegenstände als nicht zusammengesetzter »Substanz der Welt« (2.021, S. 13)72 als

für die molekulare Verbindung von Dingen in Sachverhalten (vgl. 2.01, S. 11), wobei die

Summe bestehender Sachverhalte als Tatsachen die Welt bildet (vgl. 1-2.01, S. 11). Zur

näheren Bestimmung der Dingverknüpfung heißt es: »Im Sachverhalt hängen die Ge-

genstände ineinander,wie die Glieder einer Kette.« (2.03, S. 14) Später definiert der Trac-

tatus den Elementarsatz als »ein[en] Zusammenhang, eine Verkettung, von Namen.«

(4.22, S. 38)

Neben diesen Bestimmungen, die an das im vorigen Kapitel diskutierte Motiv der

catena aurea anschließen, präsentiert Wittgensteins philosophische Poetik logischer Re-

lationen weitere Sätze, die sich als ›Destillate‹ aristotelischer Gedanken zum Hand-

lungskontinuum lesen lassen: »Wir können das allgemeine Glied der Formenreihe be-

stimmen, indem wir ihr erstes Glied angeben und die allgemeine Form der Operation,

welche das folgende Glied aus dem vorhergehenden Satz erzeugt.« (4.1273, S. 37f.) Die

Wahrheitsfunktionen, mit denen sich der Text ausgehend von den Forschungen Fre-

ges, Russells und Whiteheads beschäftigt, lassen »sich in Reihen ordnen.« (5.1, S. 46;

vgl. 4.45, S. 42)73 Er konzipiert die Logik als »ein Gebiet von Fragen […], deren Antwor-

ten – a priori – symmetrisch, und zu einem abgeschlossenen, regelmäßigen Gebilde

vereint liegen.« (5.4541, S. 55) Die Regularität der Logik – auch im Sinne sujetloser ›Ge-

setzestreue‹ –74 ist zugleich ein Textideal, das die Abhandlung vorgeblich in der eigenen

Form realisiert.

Das ›Gesetz‹, nach dem sich die Abgeschlossenheit undRegelmäßigkeit des Tractatus

zu richten behauptet, ist in der einzigen Fußnote des Texts niedergelegt. Die Anmer-

kung zu Satz 1 erläutert die zahlenmäßige Ordnung der Satzfolge: »Die Dezimalzah-

len als Nummern der einzelnen Sätze deuten das logische Gewicht der Sätze an, den

Nachdruck, der auf ihnen in meiner Darstellung liegt. Die Sätze n.1, n.2, n.3 etc. sind

Bemerkungen zum Satze No. n; die Sätze n.m1, n.m2 etc. Bemerkungen zum Satze

No. n.m; und so weiter.« (S. 11) Dass ein Verhältnis der Analogie zwischen dem Tracta-

tus als aus Sätzen konstruiertem logischen Text und logischen Sätzen als Gegenstand

seiner Untersuchung besteht, zeigt sich daran, dass die vorangestellte Lektürehilfe wie

die frühe Antwort auf eine spätere Bemerkung wirkt, die sich auf das Verhältnis von

logischen Sätzen und Elementarsätzen bezieht: »Es frägt sich hier, wie kommt der Satz-

72 Auch diese Substanz besteht nicht in der Vereinzelung dinghafter Elemente, sondern nur als Re-

lation: »so können wir uns keinen Gegenstand außerhalb der Möglichkeit seiner Verbindung mit

anderen denken.« (2.0121, S. 12; kursiv im Orig.).

73 Vgl. zum gegenwärtig in den Kulturwissenschaften virulenten Begriff der Reihe und seinermathe-

matischen Grundlage Julia Mierbach, »Die Reihe. Zurmathematischen Poetik einer Denkfigur um

1800 (Goethe, Schelling, Herbart, Novalis)«, in: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft

und Geistesgeschichte 92 (2018), S. 377-427.

74 Vgl. Satz 6.361: »Nur gesetzmäßige Zusammenhänge sind denkbar.« (S. 80; kursiv im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Geschichten zerstören

verband zustande.« (4.221, S. 38)75 Nachdem das Ziel des Buchs, die »allgemeine Form

der Wahrheitsfunktion«, also »die allgemeine Form des Satzes« (6, S. 69) anzugeben,

erreicht und zudem die »allgemeine Form der Operation Ω‹ (η)« (6.01, S. 69) bestimmt

ist, folgt das Resümee: »Das ist die allgemeinste Form des Überganges von einem Satz

zum anderen.« (6.01, S. 69) Es bestätigt den Gewinn einer Erkenntnis auf dem Gebiet

der Logik, die in Bezug auf die Textgestalt des Tractatus bereits am Anfang steht.

Die Auseinandersetzung mit der Satzfolge des Tractatus verleitet zur Formulierung

tautologischerTheoreme, die der Komplexität des Texts und damit –wohl auch inWitt-

gensteins Verständnis – einer literarischen Philosophie nicht gerecht werden, die ihre

Konzepte in Relation zur eigenen Gestaltung entwirft. Das gilt z.B. für den Vorschlag,

»den Tractatus nicht als eine mehr oder weniger kohärente Sammlung von Behauptun-

gen, sondern als ein System von aufeinander aufgebauten definitionsartigen Sätzen

und aus diesen gezogenen Folgerungen zu betrachten.«76 Einer solchen quasi identi-

fikatorischen Lektüre entgeht die ambivalente Qualität des Texts, auf die sich Holm

Tetens’ saloppe Einsicht bezieht, man dürfe »Wittgenstein nicht zu viel durchgehen

lassen.«77

Gegenüber der Betonung geschlossener Systematizität des Tractatus gelangt eine

Reihe von Untersuchungen zu der Einsicht, Wittgensteins Abhandlung sei wesentlich

durch unterschiedliche Formen von Inkonsistenz bestimmt – einer Inkonsistenz, mit-

tels derer sich der Text im Verständnis dieses Buchs den Kohärenz- und Kontinuitäts-

postulaten seiner logischen Erörterung widersetzt. In diese Richtung zielen Bemerkun-

gen wie dieManfred Franks, der »Mythos vonWittgenstein als dem strengen Gliederer«

sei »inzwischen längst durchschaut«;78 McGuinness beobachtet im Tractatus »someti-

mes puzzling transitions of thought« als »part of its commentary on itself«,79 Matthias

Kroß meint, es ließen sich trotz des »Ordnungsschemas in der Verkettung der Gedan-

ken Brüche, Überschneidungen, Wiederholungen und unvermittelte Wendungen nicht

übersehen«80 und Sussman hält fest: »Wittgenstein’s pretensions to exactitude and to-

talization are avowedly ironic.«81

Die Autoren orientieren ihre tendenziell dekonstruktiven Tractatus-Lektüren an un-

terschiedlichen Beobachtungen, die sich nicht alle mit dem Erkenntnisinteresse des

vorliegenden Kapitels decken. Dennoch erscheint es lohnend, zunächst bei Kroß‹ Beob-

achtung der Brüche zu verweilen, die er im Tractatus als Widerspruch zum Ordnungs-

schema wahrnimmt. Der Begriff des Bruchs etabliert – neben dem Interesse an der

75 Sie lässt sich ebenso im Zusammenhang mit der Behauptung lesen: »Die Strukturen der Sätze

stehen in internen Beziehungen zu einander.« (5.2, S. 50).

76 VerenaMayer, »Der Tractatus als System«, in:WilhelmVossenkuhl (Hg.), LudwigWittgenstein. Trac-

tatus logico-philosophicus, Berlin 2001, S. 11-33, hier: S. 12. DenHinweis auf die Aporie des angestreb-

ten Unterfangens verstecktMayer in einer Fußnote: »Obwohl der Tractatus kein deduktives System

im üblichen Sinn ist, benutze ich im folgenden der Einfachheit halber die entsprechende Termi-

nologie.« Ebd.

77 Tetens,Wittgensteins »Tractatus«, S. 97.

78 Manfred Frank, »Wittgensteins Gang in die Dichtung«, in: ders., Gianfranco Soldati,Wittgenstein.

Literat und Philosoph, Pfullingen 1989, S. 7-72, hier: S. 43.

79 McGuinness,Wittgenstein: A Life, S. 302.

80 Kroß, Klarheit als Selbstzweck, S. 13.

81 Sussman, Kafka and Modern Philosophy, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 215

»allgemeinen Form des Satzes«, das Stifter teilt, und der gemeinsamen Abneigung ge-

genÜberraschungen –82 eine Verbindung zwischenWittgensteins Abhandlung und der

Textualität des Nachsommers. Beide ähneln einander in ihrer subtilen Unterminierung

von Einheitsphantasmen und Emphasen der Lückenlosigkeit, die sich in Stifters Ro-

man in der Insistenz von thematischen und formalen Brüchen manifestiert, die vom

Text und seinen Figuren mühsam kaschiert und mit allerlei Supplementen aufgefüllt

werden. Insofern ist Wittgensteins rückblickender Spott über den Tractatus aufschluss-

reich: »Mein Buch die log.phil. Abhandlung enthält neben gutem & echtem auch Kitsch

d.h. Stellen mit denen ich die Lücken ausgefüllt habe […].Wie viel von dem Buch solche

Stellen sind weiß ich nicht & es ist schwer es jetzt gerecht zu schätzen.«83

Das vorige Kapitel hat den Nachsommer insofern als »schizoid type of narration«84

charakterisiert, als darin zwei unterschiedliche enunziative Modi teils scharf kontras-

tiert würden. Bezüglich einer verwandten Charakteristik des Tractatus meint Perloff:

»what is uniquely Wittgensteinian is the sudden break, the lack of connection, between

two kinds of operation«, nämlich zwischen »dry passages of logical analysis« und »med-

82 Tractatus-Satz 4.5 definiert: »Es ist klar, daß bei der Beschreibung der allgemeinsten Satzform nur

ihr Wesentliches beschrieben werden darf, – sonst wäre sie nämlich nicht die allgemeinste. Daß

es eine allgemeine Satzform gibt, wird dadurch bewiesen, daß es keinen Satz geben darf, dessen

Formmannicht hätte voraussehen (d.h. konstruieren) können. Die allgemeine Formdes Satzes ist:

Es verhält sich so und so.« (S. 45; kursiv im Orig.) Es erscheint nicht allzu abwegig, hier Merkmale

der Nachsommer-Poetik auszumachen, die Stifter als Wittgensteinianer avant la lettre erscheinen

lassen:Wittgensteins »Es verhält sich so und so« entspricht den im vorigen Kapitel zitierten Sätzen

einer sujetlosen narrativenOntologie: »Allgemeinwurde von allgemeinen und gewöhnlichenDin-

gen geredet, und das Gespräch ging bald zwischen einzelnen bald zwischen mehreren Personen

hin undwider« (Stifter,DerNachsommer, S. 474), »ImGartenwar es so,wie es bei einer größerenAn-

zahl von Gästen in ähnlichen Fällen immer zu sein pflegt« (ebd., S. 474f.) sowie der Formulierung

einer Essenz dieser Sätze: »Es war so, wie es immer ist.« S. 165 dieses Buchs. Es scheint, als strebe

Stifters Prosa nach einer allgemeinen Form des Satzes im Erzähltext, gleichsam nach der Wieder-

gabe von narrativen Variablen, für die kein individuelles Personal zu figurieren braucht, wie auch

die geschilderten Handlungen keinen konkreten Ereignischarakter besitzen, sondern das Struk-

turmodell für Abläufe darstellen, diemit logischer Stringenz iteriert werden.DerNachsommer prä-

sentiert das Ideal eines Satzes, dessen Reinheit und Allgemeinheit den Kontakt zu den Tatsachen

der Welt vermeidet, indem er keine – in Wittgensteins Sinne »naturwissenschaftlichen« – Aussa-

gen über Konkreta trifft, sondern in poetischer Logizität verharrt. Die Irritation, die von solchen

Sätzen ausgeht, lässt sich mit Wittgensteins Konzept der Unsinnigkeit logischer Sätze begreiflich

machen, die die Grammatik einer auf Reales gemünzten Sprache auf logische Abstrakta übertra-

gen. Wenn es in Satz 4.5 heißt, »daß es keinen Satz geben darf, dessen Form man nicht hätte vor-

aussehen (d.h. konstruieren) können«, so klingt darin zudem Stifters Anti-Überraschungspoetik

an;weitere Zitatstellen bestätigendie Bedeutungdes Ereignisausschlusses fürWittgensteins Kon-

zept von Logik: »Darum kann es in der Logik auch nieÜberraschungen geben.« (6.1251, S. 74; kursiv

imOrig.) »In der Logik sind ProzeßundResultat äquivalent. (DarumkeineÜberraschung.)« (6.1261,

S. 75) Unvorhersehbarkeit hat weder in Stifters noch inWittgensteins Streben nach Allgemeinheit

einen Platz; vielleicht werden beider Texte gerade deshalb vom Gespenst des Falls heimgesucht,

in dem das Beunruhigende der Kontingenz Gestalt gewinnt.

83 Wittgenstein,Wittgenstein’s Nachlass, Manuskript 183, S. 30 verso – S. 31 recto (Eintragung vom 16.

Mai 1930).

84 Van Zuylen, Difficulty as an Aesthetic Principle, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Geschichten zerstören

itations on desire and will«.85 Der Text als ganzer endet mit einem Abbruch. Folgt man

Christian E. Erbachers rhetorischer Analyse des Tractatus, die ihn als »große kreisför-

mige Struktur (periodus)«,86 mithin gleichsam als einen einzigen langen Satz auffasst,

so schließt Wittgenstein diesen mit einer notorischen Aposiopese: »Wovon man nicht

sprechen kann, darüber mußman schweigen.« (7, S. 85) Zwar impliziert bereits die Lei-

teranalogie des vorletzten Satzes,87 das logische Aussagevermögen des Texts habe sich

85 Perloff,Wittgenstein’s Ladder, S. 44. Die Differenz dieser beiden Orientierungen variiert Gabriel als

Unterschied der Rezeption: »Wenn von Wittgensteins ›Tractatus logico-philosophicus‹ die Rede

ist, dann denken die einen an Wahrheitstafeln der Logik und die anderen an schöne Sätze der

Literatur.« Gottfried Gabriel, Logik als Literatur?, S. 20. Aus Erinnerungen von Wittgensteins Stu-

dent Wolfe Mays geht hervor, dass in gewissem Sinn auch die stiftersche Dialektik von Fluss und

Stockung dessen Vorlesungen prägt: »He [Wittgenstein] used to sit in his deck chair and discuss

particular topics in an informal way. Since he did not use notes he frequently had mental blocks,

when he ran dry of bothwords and ideas, and therewere then embarrassing silences. During these

pauses he remained seated, jaw in hand, eyes closed, shaking his bent head slowly, an attitude

copied by some of his disciples. On such occasions I was never quite sure whether he had run out

of material, was off color, or was using these pauses for effect. […] It did seem that he had diffi-

culty in producing a connected lecture.«WolfeMays, »Recollections ofWittgenstein«, in: K. T. Fann

(Hg.), LudwigWittgenstein: TheMan andHis Philosophy, New York, NY 1967, S. 79-88, hier: S. 81. Dazu

passend betont David Antin die »Stapelung« von Beispielmaterial in Wittgensteins Vorlesungen,

die den Fluss einer linearen Argumentation blockiere: »Example was piled on example […]. But the

students were accustomed to a particular philosophical genre in which there is a single line to an

argument, no matter how ramified – a chain of consecutive connections they could hang onto.«

David Antin, »Wittgenstein Among the Poets«, in: Modernism/modernity 5 (1998), S. 149-166, hier:

S. 160.

86 Christian E. Erbacher, FormendesKlärens. Literarisch-philosophischeDarstellungsmittel inWittgensteins

Schriften, Münster 2015, S. 68; kursiv im Orig.

87 »Meine Sätze erläutern dadurch, daß sie der, welchermich versteht, am Ende als unsinnig erkennt,

wenn er durch sie – auf ihnen – über sie hinausgestiegen ist. (Er muß sozusagen die Leiter weg-

werfen, nachdem er auf ihr hinaufgestiegen ist.) Er muß diese Sätze überwinden, dann sieht er

die Welt richtig.« (6.54, S. 85) Hartnäckig hält sich in der Forschung die Ansicht, Wittgenstein be-

ziehe sich damit ausschließlich auf eine Metapher Fritz Mauthners, die dessen Beiträge zu einer

Kritik der Sprache (1901-1902) einleitet und die der Tractatus korrigierend abwandle: »Will ich em-

porklimmen in der Sprachkritik, die das wichtigste Geschäft des denkendenMenschen ist, somuß

ich die Sprache hinter mir und vormir und inmir vernichten von Schritt zu Schritt, somuß ich jede

Sprosse der Leiter zertrümmern, indem ich sie betrete. Wer folgen will, der zimmere die Spros-

sen wieder, um sie abermals zu zertrümmern.« Fritz Mauthner, Beiträge zu einer Kritik der Sprache,

3 Bde., Bd. 1 (Zur Sprache und zur Psychologie), Neudr. Frankfurt a.M. 1982, S. 2. Kaum Beachtung

findet hingegen, dass wahrscheinlich sowohl Mauthner als auch Wittgenstein – der wesentlich

von Schopenhauer beeinflusst ist und sich im Tractatus vonMauthners Konzepten distanziert: »Al-

le Philosophie ist ›Sprachkritik‹. (Allerdings nicht im Sinne Mauthners.)« (4.0031, S. 26) – das Bild

einer Stelle aus Die Welt als Wille und Vorstellung entlehnen: »Dem aber, der studiert, um Einsicht

zu erlangen, sind die Bücher und Studien bloß Sprossen der Leiter, auf der er zum Gipfel der Er-

kenntnis steigt: sobald eine Sprosse ihn umeinen Schritt gehoben hat, läßt er sie liegen. Die vielen

hingegen, welche studieren, um ihr Gedächtnis zu füllen, benutzen nicht die Sprossen der Leiter

zum Steigen, sondern nehmen sie ab und laden sie sich auf, um siemitzunehmen, sich freuend an

der zunehmenden Schwere der Last. Sie bleiben ewig unten, da sie das tragen, was sie hätte tragen

sollen.« Arthur Schopenhauer,DieWelt alsWille und Vorstellung, 2 Bde., textkr. bearb. u. hg. v.Wolf-

gang Freiherr von Löhneysen, Bd. 2, Frankfurt a.M./Leipzig 1996, S. 108 (Kap. 72 »Vom Verhältnis

der anschauenden zur abstrakten Erkenntnis«); kursiv im Orig. Später bezieht sich Wittgenstein

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 217

erschöpft, dennoch fasziniert die unwirsche Sentenz als gegenüber der vorausgehen-

den Satzfülle unvermittelte Schlussfigur.

Ihren Zweck, das Ende der Abhandlung zu markieren, erfüllt sie zweifellos; Kroß,

der das Fehlen einer klaren Hierarchisierung der Hauptsätze 1 bis 7 konstatiert, meint:

»Verständlich erscheint allein die Schlußstellung von Satz 7, der wegen seines Gehal-

tes keiner weiteren ›Bemerkung‹ fähig ist und nach dem der Text sinnvoll nicht mehr

fortzusetzen ist.«88 Denkt man an Aristoteles’ Schema von Anfang, Mitte und Ende, so

erfüllt der Schlusssatz das Kriterium, dass »nach ihm nichts anderes mehr eintritt«89 –

eine Tatsache, die zugleich sein Thema und seine Form ist –, entspricht aber nicht der

Bestimmung, dass das Ende »natürlicherweise auf etwas anderes folgt«.90 Angesichts

seiner mangelnden Bindung an den vorangegangenen Text und der Abschneidung all

dessen, was potentiell noch sagbar gewesen wäre, stellt der Satz dar, was Wittgenstein

zuvor in der Stifter-Nachfolge als Inhalt logischer Sätze ausgeschlossen hat: eine Über-

raschung.91

Richtung der Logik / Logik der Richtung

Mit einemBlick in das Vorwort der PhilosophischenUntersuchungen lässt sich an die Über-

legungen zum Komplex von Zusammenhang und Lücke anschließen und Aufschluss

über die mutmaßlich diskontinuierliche Textdynamik des Tractatus gewinnen:

Ich habe diese Gedanken alle alsBemerkungen, kurze Absätze, niedergeschrieben.Manchmal

in längeren Ketten, über den gleichen Gegenstand, manchmal in raschem Wechsel von einem

Gebiet zum andern überspringend. – Meine Absicht war es von Anfang, alles dies einmal in ei-

nem Buche zusammenzufassen, von dessen Form ich mir zu verschiedenen Zeiten verschiedene

Vorstellungen machte. Wesentlich aber schien es mir, daß darin die Gedanken von einem Ge-

genstand zum andern in einer natürlichen und lückenlosen Folge fortschreiten sollten.

Nach manchen mißglückten Versuchen, meine Ergebnisse zu einem solchen Ganzen zusam-

menzuschweißen, sah ich ein, daß mir dies nie gelingen würde. Daß das Beste, was ich schrei-

ben konnte, immer nur philosophische Bemerkungen bleiben würden; daß meine Gedanken

bald erlahmten,wenn ich versuchte, sie, gegen ihre natürliche Neigung, in einer Richtungwei-

terzuzwingen.92

abermals auf das Gleichnis, um endgültig damit abzuschließen – es gewissermaßen zu »erledi-

gen«: »Wenn der Ort, zu dem ich gelangen will, nur auf einer Leiter zu ersteigen wäre, gäbe ich es

auf, dahin zu gelangen. Denn dort, wo ich wirklich hin muß, dort muß ich eigentlich schon sein.

Was auf einer Leiter erreichbar ist, interessiertmich nicht.«Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen,

S. 460.

88 Kroß, Klarheit als Selbstzweck, S. 20.

89 Aristoteles, Poetik, S. 25 (7. Kap.).

90 Ebd.

91 »The end, onemight say, comes to the reader as a shocking, unassimilable surprise after the seem-

ingly continuous progress of the text.« Friedlander, Signs of Sense, S. xv.

92 Ludwig Wittgenstein, »Philosophische Untersuchungen«, in: ders.,Werkausgabe, Bd. 1, S. 225-580,

hier: S. 231; kursiv im Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Geschichten zerstören

Wesentliche poetologische Begriffe: die Kette, die natürliche und lückenlose Folge, das

Fortschreiten, das Ganze, treten hier wieder auf. Wittgenstein gesteht im Vorwort der

Untersuchungen, an denen er 15 Jahre nach Erscheinen des Tractatus zu arbeiten beginnt,

sein Verfehlen einer geschlossenen, systematischen Textform und bekennt sich zu einer

offenen, unsystematischen. Umgekehrt impliziert die produktionsästhetische Selbst-

auskunft über den späten Text, dass das Frühwerk noch dem Ideal kohärenter Linearität

verpflichtet ist; deren vermeintliche Natürlichkeit trägt jedoch deutliche Spuren des ar-

tifiziellen »Zusammenschweißens«, das zur Erzeugung eines »Ganzen« notwendig ist.

Der Abschnitt enthält noch weitere Begriffe, die Aufschluss über dieWeise versprechen,

in der der Tractatus die Aporie aristotelischer Kohärenz und Linearität inszeniert.

So stellt sich die Frage nach den Konsequenzen, die sich aus »der augenscheinlich

so rigiden Gliederung durch das Numerierungssystem«93 für den Tractatus ergeben.

Es scheint z.B., als hielte sich der Text wiederholt nicht an die Bestimmung der ein-

leitenden Lektüreanweisung, die Nummern deuteten »das logische Gewicht der Sätze

an, den Nachdruck, der auf ihnen in meiner Darstellung liegt.« (S. 11) Dass seit den

einflussreichen Textkommentaren von Stenius und Max Black (beide 1964) die meis-

ten Studien die Dezimalnummerierung des Tractatus für »formally insufficient«94 hal-

ten, liegt einerseits an Anomalien wie Satz 4.0312: »Mein Grundgedanke ist, daß die

›logischen Konstanten‹ nicht vertreten. Daß sich die Logik der Tatsachen nicht vertre-

ten läßt.« (S. 29; kursiv im Orig.) Joachim Schulte schreibt über die dezimale Nachran-

gigkeit des Satzes, der behauptet, die Essenz des Texts zu enthalten, es sehe »so aus,

als hätte Wittgenstein diesen Gedanken nachgerade verstecken wollen.«95 Sein Inhalt

scheint gegen die formale Bevormundung des Satzes aufzubegehren96 bzw. umgekehrt

das Ordnungsschema des Texts das Geltungsbedürfnis des Satzes in den Hintergrund

der vierten Nachkommastelle zu drängen. Als Plädoyer des Texts selbst gegen die hy-

potaktische Subordination der Sätze entlang einer numerischen Ordnung führt Black

die Sätze 6.127 und 6.4 an: »Alle Sätze der Logik sind gleichberechtigt, es gibt unter ih-

nen nicht wesentlich Grundgesetze und abgeleitete Sätze« (S. 75), und »Alle Sätze sind

93 Joachim Schulte,Wittgenstein. Eine Einführung, Stuttgart 1989, S. 64.

94 Stenius, Wittgenstein’s Tractatus, S. 4. Black vermutet angesichts der Uneindeutigkeiten, die sich

aus der Zahlenreferenz ergeben, gar »a private joke at the reader’s expense.« Max Black, A compa-

nion to Wittgenstein’s »Tractatus«, Cambridge 1964, S. 2. Erbacher gibt eine Zusammenfassung der

Diskussionen um das Dezimalnummernsystem; vgl. Erbacher, Formen des Klärens, S. 44.

95 Schulte, Wittgenstein, S. 57. Daneben gibt es laut Stenius auch den Fall, dass dem logischen Zu-

sammenhang, der sich aus der Argumentation des Tractatus ergibt, keine numerische Verknüp-

fung entspricht: »It quite often happens that one has to look for explanations and remarks on a

given statement in places which have no numerical relation at all to the statement itself.« Stenius,

Wittgenstein’s Tractatus, S. 4.

96 Kroß beobachtet bezüglich des Verhältnisses von sog. Haupt- zu Nebensätzen, »daß die ›Bemer-

kungen‹, die in dennachgeordneten Sätzen ausgedrücktwerden, keineswegs als Konklusionenaus

diesen Hauptsätzen zu bezeichnen sind, sondern sich gegenüber ihrer numerischen Zuordnung

verselbständigen.« Kroß, Klarheit als Selbstzweck, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 219

gleichwertig« (S. 82), die die Möglichkeit negierten, selbst Teil eines hierarchisierten

Systems zu sein.97

Darüber hinaus werden bei genauer Betrachtung der Weise, in der der Tractatus

Satzreferenzen organisiert, Komplikationen erkennbar, die wesentlich mit zwei Begrif-

fen zu tun haben, dieWittgenstein imVorwort der PhilosophischenUntersuchungen nennt:

dem Sprung und der Richtung. Grundsätzlich stellt sich die Frage, wie der Tractatus zu

lesen ist – entweder in der Reihenfolge der Sätze, wie sie im Text angeordnet sind, oder

in der Reihenfolge seiner ›Hauptsätze‹ 1, 2, 3, 4, 5, 6 und 7, von denen aus sich wie in

einem Baumdiagramm beliebig entlang der dezimalen Gliederung absteigen lässt. Die

»konventionellen Lesegewohnheiten entsprechende, geradlinig fortschreitende Aneig-

nung«98 folgt der Prosa der Abhandlung in der Richtung ihres syntagmatischen Flusses

von links nach rechts und von oben nach unten; die alternative Lektüre vollführt in glei-

cher Richtung Sprünge von einem ganzzahligen Satz zum nächsten und ›klettert‹ dort

nach Bedarf in die Tiefe der Erläuterungen.

Dass dem Text mittels seiner numerischen Satzgliederung neben der syntagmati-

schen eine zweite Ordnungsdimension eingeschrieben ist, die zusätzlich paradigma-

tische Verbindungen schafft, indem sie gewisse Sätze zu Gruppen ordnet, sorgt nicht

nur für Sprünge, sondern auch für Umkehrungen der Leserichtung, um die Konstruk-

tion von logisch-philosophischem Sinn gemäß der Nummernfolge nachzuvollziehen.99

Ein Beispiel: Steht Satz 4.12721 (S. 37) im Satzkontinuum der üblichen Leserichtung ent-

sprechend zwischen den Sätzen 4.1271 und 4.1272, die ihm vorausgehen, sowie den Sät-

zen 4.1273 und 4.1274, die ihm folgen, so entspricht dieser dreiseitige Zusammenhang

(S. 36-38) nur einem und womöglich dem weniger relevanten Leseangebot der Satzver-

knüpfung. Das andere fordert dazu auf, sich von unten nach oben durch den Text zu

bewegen, dabei genau 60 Sätze zu ignorieren, die nicht zum Verweiszusammenhang

gehören, und mit vier Zwischenlandungen (4.1272, 4.127, 4.12 und 4.1) rückwärts über

12 Seiten hinweg zu springen, um punktgenau zu landen: Die sportliche Leserin macht

einen Satz über Sätze zu einem Satz über Sätze: »Der Gedanke ist der sinnvolle Satz.«

(4, S. 25)

Der grammatische Satzbezug beugt sich jedoch nicht ohne Weiteres dem Primat

der numerischen Ordnung, die die Lektüre rück- bzw. aufwärts katapultiert; der Text

steckt voller Interferenzen zwischen den beiden Verknüpfungslogiken, deren Irritati-

onspotenzial in Satzübergängen wie dem folgenden erkennbar wird:

97 Vgl. Black, A companion to Wittgenstein’s »Tractatus«, S. 2. Die bereits zitierte anaphorische Folge

von Sätzen beginnend mit »Das Bild« (Satz 2.2ff.) veranschaulicht, wie die sprachlich evozierte

Gleichförmigkeit von Sätzen deren unterschiedlicher numerischer Gewichtung opponiert.

98 Kroß, Klarheit als Selbstzweck, S. 19.

99 »Gegen die von Wittgenstein suggerierte logische Stringenz spricht […], daß der Leser, um die

Gedankenführung des Traktates zu verstehen, häufig gezwungen ist, die betreffenden Passagen

sowohl von oben nach unten wie von unten nach oben zu lesen«. Ebd, S. 20. Schulte meint: »Um

eine Übersicht über die Themen des Tractatus zu gewinnen, ist die Numerierung von Nutzen. An-

sonsten sollte man ihr mit Mißtrauen folgen und stets bedenken, daß das Buch nicht nur in einer

Richtung zu lesen ist.« Schulte,Wittgenstein, S. 57f.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Geschichten zerstören

2.022     Es ist offenbar, daß auch eine von der wirklichen noch so verschieden gedachte

Welt Etwas – eine Form – mit der wirklichen gemein haben muß.

2.023    Diese feste Form besteht eben aus den Gegenständen. (S. 13)

Stellen die beiden Sätze laut Fußnote zu Satz 1 voneinander unabhängige Erläuterun-

gen zu Satz 2.02 – »Der Gegenstand ist einfach« (S. 13) – dar, so unterhalten sie doch

ein grammatisches Verhältnis, das ohne bzw. gegen die Referenz auf 2.02 wirkt: »Die-

se« im zweiten bezieht sich deiktisch auf die »Form« aus dem ersten Satz und sorgt

dafür, dass 2.023 als reine Erläuterung zu 2.02 nicht verständlich wäre. Entsprechend

verhält es sich kurz darauf mit einem weiteren pronominalen Bezug:

2.024    Die Substanz ist das, was unabhängig von dem, was der Fall ist, besteht.

2.025    Sie ist Form und Inhalt. (S. 13f.)

Obwohl der zweite Satz offensichtlich eine Erläuterung des ersten bzw. des Begriffs

»Substanz« enthält, auf den sich das Personalpronomen »Sie« bezieht, trägt er nicht

die Nummer 2.0241, sondern ist ebenfalls Satz 2.02 zugeordnet.

Das Spannungsverhältnis zwischen grammatischer und numerischer Ordnung ist

konstitutives Merkmal des Texts, der darin strukturell dem Mit- Durch- und Gegen-

einander von syntagmatischem Folgeverhältnis und paradigmatischer Aufhäufung bei

Stifter ähnelt. Besonders deutlich wird die Konkurrenz zwischen syntaktischer Konti-

guität und zahlenmäßigem Ordnungsstreben an den beiden Sätzen, die die wesentli-

chen Bestimmungen des Tractatus zum »Satz« enthalten:

6    Die allgemeine Form der Wahrheitsfunktion ist: [p, ξ, N(ξ)].

Dies ist die allgemeine Form des Satzes.

6.001    Dies sagt nichts anderes, als daß jeder Satz ein Resultat der successiven An-

wendung der Operation N(ξ) auf die Elementarsätze ist. (S. 69)

Die dezimale Absetzung der Erläuterung entspricht nicht ihrer sprachlichen Anknüp-

fung an den vorangegangenen ›Hauptsatz‹; das Demonstrativpronomen berührt, was

zwei Nullen demonstrativ auf Distanz halten. Dazu fügt sich, dass der zweite Satz eine

allgemeinsprachliche Auflösung des formelsprachlichen Ausdrucks im ersten darstellt,

also auch thematisch mit der Differenz zwischen mathematischer und grammatischer

Referenzialisierung befasst ist.

Angesichts der hermeneutischen Verwicklungen, die sich aus dem Nummerie-

rungssystem für die Textgliederung und Leserichtung des Tractatus ergeben, hat einer

der logischen Quantoren, deren sich Wittgenstein im Rückgriff auf Whitehead und

Russell für die logische Notation seiner Abhandlung bedient, Sinnbildcharakter: ,

der sog. Disjunktor als Ausdruck eines »oder«-Verhältnisses,100 symbolisiert die Dis-

junktion der Referenzsysteme, die sich im Tractatus überlagern und den vorgeblichen

Anspruch des Texts auf eine linear zu erschließende Ganzheit subvertieren. Die Un-

entscheidbarkeit des oder dominiert seine Lektüre. Stenius schreibt im Zuge seiner

Auseinandersetzung mit der vorangestellten Leseanweisung: »Wittgenstein does not

100 Wittgenstein gebraucht den Disjunktor in Satz 5.101 für die tabellarische Darstellung von Wahr-

heitsfunktionen (vgl. S. 46) und reflektiert ihn u.a. in den Sätzen 5.1311 (S. 47), 5.42 (S. 53) und 5.515

(60).

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 221

follow his rule consistently – in so far as he follows any rule it is […] a different rule from

this one. But (thank heaven!) he does not keep consistently to any rule.«101 Der Tractatus

gibt sich eine Regel, um fortwährend dagegen zu verstoßen, und bekundet so die

Affinität zu einer Form der Überschreitung, die im Text umfassendere Präsenz hat als

die Sätze, die die sog. resolute Lektüre heranzieht, um seinen transgressiven Charakter

zu belegen.102 Aus beiden Perspektiven aber wird offenbar, dass sich Wittgensteins

Abhandlung in die Tradition einer österreichischen Transgressivität eingliedert, die

sich aus dem Ordnungstext heraus in Geltung setzt.

Der erlösende Satz

Mit der Beobachtung, es ließen sich verschiedene Antworten auf die Frage geben, die

der Tractatus selber stellt – »Es frägt sich hier, wie kommt der Satzverband zustande«

(4.221, S. 38) –, ist die Einsicht verbunden, dass der Text die Bedeutung des Einzelsatzes

101 Stenius,Wittgenstein’s Tractatus, S. 4.

102 Die resolute oder »therapeutische« Lesart des Tractatus, die von James Conant und Cora Diamond

geprägt und in der deutschsprachigen Philosophie v.a. von Logi Gunnarsson und Jörg Volbers ver-

treten wird, fordert dazu auf, die Bemerkung aus dem Vorwort, der Tractatus sei »kein Lehrbuch«

(S. 9; kursiv im Orig.) gemeinsam mit der Leitermetapher vom Ende des Texts als Absage an dok-

trinal verfestigten philosophischen Sinn zu verstehen.Wittgenstein sei es ernst damit, die eigenen

Sätzeüber Logik als unsinnig zu verwerfen; ihreUnsinnigkeit anzuerkennenunddennoch an ihrem

Sinn festzuhalten, bezeichnet Diamond als »chickening out«: »What counts as not chickening out

is then this, roughly: to throw the ladder away is, among other things, to throw away in the end

the attempt to take seriously the language of ›features of reality‹. To readWittgenstein himself as

not chickening out is to say that it is not, not really, his view that there are features of reality that

cannot be put into words but show themselves. What is his view is that that way of talking may

be useful or even for a time essential, but it is in the end to be let go of and honestly taken to be

real nonsense, plain nonsense, which we are not in the end to think of as corresponding to an in-

effable truth.« Cora Diamond, The Realistic Spirit.Wittgenstein, Philosophy, and theMind, Cambridge,

MA/London 1991, S. 181; kursiv im Orig. Nach Ansicht seiner resoluten Leser bietet der Tractatus

keine Theorie, sondern ist praktischer bzw. therapeutischer Natur: Sein »Anliegen besteht darin,

dem Leser etwas über sich selbst beizubringen – nämlich, daß er dazu neigt zu denken, daß ei-

nem Satz Sinn verliehen wurde, wenn dies gar nicht der Fall ist. Nach dieser Interpretation gibt es

keine wirkliche Erklärung dafür, warum einem Satz Sinn verliehen wurde. Die einzige Möglichkeit

zu zeigen, daß ihm kein Sinn verliehen wurde, besteht darin, sich auf die Illusion, daß ihm Sinn

verliehen wurde, einzulassen und sich anschließend zu korrigieren.« Logi Gunnarsson, Wittgen-

steins Leiter. Betrachtungen zum »Tractatus«, Berlin/Wien 2000, S. 88. Im Sinne der Überschreitung

oder Einebnung von Grenzen interpretiert Volbers diese Textstrategie: »Es wird deutlich, worin

sich diese Vorstellung [einer Philosophie als Tätigkeit, V.K.] von dem Begriff einer Philosophie als

Lehre unterscheidet. Nach der doktrinalen Auffassung ist es das Ziel der Philosophie, uns ein Re-

gelwerk an die Hand zu geben, mit dem wir die logische Syntax eines Satzes analysieren können.

[…] Immer ist die zu Grunde liegende Forderung, eine Grenze zu finden, und das heißt, etwas zu

entdecken oder zu erwerben; der Unterscheidung soll so Stabilität verliehen werden. Doch ge-

rade diese Forderung führt zu der aufgezeigten Inkohärenz, dass jede substantielle Behauptung

der Grenze sich selbst widersprechen muss. Die therapeutische Deutung verzichtet daher auf die

Idee einer substantiellen Grenze.« Jörg Volbers, »Philosophie als Lehre oder als Tätigkeit? Über ei-

ne neue Lesart des ›Tractatus‹«, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 31 (2006), S. 153-170, hier:

S. 162; kursiv im Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Geschichten zerstören

gegenüber dem Satzkontinuum stärkt. Dafür wurde bereits geltend gemacht, dass die

numerisch unterschiedenen Sätze auch typographisch voneinander abgesetzt sind;103

ausgehend von der Problematik des Dezimalschemas lässt sich ferner die These auf-

stellen, die Überstrukturierung der Satzverknüpfung bedinge zugleich deren Instabili-

tät, sodass größeres Gewicht auf dem singulären ›Satzereignis‹ liege als in einem nicht

nummerierten philosophischen Text. Stenius sieht darin einenGrund fürWittgensteins

Erfolg:

Part of the influence of the Tractatus can be traced to this disconnected form. […] the

statements in theTractatus are extremely quotable. Their aphoristic formmakes it easy

to extract a single statement from its context and regard it as a striking formulation

even of views which differ essentially fromWittgenstein’s own.104

Kroß zitiert in diesem Zusammenhang Kurt Bessers Wort vom Aphoristiker als einem

»Gegenspieler des Systems«.105 Georg Gimpls Eindruck wiederum, der Tractatus sei aus

»in sich autarke[n] Fertigteile[n]«106 konstruiert, lässt sich v.a. der sprachlichen Ver-

fasstheit seiner ›Hauptsätze‹ ablesen.

Das gilt einerseits für die mit ganzzahligen Ordnungsnummern versehenen Sät-

ze 1 bis 7. Aber auch einige mit nachrangigen Dezimalzahlen gekennzeichnete Sätze

sind einander durch eine spezifische Qualität verbunden, die aus dem Selbstbewusst-

sein der im Vorwort festgehaltenen Überzeugung abgeleitet ist: »Dagegen scheint mir die

W a h r h e i t der hier mitgeteilten Gedanken unantastbar und definitiv. Ich bin also der Mei-

nung, die Probleme im Wesentlichen gelöst zu haben.« (S. 10; kursiv im Orig.) Die Hybris

dieser Auffassung dokumentiert sich in Ausdrücken der Einheit, Ganzheit, Geschlos-

senheit, Übersichtlichkeit und Solidität, die, scheinbar auf das Objekt seiner Unter-

suchung bezogen, plötzlich den Tractatus selbst betreffen, der sich die Mehrdeutigkeit

seiner ›Großbegriffe‹ zunutze macht. So zielt etwa Satz 2.02: »Der Gegenstand ist ein-

fach« (S. 13),107 vorgeblich darauf ab, eine Reihe von Sätzen zum logischen Atomismus

103 Es mag das Erscheinungsbild eines Texts sein, dessen Druckseiten viel Weiß enthalten, das Suss-

man formulieren lässt, der Tractatus bestehe wesentlich aus »empty space«. Sussman, Kafka and

Modern Philosophy, S. 74.

104 Stenius,Wittgenstein’s Tractatus, S. 1. Joseph Margolis’ kritische Wittgenstein-Lektüre zielt in eine

ähnliche Richtung: »insgesamt ist es allzu leicht, ihn [Wittgenstein] tendenziös zu lesen« (Joseph

Margolis, »UnwahrscheinlicheAussichten für die Anwendung vonWittgensteins ›Methode‹ auf die

Ästhetik und die Philosophie der Kunst«, in: Gibson, Huemer [Hg.],Wittgenstein und die Literatur,

S. 471-507, hier: S. 472) – einVergehen, dessen sichwomöglich auch eine literaturwissenschaftliche

Aneignung der wittgensteinschen Frühschrift schuldig macht, die die philosophische Intention

des Texts oftmals vernachlässigt.

105 Kurt Besser, Die Problematik der aphoristischen Form bei Lichtenberg, Fr. Schlegel, Novalis und Nietzsche.

Ein Beitrag zur Psychologie des geistigen Schaffens, Berlin 1935, S. 135; zit.n. Kroß, Klarheit als Selbst-

zweck, S. 191.

106 Georg Gimpl, Form als Dementi. Text- und Strukturanalyse des Tractatus logico-philosophicus, Salzburg

(Diss.) 1980, S. 103; zit.n. Kroß, Klarheit als Selbstzweck, S. 190.

107 Die Dezimalzahl des Satzes ist ein weiteres Beispiel für die Inkonsequenz des Nummerierungs-

systems: Durch die Null um eine Stelle vom unmittelbaren Bezug auf Satz 2 – »Was der Fall ist,

die Tatsache, ist das Bestehen von Sachverhalten« (S. 11) – abgerückt und dennoch numerisch nur

an diesen geknüpft, ist er ohne Verbindung zu Satz 2.01, der den Gegenstandsbegriff einführt,

unverständlich.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 223

einzuleiten, konnotiert aber zugleich eine allgemeine Aussage über die philosophische

Beherrschbarkeit der Fragen, die sich der Text zu beantworten anschickt. Ähnlich liest

sich die Behauptung: »Das Feste, das Bestehende und der Gegenstand sind Eins« (2.027,

S. 14), die jene Apodiktik zur Schau stellt, die Russell wohl mit dem Vergleich meint, die

Aussagen des Tractatus läsen sich »as if it were a Czar’s ukase«.108

Zwei weitere Sätze enthalten poetologisch gelesen Aussagen über die Methodik ei-

nes solchen »aphoristischen – das heißt also […] eleganten und entschieden assertori-

schen«109 Satzgebrauchs, den sie zugleich vorführen: »Der einfachste Satz, der Elemen-

tarsatz, behauptet das Bestehen eines Sachverhaltes.« (4.21, S. 38) Die Aussageform der

Behauptung – Satz 4.21 ist selbst eine – erfährt im Tractatus, der »fast ausnahmslos aus

thetischen Sätzen [besteht]«,110 Reflexion und Überhöhung zugleich. Seine ›Hauptsät-

ze‹ sind gemäß des logischen Symbolausdrucks formuliert, den Frege in der Begriffs-

schrift aus waagerechtem Inhaltsstrich und senkrechtem Urteilsstrich konstruiert, um

eine Aussage darzustellen, deren Inhalt »mit behauptender Kraft«111 geäußert wird:

|— A

Ein weiteres Merkmal, das sich die assertorischen Sätze attestieren, behandelt Satz

5.134, dessenThema das Verhältnis von logischen Sätzen und Elementarsätzen ist: »Aus

einem Elementarsatz läßt sich kein anderer folgern.« (S. 48) Einzelne Sätze des Tracta-

tus haben den Anspruch, für sich allein zu stehen und aus sich allein heraus wirksam

zu werden, ohne in ihrer bündigen Strenge, ihrer »pristine seriousness«112 auf den er-

läuternden Beistand anderer angewiesen zu sein. Sie bilden rhetorische Fortifikatio-

nen gegen die Schwäche und Verwirrung philosophischen Denkens; ihr Verhältnis zur

Wahrheit ist epiphanischer Natur, es vertraut auf ein mystisches Aufscheinen der adae-

quatio intellectus ad rem in der gelungenen Wortverbindung.

Das gilt für keinen Satz so sehr wie für den ersten: »Die Welt ist alles, was der Fall

ist.« (S. 11) Sein Universalismus113 tritt mit großem Selbstvertrauen aus dem Schweigen

auf die Bühne des Texts. Er ist ein Satz im doppelten Sinne, insofern er einem wage-

108 Bertrand Russellzit.n. Ray Monk, LudwigWittgenstein. The Duty of Genius, London 1990, S. 156.

109 Joseph P. Stern, »Literarische Aspekte der Schriften Ludwig Wittgensteins«, in: Schmidt-Dengler,

Huber, Huter (Hg.),Wittgenstein ›und‹, S. 23-36, hier: S. 33; kursiv im Orig.

110 Kroß, Klarheit als Selbstzweck, S. 19.

111 Gottlob Frege, »Kurze Übersicht meiner logischen Lehren«, in: ders., Nachgelassene Schriften und

Wissenschaftlicher Briefwechsel, 2 Bde., hg. v. Hans Hermes, Friedrich Kambartel u. Friedrich Kaul-

bach, Bd 1 (Nachgelassene Schriften), Hamburg 21983, S. 213-218, hier: S. 214; vgl. zum »Urtheils-

strich« ders., »Begriffsschrift, eine der arithmetischen nachgebildete Formelsprache des reinen

Denkens«, in: ders., Begriffsschrift und andere Aufsätze, hg. v. Ignacio Angelelli, Darmstadt 21964,

S. 1-88, hier: S. 1ff.

112 Friedlander, Signs of Sense, S. 15.

113 »Was in den ersten Sätzen des Tractatus besonders auffällt, ist die häufige Verwendung von Ter-

mini wie ›alles‹, ›alle‹, ›Gesamtheit‹. […] Diese Betonung der Allgemeinheit bzw. der Zusammenfas-

sung durch ›alle‹ zu einer Gesamtheit taucht schon sehr früh in Wittgensteins Überlegungen auf.«

Dietmar von der Pfordten, »Zum Anfang von Wittgensteins ›Tractatus logico-philosophicus‹«, in:

Zeitschrift für philosophische Forschung 66 (2012), S. 75-96, hier: S. 83; kursiv im Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Geschichten zerstören

mutigen Sprung ins Ungewisse gleicht.114 Auch philosophiegeschichtlich verblüfft die

»striking nature«115 der ontologischen Eröffnung– »How can one start with theworld as

such, after Kant?«116 Der Übergang aus dem Nichts in das Etwas, der mit einer grund-

legenden, aber zunächst noch rätselhaften Erkenntnis über das Wesen der Wirklichkeit

verbunden ist, verleiht dem Satz die quasi-biblische Qualität eines »Es werde Licht (in

diesem Buch)«; BrianMcGuinness meint, der Tractatus beginne »with a sort of creation-

myth […]. Also, there is the impression of something revealed, as if some sage, some

Zarathustra, were speaking.«117 Auch der Fall als Genesis-Motiv deutet auf den biblisch-

mythologischen Kontext des Anfangs.

Im Hinblick auf aristotelische Kategorien erweckt die Souveränität des ersten Sat-

zes den Eindruck, den Aspekt diskontinuierlicher Selbstsetzung, den die Poetik dem

Anfang zuschreibt, betonen, dessen Zukunftsoffenheit aber negieren zu wollen: Der

Einsatz »[folgt] selbst nichtmit Notwendigkeit auf etwas anderes«118 –gleichzeitig lässt

sich seiner Lakonie, die Wittgensteins im Vorwort formuliertem »Sinn des Buches« ent-

spricht: »Was sich überhaupt sagen läßt, läßt sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann,

darüber muß man schweigen« (S. 9; kursiv im Orig.), ein gewisser Widerwille ablauschen,

mehr als nur das zu sagen. Dieser erste Satz ist keiner, »nach dem […] natürlicher-

weise etwas anderes eintritt oder entsteht.«119 Er entspricht damit symmetrisch der

mangelnden Bindung des letzten Satzes an den zwischen beiden liegenden Textkör-

per. Sein Unumstößlichkeitspathos impliziert, mit dem Auftakt sei das Entscheidende

bereits verkündet; und legt nahe, nach der ersten und zugleich endgültigen Aussage

zur relationalen Ontologie der Wirklichkeit wieder Finsternis und Stille über eine Welt

zu breiten, die bloß für einen Augenblick vom jähen Schein eines »unantastbar und

definitiv wahren« Satzes erleuchtet wurde.

Offenbar erfüllen der erste und weitere ›große‹ bzw. »schöne«120 oder »tiefe«121

Sätze des Tractatus einen spezifischen philosophischen Zweck. Ein weiterer Vorgriff

auf die Philosophischen Untersuchungen kann helfen, diese Funktion genauer zu bestim-

men; dabei erweist sich die in der Forschung unterrepräsentierte Kontinuität zwischen

Früh- und Spätwerk.WährendWittgenstein imVorwort zum Tractatus aus der »Wa h r -

h e i t der hier mitgeteilten Gedanken« folgert: Ich bin also der Meinung, die Probleme im We-

sentlichen gelöst zu haben« (S. 10; kursiv im Orig.), verkündet § 133 der Untersuchungen:

114 Vgl. das Wortspiel in Kraus’ Meta-Aphorismus: »Ein Aphorismus braucht nicht wahr zu sein, aber

er soll die Wahrheit überflügeln. Er muß mit einem Satz über sie hinauskommen.« Karl Kraus,

»Sprüche undWidersprüche«, in: ders.,Werke, Bd. 3, S. 11-178, hier: S. 117.

115 Friedlander, Signs of Sense, S. 21.

116 Ebd.

117 McGuinness, Wittgenstein: A Life, S. 299f. Friedlander spürt der Analogie zwischen Tractatus-

Struktur undbiblischemSchöpfungsbericht nach: »Consider awork that is divided into sevenparts,

that opens with the world as such, appearing out of nothing, and that ends with the withdrawal

and silence of the creator, after all that could be done has been done. If the seven parts were seven

mythical days, this might be called a story of creation, or be thought of in relation to the story of

creation in the first chapter of the book of Genesis.« Friedlander, Signs of Sense, S. 15.

118 Aristoteles, Poetik, S. 25 (7. Kap.).

119 Ebd.

120 Gabriel, Logik als Literatur, S. 21.

121 Wiener,Wittgensteins Einfluß auf die »Wiener Gruppe«, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 225

»die Klarheit, die wir anstreben, ist allerdings eine vollkommene. Aber das heißt nur,

daß die philosophischen Probleme vollkommen verschwinden sollen.«122 Darauf weiter:

Die eigentliche Entdeckung ist die, diemich fähigmacht, das Philosophieren abzubre-

chen, wann ich will. – Die die Philosophie zur Ruhe bringt, so daß sie nicht mehr von

Fragen gepeitscht wird, die sie selbst in Frage stellen. […]

Es gibt nicht eine Methode der Philosophie, wohl aber gibt es Methoden, gleichsam

verschiedene Therapien.123

Das Streben nach einer philosophischen Sprachform, die endgültige Klarheit schaffen

und die Philosophie, aber auch den Philosophen im Rahmen explizit therapeutischer

Maßnahmen von der Beklommenheit angesichts drängender metaphysischer Fragen

befreien soll, ist eine der wesentlichen Herausforderungen, denen sich Wittgenstein

zeitlebens stellt;124 einer Bemerkung im sog. Big Typescript zufolge ist es gar die we-

sentliche: »Wie ich Philosophie betreibe, ist es ihre ganze Aufgabe, den Ausdruck so zu

gestalten, dass gewisse Beunruhigungen//Probleme//verschwinden«.125 Positiv formu-

liert: »Friede in den Gedanken. Das ist das ersehnte Ziel dessen, der philosophiert.«126

Eugen Fischer widmet sich dem Zusammenhang von Philosophie undTherapie inWitt-

gensteins Arbeit und zeigt, wie häufig sich seine Notizen mit der Überwindung nega-

tiver Zustände auseinandersetzen: »Alleiniges Ziel von Wittgensteins philosophischer

Arbeit ist es demnach erklärtermaßen, philosophische ›Beunruhigung‹ (BT 409, 415, 416,

421, 431) bzw. ›Unruhe‹ (BT 431) zu beseitigen und so eine bestimmte Art von Gemüts-

ruhe zu erlangen.«127

Eine These dieses Kapitels lautet, dass die Bestimmung, für philosophische Ruhe

und Sicherheit zu sorgen, im Tractatus v.a. auf dem Behauptungsvermögen prägnanter

122 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 305 (§ 133); kursiv im Orig.

123 Ebd.; kursiv im Orig.

124 Laut Volbers argumentiert James C. Edwards »bereits 1979, dass die therapeutische Grundeinstel-

lungWittgensteinsDenken sein Leben lang bestimmte«. Volbers, Philosophie als Lehre oder als Tätig-

keit?, S. 153; vgl. James C. Edwards, Ethics without Philosophy.Wittgenstein and the Moral Life, Tampa,

FL 1982.

125 Wittgenstein,Wittgenstein’s Nachlass, Typoskript 213 (The Big Typescript), S. 421.

126 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 511.

127 Eugen Fischer, »Therapie als philosophisches Projekt«, in: Gebauer, Goppelsröder, Volbers (Hg.),

Wittgenstein – Philosophie als »Arbeit an Einem selbst«, S. 167-193, hier: S. 168. Wittgenstein konstru-

iert eine Analogie zwischen Philosophie, Medizin und Heilung auf der einen, philosophischem

Problem und Krankheit auf der anderen Seite: »Der Philosoph ist der, der in sich viele Krankheiten

des Verstandes heilenmuß«.Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 512. »Der Philosoph behan-

delt eine Frage; wie eine Krankheit.« Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 360 (§ 255).

Dabei begründet das therapeutische Vorhaben »nicht die Verwendung von Philosophie als einer

Art von Psychotherapie, sondern das Betreiben von Philosophie als einer Art von Therapie sui gene-

ris, besser charakterisiert als therapeutische Philosophie denn als philosophische Therapie – und

dabei doch ›therapeutisch‹ im wörtlichen Sinne des Wortes.« Fischer, Therapie als philosophisches

Projekt, S. 172; kursiv im Orig. Der Sammelband von Alice Crary und Rupert Read (Hg.), The New

Wittgenstein, London 2000, setzt sichmit einer Lesart auseinander, die sich auf diese ›Behandlung

philosophischer Krankheiten‹ bezieht undweniger auf den engeren Therapiebegriff der resoluten

Tractatus-Lektüre, der das Ende des Texts als Therapeutikum gegenMissverständnisse der Sprach-

logik auffasst.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Geschichten zerstören

Einzelsätze lastet. Ihrer souveränen Lakonie und Apodiktik kommt es zu, die Gespens-

ter zu vertreiben, in deren Gestalt die Unsicherheit über die Beschaffenheit der Realität

und des eigenen In-der-Welt-Seins den Philosophen heimsucht; von ihrer Pragmatik

erhofft sich der Text die rückstandslose Erledigung philosophischer Fragen undWider-

sprüche. Ein solches Ziel scheint jedoch das Vermögen der Philosophie in Richtung auf

das zu übersteigen, was Wittgenstein wechselnd »das Ethische« oder »das Mystische«

nennt128 und das seinem Brief an Ficker zufolge den inexistenten, aber wichtigeren

»zweite[n] Teil«129 des Tractatus darstellt.

Die Absicht der Sätze, das Gefühl130 von Ruhe und Frieden zu vermitteln, hängt of-

fenbar mit einem Erlebnis zusammen, das Wittgenstein in anderem Kontext schildert:

»Dies könnte man das Erlebnis der absoluten Sicherheit nennen. Damit meine ich den

Bewußtseinszustand, in dem man zu sagen neigt: ›Ich bin in Sicherheit, nichts kann

mir weh tun, egal, was passiert.‹«131 Zwar beschäftigt sich Wittgenstein im Vortrag über

Ethik (1929) mit der Unsinnigkeit einer solchen absoluten Aussage, die von der Bindung

an die Welt realer Ereignisse und Gefahren gelöst ist,132 markiert sie aber dennoch

128 JörgNeuenfeldmeint, dass »beiWittgenstein auf eigenartige Art undWeise die terminologischen

Grenzen der Begriffe Mystik, Ethik und Ästhetik verwischen.« Jörg Neuenfeld, »›Wovon man nicht

sprechen kann, darüber muß man schweigen‹. Die mystische Leerstelle in Wittgensteins ›Tracta-

tus‹«, in: Wiebke Amthor u.a. (Hg.), Profane Mystik? Andacht und Ekstase in Literatur und Philosophie

des 20. Jahrhunderts, Berlin 2002, S. 123-131, hier: S. 130. Vgl. zum Verhältnis der Begriffe Mystik

und Ethik Ulrich Arnswald, Anja Weiberg (Hg.), Der Denker als Seiltänzer. Ludwig Wittgenstein über

Religion, Mystik und Ethik, Düsseldorf 2001.

129 Wittgenstein, Brief an Ludwig von Ficker, Ende Oktober oder Anfang November 1919, S. 35.

130 Dass der Tractatus als vorgeblich rein vernunftbasiertes Satzgebilde über Fragen der Logik von

emotionalen, nicht- oder sogar antirationalen Rücksichten durchdrungen ist, zeigt die überra-

schendeHäufigkeit, mit der seine Sätze nach der erstenHälfte des Texts die Kategorie des Gefühls

adressieren; vgl. 4.1213 (S. 34), 4.411 (S. 40), 6.1223 (S. 73), 6.1232 (S. 74), 6.45 (S. 84), 6.52 (S. 85), 6.53

(S. 85).

131 Ludwig Wittgenstein, »Vortrag über Ethik«, in: ders., Vortrag über Ethik und andere kleine Schriften,

hg. u. übers. v. Joachim Schulte, Frankfurt a.M. 1989, S. 9-19, hier: S. 15; kursiv imOrig.Wittgenstein

schildert in diesem Vortrag Erlebnisse, in denen zum Ausdruck kommt, »was ich unter absolutem

oder ethischemWert verstehe.« Ebd., S. 14.

132 Der Begriff der Unsinnigkeit macht bereits im Tractatus auf einen Kategorienfehler philosophi-

schen Sprechens aufmerksam: »Die meisten Sätze und Fragen, welche über philosophische Dinge

geschriebenworden sind, sind nicht falsch, sondern unsinnig.Wir können daher Fragen dieser Art

überhaupt nicht beantworten, sondern nur ihre Unsinnigkeit feststellen. Die meisten Fragen und

Sätze der Philosophie beruhen darauf, daß wir unsere Sprachlogik nicht verstehen.« (4.003, S. 26)

DasMissverständnis bestehe darin, imMediumder Sprache, das demZweck diene, Aussagen über

konkrete Dinge der Wirklichkeit zu treffen, stattdessen Aussagen über das abstrakte Wesen der

Logik, mithin über die Aussagemechanismen der Sprache selbst treffen zu wollen; mit Bezug auf

Frege führt der Tractatus diesen Kategorienfehler aus: »So ist der variable Name ›x‹ das eigent-

liche Zeichen des Scheinbegriffes Gegenstand. Wo immer das Wort ›Gegenstand‹ (›Ding‹, ›Sache‹

etc.) richtig gebraucht wird, wird es in der Begriffsschrift durch den variablenNamen ausgedrückt.

[…] Wo immer es anders, also als eigentliches Begriffswort gebraucht wird, entstehen unsinnige

Scheinsätze. So kann man z.B. nicht sagen ›Es gibt Gegenstände‹, wie man etwa sagt: ›Es gibt Bü-

cher‹. Und ebenso wenig: ›Es gibt 100 Gegenstände‹ […]. Und es ist unsinnig, von der Anzahl aller

Gegenstände zu sprechen. Dasselbe gilt von den Worten ›Komplex‹, ›Tatsache‹, ›Funktion‹, ›Zahl‹

etc. Sie alle bezeichnen formale Begriffe«. (4.1272, S. 36; kursiv im Orig.) Das Missverständnis, die

Mechanismen logischer Verhältnisse aussagen zu wollen, statt anzuerkennen, dass sie sich ledig-

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 227

als Äußerung eines elementaren Bedürfnisses, das zudem eine religiöse Komponen-

te hat.133 Eine Anekdote unterstreicht die persönliche Bedeutung, die das »Erlebnis der

absoluten Sicherheit« fürWittgenstein besitzt, und weist zudem auf eine überraschende

Verbindung zum Wiener Volksstück:

Zufällig gibt es indirekte Hinweise […], daß Wittgenstein tatsächlich ein solches mys-

tisches Erlebnis gehabt hat, denn es wird berichtet, daß er eine Art religiöses Erwe-

ckungserlebnis hatte nach einer Aufführung von Anzengrubers StückDie Kreuzelschrei-

ber. Dabei geht es zweifellos umdie Szene, in der eine Figur die »extraigeOffenbarung«

oder »Eingebung« beschreibt, die sie gehabt hat. Dieser Mensch hat bisher in schreck-

lichemElend gelebt; eines Tageswirft er sich, als die Sonne scheint, ins Gras und denkt,

er werde sterben. Als er abends aufwacht, wird ihm »inwendig so wohl, als wär’s hell

Sonnenlicht von vorhin in mein‹ Körper verblieb’n … und da kommt’s über mich, wie

wann eins zu einm’m andern red’t: Es kann dir nix g’schehn! Selbst die größte Marter

zählt nimmer, wann vorbei ist! Ob d’jetzt gleich sechs Schuh tief da unterm Rasen lie-

gest, oder ob d’das vor dir noch viel tausendmal siehst – es kann dir nix g’schehn! Du

g’hörst zu dem all’n und dös alles g’hört zu dir! Es kann dir nix g’schehn!«

»Es kann dir nix g’schehn!« – diese Wendung war in Wien nahezu sprichwörtlich, so

daß ihre Erwähnung inWaismanns Gesprächsaufzeichnungen vomDezember 1929 […]

kein absolut sicherer Hinweis auf den Terminus ante quem des Erlebnisses ist. Den-

noch lohnt es sich, das Stück zu zitieren, um auf die Art von Erfahrung hinzuweisen,

der sich Wittgenstein verbunden fühlte.«134

Form und Thema der assertorischen Sätze: Ganzheit, Übersichtlichkeit und Festigkeit

sollen den Text gegen die einsickernde Bedrohung durch philosophische Beunruhigun-

gen immunisieren; in ihrer apotropäischen Funktion, qua Sprache ungute Kräfte ab-

zuwehren, haben sie eine magische bzw. religiöse Komponente. Die therapeutischen

Sätze kommen dem Ideal des wirkmächtigen Ausdrucks am nächsten, das Wittgen-

stein bereits früh – in Geheimschrift, was dessen persönlichen Charakter betont – und

dann wiederholt mit einem besonderen Begriff adressiert: »Aber noch immer kann ich

das eine erlösende Wort nicht aussprechen. Ich gehe rund um es herum und ganz nahe

aber noch konnte ich es nicht selber erfassen!!«135 Der Konzentration von Sprachmacht

im erlösendenWort kommt eine futurische, ja soteriologische Qualität zu, dieWittgen-

steins Absicht, die philosophischen Fragen wie die Philosophie im Ganzen ihrem Ende

zuzuführen, in ein Heilspanorama münden lässt.

lich imSprachgebrauch zeigen – »Der Satz zeigt die logische FormderWirklichkeit. Erweist sie auf.«

(4.121, S. 33; kursiv imOrig) –, wirft sich der Text schließlich selbst vor. Es erklärt, weshalb »der, wel-

cher mich versteht«, Wittgensteins Sätze über Logik »am Ende als unsinnig erkennt«. (6.54, S. 85).

133 »das Erlebnis der absoluten Sicherheit ist mit den Worten beschrieben worden, daß wir uns in

Gottes Hand geborgen fühlen.« Wittgenstein, Vortrag über Ethik, S. 16.

134 Brian McGuinness, »Die Mystik des ›Tractatus‹«, in: Schulte (Hg.), Texte zum Tractatus, S. 165-191,

hier: S. 190f.

135 Wittgenstein,Wittgenstein’s Nachlass, Manuskript 102, S. 23 verso (Eintragung vom 21.11.1914 in Ge-

heimschrift); Erbacher weist auf weitere Nennungen des »erlösenden Worts« in diesem Manu-

skript hin, vgl. ebd., S. 24 verso (in Geheimschrift), S. 63 recto. Vgl. Erbacher, Formen des Klärens,

S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Geschichten zerstören

Heißt es im zitierten Weltkriegsmanuskript über den Status Quo philosophischer

Unseligkeit: »Das ErlösendeWort ist übrigens hier noch nicht gesprochen«,136 so lautet

die Aussicht auf den Zustand der Gnade in einer späterenHandschrift: »Die Beruhigung

in der Philosophie tritt ein, wenn das erlösendeWort gefunden ist.«137 Vermutlich stellt

die kristallin verdichtete Formel, die »Friede in den Gedanken«138 zu stiften vermag,

ein Sehnsuchtsziel dar, dessen Unerreichbarkeit zugleich einer seiner Wesenszüge ist.

Der ›erlösende Satz‹, wie er im Tractatus in Variation zu lesen ist, ist dagegen in seiner

ostentativen Ballung sprachlicher Kraft als Supplement dieses Phantasmas zu deuten,

das die Erlösung der Philosophie von den Fragen, von denen sie »gepeitscht wird, die sie

selbst in Frage stellen«,139 aufmehrereWörter verteilt, aber sich von deren Konstellation

einen Wert verspricht, wie es im Vorwort heißt, der »umso größer sein [wird], je besser

die Gedanken ausgedrückt sind. Je mehr der Nagel auf den Kopf getroffen ist.« (S. 9; kursiv im

Orig.) Brevitas und argutia, Kürze und Scharfsinn sind die rhetorischen Tugenden einer

pragmatischen Maximalperformativität, die auf größtmögliche energeia, Wirksamkeit

des Ausdrucks zielt.

Die Hoffnung auf das Heilsvermögen seiner Sätze blendet auf Wittgensteins Über-

zeugung zurück, »Philosophie dürfteman eigentlich nur dichten«,140 und sein vermeint-

liches Scheitern auf diesem Gebiet, das offenbar mit dem Versagen zusammenhängt,

des erlösenden Worts habhaft zu werden. So schreibt Ray Monk über Wittgensteins

frühe Textproduktion: »The difficulty was that Wittgenstein’s ›artistic conscience‹ (as

Russell called it) made him extremely reluctant to write his ideas out in an imperfect

form, and – as he had not yet reached a perfect formulation of them – therefore loathe

to write anything at all.«141 Der sich unanfechtbar gebende Satz ist der Kompromiss,

zu dem sichWittgensteins Schreiben durchringen kann. Doch auch dessen Geburt geht

nicht ohne Schmerzen von sich; Paul Engelmann berichtet denwiederholten Ausruf sei-

nes Freundes: »Wenn ich einen Satz nicht herausbringe, kommt der Engelmannmit der

Zange (Geburtszange) und reißt ihn mir heraus!«142

Wittgensteins perfektionistische Poetik folgt mit der philosophischen Epiphanie,

die das Erlebnis metaphysischer Geborgenheit vermitteln soll, einem ähnlichen Ziel

136 Wittgenstein,Wittgenstein’s Nachlass, Manuskript 102, S. 122 recto.

137 Ebd., Manuskript 115, S. 30. Vgl. auch: »Das ›erlösendeWort‹ kann nur erlösen, (ist dieses nur,) weil

es sozusagen, der Schlußstein zu einem Gebäude ist (das letzte noch fehlende Glied in der Kette

ist). Wer diese Voraussetzungen nicht hat, für den ist es nicht das erlösende Wort.« Ebd., Manu-

skript 124, S. 218. »Der Philosoph Wer philosophiert trachtet das erlösende Wort zu finden, das

ist das Wort, das uns endlich erlaubt, das zu fassen, was bis dahin, ungreifbar, unser Bewusstsein

belastet hat. (Es ist, wie wenn ein Haar auf der Zunge liegt; man spürt es, aber man kann es nicht

fassen und darum nicht loswerden.)« Ebd., Typoskript 238, Nr. 139.

138 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 511.

139 Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, S. 305 (§ 133); kursiv im Orig.

140 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 483; kursiv im Orig.

141 Monk, LudwigWittgenstein, S. 91.

142 Paul Engelmann, »Erinnerungen an Ludwig Wittgenstein«, in: Ilse Somavilla (Hg.),Wittgenstein –

Engelmann. Briefe, Begegnungen, Erinnerungen, Innsbruck/Wien 2006, S. 83-133, hier: S. 108. Von Fer-

dinand Kürnberger, denWittgenstein imMotto zum Tractatus zitiert, berichtet Kraus, dass er »um

jedes Satzes willen gelitten habe.« Karl Kraus, »Die neue Art des Schimpfens«, in: ders., Schriften,

hg. v. Christian Wagenknecht, 12 Bde., Bd. 3 (Literatur und Lüge), Frankfurt a.M. 1987, S. 310-316,

hier: S. 315.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 229

wie die literarischen und/oder mythopoetischen Schöpfer narrativer Zusammenhänge.

Selbst Hegel, der mit seiner Erzählung vom Weltgeist in diesem Kapitel als Antipo-

de Wittgensteins vorgeführt wurde, was das Verhältnis von Philosophie und Narration

betrifft, bezieht sich mit seinen Kausalitäts- und Kohärenzverfahren auf eine politi-

sche Theodizee, deren Zweck dem wittgensteinschen nahekommt. Laut Koschorke lei-

tet sich Hegels preußische Staatsphilosophie aus zeitgenössischen Strategien ab, den

Schrecken über die Niederlage gegen Napoleon und deren Folgen in einem sinnhaf-

ten Kontinuum aufzuheben, wie es Karl August von Hardenbergs Denkschrift Über die

Reorganisation des Preußischen Staats (1807) formuliert: »Die Begebenheiten, welche seit

mehreren Jahren unser Staunen erregen und unserem kurzsichtigen Auge als fürch-

terliche Übel erscheinen, hängen mit dem großen Weltplan einer weisen Vorsehung

zusammen. Nur darin können wir Beruhigung finden.«143 Wittgensteins therapeuti-

sche Philosophie dagegen, die die Konstituenzien narrativer Sinnstiftung desavouiert,

sucht Beruhigung nicht im Erzählen, sondern in knappen sprachlichen Kraftformeln,

deren quasimagische Wirksamkeit zumindest die Illusion von Sicherheit verspricht.

Zerfall – der Satz, die Mauer, der Bau

Die kalkulierte Tragik des Tractatus besteht darin, dass sich der therapeutische An-

spruch seiner Hauptsätze, allein für philosophische Beruhigung zu sorgen, eben als das

entpuppt: eine Illusion. Sobald sich der »apparently clear, well-defined, and severely

limited world of paragraph 1«144 mit 1.1 ein weiterer Satz anschließt, sind Klarheit und

Begrenzung dahin, ist diese ›Welt‹ zunichte. Wenn Gabriel schreibt: »Was dem ersten

Satz folgt, sind in gewissem Sinne bis zum Schluß des ›Tractatus‹ Erläuterungen zum

richtigen Verständnis dieses Satzes«,145 so markiert sowohl die Tatsache, dass über-

haupt etwas folgt, als auch die, dass es Erläuterungen zum Verständnis eines Satzes

143 Karl August Fürst von Hardenberg, »Über die Reorganisation des Preußischen Staats, verfaßt auf

höchsten Befehl Sr. Majestät des Königs«, Riga, 12. September 1807, in: GeorgWinter (Hg.),Die Re-

organisation des Preußischen Staats unter Stein und Hardenberg, Leipzig 1931, S. 302-363, hier: S. 305;

zit.n. Koschorke, Hegel und wir, S. 38. Hannah Arendt weist mit einem Zitat Isak Dinesens darauf

hin, dass »alles Leid erträglich wird, wennman es einer Geschichte eingliedert oder eine Geschich-

te darüber erzählt« (Arendt,Wahrheit und Politik, S. 89), und bezieht sich ebenfalls auf Hegel: »In-

sofern Berichterstattung zumGeschichtenerzählenwird, leistet sie jene Versöhnungmit derWirk-

lichkeit, von der Hegel sagt, daß sie ›das letzte Ziel und Interesse der Philosophie ist‹, und die in

der Tat der geheime Motor aller Geschichtsschreibung ist, die über bloße Gelehrsamkeit hinaus-

geht.« Ebd., S. 89f. Vgl. GeorgW. F. Hegel, »Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. Drit-

ter Band«, in: ders., SämtlicheWerke. Jubiläumsausgabe in zwanzig Bänden, hg. v. Hermann Glockner,

Bd. 19, Stuttgart 41965, S. 684. Die Beruhigung als Ziel der Textarbeit sowohl bei Hardenberg/He-

gel als auch bei Wittgenstein adressiert auch Musils Kritik der erzählerischen Ordnung: »Es ist die

einfache Reihenfolge, die Abbildung der überwältigenden Mannigfaltigkeit des Lebens in einer

eindimensionalen, wie ein Mathematiker sagen würde, was uns beruhigt«. Musil, Der Mann ohne

Eigenschaften, Bd. 1, S. 650.

144 Antin,Wittgenstein Among the Poets, S. 152.

145 Gabriel, Logik als Literatur, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Geschichten zerstören

sind, dessen Gestus die Erledigung aller philosophischen Verständnisprobleme impli-

ziert, das Skandalon einer Poetik des erlösenden Satzes. Das Ungenügen der sprach-

lichen Singularität deutete bereits der vorige Abschnitt an, als von mehreren solcher

›Hauptsätze‹ die Rede war; Tetens zufolge ist es gerade die Reihung starker Thesen, die

»demText etwas Ruheloses [gibt]«146 und damit das explizite Ziel der wittgensteinschen

Philosophie verfehlt.

An einem der ›starken‹ Tractatus-Sätze lässt sich zeigen, inwiefern die poetologisch

verstandene Behauptung: »Aus einem Elementarsatz läßt sich kein anderer folgern«

(5.134, S. 48), in der Satzfolge in ihr Gegenteil umschlägt:

2.02    Der Gegenstand ist einfach.

2.0201    JedeAussageüberKomplexe läßt sich in eineAussageüber derenBestandteile

und in diejenigen Sätze zerlegen, welche die Komplexe vollständig beschreiben. (S. 13)

In beiden Sätzen entsprechen sich jeweils Form und Inhalt: Satz 2.02 stellt den gram-

matischmaximal reduzierten Ausdruck von Simplizität dar, während derWortaufwand

von 2.0201 die Komplexität der hypotaktischen Nummernfolge erahnen lässt, deren

Glieder anschließend das kühn Behauptete erschöpfend erläutern und damit dessen

therapeutisch-assertorisches Vermögen annullieren.

Die Textdynamik des Tractatus ist wesentlich von der Umkehrung des Postulats von

Satz 5.134 bestimmt: Dem Vertrauen in die Klarheit des Einzelsatzes folgt rasch die Er-

nüchterung, dass aus ihm nicht nur ein anderer gefolgert werden kann, sondern im

Interesse logischer Deutlichkeit sogar gefolgert werden muss;147 dass keine vorgeblich

inkommensurable Aussage tatsächlich endgültige Erkenntnis zu fixieren vermag. Da-

mit entspricht sie der bisher nur unvollständig zitierten Pointe des Vorworts:

146 Tetens,Wittgensteins »Tractatus«, S. 7.

147 Ausgehend vonWolfgang Kienzlers Aufsatz zumVerhältnis der antagonistischen philosophischen

Ideale von Klarheit und Deutlichkeit im Tractatus lässt sich die beschriebene Satzdynamik als Rin-

gen zwischen diesen beiden Prinzipien charakterisieren. Kienzler zufolge ist Wittgenstein, der

meint: »Was sich überhaupt sagen läßt, läßt sich klar sagen« (S. 9; kursiv im Orig.), den »Zweck der

Philosophie« als »die logische Klärung der Gedanken« bestimmt und ihr Resultat als »das Klarwer-

den von Sätzen« (4.112, S. 32), am Prinzip der Klarheit orientiert, wie es »beispielsweise von Des-

cartes formuliert [wurde]. Nach ihm muss die Philosophie übersichtlich und in kleinen Schritten

vorgehen und ihre Ergebnisse in klarer, möglichst einfacher, natürlicher Sprache festhalten. Eine

ausgebildete Terminologie und zuviel Gelehrsamkeit können diese elementare Klarheit nicht ver-

bessern, imGegenteil bergen sie die Gefahr, das klare Denkenwieder zu verwirren und in nutzlose

›scholastische‹ Subtilitäten zu verstricken.« Kienzler, Die Sprache des »Tractatus«: klar oder deutlich?,

S. 225. »dementgegen steht die Absicht der PhilosophenderDeutlichkeit [Kienzler nennt v.a. Leib-

niz, V.K.], von einer vorläufigenKlarheit derDifferenzierungen zu einerweitergehenden und über-

legenenDeutlichkeit und Exaktheit philosophischer Explikationen aufzusteigen.« Ebd., S. 226. Der

Tractatus erscheint als Text über die Aporie des epiphanisch-klaren Satzes, nicht ohne verdeutli-

chende »scholastische« Nachsätze auszukommen. Dass die vorgeblich streng logische Abhand-

lung Sympathie für die erläuterungs- und argumentationslose Behauptung erkennen lässt, ver-

anlasst Frege als Philosophen des entgegengesetzten Prinzips, seinen bereits zitierten Brief zum

Tractatusmit dem tadelnden Hinweis zu schließen: »allerdings wäre größte Deutlichkeit größte

Schönheit.« Frege, Brief an LudwigWittgenstein, 16.9.19, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 231

Dagegen scheint mir die W a h r h e i t der hier mitgeteilten Gedanken unantastbar und de-

finitiv. Ich bin also der Meinung, die Probleme imWesentlichen gelöst zu haben. Und wenn ich

mich hierin nicht irre, so besteht nun der Wert dieser Arbeit zweitens darin, daß sie zeigt, wie

wenig damit getan ist, daß diese Probleme gelöst sind. (S. 10; kursiv im Orig.)

Der Nachsatz bezieht sich vermutlich auf Wittgensteins Auffassung, Sätze über Lo-

gik seien ebenso wie Sätze über Ethik, deren Absenz im Tractatus laut Brief an Ficker

die eigentlich bedeutsame Leerstelle der Abhandlung markiert, unsinnig; gleichzeitig

deutet er in seiner überraschenden Aufhebung des optimistischen Vorsatzes auf das

Textverfahren voraus, die apotropäische Wirkung von Anfangsbehauptungen mittels

nachfolgender Erläuterungen zu destabilisieren.148

Der Antagonismus zwischen der Klarheit der gelungenen Form und der Deut-

lichkeit, die erst durch deren Erläuterung hergestellt wird, ist einerseits strukturelles

Grundprinzip des Tractatus als Sprachkunstwerk, hat für Wittgenstein aber auch emi-

nent persönlichen Charakter. Russell schreibt im Mai 1912 an seine Freundin Ottoline

Morrell über das prekäre Verhältnis von Behauptung und Argument in Wittgenstein

Denken:

I told him he ought not simply to state what he thinks true, but to give arguments for

it, but he said arguments spoil its beauty, and that he would feel as if he was dirtying

a flower with muddy hands. He does appeal to me – the artist in intellect is so very

rare. I told him I hadn’t the heart to say anything against that, and that he had better

acquire a slave to state the arguments. I am seriously afraid that no one will see the

148 Auf Basis von Gabriels Gedanken zum Unterschied zwischen Wittgensteins Früh- und Spätwerk

lässt sich überlegen, inwiefern das geschilderte Verhältnis zwischen initialer Behauptung und

nachfolgenden Absicherungsversuchen sogar auf Werkebene Geltung besitzt, wo gleichsam der

mutigen Setzung ein vorsichtigeres Tasten angeschlossen ist: »Obwohl beide Texte aus ›Bemer-

kungen‹ bestehen und wissenschaftliche Formen wie Literaturhinweise, Kapiteleinteilungen, In-

haltsverzeichnisse, Register etc. verweigert werden, ist der Gesamtduktus der Philosophischen Un-

tersuchungendoch sehr verschieden vondemjenigendes Tractatus. Erweckt der Tractatusmit seinen

kurzen, subtil durchnummerierten, dezidierten Sätzen den Eindruck des Endgültigen, so haben

die lose zusammenhängenden Sätze der späteren Schriften eher erwägenden, zu bedenken ge-

benden Charakter. Dieser Eindruck deckt sichmitWittgensteins eigenen Auskünften.Während er

im Vorwort zum Tractatus erklärt, ihm scheine ›die Wahrheit der hier mitgeteilten Gedanken un-

antastbar und definitiv‹ zu sein, sagt er im Vorwort zu den Philosophischen Untersuchungen, dass er

zu Gedanken ›anregen‹möchte.« Gottfried Gabriel, »Literarische Form und philosophischeMetho-

de«, in: Gebauer, Goppelsröder, Volbers (Hg.),Wittgenstein – Philosophie als »Arbeit an Einem selbst«,

S. 195-205, hier: S. 197. So betrachtet entspräche auf Werkebene der gesamte Tractatus einem ein-

zigen Satz – vgl. die Interpretation des Gesamttexts als periodus (Erbacher, Formen des Klärens, S. 68)

– bzw. dem eigenen Satz 1, die Philosophischen Untersuchungen den Folgesätzen. Dazu passt, dass

einerseits Schulte über Wittgensteins Ansatz der 1930er Jahre schreibt: »Von nun an wird die Be-

deutung des Satz-Systems gegenüber der des Einzelsatzes hervorgehoben« (Schulte,Wittgenstein,

S. 95; kursiv imOrig.), andererseits auchGabriel die Pluralisierung des sprachphilosophischen Pro-

gramms noch einmal thematisiert, indem er Wittgensteins »veränderte Auffassung der Sprache«

als »Übergang von der einen allgemeinen Form des Satzes zu den vielen Sprachspielen« charakte-

risiert. Gabriel, Literarische Form und philosophische Methode, S. 202; kursiv im Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Geschichten zerstören

point of anything he writes, because he won’t recommend it by arguments addressed

to a different point of view.149

Wenn die These lautet, keiner der Sätze im Tractatus entspreche der Hoffnung auf ei-

nen erlösenden Satz so wie Satz 1, muss auch gelten: Bei keiner Blume in Wittgen-

steins Strauß scheint es schändlicher, sie nicht in Frieden blühen zu lassen, sondern

systematisch zu zerrupfen bzw. unter einemWust weniger ansehnlicher Vegetation zu

begraben.

Dabei ist der Eröffnung ein solcher Niedergang bereits eingeschrieben; die Onto-

logie der Welt: »alles, was der Fall ist« (1, S. 11), wird vom Tractatus einem Begriff aus-

geliefert, der auf mehrfache Weise die Erschütterung fester Entitäten verheißt. Als ka-

suistischer Terminus ist der Fall eine Kontingenzvokabel, die auf die Herausforderung

geschlossener Systeme durch erratische Elemente und unvorhergesehene Ereignisse

deutet. Spätere Sätze bestätigen den Eindruck, die Logik sei als Bollwerk gegen das

Andrängen des (Zu-)Falls konzipiert, der doch vom ersten Satz an im Text präsent, ja

einer seiner wesentlichen Gegenstände ist.150 Als religiöser Begriff gemahnt er an die

Verletzung des göttlichen Gebots und ihre Folgen: den Verlust eines Horts der Sicher-

heit und Ungeschiedenheit sowie das Schicksal, rastlos niedere Gebiete durchstreifen

und das Notwendige mit mühsamer Arbeit erwirtschaften zu müssen.

Am Ende des Falls, der den Tractatus zwischen den Sätzen 1 und 1.1 ereilt und dessen

Abwärtsbewegung ihn gleichsam in die Unwirtlichkeit verdeutlichender Erläuterungen

und Argumentation entlässt, schlägt er an einer Weggabelung auf. Einerseits halten

drei Sätze genauere Bestimmungen zur Behauptung bereit: »Die Welt ist die Gesamt-

heit der Tatsachen, nicht der Dinge« (1.1, S. 11), andererseits verkündet Satz 1.2: »Die

Welt zerfällt in Tatsachen.« (S. 11) Dietmar von der Pfordten unternimmt ein close rea-

ding dieser Konstellation:

Die Termini »Tatsache« und »was der Fall ist« sind […] offenbar im wesentlichen aus-

tauschbar. Dann sind aber der erste Teil von Satz 1.1 und Satz 1.2 weitgehend identisch,

allerdings mit einer entscheidenden Differenz: In Satz 1.1 wird davon gesprochen, daß

dieWelt die »Gesamtheit der Tatsachen ist«, während in Satz 1.2 dieWelt in Tatsachen

»zerfällt«. Nimmt man Wittgensteins Aufbau und Erläuterungstechnik höherzahliger

Bemerkungen ernst, müßte also das »alles, was der Fall ist«, in Satz 1 durch die beiden

Ausdrücke »Gesamtheit der Tatsachen« in Satz 1.1 und »Zerfallen in Tatsachen« in Satz

1.2 erläutert werden. Wie kann man sich das erklären? Man könnte vermuten, daß in

den Sätzen 1.1 und 1.2 die Zusammenfassung der Tatsachen durch die Allgemeinheits-

beziehung des »alles« […] in einer weniger holistischen Form expliziert wird. Die All-

149 Bertrand Russell an Ottoline Morrell, 28.5.12, zit.n. McGuinness,Wittgenstein: A Life, S. 104; kursiv

im Orig.

150 »Die Erforschung der Logik bedeutet die Erforschung aller Gesetzmäßigkeit. Und außerhalb der Lo-

gik ist alles Zufall.« (6.3, S. 78; kursiv im Orig.) »Der Sinn der Welt muß außerhalb ihrer liegen. In

der Welt ist alles, wie es ist, und geschieht alles, wie es geschieht; es gibt in ihr keinenWert – und

wenn es ihn gäbe, so hätte er keinen Wert. / Wenn es einen Wert gibt, der Wert hat, so muß er

außerhalb alles Geschehens und So-Seins liegen. / Denn alles Geschehen und So-Sein ist zufällig.

/ Was es nichtzufällig macht, kann nicht in der Welt liegen, denn sonst wäre dies wieder zufällig.

/ Es muß außerhalb der Welt liegen.« (6.41, S. 82f.; kursiv im Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 233

gemeinheit des »alles« von Satz 1 fällt in den Sätzen 1.1 und 1.2 wie die zwei Hälften

einer Kugel auseinander. Dabei betont 1.1 mit »Gesamtheit« die Verbindung bzw. Iden-

tität, während 1.2 mit »zerfällt« die Trennung bzw. Differenz in den Vordergrund rückt.

Wichtig ist weiterhin: In Satz 1.2 kommt im Gegensatz zu 1.1 »Gesamtheit« nicht vor.151

Die Sätze thematisieren einen degenerativen Stufengang von der Ganzheit über die

Zusammengesetztheit zum Zerfall, den sie zugleich formal gestalten. Die Totalitätsbe-

hauptung des Textanfangs wird von den nachfolgenden Sätzen entzwei gespalten; sein

initialer Atomismus zersetzt sich und agiert damit isomorph zur Aussage von Satz 1.2

– der Satz zerfällt in Sätze.152 Mit der ersten Gabelung des Satzgefüges ist ein Me-

chanismus angestoßen, der sich wie in einer Kettenreaktion perpetuiert: Entlang der

Ordnungszahlen der Dezimalnummerierung spalten sich die Zerfallsprodukte weiter

auf und bilden Verästelungen, die die »Erläuterungen zum richtigen Verständnis dieses

[ersten] Satzes«153 in tendenziell infinitesimaler Folge vervielfältigen und dabei immer

weiter von dessen epiphanischer Sprachmacht distanzieren.

Abb. 7

151 Pfordten, Zum Anfang vonWittgensteins »Tractatus logico-philosophicus«, S. 85f.; kursiv im Orig.

152 Liegt der Fokus dieser Analyse auf dem Begriff des Zerfalls, so zeigt Lorraine Daston, dass sie auch

mit dem der Tatsache operieren könnte. Daston untersucht den Tatsachenbegriff Francis Bacons,

dessen Charakteristika sie u.a. als Fragmentarizität, Diskontinuität und Anarrativik bestimmt, und

streift dabei auch den Tractatus, mit dem Bacons Arbeit offenbar den therapeutischen Gestus und

die Vorliebe für Tabellen teilt: »Der Verstand spränge, wäre er sich selbst überlassen, ungeduldig

von Einzelheiten zu Axiomen hoher Allgemeinheit; zwängeman ihn hingegen, sich auf die Einzel-

heiten zu konzentrieren, so erläge er alsbald der Zerstreuung und Verwirrung. Bacons Heilmittel

gegen die Entmutigung durch die ›Armee der Einzelheiten‹ bestand darin, dass er die Einzelhei-

ten in ›Tables of Discovery‹ [Übersichten über die Entdeckungen] zusammenfasste, und darüber

hinaus auf seine eigene Naturgeschichte verwies, mit Hinweisen darauf, wie aus Naturgeschichte

Philosophie entstehen könne – ›um so die Menschen zu versichern, daß sie nicht für immer in den

Wogen der Geschichte treiben müssen‹. Aufgezählt in Listen, angeordnet in Tabellen, verdichtet

in Aphorismen: Die Baconschen Tatsachen sollten eine Radikaltherapie liefern gegen die ange-

borene Tendenz des Geistes zumAbstrahieren, Verallgemeinern, Erklären und Geschichtenerzäh-

len. Baconsche Tatsachen fragmentieren Kategorien, Verallgemeinerungen und Erzählungen. Als

Wittgenstein schrieb ›Die Welt zerfällt in Tatsachen‹, war das Wort ›zerfällt‹ trefflich gewählt.«

Lorraine Daston, »Baconsche Tatsachen«, in: Rechtsgeschichte 1 (2002), S. 36-55, hier: S. 53

153 Gabriel, Logik als Literatur, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Geschichten zerstören

Daraus folgt, dass die charakteristische Bewegung des Texts nicht als optimistisches

lineares Emporklettern zu bestimmen ist, wie es Gabriel im Rekurs auf die Leiterme-

tapher tut (schematisiert in Abb. 7),154 sondern als notgedrungener Abstieg von der

höchsten, Sicherheit verheißenden Sprosse in die Verzweigungen niederer Gefilde, in

denen die Sätzemit jeder Nachkommastelle ihrer Ordnungszahl gegenüber der Integri-

tät des Ausgangssatzes an Festigkeit, Prägnanz und »behauptender Kraft«155 einbüßen

und so dessen therapeutische Valenz aufs Spiel setzen (Abb. 8). Stenius, der den Satz-

rhythmus des Tractatus analysiert, bezeichnet die Hauptsätze 1 bis 7 als »›forte‹ places in

the rhythm, which are naturally enough followed by decrescendos«156 – eine abwärts-

weisende Dynamik, die zwar aus Sicht einer am Ideal der Deutlichkeit orientierten

Philosophie bzw. Logik größere Genauigkeit verspricht, umgekehrt aber in dem Maße,

in dem sich die Erläuterungen multiplizieren, die mystische Gewissheit des »klaren«

Satzes lädiert.

Abb. 8

Beim Seitenblick vom Tractatus des literarischen Philosophen Wittgenstein auf die

Texte eines Habsburger Zeitgenossen zeigen sich gewisse Parallelen bezüglich dieser

154 »Dabei fügen sich die Sätze des Textes – im BildeWittgensteins gesprochen – gewissermaßen als

Sprossen zu einer Leiter zusammen. Frühere Sätze werden durch spätere überwunden. Beispiel

dafür ist bereits der erste Satz ›Die Welt ist alles, was der Fall ist‹. Wittgenstein scheint hier die

Welt als Gegenstand aufzufassen, indem er die Kennzeichnung ›Die Welt‹ verwendet, und eine

Aussage über dieWelt als Ganzesmachen zu wollen, indem er sie im darauffolgenden Satz als die

Gesamtheit der Tatsachen bestimmt. Dies ist aber unsinnig, verstößt gegen die logische Syntax,

wie auf höherer Sprosse (4.1272) der Leiter erst klar wird. Die ontologischen Aussagen werden als

tieferliegende Sprossen, obwohl für den Aufstieg notwendig, überwunden und im Blick auf den

ethischen Sinn des Gesamttextes ›überflügelt‹.« Ebd., S. 29.

155 Frege, Kurze Übersicht meiner logischen Lehren, S. 214.

156 Stenius,Wittgenstein’s Tractatus, S. 5.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 235

Satzdynamik. Kafka, denWittgenstein offenbar kaum rezipiert,157 schreibt 1917 – wäh-

rend Wittgenstein zeitgleich aus seinen Kriegstagebüchern die Vorform der Abhand-

lung, den Prototractatus, entwickelt – das Parabelstück Beim Bau der chinesischen Mauer,

dessen Anfang lautet:

Die chinesische Mauer ist an ihrer nördlichsten Stelle beendet worden. Von Südosten

und Südwestenwurde der Bauherangeführt undhier vereinigt. Dieses Systemdes Teil-

baues wurde auch im Kleinen innerhalb der zwei großen Arbeitsheere, des Ost- und

des Westheeres befolgt. Es geschah dies so, daß Gruppen von etwa zwanzig Arbeitern

gebildet wurden, welche eine Teilmauer von etwa fünfhundert Metern Länge aufzu-

führen hatten, eine Nachbargruppe baute ihnen dann eine Mauer in gleicher Länge

entgegen. Nachdem dann aber die Vereinigung vollzogen war, wurde nicht etwa der

Bau am Ende dieser tausend Meter wieder fortgesetzt, vielmehr wurden die Arbeiter-

gruppen wieder in ganz andere Gegenden zum Mauerbau verschickt. Natürlich ent-

standen auf diese Weise viele große Lücken, die erst nach und nach langsam ausge-

füllt wurden, manche sogar erst nachdem der Mauerbau schon als vollendet verkün-

digt worden war. Ja es soll Lücken geben, die überhaupt nicht verbaut worden sind,

nachmanchen sind sie weit größer als die erbauten Teile, eine Behauptung allerdings,

die möglicherweise nur zu den vielen Legenden gehört, die um den Bau entstanden

157 Monk zufolge gibt seine Schülerin Gertrude E. M. Anscombe Wittgenstein einige Bücher Kafkas

zu lesen, um ihren Enthusiasmus für den Autor mit ihm zu teilen. »›This man‹, said Wittgenstein,

returning them, ›gives himself a great deal of trouble not writing about his trouble.‹« Anscombe

zit.n. Monk, Ludwig Wittgenstein, S. 498. Angesichts der apotropäischen Satzfunktion im Tractatus

undWittgensteins Lektüreschlüssel, gerade das, was er nicht geschrieben habe, sei der eigentlich

wichtige Teil des Buchs, liest sich dieses Urteil wie eine Selbstbeschreibung; das sieht auch Karen

Zumhagen-Yekplé so: »Both Wittgenstein and Kafka are men who go to [sic!] quite a lot of trou-

ble not writing (at least not directly) about their troubles, the problems they grapple with and

prompt their readers to grapple with in turn.« Karen Zumhagen-Yekplé, »The Everyday’s Fabulous

Beyond: Nonsense, Parable, and the Ethics of the Literary in Kafka andWittgenstein«, in: Compara-

tive Literature 64 (2012), S. 429-445, hier: S. 431. Perloff weist darauf hin, Guy Davenport imaginiere

in der Shortstory The Aeroplanes at Brescia (erschienen 1974 in der Sammlung Tatlin!; Titel und The-

ma beziehen sich auf Kafkas kurze Erzählung »Die Aeroplane in Brescia«, in: ders., Gesammelte

Werke, Bd. 1 [Ein Landarzt und andere Drucke zu Lebzeiten], Frankfurt a.M. 42002, S. 312-320) eine

Begegnung zwischen Kafka und Wittgenstein (Marjorie Perloff, Wittgenstein’s Ladder, S. 4f.), und

vermutet, Davenport sehe eine Nähe zwischen Kafka als »playful grammarian«, der »riddling, dis-

connected sentence sequences« schreibe, undWittgenstein. Ebd., S. 17. Eineweitere Parallele lässt

sich in Kafkas Vorliebe für die Parabelgattung undWittgensteins Behauptung sehen: »Was ich er-

finde, sind neue Gleichnisse« (Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 476; kursiv im Orig.), die er

zudem imKontext seinesNachdenkens über das »jüdische ›Genie‹« (ebd.) aufstellt. TimothyGould

weist gar – offenbar zufällig – auf den Textbezug zwischen Wittgenstein und Kafka hin, der die-

ses Kapitel interessiert: »Die Suche nach Ähnlichkeiten zwischen einem Gleichnis Wittgensteins

(zum Beispiel von dem gemalten Topf, aus dem gemalter Dampf austritt) und einem Gleichnis

Kafkas (zum Beispiel von der Chinesischen Mauer) ist wahrscheinlich nicht sehr hilfreich, solan-

ge wir nicht besser verstehen, welchen Gebrauch Wittgenstein und Kafka von ihren Gleichnissen

machen.« Timothy Gould, »Unruhe und die Erlangung von Ruhe. Schreiben und Methode in Witt-

gensteins ›Philosophischen Untersuchungen‹«, in: Gibson, Huemer (Hg.),Wittgenstein und die Li-

teratur, S. 110-133, hier: S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Geschichten zerstören

sind und die für den einzelnen Menschen wenigstens mit eigenen Augen und eige-

nemMaßstab infolge der Ausdehnung des Baues unnachprüfbar sind.158

Dass sich die Konstruktion als lückenhaft erweist, »nachdem der Mauerbau schon als

vollendet verkündet worden war«, deutet auf die Unhaltbarkeit des Ganzheitspostu-

lats, das der Text selbst im ersten Satz aufstellt und mit den Folgesätzen falsifiziert.

Analog zur Struktur des Tractatus werden Sprünge »in ganz andere Gegenden« the-

matisch, deren Dynamik die anfangs behauptete Statik und lineare Ordnung verdrän-

gen; v.a. kommt es im satzweisen Nachvollzug der Stufenfolge des »Teilbaues« zu einer

fortschreitenden Aufspaltung des vermeintlich geschlossenen Kontinuums in weniger

wirksame Segmente,159 die letztlich die Integrität eines syntagmatischen Gebildes in-

frage stellen, das im Fall von Kafkas Mauer explizit der Wahrung von Ruhe und Frieden

dient: »Die Mauer war doch, wie allgemein verbreitet wird und bekannt ist, zum Schutz

gegen die Nordvölker gedacht. Wie kann aber eine Mauer schützen die nicht zusam-

menhängend ist. Ja eine solche Mauer kann nicht nur nicht schützen, der Bau selbst ist

in fortwährender Gefahr.«160

Während Kafkas antinarrative Poetik der Lücke die sicherheitsstiftende Funktion

kohärenter Textualität als Illusion entlarvt, illustriert der Tractatus die Unfähigkeit kon-

zentrierter Sprachmacht, eine solche Funktion unter Verzicht auf weitere Erläuterun-

gen zu erfüllen. Mit der Zergliederung eines auf Endgültigkeit gepolten ersten Satzes

bedienen sich beide zu diesem Zweck des gleichen Mittels. In der Erzählung Der Bau

158 Franz Kafka, »Beim Bau der chinesischenMauer«, in: ders.,GesammelteWerke in zwölf Bänden, nach

der Kritischen Ausgabe hg. v. Hans-Gerd Koch, Bd. 6 (Beim Bau der chinesischenMauer und ande-

re Schriften aus dem Nachlaß), Frankfurt a.M. 22002, S. 65-80, hier: S. 65. Während der Text erst

postum von Max Brod veröffentlicht wird, publiziert Kafka die darin enthaltene Binnenparabel

Eine kaiserliche Botschaft nach Vorabdruck in der jüdischenWochenschrift Selbstwehr 1919/1920 im

Sammelband Ein Landarzt; vgl. zur Textentstehung Gerhard Oberlin, »Die Grenzen der Zivilisati-

on. Franz Kafkas Erzählungen ›Beim Bau der chinesischen Mauer‹ und ›Ein altes Blatt‹«, in: Orbis

Litterarum 61 (2006), S. 114-132, hier: S. 114.

159 Der Verfasser bringt diesenMechanismus in einemAufsatzmit den iterativen Verfahren der nicht-

linearen Geometrie in Zusammenhang, ein Ganzes mittels wiederholter Anwendung eines rekur-

siven Rechenschritts in immer kleinere Intervalle zu zergliedern; vgl. Viktor Konitzer, »Die frakta-

le Parabel. Franz Kafkas ›Beim Bau der chinesischen Mauer‹ als nichtlineares Erzählprojekt«, in:

WirkendesWort 67 (2017), S. 223-246. Eines der für die nichteuklidische Geometrie fundamentalen

Fraktale, die sog. Cantor-Menge, ähnelt Abb. 3 in ihrer Darstellung des Satzzerfalls im Tractatus,

indem sie ein Kontinuum mit jedem Iterationsschritt in kleinere Intervalle zerlegt. Wittgenstein

ist mit den Forschungen Georg Cantors auf dem Gebiet der Mengenlehre und des Verhältnisses

von Endlichkeit und Unendlichkeit vertraut. Dabei betont er sein Unbehagen gegenüber der Aus-

einandersetzung mit mathematischen Grundlagenproblemen; in einer Vorlesung wendet er sich

gegen die Auffassung »Cantor[s], wie wundervoll es sei, daß der Mathematiker in seinem Vorstel-

lungsvermögen alle Grenzen überschreiten könne«, und propagiert einenModusmathematischer

Darstellung, in dem der Gedanke an die Unendlichkeit »für viele Leute und ganz gewiß für mich

seinen Reiz verlieren wird.« Ludwig Wittgenstein, »Vorlesungen über Ästhetik«, in: ders., Vorle-

sungen und Gespräche über Ästhetik, Psychologie und Religion, hg. v. Cyrill Barrett, übers.u. eingel. v.

Eberhard Bubser, Göttingen 1968, S. 19-66, hier: S. 55. Die infinitesimale Satzzergliederung weist

insofern auf denAspekt ordnungsgemäßer Antitransgressivität zurück, die ein Ideal vonGeschlos-

senheit vorstellt, dem die tatsächliche Struktur des Tractatus keineswegs entspricht.

160 Kafka, Beim Bau der chinesischen Mauer, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 237

(1923/1924) führt Kafka das Prinzip noch einmal vor; sie beginnt: »Ich habe den Bau

eingerichtet und er scheint wohlgelungen.«161 Diese assertorische

Behauptungwird ebenfalls sukzessive als Selbsttäuschungdes Ich-Erzählers kenntlich;

das Wort »scheint« markiert gleichwohl ihren gegenüber dem Anfangssatz von Beim

Bau der chinesischen Mauer um eine Nuance verschiedenen Charakter – das Gespenst

der empirischen Unsicherheit hält hier von Beginn an Hof.162

Es hilft nichts, dass der Bau »so gesichert [ist], wie eben überhaupt auf der Welt etwas

gesichert werden kann«.163 Die Ungeheuer, die sich weder von der Mauer noch vom

Bau, Kafkas »Riesenfortifikations-Werk[en]«,164 am Eindringen hindern lassen, sind

Verwandte der unruhigen Geister, die in Wittgensteins Philosophie herumspuken und

gegen deren Insistenz die therapeutischen Sicherheitssätze des Tractatus verfasst sind,

ohne sie bannen zu können.165

Satzverfettung

Der Konnex zwischen Wittgenstein und Kafka eröffnet eine weitere Perspektive auf

die Textualität des Tractatus, wenn man eine Bemerkung Sussmans, die dieser fallen-

lässt, ohne sie ausführlicher zu explizieren, aufgreift und fortentwickelt: »the discourse

of the Tractatus Logico-Philosophicus is indeed anorexic«.166 Sussmans poststrukturalisti-

sche Lektüre bezieht sich auf Gestalten Kafkas wie Gregor Samsa, den Kübelreiter oder

161 Franz Kafka, »Der Bau« (Titel von Max Brod), in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 8 (Das Ehepaar und

andere Schriften aus dem Nachlaß), Frankfurt a.M. 22002, S. 165-208, hier 165.

162 Konitzer, Die fraktale Parabel, S. 244; kursiv im Orig.

163 Kafka, Der Bau, S. 166. Anhand eines Zitats aus dem Bau lässt sich ein Autoren- und Textdreieck

zwischen Kafka, Wittgenstein und Kraus konstruieren, das um das Verhältnis von Sprache, Frei-

heit und Sicherheit angeordnet ist und den Bau als Textmetapher markiert: »Mit der Stirn also

bin ich tausend und tausend mal tage- und nächtelang gegen die Erde angerannt, war glücklich

wenn ich sie mir blutig schlug, denn dies war ein Beweis der beginnenden Festigung der Wand«.

Ebd., S. 169. »Wenn ich nicht weiter komme, bin ich an die Sprachwand gestoßen. Dann ziehe ich

michmit blutigemKopf zurück. Undmöchteweiter.« Karl Kraus, »Nachts«, in: ders.,Werke, 14 Bde.,

hg. v. Heinrich Fischer, Bd. 3 (Beim Wort genommen), München 1955, S. 303-452, hier: S. 326. »Es

drängte mich, gegen die Grenzen der Sprache anzurennen, und dies ist, glaube ich, der Trieb al-

ler Menschen, die je versucht haben, über Ethik oder Religion zu schreiben oder zu reden. Dieses

Anrennen gegen dieWände unseres Käfigs ist völlig und absolut aussichtslos.« Wittgenstein, Vor-

trag über Ethik, S. 18f. »Die Ergebnisse der Philosophie sind die Entdeckung irgendeines schlichten

Unsinns und Beulen, die sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt hat.

Sie, die Beulen, lassen uns den Wert jener Entdeckung erkennen.« Wittgenstein, Philosophische

Untersuchungen, S. 301 (§ 119).

164 Erwin Wäsche, Die verrätselte Welt. Ursprung der Parabel Lessing – Dostojewski – Kafka, Meisenheim

a.G. 1976, S. 54.

165 »It may be said, then, that there are ghosts in Wittgenstein’s philosophy as well as on the Shake-

spearean stage and in the storage closets of metaphysics.« Sussman, Kafka and Modern Philosophy,

S. 61.

166 Ebd., S. 94.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Geschichten zerstören

den Hungerkünstler, die allesamt zum Textende – das jeweils ihr Lebensende bedeu-

tet – eine gleichsam anorganische Dichte, Härte und Leichtigkeit kennzeichnet,167 und

bringt diese mit der Numerologie von Wittgensteins Sätzen in Zusammenhang:

Wittgenstein’s super- and subpropositions achieve, to borrow fromMilan Kundera, an

»unbearable lightness of being« as they are reduced to the points chartedbyhis numer-

ical coordinates. His propositions, like Kafka’s Bucket Rider, become almost nothing,

difficult to see or hear, susceptible to considerable displacement by the slightest wind.

[…] Sominimal are the propositions of the Tractatus Logico-Philosophicus, constructed of

such light materials are they, that they might fly off the page were it not for their nu-

merical weight.168

Man muss Sussmans dekonstruktivem Impressionismus, der komplexe Beobachtun-

gen selbst mit einer gewissen Leichtigkeit einstreut, ohne sie zu erläutern – Klarheit

vor Deutlichkeit –, nicht in allen Punkten folgen, um den Wert seiner Metaphorik für

eine Analyse wittgensteinscher Satzpoetik zu erkennen, die auf deren vorgebliche Stil-

tugenden rekurriert.

167 Samsa, der sich »eines Morgens […] in seinem Bett zu einem ungeheuren Ungeziefer verwandelt«

(Franz Kafka, »Die Verwandlung«, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 1, S. 91-158, hier: S. 93) findet,

leidet in dem Maße, in dem sich seine Familie von ihm abkehrt, an zunehmender Appetitlosig-

keit: »Dann aber war er wieder gar nicht in der Laune, sich um seine Familie zu sorgen, bloß Wut

über die schlechte Wartung erfüllte ihn, und trotzdem er sich nichts vorstellen konnte, worauf er

Appetit gehabt hätte, machte er doch Pläne, wie er in die Speisekammer gelangen könnte, um

dort zu nehmen, was ihm, auch wenn er keinen Hunger hatte, immerhin gebührte. […] Gregor aß

nun fast gar nichts mehr. Nur wenn er zufällig an der vorbereiteten Speise vorüberkam, nahm er

zum Spiel einen Bissen in den Mund, hielt ihn dort stundenlang und spie ihn dann meist wieder

aus.« Ebd., S. 140ff. Nach seinem Tod staunt die Schwester: »›Seht nur, wie mager er war. Er hat ja

auch schon so lange Zeit nichts gegessen. So wie die Speisen hereinkamen, sind sie wieder hin-

ausgekommen.‹ Tatsächlich war Gregors Körper vollständig flach und trocken« (ebd., S. 154); er

lässt sich »ohne jeden Widerstand von seinem Platze« (ebd., S. 153) schieben. Im Prosastück Der

Kübelreiter bittet der Ich-Erzähler, ausgezehrt von Winterkälte, einen Kohlenhändler und dessen

Frau um Kohle, wird jedoch abgewiesen; zu unwesentlich scheint seine Präsenz: »Sie [die Frau des

Kohlenhändlers, V.K.] sieht nichts und hört nichts; aber dennoch löst sie das Schürzenband und

versucht mich mit der Schürze fortzuwehen. Leider gelingt es. Alle Vorzüge eines guten Reittieres

hat mein Kübel; Widerstandskraft hat er nicht; zu leicht ist er; eine Frauenschürze jagt ihm die

Beine vom Boden. […] Und damit steige ich in die Regionen der Eisgebirge und verliere mich auf

Nimmerwiedersehen.« Franz Kafka, »Der Kübelreiter«, in: ders., Gesammelte Werke, Bd. 1, S. 345-

347, hier: S. 347. Der Hungerkünstler schließlich verweigert alle Nahrung und wird zunächst als

Attraktion bestaunt, gerät jedoch in Vergessenheit und hungert unbemerkt weiter, bis er eher

zufällig in seinem Käfig wiederentdeckt wird: »Man rührte mit Stangen das Stroh auf und fand

den Hungerkünstler darin.« Franz Kafka, »Ein Hungerkünstler«, in: ders., Gesammelte Werke, Bd.

1, S. 261-273, hier: S. 272. Bevor der in seinen körperlichen Dimensionen kaum mehr wahrnehm-

bare »Hungerkünstler samt dem Stroh« (ebd., S. 273) begraben wird, teilt er dem Käfigaufseher

mit, warum er hungern müsse: »weil ich nicht die Speise finden konnte, die mir schmeckt.« Ebd.,

S. 273. In dieser Suche entspricht er dem Protagonisten der zehn Jahre früher entstandenen Ver-

wandlung. Als Samsa seine Schwester Geige spielen hört, »war [ihm], als zeige sich ihm der Weg

zu der ersehnten unbekannten Nahrung.« Kafka, Die Verwandlung, S. 146.

168 Sussman, Kafka and Modern Philosophy, S. 70; kursiv im Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 239

Die brevitas als Leitprinzip seines Schreibens entspricht dem Bild, das die Rezeption

vonWittgenstein als Autor entwirft: »Der hagiographischen Hohlform des Asketen«,169

seinem Leben in »Spartan rented rooms«170 verbindet sich »die rigorose Aussparung

sogenannter ›innerer‹ Wahr- und Wesenheiten bei Wittgenstein«,171 anstelle derer »er

sich in seinen philosophischen Überlegungen auf das Terrain des kleinsten Sagbaren zu-

rückzog«.172 Der Gestus des Tractatus ist die »pronounced sparseness or economy of

expression«,173 die in den Worten Kürnbergers präfiguriert ist, die Wittgenstein der

Abhandlung voranstellt: »Motto: … und alles, was man weiß, nicht bloß rauschen und

brausen gehört hat, läßt sich in drei Worten sagen.« (S. 7)174 Das Ideal der knappen

Artikulation, die das Wesentliche in Worte fasst, begründet die Dominanz einer ex-

plizit »klaren« Sprache im Tractatus, wobei Klarheit v.a. eine Reduktion des Umfangs

impliziert: »Unser Grundsatz ist, daß jede Frage, die sich überhaupt durch die Logik

entscheiden läßt, sich ohne weiteres entscheiden lassen muß.« (5.551, S. 65)

Es ist dies eine textuelle »Ethik des stilistischen Rasiermessers«,175 die alles »wei-

tere«, das sich über das Nötigste der schlanken Textgestalt hinaus zu sagen anböte,

rigoros abzuschneiden behauptet. Das sprichwörtliche Rasiermesser, auf das sich Er-

bacher bezieht, gehört dem ScholastikerWilhelm vonOckham (1288-1347), dessen Spar-

samkeits- oder Parsimonieprinzip wissenschaftlicherMethodik größte Einfachheit und

Kürze verordnet. Johannes Clauberg wählt dafür in seiner Logica vetus et nova (1654) die

Worte: »Entia non sunt multiplicanda praeter necessitatem«176 – Wesenheiten sind

nicht über das Notwendige hinaus zu vermehren. Das Ringen um das rechte Maß die-

ses Notwendigen beherrscht das Verhältnis zwischen Behauptung und Argument im

Tractatus, begegnet aber auch in Wittgensteins Stilvorlieben in Fragen der Architektur

und des Designs wieder.177

169 Steinlechner, Der umständlichere Weg, S. 160.

170 Perloff,Wittgenstein’s Ladder, S. 7.

171 Steinlechner, Der umständlichere Weg, S. 160.

172 Ebd.; kursiv im Orig.

173 Sussman, Kafka and Modern Philosophy, S. 59. Wiener spricht von »Wittgensteins sparsame[m] und

wissende[m] stil«. Wiener,Wittgensteins Einfluß auf die »Wiener Gruppe«, S. 95.

174 Kienzler weist darauf hin, Wittgensteins Verhältnis zu Kürnberger und dessen Essayband Literari-

sche Herzenssachen (1877), dem das Zitat entstammt, habe bislang in der Forschung »keine Beach-

tung gefunden.« Kienzler, Die Sprache des »Tractatus«: klar oder deutlich?, S. 238.

175 Erbacher, Formen des Klärens, S. 98.

176 Clauberg zit.n. William M. Thorburn, »The Myth of Occam’s Razor«, in: Mind 27 (1918), S. 345-353,

hier: S. 347. Der Tractatus beschäftigt sich an zwei Stellen explizit mit »der Devise Occams« (3.328,

S. 23; vgl. 5.47321, S. 57).

177 Wenn bei Wittgenstein, wie Erbacher behauptet, »Stil zu einer Frage der Ethik« (Erbacher, Formen

des Klärens, S. 59) wird, dann findet diese Ethik ihr Ideal »in ornamentloser Klarheit bei Loos«. Ebd.

Vgl. zum Einfluss, den Adolf Loos’ Architekturkonzept auf Wittgenstein ausübt, auch Janik, Toul-

min, Wittgensteins Wien, S. 120ff. Im Frühsommer 1914 bekundet Wittgenstein in der Korrespon-

denz mit William Eccles das Interesse an einem Möbeldesign, dessen Charakteristika »greatest

utility, the easiest method of construction, and absolute simplicity« sind. Monk, Ludwig Wittgen-

stein, S. 106. Bezüglich eines Entwurfs für Eccles’ Schlafzimmer merkt Wittgenstein an, er sehe

keine Skizze eines Betts – »or do you wish to take the one which the furniture manufacturers sub-

mitted? If so do insist that they cut off all those measly fancy ends.« Brief Wittgenstein an Eccles,

zit.n. ebd.; kursiv im Orig. Mit den entschlossenen Schnitten seines Rasiermessers macht Witt-

genstein auch vor Schlafzimmereinrichtung nicht halt.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Geschichten zerstören

Umder argutia als rhetorischer Schwestertugend der Kürze gerecht zu werden, folgt

der Tractatus einem Protokoll sprachlicher Verdichtung, das sich am Ideal des mit en-

ergeia gesättigten erlösenden Worts orientiert. Wittgenstein betont im Brief an Ficker,

die Darstellung seines Buchs sei »äußerst gedrängt«,178 und souffliert damit seinen Ex-

egeten, die den Text als »extraordinarily compressed«179 bezeichnen und seine »inten-

sity of expression«180 hervorheben. »Das Buch ist eine der kompaktesten Philosophien

überhaupt, das Destillat einer ungeheuer vielgestaltigen Gedankenbewegung.«181 Die

stilistische Bedeutung von Kürze und Konzentration bedingt auch die Überzeugung,

»Philosophie dürfte man eigentlich nur dichten«182 – der Dichtungsbegriff des Inge-

nieursWittgenstein rührt weniger vom emphatischen Ideal literarischer Schöpfung her

als von der technischen Dimension der Textkomprimierung.183 So definiert er: »Der

Dichter ist der, der viel in seine Worte hineinlegen kann.«184 In diesem Zusammen-

hang gebraucht er erneut den Vergleich des gelungenen Ausdrucks, der in minimalem

Umfang maximale Performanz ballt, mit einer Blume: »O, warum ist mir zumute, als

schrieb ich ein Gedicht, wenn ich Philosophie schreibe? Es ist hier, wie wenn hier ein

Kleines wäre, das eine herrliche Bedeutung hat. Wie ein Blatt, oder eine Blume.«185

Als jemand, dessen Verlangen nach energetisch-”herrliche[r]« Sprachsubstanz un-

erfüllt bleibt, teilt der Dichter Wittgenstein das Schicksal von Kafkas Figuren. Sein

Trachten nach dem erlösendenWort, das er »noch immer […] nicht aussprechen [kann].

Ich gehe rund um es herum und ganz nahe aber noch konnte ich es nicht selber erfas-

sen!!«,186 gleicht der Suche Samsas und des Hungerkünstlers nach der »Speise […], die

mir schmeckt«,187 der »ersehnten unbekannten Nahrung.«188 Auch die Kohlen, die der

Kübelreiter nicht erhält, sind einMotiv komprimierter Energie, das, erhielte er sie,Wär-

me und Vitalität bedeutete.Wenn sichWittgensteinmit dem Ideal des (ver-)dichtenden

Philosophen als jemand bekennt, »der nicht ganz kann, was er zu können wünscht«,189

so bezieht sich dieses Scheitern nicht nur auf das erlösende Wort, sondern, wie der

vorige Abschnitt gezeigt hat, auch auf den erlösenden Satz. Der Tractatus führt das

Misslingen der Klärung des eigenen Ausdrucks vor; er verfehlt sein mit Sussman als

anorektisch zu bezeichnendes Textideal, das er analog zur Nichtigkeit von Kafkas Figu-

ren – ihrer Flachheit, Dünne, Gewichtslosigkeit – entwickelt. Sind brevitas und argutia

die rhetorischen Mittel, einen schlanken und dennoch leistungsstarken Textkörper zu

formen, so illustriert die copia, die Fülle, die sich aus der Satzvermehrung ergibt, dass

178 Wittgenstein, Brief an Ludwig von Ficker, vermutlich Mitte Oktober 1919, S. 32; kursiv im Orig.

179 Anscombe, An Introduction to Wittgenstein’s »Tractatus«, S. 19.

180 Friedlander, Signs of Sense, S. 8.

181 Raatzsch, LudwigWittgenstein zur Einführung, S. 223.

182 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 483; kursiv im Orig.

183 Antin, der sich ebenfalls mit der Etymologie von »dicht« und »dichten« befasst, schreibt: »The no-

tion of poetry as a mental concentrate has considerable significance for Wittgenstein’s practice.

He was apparently operating within an esthetic of ›concentration‹ from the beginning.« Antin,

Wittgenstein Among the Poets, S. 162.

184 Wittgenstein,Wittgenstein’s Nachlass, Manuskript 131, S. 182.

185 Ebd., Manuskript 133, S. 24 (in Geheimschrift: invertiertes Alphabet).

186 Ebd., Manuskript 102, S. 23 verso.

187 Kafka, Ein Hungerkünstler, S. 273.

188 Kafka, Die Verwandlung, S. 146.

189 Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen, S. 483.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 241

Wittgensteins Text, salopp gesagt, ein Gewichtsproblem hat. Dabei lassen sich eini-

ge Epiphänomene zur Verzweigung und Multiplikation der Paragraphen beobachten,

die die im Paradigma gleichsam magerer Klarheit nicht vorgesehene Ausdehnung des

Textumfangs bedingt.

Von den 526 nummerierten Aussagen des Tractatus sind Satz 1 sieben weitere Sät-

ze per Dezimalzahl zugeordnet, Satz 2 79, Satz 3 74, bei Satz 4 sind es bereits 109,

bei Satz 5 sogar 151 und Satz 6 hat 105 Folgesätze, bevor Schlusssatz 7 der entlang der

Hauptsatzfolge anschwellenden Menge an Erläuterungen ein jähes Ende bereitet. Eine

ähnliche Dynamik lässt sich eine Ordnungsstufe darunter beobachten: Nach zehn Sät-

zen ist 2.012 (S. 11) der erste, der mehr als einen grammatischen Satz enthält (nämlich

zwei); er rekapituliert gewissermaßen auf Paragraphenebene das Skandalon der Auf-

spaltung von Satz 1. Unter der Folgenummer 2.0121 (S. 11f.) sind es bereits sechs Sätze,

jeweils durch Absatz voneinander separiert, und 6.341 (S. 78f.) besteht schließlich aus 13

grammatischen Sätzen, die sich zu einem nicht mehr durch Absätze gegliederten Text

formieren und über etwa eine Buchseite ausbreiten. Offenbar entwickeln die Erläute-

rungen, die die Abhandlung ihren Argumenten nolens volens beifügt, ein Eigenleben;

sie blähen sich auf, fransen aus, ohne dass das Rasiermesser philosophischer Klarheit

das überschüssig Angesetzte mit strengen Schnitten entfernen könnte. Die Sätze des

Tractatus vermehren sich nicht nur, »they grow in their physical dimensions«190 – und

legen damit den Schluss nahe, dass seine tatsächliche Beschaffenheit entgegen seinem

stilistischen Schlankheitsideal als textuelle Adipositas zu bestimmen ist. Die magere

Klarheit wird gleichsam von dicker Deutlichkeit vertilgt.191

190 Sussman, Kafka and Modern Philosophy, S. 70.

191 Wittgenstein reflektiert das Problem verdeutlichender Satzzunahme in einem Tagebucheintrag

vom 19. September 1914: »Ein Satz wie ›dieser Sessel ist braun‹ scheint etwas enorm Kompliziertes

zu sagen, denn wollten wir diesen Satz so aussprechen, daß uns niemand gegen ihn Einwendun-

gen, die aus seiner Vieldeutigkeit entspringen, machen könnte, so würde er endlos lang werden

müssen.« Ludwig Wittgenstein, »Tagebücher 1914-1916«, in: ders., Werkausgabe, Bd. 1, S. 87-187,

hier: S. 92. »Wittgenstein deutet hier etwas an, was aller konsequent verfolgten Sprachanalyse

immanent ist: eine Tendenz zur Selbstdisqualifikation, die den Umweg über das Akribische und

unendlich Differenzierte nimmt. Die totale Analyse der Sprache, sofern sie auf jene als lebendi-

ge trifft, gleicht jenem vielbeschworenen Kampf mit der Hydra, deren abgeschlagene Köpfe sich

jeweils verdoppeln; ein Hohn jedem rechtschaffenen Kämpfer, der durch immer kompliziertere

und entlegenere Zwischenstücke und Verteiler von dem verfolgten Objekt abgedrängt wird. Der

Diskurs verlagert sich auf die Meta- und Nebenschauplätze, er gebiert systemstrotzende Wasser-

köpfe, empirische Seifenblasen, transparentes Schaumgebäck einer Rede, die das, was gesagtwer-

den kann und nicht gesagt werden kann, als ›Problem‹ restlos zur Auflösung bringt.« Steinlechner,

Der umständlichereWeg, S. 176; kursiv im Orig. Steinlechner untersucht Schuttings Satzanalysen im

Dialog mit dem Tractatus unter der Überschrift »Der Satz, das endlos langeWesen (Eine Drachen-

bekämpfungslehre)«; vgl. ebd., S. 175. Angesichts der Fettleibigkeitsmetaphorik des vorliegenden

Kapitels fügt es sich, dass sie nicht nur Wittgensteins erläuternde Nebensätze als Schaumgebäck

qualifiziert, sondern sich auch einem thematisch passenden Satz bei Schutting widmet. Er lautet:

»und der kellner serviert den Rest des Kirschenkompottes ab«, und »wird 24 Seiten lang nach allen

Regeln der Grammatik, Sprach-Logik und Kunst auf seine möglichen/notwendigen/ausschließba-

ren Bedeutungen, Bedingungen, Anwendungs- und Auswirkungsweisen hin befragt; mit dem Er-

gebnis, daß sich theoretisch unendlich viele Aussagen über diesen einen Satzmachen lassen, ohne

ihn dadurch jedoch auch nur annähernd in denGriff zu bekommen. Denn jeder Versuch einer defi-

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Geschichten zerstören

Diese Einsicht trägt zum Verständnis einer »recht rätselhaften Formulierung«192

bei:

6.43    Wenn das gute oder böse Wollen die Welt ändert, so kann es nur die Grenzen

der Welt ändern, nicht die Tatsachen; nicht das, was durch die Sprache ausgedrückt

werden kann. Kurz, die Welt muß dann dadurch überhaupt eine andere werden. Sie

muß sozusagen als Ganzes abnehmen oder zunehmen. Die Welt des Glücklichen ist

eine andere als die des Unglücklichen. (S. 83)

Die vermeintliche Rätselhaftigkeit des Satzes ballt sich Kroß zufolge in der Behauptung,

die vom guten oder bösen Wollen beeinflusste Welt müsse »als Ganzes abnehmen oder

zunehmen.« Unter Zuhilfenahme eines Tagebucheintrags Wittgensteins kommt er zu

der Deutung:

Die räumlicheMetapher von einerwachsenden oder abnehmendenWelt soll vor allem

den Umstand verdeutlichen, daß die Entdeckung von Sinnhaftigkeit im Handeln, das

»meine«Welt ausmacht, dieseWelt vergrößert und zugleich sie von derWelt des »Un-

glücklichen« unterscheidet, die durch den Sinnverlust schrumpft. Die »Zunahme« von

Welt als ganzer läßt sich mit dem ethisch »Guten«, ihr Schrumpfen mit dem »Bösen«

verbinden193.

Auf den ersten Blick erscheint es einleuchtend, die Begriffe des bösen Wollens und des

Abnehmens der Welt, die jeweils eine negative Qualität bzw. Dynamik zum Ausdruck

bringen, miteinander zu verknüpfen; folgt man jedoch der Reihenfolge der Gegensatz-

paare, wie der antithetische Dreischritt von Satz 6.43 sie vorgibt, so ergibt sich ein

Zusammenhang von gutem Wollen – Abnehmen der Welt – Welt des Glücklichen, die

im Licht des bisher Dargelegten Sinn ergibt.

Wittgensteins therapeutische Poetik strebt durchaus nicht nach Vermehrung von

Sinn, sondern sucht ihr Glück in der Fixierung einer möglichst umfassenden und zu-

nitiven Festschreibung des Gesagten bzw. Gemeinten entartet sofort in neueGeschichten, Kompli-

kationen, Konfusionen.« Ebd., S. 175; kursiv im Orig. Insofern orientiert sich Schuttings Text exakt

anWittgensteins Auseinandersetzungmit der Dialektik von Klarheit und Deutlichkeit, Knappheit

und Ausführlichkeit und ihrer Gestaltung im literarischen Satz und seinen latenten oder manifes-

ten Nebensätzen. Sussman, der keinen Blick für das Dilemma eines Texts hat, der schlank sein

möchte, aber unvermittelt ›in die Breite geht‹, sondern den anorektischen Diskurs des Tractatus

als homogenes Phänomen behandelt, meint, mit dem Übergang zum größeren Umfang und ver-

meintlich freieren Fabulieren der Philosophischen Untersuchungen habe sich Wittgenstein schließ-

lich doch noch, wie die letztenWorte des Hungerkünstlers an den Aufseher lauten, »vollgegessen

wie du und alle.« Kafka, Ein Hungerkünstler, S. 273. Statt also den Übergang zwischen anfänglicher

Kürze und späterem Ausufern bereits im Tractatus verwirklicht zu sehen, formuliert Sussman ein

werkhistorisches Argument ähnlich demGabriels (vgl. Anm. 148 dieses Kapitels): »If the discourse of

the Tractatus Logico-Philosophicus is indeed anorexic, as I suggest, then the laterWittgenstein does,

in the end, find some food he can eat […]. In order to do this, Wittgenstein must violate his diet

and renounce his vows of sparseness and severity. But his work, and twentieth-century philosophy,

emerge all the richer.« Sussman, Kafka and Modern Philosophy, S. 94.

192 Kroß, Klarheit als Selbstzweck, S. 134.

193 Ebd., S. 134f. Die Tagebuchstelle, dieWittgenstein nicht in den Tractatus aufnimmt, spezifiziert das

Zu- oder Abnehmen der Welt: »Wie durch Dazukommen oder Wegfallen eines Sinnes.« Wittgen-

stein, Tagebücher 1914-1916, S. 168 (5. 7. 16).

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Der Satz zerfällt in Sätze 243

gleich idealiter ausdehnungslosen Erkenntnis; im Paradox einer Proposition von mi-

nimaler physischer Präsenz und maximalem philosophischen Gewicht. Der Tractatus

träumt von einer dünnen Welt, zu deren Bewältigung es bloß eines ebenso dünnen

Texts bedarf – dünner noch, als es das schlanke Bändchen seiner 85 Seiten ist.194 Je

mehr jedoch das Vertrauen in die Sicherheitsverheißung des erlösenden Satzes schwin-

det, je größer der Druck wird, das Behauptete durch Zusätze zu fundieren, desto mehr

setzt der Text der Länge und Breite nach Fett an. Das böse Wollen ist in diesem Kon-

text als intentionales Prinzip der in Wittgensteins Notizen omnipräsenten Unruhe zu

verstehen. Steinlechner gebraucht die dämonischen Topoi des Drachens und der Hy-

dra für das unstete Streifen und die heillose Bifurkation verdeutlichender Sätze,195 die

insofern tatsächlich heillos ist, als die Gewichtszunahme, die sie dem philosophischen

Text aufdrängt, den Philosophen vom Heilsversprechen einer Form nahe dem Nichts

und damit von seinem Glück entfernt. Um einem später behandelten Text vorzugrei-

fen, erliegt der Tractatus der bei Jelinek thematisierten »Gefahr einer Zunahme, welche

paradoxerweise Verlust bedeutet.«196

Das Prinzip, der ersehnten Leichtigkeit des Satzes den Ballast der Erläuterung auf-

zubürden, demonstriert die Abhandlung bereits unter der ersten Ordnungszahl. Deren

Wiedergabe im vorliegenden Kapitel fehlte bislang eine Kleinigkeit: »1* Die Welt ist al-

les, was der Fall ist.« (S. 11) Der Asterisk, der auf die Nummer folgt, verweist auf besagte

Fußnote, die ausführt, auf welche Weise der Tractatus »das logische Gewicht der Sät-

ze an[deutet], den Nachdruck, der auf ihnen in meiner Darstellung liegt.« (S. 11) Von

Beginn an geht es um das Satzgewicht, lastet eine Schwere auf dem propositionalen

Vermögen des Texts. Doch noch immer ist Satz 1 nicht korrekt zitiert; im ersten Band

von Suhrkamps Werkausgabe steht:

I*    Die Welt ist alles, was der Fall ist. (S. 11)

Kaumhat die ranke Zierlichkeit der I den Text eröffnet, schon hängt sich ihr ein Zeichen

an, das auf die Unzulänglichkeit dieses Signums der Simplizität verweist. Der erste,

der ungeteilt und kräftig ins Sein tritt, ist als einziger der Sätze des Tractatus gleich

doppelt belastet, insofern er sich einerseits ein Gewirr von Folgesätzen, andererseits

die allgemeine Erklärung des Nummerierungsverfahrens aufladen lässt. Das Sternchen

ist ein Fettfleck – ärgerlich streicht der Erlösung heischende Philosoph mit dem Finger

darüber, ohne doch die Andeutung einer adipösen Massierung des Texts und seiner

Sätze tilgen zu können.

194 »Die notorische Kürze des Buches« (Kienzler, Die Sprache des »Tractatus«: klar oder deutlich?, S. 237),

die sein Ethos dennoch um 85 Seiten überschreitet, verschwistert sich Freges Begriffsschrift, die 88

Seiten umfasst, und opponiert den 1899 Seiten der drei Bände, die die erste Auflage von Russells

und Whiteheads Principia Mathematica ausmachen; vgl. Bertrand Russell, Alfred N. Whitehead,

Principia Mathematica, 3 Bde., Cambridge 1910-1913.

195 Vgl. Steinlechner, Der umständlichere Weg, S. 176.

196 Elfriede Jelinek,Die Kinder der Toten, Reinbek bei Hamburg 42009, S. 602. Etwas später kalauert der

Text über »die Hölle der Völle, die aus der Hülle und Fülle geworden ist«. Ebd., S. 625.

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457917-008 - am 14.02.2026, 06:38:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457917-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

