
Das Begehren des Diskurses

DassMichel Foucault den inden ›Studentenunruhen‹der 1960er Jahrenansetzendenund

den 1970er Jahre beherrschenden intellektuellen Diskurs des Freudomarxismus kritisch

anvisiert,wirdgegenEndevonSexualitätundWahrheit 1 (1976) andemSchlagwortder »dé-

sublimation sur-répressive« kenntlich.1 Selbstredend dürfte Foucault bekannt sein, dass

ein Kapitel des 1964 zuerst erschienenen Buches Der eindimensionale Mensch von Herbert

Marcuse mit diesem Begriff (im Deutschen: »repressive Enstublimierung«) überschrie-

ben ist. Aber Foucault gibt nicht Marcuse als Urheber an, da er vielmehr diesen Begriff

in seiner Funktion als allgemeinenKontext für eine Anreizung derDiskurse zumSex der

1970er Jahre zitiert: »une désublimation sur-répressive, comme on dit«.2 In dieser Phase

kritisiert er genau das, was Butler mit dem Gesetz von Lacan in Bezug zu Sozialwissen-

schaft bis hinauf zur Psyche der Macht meint: Dass alle sozialen Unterschiede angeblich

nur Sublimierungen der einen immer gleichen Ökonomie des Begehrens durch eine he-

gemonial soziale Ökonomie sind.

AuchMarcuse sieht die angebliche Entfesselung des Sexes so wenig wie Foucault als

eine soziale Befreiung an.Marcuse war in der Tat zu diesem Zeitpunkt eine Art intellek-

tueller Star der Diskurse, der in Pop-Magazinen für Musik und Comics ausführlich mit

Interviews zur Sprache kam.3 Vielmehr liest er in der Repräsentation von Sexualität das

Symptom einer verbesserten Repression im Spätkapitalismus ab. Zwar ist für Foucault

der Diskurs zur sexuellen Befreiung ebenso mit Macht und Kontrolle durchzogen. Aber

im Unterschied zu Marcuse kann diese soziale Macht nicht als repressiv und negierend

gegenüber dem Begehren verstanden werden. Das klingt nach Jacques Lacan, der an-

ders als Freud davon ausgeht, dass die ödipale Struktur nicht negierend, sondern trieb-

produktiv ist wie später nach Butlers Lacanianismus. Gleichwohl kritisiert Foucault in

seiner Phase der Genealogie der Macht mit seinem ersten Band von Sexualität undWahr-

heit 1976 eindeutig Lacan, der genauso negativ vorgehe,weil er das Begehren zumGesetz

1 Michel Foucault,Histoire de la Sexualité 1. La volonté de savoir, Paris 1976, S. 151. In der deutschen Aus-

gabe:DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit 1. Frankfurt a.M. 1983, S. 113mit repressiver Ent-

sublimierung übersetzt.

2 Ebd.

3 So z.B. in der Zeitschrift Rock & Folk. Siehe dazu: Thierry Groensteen, Un objet culturel non identfié,

Paris 2006, S. 93f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

der Gesellschaft mache. Oder um es mit dem von Foucault so geschätzten Nietzsche zu

sagen, dass die Vorstellung von dem einen Gesetz nur der lange Schatten des Monothe-

ismus in derTheorie ist: Kein Gesetz nebenmir.

Mit dem ständigen Verdacht der Repression wie Kastrationmacht sich laut Foucault

eine Vorstellung von Macht annehmbar, welche die eigene nicht-repressive Produktivi-

tät an Macht mittels popkultureller Verbreitung des Diskurses zum Sex in Diskursge-

sellschaften übersehen lässt. Der Diskurs der Sexualität ist ›nur‹ ein Beispiel in der Pop-

kultur dafür, wie der Diskurs über das Begehren nach dem Gesetz zum fortgesetzten

Instrument für das Begehren nach dem langen Schatten Gottes ist – demmonotheisti-

schen Begehren nach dem einen Gesetz.4 Der Diskurs selbst wird zum Begehren:

»Das Wesentliche aber ist die Vermehrung der Diskurse über den Sex, die im Wir-

kungsbereich der Macht selbst stattfindet: instrumenteller Anreiz über den Sex zu

sprechen, und zwar immermehr darüber zu sprechen; von ihm sprechen zu hören und

ihn zum Sprechen zu bringen in ausführlicher Erörterung und endloser Detailanhäu-

fung.«5

Je mehr das Begehren nach dem von Repression zu befreienden Sex in machtkritischen

Diskursen gefordert wird, destomehrwird das vielmehr unstillbare Begehren nach legi-

timer Anerkennung dieses kritischen Diskurses als zunehmendeMachtproduktion ver-

schleiert.

Es ist nicht schwer, hier die von Roman Jakobson zunächst inspirierte Funktion ei-

nes phatischen Diskurses zu hören, also eines Diskurses, der nicht nur dazu da ist, et-

was zu sagen, sondern, dass etwas gesagt wird, um dem Begehren nach sozialem Kon-

takt schnellstens nachzugeben: Vom Sex reden und von ihm reden zu hören und auch

weiterzutragen, aber dennoch mit einem Unterschied zu Jakobson. Es geht um den be-

stimmten Inhalt des Wissens, der erst das Begehren nach Diskurs zu einem Begehren

nach legitimer Subjektivität werden lässt. Das Erreichen dieses Begehrens fordert eine

inhaltlicheBestimmungdurchLegitimität, fürdas lautderEinleitungder lediglichdeut-

schen Ausgabe von Sexualität Wahrheit 1 der Sex nur ein Beispiel ist – und zwar für das,

was der nietzscheanische Untertitel des ersten Bandes im Französischen, aber als Ober-

titel in der deutschen Übersetzung noch deutlicher ausspricht: für das Begehren nach

demGesetz imWillen zumWissen.

Andernfalls besteht die Gefahr, dass der Diskurs zur banalen Kommunikation um

derKommunikationwillendaswird,wasdas Frage-Antwort-Spiel nach schönemWetter

laut den linguistischen Analysen Roland Barthes als singende parole einer unbestimm-

ten Diskursgesellschaft in Anspielung auf Jakobsons phatische Funktion der Sprache

4 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991. S. 11.: »Denn der Diskurs – die Psy-

choanalyse hat es uns gezeigt – ist nicht einfach das, was das Begehren offenbart (oder verbirgt);

er ist auch Gegenstand des Begehrens […].« Deutlich verweist dieses linguistische Begehren damit

hier auch auf Lacan.

5 Michel Foucault, DerWille zumWissen, Sexualität undWahrheit 1, Frankfurt a.M. 1983, S. 24, Ebenso,

S. 29, 36, 38, 39 (»polymorpher Anreiz zum Diskurs«. Ebenso S. 40, 50. Zum gegenseitigen Anreiz

von Lust undMacht in den Diskursen: S. 52. S. 59: »Anreizungs-Machinerie« bei Charcot. Gegensei-

tiger Anreiz von Diskursen und Lust: S. 75, In Bezug auf Dispositive: S. 105.)

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Begehren des Diskurses 69

darstellt. Für Barthes steht diese Frage einer Diskursgesellschaft nach dem Wetter im

Gegensatz zum Bauer, der in seinen Handlungen durchaus vom legitimen Wissen um

das Wetter abhängig ist, so dass für dessen Praxis allein dieselbe Frage nicht vom all-

morgendlichendiskursivenSingsangderKontaktaufnahmedurchDiskurs, sondern von

einem die praktische Performativität bestimmenden Inhalt des Wissens abhängig ist.

Dann aber geht es gerade nicht umdenMythos der scheinbar frei gewähltenDiskursan-

reizung,sondern tatsächlichumdasWissenüberdie vomWetter abhängigeKonsequenz

seiner Handlung.6 Der Diskurs bedarf dann nicht des Mythos vom frei gewählten Spre-

chen des morgendlichen Singsangs, dem es nicht um Inhalt, sondern nur um die Form

des Redens um des Redens willen geht, das frei zu sein glaubt, aber in Wirklichkeit ein

Gesetz reproduziert. Nach Barthes ist das Begehren des Diskurses also streng genom-

men der Mythos von einem Begehren nach einem einzigen Gesetz in Sprache und Kon-

text, so dass im Mythos Kontext und Sprache identifiziert wird, während beim Bauer

offen die Differenz vomGesetz der parole und Handlung des Kontextes erscheint: Lemy-

the est une parole ist die daher die Definition des Mythos von Barthes lange vor Foucaults

Theorie des Diskurses, weil die parolewie die Linguistik ja zeigt, dass sie nur die Repro-

duktion eines Systemsder langue ist.Barthes projiziert die linguistischeUnterscheidung

wie die Linguisten mit ihrer Semiotik auf alle anderen Handlungenmit Zeichen.

Das Begehren nach freiemDiskurs ist immer durch systematisierenden Kontext ge-

prägt, der nach dem Nietzscheaner Foucault im Falle des Freudomarxismus aber nicht

nur der Lust am Diskurs überhaupt entspringt, sondern der Legitimität des Wissens,

welche auch die Psychoanalyse als Wissenschaft vom Begehren für ihre Rechtfertigung

benutzt. Es handelt sich daher nicht um eine beliebige Anerkennung einer parolewie bei

Barthes, sondern um das als legitim anerkannteWissen zum Reden. Wenn das Begeh-

ren des Diskurses vom Gesetz Freuds oder der Ökonomie Marxens bestimmt sein soll,

so ist der Mythos nicht nur eine parole, sondern der lange Schatten des Monotheismus

imWillen zumWissen,der sich auch in der popkulturellen Liebe zumFreudomarxismus

zeigt.

Auch fürMarcuse ist diediskursiveVerallgemeinerungderSexualität zwar eineStüt-

ze dermodernenMacht schlechthin, in der Sex Anreiz zur produktiven Diskursivierung

gesehen wird, aber er glaubt, dass die wissenschaftliche Legitimität nichts mit der An-

reizung der Diskurse, sondernmit einem unterdrücktenWissen zu tun habe. LautMar-

cuse stellt nämlich der individualistische Künstler mit seinen Themen der subversiven

outsiders wie ›Prostituierte, Ehebrecherin, Verbrecher, Geächteter, rebellischer Dichter,

Schelm etc.‹7 eine zwar gegenüber normalem Lebensunterhalt häretisches Wissen dar.

Aber in seiner Diagnose des fortgeschrittenen Spätkapitalismus sind all diese subversi-

ven Elemente schon keine Entsublimierung mehr, wie sie die Analyse beschreibt, son-

dern unterstützen den so genannten ›Spätkapitalismus‹:

»Künstlerische Entfremdung ist Sublimierung. Sie bringt die Bilder von Zuständenher-

vor, diemit dembestehenden Realitätsprinzip unvereinbar sind, die aber als Bilder der

6 Roland Barthes,Mythen des Alltags, Berlin 2012, S. 310.

7 Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriege-

sellschaft, Neuwied u. Berlin 1967, S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Kultur erträglich, ja erhebend und nützlich werden. Jetzt wird diese Bilderwelt außer

Kraft gesetzt. Ihre Einverleibung in die Küche, das Büro und den Laden, ihre kommerzi-

elle Freigabe an Geschäft und Vergnügen ist in gewissem Sinne eine Entsublimierung

– vermittelter Genuß wird durch unmittelbaren ersetzt.«8

Diese Kritik des ›Spätkapitalismus‹ von 1964 klingt eigentlich schon als Vorwegnahme

der Kritik des Neoliberalismus in den 1990er Jahre der Soziologie, den Foucault wört-

lich schon amEnde der 1970er Jahre in seinen Vorlesungen amCollège de France anspricht

und erneut in einer Geschichte der Sexualität seit der Antike mit seinem zweiten Band

dieser Geschichte 1984 thematisiert. Allerdings geht es bei genauem Lesen vonMarcuse

nicht um eine soziale Nivellierung der Entsublimierung, sondern um die Repräsentation

einer privilegierten Entsublimierung als allgemeines Vorbild immodernen Roman oder

Bildmedien, nach denen eine Entsublimierung gar nichtmehr nötig zu sein scheint, um

in modernen Medien die neueste Mode eines radical chic der Freiheit demonstrieren zu

können.Dann ist es auch nicht schwer, dies als Vorspiel zur etwas kurz danach späteren

Erscheinung der Radikalisierung von Repression in Guy Debords Gesellschaft des Spekta-

kels von 1967 der Kunstbewegung einer Sozialistischen Internationale zu lesen, in welcher

der Kapitalismus grundlegend für alle zur bloßen Repräsentation der Erfüllung geraten

ist und im französischen Generalstreik 1968 ein gewisse Rolle spielte: Die moderneWelt

ermöglicht laut Debord nicht die Befriedigung durch reale Erfahrung, sondern ersetzt

sie durch die Distribution der Bilder von dieser Erfahrung, also durch reine Repräsen-

tationen von unmittelbarer entsublimierter Befriedigung.9 Dermoderne Spätkapitalis-

mus besteht nur noch aus phatischenDiskursen,die aber in derMediengesellschaft zum

reinem Bild des Begehrens um des Bildes willens geworden sind.

Der Nietzscheaner Foucault kritisiert jedoch anders als Marcuse, dass die Verbin-

dung von Psychoanalyse undMarxismus in der Frankfurter Schule als reine und unschul-

dige Opposition des Wissens gegen Macht gesehen wird und daher nicht selbst sich als

Begehren nach Macht reflektiert. Dann geht es aber nicht eigentlich um das Begehren

des Diskurses, sondern um das Begehren nach der Legitimität des Diskurses als langer

Schatten Gottes. Foucault kritisiert zwar grundlegend die Psychoanalyse, die mit durch

Wissen legitimierte Theorie der Kastration die beliebte Vorstellung von Repression der

Gesellschaft als Gesetz der Macht aussagt, um ihr Begehren nach Macht durch das Be-

dienen dieses beliebtenGlaubens selbst nicht zu reflektieren, so dass er den Freudomar-

xismus der Studierenden als Begehren nach dem einen Gesetz kritisiert, das sich nicht

reflektiert. Aber er unterscheidet nicht Legitimität im Diskurs als Anreizung zum Dis-

kurs wie anders in der englischen Sprachpragmatik des Sprechaktes seit Wittgenstein,

die zwischen Sprachlogik und Kontext der praktischen Anwendung unterscheidet. Auf-

fällig ist nämlich in der Tat, dass sich Debords wie Marcuses Analyse der Herrschaft auf

den repressiven Verdinglichungsbegriff von Georg Lukács’ marxistischer Interpretation

beziehen, in welcher sich der produktive Wille zumWissen in einem wissenschaftliche

Legitimation beanspruchenden Marxismus und Freuds stets nur als reine Kritik sieht,

8 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, ebd. S. 91.

9 Guy Debord, La Société du Spectacle, Gallimard 1992, S. 4, These 4. »Le spectacle n’est pas un ensem-

ble d’images, mais un rapport social entre les personnes, médiatisé par des images.«

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Begehren des Diskurses 71

die selbst nicht von Machtproduktion betroffen sein soll.10 Oder wie Foucault es in ei-

nem späteren Interview in Deutsch sagen wird, das nicht in den von ihm legitimierten

Dits et écrits auftaucht, dass niemand außerhalb der Macht steht.11 So sehr Foucault ei-

nerseits 1976 im ersten Band seiner Geschichte der Sexualität von Lacan abrückt, so sehr

entspricht er ihm andererseits im Widerspruch dazu mit der These, dass der Diskurs

selbst begehrt werde. Er hintergeht damit seine eigene nietzscheanische Kritik mittels

eines Feierns der Sprache bei aller Distanz zu Barthes’ modernistischem Begriff eines

Mythos. Foucault ist nicht, wie Habermas ihn in seiner Adornopreisrede als Nietzschea-

ner kritisiert, zu weit, sondern nicht weit genug gegangen –oder genauer: Erstmit dem

zweiten Band einer verändertenGeschichte der Sexualität hat er versucht,Nietzsche ge-

gen Nietzsche weiterdzudenken.

Didier Eribon hat zu Recht darauf aufmerksamgemacht, dass Foucault wahrschein-

lich deswegen zu einer gegenüber den 1968ern heterodoxen und damit innovativen

Machttheorie motiviert war, weil er als Homosexueller sich vom wissenschaftlich mo-

tivierten Freudomarxismus überzeugten popkulturellen Intellektuellen ausgeschlossen

fühlen musste.12 In der kommunistischen Partei, in der viele damalige kritische Intel-

lektuelle waren oder mit der sie zumindest sympathisierten, galt der/die Homosexuelle

als krank, flankiert von der damaligen Doktrin der Psychoanalyse. Wie konnte sich

Foucault daher nicht durch jene ausgeschlossen fühlen, die glaubten, die Orthodoxie

der Macht mittels marxistischer Ideologiekritik und Psychoanalyse zu enttarnen, wäh-

rend dieselben mit der Hegemonie ihres freudomarxistischen Diskurses der neuen

Wissenschaftlichkeit über den zu befreienden Sex eine sich formierende Diskursor-

thodoxie des legitimen Ausschlusses durch Wissen ausübten? Anders als bei Marcuse

wird daher die Psychoanalyse Freuds nicht mehr als Referenz einer Verbesserung der

Wissenschaftlichkeit gewählt, sondern seit dem ersten Band von Sexualität undWahrheit

auch die Psychoanalyse Lacans als Begehren nach dem Gesetz infrage gestellt. Dieser

Punkt wird deswegen leicht übersehen (insbesondere in der linguistischen Dominanz

derMachtpraktiken bei Judith Butler),weil Lacans Kritik an FreudsTherapieverständnis

die unproduktive Repression des Triebes kritisiert, so dass die von Foucault im literari-

schen Stil formulierte Kritik an LacansTheorie der Kastration in Sexualität undWahrheit

1 gar von einer Literaturwissenschaftlerin überlesen werden konnte. Auch die Produk-

tivität des Triebes wird bei Lacan von negierender Kastration abgeleitet, die zwar nicht

mehr bei sich an Lacan anlehnenden Feminismus wie bei Freud allein vommännlichen

Ödipus abgleitet wird, weil das Erlernen von Sprache ja für alle Geschlechter zutrifft.

Aber dies ist laut Foucault dann immer noch vom Willen zur Legitimierung geleitet,

weil die Kastration nur von der männlichen Formation im Feiern der Sprache gereinigt

wird, wenn die vom Geschlecht unabhängig Aneignung der Sprache zur Grundlage

10 Georg Lukács, Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien über marxistische Dialektik, Luchterhand

1968, S. 194, insbesondere auf Medien bezogen: »Die ›Gesinnungslosigkeit‹ der Journalisten, die

Prostitution ihrer Erlebnisse und Überzeugungen ist nur als Gipfelpunkt der kapitalistischen Ver-

dinglichung begreifbar.«

11 Michel Foucault, Dispositive der Macht. Über Sexualität,Wissen undWahrheit, Berlin 1978, S. 210: »Mir

scheint, es ist wahr, daß die Macht ›immer schon da ist‹; […]. Daßman sich niemals ›außerhalb der

Macht‹ aufhalten kann, heißt nicht, daß man unter allen Umständen in der Falle sitzt […].«

12 Didier Eribon, Rückkehr nach Reims, Berlin 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

von Macht erklärt wird. Der Glaube an eine durch monopole Herrschaft ebenso mono-

polisierte Kritik des Gesetzes durch Sprachaneignung wird durch die Ergänzung der

wissenschaftlich sich legitimierenden Psychoanalyse mit ihrer Theorie der linguistisch

interpretierten Kastration fortgesetzt. Während Foucault erkannte, dass die Popkultur

in ihrer Kritik anMacht sich umdie eigene Achse dreht, verkannte er, dass das Begehren

nach Häresie in der Sexualität sich zu einer Orthodoxie der Reinheit verwandelte, die

auch er mit Nietzsche nur fortsetzte.

Diese Drehung von Heterodoxie in Orthodoxie hat Pierre Bourdieu Allodoxie ge-

nannt.13 Eine kritische Haltung, die sich in ihrer kritischen Selbstberechtigung der

eigenen Macht verkennt, weil sie sich von Macht durch wissenschaftlichen Epistemo-

zentrismus gereinigt sieht, wovor auch Foucault in allerdings anderen Worten seiner

mittleren Phase seit den 1970er Jahren warnte. Dennoch folgt aus der anderen Formu-

lierung Bourdieus, dass avantgardistische Heterodoxie und konforme Orthodoxie von

innen her nicht durch den Willen zumWissen, sondern durch den Willen zur Reinheit

der Legitimität verwechselt werden können: Zurück »zur ursprünglichen Reinheit«.14

DieseAllodoxie stammtdamit nicht von einemWillen zumWissen oder einemBegehren

nach Diskurs, sondern vom Willen zur Reinheit als Grundlage von Legitimation, der

sich in Verteidigung von seriösen und damit reinen Disziplinen des Wissens fortsetzt:

Keine Disziplin neben mir als Ausdruck der Seriosität einer Disziplin, die das Fremde

ausschließt. Der religiöse Fundamentalismus ist ›nur‹ der Extrempunkt dieser Allodo-

xie, die ihreOrthodoxie als reine göttliche Avantgarde sieht, d.i. als Berechtigung für die

Infiltrierung der gesamten Gesellschaft durch ihre reine, von bestehender menschlicher

Hand gelösten Norm gegen die obsolete, unsaubere menschliche Gesetzgebung; denn

ein Ausschluss etwa aus einer Partei ist ein ebenso, wenn auch nicht so drastischer

Reinigungsversuch einer sozialen Gruppe wie die Kontrolle der Reinheit durch eine

religiöse Avantgarde, die sich zur Orthodoxie der reinen Macht gewandelt hat. Das

ist nicht der lange Schatten Gottes allein, weil vielmehr der Schatten selbst schon ein

Schatten des Begehrens nachReinheit ist, demdie historische EthnologinMaryDouglas

mit ihrerThematisierung der Reinheit auf der Spur war.

Bourdieu konnte aus der Religionssoziologie Max Webers in nicht bewusster Über-

einstimmung mit Douglas ablesen, dass ästhetische Avantgarden der Moderne und re-

ligiöse Heterodoxie stets Eines gemein haben: Den Ruf einer kathartischen Rückkehr

zum Kollektiv-Reinen der Gemeinschaft, was in einer Differenzierung durch die Uto-

pien der Kunst nachThematik als Rückkehr zum reinen Bild oder dem reinen Medium,

dem reinen Klang etc. in differenzierter Formweitergeführt wird. AuchWebersTheorie

der reinen Wertsphären ist davon betroffen, die Bourdieu trotz Bezugs zu Weber nicht

übernimmt. Stets soll die Reinigung der durch soziale vonMenschenhand befreitenMa-

13 Pierre Bourdieu, Kennen und Anerkennen, in: ders.: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftli-

chen Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1982, S. 503 – 513.

14 Pierre Bourdieu, Für eine Wissenschaft von den kulturellen Werken, in: ders., Praktische Vernunft.

Zur Theorie desHandelns, Frankfurt a.M. 1998, S. 64. Und: ders., DieMetamorphose des Geschmacks,

in: ders., Soziologische Fragen, Frankfurt a.M. 1993, S. 159

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Begehren des Diskurses 73

terie letztlich der reinen und damit legitimerenKommunikation aller dienen.15 Bezeich-

nenderweise verstanden sich daher auch viele erste künstlerische Avantgarden der eu-

ropäischenModerne im 20. Jahrhundert noch als reinigendeHeilsbringer der gesamten

Gesellschaft, von der russischen Avantgarde oder dem Dadaismus zu Anfang des Jahr-

hunderts bis hin zumWiener Aktionismus und der Situationistischen Internationale inner-

halb des Generalstreiks in der Mitte des 20. Jahrhunderts, was erst Lyotards Begriff der

Postmoderne als vergangenes Narrativ einer absoluten Befreiung desMarxismus verab-

schiedete. Nicht die Differenzierung durch Wissen ist damit das Problem, sondern die

Fortsetzung einesGlaubens an eineReinheit in der LegitimierungdurchWissen,die sich

zwar von einer allgemeinen Reinheit des Gesetzes wie in der beliebigen Erzählung für

das Heil der gesamten Gesellschaft im Ausruf der Postmoderne bei Lyotard löst. Aber

damit wird die Fortsetzung eines Reinheitswillens in der Disziplinierung von Wissen-

schaften verkannt, die in ihren Differenzierungen nicht aufgehoben ist. Diese von Fou-

cault später bezeichnete Verknappung des Diskurses ist keineswegs ›nur‹ eine Verknap-

pungdesDiskurseswie beimmodernenMythos vonBarthes, sondern eineVerknappung

im Zugang zum Diskurs, die auch den Bauern mit seiner Frage nach Wetter die Legiti-

mität durch Meteorologie betrifft. So sehr Wissenschaften als zweifache Unterwerfung

unterAutorschaft undDiskurs erscheinenmögen,wie es Foucault in derOrdnungdesDis-

kurses bezeichnet,16 zeigt doch gerade der von Linguistik kommende Barthesmit seiner

Anmerkung des Bauern, dass Legitimität einer Autorschaft keine Sache der bloßen Un-

terwerfung ist.

Der späte LudwigWittgenstein bemerkte an Sprachspielen das von ihm so genannte

Feiern der Sprache, das eben nicht den Kontext der Spiele und damit den realen Ge-

brauch bedenkt, sondern in der Ähnlichkeit der Worte (in phonetischem Klang oder

schriftlich graphematischem Aussehen) dieselbe Bedeutung feiern zu dürfen, womit er

seine eigene frühere Picture-Theorie der Sprache kritisierte:17 Fünf gleich aussehende

Hebel haben nach Wittgenstein keineswegs in der praktischen Welt eines Zugführers

auch dieselbe praktische Funktion. Die wahrnehmbare Ähnlichkeit der Worte ist das

Hilfsmittel für eineMagie der anonym abstraktenMaterialität und des damit angeblich

rein Sozialen einer Sprache, die unterschiedliche Handlungsdifferenzen zugunsten der

Gleichheit der Zeichen außer Kraft setzt. Aber dieses Feiern der Sprache ist eigentlich

die Feier des Lesens, das im Cockpit fünf gleiche Hebel liest und auf dieselbe Funktion

schließt. Die Feier der Sprache ist eigentlich die Feier des Lesers, der sein Gesetz des

diskursiven Lesens zumGesetz der performativen Handlung erklärt.

Das ist durchausmit dem von Barthes analysiertenmodernenMythos im Feiern der

Fotografie zu sehen, wenn man es als Feier des Lesens versteht. Wenn Barthes daher

nicht nur phonetische Diskurse des sprechenden Kontakts (parole), sondern insbeson-

dere Bilder der Fotografie für denMythos dermodernen differenten Entdifferenzierung

15 Pierre Bourdieu, Mit Weber gegen Weber. Pierre Bourdieu im Gespräch mit Franz Schultheis u.

Andreas Pfeufer, in: Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens, hg.v. Stehpan Egger,

Andreas Pfeufer u. Franz Schultheis, S. 114ff.

16 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991, S. 29.

17 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 1971, S. 20f. (§§ 10 bis 12).

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

anführt, wie etwa die Analyse des vor einer französischen Flagge grüßenden schwarz-

afrikanischen Soldaten auf dem Titelbild einermassenhaft verbreiteten Ausgabe des Pa-

ris Match, so gilt ihm die unleugbare Referenzialität des fotografischen Bildes als Stra-

tegie zum einem von sozialen Konflikten unbehelligten Nationalgefühl des Lesens mas-

senhaft verbreiteter ›Schrift‹, das die beruhigende kulturelle Harmonie der Gesellschaft

mit schnell zirkulierenden, unmittelbar lesbaren Bildern feiert, die sich wie die parole

nicht nur extrem schnell wie ein allgemein gewordenes Lesens verbreiten können, son-

dern damit auch die Determination vonHandlungen durch kapitalistische Ökonomie in

phatischen Diskursen übersehen lassen. Das Bild erscheint zufällig und individuell auf-

genommen, verbirgt jedoch faktisch eine vom System bedingte Aussage in der schein-

baren freien Zufälligkeit des fotografischen Handelns wie das Sprechen um des Spre-

chens willen in einer parole. Der Literaturwissenschaftler versuchte mit der Fotografie

die Achse einer Differenz zwischen schriftlosen Ethnien und modernen dynamischen

Industriegesellschaften zu beachten, deren Vereinheitlichung einzelner angeblich freier

Handlungenwie die rasche Bildwahl durch den imKapitalismus produziertenmechani-

schen Fotoapparat für jedermann analog zum Sprechen wie in der Linguistik zu sehen

ist, wonach das scheinbar freie Sprechen der parole durch eine Funktion der legitimen

langue bedingt ist.18 Daher ist die durch Kapitalismus hergestellte Schnelligkeit an Kom-

munikation ein unbemerkter Mythos der Freiheit in der Fotographie wie eine frei ge-

wählte parole imReden durch determinierende Sprachstruktur.Und so können sprachli-

che Diskurse derModezeitschriften nach Barthes permanent soziale Unterscheidungen

unterlaufen, indem sie die ökonomischen Unterschiede im Alltag durch diskursive Be-

schreibungen aufheben, wenn sie die Ähnlichkeit in der Mode entgegen der bestehen-

den Klassenunterschiede besingen.19Weil derMythos eine parole ist, beschreibt Barthes

in seiner Sprache derMode nicht die performativen Unterschiede in derMode, sondern

den sprachlichenDiskurs zurMode,der die sozialenUnterschied zu verleugnen vermag.

Erst deswegen hat der frühe Derrida in seiner Grammatologie Barthes die Vervoll-

kommnung des europäischen Phonozentrismus vorgeworfen,20 weil Barthes entgegen

seiner Einsicht in den Unterschied von Bild und Sprache seiner Fototheorie dennoch

wie Saussure ammonopolen Vorbild der phonetischen Sprache für alle Zeichensysteme

festhält.Und in der Tat hatte der Literaturprofessor Barthes öffentlich die Linguistikwie

Saussure zumVorbild aller semiotischenZeichentheorien erklärt.21 Gleichwohl ist weni-

ger die durch Linguistikmotivierte Semiotik das Problem, die nur ein Beispiel dafür ist,

18 Roland Barthes,Mythologies, Paris 1957, S. 193: »le mythe est une parole«.

19 Roland Barthes, Le Système de laMode, in: ders., Le grain de la voix. Entretiens 1962– 1980, Paris 1981,

S. 65: »[…] le vêtement décrit par les journaux demode, qui, par rapport au vêtement de la rue, vous

paraît peut-êtremoins réel, moins intéressant, acquiert de nouvelles dimensions, en tant que pro-

jection de l’imaginaire collectif. Il véhicule des images, des stéréotypes, une très grande richesse

d’éléments, non réels, il est vrai, mais de type utopique. En cela, il rejoint le cinéma, les bandes

dessinées ou encore le roman populaire. Finalement, c’est une image stéréotype de la féminité

qui se cache sous la phraséologie du journal de mode.«

20 Derrida, Grammatologie, S. 88f.

21 Interview mit Raymond Bellour in: Lettres françaises, Nr. 1172, 2. März 1967; Nachdruck in Deutsch:

»Über die Semiologie der Mode und der Literatur«, in: Adelbert Reif (Hg.), Antworten der Struktu-

ralisten, Hamburg 1973. S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Begehren des Diskurses 75

was nach Foucault als versteckter Monotheismus zu kritisieren ist, als gäbe es das eine

Gesetz für Macht. Derrida hat zu dieser Zeit (1967) seiner Kritik an Barthes in der Gram-

matologie mit der Theorie einer Urschrift als Schrift in jeder symbolischen Produktion

selbst nichts anderes als das eine Gesetz der Phänomenologie behauptet. Zu Recht kriti-

siert Derridamit der PhänomenologieMerleau-Pontys also an der Linguistik zwar, dass

Sprache keineswegs die Welt allein organisierendes System des Verstehens ist, aber zu-

gleich versteckt er selbst seinen eigenen hermeneutischen Narzissmus nach dem einen

Gesetz mit dem Begriff der aphonen Urschrift, die er allein durch die Wahrnehmungs-

lehre der PhänomenologieMerleau-Pontys verstehenwill.Und ebendies kritisiert Bour-

dieu, wenn er die Kritik am Kapitalismus als eine zwar berechtigte politische Kritik an

derHegemonie der Finanzökonomie versteht. Aber sie ist dann von einemfinanzökono-

mistischen Denken der Repression derart eingenommen ist, dass sie auch im Erklären

hegemonial verfährt.22

Die Feier des reinen Lesens alsMittel derMachtproduktiondurchVergessender eige-

nenPositionmacht Jakobsonunbewusst amBeispiel einesWerbespruchs ausdemWahl-

kampf von IkeEisenhower deutlich,die er eine poetische Funktion in der Sprache nennt:

›I like Ike.‹ Die durch Reime und Alliterationen erreichte Aufmerksamkeit für die klang-

liche Materialität der Sprache ist jedoch keineswegs eine reine Abstraktion vom allge-

meinverständlich legitimen Inhalt, welche dieser Funktion den Namen des Poetischen

gab, gleichwohl sie als Funktion laut Jakobson nicht auf legitime Poesie beschränkt ist:

Die Verschiebung einer Aufmerksamkeit für den unmittelbar verstehbaren Sinn dieses

Wahlspruchs auf dasmediale Trägerkapital des Klangs lässt eine implizite sozialisieren-

de und adiskursive Botschaftmitlaufen, die in der semiotischenKonzentration desWis-

senschaftlers auf den phonetischen Klang übersehen wird. In diesem Fall der vom In-

terpreten Jakobson bezeichneten poetischen Funktion werden ausschließlich alle native

speaker einerbestimmten legitimenSprachgemeinschaft unterschiedslos angesprochen,

weil sie neben der vom Sinn abstrahierenden Ausrichtung des Lesens auf die besondere

Klangmaterialität der Aussage einen allgemein verstehbaren signifikanten Sinn immer

noch zugleich und unmittelbarmithören: den vomKlang abstrahierten Sinn und den Sinn

zugleich, der erst durch Abstraktion vom Sinn eben als gereinigter Sinn noch forciert

wird: Alle legitimen native speaker des Amerikanischen lieben danach ohne jede an man-

gelnde Harmonie erinnernde Differenzierung nicht nur Eisenhower, sondern sind vor

allem die ›richtigen und reinen Amerikaner‹, weil sie vom Inhalt für den Sprachklang

nicht nur abstrahieren können, sondern dennoch zugleich unmittelbar den Sinn verste-

hen, der ihre perfekte Harmonie des Amerikanischen von anderen Nationen trennt. Ei-

ner des Englischen fremden Person ist zwar die Form des Klangbeispiels des Signifikan-

ten offensichtlich, so dass sie von einem Sprachwissenschaftler als Beispiel internatio-

nal angeführt werden kann, nicht aber zugleich für das selbstverständliche Verständ-

nis des auf einen Markt der Muttersprachler hin zu entdifferenzierenden spontan ver-

ständlichen Inhalts, womit erst das Begehren nach Entdifferenzierung zugleich wieder

22 Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M. 1998, S. 149 »Damit

trennen einenWelten vom Ökonomismus, der darin besteht, den für das ökonomische Feld kenn-

zeichnenden nomos auf alle Universen anzuwenden. Worüber in Vergessenheit gerät, daß dieses

Feld selber in einem Differenzierungsprozess konstruiert wurde […]«.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

differenziert wird für ein bestimmtes, sehr wohl verstehendes rein amerikanisches Pu-

blikum imWahlkampf Nordamerikas, das die praktische Erziehung und habitualisierte

performative Aufwachsen in die Sprache der USA voraussetzt. Jakobson abstrahiert ein

wenig leichtfertig in seinem Beispiel der poetischen Funktion vom sozialen Gebrauch

des Inhalts, so dass bei ihm nicht mehr die Differenz zwischen Sprache als Botschaft

eines Begehrens nach entdifferenzierender Harmonie (Ähnlichkeit) und differenzieren-

des, abgrenzendes Verstehen zugleich erscheint, was Barthes als die Verleugnung einer

Struktur sozialerDifferenzmittels diskursiverDifferenzierungendesmodernenMythos

zu benennen versucht. In diesem Fall besteht die Magie dieser Feier der Sprache darin,

dass die politische Öffentlichkeit von keinem sozialen Klassenverhältnis oder störenden

sozialen Unterschieden verschmutzt in einer spezifischen Gesellschaft des rein Ameri-

kanischen sein soll, um erstrecht eine begehrte Differenz der reinen Abgrenzung Nord-

amerikas gegen andere Nationen zu behaupten.

Sieht manWittgensteins Feiern der Sprache mit der BehauptungWalter Benjamins

zusammen, dass aufgrund der technischen und damit auch inzwischen zunehmend ex-

akten (nicht nur sichtbaren) medialen Reproduzierbarkeit in derModerne der »Sinn für

dasGleichartige«23 der ästhetischenWahrnehmungwachse,welche die Aura der Einma-

ligkeit zugunsten des Ausstellungswertes zerstöre, eignet sich die poetische Funktion

der Sprache als Beispiel für einen mittels technisch schnellen Medien über den Diskurs

hinausgehenden praktischen Sinn desmodernenMythos für Gleichheit. In der Tat kann

es dann nicht nur um das Vorbild der Linguistik für jeglichen Gebrauch an Zeichen un-

terschiedlichster Materialität in einer Semiotik gehen, wie Derrida zu Recht an Barthes

kritisiert. Aber eine unendliche bewegte Verkettung von Zeichen der Zeichen bedeutet

nicht automatisch Freiheit. Damit wird ebenso deutlich, warum Bourdieu den ethno-

professionellen Hang in der Soziologie zu Rezeptionstheorien undMedienanalysen von

Kulturproduktionen kritisiert, weil man glaubt, die Bildung von verschiedenen legiti-

menMärkten der Kultur alleinmit quantitativen Statistiken undMarktanalysen der Re-

zeption der massenhaften Ähnlichkeit als das Soziale beschreiben zu können.24 So ver-

weistBourdieu in seiner vonSoziologenkaumgelesenenRegelnderKunst darauf,dass von

der Statistik nicht erfassbare Autorenwie Baudelaire oder Flaubert die Produktion einer

legitimen Struktur bzw. eines symbolischenMarktes der Sprache revolutionieren konn-

ten, so dass später erst ein eigener freilich statistisch ermittelbarerMarkt an universitä-

ren Lesern entsteht. Die Rolle einer Produktion bei Baudelaire und Flaubert ist nur mit

23 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit (Zweite Fas-

sung), in:Walter Benjamin, Gesammelte Schriften I,2, hg.v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppen-

häuser, Frankfurt a.M. 1974, S. 480.

24 Pierre Bourdieu, Aberwer hat denn die ›Schöpfer‹ geschaffen?, in: ders., Soziologische Fragen, Frank-

furt a,Main 1993, S. 197: »Erster Gemeinplatz: Die Soziologie kann von der kulturellen Konsumtion,

nicht aber von der Produktion Aufschluß geben. Diemeisten allgemeinenDarlegungen der Sozio-

logie der kulturellenWerke übernehmen diese Unterscheidung, die doch rein sozialer Natur ist: In

der Tat behalten sie dem Kunstwerk und dem ungeschaffenen ›Schöpfer‹ tendenziell einen abge-

trennten, sakralen Raum und eine Sonderbehandlung vor, während sie der Soziologie die Konsu-

menten überlassen, das heißt den untergeordneten, wenn nicht (zumal in seiner ökonomischen

Dimension) verdrängten Aspekt des intellektuellen und künstlerischen Lebens.«

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Das Begehren des Diskurses 77

qualitativer Empirie der relational differenten Autorschaften zu erfassen, was weder et-

wasmit reinemDiskurs nochmit Biographismus zu tun hat. Auf der Ebene der Zeichen,

des Diskurses oder durch Medien massenhaft und zunehmend eintrainierten Sinns für

Ähnlichkeit durch Lesen kann aber der spezifische soziale Kampf der Autor:innen für

die Entstehung unterschiedlicher Positionierung in der Masse der ähnlichen Rezeption

verschwinden und dann als das Soziale gewertet werden. Keineswegs ist deswegen ma-

thematische Statistik zu verwerfen, sondern vielmehr der daran versteckte Glaube an

das gänzlich anonyme Gesetz eines von keinem Menschen produzierten Ursprungs, so

dass der abweichende aktive praktische Sinn im handelnden Gebrauch von relationalen

Strukturen in der Autorschaft nicht mehr als soziale Kraft in den Kämpfen der Kultur

zu verstehen ist.25 Gehen Ökonomen davon aus, dass ein Markt Autoren hervorbringt,

so wird dies als Ökonomismus im Kulturverständnis übernommen, während in einer

Kultursoziologie genauumgekehrt zumMassenmarkt erst derKampfunter Autor:innen

denMarkt für differenteMärkte bzw. Strukturen ausbildet. DieTheorie der Autorschaft

ist weder kulturalistischer Biographismus noch soziologistischer Funktionalismus, we-

der kulturalistischer Individualismus noch Ideologiekritik.

25 Das beste Beispiel für diesen soziologistisch unsinnigen Ethnoprofessionalismus ist Nina Zahners

Versuch, Bourdieu damit angeblich zuwiderlegen, dassWarhol nicht im Kunstfeld, sondern durch

das Feld der Presse legitimiert worden sei: Nina Zahner, Die Kunst der Inszenierung. Die Transfor-

mation des Kunstfeldes der 1960er Jahre als Herausforderung für die Kunstfeldkonzeption Pierre

Bourdieus, in: Markus Joch, York-Gothart Mix u. Norbert Christian Wolf (Hg.),Mediale Erregungen?

AutonomieundAufmerksamkeit imLiteratur- undKulturbetrieb derGegenwart,Tübingen2009, S. 297ff.

Daswiderspricht vollkommenden empirischen Fakten improduzierendenKunstfeld:Warholwur-

de als letzter in der Pop-Art zu einer Zeit bekannt, als die ersten Pop-Art Künstler eben längst nicht

mehr durch Galerien des Kunstfeldes legitimiert wurden und daher schon durch die Presse be-

kannt geworden waren. Warhols Brillo Boxen werden zur selben Zeit wahrgenommen, als die ver-

späteten Europäer sie in der Biennale ausstellten, weil die Legitimation im Feld längst über den

Pol der Produzenten im Feld hinaus gegangen ist, Die Rezeption der Presse folgt erst der Legitima-

tion imKunstfeld, erscheint aber bei Zahner in der Konzentration auf die späte Selbstinszenierung

Warhols dann als Presselegitimation.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

