Das Begehren des Diskurses

Dass Michel Foucault den in den>Studentenunruhen<der 1960er Jahren ansetzenden und
den 1970er Jahre beherrschenden intellektuellen Diskurs des Freudomarxismus kritisch
anvisiert, wird gegen Ende von Sexualitit und Wahrheit1(1976) an dem Schlagwort der »dé-
sublimation sur-répressive« kenntlich." Selbstredend diirfte Foucault bekannt sein, dass
ein Kapitel des 1964 zuerst erschienenen Buches Der eindimensionale Mensch von Herbert
Marcuse mit diesem Begriff (im Deutschen: »repressive Enstublimierung«) éiberschrie-
ben ist. Aber Foucault gibt nicht Marcuse als Urheber an, da er vielmehr diesen Begriff
in seiner Funktion als allgemeinen Kontext fiir eine Anreizung der Diskurse zum Sex der
1970er Jahre zitiert: »une désublimation sur-répressive, comme on dit«.> In dieser Phase
kritisiert er genau das, was Butler mit dem Gesetz von Lacan in Bezug zu Sozialwissen-
schaft bis hinauf zur Psyche der Macht meint: Dass alle sozialen Unterschiede angeblich
nur Sublimierungen der einen immer gleichen Okonomie des Begehrens durch eine he-
gemonial soziale Okonomie sind.

Auch Marcuse sieht die angebliche Entfesselung des Sexes so wenig wie Foucault als
eine soziale Befreiung an. Marcuse war in der Tat zu diesem Zeitpunkt eine Art intellek-
tueller Star der Diskurse, der in Pop-Magazinen fiir Musik und Comics ausfithrlich mit
Interviews zur Sprache kam.? Vielmehr liest er in der Reprisentation von Sexualitit das
Symptom einer verbesserten Repression im Spatkapitalismus ab. Zwar ist fiir Foucault
der Diskurs zur sexuellen Befreiung ebenso mit Macht und Kontrolle durchzogen. Aber
im Unterschied zu Marcuse kann diese soziale Macht nicht als repressiv und negierend
gegenitber dem Begehren verstanden werden. Das klingt nach Jacques Lacan, der an-
ders als Freud davon ausgeht, dass die 6dipale Struktur nicht negierend, sondern trieb-
produktiv ist wie spiter nach Butlers Lacanianismus. Gleichwohl kritisiert Foucault in
seiner Phase der Genealogie der Macht mit seinem ersten Band von Sexualitit und Wahr-
heit 1976 eindeutig Lacan, der genauso negativ vorgehe, weil er das Begehren zum Gesetz

1 Michel Foucault, Histoire de la Sexualité 1. La volonté de savoir, Paris 1976, S.151. In der deutschen Aus-
gabe: Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1. Frankfurt a.M. 1983, S. 113 mit repressiver Ent-
sublimierung iibersetzt.

2 Ebd.

3 So z.B. in der Zeitschrift Rock & Folk. Siehe dazu: Thierry Groensteen, Un objet culturel non identfié,
Paris 2006, S. 93f.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

der Gesellschaft mache. Oder um es mit dem von Foucault so geschitzten Nietzsche zu
sagen, dass die Vorstellung von dem einen Gesetz nur der lange Schatten des Monothe-
ismus in der Theorie ist: Kein Gesetz neben mir.

Mit dem stindigen Verdacht der Repression wie Kastration macht sich laut Foucault
eine Vorstellung von Macht annehmbar, welche die eigene nicht-repressive Produktivi-
tit an Macht mittels popkultureller Verbreitung des Diskurses zum Sex in Diskursge-
sellschaften tibersehen lisst. Der Diskurs der Sexualitit ist >nur< ein Beispiel in der Pop-
kultur dafiir, wie der Diskurs iiber das Begehren nach dem Gesetz zum fortgesetzten
Instrument fiir das Begehren nach dem langen Schatten Gottes ist — dem monotheisti-
schen Begehren nach dem einen Gesetz.* Der Diskurs selbst wird zum Begehren:

»Das Wesentliche aber ist die Vermehrung der Diskurse liber den Sex, die im Wir-
kungsbereich der Macht selbst stattfindet: instrumenteller Anreiz iber den Sex zu
sprechen, und zwar immer mehr dariiber zu sprechen; von ihm sprechen zu héren und
ihn zum Sprechen zu bringen in ausfiihrlicher Erérterung und endloser Detailanhiu-
fung.«<

Je mehr das Begehren nach dem von Repression zu befreienden Sex in machtkritischen
Diskursen gefordert wird, desto mehr wird das vielmehr unstillbare Begehren nach legi-
timer Anerkennung dieses kritischen Diskurses als zunehmende Machtproduktion ver-
schleiert.

Es ist nicht schwer, hier die von Roman Jakobson zunichst inspirierte Funktion ei-
nes phatischen Diskurses zu horen, also eines Diskurses, der nicht nur dazu da ist, et-
was zu sagen, sondern, dass etwas gesagt wird, um dem Begehren nach sozialem Kon-
takt schnellstens nachzugeben: Vom Sex reden und von ihm reden zu héren und auch
weiterzutragen, aber dennoch mit einem Unterschied zu Jakobson. Es geht um den be-
stimmten Inhalt des Wissens, der erst das Begehren nach Diskurs zu einem Begehren
nach legitimer Subjektivitit werden ldsst. Das Erreichen dieses Begehrens fordert eine
inhaltliche Bestimmung durch Legitimitit, fitr daslaut der Einleitung derlediglich deut-
schen Ausgabe von Sexualitit Wahrheit 1 der Sex nur ein Beispiel ist — und zwar fir das,
was der nietzscheanische Untertitel des ersten Bandes im Franzdsischen, aber als Ober-
titel in der deutschen Ubersetzung noch deutlicher ausspricht: fiir das Begehren nach
dem Gesetz im Willen zum Wissen.

Andernfalls besteht die Gefahr, dass der Diskurs zur banalen Kommunikation um
der Kommunikation willen das wird, was das Frage-Antwort-Spiel nach schénem Wetter
laut den linguistischen Analysen Roland Barthes als singende parole einer unbestimm-
ten Diskursgesellschaft in Anspielung auf Jakobsons phatische Funktion der Sprache

4 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991. S.11.: »Denn der Diskurs — die Psy-
choanalyse hat es uns gezeigt —ist nicht einfach das, was das Begehren offenbart (oder verbirgt);
eristauch Gegenstand des Begehrens [...].« Deutlich verweist dieses linguistische Begehren damit
hier auch auf Lacan.

5 Michel Foucault, Der Wille zum Wissen, Sexualitdt und Wahrheit 1, Frankfurt a.M. 1983, S. 24, Ebenso,
S. 29, 36, 38, 39 (»polymorpher Anreiz zum Diskurs«. Ebenso S. 40, 50. Zum gegenseitigen Anreiz
von Lust und Macht in den Diskursen: S. 52. S. 59: »Anreizungs-Machinerie« bei Charcot. Gegensei-
tiger Anreiz von Diskursen und Lust: S. 75, In Bezug auf Dispositive: S.105.)

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Begehren des Diskurses

darstellt. Fiir Barthes steht diese Frage einer Diskursgesellschaft nach dem Wetter im
Gegensatz zum Bauer, der in seinen Handlungen durchaus vom legitimen Wissen um
das Wetter abhingig ist, so dass fiir dessen Praxis allein dieselbe Frage nicht vom all-
morgendlichen diskursiven Singsang der Kontaktaufnahme durch Diskurs, sondern von
einem die praktische Performativitit bestimmenden Inhalt des Wissens abhingig ist.
Dann aber geht es gerade nicht um den Mythos der scheinbar frei gewihlten Diskursan-
reizung, sondern tatsichlich um das Wissen itber die vom Wetter abhingige Konsequenz
seiner Handlung.® Der Diskurs bedarf dann nicht des Mythos vom frei gewihlten Spre-
chen des morgendlichen Singsangs, dem es nicht um Inhalt, sondern nur um die Form
des Redens um des Redens willen geht, das frei zu sein glaubt, aber in Wirklichkeit ein
Gesetz reproduziert. Nach Barthes ist das Begehren des Diskurses also streng genom-
men der Mythos von einem Begehren nach einem einzigen Gesetz in Sprache und Kon-
text, so dass im Mythos Kontext und Sprache identifiziert wird, wihrend beim Bauer
offen die Differenz vom Gesetz der parole und Handlung des Kontextes erscheint: Le my-
the est une parole ist die daher die Definition des Mythos von Barthes lange vor Foucaults
Theorie des Diskurses, weil die parole wie die Linguistik ja zeigt, dass sie nur die Repro-
duktion eines Systems der langue ist. Barthes projiziert die linguistische Unterscheidung
wie die Linguisten mit ihrer Semiotik auf alle anderen Handlungen mit Zeichen.

Das Begehren nach freiem Diskurs ist immer durch systematisierenden Kontext ge-
pragt, der nach dem Nietzscheaner Foucault im Falle des Freudomarxismus aber nicht
nur der Lust am Diskurs itberhaupt entspringt, sondern der Legitimitit des Wissens,
welche auch die Psychoanalyse als Wissenschaft vom Begehren fiir ihre Rechtfertigung
benutzt. Es handelt sich daher nicht um eine beliebige Anerkennung einer parole wie bei
Barthes, sondern um das als legitim anerkannte Wissen zum Reden. Wenn das Begeh-
ren des Diskurses vom Gesetz Freuds oder der Okonomie Marxens bestimmt sein soll,
so ist der Mythos nicht nur eine parole, sondern der lange Schatten des Monotheismus
im Willen zum Wissen, der sich auch in der popkulturellen Liebe zum Freudomarxismus
zeigt.

Auch fiir Marcuse ist die diskursive Verallgemeinerung der Sexualitit zwar eine Stiit-
ze der modernen Macht schlechthin, in der Sex Anreiz zur produktiven Diskursivierung
gesehen wird, aber er glaubt, dass die wissenschaftliche Legitimitit nichts mit der An-
reizung der Diskurse, sondern mit einem unterdriickten Wissen zu tun habe. Laut Mar-
cuse stellt ndmlich der individualistische Kinstler mit seinen Themen der subversiven
outsiders wie >Prostituierte, Ehebrecherin, Verbrecher, Geichteter, rebellischer Dichter,
Schelm etc.< eine zwar gegeniiber normalem Lebensunterhalt hiretisches Wissen dar.
Aber in seiner Diagnose des fortgeschrittenen Spitkapitalismus sind all diese subversi-
ven Elemente schon keine Entsublimierung mehr, wie sie die Analyse beschreibt, son-
dern unterstiitzen den so genannten >Spatkapitalismus«:

»Klnstlerische Entfremdungist Sublimierung. Sie bringt die Bilder von Zustanden her-
vor, die mit dem bestehenden Realitdtsprinzip unvereinbarsind, die aberals Bilder der

6 Roland Barthes, Mythen des Alltags, Berlin 2012, S. 310.
7 Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortgeschrittenen Industriege-
sellschaft, Neuwied u. Berlin 1967, S. 78.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

69


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Kultur ertraglich, ja erhebend und niitzlich werden. Jetzt wird diese Bilderwelt aufler
Kraft gesetzt. Ihre Einverleibungin die Kiiche, das Biiro und den Laden, ihre kommerzi-
elle Freigabe an Geschaft und Vergniigen ist in gewissem Sinne eine Entsublimierung
—vermittelter Genufl wird durch unmittelbaren ersetzt.<®

Diese Kritik des >Spitkapitalismus< von 1964 klingt eigentlich schon als Vorwegnahme
der Kritik des Neoliberalismus in den 1990er Jahre der Soziologie, den Foucault wort-
lich schon am Ende der 1970er Jahre in seinen Vorlesungen am Collége de France anspricht
und erneut in einer Geschichte der Sexualitit seit der Antike mit seinem zweiten Band
dieser Geschichte 1984 thematisiert. Allerdings geht es bei genauem Lesen von Marcuse
nicht um eine soziale Nivellierung der Entsublimierung, sondern um die Reprisentation
einer privilegierten Entsublimierung als allgemeines Vorbild im modernen Roman oder
Bildmedien, nach denen eine Entsublimierung gar nicht mehr nétig zu sein scheint, um
in modernen Medien die neueste Mode eines radical chic der Freiheit demonstrieren zu
konnen. Dann ist es auch nicht schwer, dies als Vorspiel zur etwas kurz danach spiteren
Erscheinung der Radikalisierung von Repression in Guy Debords Gesellschaft des Spekta-
kels von 1967 der Kunstbewegung einer Sozialistischen Internationale zu lesen, in welcher
der Kapitalismus grundlegend fiir alle zur blofRen Reprisentation der Erfilllung geraten
ist und im franzosischen Generalstreik 1968 ein gewisse Rolle spielte: Die moderne Welt
ermoglicht laut Debord nicht die Befriedigung durch reale Erfahrung, sondern ersetzt
sie durch die Distribution der Bilder von dieser Erfahrung, also durch reine Reprisen-
tationen von unmittelbarer entsublimierter Befriedigung.’ Der moderne Spitkapitalis-
mus besteht nur noch aus phatischen Diskursen, die aber in der Mediengesellschaft zum
reinem Bild des Begehrens um des Bildes willens geworden sind.

Der Nietzscheaner Foucault kritisiert jedoch anders als Marcuse, dass die Verbin-
dung von Psychoanalyse und Marxismus in der Frankfurter Schule als reine und unschul-
dige Opposition des Wissens gegen Macht gesehen wird und daher nicht selbst sich als
Begehren nach Macht reflektiert. Dann geht es aber nicht eigentlich um das Begehren
des Diskurses, sondern um das Begehren nach der Legitimitit des Diskurses als langer
Schatten Gottes. Foucault kritisiert zwar grundlegend die Psychoanalyse, die mit durch
Wissen legitimierte Theorie der Kastration die beliebte Vorstellung von Repression der
Gesellschaft als Gesetz der Macht aussagt, um ihr Begehren nach Macht durch das Be-
dienen dieses beliebten Glaubens selbst nicht zu reflektieren, so dass er den Freudomar-
xismus der Studierenden als Begehren nach dem einen Gesetz kritisiert, das sich nicht
reflektiert. Aber er unterscheidet nicht Legitimitit im Diskurs als Anreizung zum Dis-
kurs wie anders in der englischen Sprachpragmatik des Sprechaktes seit Wittgenstein,
die zwischen Sprachlogik und Kontext der praktischen Anwendung unterscheidet. Auf-
fallig ist namlich in der Tat, dass sich Debords wie Marcuses Analyse der Herrschaft auf
den repressiven Verdinglichungsbegriff von Georg Lukacs’ marxistischer Interpretation
beziehen, in welcher sich der produktive Wille zum Wissen in einem wissenschaftliche
Legitimation beanspruchenden Marxismus und Freuds stets nur als reine Kritik sieht,

8 Marcuse, Der eindimensionale Mensch, ebd. S. 91.
9 Guy Debord, La Société du Spectacle, Gallimard 1992, S. 4, These 4. »Le spectacle n'est pas un ensem-
ble d’images, mais un rapport social entre les personnes, médiatisé par des images.«

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Begehren des Diskurses

die selbst nicht von Machtproduktion betroffen sein soll.™® Oder wie Foucault es in ei-
nem spiteren Interview in Deutsch sagen wird, das nicht in den von ihm legitimierten
Dits et écrits auftaucht, dass niemand auflerhalb der Macht steht.” So sehr Foucault ei-
nerseits 1976 im ersten Band seiner Geschichte der Sexualitit von Lacan abriickt, so sehr
entspricht er ihm andererseits im Widerspruch dazu mit der These, dass der Diskurs
selbst begehrt werde. Er hintergeht damit seine eigene nietzscheanische Kritik mittels
eines Feierns der Sprache bei aller Distanz zu Barthes’ modernistischem Begriff eines
Mythos. Foucault ist nicht, wie Habermas ihn in seiner Adornopreisrede als Nietzschea-
ner kritisiert, zu weit, sondern nicht weit genug gegangen — oder genauer: Erst mit dem
zweiten Band einer veranderten Geschichte der Sexualitit hat er versucht, Nietzsche ge-
gen Nietzsche weiterdzudenken.

Didier Eribon hat zu Recht darauf aufmerksam gemacht, dass Foucault wahrschein-
lich deswegen zu einer gegeniiber den 1968ern heterodoxen und damit innovativen
Machttheorie motiviert war, weil er als Homosexueller sich vom wissenschaftlich mo-
tivierten Freudomarxismus iiberzeugten popkulturellen Intellektuellen ausgeschlossen
fithlen musste.” In der kommunistischen Partei, in der viele damalige kritische Intel-
lektuelle waren oder mit der sie zumindest sympathisierten, galt der/die Homosexuelle
als krank, flankiert von der damaligen Doktrin der Psychoanalyse. Wie konnte sich
Foucault daher nicht durch jene ausgeschlossen fithlen, die glaubten, die Orthodoxie
der Macht mittels marxistischer Ideologiekritik und Psychoanalyse zu enttarnen, wih-
rend dieselben mit der Hegemonie ihres freudomarxistischen Diskurses der neuen
Wissenschaftlichkeit iber den zu befreienden Sex eine sich formierende Diskursor-
thodoxie des legitimen Ausschlusses durch Wissen ausiibten? Anders als bei Marcuse
wird daher die Psychoanalyse Freuds nicht mehr als Referenz einer Verbesserung der
Wissenschaftlichkeit gewihlt, sondern seit dem ersten Band von Sexualitit und Wahrheit
auch die Psychoanalyse Lacans als Begehren nach dem Gesetz infrage gestellt. Dieser
Punkt wird deswegen leicht iibersehen (insbesondere in der linguistischen Dominanz
der Machtpraktiken bei Judith Butler), weil Lacans Kritik an Freuds Therapieverstindnis
die unproduktive Repression des Triebes kritisiert, so dass die von Foucault im literari-
schen Stil formulierte Kritik an Lacans Theorie der Kastration in Sexualitit und Wahrheit
1 gar von einer Literaturwissenschaftlerin tiberlesen werden konnte. Auch die Produk-
tivitdt des Triebes wird bei Lacan von negierender Kastration abgeleitet, die zwar nicht
mehr bei sich an Lacan anlehnenden Feminismus wie bei Freud allein vom ménnlichen
Odipus abgleitet wird, weil das Erlernen von Sprache ja fiir alle Geschlechter zutrifft.
Aber dies ist laut Foucault dann immer noch vom Willen zur Legitimierung geleitet,
weil die Kastration nur von der ménnlichen Formation im Feiern der Sprache gereinigt
wird, wenn die vom Geschlecht unabhingig Aneignung der Sprache zur Grundlage

10 Georg Lukacs, Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien iiber marxistische Dialektik, Luchterhand
1968, S.194, insbesondere auf Medien bezogen: »Die >Gesinnungslosigkeit« der Journalisten, die
Prostitution ihrer Erlebnisse und Uberzeugungen ist nur als Gipfelpunkt der kapitalistischen Ver-
dinglichung begreifbar.«

1 Michel Foucault, Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit, Berlin 1978, S. 210: »Mir
scheint, es ist wahr, dafd die Macht>immer schon da ist; [...]. Daft man sich niemals»>aufierhalb der
Machtcaufhalten kann, heifdt nicht, dafd man unter allen Umstanden in der Falle sitzt [...].«

12 Didier Eribon, Riickkehr nach Reims, Berlin 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

n


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

von Macht erklirt wird. Der Glaube an eine durch monopole Herrschaft ebenso mono-
polisierte Kritik des Gesetzes durch Sprachaneignung wird durch die Erginzung der
wissenschaftlich sich legitimierenden Psychoanalyse mit ihrer Theorie der linguistisch
interpretierten Kastration fortgesetzt. Wahrend Foucault erkannte, dass die Popkultur
in ihrer Kritik an Macht sich um die eigene Achse dreht, verkannte er, dass das Begehren
nach Hiresie in der Sexualitit sich zu einer Orthodoxie der Reinheit verwandelte, die
auch er mit Nietzsche nur fortsetzte.

Diese Drehung von Heterodoxie in Orthodoxie hat Pierre Bourdieu Allodoxie ge-
nannt.” Eine kritische Haltung, die sich in ihrer kritischen Selbstberechtigung der
eigenen Macht verkennt, weil sie sich von Macht durch wissenschaftlichen Epistemo-
zentrismus gereinigt sieht, wovor auch Foucault in allerdings anderen Worten seiner
mittleren Phase seit den 1970er Jahren warnte. Dennoch folgt aus der anderen Formu-
lierung Bourdieus, dass avantgardistische Heterodoxie und konforme Orthodoxie von
innen her nicht durch den Willen zum Wissen, sondern durch den Willen zur Reinheit
der Legitimitit verwechselt werden kénnen: Zuriick »zur urspriinglichen Reinheit«.™
Diese Allodoxie stammt damit nicht von einem Willen zum Wissen oder einem Begehren
nach Diskurs, sondern vom Willen zur Reinheit als Grundlage von Legitimation, der
sich in Verteidigung von seriésen und damit reinen Disziplinen des Wissens fortsetzt:
Keine Disziplin neben mir als Ausdruck der Seriositit einer Disziplin, die das Fremde
ausschlief3t. Der religiése Fundamentalismus ist >snur< der Extrempunkt dieser Allodo-
xie, die ihre Orthodoxie als reine gottliche Avantgarde sieht, d.i. als Berechtigung fiir die
Infiltrierung der gesamten Gesellschaft durch ihre reine, von bestehender menschlicher
Hand geldsten Norm gegen die obsolete, unsaubere menschliche Gesetzgebung; denn
ein Ausschluss etwa aus einer Partei ist ein ebenso, wenn auch nicht so drastischer
Reinigungsversuch einer sozialen Gruppe wie die Kontrolle der Reinheit durch eine
religiése Avantgarde, die sich zur Orthodoxie der reinen Macht gewandelt hat. Das
ist nicht der lange Schatten Gottes allein, weil vielmehr der Schatten selbst schon ein
Schatten des Begehrens nach Reinheit ist, dem die historische Ethnologin Mary Douglas
mit ihrer Thematisierung der Reinheit auf der Spur war.

Bourdieu konnte aus der Religionssoziologie Max Webers in nicht bewusster Uber-
einstimmung mit Douglas ablesen, dass dsthetische Avantgarden der Moderne und re-
ligiése Heterodoxie stets Eines gemein haben: Den Ruf einer kathartischen Riickkehr
zum Kollektiv-Reinen der Gemeinschaft, was in einer Differenzierung durch die Uto-
pien der Kunst nach Thematik als Riickkehr zum reinen Bild oder dem reinen Medium,
dem reinen Klang etc. in differenzierter Form weitergefithrt wird. Auch Webers Theorie
der reinen Wertsphiren ist davon betroffen, die Bourdieu trotz Bezugs zu Weber nicht
tibernimmt. Stets soll die Reinigung der durch soziale von Menschenhand befreiten Ma-

13 Pierre Bourdieu, Kennen und Anerkennen, in: ders.: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftli-
chen Urteilskraft, Frankfurt a.M. 1982, S. 503 — 513.

14  Pierre Bourdieu, Fiir eine Wissenschaft von den kulturellen Werken, in: ders., Praktische Vernunft.
Zur Theorie des Handelns, Frankfurta.M.1998, S. 64. Und: ders., Die Metamorphose des Geschmacks,
in: ders., Soziologische Fragen, Frankfurt a.M. 1993, S.159

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Begehren des Diskurses

terie letztlich der reinen und damit legitimeren Kommunikation aller dienen.” Bezeich-
nenderweise verstanden sich daher auch viele erste kiinstlerische Avantgarden der eu-
ropaischen Moderne im 20. Jahrhundert noch als reinigende Heilsbringer der gesamten
Gesellschaft, von der russischen Avantgarde oder dem Dadaismus zu Anfang des Jahr-
hunderts bis hin zum Wiener Aktionismus und der Situationistischen Internationale inner-
halb des Generalstreiks in der Mitte des 20. Jahrhunderts, was erst Lyotards Begriff der
Postmoderne als vergangenes Narrativ einer absoluten Befreiung des Marxismus verab-
schiedete. Nicht die Differenzierung durch Wissen ist damit das Problem, sondern die
Fortsetzung eines Glaubens an eine Reinheit in der Legitimierung durch Wissen, die sich
zwar von einer allgemeinen Reinheit des Gesetzes wie in der beliebigen Erzihlung fiir
das Heil der gesamten Gesellschaft im Ausruf der Postmoderne bei Lyotard 16st. Aber
damit wird die Fortsetzung eines Reinheitswillens in der Disziplinierung von Wissen-
schaften verkannt, die in ihren Differenzierungen nicht aufgehoben ist. Diese von Fou-
cault spater bezeichnete Verknappung des Diskurses ist keineswegs >nur« eine Verknap-
pung des Diskurses wie beim modernen Mythos von Barthes, sondern eine Verknappung
im Zugang zum Diskurs, die auch den Bauern mit seiner Frage nach Wetter die Legiti-
mitit durch Meteorologie betrifft. So sehr Wissenschaften als zweifache Unterwerfung
unter Autorschaft und Diskurs erscheinen mégen, wie es Foucault in der Ordnung des Dis-
kurses bezeichnet, zeigt doch gerade der von Linguistik kommende Barthes mit seiner
Anmerkung des Bauern, dass Legitimitit einer Autorschaft keine Sache der blofRen Un-
terwerfung ist.

Der spite Ludwig Wittgenstein bemerkte an Sprachspielen das von ihm so genannte
Feiern der Sprache, das eben nicht den Kontext der Spiele und damit den realen Ge-
brauch bedenkt, sondern in der Ahnlichkeit der Worte (in phonetischem Klang oder
schriftlich graphematischem Aussehen) dieselbe Bedeutung feiern zu diirfen, womit er
seine eigene frithere Picture-Theorie der Sprache kritisierte:” Fiinf gleich aussehende
Hebel haben nach Wittgenstein keineswegs in der praktischen Welt eines Zugfiihrers
auch dieselbe praktische Funktion. Die wahrnehmbare Ahnlichkeit der Worte ist das
Hilfsmittel fir eine Magie der anonym abstrakten Materialitit und des damit angeblich
rein Sozialen einer Sprache, die unterschiedliche Handlungsdifferenzen zugunsten der
Gleichheit der Zeichen aufier Kraft setzt. Aber dieses Feiern der Sprache ist eigentlich
die Feier des Lesens, das im Cockpit fiinf gleiche Hebel liest und auf dieselbe Funktion
schliefRt. Die Feier der Sprache ist eigentlich die Feier des Lesers, der sein Gesetz des
diskursiven Lesens zum Gesetz der performativen Handlung erklirt.

Das ist durchaus mit dem von Barthes analysierten modernen Mythos im Feiern der
Fotografie zu sehen, wenn man es als Feier des Lesens versteht. Wenn Barthes daher
nicht nur phonetische Diskurse des sprechenden Kontakts (parole), sondern insbeson-
dere Bilder der Fotografie fiir den Mythos der modernen differenten Entdifferenzierung

15 Pierre Bourdieu, Mit Weber gegen Weber. Pierre Bourdieu im Gesprach mit Franz Schultheis u.
Andreas Pfeufer, in: Das religiose Feld. Texte zur Okonomie des Heilsgeschehens, hg.v. Stehpan Egger,
Andreas Pfeufer u. Franz Schultheis, S. 114ff.

16  Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a.M. 1991, S. 29.

17 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M. 1971, S. 20f. (§§ 10 bis 12).

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

13


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

anfiithrt, wie etwa die Analyse des vor einer franzdsischen Flagge griiflenden schwarz-
afrikanischen Soldaten auf dem Titelbild einer massenhaft verbreiteten Ausgabe des Pa-
ris Match, so gilt ihm die unleugbare Referenzialitit des fotografischen Bildes als Stra-
tegie zum einem von sozialen Konflikten unbehelligten Nationalgefiihl des Lesens mas-
senhaft verbreiteter »Schrift¢, das die beruhigende kulturelle Harmonie der Gesellschaft
mit schnell zirkulierenden, unmittelbar lesbaren Bildern feiert, die sich wie die parole
nicht nur extrem schnell wie ein allgemein gewordenes Lesens verbreiten kénnen, son-
dern damit auch die Determination von Handlungen durch kapitalistische Okonomie in
phatischen Diskursen tibersehen lassen. Das Bild erscheint zufillig und individuell auf-
genommen, verbirgt jedoch faktisch eine vom System bedingte Aussage in der schein-
baren freien Zufilligkeit des fotografischen Handelns wie das Sprechen um des Spre-
chens willen in einer parole. Der Literaturwissenschaftler versuchte mit der Fotografie
die Achse einer Differenz zwischen schriftlosen Ethnien und modernen dynamischen
Industriegesellschaften zu beachten, deren Vereinheitlichung einzelner angeblich freier
Handlungen wie die rasche Bildwahl durch den im Kapitalismus produzierten mechani-
schen Fotoapparat fiir jedermann analog zum Sprechen wie in der Linguistik zu sehen
ist, wonach das scheinbar freie Sprechen der parole durch eine Funktion der legitimen
langue bedingt ist.”® Daher ist die durch Kapitalismus hergestellte Schnelligkeit an Kom-
munikation ein unbemerkter Mythos der Freiheit in der Fotographie wie eine frei ge-
wihlte paroleim Reden durch determinierende Sprachstruktur. Und so kénnen sprachli-
che Diskurse der Modezeitschriften nach Barthes permanent soziale Unterscheidungen
unterlaufen, indem sie die 6konomischen Unterschiede im Alltag durch diskursive Be-
schreibungen aufheben, wenn sie die Ahnlichkeit in der Mode entgegen der bestehen-
den Klassenunterschiede besingen.” Weil der Mythos eine parole ist, beschreibt Barthes
in seiner Sprache der Mode nicht die performativen Unterschiede in der Mode, sondern
den sprachlichen Diskurs zur Mode, der die sozialen Unterschied zu verleugnen vermag.

Erst deswegen hat der frithe Derrida in seiner Grammatologie Barthes die Vervoll-
kommnung des europiischen Phonozentrismus vorgeworfen,*® weil Barthes entgegen
seiner Einsicht in den Unterschied von Bild und Sprache seiner Fototheorie dennoch
wie Saussure am monopolen Vorbild der phonetischen Sprache fir alle Zeichensysteme
festhilt. Und in der Tat hatte der Literaturprofessor Barthes 6ffentlich die Linguistik wie
Saussure zum Vorbild aller semiotischen Zeichentheorien erklirt.* Gleichwohl ist weni-
ger die durch Linguistik motivierte Semiotik das Problem, die nur ein Beispiel dafir ist,

18  Roland Barthes, Mythologies, Paris 1957, S.193: »le mythe est une parole«.

19  Roland Barthes, Le Systéme de la Mode, in: ders., Legrain de la voix. Entretiens 1962 —1980, Paris 1981,
S. 65:»[...] le vétement décrit par lesjournaux de mode, qui, par rapport au vétementde la rue, vous
parait peut-étre moins réel, moins intéressant, acquiert de nouvelles dimensions, en tant que pro-
jection de I'imaginaire collectif. Il véhicule des images, des stéréotypes, une trés grande richesse
d’éléments, non réels, il est vrai, mais de type utopique. En cela, il rejoint le cinéma, les bandes
dessinées ou encore le roman populaire. Finalement, c’'est une image stéréotype de la féminité
qui se cache sous la phraséologie du journal de mode.«

20 Derrida, Grammatologie, S. 88f.

21 Interview mit Raymond Bellour in: Lettres francaises, Nr. 1172, 2. Marz 1967; Nachdruck in Deutsch:
»Uber die Semiologie der Mode und der Literaturc, in: Adelbert Reif (Hg.), Antworten der Struktu-
ralisten, Hamburg 1973. S.12.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Begehren des Diskurses

was nach Foucault als versteckter Monotheismus zu kritisieren ist, als gibe es das eine
Gesetz fiir Macht. Derrida hat zu dieser Zeit (1967) seiner Kritik an Barthes in der Gram-
matologie mit der Theorie einer Urschrift als Schrift in jeder symbolischen Produktion
selbst nichts anderes als das eine Gesetz der Phinomenologie behauptet. Zu Recht kriti-
siert Derrida mit der Phinomenologie Merleau-Pontys also an der Linguistik zwar, dass
Sprache keineswegs die Welt allein organisierendes System des Verstehens ist, aber zu-
gleich verstecke er selbst seinen eigenen hermeneutischen Narzissmus nach dem einen
Gesetz mit dem Begrift der aphonen Urschrift, die er allein durch die Wahrnehmungs-
lehre der Phinomenologie Merleau-Pontys verstehen will. Und eben dies kritisiert Bour-
dieu, wenn er die Kritik am Kapitalismus als eine zwar berechtigte politische Kritik an
der Hegemonie der Finanzokonomie versteht. Aber sie ist dann von einem finanzdkono-
mistischen Denken der Repression derart eingenommen ist, dass sie auch im Erkliren
hegemonial verfihrt.*

Die Feier des reinen Lesens als Mittel der Machtproduktion durch Vergessen der eige-
nen Position macht Jakobson unbewusst am Beispiel eines Werbespruchs aus dem Wahl-
kampfvon Ike Eisenhower deutlich, die er eine poetische Funktion in der Sprache nennt:
> like Ike.< Die durch Reime und Alliterationen erreichte Aufmerksamkeit fiir die klang-
liche Materialitit der Sprache ist jedoch keineswegs eine reine Abstraktion vom allge-
meinverstindlich legitimen Inhalt, welche dieser Funktion den Namen des Poetischen
gab, gleichwohl sie als Funktion laut Jakobson nicht auf legitime Poesie beschrinkt ist:
Die Verschiebung einer Aufmerksambkeit fiir den unmittelbar verstehbaren Sinn dieses
Wahlspruchs auf das mediale Tragerkapital des Klangs lisst eine implizite sozialisieren-
de und adiskursive Botschaft mitlaufen, die in der semiotischen Konzentration des Wis-
senschaftlers auf den phonetischen Klang tibersehen wird. In diesem Fall der vom In-
terpreten Jakobson bezeichneten poetischen Funktion werden ausschliefilich alle native
speaker einer bestimmten legitimen Sprachgemeinschaft unterschiedslos angesprochen,
weil sie neben der vom Sinn abstrahierenden Ausrichtung des Lesens auf die besondere
Klangmaterialitit der Aussage einen allgemein verstehbaren signifikanten Sinn immer
noch zugleich und unmittelbar mithoren: den vom Klang abstrahierten Sinn und den Sinn
zugleich, der erst durch Abstraktion vom Sinn eben als gereinigter Sinn noch forciert
wird: Alle legitimen native speaker des Amerikanischen lieben danach ohne jede an man-
gelnde Harmonie erinnernde Differenzierung nicht nur Eisenhower, sondern sind vor
allem die >richtigen und reinen Amerikaner<, weil sie vom Inhalt fir den Sprachklang
nicht nur abstrahieren kénnen, sondern dennoch zugleich unmittelbar den Sinn verste-
hen, der ihre perfekte Harmonie des Amerikanischen von anderen Nationen trennt. Ei-
ner des Englischen fremden Person ist zwar die Form des Klangbeispiels des Signifikan-
ten offensichtlich, so dass sie von einem Sprachwissenschaftler als Beispiel internatio-
nal angefiithrt werden kann, nicht aber zugleich fiir das selbstverstindliche Verstind-
nis des auf einen Markt der Muttersprachler hin zu entdifferenzierenden spontan ver-
stindlichen Inhalts, womit erst das Begehren nach Entdifferenzierung zugleich wieder

22 Pierre Bourdieu, Praktische Vernunft. Zur Theorie des Handelns, Frankfurt a.M. 1998, S.149 »Damit
trennen einen Welten vom Okonomismus, der darin besteht, den fiir das 6konomische Feld kenn-
zeichnenden nomos auf alle Universen anzuwenden. Worliber in Vergessenheit gerat, daf} dieses
Feld selber in einem Differenzierungsprozess konstruiert wurde [..]J«.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

75


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

differenziert wird fiir ein bestimmtes, sehr wohl verstehendes rein amerikanisches Pu-
blikum im Wahlkampf Nordamerikas, das die praktische Erziehung und habitualisierte
performative Aufwachsen in die Sprache der USA voraussetzt. Jakobson abstrahiert ein
wenig leichtfertig in seinem Beispiel der poetischen Funktion vom sozialen Gebrauch
des Inhalts, so dass bei ihm nicht mehr die Differenz zwischen Sprache als Botschaft
eines Begehrens nach entdifferenzierender Harmonie (Ahnlichkeit) und differenzieren-
des, abgrenzendes Verstehen zugleich erscheint, was Barthes als die Verleugnung einer
Struktur sozialer Differenz mittels diskursiver Differenzierungen des modernen Mythos
zu benennen versucht. In diesem Fall besteht die Magie dieser Feier der Sprache darin,
dass die politische Offentlichkeit von keinem sozialen Klassenverhiltnis oder stérenden
sozialen Unterschieden verschmutzt in einer spezifischen Gesellschaft des rein Ameri-
kanischen sein soll, um erstrecht eine begehrte Differenz der reinen Abgrenzung Nord-
amerikas gegen andere Nationen zu behaupten.

Sieht man Wittgensteins Feiern der Sprache mit der Behauptung Walter Benjamins
zusammen, dass aufgrund der technischen und damit auch inzwischen zunehmend ex-
akten (nicht nur sichtbaren) medialen Reproduzierbarkeit in der Moderne der »Sinn fiir
das Gleichartige«® der dsthetischen Wahrnehmung wachse, welche die Aura der Einma-
ligkeit zugunsten des Ausstellungswertes zerstore, eignet sich die poetische Funktion
der Sprache als Beispiel fiir einen mittels technisch schnellen Medien iiber den Diskurs
hinausgehenden praktischen Sinn des modernen Mythos fiir Gleichheit. In der Tat kann
es dann nicht nur um das Vorbild der Linguistik fiir jeglichen Gebrauch an Zeichen un-
terschiedlichster Materialitit in einer Semiotik gehen, wie Derrida zu Recht an Barthes
kritisiert. Aber eine unendliche bewegte Verkettung von Zeichen der Zeichen bedeutet
nicht automatisch Freiheit. Damit wird ebenso deutlich, warum Bourdieu den ethno-
professionellen Hang in der Soziologie zu Rezeptionstheorien und Medienanalysen von
Kulturproduktionen kritisiert, weil man glaubt, die Bildung von verschiedenen legiti-
men Mirkten der Kultur allein mit quantitativen Statistiken und Marktanalysen der Re-
zeption der massenhaften Ahnlichkeit als das Soziale beschreiben zu kénnen.* So ver-
weist Bourdieu in seiner von Soziologen kaum gelesenen Regeln der Kunst darauf, dass von
der Statistik nicht erfassbare Autoren wie Baudelaire oder Flaubert die Produktion einer
legitimen Struktur bzw. eines symbolischen Marktes der Sprache revolutionieren konn-
ten, so dass spater erst ein eigener freilich statistisch ermittelbarer Markt an universiti-
ren Lesern entsteht. Die Rolle einer Produktion bei Baudelaire und Flaubert ist nur mit

23 Walter Benjamin, Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit (Zweite Fas-
sung), in: Walter Benjamin, Gesammelte Schriften |,2, hg.v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppen-
hauser, Frankfurt a.M. 1974, S. 480.

24  Pierre Bourdieu, Aber wer hat denn die>Schopfer<geschaffen?, in: ders., Soziologische Fragen, Frank-
furta, Main1993, S.197: »Erster Gemeinplatz: Die Soziologie kann von der kulturellen Konsumtion,
nichtaber von der Produktion Aufschluf geben. Die meisten allgemeinen Darlegungen der Sozio-
logie der kulturellen Werke (ibernehmen diese Unterscheidung, die doch rein sozialer Natur ist: In
der Tat behalten sie dem Kunstwerk und dem ungeschaffenen >Schépfer<tendenziell einen abge-
trennten, sakralen Raum und eine Sonderbehandlung vor, wiahrend sie der Soziologie die Konsu-
menten (iberlassen, das heif’t den untergeordneten, wenn nicht (zumal in seiner 6konomischen
Dimension) verdrangten Aspekt des intellektuellen und kiinstlerischen Lebens.«

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Begehren des Diskurses

qualitativer Empirie der relational differenten Autorschaften zu erfassen, was weder et-
was mit reinem Diskurs noch mit Biographismus zu tun hat. Auf der Ebene der Zeichen,
des Diskurses oder durch Medien massenhaft und zunehmend eintrainierten Sinns fir
Ahnlichkeit durch Lesen kann aber der spezifische soziale Kampf der Autor:innen fiir
die Entstehung unterschiedlicher Positionierung in der Masse der dhnlichen Rezeption
verschwinden und dann als das Soziale gewertet werden. Keineswegs ist deswegen ma-
thematische Statistik zu verwerfen, sondern vielmehr der daran versteckte Glaube an
das ginzlich anonyme Gesetz eines von keinem Menschen produzierten Ursprungs, so
dass der abweichende aktive praktische Sinn im handelnden Gebrauch von relationalen
Strukturen in der Autorschaft nicht mehr als soziale Kraft in den Kimpfen der Kultur
zu verstehen ist.” Gehen Okonomen davon aus, dass ein Markt Autoren hervorbringt,
so wird dies als Okonomismus im Kulturverstindnis ibernommen, wihrend in einer
Kultursoziologie genau umgekehrt zum Massenmarkt erst der Kampfunter Autor:innen
den Markt fiir differente Markte bzw. Strukturen ausbildet. Die Theorie der Autorschaft
ist weder kulturalistischer Biographismus noch soziologistischer Funktionalismus, we-
der kulturalistischer Individualismus noch Ideologiekritik.

25  Das beste Beispiel fiir diesen soziologistisch unsinnigen Ethnoprofessionalismus ist Nina Zahners
Versuch, Bourdieu damit angeblich zu widerlegen, dass Warhol nichtim Kunstfeld, sondern durch
das Feld der Presse legitimiert worden sei: Nina Zahner, Die Kunst der Inszenierung. Die Transfor-
mation des Kunstfeldes der 1960er Jahre als Herausforderung fiir die Kunstfeldkonzeption Pierre
Bourdieus, in: Markus Joch, York-Gothart Mix u. Norbert Christian Wolf (Hg.), Mediale Erregungen?
Autonomie und Aufmerksamkeit im Literatur- und Kulturbetrieb der Gegenwart, Tibingen 2009, S. 297ff.
Das widerspricht vollkommen den empirischen Fakten im produzierenden Kunstfeld: Warhol wur-
de als letzter in der Pop-Art zu einer Zeit bekannt, als die ersten Pop-Art Kiinstler eben langst nicht
mehr durch Galerien des Kunstfeldes legitimiert wurden und daher schon durch die Presse be-
kannt geworden waren. Warhols Brillo Boxen werden zur selben Zeit wahrgenommen, als die ver-
spateten Europder sie in der Biennale ausstellten, weil die Legitimation im Feld langst iber den
Pol der Produzenten im Feld hinaus gegangen ist, Die Rezeption der Presse folgt erst der Legitima-
tion im Kunstfeld, erscheint aber bei Zahner in der Konzentration auf die spate Selbstinszenierung
Warhols dann als Presselegitimation.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-012 - am 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T KX

77


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839476512-012

m 14.02.2026, 17:35:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

