Verzeihen, Versohnen, Vergessen
Einfihrung

TAKEMITSU MORIKAWA

Georg Simmel schrieb einst: »Es liegt im Verzeihen, wenn man es bis in den
letzten Grund durchzufiihren sucht, etwas rational nicht recht Begreifliches.«
(Simmel 1992 [1908]: 377) Etwa 100 Jahre spdter notierte der franzosische
Philosoph Paul Ricceur: »Vergebung zu gewidhren und zu erlangen, ebenso
schwierig ist es, sie begrifflich zu fassen« (Ricceur 2004a: 699).! Der vorliegen-
de Sammelband birgt das Ergebnis einer Tagung, die zum Thema »Verzeihen —
Versohnen — Vergessen« mit finanzieller Unterstiitzung der DGS-Sektion Kul-
tursoziologie und der Universitit Luzern am 4. und 5. Mérz 2016 in Luzern
stattfand. Das Thema »Verzeihen« ist in den Human- und Sozialwissenschaften
— in Theologie, Philosophie und Psychologie, aber auch in Politologie und
Rechtswissenschaft — Gegenstand zahlreicher Diskussionen. Philosophen und
Theologen kommen immer wieder auf die jlidisch-christliche Tradition des
Konzepts zuriick. Trotz seiner groen Reichweite jedoch scheint das Thema

1 Verzeihen und Vergeben lassen sich in der deutschen Sprache etymologisch und
begrifflich streng voneinander unterscheiden. In diesem Sammelband werden beide
als sehr dhnliche Phdnomene behandelt. Zur Unterscheidung siche unten in dieser
Einfiihrung. Wie die Philosophin Svenja FlaBpohler jiingst dargelegt hat, ist allerdings
sowohl eine Trennung als auch eine Verbindung der beiden Begriffe unabdingbar.
Wihrend dem Verzeihen etwa immer ein Verzicht, ein Nichtstun, mithin eine passive
Dimension innewohne, liege hingegen das wesentliche Moment des Vergebens in der
Gabe. Die Vergebung ist durch eine Dualitit zwischen Schenkendem und Beschenk-
tem gekennzeichnet, die sich in »einem extraordindren, feierlichen, man mochte fast
sagen gottlichen Akt« (FlaBpohler 2016: 21) vollzieht. Mit dem Verweis darauf hat

sich der Terminus der Vergebung im religiésen Kontext etabliert.

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

»Verzeihen« der Soziologie bisher eher fremd geblieben zu sein. Ausgehend von
dieser Einsicht in die Forschungslage innerhalb der Soziologie wurden auf der
Luzerner Tagung theoretische Ansdtze zur Erforschung des Phénomens des
Verzeihens und Vers6hnens, insbesondere nach kollektiven Gewalttaten und
humanitiren Katastrophen aus einer soziologischen und interdisziplindren Per-
spektive diskutiert.> Dabei liegt die Vermutung nahe, dass das Verzeihen eine
unverzichtbare Kategorie der Sozialtheorie darstellt, deren gesellschaftsfundie-
rendes Potenzial bislang kaum systematisch ausgedeutet wurde.

Die Kategorie des Verzeihens ist fiir das menschliche Zusammenleben un-
verzichtbar. Denn Menschen konnen sich im doppelten Sinne des Vermogens
und der Modalitit anders als nach der Erwartung anderer und den sozialen Nor-
men verhalten. Sofern die Gesellschaft nach der Logik der Reziprozitit — »Auge
um Auge, Zahn um Zahn« — funktioniert und von ihren Mitgliedern die strenge
Einhaltung von Gesetzen rigoros einfordert, fiihrt eine enttduschte Erwartung
ausschlieBlich zur Steigerung des einmal angebahnten Konflikts durch die ket-
tenméBige Reaktion von Rache und Gegenrache oder zur totalen Exklusion des
Verfehlers aus dem menschlichen Zusammenleben.

Wer die (direkte) Reziprozitit — also Tauschlogik — als grundlegendes ratio-
nales Prinzip der Gesellschaft betrachtet und einhalten will, dem scheint eine
Verzeihung nicht nur kognitiv schwer begreiflich, sondern auch schwer prakti-
zierbar. Gerade mit der Entstehung der Nationalokonomie im 18. Jahrhundert
setzten die modernen Sozialwissenschaften den Tausch als Grundkategorie an.
Wenn wir die Gesellschaft als generalisierten Austauschprozess betrachten,
konstituieren Geben und Nehmen die elementaren Formen der Reziprozitét. Je-
doch: die urspriingliche Bedeutung des Verzeihens ist der Verzicht auf den An-
spruch bzw. das Recht auf quid pro quo (Grimm 1999: Bd. 25, Sp. 2543), damit
widerspricht es — zumindest — der direkten Reziprozitit. Denn aus dem Prinzip
»Auge um Auge, Zahn um Zahn« wird mit hoherer Wahrscheinlichkeit die Ra-
che als Konsequenz gezogen. Wenn soziale Beziehungen auf Schuld griinden,
wie dies die Gabe-Theorie behauptet, konnen wir Rache, Kampf oder Krieg als
soziale Beziehung betrachten. Denn Verzeihen als Verzicht auf ein Recht oder
einen Anspruch behebt den Grund fiir die bis dahin existierende »negative«
soziale Beziehung und 16st diese auf. Die Beziechung zwischen Glaubiger und
Schuldner hort mit dem Schuldenerlass auf zu existieren. Die Beziehung zwi-
schen Téter und Opfer 16st sich nach der Verzeihung auf. Diese durchbricht den

2 Einen ausfiihrlicheren Bericht publizierte Justus Heck auf der Internetplattform Sozi-
opolis (http://www.soziopolis.de/vernetzen/veranstaltungsberichte/artikel/von-der-

unwahrscheinlichkeit-des-versoehnens/).

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFOHRUNG | 5

negativen, reziproken Prozess von gegenseitiger Verletzung und Zerstorung, die
beide durch vergangene Ereignisse bedingt sind. Im oben kurz erwéhnten Sinne
kennzeichnet die Verzeihung die Grenzen rationaler Handlungen und sozialen
Austauschs. Innerhalb eines Systems von Austausch und Reziprozitit erscheint
eine Verzeihung ungewdhnlich und auflerordentlich, eine Ausnahme sogar un-
moglich. Die hochste und reinste Form der Verzeihung heifit: »Liebe Deine
Feinde, d. h., verzeihe das Unverzeihliche. Es ist schwierig fiir die traditionelle,
auf dem Reziprozititsprinzip basierende Sozialtheorie und das Reziprozitits-
prinzip selbst, das Phdnomen der Verzeihung zu verstehen. Das mag ein Grund
dafiir sein, dass die Verzeihung in der okzidentalen Geistesgeschichte vornehm-
lich ins mystisch-religiose Feld verwiesen wurde — »So gebet dem Kaiser, was
des Kaisers ist, und Gott, was Gottes ist!« (Matthius 22:21). Zum einen die Welt
mit Zwecken, Austausch, Rechten, Normen, Gewohnlichem und kausaler Er-
kenntnis, zum anderen die Welt mit Glauben, Irrationalitit, AuBergewohnli-
chem, Nicht-Normalisierbarem und akausaler Erkenntnis, ndmlich Offenbarung.
Vergeben und Verzeihen gehdren zu letzterer Welt. Diese Tradition der Zwei-
Welten-Theorie blieb bis in die Gegenwart bestehen, wie die folgende Aussage
Jacques Derridas verdeutlicht:

»Jedesmal wenn das Vergeben im Dienste des Zweckes steht, sei er auch ehrsam und rein
geistig (Freikaufen oder Erlésen, Versohnung, Heil), jedesmal wenn es versucht, eine
Normalitdt wiederherzustellen (eine soziale, nationale, politische, psychologische), und
zwar durch eine Trauerarbeit, durch irgendeine Therapie oder Okologie des Gedachtnis-
ses, dann ist die »Vergebung« nicht rein — noch ist es ihr Begriff. Die Vergebung ist, sie
sollte weder normal noch normativ oder normalisierend sein. Sie sollte Ausnahme und
auflergewohnlich bleiben, als Erprobung des Unmdglichen: als ob der gewohnliche Lauf
der historischen Zeitlichkeit unterbrochen wiirde« (Derrida/Wieviorka 2000: 10).

So wenig rational begreiflich, so »unnatiirlich« und »asozial« das Verzeihen in
philosophischer und areligioser Hinsicht auch sein mag (Jacques Derrida und
Klaus-Michael Kodalle), so wurde und wird es doch iiberall und zu allen Zeiten
in verschiedenen Formen praktiziert. Als Wirklichkeitswissenschaften miissen
Soziologie, Kulturwissenschaften und Ethnologie von dieser Tatsache ausgehen
und sich damit auseinandersetzen. Allerdings konzipiert die Soziologie im An-
schluss an diese europdische Denktradition das Soziale zu rationalistisch und hat
sich trotz aller Versuche der jiingeren Theorieerneuerung davon womdglich
noch nicht ausreichend befreit. Ich sehe einen Grund fiir die unzureichende
theoretische Analyse des Themas in der alteuropdischen Ideengeschichte iiber
Handlung, Ontologie und Zeit. Davon hat die soziologische Theorie die folgen-

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

den Annahmen iibernommen. Erstens: Handeln ist zweck- und/oder wertorien-
tiert. Handeln versteht sich als Tun, d. h. etwas im Verlauf der Zeit in die Wirk-
lichkeit und in die Welt hineinzubringen. In der philosophischen Tradition wird
es als poiesis bezeichnet. Zweitens: die alteuropédische Metaphysik betrachtet
Seiendes als Werke, Produkte und Resultate eines herstellenden Verhaltens (lat.:
ens creatum, griech.: ousia). Dies impliziert, dass das Seiende durch eine oder
mehrere intentionale Handlung(en) realisiert und hergestellt worden ist. Und
drittens wird die Zeit als lineares Kontinuums konzipiert, wobei die Gegenwart
einen zentralen und privilegierten Stellenwert erhilt. Die Zeit wird oft mit einer
Raummetapher verstanden und beschrieben. Es gibt keinen qualitativen Unter-
schied zwischen Vergangenheit und Gegenwart einerseits und zwischen Gegen-
wart und Zukunft andererseits. Die Vergangenheit ist nichts anderes als vergan-
gene, verdinglichte und verkdrperte Gegenwart® und die Zukunft bedeutet nichts
anderes als die zukommende Gegenwart. Darin ist impliziert, dass die gegenwar-
tige Welt ein Produkt bzw. ein kausales Resultat vergangener Handlungen (Kre-
ationen) ist. Die Vergangenheit existiert in der Gegenwart als hergestellte Wer-
ke, d. h. als Dinge, als Resultat vergangener Handlungen, und bestimmt die
Gegenwart und Zukunft weiter. Der Akteur greift der Zukunft im Handlungs-
entwurf vor. Damit ist auch gemeint, dass wir stets dem Resultat einer Handlung
ein kausales Motiv bzw. einen Beweggrund, der den Akteur zum Handeln ge-
trieben hat, kausal zurechnen und somit erkennen kénnen — zumindest ihn po-
tenziell annehmen.*

Martin Heidegger sah einen verborgenen Zusammenhang zwischen alteuro-
pdischen Konzepten und der Semantik von Handeln, Zeit und Sein und ver-
suchte diese vergebens mit der vorsokratischen Philosophie zu relativieren.
Seine Schiilerin Hannah Arendt probierte die Dominanz von poiesis durch die
Einfiihrung zweier weiterer Kategorien des menschlichen Tuns zu brechen —
diese sind Handeln im é&lteren, aristotelischen Sinne von praxis und Arbeit als
materiell-biologischer Stoffwechsel. Mit der aristotelischen Kategorie der praxis
entdeckte und unterstrich Arendt die Relevanz der Kategorie der Verzeihung fiir
das menschliche Zusammenleben, weil sich der soziale Sinn einer Handlung
(praxis) nicht immer ex ante wie Zweck und Werte auf den subjektiven Sinn
reduzieren ldsst, sondern vom Publikum bzw. Beobachter ex post zugerechnet

3 Man denke hier an die Wert- und Kapitaltheorie von Karl Marx und Pierre Bourdieu.
Wert und somit Kapital als akkumulierte Werte sind dieser Theorie zufolge nichts an-
deres als vergegenstiandlichte Zeit.

4 Max Weber beharrte in seiner Wissenschaftslehre hartnickig auf der Kategorie der
Kausalitdt. Siche Weber (1988 [1922]). Dazu auch Weil3 (1994), Lichtblau (1994).

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 7

wird (»Menschen wissen nicht, was sie tun«). Ich bezeichne Heideggers und
Arendts Denkrahmen gern als post-poietisches Paradigma.

Zwar hat die Soziologie das Thema Verzeihung nicht systematisch behan-
delt, jedoch findet es Anschliisse an zwei bisher von ihr behandelte grofle The-
menkomplexe: zum einen Erinnern/Vergessen, womit sich die in den letzten
Jahrzehnten etablierte Geddchtnissoziologie beschiftigt (Dimbath 2014; Dim-
bath/Heinlein [Hrsg.] 2014; Dimbath/Heinlein 2015; Heinlein et al. 2016
[Hrsg.]; Lehmann et al. [Hrsg.] 2013; Sebald 2014), zum anderen Verséhnung,
fiir die sich die Konflikt- und Rechtssoziologie interessiert. Im Zusammenhang
mit Erinnerungskultur und Holocausterinnerung beschiftigen sich die européi-
schen Humanwissenschaften seit mehreren Jahrzehnten mit der politischen,
gesellschaftlichen und historischen Relevanz der kollektiven Erinnerung. Auch
die Soziologie begann das Thema des Gedichtnisses zunichst in diesem Zu-
sammenhang zu diskutieren wie andere Humanwissenschaften, sie geht jedoch
tiber den engen Rahmen der Holocaust- und DDR-Erinnerung hinaus.

Indes verschiebt sich angesichts des inflationdren Ge- und Missbrauchs der-
selben (»Vergangenheitspolitik«) seit Jahren der Fokus auf die Gegenseite des
Erinnerns: das Vergessen (Dimbath 2014; Dimbath/Heinlein [Hrsg.] 2014; Dim-
bath/Heinlein 2015; Heinlein et al. 2016 [Hrsg.]; Esposito 2002). Dabei hat man
auf Nietzsches Hinweis zur Relevanz und Niitzlichkeit des Vergessens fiir das
menschliche Zusammenleben zuriickgegriffen. Demzufolge ist das Vergessen
ein konstitutiver Bestandteil des Verzeihens. Mit Ricceur gesprochen setzt Ver-
zeihen Vergessen voraus, ja Verzeihen ist sogar ein »aktives« Vergessen. In
einer Postkonfliktsituation und nach einem Systemwechsel werden Vergessen
und Verzeihen sowohl als Konfliktlosung als auch als Voraussetzung fiir eine
Verséhnung postuliert (Meier 2010). Umso relevanter und unvermeidlicher
werden Vergessen und gegenseitiges Verzeihen insbesondere dann, wenn die
reine Reziprozitit und die riicksichtslose Anwendung von Regeln und Gesetzen
mehr Schaden fiir die beidseitig Betroffenen verursachen wiirden, oder wenn
nicht eindeutig ist, wer Téter und wer Opfer ist — vor allem nach dem Ende eines
lang andauernden Konflikts oder eines Konflikts im grofen Stil, in den jeder
mehr oder weniger verstrickt ist. Dann ist Verzeihen eine unentbehrliche Vo-
raussetzung flir Ausséhnung.

Wir konnen die Rache, Bestrafung und Verzeihung als unabhéngige Katego-
rie der Konfliktlosung betrachten. Wenn jemand eine legitime Gewalt erhélt,
Rache fiir die Opfer im Namen der Autoritit und Gerechtigkeit zu tiben, wird
eine Bestrafung ermoglicht. Als Konfliktldsung ist die Verzeihung eine Negati-
on von Bestrafung und Rache. Sofern und weil Menschen fehlbar sind, kann
Verzeihen als eine anthropologische Konstante des menschlichen Zusammenle-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

bens, als ein Universalphdnomen aufgefasst werden. In diesem Sinne verliert das
Thema niemals an Aktualitidt, weder in den lokalen Gesellschaften noch in der
immer stirker globalisierten und immer konfliktreicheren Weltgesellschaft.
Besonders relevant ist das Thema in der Gegenwart. Im Fernsehen werden wir
tagtiglich mit Kriegen, Terror, Konflikten und Gewalttaten konfrontiert. Rache
trigt nur zur weiteren Eskalation solcher Konflikte bei und wenn eine rationale
Verhandlung und Bestrafung durch einen Gerichtshof (noch) nicht moglich ist,
gewinnt die Verzeihung umso mehr an Bedeutung in einer Nachkonfliktsituati-
on.

Dieser Sammelband hat den ersten Ansatz in der Religionsphilosophie von Han-
na-Barbara Gerl-Falkovitz und ihrer Interpretation von Verzeihung, Gedéchtnis
(Vergessen) und Versohnung gesucht. Gerl-Falkovitz behandelt die These Jac-
ques Derridas, pardonner pur. Bekanntlich hat Vladimir Jankélévitch in seiner
polemischen Schrift Verzeihen? die Unmoglichkeit der Verzeihung von Nazi-
Verbrechen fiir »die Deutschen« behauptet. Es ist nicht moglich, nach dem
Holocaust den Deutschen Verzeihung zu gewihren, weil erstens die Reue nach
dem Tod des Opfers unmdglich geworden ist und keinen Sinn mehr ergibt, und
weil der Holocaust zweitens ein ontologisches Verbrechen — also ein malloses
Verbrechen — gewesen ist. Nicht nur Jankélévitch, sondern auch Hannah Arendt
meint, dass angesichts eines solchen Verbrechens im Sinne des absolut Bosen
weder Verzeihen noch Bestrafen moglich ist. Derrida argumentiert dagegen, dass
die reine Vergebung bedeutet, das Unverzeihliche zu verzeihen.

Gerl-Falkovitz rekonstruiert im Anschluss an die Religionsphilosophie und
die Phanomenologie Derridas Argument fiir die reine Vergebung. Sie hilt dabei
zwei Traditionslinien im abendldndischen Denken auseinander. Die eine Traditi-
on kommt aus »Athen, ist also die griechische, philosophische Tradition hin-
sichtlich der diskursiven Wahrheit. Die andere stammt von der »abrahamischen
Religion« mit der offenbarten Wahrheit ab, die iiber der Zeit steht. Die erste
Tradition unterliegt der Kausalitit (kausallogisch), die Zeit verlduft hier linear.
Alle Ereignisse sind kausal verkettet im Lauf der Zeit. Demzufolge ist die Ge-
schichte unumkehrbar und die Vergangenheit determiniert die Gegenwart und
die Zukunft mit logischer Notwendigkeit. Zu dieser Tradition gehoren auch lex
(Gesetze) und die Tauschlogik, die sich vor allem im romischen Recht verkor-
pert. Aus Sicht dieser Tradition ist die reine Vergebung (pardonner pur) im
Sinne Derridas unmoglich.

So greift Gerl-Falkovitz die Tradition der abrahamischen Religion auf, der
zufolge Gott iiber der Zeit und Geschichte, somit {iber der kausalen Notwendig-
keit steht und zur Transzendenz gehort. Gottes Vergebung ist akausal, sofern

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 9

seine Tat iiber der Zeit und Geschichte steht. Hier untermauert sich Gerl-
Falkovitz selbst mit einem Argument des Religionsphilosophen Leo Schestow,
der sagt: »lex et ratio [...] bellua qua non occisa homo non potest vivre« (Das
Recht und die Vernunft sind das Tier, das man t6ten muf3, um leben zu koénnen).
Nur die Gnade Gottes 16st von der Vergangenheit. Das Bose wird dadurch aller-
dings keineswegs geleugnet oder verkleinert: »Vergebung bedeutet weder ein
Ungeschehenmachen noch ein Kleinreden des Verbrechens«, sondern die Ver-
gebung entmachtet das Bose. Wie Ricceur sagt, ist fiir den Begriff der Verge-
bung der Begriff der Gabe grundlegend (Bernhardt 2014: 21).° Die Vergebung
heifit auf Lateinisch remissio, wortlich iibersetzt »Riicksendung«. In den Aus-
fiihrungen von Gerl-Falkovitz zeigt sich, dass die reine Vergebung die Domi-
nanz der Gegenwart und die lineare Zeitvorstellung, d. h. die Dominanz der
Kausalitit und das poietische Handeln, durchbricht. Hier zeigt sich der Begriff
vom reinen Vergeben bzw. Verzeihen als Idealtypus im Sinne des Limesbe-
griffs. Er zeigt die Grenze des poietischen Handelns, die Kausalitit und die
linear laufende, unumkehrbare Zeit.

»Sofern Dasein verhaftet gedacht wird in der unumkehrbaren Zeit, kann die Zeitachse nur
in einer Richtung abschiissig sein [...] Wie das Préisens (das Gebende: die Gegenwart) auf
das Présent (die Gabe des Daseins) hinlenkt, so lenkt die Vergebung auf die Vergangen-
heit — wortwortlich: um sie vergangen sein zu lassen. Sie nimmt ihr die Macht der Ge-
genwart, das furchtbare >ewige Jetzt« von Jankélévitch. Vergebung befreit Gegenwart und

Zukunft von der Leiche des Gewesenen.« (S. 25 im vorliegenden Sammelband).

Im Beitrag von Gerl-Falkovitz wird der Zusammenhang zwischen Zeit und
Vergebung deutlich gezeigt. Unter dem Walten des Gesetzes der linearen Zeit
als ewige Jetzt- bzw. historische Zeit, die unter dem Walten der kausalen Logik
steht, ist eine Vergebung unmoglich. Vielmehr hat die Vergebung eine Kraft,
dieses ewige Jetzt zu durchbrechen und einen Neuanfang zu ermoglichen. Die
zweite wesentliche, aber paradoxale Bestimmung der Vergebung ist, dass sie die
Reue nicht zeitlich voraussetzt. Folglich soll die Vergebung nicht als Lohn fiir
die Reue verstanden werden (in diesem Sinne irrt Diirr 2009). Die Vergebung
lockt Reue hervor (S. 12) und das Eingestehen der Schuld durch den Téter ist die
»erste Frucht der Vergebung« (S. 12). Der verzeihende Blick verankert den
Schmerz und die Reue im Gemiit des Téters. Daher findet ein Verzeihen in einer
Face-to-Face-Situation, also nur als Interaktion, statt. Die dritte konstitutive
Bestimmung ist schlieBlich die Wahrheit. Sie ist »das wirkliche und wirksame«

5 Jedoch in seiner spéteren Schrift Geddchtnis, Geschichte, Vergessen wurde Bernhardt

(2014: 21) zufolge eine neue Einschitzung von diesem Gabe-Moment gesucht.

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Medium der Vergebung; »[n]icht aufgrund der Anklage, sondern aufgrund der
aufleuchtenden Wahrheit stellt sich der Téter seiner Verfehlung«.

Ausgehend vom oben genannten Satz Georg Simmels verweist Takemitsu
Morikawa auf die Grenzen jener sozialwissenschaftlichen Tradition von Adam
Smith bis Hartmut Esser, die gesamte Gesellschaft als generalisierten Aus-
tauschprozess zu begreifen. AnschlieBend an die Gabe-Theorie argumentiert
Morikawa, dass die tauschlogische Theorietradition nicht in der Lage ist, das
Paradox der Erstgabe theoretisch zu erkldren. Die Gabe-Theorie beschreibt die
Gabe-Sequenz anhand von drei Momenten — Geben, Annehmen und Erwidern.
Simmel zufolge ist jedoch in der Erstgabe etwas enthalten, was man nicht erwi-
dern kann. Gerade deshalb besitzt die Erstgabe die Kraft, einen unendlichen
Prozess auszuldsen. Nach der Ansicht Simmels ist dieses Etwas Freiheit, freie
Entscheidung und Wagnis, etwas zu initiieren (vgl. auch Arendt 1981 [1960]).
Die Erstgabe bringt daher das Gefiihl der Dankbarkeit hervor, gerade weil die
freie Erstgabe mit einer Gegengabe nicht vollstindig erwidert werden kann.
Ohne das Gefiihl der Dankbarkeit »wiirde die Gesellschaft [...] auseinanderfal-
len (Simmel 1997 [1907]: 308-310). Der irrationale Gabeaspekt der Verge-
bung/Verzeihung stellt sich in der Problematik der Erstgabe dar. Aus der Un-
gleichwertigkeit, aus der prinzipiellen Unmdglichkeit der Erwiderung der Erst-
gabe entstehen Schuld und Schulden, die im Prozess akkumuliert werden.
Schuld, Rache, Gewalt und Rechte haben eine gemeinsame, existenzielle Wur-
zel. Vergeben/Verzeihen durchbricht den Teufelskreis von Rache und Gewalt-
austausch und transzendiert sich.

»Gerade deshalb markiert die Vergebung/Verzeihung die Grenze des Sozialen, die Grenze
von sozialen Systemen. Die echte und unbedingte Verzeihung ist aus der systeminternen
Perspektive unberechenbar und erfolgt unerwartet. Sowohl die Erstgabe als auch die
Vergebung/Verzeihung verweisen auf die Irrationalitit des Anfangs, mit anderen Worten:

auf die Emergenz.« (S. 39 im vorliegenden Sammelband)

Joachim Fischer nahm sich vor, mit der Theorie des Sprechaktes der Oxford-
schule und des sozialen Aktes von Adolf Reinach Verzeihen zu analysieren.
Hieriiber versucht er die Frage zu beantworten: »Was tun wir, wenn wir verzei-
hen?« Wie die Sprechakttheorie analysiert die Soziale-Akt-Theorie Adolf Rein-
achs die sozialen Akte, welche die intersubjektiven Beziehungen und transsub-
jektiven Gebilde etablieren. Der Vorteil der Soziale-Akt-Theorie gegeniiber der
Sprachakttheorie liegt Fischer zufolge darin, dass sie auch nonverbale Interakti-
onen und Wechselwirkungen zwischen Ego und Alter Ego wie Blick und Ge-
sichtsmimik erfassen kann. Fischer geht von der anthropologischen Bestimmung

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFOHRUNG | 11

des Menschen als zeigendes Lebewesen aus. Das Subjekt zeigt im Konfliktfall
auf ein anderes Subjekt. Verzeihen bedeutet Verzicht auf den Anspruch, in der
sprachlichen Erscheinung dieses Anzeige-Aktes die kundgetane und geduBerte
Klage zuriickzuziehen. Die erste Grundstruktur des sozialen Aktes des Verzei-
hens ist also »eine Negation des mit dem Zeigen und Anzeigen und Bezichtigen
verbundenen Anspruches auf Wiedergutmachung« (S.46 im vorliegenden
Sammelband). Einem sozialen Akt der »Schédigung« durch das Tatersubjekt
folgt als Re-Akt(-ion) des Opfersubjekts »Rache« bzw. — im institutionell legi-
timierten, autorisierten Fall — »Bestrafung«, die einen weiteren Konflikt ketten-
reaktionsméfig auslosen kann. Nach der Analyse Fischers ist Verzeihen eine
»spontane«, d. h. »freie, unbedingte Negation von potenziellen mitlaufenden
Alternativen, d. h. Rache und Bestrafung.

Dariiber hinaus probiert Fischer eine Klassifikation des sozialen Aktes »Ver-
zeihen«: »[D]er Akt des Verzeihens teilt [...] mit der Akt-Gruppe um die >Ent-
schuldigung« und dem >Danken« die Bedingung, die Aufrichtigkeit und Wahr-
haftigkeit der Preisgabe von Anspriichen gegeniiber dem Anderen addquat zum
Ausdruck zu bringen, und wiederum mit der Akt-Gruppe um das Versprechen
den Verpflichtungscharakter, nimlich im Akt des Verzeihens sich auf eine kiinf-
tige Unterlassung, ndmlich die des Anzeigens und Anklagens, des mit dem Fin-
ger auf den Anderen zeigen, zu unterlassen« (S. 52 im vorliegenden Sammel-
band). Dieser Gruppe von sozialen Akten bzw. Sprachakten wie dem Verspre-
chen wohnt eine Kraft, die Wirklichkeit zu dndern, inne, ndmlich die »illokutio-
ndre Kraft« (S. 47 im vorliegenden Sammelband). Der Akt éndert die kognitive
Orientierung des Adressaten, wenn er »die Auffassung des Sprechers in seinen
Horizont tibernimmt« (S. 48 im vorliegenden Sammelband) »er verdndert die
soziale Wirklichkeit, insofern er durch die Kraft der Negation der alternativ
mitlaufenden sozialen Aktpotentiale der Rache oder der Strafe den Kreislauf
immer erneuter antagonistischer Schleifen durchbricht« (S. 54 im vorliegenden
Sammelband). Dadurch wird die Disharmonie bei jener Person, die einen Scha-
den erlitten hat, geldst und ein Neuanfang ermdglicht.

Der Beitrag Dimbaths sowie die ihm nachfolgenden sind gewagte Unter-
nehmen, trotz der Mahnung von Kodalle (2004), RegelméBigkeiten im Akt des
Verzeihens zu finden. Gerl-Falkovitz’ und Joachim Fischers Analysen zeigen,
dass Verzeihen als Interaktion in einer Face-to-Face-Situation stattfindet und nur
als solche ihre vollstindige Kraft entfaltet, die soziale Wirklichkeit zu &ndern.
Oliver Dimbath schliet sich dem an. Sein Beitrag zielt darauf ab, Elemente
jener Sequenzmuster herauszufinden, denen Verzeihen und Versohnen als Inter-
aktion folgen. Im Riickgriff auf die Interaktionstheorie Erving Goffmans skiz-
ziert er mit der Methode einer filmgestiitzten Interaktionsanalyse eine Untersu-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

chungsperspektive, um anhand der Analyse vierer Spielfilmsequenzen das typi-
sche Interaktionsmuster des Verzeihens zu rekonstruieren. Dabei konzentriert
sich Dimbath auf das Wechselspiel von Momenten nonverbaler Kommunikation.
Mithilfe der Filmszenen wird gezeigt, wie das Ersuchen und Gewihren von
Verzeihung mit Ausdrucksgesten der Ernsthaftigkeit, der Scham, aber auch mit
einem befreienden Lécheln verbunden sein kdnnen.

Da die Szene einer Verzeihung und Versohnung iiblicherweise als interper-
sonale Beziehung auf der sozialen Mikroebene stattfindet und einer direkten
Beobachtung oft nicht zugénglich ist, dient eine Filmanalyse der Rekonstruktion
grundlegender sozialer Struktur- und Ordnungsmomente, die in Filmszenen
enthalten sind. Denn ohne solche Momente kann das Filmpublikum die Szene
nicht nachvollziehen. In einer typischen Sequenz der Verzeihung und Versoh-
nung sind nach der Analyse Dimbaths folgende Momente enthalten: 1) ein um
Verzeihen Ersuchender, 2) jemand (oder etwas), dem verziehen wird, 3) Verste-
hen der Intention des Téaters, 4) Zeitdimension (gewisser zeitlicher Abstand
zwischen Konflikt und Verséhnung, 5) Eingestdndnis der Schuld, Bedauern, 6)
Ernsthaftigkeit, 7) demutsvoller Blick, der Blickkontakt vermeidet, 8) erlésendes
Licheln als Anerkennung, 9) Dank. Auch die Analyse Dimbaths zeigt, dass die
nonverbale Kommunikation, vor allem bestimmte korperliche Ausdriicke, kon-
stitutive Bestandteile des Interaktionsprozesses ausmacht.

Sonja Fiickers Beitrag geht mit Ergebnissen ihrer eigenen Studien der Frage
nach, »was flir Formen des »Vergessens< in Abgrenzung zu theoretisch-
konzeptuellen Perspektiven in lebensweltlichen Prozessen der Vergebung be-
obachtbar sind und welche Bedeutung ihnen zukommt« (S. 74 im vorliegenden
Sammelband). Fiicker geht von der Vergessenstheorie von Paul Ricceur aus und
kritisiert ihn, weil er dem Vergessen eine Funktion des Zukunft-Schaffens zuge-
rechnet hat. Sie versteht die Verzeihung als Vorgang, um eine gestorte soziale
Beziehung zu reparieren, wie Dimbath. Die Krise wird durch die Schaffung
eines neuen Wirklichkeitshorizonts bewiltigt. Fiicker versteht damit den Verzei-
hungsvorgang analog dem Fremdverstehen als Konstruktion gemeinsamer Deu-
tungsrdume mit Verfehlern und Opfern. Aus ihren Studien folgert sie, dass Ver-
gebung zur Anwendung kommt, »wenn — durch die Plausibilisierung geteilter
Weltsichten — keine Schuld mehr identifiziert werden kann und sich auf Hand-
lungen bezieht, die nicht mehr der Vergebung bediirfen« (S. 103 im vorliegen-
den Sammelband). Mit dieser Schlussfolgerung stoft sie auf ein Paradox, das
Philosophen als Paradox der Vergebung/Verzeihung bezeichnen. Dies bedeutet,
dass, wenn die Schuld (aus den geteilten Weltsichten) nicht vorhanden ist, man
nicht zu vergeben braucht. Sowohl Schuld als auch Vergebung sind eine Fiktion,
Tauschung und ein Missversténdnis.

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 13

In Anja Kinzlers Arbeit geht es um die Schnittstelle von Gesellschafts- und
Sozialtheorie. Kinzler weist auf die moderne Zeitstruktur und die funktionale
Differenzierung als Grundlage fiir die moderne Erinnerungskultur hin und weist
das alte, von dem Historiker Christian Meyer wieder zur Diskussion gestellte
Gebot des Vergessens zuriick. Sie stellt mit Luhmann und Esposito einerseits
und Connerton und Rosa (2016) andererseits die Vergesslichkeit der Moderne
fest (S. 91). Zudem problematisiert Kinzler das alte Gebot des Vergessens zum
Zweck der Friedenssicherung aus gedichtnissoziologischer Perspektive, nach ihr
ist es in den modernen Gesellschaften zweifelhaft. Denn dahinter sieht sie ein
machtintendiertes Handeln. Soziologen und Soziologinnen stehen in der Pflicht,
soziale Bedingungen des Vergebens und Vergessens genauer zu untersuchen.

Ngyugen und Miji¢ stellen in ihren Beitrdgen gesellschaftstheoretische Ar-
gumente zur Diskussion, wéihrend die Beitrige von Dimbath und Fiicker stirker
auf die Interaktion auf der Mikroebene aufmerksam machen. Michael Ngyugen
analysiert den Verséhnungsvorgang in einer noch nicht funktional differenzier-
ten, segmentdren Gesellschaft am Beispiel des nordalbanischen Gewohnheits-
rechts. Er gewihrt Einsicht in den Zusammenhang zwischen Versohnung einer-
seits und Gesellschaftsdifferenzierung andererseits. Diese Einsicht umfasst, dass
in einem Gesellschaftstypus, in dem eine von der modernen, »funktionalen«
Differenzierung abweichende Form zu identifizieren ist, auch das Konzept der
Verséhnung einen anderen gesellschaftlichen Stellenwert erfahrt. In diesem
Sinne birgt das nordalbanische Gewohnheitsrecht ein gutes Beispiel fiir den
Vers6hnungsprozess in einer noch nicht funktional differenzierten, segmentéren
Gesellschaft. Dieses Gewohnheitsrecht erlaubt die traditionelle Blutrache: Dem-
zufolge ist Blutrache kein Mord, sondern ein Vollzug gesellschaftlich anerkann-
ter Gerechtigkeit. Dies reguliert die Rachesequenz aus urspriinglichem Unrecht,
Rache und Gegenrache. Die Rache gilt als sittliche Obligation und wer sie nicht
durchfiihren kann, wird als »Opfer« gesellschaftlich stigmatisiert; ein Verzicht
auf Rache wird als Feigheit und Schwéche verachtet. Das Gewohnheitsrecht
bestimmt auch, wer die Rolle des Vermittlers zwischen den verfeindeten Clans
bzw. Stdimmen ilibernehmen soll. Ein Vermittler kommuniziert mit den beiden
betroffenen, sich gegenseitig anfeindenden Gruppen, die miteinander nicht
kommunizieren. Ublicherweise besitzt der Vermittler eine translokale Autoritit,
verbunden mit einer »kontextgebundenen Prestigeordnung vor Ort«, beispiel-
weise mit dem Seniorititsprinzip. Dieser Dritte — Vermittler — soll ndmlich,
jemand, wer oberhalb/ auBBerhalb der segmentéren Ordnung steht. Hier bestitigt
sich eine alte These, dass Verzeihen unter dem Gleichen nicht moglich ist
(Arendt 2002: 3). Interessant ist auch, dass die Suche nach Wahrheit und die
eindeutige Zuweisung von Schuld — gemé der Dogmatik der restaurativen

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Gerechtigkeit — »nur eine untergeordnete Rolle« (S. 140 im vorliegenden Sam-
melband) spielt.

Ana Miji¢ thematisiert mit selbst durchgefiihrten Interviews die Lage in Bos-
nien-Herzegowina 20 Jahre nach dem Auflosungskrieg des ehemaligen Jugosla-
wien. Der Krieg hinterliel eine ethnische Segmentierung der Gesellschaft und
verhindert immer noch den Aufbau einer gemeinsamen, einheitlichen Wirklich-
keit und Sinnwelt. Mit ihrer theoretischen Orientierung an der phanomenologi-
schen Tradition von Berger/Luckmann misst Miji¢ die Wirklichkeit mit der
Frage, wie Tater und Opfer eine gemeinsame Sinnwelt (Wirklichkeit) ein-
schlieBlich eines Zukunftsentwurfs aufbauen koénnen. Dazu gehdrt auch die
Feststellung, wer Tadter und wer Opfer ist. Denn dies ist eine Voraussetzung fiir
die Verzeihung und Versohnung. Miji¢ argumentiert, das gegenwértige Bosnien-
Herzegowina sei dadurch gekennzeichnet, dass sich alle (ehemaligen) Konflikt-
parteien nach wie vor als zentrale Opfer des Kriegs und der Nachkriegszeit
definierten. Jedes Lager versteht sich als Opfer, um eine moralisch iiberlegene
Machtposition und somit mehr Privilegien gegeniiber dem gegnerischen Lager
zu erlangen (Selbstviktimisierung). Die Kriegsvergangenheit wird nur innerhalb
der geschiitzten Sinnwelt der Ingroup thematisiert. Miji¢ weist auf mehrere
Narrative hin, die den Opferstatus befestigen, wie die Subjektivierung des Krie-
ges oder die Externalisierung der Schulden. In dieser Situation einer kompetiti-
ven Selbstviktimisierung sei weder Verzeihen noch Versdhnen moglich, weil
beide doch ein gemeinsames Narrativ dariiber voraussetzen, wer Opfer und wer
Tater ist. Ein gemeinsames Verstindnis {iber Ereignisse, die passiert sind. Im
bosnisch-herzegowinischen »Nachkrieg« stelle sich damit weniger die Frage, ob
bzw. unter welchen Bedingungen verziehen werden kann, sondern vielmehr
jene, wer denn wem verzeihen darf.

Johanna Grof} interessiert nicht nur die Analyse und Beschreibung der Ver-
gangenheitsbewiltigung, sondern auch die zukunftsorientierte Praxis und Pré-
vention. Sie analysiert mit einem sich an die Theorie Goffmans anlehnenden
Vier-Rollen-Modell der Gewalt die Vergangenheitsbewiltigung in Ruanda nach
dem Genozid 1994. Anhand dieses Modells diskutiert sie, wie die betroffenen
individuellen und kollektiven Akteure von Zeit zu Zeit die Perspektive wech-
seln. Orientiert an der Arbeit Gregory Stantons, der in acht Stufen eines Geno-
zids den Ablauf von Volkermorden darstellt, macht GroB auf den Sprachge-
brauch von Betroffenen aufmerksam, weil sie deren Perspektive enthiillt. »Die
Sprache des Genozids entwickelt eine eigene Dynamik. Die Analyse kann zei-
gen, dass sie sich im Verlauf eines Genozids zunehmend radikalisiert, jedoch in
den Anfingen schleichend, unterschwellig und im Verborgenen hélt. Eine Her-
ausforderung besteht folglich darin, die Aspekte der Sprache zu analysieren,

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFUHRUNG | 15

richtig einzuschétzen und rechtzeitig Interventionskonzepte zu entwickeln.« Mit
diesen theoretischen Instrumenten analysiert Gro3 den Sprachgebrauch sowie
die darin durchscheinenden Selbst- und Fremdwahrnehmungen in von Jean
Hatzfeld zusammengestellten Erlebnisberichten und Interviews. Sie sieht deut-
lich die Ziige einer »Dehumanisierung« (Entmenschlichung) durch die Téater
gegeniiber den Opfern, die man nach dem Modell Stantons als ein Symptom fiir
die Gefahr eines nahenden Genozids betrachten kann. Die Sprache der Dehuma-
nisierung stellt die fiir den Massenmord bendtigte psychische Distanz her: Wih-
rend die Opfer wie unmenschliche Wesen mit Worten wie »Kakerlaken« und
»Bestie« bezeichnet werden, verharmlosen die Téater ihre grausame Tat mit
alltdglichen Begriffen wie warbeiten«, »jagen« usw. Dariiber hinaus analysiert
Gro3 einige Vorschldge und PriventionsmaBnahmen beziiglich Gewalt wie
Aufkliarung, Rechtsstaatlichkeit, Bildung, Gedenkstitten, Kirche und Gesprache
zwischen Uberlebenden in Ruanda. Hieraus zieht sie einen Schluss: Ruanda
mochte heutzutage nach auBlen den »Vorzeigestaat« in Sachen Versohnung
darstellen. Jedoch bleibt hier auch der Vorwurf der »geforderten Verséhnung«
bestehen. Vergebung und anschlieBend das Vergessen werden oft vonseiten der
Tater von den Opfern gefordert. »Wihrend sich die meisten Opfer damit schwer-
tun, bis dahingehend, dass sie nicht vergeben konnen, bedeutet fiir viele Tater
die Vergebung und Versohnung, dass man am besten vergessen sollte, »zur
guten alten Zeit« zuriickkehren sollte und in Freiheit entlassen werden miisste,
um zu zeigen, dass man eigentlich ein guter Mensch sei. Fiir die Opfer hingegen
ist es unmoglich, nachvollziehen zu kénnen, warum es zu dem Genozid gekom-
men ist [,] und die Beweggriinde der Téter zu verstehen.« (S. 204 im vorliegen-
den Sammelband)

Der Beitrag von Birgit Neumann-Becker ist in einem auBerwissenschaftli-
chen, praktischen Kontext entstanden und zeigt ein starkes praktisches Interesse.
Sie beschreibt die Lage in den neuen Bundeslindern. Thr zufolge gibt es nicht
nur kein gemeinsames Narrativ der Ostdeutschen iiber fiinf Jahre Sowjetische
Besatzungszone und 40 Jahre SED-Diktatur, sondern vielmehr hochst kontrover-
se Sichtweisen unter den Einwohnern, was Neumann-Becker als ein Indiz fiir ein
teils ungeklirtes Verstidndnis ihrer eigenen Geschichte aufseiten der Ostdeut-
schen betrachtet. Die ehemals Verfolgten und ihre Angehdrigen miissen noch
immer um Anerkennung ringen, z. B. wenn sie in der Offentlichkeit dargestellt
werden sollen. In Ostdeutschland ist zwar die juristische Aufarbeitung und Re-
habilitierung vergleichsweise konsequent durchgefiihrt worden, die innere Ver-
sohnung der Beteiligten steht jedoch weitgehend aus. Wie Grof3 in Ruanda be-
trachtet Neumann-Becker den Weg zur Versohnung in den neuen Bundesldndern
als unabgeschlossenen Prozess. Ein Versuch des Dialogs endet oft mit der

-am 1:49:27,


https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Sprachlosigkeit der Betroffenen und der Monsterisierung — wenn auch nicht
Dehumanisierung — des jeweils anderen. Angesichts dieser gegenwiértigen Situa-
tion sucht Neumann-Becker nach Bedingungen von Versdhnung in Wahrheit
und Entschuldigung.

LITERATUR

Arendt, Hannah (1981 [1960]): Vita activa oder Vom tditigen Leben, Miin-
chen: Piper.

Arendt, Hannah (2002): Denktagebuch. 1950 bis 1973, Miinchen: Piper.

Bernhardt, Fabian (2014): Zur Vergebung. Eine Reflexion im Ausgang von Paul
Ricceur. Berlin: Neofelis Verlag.

Brockling, Ulrich/Krasmann, Susanne/Lemke, Thomas (Hrsg.) (2013): Glossar
der Gegenwart, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias/Schlechtriemen, Tobias
(Hrsg.) (2015): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen. Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschatft.

Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias/Schlechtriemen, Tobias
(2015): Das Andere der Ordnung denken. Eine Perspektivverschiebung, in:
Brockling, Ulrich/Dries, Christian/Leanza, Matthias/Schlechtriemen, Tobias
(Hrsg.): Das Andere der Ordnung. Theorien des Exzeptionellen, Weilers-
wist: Velbriick Wissenschaft, S. 9-52.

Derrida, Jacques/Wieviorka, Michel (2000): Jahrhundert der Vergebung. Ver-
zeihen ohne Macht — unbedingt und jenseits der Souverdnitdt, in: Lettre In-
ternational 48, S. 10-18.

Dries, Christian (2016): Neu anfangen. Hannah Arendts Beitrag zu einer Sozial-
theorie des Verzeihens, Freiburg im Breisgau: Ms.

Dimbath, Oliver (2014): Oblivionismus. Vergessen und Vergesslichkeit in der
modernen Wissenschaft. Konstanz: UVK.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (2015): Geddchtnissoziologie. Pader-
born: Wilhelm Fink.

Dimbath, Oliver/Heinlein, Michael (Hrsg.) (2014): Die Sozialitit des Erinnerns.
Beitrdge zur Arbeit an einer Theorie des sozialen Geddichtnisses. Wiesba-
den: Springer VS.

Diirr, Thomas (2009): Hannah Arendts Begriff des Verzeihens. Freiburg i. Br.
[u.a.]: Alber.

Elwert, Georg (Hrsg.) (1999): Dynamics of violence. Processes of escalation and
de-escalation in violent group conflicts. Conference »Feud, war and geno-



https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINFOHRUNG | 17

cide«, Berlin: Duncker & Humblot (Beihefte/Supplements to »Sociologus«,
N.FE. 1).

Esposito, Elena (2002): Soziales Vergessen. Formen und Medien des Geddcht-
nisses der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

FlaBpohler, Svenja (2016): Verzeihen. Vom Umgang mit Schuld, Miin-
chen: Deutsche Verlags-Anstalt.

Grimm, Jacob/ Grimm, Wilhelm (1999): Deutsches Worterbuch. Nachdruck der
Erstausg., Bd. 25. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Heinlein, Michael/Dimbath, Oliver/Schindler, Larissa/Wehling, Peter (Hrsg.)
(2016): Der Kérper als soziales Geddchtnis. Wiesbaden: Springer.

Ignatieff, Michael (1994): Reisen in den neuen Nationalismus, Leipzig: Insel-
Verlag.

Jankélévitch, Vladimir (2003): Das Verzeihen. Essays zur Moral und Kulturpi-
losophie. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Jaspers, Karl (2012 [1946]): Die Schuldfrage. Von der politischen Haftung
Deutschlands, Miinchen: Piper.

Kodalle, Klaus-Michael (2004): Die Geste des Verzeihens kann unertriaglich
sein, taz, am 30.06.2004.

Kodalle, Klaus-Michael (2013): Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage
humaner Verhdltnisse. Miinchen: Wilhelm Fink.

Lehmann, René/Ochsner, Florian/Sebald, Gerd (Hrsg.) (2013): Formen und
Funktionen sozialen Erinnerns. Sozial- und kulturwissenschafiliche Analy-
sen. Wiesbaden: Springer VS 2013.

Lichtblau, Klaus (1994): Kausalitit oder Wechselwirkung? Max Weber und
Georg Simmel im Vergleich. In: Wagner, Gerhard/Zipprian, Heinz (Hrsg.):
Max Webers Wissenschafislehre. Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 527-562.

Liebsch, Burkhard (Hrsg.) (2010): Bezeugte Vergangenheit oder verséhnendes
Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricoeur, Berlin: Oldenbourg Aka-
demieverlag (Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Sonderband 24).

Meier, Christian (2010): Das Gebot zu vergessen und die Unabweisbarkeit des
Erinnerns. Vom dffentlichen Umgang mit schlimmer Vergangenheit. Miin-
chen: Siedler.

Miji¢, Ana (2014): Verletzte Identititen. Der Kampf um den Opferstatus im
bosnisch-herzegowinischen Nachkrieg, Frankfurt: Campus.

Morikawa, Takemitsu (2010): Platonic Bias in der Sozialtheorie. Uber den Be-
griff des Handelns bei Hannah Arendt und eine philosophische Kritik an der
soziologischen Praxistheorie, in: ARSP: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilo-
sophie/Archives for Philosophy of Law and Social Philosophy, Jg. 96, Nr. 4,
S. 498-515.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | VERZEIHEN, VERSOHNEN, VERGESSEN

Ricceur, Paul. (2004a): Geddchtnis, Geschichte, Vergessen. Miinchen: Fink.

Ricceur, Paul. (1998): Das Rdtsel der Vergangenheit. Erinnern — Vergessen —
Verzeihen. Gottingen: Wallstein-Verl.

Rosa, Hartmut (2016): Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin:
Suhrkamp.

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formierung
sozialer Geddchtnisse und des Sozialen. Miinchen: UVK.

Simmel, Georg (1992 [1908]): Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der
Vergesellschaftung, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Simmel, Georg (1997 [1907]): Dankbarkeit. Ein soziologischer Versuch, in:
Georg Simmel: Aufsdtze und Abhandlungen. 1901 — 1908, Bd. 2, Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 308-316.

Weber, Max (1988 [1922]): Gesammelte Aufsdtze zur Wissenschaftslehre. 7.
Aufl. Tiibingen: J.C.B. Mohr.

WeiB, Johannes (1994): Kausale Durchsichtigkeit. In: Wagner, Gerhard/Zippri-
an, Heinz (Hrsg.): Max Webers Wissenschafislehre. Frankfurt/M.: Suhr-
kamp, S. 507-526.



https://doi.org/10.14361/9783839436516-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

