
Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität
Diakonie und Caritas als religiöse Akteure im Sozialraum

Johannes Eurich

Wenn man heute die Umwidmung oder den Verkauf von Kirchengebäuden
miterlebt und den Rückgang der Mitgliederzahlen in Kirchengemeinden
wahrnimmt, dann kann man den Eindruck gewinnen, Religion wandere
aus dem Sozialraum aus. Werden neue Stadtviertel geplant – etwa durch
Gestaltung von Konversionsflächen – fehlt öfter der Bau eines Kirchenge‐
bäudes. Religion scheint in der Öffentlichkeit auf dem Rückzug zu sein
– die christlichen Kirchen in Deutschland repräsentieren inzwischen eine
Minderheit der Bevölkerung und können nicht mehr selbstverständlich
einen Platz in der Öffentlichkeit beanspruchen. Fachleute weisen darauf
hin, dass dieses Bild zu undifferenziert ist: Nicht nur sind die einzelnen
Sozialräume sehr unterschiedlich – so gibt es Quartiere mit sehr lebendigen
und wachsenden Kirchengemeinden –, sondern auch die Formen religiö‐
ser Bindung wandeln sich, sodass der Rückgang in organisierter Religion
keineswegs immer zugleich das Ende von Religiosität bedeuten muss.1 So
kommt eine Untersuchung zur religiösen Vielfalt anlässlich des Kirchentags
in Stuttgart 2015 zu folgender Aussage: „Aus den vorliegenden Daten kann
für Stuttgart ähnlich wie für andere Großstädte kein genereller Rückgang
von Religion und Glauben festgestellt werden, wohl aber ein Bedeutungs‐
verlust der traditionellen ‚Amtskirchen‘.“2 Unterschieden wird folglich zwi‐
schen Religion als dem gemeinsamen Glauben einer Religionsgemeinschaft
wie etwa der katholischen oder der evangelischen Kirche, der auf heiligen
Schriften beruht und eine spezifische Ordnung und geteilte Praktiken um‐
fasst, und Religiosität, welche sich auf das subjektive Erleben und die Hoff‐
nungen eines Menschen als seinen Glauben bezieht und mit dem Kultus

1 Vgl. Ch. Zarnow / B. Klostermeier / R. Sachau (Hg.), Religion in der Stadt. Räumli‐
che Konfigurationen und theologische Deutungen, Berlin 2018.

2 A. Schmitz-Veltin, Religiöse Vielfalt in einer wachsenden Stadt – Kirche und Religion
in Stuttgart im Zeitverlauf, Statistik und Informationsmanagement. Monatshefte 74
(7/2015), (203–217) 214.

291

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Religion verbunden sein kann, aber nicht verbunden sein muss.3 Spi‐
ritualität meint dagegen „das geistliche Erleben und die seelische Suche von
Menschen nach Sinn und Transzendenz, die sich in der Suche nach Gott
und Göttern verdichten kann, sich aber auch an anderes zu binden vermag,
zu denen ‚Wesen‘ wie Bäume, Pflanzen oder auch Flüsse sowie Ahnen gehö‐
ren“.4 Für die christlichen Kirchen geht es in einer Situation wachsender re‐
ligiöser Vielfalt darum, neue Formen von Glauben und Bindung zu finden,
die dem Wandel entsprechen,5 und so „um eine zukunftsfähige Gestalt von
Kirche, die ihre Sendung lebt und sich im Gespräch mit den Denkweisen
und gesellschaftlichen Strömungen entwickelt.“6 Im Blick auf den Sozial‐
raum spielt dabei die verstärkte Zusammenarbeit mit Einrichtungen von
Caritas und Diakonie, die strategisch zu planen und in Kooperation mit
der kommunalen Stadtentwicklung voranzutreiben ist, eine wichtige Rolle.7
Dabei sind unterschiedliche Funktionen der kooperierenden Akteur:innen
zu beachten und auf Anforderungen des Sozialraums zu beziehen.8 Die
kirchlich-verbandlichen Einrichtungen vertreten als soziale Dienstleister
„eine traditionell subjekt- bzw. fallbezogene Sicht; Stadtentwickler und Pla‐
ner agieren eher vom Raumbezug ausgehend. Die gemeinsame Klammer,
um einen Mehrwert aus der Kooperation zu erzielen, ist die Quartiersper‐

3 Vgl. R. Lutz, Sinn als Ressource. Religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen als He‐
rausforderung Sozialer Arbeit, in: ders. / D. Kiesel (Hg.), Sozialarbeit und Religion.
Herausforderungen und Antworten, Grundlagentexte Soziale Berufe, Weinheim 22022,
(14–66) 17.

4 Ebd.
5 Vgl. S. Merle, Mitglieder gewinnen. Eine semiotische Rekonstruktion von religiösen

Orientierungs- und Bindungsprozessen im Kontext der Evangelischen Kirche, Berlin
2014.

6 So in einer Stellenausschreibung des Bistums Limburg für einen „Referenten (m/w/d)“
für „Spiritualität im Sozialraum“: Bistum Limburg, Referenten (m/w/d) „Spiritualität
im Sozialraum (Vollzeit – unbefristet), https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadm
in/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_S
ozialraum_final.pdf (Zugriff: 13.9.2023).

7 Vgl. D. Wegner, Kooperationen zwischen Diakonie und Kirche. Theologische Aspekte
und Praxisanalysen zur Gemeinwesendiakonie, VDWI 68, Diss. Universität Heidel‐
berg, Stuttgart 2023.

8 Vgl. J. Eurich, Sozialraumorientierung als Chance. Zu Herausforderungen der Koope‐
ration von Kirche und Diakonie auf Ortsebene, in: S. Graumann / L. Klinnert (Hg.),
Hilfekultur(en) im Wandel. Historische und gegenwärtige Transformationsprozesse
organisierter Nächstenliebe. Festschrift für Wolfgang Maaser zum Eintritt in den Ruhe‐
stand, Göttingen 2023, 359–379.

Johannes Eurich

292

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf


spektive, mit der Öffnung für sozialräumliche und gemeinwesenorientierte
Handlungsansätze.“9

In diesem Beitrag soll die Rolle von Caritas und Diakonie, der sozialen
Dienstleister der katholischen und der evangelischen Kirche, im Sozial‐
raum vor dem Hintergrund religiösen Wandels untersucht werden. Es geht
also nicht um neue Formen oder innovative Verknüpfungen von Spirituali‐
tät und Kirche an sich, auch wenn sich diese bei Caritas und Diakonie
ereignen können. Vielmehr sollen drei Aspekte näher untersucht werden,
welche religiöse Wohlfahrtsanbieter in der Stadtgesellschaft im Blick auf
Raumbezüge religiösen Lebens beitragen können: Im ersten Punkt geht es
um die Verbindung von Spiritualität und Sozialer Arbeit, in der Sinn als
Ressource individueller Lebensführung verstanden wird. Der zweite Punkt
nimmt den Beitrag von Akteuren wie Caritas und Diakonie zum interreli‐
giösen Miteinander im Sozialraum auf, während drittens die Bedeutung
beider für die Gestaltung von öffentlichen Räumen exemplarisch dargestellt
wird.

1. Spiritualität, Transzendenz und Sinn in der Sozialen Arbeit vor Ort

Diakonie und Caritas sind vielerorts in einer Stadt präsent und leisten So‐
ziale Arbeit aus einer christlichen Perspektive heraus in unterschiedlichen
Handlungsfeldern. Auch wenn der Bezug zur Spiritualität nicht im Zen‐
trum Sozialer Arbeit steht, kann diese doch als ein Anknüpfungspunkt für
Spiritualität gelten. Der Zusammenhang zwischen Sozialer Arbeit und Spi‐
ritualität kann auf unterschiedliche Weisen begründet werden. Da es bereits
einige Beiträge gibt, die die Bedeutung christlicher Narrative für die sozial-
diakonische Arbeit im Blick auf anthropologische und ethische Grundlagen
reflektieren,10 wird hier ein anderer Zugang gewählt: So begründet Ronald
Lutz unter Bezug auf den Philosophen Volker Gerhardt,11 „warum Sinn im
Menschlichen bedeutsam sein muss und weshalb dies mit Gott, Glauben
und Religion verbunden sein kann“.12 Demzufolge sind menschlichem Wis‐

9 P. Potz, Koproduktion von Gemeinwohl. Was können Kirche und Wohlfahrtsver‐
band beitragen?, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (19–23) 20.

10 Vgl. R. Hoburg (Hg.), Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart 2008; V. Herrmann
u.a. (Hg.), Theologie und Soziale Wirklichkeit. Grundbegriffe, Theologie und Soziale
Wirklichkeit. Studium – Lehre – Praxis, Stuttgart 2011.

11 Vgl. V. Gerhardt, Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche, München 42017.
12 So Lutz, Sinn als Ressource, 44.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

293

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen und Handeln eine Sinnerwartung und ein Sinnhorizont inhärent, die
in einer Praxis des Erwartens und einer Ethik des offenen Horizonts einen
Rahmen ausbilden, innerhalb dessen Vertrautes und Fremdes ihren Platz
finden können. Ohne eine Vorstellung eines allumfassenden Sinns, der das
Alltägliche überschreitet, „wären alle selbstbestimmten Handlungen einfach
nur sinnlos bzw. wir würden ihre [sic] Banalität und ihren beharrenden
Kräften erliegen“.13 Glaube und Wissen hängen auf diese Weise zusammen.
„Erst der von Menschen entworfene Glaube, in welcher Form auch immer,
habe Neugier und Suche ermöglicht und das Wissen groß gemacht, Räume
eröffnet und befähigt, sich diesen zu stellen.“14 Der Glaube ist folglich nicht
als irrational zu begreifen und dem Wissen entgegengestellt, sondern „er
vermittle hingegen ein stärkendes und zugleich beruhigendes Gefühl, das
sowohl die Grenzen des Wissens reflexiv erschließe als auch einen Zusam‐
menhang zwischen dem Wissen und der Lebensführung des Einzelnen
sichere“.15 Dieser Sinnhorizont des Denkbaren – oder, wie Gerhardts Buch‐
titel prägnant formuliert, der „Sinn des Sinns“16 – bildet die Grundlage, auf
der ein Mensch das Alltägliche überschreiten und über den Alltag hinaus
agieren kann. Glaube kommt hier als personale Einstellung zum Wissen in
den Blick, die auch Gefühle einschließt, denn Glauben beinhaltet immer
das Bestreben, mit dem Geglaubten verbunden zu sein, dem Geglaubten
zuzugehören.17

Glauben gibt es nach Gerhardt folglich nicht nur im religiösen Kontext.
„Vielmehr trägt er unser Selbst- und Weltverständnis in allen Lagen, in
denen es um das Vertrauen in die Verlässlichkeit des Daseins, in die Fes‐
tigkeit menschlicher Beziehungen und vor allem um die Erreichbarkeit
der uns wichtigen Ziele geht. Wer immer seine Hoffnung auf Frieden, auf
die Zukunft der Kinder, den Vorrang des Wissens, den Wert der Bildung,
den Bestand der Kultur oder gar auf einen guten Ausgang der Geschichte
richtet, setzt auf die Trag fähigkeit des Sinns, in dem er sein eigenes Leben
versteht.“18 Von diesem Selbst- und Weltvertrauen ausgehend gibt es dann

13 Ebd.
14 A.a.O., 45 unter Bezug auf Gerhardts Religionstheorie.
15 Ebd.
16 Gerhardt, Sinn des Sinns, Titelblatt.
17 Vgl. V. Gerhardt, Glaube als Einstellung zum Wissen, Tà Katoptrizómena. Das

Magazin für Kunst / Kultur / Theologie / Ästhetik 16 (90/2014), 8: „Um als Wissen
wirksam zu sein, muss es eine Überzeugung hinter sich haben. Es muss mit einem
Glauben verbunden sein.“

18 A.a.O., 8f.

Johannes Eurich

294

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die mögliche Verbindung zum Glauben an Gott:19 „So wie ich an den Sinn
einzelner Handlungsabsichten nur glauben kann, so kann ich auch an den
Sinn, der diesen Sinn möglich macht, nur glauben. Aber spätestens in die‐
sem letzten Schritt ist aus dem mein bewusstes Leben ohnehin tragenden
Glauben ein religiöser Glaube geworden. Er ist darauf gerichtet, was ich
das Göttliche nenne.“20 Das Göttliche kann bei Gerhardt vom einzelnen
Menschen nur geglaubt werden und kommt einem Menschen so nahe
wie möglich, wenn es seinen Handlungs- und Daseinssinn tatsächlich von
innen her trägt.21 Dazu kann der einzelne Mensch auf die großen Lehrbe‐
stände der Glaubensgemeinschaften zurückgreifen, „ganz gleich ob sie sich
vom Alten oder Neuen Testament, vom Koran, den Reden Buddhas und
der Weisheit eines Konfuzius oder eines Laotse herleiten“.22

Die Leistung von Religionen besteht darin, religiöse Narrative und Ord‐
nungen zu einer Weltbeziehung bereitzustellen und Einzelnen kulturelle
Angebote zu unterbreiten, um „Erfahrung, Beobachtung, Daseinsangst,
Hoffnung, irdische Endlichkeit und Sehnsucht miteinander zu verknüpfen“
und Heil und eine dauerhafte Ordnung zu erlangen.23 „Durch ihre Anwe‐
senheit entfalten religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen in der ver‐
wobenen Moderne eine Kraft, die nicht nur erst den Menschen als Subjekt
in der Moderne formen half, sondern diesem zugleich die Optionen eröff‐
nete in neue Formen der Gemeinschaft integriert zu werden.“24 Als „Schatz‐
kammer der Moderne“25 enthalten religiöse Narrative Ressourcen, „die sich
neben das rationale Wissen stellen, ohne dabei die kommunikative Ver‐
nunft aufzugeben“.26 Lutz sieht insofern eine notwendige Religionsaffinität
von Sozialer Arbeit gegeben, da diese zum einen die dialogische Arbeit
mit Menschen an deren Weltbeziehung und zum anderen die Arbeit an
den Bedingungen, „die zu subjektiven Verwerfungen der Subjekte führen“,

19 Vgl. Lutz, Sinn als Ressource, 45: „Um diesem Sinn einen Grund zu geben und ihn
zum Ausdruck zu bringen, ist es Gläubigen unbenommen, dies mit dem Göttlichen
zu verbinden.“

20 Gerhardt, Glaube als Einstellung zum Wissen, 10.
21 Vgl. ebd.
22 A.a.O., 9.
23 R. Gronemeyer: Himmel, der (lat. caelum). Sehnsucht nach einem verlorenen Ort,

München 2012, 136, zitiert nach Lutz, Ressource als Sinn, 49.
24 A.a.O., 53.
25 N. Bolz, Das Wissen der Religion. Betrachtungen eines religiös Unmusikalischen,

München / Paderborn 2008, 85.
26 Lutz, Ressource als Sinn, 54.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

295

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfasse.27 Aufgabe Sozialer Arbeit sei es somit, auch danach zu fragen,
„was religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen im Leben der Menschen
bedeuten, befördern oder auch verhindern; und wie sich dies mit dem
Wissen und der Vernunft verbinden lässt“.28 Zugleich sind dabei auch die
Gefährdungen durch die verführerischen Kräfte von Religionen, die sich
z.B. in Fundamentalismen zeigen und die Verbindung von Vernunft und
Glaube einseitig zum Glauben hin verengen, im Auge zu behalten und Am‐
bivalenzen der Rolle religiöser Orientierungen als Bewährungsstrategien zu
reflektieren.29

Diakonische Einrichtungen stehen in der Tradition der großen christli‐
chen Heilserzählung einer gerechten Welt und personalen Heils. Sie brin‐
gen in die lokalen Kontexte der ambulanten Pflege in privaten Haushalten,
der Unterstützung behinderter Menschen in Assistenzsettings oder der Be‐
gleitung geflüchteter Menschen in der Migrationsarbeit vor Ort usw. allein
schon durch ihre Präsenz die Erinnerung an diese Tradition mit sich, die
durch Symbole, Handlungen und Haltungen als transzendenzeröffnende
Angebote neu eingespielt und aktualisiert werden kann. Diakonische Ein‐
richtungen können damit in den lokalen Bezügen eines Sozialraums als
Türöffner für die transzendenten Dimensionen des Lebens fungieren, die
in Krisensituationen oftmals aufgerufen werden und die Suche der Men‐
schen nach Transzendenz und Sinn aufnehmen können.30 Inzwischen gibt
es Konzeptionen zur Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit, welche
Religion als Bezugspunkt individueller und kollektiver Anerkennungsforde‐
rungen sowie Sinnsuchebewegungen in Verbindung zu Ansätzen Sozialer
Arbeit setzen.31 Für diakonische Akteure im Sozialraum bedeutet dies, nicht
nur professionelle soziale Dienstleistungen anzubieten, sondern Mitarbei‐

27 A.a.O., 55.
28 A.a.O., 56.
29 Vgl. dazu a.a.O., 56 sowie zur Religiosität Jugendlicher a.a.O., 58: „als Quelle von

Hoffnung kann diese zwar eine wichtige Ressource individueller Bewältigung bieten,
doch bleibt genau die individuelle Religiosität oft sprachlos hinsichtlich der struk‐
turell scharfen sozialen und ökonomischen Kontraste des Alltags am Rande der
Gesellschaft.“

30 Vgl. F.W. Graf, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur, Mün‐
chen 2004.

31 Vgl. M. Nauerth / K. Hahn / M. Tüllmann / S. Kösterke (Hg.), Religionssen‐
sibilität in der Sozialen Arbeit. Positionen, Theorien, Praxisfelder, Stuttgart 2017;
J. Telbizova-Sack (Hg.), Kultur- und religionssensible Wohlfahrtspflege. Herausfor‐
derungen und zivilgesellschaftliche Perspektiven in der Einwanderungsgesellschaft,
LoPr 92/2020, Rehburg-Loccum 2022.

Johannes Eurich

296

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tende mit Blick auf eine religiöse Sprach- und Deutungsfähigkeit weiter‐
zubilden und religiöse Formen (Andachten, seelsorgliche Begleitung etc.)
vorzuhalten, freilich nicht im Sinne eines Aufdrängens oder gar Aufzwin‐
gens, sondern bewusst als Angebote für die Menschen, die dies wünschen
und sich neue Deutungen erschließen möchten bzw. diese als hilfreich
erleben. Ein solches spirituelles Angebot von Caritas und Diakonie bleibt
dabei nicht bei der eigenen religiösen Tradition stehen, sondern sucht nach
neuen Wegen, traditionelle Elemente mit den spirituellen Bedürfnissen von
Menschen in Beziehung zu bringen und durch materielle Artefakte symbo‐
lischen Ausdruck zu verleihen. Solche materiellen Artefakte können dann
auch im Stadtquartier sichtbar sein, z.B. durch ein christliches Logo auf
einem Auto des ambulanten Pflegedienstes, Kreuze oder Bibelverse an den
Außenwänden oder im Eingangsbereich einer diakonischen Einrichtung,
Werbetafeln oder ausliegende Broschüren in öffentlichen Räumen usw.

2. Beitrag von Caritas und Diakonie zum interreligiösen Miteinander im
Sozialraum

Einrichtungen von Caritas und Diakonie sind soziale Dienstleister, die in
bestimmten Sozialräumen aktiv sind und hier Beiträge zum Gemeinwohl
leisten. Ihr zentraler Auftrag ist neben der fallbezogenen Einzelhilfe „die
Chancenförderung für eine selbstbestimmte gesellschaftliche Teilhabe aller
sozialen Gruppen“.32 Auch wenn sie als konfessioneller Wohlfahrtsanbieter
einer bestimmten religiösen Tradition angehören, so gilt ihr Engagement
doch jedem Menschen unabhängig von seiner Weltanschauung oder reli‐
giösen Bindung. Da die religiöse Landschaft nicht nur in den Großstädten
in Deutschland sehr plural geworden ist, haben diakonische Einrichtun‐
gen bzw. Verbände eigene interreligiöse Konzepte und Arbeitshilfen für
ihre Arbeit entwickelt und können so als Brückenbauer zwischen Mitglie‐
dern unterschiedlicher Religionsgemeinschaften, die als Kund:innen ihre
Dienste nachfragen, aber zum Teil auch innerhalb ihrer eigenen pluralen
Mitarbeitendenschaft wirken.33 Dies ist insofern bedeutsam, als Religion

32 Potz, Koproduktion von Gemeinwohl, 20.
33 Vgl. z.B. Das Diakonische Werk der Evangelischen Landeskirche in Baden

e.V. u.a. (Hg.), Religionen in der Kita. Impulse zum Zusammenleben in religiöser
Vielfalt, https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/
Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf (Zugriff: 14.9.2023);

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

297

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf


eine besondere Rolle für die Identität und Integration von zugewanderten
Menschen spielt und als „Gehäuse der Zugehörigkeit“34 bezeichnet worden
ist.

Besonderes Potenzial kommt der Ausbildung von interreligiösen Kom‐
petenzen für die lokale Sozialkapitalbildung zu. Eine Untersuchung zur
empirischen Gemeindeforschung weist darauf hin, „dass Religionsgemein‐
schaften und ihre lokalen Gemeinden – entgegen ihrer Vernachlässigung
oder mitunter primären Wahrnehmung als Konfliktorte – ein wichtiger
Teil urbaner Infrastrukturen […] und ein besonderes Potenzial zur lokalen
interreligiösen Sozialkapitalbildung sind […].“35 Dabei sind weniger die
religiösen Einstellungen als vielmehr die jeweilige gesellschaftliche Position
einer lokalen religiösen Gemeinschaft ausschlaggebend dafür, ob diese
interreligiös aktiv ist oder nicht: „Je besser eine Gemeinde gesellschaft‐
lich integriert ist, desto eher ist sie auch interreligiös aktiv. Entsprechend
werden als häufigstes Hemmnis für interreligiöse Kontakte auch weniger
religiöse Unterschiede oder eine befürchtete Schwächung des eigenen Glau‐
bens angegeben als vielmehr fehlende Gelegenheitsstrukturen. Dies ist in‐
sofern ein wichtiger Befund, als dass interreligiöse Kontakte damit nicht
etwa durch religiöse Einstellungen vorbestimmt, sondern sozial gestaltbar
sind.“36 Diakonische Einrichtungen können hier eine vermittelnde Funkti‐
on einnehmen, da einerseits keine so großen kulturellen Hürden bestehen,
eine soziale Dienstleistung in Anspruch zu nehmen, wie dies beim Besuch
explizit religiöser Angebote einer fremden Religion der Fall sein dürfte.
Zum anderen kann „die Existenz eines Wohlfahrtsverbandes, wie der Ca‐

J. Freise / M. Khorchide (Hg.), Interreligiosität und Interkulturalität. Herausforde‐
rungen für Bildung, Seelsorge und Soziale Arbeit im christlich-muslimischen Kon‐
text, Studien zum interreligiösen Dialog 10, Münster / New York / München / Berlin
2011; Caritasverband der Diözese Rottenburg-Stuttgart, Vielfältig glauben
– gemeinsam engagiert. Eine Handreichung für Leitungskräfte zum Umgang mit
religiöser und weltanschaulicher Vielfalt in der Dienstgemeinschaft, hg. von Oliver
Merkelbach, Impulse 16, Stuttgart 22016.

34 Vgl. das Kapitel „Religion und kollektive Identität oder Religion als Gehäuse der
Zugehörigkeit“ in G.F. Schuppert, Governance of Diversity. Zum Umgang mit kul‐
tureller und religiöser Pluralität in säkularen Gesellschaften, Religion und Moderne
10, Frankfurt a.M. / New York 2017, 159–167.

35 A. Körs, Stadt und Religionen. Religionspolitik, Religionsgemeinschaften, religiöse
Räume, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (3–6) 5 unter Bezug auf
dies., Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in: D. Pollack /
V. Krech / O. Müller / M. Hero (Hg.), Handbuch Religionssoziologie, Wiesbaden
2018, 631–655.

36 Körs, Stadt und Religionen, 5.

Johannes Eurich

298

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ritas, dazu beitragen, schnell und manchmal mit zusätzlicher ‚kirchlicher
Empfehlung‘ soziale Dienstleistungen in Anspruch nehmen zu können, für
die andere Migrantengruppen mehr kulturelle Hürden überwinden müs‐
sen. Allerdings zeigt die Erfahrung auch, dass gerade unter Geflüchteten
aus Krisengebieten die Caritas bereits eine vertraute Anlaufstelle für Hilfe
ist, weil sie von Nothilfeeinsätzen bekannt ist und grundsätzlich als mit
‚Nächstenliebe‘ und somit inklusiv konnotiert wird.“37 Auf diese Weise kön‐
nen zwischenmenschliches Vertrauen befördert und neue Erfahrungen von
Menschlichkeit gemacht werden, was beides der Bildung von Sozialkapital
zuträglich ist. Wichtig ist dabei, dass diakonische Einrichtungen selbst im
Sozialraum vernetzt sind – etwa mit Kirchengemeinden wie mit Moschee‐
gemeinden, um so aktiv an der Gestaltung von Gelegenheitsstrukturen für
interreligiöse Begegnungen mitwirken zu können.

3. Gestaltung öffentlicher Räume

Diakonische Einrichtungen besitzen große Immobilien, die bei der Grün‐
dung vieler Einrichtungen im 19. Jahrhundert zum Teil außerhalb der Städ‐
te und Gemeinden lagen, inzwischen aber häufig von Wohn- oder Mischge‐
bieten umgeben sind. Die Anstaltsmauern, die früher die Welt innerhalb
der Einrichtung von der Welt draußen segregierten,38 sind spätestens durch
die Dezentralisierung der Einrichtungen im Zuge der Ambulantisierung
sozialer Dienstleistungen eingerissen worden, sodass sich neue Spielräume
für die Umnutzung und Gestaltung der Immobilien ergeben haben. In städ‐
tischer Lage konnten so neue Modelle inklusiver Stadtteilentwicklung kon‐
zipiert werden, wie an folgendem Beispiel exemplarisch aufgezeigt werden
soll: Die Evangelische Stiftung Alsterdorf, ein diakonischer Komplexträger
in der Arbeit mit Menschen mit Behinderung, hat in dem Projekt „Q8“, in
welchem eine der acht Qualitätsdimensionen sich auf Religiosität bezieht,
Prinzipien der Quartiersarbeit auf innovative Weise mit der Öffnung des
Anstaltsgeländes und der Umgestaltung von Gebäuden und des zentralen

37 Ch. Funk, Wozu sind Kirchengemeinden da? Migration und Kirchen vor Ort, Forum
Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (33–37) 37.

38 Vgl. z.B. H.-W. Schmuhl / U. Winkler (Hg.), Welt in der Welt. Heime für Menschen
mit geistiger Behinderung in der Perspektive der Disability History, Behinderung –
Theologie – Kirche. Beiträge zu diakonisch-caritativen Disability Studies 6, Stuttgart
2013.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

299

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platzes zu einem öffentlichen (Markt-)Platz verbunden und die dabei ge‐
machten Erfahrungen dann sukzessive in unterschiedliche Sozialräume,
in denen die Stiftung tätig ist, übertragen. Ihr Konzept „Eine Mitte für
Alle“ für die Konversion des Geländes eines ehemaligen Güterbahnhofs
im Zentrum des Hamburger Stadtteils Altona „hat einen Kulturwandel in
der Partizipation eingeleitet. Er hat dazu beigetragen, strukturelle Grenzen
durch politische Willensbildung zu verändern“.39 Erfahrungen aus diesem
Projekt sind in den politischen Prozess der inklusiven Stadtentwicklung
Hamburgs aufgenommen worden. Das Projekt wurde bei der UN-Habitat
III Konferenz in Ecuador 2016 vom United Nations Department of Eco‐
nomic and Social Affairs als Best Practice Project für „Barrierefreie und
inklusive Stadtentwicklung“ vorgestellt.40

Nun drängt sich die Frage auf, was die Umgestaltung von Häusern und
Plätzen auf einem ehemaligen Anstaltsgelände und die inklusive Stadtteil‐
entwicklung mit Spiritualität oder Transzendenz zu tun haben. Hier ist vor
allem an die Gestaltung öffentlicher Räume zu denken: In ihrem Engage‐
ment für gesellschaftliche Teilhabe aller sozialen Gruppen gestalten diako‐
nische Träger etwa durch den Umbau ehemaligen Anstaltsgeländes öffentli‐
che Räume, die Gelegenheiten zur Begegnung unterschiedlicher Menschen
eröffnen und gesellschaftliche Leitideen wie Inklusion, Toleranz und Diver‐
sität verkörpern. Weiterhin ändern sich auch die Wohn- und Begegnungs‐
formen innerhalb eines Trägerkontextes: Um soziale Teilhabe zu befördern,
ziehen Cafés, Friseurgeschäfte oder Hundesalons in Altenpflegeheime ein
und schaffen dort Kontaktpunkte zwischen den Bewohnerinnen und Be‐
wohnern des Altenpflegeheimes und der Bevölkerung in der Nachbarschaft
oder es werden Wohngruppen für Menschen mit Behinderung in Wohn‐
vierteln eingerichtet in der Hoffnung, so ein Kennenlernen und Miteinan‐
der mit anderen Menschen zu ermöglichen. Dies kann selbst schon zu
einer spirituellen Erfahrung werden, gerade da, wo es um die Begegnung
mit Menschen geht, die sonst jenseits meiner sozialen Grenze leben, (und
insofern eine Begegnung, die ein transzendentes Element beinhaltet). Wei‐
terhin können spirituelle Aspekte bei der Dienstleistung selbst (wie oben
unter 1. beschrieben) oder durch zusätzliche seelsorgliche oder geistliche

39 H.-S. Haas / K. Haubenreisser, „Die Lösung liegt im Quartier“. Innovative Sozial‐
raumorientierung aus Praxisperspektive, in: J. Eurich / M. Glatz-Schmallegger
(Hg.), Soziale Dienste entwickeln. Innovative Ansätze in Diakonie und Caritas. Ein
Studien- und Arbeitsbuch, VDWI 59, Leipzig 2019, (397–427) 414.

40 Vgl. a.a.O., 415.

Johannes Eurich

300

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Angebote der Einrichtung eine Rolle spielen, die nun im Sozialraum besser
zugänglich und vernetzt sind. Aber auch die sakralen Räume einer Einrich‐
tung etwa in Form einer Krankenhauskapelle oder der Anstaltskirche, die
Anknüpfungspunkte für individuelle Spiritualität bieten oder interreligiös
nutzbar sind,41 können „als ein Ort des Innehaltens und der Spiritualität,
als Wegmarke, Architekturraum oder Quartiersmittelpunkt, als identitäts‐
stiftender Anker der Erinnerung und Vergewisserung“42 gesellschaftliche
Bedeutung erlangen. „Gesellschaft braucht diese öffentlich zugänglichen
Räume.“43

Sodann soll an die symbolische Funktion von Bauten erinnert werden.
Wie Wolf-Dietrich Bukow in der Analyse der unterschiedlichen öffent‐
lichen Reaktionen auf zwei Moscheebauten in Köln-Ehrenfeld und in
Duisburg-Marxloh gezeigt hat, geht es bei in Stein gegossenen religiösen
Manifestationen um die angemessene Darstellung von Herrschaft in der
symbolischen Ordnung des Alltags.44 Zwar ist die religiös einheitliche
Überwölbung der Alltagswelt spätestens seit den Religionskriegen endgültig
vorbei, jedoch verkörpern sakrale Gebäude nach wie vor Machtdispositi‐
ve, auch wenn sie heute im Alltag in der Regel eher wie konventionelle
Baudenkmäler angesehen werden und folglich keine besondere Aufmerk‐
samkeit auf sich ziehen. Durch bestimmte Anlässe kann die Bedeutung der
religiösen Manifestation als Herrschaftsanspruch jedoch erneut aktualisiert

41 Vgl. z.B. die Neugestaltung der Kapelle im Krankenhaus Salem der Evangelischen
Stadtmission Heidelberg: Evangelische Kirche in Heidelberg, Einweihung der
neugestalteten Klinikkapelle im Krankenhaus Salem: Stationenkonzept ermöglicht
individuelle Zugänge zu Kirche, Glaube und Gott, https://ekihd.de/ueber-uns/presse
/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle
-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kir
che-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299 (Zugriff: 20.9.2023).

42 Potz, Koproduktion von Gemeinwohl, 20.
43 S. Brüggemann, Neue Spielräume. Umgenutzte Kirchen in Deutschland, Monumen‐

te (3/2020), (40–45) 43, zitiert nach Potz, Koproduktion von Gemeinwohl, 20.
Vgl. R. Plum / A. Gerhards, Stadt und Religion: Ansätze zu einer Theologie des
Wohnens, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), (7–10) 10, die festhalten,
dass „Sakralgebäude heute zu Orten unterdrückungsfreier Begegnung von Gemein‐
schaften mit Fremden werden können.“

44 Vgl. W.-D. Bukow, Verständigung über ein religiös-pluralistisches Zusammenleben
am Beispiel des Moscheebaus an Rhein und Ruhr, in: M. Tanner / F. Müller /
F. Mathwig / W. Lienemann (Hg.), Streit um das Minarett. Zusammenleben in der
religiös pluralistischen Gesellschaft, BThR 8, Zürich 2009, (189–223) 193.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

301

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299


werden.45 Dies ist offensichtlich auch nach 200 Jahren Religionskritik und
trotz einer hochgradig individualisierten Religiosität, bei der das Religiöse
nur noch punktuell in Krisenzeiten (Kontingenzbewältigung) bzw. bei bio‐
graphisch bedeutsamen Transitionen relevant wird, der Fall. Sakralbauten
müssten aufgrund der genannten Entwicklungen eigentlich vollständig ent‐
problematisiert sein, so meint Bukow.46 Die zum Teil hitzigen Debatten
um Moscheebauten oder die Umwidmung von Kirchengebäuden zeigen
aber, dass dies nicht so ist. „Die alten Machtdispositive lassen sich offenbar
unter bestimmten Bedingungen durchaus auch ohne kirchliche Orientie‐
rung und fundiertes Wissen revitalisieren, einfach weil der Wunsch vieler
Menschen, ihr Lebensgefühl spirituell zu rahmen, leicht als Aufhänger
genutzt werden kann, neue Machtansprüche zu platzieren […].“47 Ganz
ähnlich deuten Martin Baumann und Andreas Tunger-Zanetti die Kontro‐
versen um Bauanträge für Minarette in der Schweiz als Auseinandersetzung
um Zugehörigkeit und öffentliche Repräsentation, mithin darum, was im
öffentlichen Raum bestimmend sein soll:48 „Öffentlicher Raum ist nicht
leer, neutral oder bedeutungslos. Teilhabe an Öffentlichkeit unterliegt einer
Deutung, und eine Prozession oder ein neues Bauprojekt können Zustim‐
mung oder Ablehnung, Begeisterung oder Empörung auslösen. Neues
trifft auf Bestehendes und neue ‚Teilnehmer‘ im stets sozial gedeuteten
öffentlichen Raum werden zugelassen, unter Auflagen zugelassen oder aus‐
geschlossen.“49 Das Beispiel von Moscheebauten zeigt, dass es hier nicht
nur um religiöse Traditionen geht, sondern auch um die sozial-strukturelle
Integration zugewanderter Muslime und ihre Stellung in der Gesellschaft,

45 Vgl. ebd. sowie a.a.O., 207–209. In Köln-Ehrenfeld führte die öffentliche Vorstellung
der Baupläne für die neue Moschee zu heftigen Protesten, die von der rechten
Bürgerbewegung pro Köln mit anti-islamischen Slogans dominiert und nationalis‐
tisch verengt wurde. Vgl. auch a.a.O., 194: „Hinzu kommt, dass man sich in Stein
gegossenen Manifestationen niemals vollständig entziehen kann […]. Die durch sie
evozierten Dispositive und die von ihnen frei gesetzten Bedeutungen werden im
Beobachter auch dann lebendig, wenn sie ihn eigentlich nicht interessieren, einfach
weil Beobachten immer auch ein sinnhaftes zur Kenntnis Nehmen impliziert.“

46 Vgl. a.a.O., 217.
47 A.a.O., 218.
48 In Köln-Ehrenfeld war ein strittiger Aspekt, dass die beiden Minarette der geplanten

Moschee angeblich so hoch sind wie die lokale evangelische Gemeindekirche. Vgl.
a.a.O., 215.

49 M.  Baumann / A. Tunger-Zanetti, Migration und religiöse Bauten – zur Neuaus‐
handlung des öffentlichen Raumes, KuKi 71 (4/2008), (32–39) 32.

Johannes Eurich

302

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die bislang eben als „komplementär-asymmetrische Integration“50 in einer
untergeordneten, labilen und oftmals prekären Lage besteht. Höhere Mina‐
rette als Kirchtürme dürfen nicht gebaut werden, „weil damit offenbar die
Proportionen zwischen den Religionen verändert werden könnten“.51

Vor diesem Hintergrund eröffnet sich diakonischen Einrichtungen die
Chance, mit ihrem Immobilienbestand Plätze für eine neue, auch (in‐
ter-)religiöse Beheimatung in einer pluralen, komplexen Welt zu schaffen,
und zwar besonders für Menschen am Rand der Gesellschaft. Ein Beispiel
dafür stellen solche diakonischen Einrichtungen dar, die gemeinsam mit
der lokalen Kirchengemeinde und weiteren (religiösen) Akteuren Gebäude
für interreligiöse Begegnungen umgestalten und damit auch einen Ort für
die Einübung interreligiöser Spiritualität schaffen.52

4. Ausblick

Religion ist nicht mehr ausschließlich als Zentrum von Gemeinschaften,
„sondern im Einklang mit den Erfordernissen einer ‚offenen Stadt‘ zu
denken“.53 Sie ist auf vielfache Weise im Alltag von Menschen präsent
oder kann zu bestimmten Anlässen aktualisiert werden. Dazu gehören die
theologisch seit einigen Jahren stärker reflektierten Aspekte des Raumes54

und materieller Artefakte,55 die „nicht nur Verankerungen von Werten

50 P. Watzlawick / J.H. Beavin / D.D. Jackson, Menschliche Kommunikation. For‐
men, Störungen, Paradoxien, Bern 112007, 69.

51 Bukow, Verständigung, 215. Vgl. Körs, Stadt und Religionen, 6: „So ist auch eine
interreligiöse Umnutzung einer entwidmeten Kirche in eine Moschee bisher ein Ein‐
zelfall und wird sowohl von der evangelischen Kirche als auch der Bischofskonferenz
grundsätzlich für ausgeschlossen erklärt.“ Vgl. auch dies., Kirchenumnutzungen aus
soziologischer Sicht. Wenn eine Kirche zur Moschee wird und weshalb dies ein
gesellschaftlicher Gewinn sein kann, KuKi 78 (4/2015), 55–62.

52 Vgl. das Projekt „Q1-Eins im Quartier – Haus für Kultur, Religion und Soziales“
in Bochum, bei dem eine Kirchengemeinde und ein interreligiöser Kindergarten
gemeinsam dieses Haus und seine Angebote bespielen: IFAK e.V. – Verein für mul‐
tikulturelle Kinder- u. Jugendhilfe – Migrationsarbeit, Q1. Eins im Quartier.
Haus für Kultur, Religion und Soziales, https://q1-bochum.de/ (Zugriff: 26.9.2023).

53 Plum / Gerhards, Stadt und Religion, 7.
54 Vgl. z.B. die grundlegende Schrift von U. Beuttler, Gott und Raum – Theologie der

Weltgegenwart Gottes, FSÖTh 127, Göttingen 2010.
55 Vgl. S. Keller / A. Roggenkamp (Hg.), Die materielle Kultur der Religion. Interdis‐

ziplinäre Perspektiven auf Objekte religiöser Bildung und Praxis, rerum religionum.
Arbeiten zur Religionskultur 12, Bielefeld 2023.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

303

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://q1-bochum.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://q1-bochum.de


und Bedeutungen sind, sondern auch Empfindungen, Gefühle und Erfah‐
rungen erzeugen, die zwar schwierig in Worten auszudrücken sind, aber
nicht weniger wichtig für die Gestaltung der Gesellschaft“.56 In pluralen Ge‐
sellschaften wird die öffentliche Sichtbarkeit von Spiritualität im Stadtteil
hervorgehoben durch interreligiöse Sakralbauten wie das „House of One“
in Berlin, in welchem eine Kirche, eine Synagoge und eine Moschee unter
einem Dach versammelt sind. „Solche ‚Häuser der Religionen‘ sind mit der
Absicht, durch gebaute Toleranz gelebte Toleranz zu fördern, gleichsam Zu‐
kunftsversprechen und Repräsentation einer ‚realen Utopie‘ einer pluralen
Gesellschaft.“57 Kirche und Diakonie sind heute herausgefordert, ihren Vi‐
sionen der Bedeutsamkeit des Evangeliums für die sozialen, kulturellen und
wirtschaftlichen Lebensbedürfnisse der Menschen in neuen Verbindungen
von Spiritualität und Raum Ausdruck zu verleihen.

Literatur

Baumann, Martin / Andreas Tunger-Zanetti, Migration und religiöse Bauten – zur
Neuaushandlung des öffentlichen Raumes, KuKi 71 (4/2008), 32–39.

Beuttler, Ulrich, Gott und Raum – Theologie der Weltgegenwart Gottes, FSÖTh
127, Göttingen 2010.

Bistum Limburg, Referenten (m/w/d) „Spiritualität im Sozialraum (Vollzeit -unbefris‐
tet), https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboer
se/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf (Zugriff:
13.9.2023).

Bolz, Norbert, Das Wissen der Religion. Betrachtungen eines religiös Unmu‐
sikalischen, München / Paderborn 2008.

Brüggemann, Svenja, Neue Spielräume. Umgenutzte Kirchen in Deutschland, Monu‐
mente (3/2020), 40–45.

Bukow, Wolf-Dietrich, Verständigung über ein religiös-pluralistisches Zu‐
sammenleben am Beispiel des Moscheebaus an Rhein und Ruhr, in: Tanner, Ma‐
thias / Felix Müller / Frank Mathwig / Wolfgang Lienemann (Hg.), Streit um
das Minarett. Zusammenleben in der religiös pluralistischen Gesellschaft, BThR 8,
Zürich 2009, 189–223.

Caritasverband der Diözese Rottenburg-Stuttgart, Vielfältig glauben – ge‐
meinsam engagiert. Eine Handreichung für Leitungskräfte zum Umgang mit reli‐
giöser und weltanschaulicher Vielfalt in der Dienstgemeinschaft, hg. von Oliver
Merkelbach, Impulse 16, Stuttgart 22016.

56 K. Knott / V. Krech / B. Meyer, Iconic Religion in Urban Space. The Journal
of Objects, Art and Belief, Material Religion 12 (2/2016), (123–136) 128, zitiert nach
Plum / Gerhards, Stadt und Religion, 9.

57 Körs, Stadt und Religionen, 6.

Johannes Eurich

304

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf
https://stellenboerse.bistumlimburg.de/fileadmin/redaktion/Portal/Stellenboerse/2020/20_01_15_Referent_mwd_Spiritualitaet_im_Sozialraum_final.pdf


Das Diakonische Werk der Evangelischen Landeskirche in Baden e.V. u.a.
(Hg.), Religionen in der Kita. Impulse zum Zusammenleben in religiöser Vielfalt,
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/
Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf (Zugriff: 14.9.2023).

Eurich, Johannes, Sozialraumorientierung als Chance. Zu Herausforderungen der
Kooperation von Kirche und Diakonie auf Ortsebene, in: Graumann, Sigrid /
Lars Klinnert (Hg.), Hilfekultur(en) im Wandel. Historische und gegenwärtige
Transformationsprozesse organisierter Nächstenliebe. Festschrift für Wolfgang Maa‐
ser zum Eintritt in den Ruhestand, Göttingen 2023, 359–379.

Evangelische Kirche in Heidelberg, Einweihung der neugestalteten Klinikkapelle
im Krankenhaus Salem: Stationenkonzept ermöglicht individuelle Zugänge zu Kir‐
che, Glaube und Gott, https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachri
cht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-s
tationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?arc
hiv=1&cb-id=206299 (Zugriff: 20.9.2023).

Freise, Josef / Mouhanad Khorchide (Hg.), Interreligiosität und Interkulturalität.
Herausforderungen für Bildung, Seelsorge und Soziale Arbeit im christlich-musli‐
mischen Kontext, Studien zum interreligiösen Dialog 10, Münster / New York /
München / Berlin 2011.

Funk, Christine, Wozu sind Kirchengemeinden da? Migration und Kirchen vor Ort,
Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 33–37.

Gerhardt, Volker, Glaube als Einstellung zum Wissen, Tà Katoptrizómena. Das
Magazin für Kunst / Kultur / Theologie / Ästhetik 16 (90/2014).

Gerhardt, Volker, Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche, München 42017.
Graf, Friedrich Wilhelm, Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen

Kultur, München 2004.
Gronemeyer, Reimer: Himmel, der (lat. caelum). Sehnsucht nach einem verlorenen

Ort, München 2012.
Haas, Hans-Stephan / Karen Haubenreisser, „Die Lösung liegt im Quartier“. Inno‐

vative Sozialraumorientierung aus Praxisperspektive, in: Eurich, Johannes / Mar‐
kus Glatz-Schmallegger (Hg.), Soziale Dienste entwickeln. Innovative Ansätze
in Diakonie und Caritas. Ein Studien- und Arbeitsbuch, VDWI 59, Leipzig 2019,
397–427.

Herrmann, Volker / Ralf Hoburg / Ralf Evers / Renate Zitt (Hg.), Theologie
und Soziale Wirklichkeit. Grundbegriffe, Theologie und Soziale Wirklichkeit. Studi‐
um – Lehre – Praxis, Stuttgart 2011.

Hoburg, Ralf (Hg.), Theologie der helfenden Berufe, Stuttgart 2008.
IFAK e.V. – Verein für multikulturelle Kinder- u. Jugendhilfe – Migrations‐

arbeit, Q1. Eins im Quartier. Haus für Kultur, Religion und Soziales, https://q1-boch
um.de/ (Zugriff: 26.9.2023).

Keller, Sonja / Antje Roggenkamp (Hg.), Die materielle Kultur der Religion. In‐
terdisziplinäre Perspektiven auf Objekte religiöser Bildung und Praxis, rerum reli‐
gionum. Arbeiten zur Religionskultur 12, Bielefeld 2023.

Soziale Dienstleister und ihr Bezug zur Spiritualität

305

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://q1-bochum.de
https://q1-bochum.de
https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://kita.zentrumbildung-ekhn.de/fileadmin/content/kita/6Service/Broschueren/Arbeitshilfe_Religionen_in_der_Kita_2012.pdf
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://ekihd.de/ueber-uns/presse/pressearchiv/detail/nachricht/id/21794-einweihung-der-neugestalteten-klinikkapelle-im-krankenhaus-salem-stationenkonzept-ermoeglicht-individuelle-zugaenge-zu-kirche-glaube-und-gott/?archiv=1&cb-id=206299
https://q1-bochum.de
https://q1-bochum.de


Knott, Kim / Volkhard Krech / Birgit Meyer, Iconic Religion in Urban Space. The
Journal of Objects, Art and Belief, Material Religion 12 (2/2016), 123–136.

Körs, Anna, Kirchenumnutzungen aus soziologischer Sicht. Wenn eine Kirche zur
Moschee wird und weshalb dies ein gesellschaftlicher Gewinn sein kann, KuKi 78
(4/2015), 55–62.

Körs, Anna, Empirische Gemeindeforschung: Stand und Perspektiven, in: Pollack,
Detlef / Volkhard Krech / Olaf Müller / Markus Hero (Hg.), Handbuch
Religionssoziologie, Wiesbaden 2018, 631–655.

Körs, Anna, Stadt und Religionen. Religionspolitik, Religionsgemeinschaften, religiöse
Räume, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 3–6.

Lutz, Ronald, Sinn als Ressource. Religiös-spirituelle Narrative und Ordnungen als
Herausforderung Sozialer Arbeit, in: ders. / Doron Kiesel (Hg.), Sozialarbeit
und Religion. Herausforderungen und Antworten, Grundlagentexte Soziale Berufe,
Weinheim 22022, 14–66.

Merle, Steffen, Mitglieder gewinnen. Eine semiotische Rekonstruktion von re‐
ligiösen Orientierungs- und Bindungsprozessen im Kontext der Evangelischen Kir‐
che, Berlin 2014.

Nauerth, Matthias / Kathrin Hahn / Michael Tüllmann / Sylke Kösterke
(Hg.), Religionssensibilität in der Sozialen Arbeit. Positionen, Theorien, Praxisfelder,
Stuttgart 2017.

Plum, Robert / Albert Gerhards, Stadt und Religion: Ansätze zu einer Theologie
des Wohnens, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 7–10.

Potz, Petra, Koproduktion von Gemeinwohl. Was können Kirche und Wohl‐
fahrtsverband beitragen?, Forum Wohnen und Stadtentwicklung (1/2021), 19–23.

Schmitz-Veltin, Ansgar, Religiöse Vielfalt in einer wachsenden Stadt – Kirche und
Religion in Stuttgart im Zeitverlauf, Statistik und Informationsmanagement. Monats‐
hefte 74 (7/2015), 203–217.

Schmuhl, Hans-Walter / Ulrike Winkler (Hg.), Welt in der Welt. Heime für Men‐
schen mit geistiger Behinderung in der Perspektive der Disability History, Behinde‐
rung – Theologie – Kirche. Beiträge zu diakonisch-caritativen Disability Studies 6,
Stuttgart 2013.

Schuppert, Gunnar Folke, Governance of Diversity. Zum Umgang mit kultureller
und religiöser Pluralität in säkularen Gesellschaften, Religion und Moderne 10,
Frankfurt a.M. / New York 2017.

Telbizova-Sack, Jordanka (Hg.), Kultur- und religionssensible Wohlfahrts‐
pflege. Herausforderungen und zivilgesellschaftliche Perspektiven in der Ein‐
wanderungsgesellschaft, LoPr 92/2020, Rehburg-Loccum 2022.

Watzlawick, Paul / Janet H. Beavin / Don D. Jackson, Menschliche Kom‐
munikation. Formen, Störungen, Paradoxien, Bern 112007.

Wegner, Daniel, Kooperationen zwischen Diakonie und Kirche. Theologische As‐
pekte und Praxisanalysen zur Gemeinwesendiakonie, VDWI 68, Diss. Universität
Heidelberg, Stuttgart 2023.

Zarnow, Christopher / Birgit Klostermeier / Rüdiger Sachau (Hg.), Religion in
der Stadt. Räumliche Konfigurationen und theologische Deutungen, Berlin 2018.

Johannes Eurich

306

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291 - am 23.01.2026, 18:07:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748948469-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Spiritualität, Transzendenz und Sinn in der Sozialen Arbeit vor Ort
	2. Beitrag von Caritas und Diakonie zum interreligiösen Miteinander im Sozialraum
	3. Gestaltung öffentlicher Räume
	4. Ausblick

