2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

[Flar from following a single, linear path,
the journey to establishing trauma as
part of the regime of truth emerges as
an uncertain, ambiguous process, full of
contradictions that say much more about
moral and political stakes than they do
about clinical and diagnostic issues.

Jedes Projekt ist eine journey und die vorliegende Arbeit ist keine Ausnahme. Wenn
ich jetzt an den Anfang dieser Forschung denke und ihn mit dem vorliegenden Text
vergleiche, scheint dieser Vergleich eigentlich unméglich. Als ich dieses Kapitel
schreiben wollte, las ich mein urspriingliches Forschungsvorhaben, das ich einst
fiir die Bewerbung auf ein DAAD-Stipendium geschrieben hatte. Die Unterschiede
waren bedeutend, jedoch nicht schockierend, wenn ich an den Verlauf und die
Entwicklung meiner Forschung im Laufe der Zeit dachte. In Farsi sagt man: »Wenn
du ein Apfel in die Luft wirfst, dreht er Tausende Runden, bevor er wieder in deiner
Hand landet.« Der hochgeworfene Apfel landet in der Hand in Form eines Apfels,
aber er ist nicht mehr derselbe Apfel wie vor dem Wurf. Dieser Spruch weist nicht
nur darauf hin, dass der Apfel vor dem Wurf ein anderer ist als der nach dem
Waurf, sondern er betont auch die »Rundex, die der Apfel gemacht hat, bis er seine
endgiiltige Form annimmt. Was fiir den Apfel gilt, gilt auch fiir diese Arbeit. Dieses
Kapitel ist den »Runden« dieses Projekts gewidmet, die es im Laufe der Zeit gedreht
hat, bis es die Form des vorliegenden Textes angenommen hat. Insofern scheinen
auch die von diesem Projekt gedrehten »Runden« bedeutungsvoll und informativ,
um das Verschwinden des Begriffs »Trauma« aus dem Titel der Arbeit und ebenfalls
die hinterlassenen Spuren von Trauma in dieser Arbeit besser nachvollziehen zu
konnen.

Urspriinglich fokussierte das Exposé dieser Arbeit auf die Trauma-Narrative
und die Bewiltigungsstrategien, die iranische Gefliichtete durch ihre Flucht-
erfahrung entwickelten, damit sie ihr Leben in Deutschland aufbauen kénnen.

1 Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma, 223.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Die Begriffe »Trauma« und »Trauma-Narrative«, wie ich sie damals im Exposé
formulierte, waren in vielerlei Hinsicht problematisch. Das Problem mit diesen
Formulierungen war nicht nur »Trauma« an sich, sondern auch die Zusammen-
setzung von »Narrative« und »Trauma«. Methodologisch gesehen erfordert die
Nennung von »Trauma-Narrativen« im Titel der Arbeit eine Suche nach Narrativen,
die traumatisch sind. Anders formuliert, wird angenommen, dass »Trauma« auf
eine Art und Weise mit den Narrativen der iranischen Gefliichteten in Deutschland
verkniipft ist. Ich argumentiere keineswegs, dass die Fluchtnarrative der irani-
schen Gefliichteten nichts mit Trauma zu tun haben oder iranische Gefliichtete in
Deutschland keine traumatischen Erfahrungen beziiglich ihrer Flucht erleben oder
gar, dass Trauma nicht existiert und die Menschen nicht unter Traumatisierung
leiden. Ich argumentiere hingegen erstens, dass Trauma, sowohl als Begriff als auch
als Diskurs, das Feld dieser Forschung beeinflusst und neue Affekte und Emotionen
ins Feld und diese zum Zirkulieren bringt, die das Feld wiederum verindern und
modifizieren konnen. Zweitens argumentiere ich, dass »Trauma« als Hauptbegriff
in dieser Untersuchung zu einer ausschlieffenden Perspektive auf Fluchterfah-
rungen fithren konnte, in der einerseits die Narrative der Freude zugunsten des
Leidens ausgeschlossen und anderseits die kulturellen und sozialen Prozesse auf
individuelles Trauma und Leid reduziert werden kénnten.

Wahrend der Feldforschung erfuhr ich, dass weder Erfahrung (oder in diesem
Fall Fluchterfahrung) noch die Narrative der Menschen auf den Begriff der Trauma-
Narrative reduzierbar sind. Es gibt offenbar Trauma-Narrative. Es gibt aber auch
Narrative der Freude, des Widerstandes und der Agency, die fiir ein ethnografisches
Verstehen der Fluchterfahrung bedeutsam scheinen. Angesichts meiner eigenen Er-
fahrungen wihrend der Feldforschung sowie der im Feld gesammelten Daten be-
merkte ich einen grofRen Teil des Problems im Begriff »Traumax selbst.

Trauma

Psychische Krankheiten im Allgemeinen sowie trauma- und belastungsbezogene
Stérungen im Besonderen standen am Anfang im Zentrum dieser Arbeit. Nicht nur,
weil sie als Begriffe nicht mehr auf die Bereiche der Psychologie, Psychoanalyse und
Psychiatrie allein eingegrenzt sind und sich immer wieder auf andere Disziplinen
und Bereiche, ob akademisch oder nicht, als eines der haufigsten und aktuellsten
Objekte der Wissensproduktion ausbreiten und etablieren; wie Bistoen formuliert:
»[N]o genre or discipline ~owns< trauma as a problem or can provide definitive boun-
daries for it.«* Und auch nicht allein, weil sie einen umfassenden Bereich vom All-
tagsleben der Menschen bis hin zu politischen, 6konomischen und sozialen Gebie-

2 Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD, vi, zitiert nach LaCapra, 2001.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

ten beeinflussen und von diesen beeinflusst werden; sondern auch, weil sie und be-
sonders Traumata, wie Didier Fassin und Richard Rechtman beschreiben, in unse-
rer intellektuellen und emotionalen Welt »deeply entrenched«® sind. Unter diesem
»Zutiefst-verwurzelt-Sein« verstehe ich, dass Trauma als Begriff unberithrbar und
selbstverstindlich erscheint. Das heif3t, dass Trauma diskursive Riume anbietet, in
dem die Akteur:innen interagieren; es stellt dafiir eine besondere Sprache bereit,
die spezielle Machtverhiltnisse verursacht. Diese diskursiven Riume produzieren
neue Subjektivititen und neue Wahrheiten; das, was Foucault »Regime der Wahr-
heit« nennt. Traumatische Erfahrungen verursachen vor allem konkrete psychische
Stérungen, unter denen man leidet. Diesbeziiglich kann bemerkt werden, wie viel-
seitig und umfassend das Konzept Trauma ist und wie schwierig es sein kann, dar-
iiber zu reden. Es handelt sich dabei um eine Gratwanderung: Man kann nicht eine
Seite von Trauma in Betracht ziehen, ohne den Blick auf die andere Seite zu werfen.
Urspriinglich bezieht sich Trauma auf eine Wunde; zunichst eine physische,
und ab Ende des neunzehnten Jahrhunderts auf eine psychische Wunde.* Eine
Wunde, die die Gegenwart des Individuums oder des Kollektivs mit dessen Ver-
gangenheit durch ein traumatisches Ereignis und in das Gedichtnis verbindet.
Diese Verbindung wird durch den Aufruf der Vergangenheit bis in die Gegenwart
gehalten. Bistoen zufolge kann Trauma in der Psychologie so definiert werden:

»Trauma is what happens to a person’s psychological functioning when he or she
is confronted with something that defies his or her ability to grasp. In cognitive
psychology this is seen as a failure to sprocess< a certain type of data related to
the traumatic event. Subsequently, this unprocessed material is thought to inces-
santly haunt the psychic system, disrupting its normal functioning and inciting a
cascade of maladaptive sequelae, in a repeatedly thwarted attempt to finally con-
clude this obstructed mental processing.«’

Fast alle Definitionen von Trauma betonen zwei bestimmte Eigenschaften und Be-
dingungen, um so die Einzigartigkeit traumabezogener Stérungen im Vergleich zu
anderen wie Depressionen oder Stressstorungen zu rechtfertigen. Notwendige Be-
dingung eines Traumas ist ein traumatisches Ereignis, dessen Erleben den betrof-
fenen Menschen traumatisiert. Die Anerkennung dieses Ereignisses bleibt trotz der
unterschiedlichen Definitionsversuche immer noch unklar. Im Diagnostischen und
Statistischen Manual Psychischer Stérungen DSM-s gibt es eine Liste, die eine gro-
Re Bandbreite von Ereignissen von Kriegserfahrungen bis Natur- oder durch Men-

3 Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma, xi.
4 »Trauma | Origin and Meaning of Trauma by Online Etymology Dictionary«.
5 Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD, 2.

- am14.02.2026, 06:40:17.

43


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

schen verursachte Katastrophen und schwere Verkehrsunfille umfasst.® In dieser
Liste wird erwdhnt, dass »erlebte traumatische Ereignisse [...] aber nicht auf diese
begrenzt sind«’. Das heif3t, es gibt keine exakten und beschrinkten Kriterien oder
Listen, mit denen man traumatische Ereignisse von nicht traumatischen Ereignis-
sen exakt unterscheiden kann.

Esist wichtig, Trauma und Posttraumatische Belastungsstérung (PTBS®) zu un-
terscheiden. PTBS ist eine Stérung, deren Diagnose auf eine klare Verbindung zwi-
schen einem precipitating Stressor (traumatisches Ereignis) und resulting Symptome
basiert.” Das heifdt, wenn ein traumatisches Ereignis Symptome hervorruft, dann
ist es PTBS. Nach Rosen und Lilienfeld lisst sich sagen, dass PTBS, die bekanntes-
te und hiufigste trauma- und belastungsbezogene Storung, auf einer sogenannten
»core assumption« basiert:

6 Trauma- und belastungsbezogene Stérungen werden im Diagnostischen und Statistischen
Manual Psychischer Stérungen DSM-5 wie folgt definiert: »Direkt erlebte traumatische Er-
eignisse (in Kriterium A aufgefiithrt) umfassen folgende Erlebnisse, sind aber nicht auf diese
begrenzt: Kriegserfahrungen als Soldat oder Zivilist, drohender oder tatsichlicher kérperli-
cher Ubergriff (z.B. korperlicher Angriff, Raubiiberfall, Uberfall auf der Strae, kérperliche
Misshandlung in der Kindheit), drohende oder tatsachliche sexuelle Gewalt (z.B. erzwun-
gener Geschlechtsverkehr, durch Alkohol/Drogenkonsum geférderter Geschlechtsverkehr,
missbrauchliche Sexualkontakte, sexueller Missbrauch ohne Kérperkontakt, Zwangsprosti-
tution), Entfiihrung, Geiselnahme, Terroranschlag, Folterung, Kriegsgefangenschaft, Natur-
oder durch Menschen verursachte Katastrophen und schwere Verkehrsunfille. Bei Kindern
gehoren zu den sexuellen Gewalterfahrungen auch Erfahrungen ohne direkte kérperliche
Gewalt oder Verletzungen, die aber dem Entwicklungsstand unangemessen sind. Eine le-
bensbedrohliche Erkrankung oder stark einschrinkende medizinische Beschwerden stellen
nicht notwendigerweise traumatische Ereignisse dar. Medizinische Vorfille, die die Kriteri-
en eines traumatischen Ereignisses erfiillen, beinhalten plétzlich auftretende katastrophale
Ereignisse (z.B. Aufwachen wiahrend einer Operation, anaphylaktischer Schock). Bei einer an-
deren Person beobachtete Ereignisse umfassen, ohne auf diese begrenzt zu sein: drohende
oder ernsthafte Verletzung, unnatirliche Todesfille, gewaltsamer korperlicher oder sexuel-
ler Missbrauch, hdusliche Gewalt, Unfall, Krieg oder Naturkatastrophe oder ein schwerwie-
gender medizinischer Notfall bei einem eigenen Kind (z.B. eine lebensbedrohliche Blutung).
Ereignisse, die bei anderen Menschen auftraten und von denen man erfahren hat, sind auf Er-
eignisse beschrankt, die nahe Verwandte und enge Freunde sowie gewaltsame Erfahrungen
und Unfille betreffen (z.B. stellt ein natirlicher Tod kein traumatisches Ereignis dar). Der-
artige Ereignisse umfassen: gewaltsame personliche Angriffe, Selbsttétung, schwere Unfille
und Verletzungen. Die Stérung kann besonders schwer oder langandauernd sein, wenn sie
vorsatzlich durch andere Menschen verursacht wurde (z.B. Folter, sexuelle Gewalt).« Falkai
und American Psychiatric Association, Diagnostisches und statistisches Manual psychischer
Storungen DSM-5, 373f.

7 Ebd.

8 Auf Englisch: Posttraumatic stress disorder (PTSD)

9 Vgl. Rosen und Lilienfeld, »Posttraumatic Stress Disorder«.

- am14.02.2026, 06:40:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

»Since its inception, PTSD has rested on a core assumption: namely, thata distinct
class of events (Criterion A: the sstressor criteriond) is causally linked to a distinct
set of reactions (Criteria B through D: the ssymptom criteria<). The stressor crite-
rion was intended to serve a>gatekeeper<function (Davidson und Foa, 1991), such
that an individual could not receive a PTSD diagnosis without the occurrence of
a traumatic event. In this respect, PTSD differs from virtually all other diagnoses
in the DSM (for example, schizophrenia, major depression, panic disorder) in that
it is not agnostic with respect to etiology (Spitzer, 2001; Wilson, 1993). As a con-
sequence, the PTSD diagnosis assumes a burden of proof not shared by other di-
agnoses: namely, a clear link between a precipitating stressor and resulting signs
and symptoms.«'©

PTBS basiert somit auf unklaren Annahmen und sogenannten »gatekeepers«, was
PTBS von anderen psychischen Stérungen unterscheidet. Interessanterweise ha-
ben Rosen und Lilienfeld in dieser Studie festgestellt, dass es an iiberzeugender
und konsistenter empirischer Unterstiitzung fiir alle Kernannahmen und hypothe-
tischen Mechanismen der PTBS mangelt." Bei PTBS wird stets die Universalitit,
Zeitlosigkeit (die Menschen in Vergangenheit haben wahrscheinlich auch PTBS er-
lebt und wussten in vielen Fillen nicht, dass es PTBS ist) und auch die Einzigar-
tigkeit der traumatischen Stérungen (Unterschiede zu den anderen Depressionen
und Stressstorungen) betont. Die Formulierung der PTBS basiert auf Daten, die von
Menschen im globalen Norden erhoben wurden, und galt, meistens in psychologi-
schen Kontexten, fiir alle Menschen unabhingig von Herkunft und Kultur. Um die-
ses Problem beheben zu kénnen, wurde ein kleiner Teil zu PTBS im DSM-IV hinzu-
gefuigt, der »Kulturelle Besonderheiten« heifit. Trotz dieses Teils bleibt diese Verall-
gemeinerung problematisch:

»In the case of PTSD, the underlying presuppositions stimulate an emphasis on
the individual; a preoccupation with immaterial recovery; an inability to take the
context into account; a technical approach that misses the ethical dimensions of
trauma recovery; and a depoliticization that serves the status quo of a given polit-
ical and/or economical reality. It is precisely because PTSD purportedly describes
a reality that transcends particular contexts and cultural determinations, that is,
because of its avowed universality and neutrality, that it is able to serve as a dis-
empowering political instrument. Academic knowledge thereby legitimates a se-
ries of interventions, which despite claims to the contrary, can never be politically
neutral«'?,

10  Ebd., 839.
11 Vgl. Rosen und Lilienfeld, »Posttraumatic Stress Disorder«.
12 Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD, 32f.

- am14.02.2026, 06:40:17.

45


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Einige Studien haben gezeigt, dass der biomedizinische Ansatz zu den psychischen
Krankheiten nicht von den politischen Dimensionen der Trauma-Interventionen,
beispielsweise der psychotherapeutischen Praxis und Humanitiren Interventionen
etc. getrennt werden kann.” So sieht beispielsweise die kognitive Perspektive in der
Psychologie die menschliche Psyche mit folgender Annahme: Das Individuum sieht
die Welt in Form von normalen und logischen Ereignissen, die miteinander verbun-
den sind. Das Gehirn verarbeitet diese (normalen und gewéhnlichen) Ereignisse.
Wenn das Individuum mit einem traumatischen (schockierenden, ungewéhnlichen
und destruktiven) Ereignis konfrontiert ist, kann es nicht mit dem Gehirn verarbei-
tet werden. Man erlebt das Ereignis im Gedichtnis wieder, damit das Gehirn einen
Weg der Verarbeitung finden kann. Dieser Prozess wird immer wieder wiederhol,
bis das Ereignis komplett verarbeitet ist und das Individuum die Welt wieder >lo-
gisch« findet." Diese kognitive Perspektive auf Trauma reduziert den sozialen, kul-
turellen und politischen Kontext und damit auch die Geschichte der Entstehung des
Begriffs »Trauma« auf den Umgang des Gehirns mit der Darstellung des Ereignis-
ses im Gedichtnis. Diese Reduzierung verdeckt nicht nur die soziokulturellen und
auch politischen Dimensionen von Trauma und PTBS, sondern nimmt zudem an,
dass die (menschliche) Erinnerung kohirent ist, oder zumindest, dass die im Ge-
dichtnis gespeicherten Ereignisse vom Gehirn als kohirent und kontinuierlich ver-
arbeitet werden.

Kritische Studien™ behaupten, dass solche Annahmen angesichts der Geschich-
te und des Kontexts der Entstehung und Invention von PTBS ethisch problematisch
sein und beispielsweise neue Politik-, Wahrheits- und Wissensproduktion sowie
neue Machtverhiltnisse produzieren oder, wie bereits erwihnt, als Mittel zur
Entpolitisierung verwendet werden kénnen. Diese Studien argumentieren, dass
das Feld des Traumas insofern breit und weitgehend ist, als dass einerseits zahl-
reiche Ereignisse als traumatisch und traumatisierend definiert werden konnen
und andererseits eine grofe Gruppe von Individuen und Kollektiven als trauma-
tisiert bezeichnet werden kann. Zu dieser Gruppe gehoren nicht nur Opfer von
Gewalt, Genozid und Verfolgung, sondern auch die Zeug:innen solcher Ereignisse
und sogar die Titer:innen selbst. Dieses weitgehende Feld stellt nicht nur das
traumatisierte Opfer in dem Sinne ins Zentrum, dass jede:r jederzeit traumatisiert
werden kann, womit es die Tter:innen an den Rand befordert, sondern es ignoriert

13 Vgl. Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD; Fassin, Humanitarian Reason; Fassin
und Rechtman, The Empire of Trauma; Rechtman, »The Rebirth of PTSD«.

14 Vgl. Ehlers und Clark, »A Cognitive Model of Posttraumatic Stress Disorder«.

15 Vgl. Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma; Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond
PTSD; Rosen und Lilienfeld, »Posttraumatic Stress Disorder«; Behrouzan, »Ruptures and Their
Afterlife«; Becker, Die Erfindung des Traumas.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

auch die Tatsache, »that the social agents are not passive recipients of the label
straumatized«®.

Ein wichtiger Aspekt des Begriffs und auch des Diskurses zu Trauma ist das La-
bel »traumatisiert«. Auf der einen Seite kann dieses Label zur Stigmatisierung der
betroffenen Individuen oder der betroffenen Gruppe von Menschen fithren. Wird
zum Beispiel eine Gruppe von Menschen als »traumatisiert« bezeichnet, wird zu-
meist gleichzeitig behauptet, dass die der Gruppe zugehorigen Personen psycholo-
gisch »behandelt« werden miissen, nur, weil sie dieser Gruppe zugehorig sind. Die-
se Behauptung rechtfertigt die massive Férderung psychologischer Hilfen in den
Regionen, in denen Krieg herrscht und Naturkatastrophen geschehen sind. Hier
geht der globale Humanitarismus mit Trauma als Diskurs Hand in Hand. Trauma,
so Fassin und Rechtman, ist die neue Sprache des Ereignisses. Das heif3t, dieser
Diskurs bietet eine besondere Sprache, mit der man das »Einschreiben des Ereig-
nisses ins Gedichtnis« erkliren, verstehen und theoretisieren kann. Das Problem
liegt jedoch nicht in dieser Sprache selbst, sondern in den Konsequenzen ihrer Ver-
wendung. Eine gemeinsame Sprache des Ereignisses macht die Unterschiede zwi-
schen verschiedenen Ereignissen und deren Opfern unsichtbar, da tiber die Opfer
von Krieg, Folter, Verfolgung etc. gleich und mit der gleichen Sprache gesprochen
wird; das heifdt mit der gleichen Terminologie und den gleichen Argumenten und
Behauptungen.”

Aufder anderen Seite bietet das Label »traumatisiert« besondere Rechte fir die-
jenigen, die dieses Label tragen; von einem Recht auf care und Behandlung bis zu
einem Recht auf Aufenthalt unter dem Banner der Menschenrechte. Diese Rech-
te verindern zum einen die soziokulturellen und politischen Prozesse in einer Ge-
sellschaft und kénnen eine neue Moral herstellen, die bestimmt und legitimiert,
wer Schutz bekommt und wer nicht, wer bleiben darf und wer abgeschoben wer-
den muss. Zum anderen produzieren diese Rechte neue Subjekte, die in gewisser
Weise mit diesen Rechten verbunden sind.

Dem pathologischem Trauma-Diskurs entkommen

Im Sommer 2017 war ich auf einer Geburtstagsparty eines Freundes von mir. Wih-
rend laute Musik lief und die Tanzfliche voller motivierter Tinzer:innen war, wurde
ich iiber das Thema meiner Doktorarbeit befragt.

»Bist du Doktorand an der Uni? Woriiber forschst du?«, fragte Mark, der Freund
einer Freundin, den sie mir gerade vorgestellt hatte.

16 Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma, xi.
17 Vgl.ebd., 19.

- am14.02.2026, 06:40:17.

47


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Ich erzihlte ein bisschen iiber das Thema mit einem Getrink in der Hand und
dem Blick halb auf der Tanzfliche. Als ich das magische Wort »Trauma« neben dem
Wort »Gefliichtete« erwihnte, merkte ich, dass sein Interesse geweckt wurde.

»Dieses Thema ist sehr wichtig. Ich freue mich, dass du dariiber forschst, sagte
er und fing an, mir tiber die Gefliichteten zu erzihlen, mit denen er in der Firma in
Kontakt war. »Die meisten kommen aus dem Irak und sie sind, glaube ich, trauma-
tisiert, fiigte er hinzu.

Das war nicht das erste Mal, dass ich solche Kommentare zum Thema meiner
Doktorarbeit bekam, nachdem ich das Wort »Trauma« zusammen mit dem Wort
»Gefliichtete« erwihnte. Die Aufmerksambkeit, die eine Abschlussarbeit bekommt,
wenn sie »Trauma« im Titel stehen hat, ist nicht zufillig. Das hat mit Trauma als ei-
nem Diskurs sowie einem wichtigen Baustein dieses Diskurses zu tun: nimlich mit
dem suffering body. Mit der Anerkennung des suffering Body produziert der Trauma-
Diskurs nicht nur eine neue Moral, sondern das Wort »Trauma« wurde im Verlauf
der Zeit von dieser neuen Moral durchdrungen. Miriam Ticktin formuliert es so:

»The imagined suffering body is a victim without a perpetrator — a sufferer, pure
and simple, caughtin a moment of urgent need. No one is responsible for her suf-
fering; those who act to save her do so from the goodness of their hearts, out of
moral obligation.«'®

Ticktin argumentiert, dass die Regimes of care diesen moralisch legitimierten suffering
body produzieren und beschiitzen." Regimes of care versteht sie vor allem als »part of
the transnational circulation of capital and labor, linking the political economy of
immigration to the political economy of humanitarian emergencies«*.

In diesem Zitat kann man sich auf zwei wichtige Punkte fokussieren. Erstens,
wie Fassin auch erwihnt,” wird suffering body als die Wahrheit reversiert. Das heifit,
der suffering body, der vor einem Jahrhundert noch als schwach, unlauter, méglicher-
weise als Heuchler oder Profitjiger bezeichnet wurde,”* wurde nach ein paar Jahr-

18  Ticktin, Casualties of care, 11.

19 Vgl ebd., 16.

20 Ebd.,10.

21 Vgl. Fassin, Humanitarian Reason.

22 Didier Fassin argumentiert, dass vor der Entstehung des Begriffs »Trauma« vermutlich die
Soldaten im Ersten Weltkrieg die traumatisierte Gruppe mit weitgehend gleichen Sympto-
men wie Angstzustanden, Schlafstorungen etc. waren, deren Erfahrungen zu der Entstehung
des Begriffs »Trauma«fiihrte. Diese Gruppe zeigte signifikante Symptome, welche dazu fiihr-
ten, dass sie nicht mehr in der Lage waren, am Kriegsgeschehen teilzunehmen. Folglich wur-
den sie als schwach oder feige stigmatisiert. Die Entstehung des Begriffs »Trauma« fiihrte je-
doch dazu, dass diese Position des Opfers reversiert werden konnte, in dem Sinne, dass das
Opferim Mittelpunkt steht. Diese Reversion produzierte eine neue Moral, die auf den Schutz
des Opfers konzentriert ist.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

zehnten zu »the very embodiment of common humanity« umgekehrt. Dabei wurden
die gegenwirtige Moral, basierend auf dem Schutz des Opfers, die traumatischen
Ereignisse wie auch die Moralokonomie produziert und umgestaltet. Zweitens wur-
de der:die Titer:in in diesem Prozess von Verantwortung befreit. Er:sie kann selbst
auch Opfer sein. Anders gesagt ist das Opfer im Verlauf der Zeit entpolitisiert wor-
den.

Dieser Prozess der »Umkehrung der Wahrheit« und der »Entpolitisierung des
Opfers« kann erkliren, warum mein Thema eine so grof3e Bedeutung erlangt, wenn
es »Trauma« und »Gefliichtete« zusammenbringt. Bei solchen Zusammenstellun-
gen werden einerseits Gefliichtete als Opfer dargestellt, die vor traumatischen Er-
eignissen fliichten. Die Korper von Gefliichteten werden als suffering bodies bezeich-
net, die gerettet werden sollen, und diejenigen, die versuchen, sie zu retten, werden
als moralisch bezeichnet, wihrend die Studien, die suffering bodies untersuchen, als
»sehr wichtig« benannt werden.

Solche Kommentare zum Thema meiner Abschlussarbeit brachten mich dazu zu
fragen, wie man diesem Diskurs entkommen und trotzdem »Trauma« als Hauptbe-
grift der Arbeit beibehalten kann. War das iiberhaupt méglich?

In ihrem Buch An Archive of Feelings: Trauma, Sexuality, and Lesbian Public Cultures
verfolgt die kanadische Queer-Theoretikerin Ann Cvetkovich Trauma-Narrative,
die von 6ffentlichen und verallgemeinernden Trauma-Diskursen (wie die Narrative
iiber Krieg und Genozide) ausgegrenzt worden sind. Diese sind meistens Nar-
rative des alltiglichen Leids queerer Menschen, die vom Trauma-Diskurs in der
heteronormativen Gesellschaft ausgeklammert und unsichtbar gemacht werden.
Cvetkovich fokussiert von daher auf diese »unsichtbaren Narrative«**, um dem
pathologisierenden Trauma entkommen zu kénnen und einen Weg jenseits des
medizinischen Diskurses von Trauma und PTBS zu finden und somit Trauma
im Alltag queerer Menschen analysieren zu kénnen. Cvetkovich behauptet, dass
man auf diese Weise viel von alltiglichen Trauma-Narrativen tiber die »formation
of public culture« lernen kann. Sie erinnert uns damit daran, dass die klinische
Perspektive auf Trauma nicht das einzige »model for responding to trauma« ist und
dass »[t]rauma cultures are actually doing the work of therapy«.*

Im Gegensatz zur Unsichtbarkeit der Trauma-Narrative, mit der Cvetkovich
sich in ihrem Feld beschiftigt, bin ich einer Uber-Sichtbarkeit oder einem Uber-
Sichtbarmachen rund um Trauma-Narrative der Gefliichteten in meinem Feld be-
gegnet. Die Darstellung der Gefliichteten als traumatisierte Menge und die Bilder
der grenziiberschreitenden Gefliichteten auf den Schlauchbooten im Mittelmeer,

23 Cvetkovich argumentiert, dass diese »unsichtbaren Trauma-Narrative« im Vergleich zu Nar-
rativen von Krieg und Genoziden nicht zur Betrachtung stehen. Mit »unsichtbaren Trauma-
Narrativen« meint sie die alltdglichen Erfahrungen.

24  Cvetkovich, An Archive of Feelings, 10.

- am14.02.2026, 06:40:17.

49


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

die in den offiziellen und sozialen Medien zirkulierten und noch zirkulieren, bildet
einen ganz anderen Kontext als der von Cvetkovich, in dem die Trauma-Narrative
unsichtbar gehalten werden. Diese Art und Weise der Darstellung von Trauma-
Narrativen im Kontext von Flucht macht es schwierig, dem Trauma-Diskurs sowie
dem pathologisierenden Trauma im medizinischen Trauma-Diskurs entkommen
zu kénnen.

Im Gegensatz zum Problem der Individualisierung im pathologisierenden
Trauma-Diskurs lisst sich, so argumentiere ich, im Kontext von Flucht und Mi-
gration eine kollektivierende Darstellung von Trauma-Narrativen von bestimmten
Gruppen von Menschen feststellen, die ich als »Kollektivierung der Trauma-Nar-
rative« als Prozess der Verallgemeinerung und Viktimisierung der Gefliichteten
durch die Narrative des Traumas bezeichnen wiirde.

Diese »Kollektivierung der Trauma-Narrative«, die eventuell mit einer Recht-
fertigung der humanitiren Grundlagen der Asylprozesse Hand in Hand gehen, ver-
bergen die Dynamiken der Alltagsleben und auch die Strategien, die Menschen ent-
wickeln, um mit den unterschiedlichen Situationen in ihren Fluchterfahrungen umzu-
gehen. Diese Dynamiken und Strategien stehen von Anfang an im Zentrum dieses
Projektes.

Die »Kollektivierung der Trauma-Narrative« ist eng mit dem psychologischen
Verstindnis von Trauma verbunden. Die Behandlungsprozesse des psychologischen
Traumas (PTBS), wie Diagnostik und Therapie, sind ein grofRer Teil der Definitio-
nen (beispielsweise von traumatisierten Gefliichteten, Opfern etc.) und auch von
Policy-Making und Funding in Bezug auf Trauma und Trauma-Storungen. Das Auf-
treten von Netzwerken, die sich mit Trauma im Kontext von Flucht und Migration
beschiftigen, und die normalerweise die Worte »traumatisierte Fliichtlinge«im Na-
men tragen, bezeugt ebenfalls, wie stark das Feld des Traumas von psychologischen
Grundlagen und auch von Methodologien, die auf Diagnose und Therapie basieren,
dominiert ist. In diesem Feld werden die Ereignisse und Menschen (Patient:innen)
von anerkannten und autorisierten Psycholog:innen als »traumatisch« und »trau-
matisiert« bezeichnet. Damit gehen allerdings die oben genannten Dynamiken des
Alltagslebens und die von Menschen entwickelten Bewiltigungsstrategien in fach-
bezogenen und auch pathologischen Prozessen verloren.

Die »Kollektivierung der Trauma-Narrative«hat ebenfalls ein methodologisches
Problem fiir dieses Projekt hervorgerufen. Bin ich als Forscher qualifiziert genug,
um beurteilen zu kénnen, wer traumatisiert ist und wer nicht? Die Antwort auf die-
se Frage lautet eindeutig »Nein«. Kénnen die Betroffenen selbst einschitzen, ob sie
traumatisiert sind oder nicht? Ich habe sie das gefragt: Keine einzige Person, mit
der ich wegen dieser Arbeit ins Gesprich kam, bezeichnete sich als traumatisiert.
Alle aber redeten sie oft von drastischen Erfahrungen, die sie wihrend der Flucht

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

und in der Zeit danach erlebt hatten. So besuchten sie meistens eine Therapie, weil
sie beispielsweise dachten, dass das ihren Asylprozess erleichtern wiirde.>

Aus den bisher genannten Griinden stand folgende Frage von Anfang an im Zen-
trum dieser Arbeit: Ist Trauma ein passender analytischer Begriff fiir diese Untersu-
chung? Ist es iberhaupt méglich, dem pathologisierenden Trauma-Diskurs auf der
analytischen Ebene trotz der »Kollektivierung der Trauma-Narrative« im Kontext
dieser Arbeit entkommen zu kénnen?

Alltagsbriiche

Wahrend Cvetkovich die »public culture« als Ausgangspunkt fiir ihre Untersuchung
zu Trauma-Narrativen annimmt, um die Trauma-Narrative der Unsichtbaren ana-
lysieren zu konnen, fokussiert dieses Projekt auf das Alltagsleben der iranischen Ge-
fliichteten. Wie Cvetkovich erwihnt, fokussiert der dominante Trauma-Diskurs auf
drastische und katastrophale Ereignisse, die von diesem als »traumatisch« bezeich-
net werden, und der damit die Alltagserfahrungen®® vieler Menschen ausschliefRt.
Jene Erfahrungen, die nicht als Katastrophen kategorisiert werden, brechen mit der
Kontinuitit der Erfahrungen und bleiben somit als Briiche in Erinnerung.
Alltagserfahrungen sind fragmentiert und die Narrative, die von diesen Erfah-
rungen erzihlen, sind ebenfalls briichig.”” Es ist fiir diese Arbeit wichtig, sich mit
diesen zerbrochenen und fragmentierten Teilen des Alltags iranischer Gefliichte-
ter zu beschiftigen, um verstehen zu kénnen, wie sie ihre »fragmentierten« Leben

25  Dasbedeutetjedoch nicht, dass eine Trauma-Therapie Gefliichteten nicht hilft. Diese Thera-
pieform, trotz ihrer Herausforderungen, hilft zahlreichen Gefliichteten jeden Tag, mit trau-
matischen Erlebnissen umzugehen. Im Kontext dieses Projekts konnte jedoch mehrmals be-
obachtet werden, dass Therapien oft mit dem Ziel einer Erleichterung des Asylprozesses ge-
macht wurden.

26  Damitist nicht gemeint, dass traumatische Erfahrungen nicht im Alltag passieren oder vom
Alltagsleben der Menschen getrenntsind. Selbstverstandlich passierenvielen Menschen die-
se Ereignisse. Krieg, Naturkatastrophen und unterschiedliche Formen von Gewalt sind fir
viele Menschen Teil ihres Alltags. Hier geht es vielmehr darum, dass solche traumatischen
Ereignisse in einem breiteren Kontext gesehen werden konnen, indem auf den Alltag im All-
gemeinen fokussiert wird, anstatt die Ereignisse separat als analytische Inseln und getrennt
von anderen Aspekten des Lebens zu begreifen.

27 Inihrem Buch Textures of the Ordinary formuliert Veena Das den »Alltag« oder »the ordinary«
als etwas, das nicht gegeben ist, sondern immer entdeckt werden muss. Sie betrachtet den
»Alltag«einerseits als den Bereich der Gewohnheiten und Routinen und andererseits als den
Bereich der Potenzialitit und Ambiguitat, gerade weil Menschen ihr Leben im Bereich des
Alltags leben und lebbar machen. In dieser Potenzialitat des Alltags liegt es, dass Alltag als
fragmentiert verstanden werden kann vgl. Das, Textures of the Ordinary.

- am14.02.2026, 06:40:17.

51


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

durch die Alltagsbriiche aufbauen und wie sie inhabit the world.?® Dabei darfjedoch
nicht vergessen werden, dass »while we might treat fragments of the everyday as
fixed wholes, it is important to keep in mind that these wholes contain others and
are constantly changing. In other words, a fragment, like a fractal, contains within
itself a larger whole«*.

An dieser Stelle kommen die riumlichen und zeitlichen Dimensionen von Er-
fahrung ins Spiel. Die Alltagserfahrungen oder Fragmente von Alltagserfahrungen
konnen in einem gréf3eren historischen Kontext situiert werden und sind mit den
Alltagserfahrungen in anderen Riumen verbunden. Im Verlauf dieser Studie konnte
beispielsweise erkannt werden, wie die Erfahrungen der Gefliichteten in Deutsch-
land mit ihren Erfahrungen im Iran verbunden sind und wie die Narrative dieser
Menschen auf diese Verbindungen hinweisen. Zum Beispiel ist die gefiihlte Preka-
ritit, die iranische Gefliichtete hier in Deutschland erleben, mit der gefiihlte Illega-
litat und Prekaritit verbunden, die sie im Iran erleben. Diese Verbindung lasst sich
aufunterschiedlichen Ebenen darstellen. Das gleiche gilt fiir die Narrative von Inte-
gration der Gefliichteten in Deutschland. Was normalerweise mit dem Begriff »In-
tegration« in Deutschland gemeint ist, ist nicht das, was die Gefliichteten erleben.
Wie die Menschen mit diesen Unterschieden umgehen, hingt von den zeitlichen
und riumlichen Dimensionen ihres Alltagslebens ab (vgl. Kapitel 5).

Neben den Fragmentierungen und Briichen sind weitere Eigenschaften des All-
tags dessen Unbestimmtheit, Unklarheit und Verschwommenbheit. Die Forschun-
gen, die auf Alltag mit dem vollen Ausmaf} an kérperlichen und sinnlichen Inter-
aktionen fokussiert sind, distanzieren sich mehr und mehr von den Forschungsfel-
dern, die Jonas Frykman und Nils Gilje als »convergent« bezeichnen.>* Die ange-
sprochene Verschwommenheit des Alltags macht einerseits den Prozess der Feld-
forschung und Analyse komplexer. Andererseits ist es fiir eine ethnografische Stu-
die notwendig, sich mit dieser vagueness zu beschiftigen und dies in der Forschung
widerzuspiegeln. Alltag ist die Raumzeit der Verschwommenheit. In diesen Zustin-
den der Spontanitit im Alltag tauchen die unterschiedlichen Lebenswelten auf.

»[T1he life-world [...] is [...] the ordinary and quite ambiguous everyday life that
people live in. Here life is immediate and sspontaneous< and thus relatively un-
planned — while interpretations and reflections appear afterwards. It is a practi-
cal world. Something that the individual acts in — not to the same degree a theo-
retically reflecting world. It is about the immediate relationships to the environ-
ment.<'

28  Vgl. Ingold, The Perception of the Environment; Ahmed, Queer Phenomenology.

29  Moussawi, »Bad Feelings on Trauma, Nonlinear Time, and Accidental Encounters in sthe
Field«, 94.

30 Vgl. Frykman und Gilje, Being There.

31 Ebd., 36.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

Das (menschliche) Leben als Abfolge von (auflergew6hnlichen) Ereignissen (events)
zu sehen, so wie beispielsweise der Begriff »Trauma« das Leben theoretisiert, hin-
dert daran, die Komplexititen des Alltags zu sehen und zu verstehen. Einerseits
besteht dieses Problem, weil wir im gewéhnlichen Alltag drinstecken, weshalb es oft
schwierig ist, »to see what is before our eyes«**. Anderseits liegt das Problem in den
Begriffen, mit denen wir versuchen, das Leben zu verstehen.*

Es kann aufergewdhnliche events in der Biografie eines Menschen geben, die
sein Leben stark beeinflussen. Als Beispiel konnen im Kontext dieser Arbeit das
Ubertreten von Grenzen, das Verlassen der Heimat usw. genannt werden. Der Fo-
kus auf die Ereignisse selbst macht es in methodologischer Hinsicht schwierig, die
Art und Weise zu untersuchen, mit der sich diese Ereignisse in den Alltag einfiigen,
wenn sie nicht ohnehin in einen toten Winkel gedringt wurden. Aus diesem Grund
fokussiert diese Arbeit mit Veena Das nicht auf die Ereignisse selbst, sondern »it
narrates the lives of particular persons and communities who were deeply embed-
ded in these events, and it describes the way that the event attaches itself with its
tentacles into everyday life and folds itself into the recesses of the ordinary«**.

Erinnerung und Biografie

Letztendlich steht »Trauma« zwar nicht im Titel der vorliegenden Arbeit, trotzdem
hat es in verschiedener Hinsicht seine Spuren hinterlassen. Es ist nicht mehr der
Hauptbegriff in dieser Untersuchung, aber manche Teile der Arbeit wurden vom
Trauma gestaltet. Beim Konzept von Trauma geht es um das Hin- und Hergehen
in Raum (als Erinnerung oder als die Vorstellung vom Raum, der ins Gedichtnis als
Erinnerung eingeschrieben ist) und Zeit. Trauma stellt die zeitliche Kontinuitit und
die Linearitit von Erzihlungen infrage* und macht die dariiber geschriebenen Tex-
te unordentlich, nicht linear und chaotisch. In diesem Sinne bildet dieser Text keine
Ausnahme. Er fokussiert auf die Zeit und den Raum (Raumzeit) in den Narrativen
der Menschen, dievon héherer Intensitit zeugen. Diese intensiven Raumzeiten bre-
chen die Kontinuitit der Lebenserfahrungen und bleiben nicht nur im Gedichtnis,
sondern schreiben sich aufierdem in die Korper der Menschen ein. Wie ich im letz-
ten Kapitel dieser Arbeit diskutiere, verschwinden diese Erinnerungen jedoch nicht.
Sie finden ihren Weg in die Narrative von Fluchterfahrungen und machen diese wie

32 Das, Textures of the Ordinary, 15.

33 Trauma ist einer dieser Begriffe, die das Leben als Abfolge von auRergewohnlichen, drasti-
schen und brechenden Ereignissen theoretisiert.

34  Das, Life and Words, 1.

35  Vgl. Moussawi, »Bad Feelings on Trauma, Nonlinear Time, and Accidental Encounters in>the
Field«.

- am14.02.2026, 06:40:17.

53


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

die Texte dariiber ebenfalls unordentlich, nicht linear und chaotisch. Und das gilt
auch fiir das Narrativ in dieser Arbeit. Anstatt auf Trauma-Narrative und traumabe-
zogene Ereignisse und Krankheiten, fokussiert diese Arbeit auf diese chaotischen,
in die Korper eingeschriebenen Erinnerungen und Narrative.

Erinnerung befindet sich an der Kreuzung von Kérper und Biografie und weist
darauf hin, dass Kérper und Biografie nicht komplett voneinander trennbar sind.
Korperliche und nicht kérperliche Dimensionen des Einschreibungsprozesses von
Erfahrung als Erinnerung sind so ineinander verwoben, dass die theoretische Tren-
nung der beiden Dimensionen unméglich ist.* Die Narrativierung und Sinnstif-
tung der Erfahrungen, die Menschen in ihrem Leben machen, sind nicht nur dis-
kursive, kognitive und soziale Prozesse, sondern auch leibliche.’” Der Kérper ist das
Medium, mit dem wir von der Welt affiziert werden und mit dem wir die Welt affi-
zieren. Jede Erfahrung flieRt durch den Kérper und prigt sich ins Gedichtnis ein.
Erinnerung entsteht prozesshaft durch diese Interaktion des (menschlichen) Kor-
pers mit der Welt und stabilisiert sich mithilfe unterschiedlicher Stabilisatoren in
kognitiven und diskursiven Kontexten. Zu diesen Stabilisatoren gehéren Sprache,
Symbole sowie Affekte und Emotionen.

»Die Sprache ist der michtigste Stabilisator von Erinnerungen. An das, was wir
einmal versprachlicht haben, kénnen wir uns viel leichter erinnern als an das, was
nie zur Sprache gefunden hat. [...] Affekt [...] schlieR[t] in unterschiedlicher In-
tensitiat den Kérper als Medium ein; unter [...] Symbol wird von der Ubersetzung
von kérperlicher Erfahrung in>Sinn< die Rede sein.«?®

Affekte und Emotionen involvieren in diesem Sinn nicht nur die »bodily processes
of affecting and being affected, or [...] a matter of how we come into contact with
the world«*?, sondern sie spielen auch eine wichtige Rolle in den Prozessen der Ent-
stehung und Stabilisierung von Erinnerungen. Emotionen sind sticky. Sie kleben an
den Objekten und Korpern, die miteinander in Kontakt sind, und bauen besondere
Orientierung an den Objekten und Kérpern auf.*® Die Kérperbewegungen durch die
Objekte lasst diese sticky Emotionen nicht nur am Korper kleben, sondern sie spie-
len auch eine Rolle im Zirkulieren der Affekte und Emotionen. So bewegen sich diese
Emotionen und Affekte zwischen Objekten und markieren immer wieder mehr und
mehr den Koper.

36  Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion; Leys, Trauma; Leys, Leys, R; Leys, »The Turn to Affect«.

37  Vgl. Spahn, Biography Matters— Feministisch-phdnomenologische Perspektiven auf Altern in Bewe-
gung.

38  Assmann, Erinnerungsriume, 250f.

39  Ahmed, Cultural Politics of Emotion, 208.

40  Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion; Ahmed, Queer Phenomenology.

- am14.02.2026, 06:40:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

Biografie weist auf diese Prozesshaftigkeit des Lebens hin. Das heif3t, dass der
Korper sich durch die Handlungen und auch die leiblichen Bewegungen in einem
Prozess und im Verlauf der Zeit orientieren wird.* Diesen Prozess definiert Rosen-
thal als die dialektische Beziehung zwischen Erfahren, Erinnern und Narrativie-
ren. Mit Edmund Husserl argumentiert sie, dass die Narrative tiber Ereignisse in
der Vergangenheit mit der Gegenwart der Erzihlung verbunden sind. Die Art und
Weise, wie Menschen auf die Vergangenheit oder ihre spezifischen Erinnerungen
von der Vergangenheit zuriickblicken, wird durch ihre gegenwirtige Situation be-
stimmt.** Das heif3t, was wir in der Gegenwart erleben, verindert unsere Perspek-
tive auf unsere Vergangenheit und somit auch ihre Narrativierung. Fir diese Ar-
beit bedeutet das, dass die Gefliichteten, die in Deutschland sind, ihre Erfahrungen
in der Vergangenheit vor diesem Hintergrund, dass sie nach Deutschland gekom-
men sind, narrativieren. Das Gleiche gilt fiir meine Rekonstruktion der Narrative
der Teilnehmenden dieser Untersuchung. Unsere aktuellen Erfahrungen in der Ge-
genwart bilden einen neuen Kontext, in den wir beim Erzihlen die Erfahrungen der
Vergangenheit einbetten.

»0ur present perspective conditions our selection of memories, the temporal and
thematic linking of our memories, and the way we represent remembered expe-
riences. This is because the meaning of an experience, like any meaning, depends
on a context, or several contexts, so that new remembered pasts are created in the
course of our life with its points of interpretation. However, this construction of
the past from the present should not be understood as being completely separate
from the experienced past. Rather, narrations of lived experiences on the basis of
memories are always constituted in part by the past experience.«*

Bei der Narrativierung geht es vor allem darum, welche Erinnerungen man zum Er-
zihlen auswihlt, wie man diese Erinnerungen formuliert und in welchem Kontext
man sie kontextualisiert. An dieser Stelle geht es um das Teilen, denn Narrative wer-
den gebildet, um in irgendeiner Form geteilt zu werden.

Individuell oder kollektiv? Trauma oder Erinnerungsbriiche?

Die Fluchterfahrungen, die Gefliichtete sowohl auf dem Weg nach als auch in
Deutschland machen, kénnen schwer traumatisch sein. Wie ich jedoch bereits
argumentiert habe, sind die theoretischen und begrifflichen Rahmenbedingungen

41 Vgl. Ahmed, Queer Phenomenology.
42 Vgl. Rosenthal, Interpretative Social Research—An Introduction, 161.
43 Ebd., 162.

- am14.02.2026, 06:40:17.

55


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

mit Trauma als Schwerpunkt fiir diese Arbeit und die hier formulierten For-
schungsfragen nicht unbedingt informativ. Die Daten dieser ethnografischen
Feldforschung haben gezeigt, dass

- die Teilnehmenden sich selbst nicht als traumatisiert bezeichnen. Sie sprachen
zwar von »schweren« Erfahrungen »im Iran, »auf dem Weg« und »in Deutsch-
land« und bezeichneten diese Erfahrungen meist als »sahti« (Schwierigkeiten),
die sie in ihrem Leben erlebt haben. Das persische Wort »sahti« kommt hiufig
mit dem Verb »kesidan« (ziehen oder tragen) zusammen. Man trigt die Schwie-
rigkeiten mit sich wie eine Last, die man immer dabeihat. Das verweist auf den
»akkumulativen« Aspekt der Erinnerung, in denen diese Last verbleibt.

- die Teilnehmenden diese Erfahrungen sehr gerne untereinander und mit mir
teilten. Wir verbrachten gemeinsam mehrere Abende vor und nach Konzerten
oder bei Proben, um Bier zu trinken und tiber diese Erfahrungen zu sprechen.
Die Neigung, die Erinnerungen zu teilen, basierte nicht auf einer Erzahler:in-
Zuhérer:in-Trennung, sondern war meist ein partizipativer Prozess. Es gab kei-
ne:n alleinige:n Erzdhler:in. Man wurde oft von anderen unterbrochen oder er-
ginzt. Die Teilnehmenden hatten sich zwar nicht zusammen auf dem Weg nach
Deutschland befunden, aber wihrend des Erzihlens schien es manchmal so, als
hitten sie es alle zusammen erlebt.*

- die Teilnehmenden oft Scherze iiber diese »sahti keSidan« machten. Diese Art
der Formulierung von Erfahrung durch Humor und Scherzen kam immer wie-
der in den Gesprichen vor.

Die oben genannten Punkte sind weit vom Trauma-Diskurs und dessen patholo-
gisierenden Funktionen entfernt. Die geteilten Erinnerungen und die bestimmte
Art ihrer Formulierung bringen diese Erinnerungen auf eine kollektive Ebene, in
der es nicht mehr um Traumatisierung und Retraumatisierung geht, sondern viel
mehr um das Teilen, Reformulieren, Erginzen, das gemeinsame Weinen, Kimpfen
und auch sogar darum, laut zu lachen und Spaf? zu haben. Diese geteilten Erinne-
rungen weisen darauf hin, dass Erinnerungen und die darauf bezogenen Narrative
nicht auf eine kohirente und homogene, sondern auf briichige Art und Weise ge-
sammelt und gespeichert werden. Auf diesen Briichen basiert Orkideh Behrouzans
Begriff von »rupturex.

Behrouzan untersucht in ihrem Buch Prozak Diaries: Psychiatry and Generational
Memory in Iran einerseits die Psychopolitik des wellbeing im Iran und versucht an-
derseits, die Ubersetzung der komplexen Geschichten und Lebenserfahrungen mit
dem universalen Begriff des Traumas zu problematisieren.* Sie argumentiert, dass

44  Dieses partizipative Teilen wurde in der Einleitung vertieft.
45  Vgl. Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«, 131.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

Trauma als ein Konzept nicht die Komplexitit der Erfahrungen von Individuen in
den soziopolitischen Kontexten diskutieren kann. Aus diesem Grund benutzt Beh-
rouzan den Begriff »rupture«, um sich besser mit den generational memories im Iran
wihrend des achtjahrigen Iran-Irak-Kriegs (der erste Golfkrieg), der Zeit danach
und den Versuchen der Individuen, sich an diese distraktiven (Generations-)Ge-
dichtnisse zu erinnern, auseinandersetzen zu kénnen. Vor allem interessiert sie,
wie Generationen durch Erinnerungen und basierend auf politischen und emotio-
nalen Einsitzen konstruiert werden und dadurch die Identitit der Generationen
formulieren kénnen.*

Behrouzan prisentiert »rupture« als Begriff, der im Gegensatz zu Trauma inter-
subjektiv ist und im Kollektiv geteilt wird:

»[Ruptures] are intersubjectively interpreted, negotiated, legitimated, and recon-
structed, ultimately informing generational demarcations. Ruptures continually
seep into the social mind. Being shared is their condition of possibility. While
trauma is assumed to be psychological and pathological, ruptures can be cul-
turally generative, creating new socialities, communities, language forms, and
cultural aesthetics. What differentiates them from a purely pathologized under-
standing of trauma is also the fact that, while they undoubtedly disrupt life and
create psychological pain, they also paradoxically carry the possibility of working
through themselves due to the cultural and political forms they can harness. This
is additionally significant in terms of their representational ethics: swe are not
victimss, young Iranians adamantly remind us.«*’

Wie bereits in den letzten Zeilen erwihnt wurde, richtet Trauma sein Hauptaugen-
merk auf die Titer:in-Opfer-Dichotomie, was zu einer Autostigmatisierung als Op-
fer ohne Fihigkeit zum Widerstand und zu Agency fithren kann. Im Gegensatz dazu
stellt der Begriff »rupture« Riume her, in denen die Subjekte mit ihren geteilten Er-
innerungen Widerstand und Agency prisentieren und/oder ausleben konnen.
Geteilte ruptured Erinnerungen einer Generation, die neue Sozialititen, Sprach-
formen und eine neue kulturelle Asthetik erschaffen, sind letztendlich in Individu-
en und deren Interaktionen mit der Welt verwurzelt. »Being shared« ist einer der
wichtigsten Eigenschaften des Begriffs »rupture, dass die Individuen zusammen-
bringt, Identititen schaffen und Generationen bilden kann. »Sharing« wird in der
Kulturanthropologie als »the social practice of enabling access to what is valued on
the basis of shared demand«*® definiert. In diesem Sinne verschafft man sich »ac-
cess«, wenn man einer Gruppe angehort, und ist umgekehrt der Gruppe zugehorig,

46  Vgl. Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«.
47  Ebd., 139.
48  Widlok, Anthropology and the Economy of Sharing, xvii.

- am14.02.2026, 06:40:17.

57


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

wenn man mit den Gruppenmitgliedern teilt, was »valued« ist und was auf »shared
demand«basiert.

»Rupture«istin diesem Sinn ein umfassender und inklusiver Begriff, der kultur-
bezogen, intersubjektiv und geschichtsbezogen ist. Er bezieht sich darauf, was ein
Kollektiv (Behrouzan spricht in ihrer Forschung von Generation) erlebt, was die In-
dividuen eines Kollektivs miteinander teilen und welche Strategien sie entwickeln,
um diese Lebenserfahrungen zum Ausdruck zu bringen, zu symbolisieren und um
neue Riume zu schaffen, in denen sie miteinander interagieren. »Rupture«, wie es
Behrouzan formuliert, zielt nicht auf die Unterschitzung des individuellen Leids,
sondern schliefdt das individuelle Leid mit ein.

»Rupture« und »Trauma« sind Begriffe, die nah beieinanderliegen und sowohl
in der Wissenschaft als auch im allgemeinen Sprachgebrauch leicht zu verwech-
seln sind, obwohl sie durchaus verschiedene Muster aufweisen. »Rupture« entsteht
durch prozesshafte Erinnerungen und Erfahrungen, die das Subjekt im Laufe einer
bestimmten oder unbestimmten Zeit gemacht hat, und die Summe dieser Erfah-
rungen und Erinnerungen gestalten das Leben des Subjekts. Mit Trauma sind Er-
fahrungen und Erinnerungen gemeint, die zwar ebenfalls unangenehm konnotiert
sind, aber im Vergleich zu »rupture« auf einzelne und punktuelle Ereignisse zuriick-
greifen. Es besteht keine Kontinuitit wie bei »rupture«, sondern es sind Einzelfille,
die jedoch in der Erinnerung wiederholt auftreten konnen. Anders formuliert lisst
sich sagen, dass es bei »rupture« um Erinnerungen geht, die die Subjekte miteinan-
der teilen, auch wenn sie unter diesen Erinnerungen leiden, auch wenn diese Erin-
nerungen unangenehm, bitter und schlecht sind - aber sie miissen nicht unbedingt
straumatisch« im pathologischen Sinne sein.

In diesem Fall kann die Summe der unangenehmen Erfahrungen (traumati-
sierende und nicht traumatisierende), die beispielsweise Teilnehmende an dieser
Arbeit in Deutschland gemacht haben, als »rupture« verstanden werden, obgleich
die Ablehnung ihres Asylantrags auch als ein traumatisches Ereignis oder Trauma
eingestuft werden kann, da »Traumac ein ereigniszentrierter Begriff ist.* Aufler-
dem ist »Traumac, wie vorher erwihnt wurde, ein psychologischer und pathologi-
scher Begriff, der seine eigene Geschichte im Prozess der Wissensproduktion hat.
Bei »rupture« fehlt jedoch dieser historische Hintergrund.

Bei Trauma geht es um Traumatisierung und Retraumatisierung. Im Falle der
Integration (vgl. Kapitel 5) argumentiere ich beispielsweise, dass das Subjekt nicht
unbedingt durch ein oder aus einem Trauma entstehen und danach den Weg der
Retraumatisierung gehen muss, sondern das Individuum kann im Prozess der Sub-
jektivierung durch Integration Erfahrungen machen, die als »rupture« bezeichnet
werden konnen. Diese ruptured Erinnerungen und Erfahrungen werden in einem
intersubjektiven Kontext mitgeteilt und bilden die Moglichkeit eines Widerstands

49  Vgl. Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

fiir jene Menschen, deren Erfahrungen als unangenehm oder vielleicht traumatisch
bezeichnet werden konnen. Behrouzan zufolge ist »rupture« ein inklusiverer und
deskriptiverer analytischer Begriff als »Trauma«. Ebenfalls verfiigt der Begriff »rup-
ture« iiber eine kollektive Eigenschaft. Wihrend Trauma individuell ist,”® werden
ruptured Erinnerungen mitgeteilt. Sie unterbrechen die Ordnung in der Welt des In-
dividuums und schaffen Anomie. Sie leben in social minds weiter. Die Psychologie ist
das Territorium der Traumata. Aber »ruptures« konnen kulturell generativ sein und
damit neue soziale Formen, Stimmen, kulturelle Asthetiken und Identifikationen
erschaffen.”

Obwohl »rupture«, wie Behrouzan es versteht und formuliert, die kulturellen
und sozialen Eigenschaften von Erfahrung betont und sich auf die geteilten Erin-
nerungen, sowohl individuelles Leid und Freude als auch kollektive Narrative, be-
zieht, bleibt es jedoch blind in Bezug auf soziale Begriffe wie »Klasse« und »Eth-
nizitit«. Behrouzan verwendet »rupture«, um die generationelle Identitit von Ira-
ner:innen erkliren zu kénnen. Ihre Analyse bleibt jedoch bei der Mittelschicht von
Teheran stehen, die die ruptured Erinnerungen des Iran-Irak-Kriegs teilen. Von die-
ser Analyse sind jedoch viele Gruppen ausgeschlossen. Behrouzans Formulierung
von »rupture« ist deswegen nicht fir die marginalisierten Gruppen und Menschen
in Bewegung geeignet, weil sie, so argumentiere ich, nicht die Prekaritit des Lebens
erkliren kann, die die grenziiberschreitenden Menschen erleben. Aus diesem Grund
verwende ich den Begriff »Erinnerungsbriiche«**, eine Ubersetzung von »ruptured
memories«, und nutze etwa den freien Raum der Ubersetzung, um den Begriff zu
erweitern und neue Perspektiven auf den Begriff zu entdecken. Hier sind die Ei-
genschaften, die ich aufler denen von »rupture« unter dem Begriff »Erinnerungs-
briiche« verstehe:

50 Es existieren bestimmte Begriffe wie kulturelles, soziales oder kollektives Trauma, die sich
auf ein traumatisches Ereignis beziehen, das ein Kollektiv traumatisiert. Jeffrey Alexander
schreibt tiber kulturelles Trauma: »Cultural trauma occurs when members of a collectivity
feel they have been subjected to a horrendous event that leaves indelible marks upon their
group consciousness, marking their memories forever and changing their future identity in
fundamental and irrevocable ways« (Alexander, Trauma, 6). Jedoch geht es hier nicht um ein
stark traumatisches Ereignis, das ein Kollektiv erlebt, sondern um einen Zusammenhang der
Erlebnisse, die Individuen erleben und miteinander teilen. Krieg kann beispielsweise als kul-
turelles Trauma bezeichnet werden. Flucht und Migration, da sie keine einzelnen Ereignisse
sind, werden von Geflichteten und Migrant:innen in ihrem alltaglichen Leben erlebt und mit
den Personen, die auch Erfahrungen in der Kategorie Flucht und Migration erlebt haben, ge-
teilt.

51 Vgl. Behrouzan, Prozak Diaries.

52 Fiirden Vorschlag dieser Ubersetzung und das informationsreiche Gesprich dariiber bin ich
Regina Bendix dankbar.

- am14.02.2026, 06:40:17.

59


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

- Der Begriff »Erinnerungsbriiche« weist zunichst auf den historischen und bio-
grafischen Kontext von Erfahrung hin. Lebensgeschichten sind in diesem Sinn
dahingehend duferst informativ, wo die Personen und Gruppen herkommen
und was sie in ihrem Leben erlebt haben. Diese Perspektive beriicksichtigt die
Hintergriinde der Personen und Gruppen der Menschen.

- Neben der temporalen Perspektive verfiigt der Begriff »Erinnerungsbriiche«
auch tber die riumlichen Aspekte von Erfahrung. Im Kontext dieser Arbeit
bestehen Erinnerungsbriiche nicht nur aus den historischen, biografischen und
aktuellen Erfahrungen und Erinnerungen in Deutschland, sondern der Begriff
schlieft die Ereignisse im Iran, von denen die Betroffenen durch Familie und
soziale Medien erfahren haben, mit ein. Diese Erinnerungsbriiche finden ihren
Weg zu den Narrativen der Menschen und, mit Behrouzans Worten, »seep into
the social mind«*.

- »Erinnerungsbriiche« im Kontext dieser Arbeit beriicksichtigen menschliche
Bewegungen und versuchen, diese Bewegungen mithilfe biografischer Daten
zu greifen und zu analysieren.

- Prekaritdt des Lebens als eine »Form des Lebens« ist fiir mein Verstindnis des
Begriffs »Erinnerungsbriiche« von zentraler Bedeutung. Ich argumentiere, dass
die »Erinnerungsbriiche«, die Menschen in den prekiren Lebenssituationen
miteinander teilen, neue Subjektivititen produzieren, die durch das prekire
Leben nicht nur in Deutschland, sondern auch im Iran und auf internationaler
und globaler Ebene geformt werden.

Forms of Life

»[Florm-of-life, that is to say, a life that is
linked so closely to its form that it proves
to be inseparable from it.<*

Das Grenzregime und die Asylsysteme in Europa basieren auf einem starken Wi-
derspruch, der einerseits die Menschenrechte als einen Bestandteil ihres Diskur-
ses definiert und andererseits die Durchsetzung dieser Rechte bestimmter Gruppen
von Menschen immer wieder verhindert. Dieser Widerspruch bringt vor allem die
Frage hervor, welche »Menschen« gemeint sind, wenn von »Menschenrechten« die
Rede ist. Warum sind viele Menschen vom Diskurs der Menschenrechte in Europa
ausgegrenzt? Und wie kann man diese rechtliche und diskursive Unterscheidung
zwischen Menschen verstehen? Der hier dargestellte Widerspruch verursacht eine

53  Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«, 139.
54  Agamben, The Highest Poverty, xi.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

enorme Vulnerabilitit und Prekaritit fiir die vom Diskurs der Menschenrechte aus-
geschlossenen Menschen und verbindet ihren rechtlichen Status (beispielsweise als
Asylbewerber:innen) so stark mit ihrem Leben, dass man das Leben nicht mehr von
diesemn Status trennen kann. Die immer stirker werdende Militarisierung an den
Europagrenzen auf der einen und die ungleiche Behandlung der Menschen in den
europdischen Asylsystemen auf der anderen Seite verbindet das Leben stirker mit
diesen Formen des Lebens (wie dem soziokulturellen und rechtlichen Status des Le-
bens).

In dieser Arbeit betrachte ich das Leben der Gefliichteten im Allgemeinen
und das Leben der iranischen Gefliichteten und die Prekaritit ihres Lebens im
Besonderen als eine form of life. Diese Art und Weise des Daseins (being in the world)
kann als eine Eigenschaft der heutigen Welt verstanden werden, die mit den un-
terschiedlichen Formen von Prekaritit so stark verkniipft ist, dass das eine (das
Leben) scheinbar vom anderen (der Prekaritit) nicht getrennt werden kann. Giorgio
Agamben untersucht die Verbindungen zwischen Leben und Gesetz sowie deren
jeweilige Zusammensetzung und wie, inwiefern und in welchem Grad diese beiden
Begriffe (nicht) iibereinstimmen. Er erkennt eine dialektische Beziehung zwischen
ihnen, deren Wurzeln er in der »dialectic that thus comes to be established between
the two terms rule and life« verfolgt. Diese Dialektik, so Agamben, produziert »a
>third thing,« which is neither the association of the two nor the exclusion of one by
the other, but rather something new and unheard of, that is, a form-of-life«*. Das
Leben der Gefliichteten ist daher das Beispiel eines Lebens, das so eng mit seiner
Form verwoben ist, dass es von der Form untrennbar wird. In dieser Form des Le-
bens, in der Prekaritit, Zeitweiligkeit (temporariness) und Unsicherheit untrennbare
Bestandteile sind, kann »die unschuldigste Geste oder die kleinste Vergesslichkeit«
grofie und extreme »Konsequenzen« haben.*

In seinem Buch Life: A Critical User’s Manual formuliert Didier Fassin sein Ver-
stindnis vom Begriff »form of life«. Ausgehend von den philosophischen Grundla-
gen und (an manchen Stellen widerspriichlichen) Ideen von Denker:innen wie Ge-
orges Canguilhem, Ludwig Wittgenstein, Giorgio Agamben, Hannah Arendt und
Stanley Cavell, versucht er nicht nur, die Gemeinsamkeiten dieser Ideen und Denk-
weisen zu erkennen, sondern auch, diese zusammenzubringen sowie eine ergin-
zende Ausarbeitung von »form of life« zu formulieren. Er versteht »form of life« als
spezifische Lebensbedingungen, die das ganze Leben einer Gruppe von Menschen
beeinflussen. Diese Lebensbedingungen, so Fassin, sind im Wesentlichen durch den
Staat entstanden. Er konzipiert den Begriff auf drei analytischen Ebenen und dia-
lektischen Relationen:

55  Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life«, 166.
56 Ebd.

- am14.02.2026, 06:40:17.

61


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Reza Bayat: Akkumulierte Prekaritat

Die Lebensbedingungen stellen den Zusammenhang und die dialektischen Re-
lationen zwischen dem Universellen und dem Partikularen dar. Auf dieser Ebe-
ne beschiftigt sich Fassin mit der Frage, ob die oben genannten Lebensformen
universell oder spezifisch und kontextuell verstanden werden kénnen. Ihm zu-
folge kann man diese Lebensbedingungen auf der einen Seite als eine allgemei-
ne und universale Lebensform betrachten, die viele Menschen in der Welt un-
abhingig von ihren soziokulturellen Unterschieden haben. Das Leben aller Ge-
fliichteten beispielsweise entspriche somit bestimmten Merkmalen, da alle Ge-
flichtete auf der Welt unterschiedliche Arten von Prekaritit und Vulnerabili-
tit gemeinsam haben. Auf der anderen Seite kénnen die Eigenschaften dieser
universalen Lebensform auf die spezifischen und kontextuellen Merkmale des
Lebens hinweisen. Was Menschen erfahren, ist auch fest mit ihren jeweiligen
Besonderheiten verbunden.”’

Diese Lebensbedingungen betonen die Spannung zwischen dem »Biologischen«
und dem »Biografischen«. Obwohl Uberleben in diesen prekiren Lebensum-
stinden am wichtigsten scheint und an erster Stelle eine »physische Frage« und
damit mit der Beschaffung von Nahrung, Unterkunft und minimaler Sicher-
heit verbunden ist, »these elementary needs can only be satisfied as part of a
trajectory, in the course of which relationships with other agents are built, be
they aid workers offering their assistance or police officers preventing access
to resources. In this respect, enclosing refugees behind fences and throwing
bags of food over the barbed wire, as in Hungary, or settling them in reception
centers and providing them with moral and material support, as in Germany,
traces a crucial line between treating persons as animals or humans«*®.

Diese Lebenssituationen stellen die komplexen Verhiltnisse zwischen Gesetz
(law) und Praxis (practice) dar. Dabei ist wichtig, anzuerkennen, dass diese
Situationen die Folge politischer Entscheidungen und die Lebensbedingungen
von Gefliichteten vom Rechtssystem bestimmt sind, wozu auch ihr aufent-
haltsrechtlicher Status gehort. Ebenfalls darf nicht vergessen werden, dass die
Menschen, die diese Rechte und diesen Status (Aufenthaltstitel oder Staats-
angehorigkeit) nicht besitzen, schnell lernen, wie sie rechtliche Hindernisse
umgehen oder sich ihnen zumindest anpassen konnen. Gerade »in the most ex-
treme circumstances, refugees and migrants find solutions to the problems they
face, negotiate arrangements with local agents, develop solidarities, imagine
futures — and strive to rebuild a normal form of life«**.

57
58
59

Vgl. Fassin, Life.
Ebd., 42.
Ebd., 42f.

- am14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2 Vom Trauma zu Erinnerungsbriichen

Diese drei dialektischen Dimensionen des Begriffs »form of life« erméglichen in die-
ser Arbeit erstens die Gemeinsamkeiten in der Lebenssituation zwischen iranischen
Gefliichteten und anderen Gruppen, die das Leben als Gefliichtete erfahren, zu er-
kennen und gleichzeitig die Unterschiede, die iranische Gefliichtete wegen ihres be-
sonderen historischen, sozialen und kulturellen Kontextes erleben, zu betonen. Die
Erfahrungen deriranischen Gefliichteten in Deutschland sind eng mitihren Aufent-
haltsrecht und -status verbunden und die Rechte, die sie zugesprochen oder nicht
zugesprochen bekommen, gestalten einen grofden Teil ihres Lebens in Deutschland.
Dennoch hingen ebenfalls ihre Praktiken und die Art und Weise, wie sie mit diesen
Rechten umgehen, von ihrem Leben im Iran ab und miissen in einen breiteren histo-
rischen und biografischen Kontext eingebettet und mit diesem verstanden werden.
Dieser Kontext schlief3t die soziopolitische Lage im Iran mit ein. Der Begriff »form
oflife« hilft dieser Arbeit, die Komplexitit der Erfahrungen, die Gefliichtete auf dem
Weg nach und hier in Deutschland machen, besser zu verstehen und zu theoretisie-
ren.

Dariiber hinaus wird es diese Perspektive auf Flucht und Migration als eine der
hiufigsten Erfahrungen und Lebenssituationen der heutigen Welt (oder wie Fassin
es nennt: »the emerging form of life<*°) dieser Arbeit erméglichen, die Spannungen
zwischen den Lebensbedingungen und der Subjektivitit der Menschen zu erken-
nen. Das wiederum kann dabei helfen, zu verstehen, dass Menschen trotz »drasti-
scher« und »brechender« Erfahrungen kimpfen, widerstehen und durch das Teilen
ihrer Erinnerungsbriiche ihr Leben immer wieder neu aufbauen kénnen.

60  Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life.

- am14.02.2026, 06:40:17.

63


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m 14.02.2026, 06:40:17.


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

