
2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 

[F]ar from following a single, linear path, 
the journey to establishing trauma as 
part of the regime of truth emerges as 
an uncertain, ambiguous process, full of 
contradictions that say much more about 
moral and political stakes than they do 
about clinical and diagnostic issues.1 

Jedes Projekt ist eine journey und die vorliegende Arbeit ist keine Ausnahme. Wenn 
ich jetzt an den Anfang dieser Forschung denke und ihn mit dem vorliegenden Text 
vergleiche, scheint dieser Vergleich eigentlich unmöglich. Als ich dieses Kapitel 
schreiben wollte, las ich mein ursprüngliches Forschungsvorhaben, das ich einst 
für die Bewerbung auf ein DAAD-Stipendium geschrieben hatte. Die Unterschiede 
waren bedeutend, jedoch nicht schockierend, wenn ich an den Verlauf und die 
Entwicklung meiner Forschung im Laufe der Zeit dachte. In Farsi sagt man: »Wenn 
du ein Apfel in die Luft wirfst, dreht er Tausende Runden, bevor er wieder in deiner 
Hand landet.« Der hochgeworfene Apfel landet in der Hand in Form eines Apfels, 
aber er ist nicht mehr derselbe Apfel wie vor dem Wurf. Dieser Spruch weist nicht 
nur darauf hin, dass der Apfel vor dem Wurf ein anderer ist als der nach dem 
Wurf, sondern er betont auch die »Runde«, die der Apfel gemacht hat, bis er seine 
endgültige Form annimmt. Was für den Apfel gilt, gilt auch für diese Arbeit. Dieses 
Kapitel ist den »Runden« dieses Projekts gewidmet, die es im Laufe der Zeit gedreht 
hat, bis es die Form des vorliegenden Textes angenommen hat. Insofern scheinen 
auch die von diesem Projekt gedrehten »Runden« bedeutungsvoll und informativ, 
um das Verschwinden des Begriffs »Trauma« aus dem Titel der Arbeit und ebenfalls 
die hinterlassenen Spuren von Trauma in dieser Arbeit besser nachvollziehen zu 
können. 

Ursprünglich fokussierte das Exposé dieser Arbeit auf die Trauma-Narrative 
und die Bewältigungsstrategien, die iranische Geflüchtete durch ihre Flucht
erfahrung entwickelten, damit sie ihr Leben in Deutschland aufbauen können. 

1 Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma, 223. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Die Begriffe »Trauma« und »Trauma-Narrative«, wie ich sie damals im Exposé 
formulierte, waren in vielerlei Hinsicht problematisch. Das Problem mit diesen 
Formulierungen war nicht nur »Trauma« an sich, sondern auch die Zusammen
setzung von »Narrative« und »Trauma«. Methodologisch gesehen erfordert die 
Nennung von »Trauma-Narrativen« im Titel der Arbeit eine Suche nach Narrativen, 
die traumatisch sind. Anders formuliert, wird angenommen, dass »Trauma« auf 
eine Art und Weise mit den Narrativen der iranischen Geflüchteten in Deutschland 
verknüpft ist. Ich argumentiere keineswegs, dass die Fluchtnarrative der irani
schen Geflüchteten nichts mit Trauma zu tun haben oder iranische Geflüchtete in 
Deutschland keine traumatischen Erfahrungen bezüglich ihrer Flucht erleben oder 
gar, dass Trauma nicht existiert und die Menschen nicht unter Traumatisierung 
leiden. Ich argumentiere hingegen erstens, dass Trauma, sowohl als Begriff als auch 
als Diskurs, das Feld dieser Forschung beeinflusst und neue Affekte und Emotionen 
ins Feld und diese zum Zirkulieren bringt, die das Feld wiederum verändern und 
modifizieren können. Zweitens argumentiere ich, dass »Trauma« als Hauptbegriff 
in dieser Untersuchung zu einer ausschließenden Perspektive auf Fluchterfah
rungen führen könnte, in der einerseits die Narrative der Freude zugunsten des 
Leidens ausgeschlossen und anderseits die kulturellen und sozialen Prozesse auf 
individuelles Trauma und Leid reduziert werden könnten. 

Während der Feldforschung erfuhr ich, dass weder Erfahrung (oder in diesem 
Fall Fluchterfahrung) noch die Narrative der Menschen auf den Begriff der Trauma- 
Narrative reduzierbar sind. Es gibt offenbar Trauma-Narrative. Es gibt aber auch 
Narrative der Freude, des Widerstandes und der Agency, die für ein ethnografisches 
Verstehen der Fluchterfahrung bedeutsam scheinen. Angesichts meiner eigenen Er
fahrungen während der Feldforschung sowie der im Feld gesammelten Daten be
merkte ich einen großen Teil des Problems im Begriff »Trauma« selbst. 

Trauma 

Psychische Krankheiten im Allgemeinen sowie trauma- und belastungsbezogene 
Störungen im Besonderen standen am Anfang im Zentrum dieser Arbeit. Nicht nur, 
weil sie als Begriffe nicht mehr auf die Bereiche der Psychologie, Psychoanalyse und 
Psychiatrie allein eingegrenzt sind und sich immer wieder auf andere Disziplinen 
und Bereiche, ob akademisch oder nicht, als eines der häufigsten und aktuellsten 
Objekte der Wissensproduktion ausbreiten und etablieren; wie Bistoen formuliert: 
»[N]o genre or discipline ›owns‹ trauma as a problem or can provide definitive boun
daries for it.«2 Und auch nicht allein, weil sie einen umfassenden Bereich vom All
tagsleben der Menschen bis hin zu politischen, ökonomischen und sozialen Gebie

2 Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD, vi, zitiert nach LaCapra, 2001. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 43 

ten beeinflussen und von diesen beeinflusst werden; sondern auch, weil sie und be
sonders Traumata, wie Didier Fassin und Richard Rechtman beschreiben, in unse
rer intellektuellen und emotionalen Welt »deeply entrenched«3 sind. Unter diesem 
»Zutiefst-verwurzelt-Sein« verstehe ich, dass Trauma als Begriff unberührbar und 
selbstverständlich erscheint. Das heißt, dass Trauma diskursive Räume anbietet, in 
dem die Akteur:innen interagieren; es stellt dafür eine besondere Sprache bereit, 
die spezielle Machtverhältnisse verursacht. Diese diskursiven Räume produzieren 
neue Subjektivitäten und neue Wahrheiten; das, was Foucault »Regime der Wahr
heit« nennt. Traumatische Erfahrungen verursachen vor allem konkrete psychische 
Störungen, unter denen man leidet. Diesbezüglich kann bemerkt werden, wie viel
seitig und umfassend das Konzept Trauma ist und wie schwierig es sein kann, dar
über zu reden. Es handelt sich dabei um eine Gratwanderung: Man kann nicht eine 
Seite von Trauma in Betracht ziehen, ohne den Blick auf die andere Seite zu werfen. 

Ursprünglich bezieht sich Trauma auf eine Wunde; zunächst eine physische, 
und ab Ende des neunzehnten Jahrhunderts auf eine psychische Wunde.4 Eine 
Wunde, die die Gegenwart des Individuums oder des Kollektivs mit dessen Ver
gangenheit durch ein traumatisches Ereignis und in das Gedächtnis verbindet. 
Diese Verbindung wird durch den Aufruf der Vergangenheit bis in die Gegenwart 
gehalten. Bistoen zufolge kann Trauma in der Psychologie so definiert werden: 

»Trauma is what happens to a person’s psychological functioning when he or she 
is confronted with something that defies his or her ability to grasp. In cognitive 
psychology this is seen as a failure to ›process‹ a certain type of data related to 
the traumatic event. Subsequently, this unprocessed material is thought to inces
santly haunt the psychic system, disrupting its normal functioning and inciting a 
cascade of maladaptive sequelae, in a repeatedly thwarted attempt to finally con
clude this obstructed mental processing.«5 

Fast alle Definitionen von Trauma betonen zwei bestimmte Eigenschaften und Be
dingungen, um so die Einzigartigkeit traumabezogener Störungen im Vergleich zu 
anderen wie Depressionen oder Stressstörungen zu rechtfertigen. Notwendige Be
dingung eines Traumas ist ein traumatisches Ereignis, dessen Erleben den betrof
fenen Menschen traumatisiert. Die Anerkennung dieses Ereignisses bleibt trotz der 
unterschiedlichen Definitionsversuche immer noch unklar. Im Diagnostischen und 
Statistischen Manual Psychischer Störungen DSM-5 gibt es eine Liste, die eine gro
ße Bandbreite von Ereignissen von Kriegserfahrungen bis Natur- oder durch Men

3 Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma, xi. 
4 »Trauma | Origin and Meaning of Trauma by Online Etymology Dictionary«. 
5 Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD, 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

schen verursachte Katastrophen und schwere Verkehrsunfälle umfasst.6 In dieser 
Liste wird erwähnt, dass »erlebte traumatische Ereignisse [. . . ] aber nicht auf diese 
begrenzt sind«7. Das heißt, es gibt keine exakten und beschränkten Kriterien oder 
Listen, mit denen man traumatische Ereignisse von nicht traumatischen Ereignis
sen exakt unterscheiden kann. 

Es ist wichtig, Trauma und Posttraumatische Belastungsstörung (PTBS8) zu un
terscheiden. PTBS ist eine Störung, deren Diagnose auf eine klare Verbindung zwi
schen einem precipitating Stressor (traumatisches Ereignis) und resulting Symptome 
basiert.9 Das heißt, wenn ein traumatisches Ereignis Symptome hervorruft, dann 
ist es PTBS. Nach Rosen und Lilienfeld lässt sich sagen, dass PTBS, die bekanntes
te und häufigste trauma- und belastungsbezogene Störung, auf einer sogenannten 
»core assumption« basiert: 

6 Trauma- und belastungsbezogene Störungen werden im Diagnostischen und Statistischen 
Manual Psychischer Störungen DSM-5 wie folgt definiert: »Direkt erlebte traumatische Er
eignisse (in Kriterium A aufgeführt) umfassen folgende Erlebnisse, sind aber nicht auf diese 
begrenzt: Kriegserfahrungen als Soldat oder Zivilist, drohender oder tatsächlicher körperli
cher Übergriff (z.B. körperlicher Angriff, Raubüberfall, Überfall auf der Straße, körperliche 
Misshandlung in der Kindheit), drohende oder tatsächliche sexuelle Gewalt (z.B. erzwun
gener Geschlechtsverkehr, durch Alkohol/Drogenkonsum geförderter Geschlechtsverkehr, 
missbräuchliche Sexualkontakte, sexueller Missbrauch ohne Körperkontakt, Zwangsprosti
tution), Entführung, Geiselnahme, Terroranschlag, Folterung, Kriegsgefangenschaft, Natur- 
oder durch Menschen verursachte Katastrophen und schwere Verkehrsunfälle. Bei Kindern 
gehören zu den sexuellen Gewalterfahrungen auch Erfahrungen ohne direkte körperliche 
Gewalt oder Verletzungen, die aber dem Entwicklungsstand unangemessen sind. Eine le
bensbedrohliche Erkrankung oder stark einschränkende medizinische Beschwerden stellen 
nicht notwendigerweise traumatische Ereignisse dar. Medizinische Vorfälle, die die Kriteri
en eines traumatischen Ereignisses erfüllen, beinhalten plötzlich auftretende katastrophale 
Ereignisse (z.B. Aufwachen während einer Operation, anaphylaktischer Schock). Bei einer an
deren Person beobachtete Ereignisse umfassen, ohne auf diese begrenzt zu sein: drohende 
oder ernsthafte Verletzung, unnatürliche Todesfälle, gewaltsamer körperlicher oder sexuel
ler Missbrauch, häusliche Gewalt, Unfall, Krieg oder Naturkatastrophe oder ein schwerwie
gender medizinischer Notfall bei einem eigenen Kind (z.B. eine lebensbedrohliche Blutung). 
Ereignisse, die bei anderen Menschen auftraten und von denen man erfahren hat, sind auf Er
eignisse beschränkt, die nahe Verwandte und enge Freunde sowie gewaltsame Erfahrungen 
und Unfälle betreffen (z.B. stellt ein natürlicher Tod kein traumatisches Ereignis dar). Der
artige Ereignisse umfassen: gewaltsame persönliche Angriffe, Selbsttötung, schwere Unfälle 
und Verletzungen. Die Störung kann besonders schwer oder langandauernd sein, wenn sie 
vorsätzlich durch andere Menschen verursacht wurde (z.B. Folter, sexuelle Gewalt).« Falkai 
und American Psychiatric Association, Diagnostisches und statistisches Manual psychischer 
Störungen DSM-5, 373f. 

7 Ebd. 
8 Auf Englisch: Posttraumatic stress disorder (PTSD) 
9 Vgl. Rosen und Lilienfeld, »Posttraumatic Stress Disorder«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 45 

»Since its inception, PTSD has rested on a core assumption: namely, that a distinct 
class of events (Criterion A: the ›stressor criterion‹) is causally linked to a distinct 
set of reactions (Criteria B through D: the ›symptom criteria‹). The stressor crite
rion was intended to serve a ›gatekeeper‹ function (Davidson und Foa, 1991), such 
that an individual could not receive a PTSD diagnosis without the occurrence of 
a traumatic event. In this respect, PTSD differs from virtually all other diagnoses 
in the DSM (for example, schizophrenia, major depression, panic disorder) in that 
it is not agnostic with respect to etiology (Spitzer, 2001; Wilson, 1993). As a con
sequence, the PTSD diagnosis assumes a burden of proof not shared by other di
agnoses: namely, a clear link between a precipitating stressor and resulting signs 
and symptoms.«10 

PTBS basiert somit auf unklaren Annahmen und sogenannten »gatekeepers«, was 
PTBS von anderen psychischen Störungen unterscheidet. Interessanterweise ha
ben Rosen und Lilienfeld in dieser Studie festgestellt, dass es an überzeugender 
und konsistenter empirischer Unterstützung für alle Kernannahmen und hypothe
tischen Mechanismen der PTBS mangelt.11 Bei PTBS wird stets die Universalität, 
Zeitlosigkeit (die Menschen in Vergangenheit haben wahrscheinlich auch PTBS er
lebt und wussten in vielen Fällen nicht, dass es PTBS ist) und auch die Einzigar
tigkeit der traumatischen Störungen (Unterschiede zu den anderen Depressionen 
und Stressstörungen) betont. Die Formulierung der PTBS basiert auf Daten, die von 
Menschen im globalen Norden erhoben wurden, und galt, meistens in psychologi
schen Kontexten, für alle Menschen unabhängig von Herkunft und Kultur. Um die
ses Problem beheben zu können, wurde ein kleiner Teil zu PTBS im DSM-IV hinzu
gefügt, der »Kulturelle Besonderheiten« heißt. Trotz dieses Teils bleibt diese Verall
gemeinerung problematisch: 

»In the case of PTSD, the underlying presuppositions stimulate an emphasis on 
the individual; a preoccupation with immaterial recovery; an inability to take the 
context into account; a technical approach that misses the ethical dimensions of 
trauma recovery; and a depoliticization that serves the status quo of a given polit
ical and/or economical reality. It is precisely because PTSD purportedly describes 
a reality that transcends particular contexts and cultural determinations, that is, 
because of its avowed universality and neutrality, that it is able to serve as a dis
empowering political instrument. Academic knowledge thereby legitimates a se
ries of interventions, which despite claims to the contrary, can never be politically 
neutral«12. 

10 Ebd., 839. 
11 Vgl. Rosen und Lilienfeld, »Posttraumatic Stress Disorder«. 
12 Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD, 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Einige Studien haben gezeigt, dass der biomedizinische Ansatz zu den psychischen 
Krankheiten nicht von den politischen Dimensionen der Trauma-Interventionen, 
beispielsweise der psychotherapeutischen Praxis und Humanitären Interventionen 
etc. getrennt werden kann.13 So sieht beispielsweise die kognitive Perspektive in der 
Psychologie die menschliche Psyche mit folgender Annahme: Das Individuum sieht 
die Welt in Form von normalen und logischen Ereignissen, die miteinander verbun
den sind. Das Gehirn verarbeitet diese (normalen und gewöhnlichen) Ereignisse. 
Wenn das Individuum mit einem traumatischen (schockierenden, ungewöhnlichen 
und destruktiven) Ereignis konfrontiert ist, kann es nicht mit dem Gehirn verarbei
tet werden. Man erlebt das Ereignis im Gedächtnis wieder, damit das Gehirn einen 
Weg der Verarbeitung finden kann. Dieser Prozess wird immer wieder wiederholt, 
bis das Ereignis komplett verarbeitet ist und das Individuum die Welt wieder ›lo
gisch‹ findet.14 Diese kognitive Perspektive auf Trauma reduziert den sozialen, kul
turellen und politischen Kontext und damit auch die Geschichte der Entstehung des 
Begriffs »Trauma« auf den Umgang des Gehirns mit der Darstellung des Ereignis
ses im Gedächtnis. Diese Reduzierung verdeckt nicht nur die soziokulturellen und 
auch politischen Dimensionen von Trauma und PTBS, sondern nimmt zudem an, 
dass die (menschliche) Erinnerung kohärent ist, oder zumindest, dass die im Ge
dächtnis gespeicherten Ereignisse vom Gehirn als kohärent und kontinuierlich ver
arbeitet werden. 

Kritische Studien15 behaupten, dass solche Annahmen angesichts der Geschich
te und des Kontexts der Entstehung und Invention von PTBS ethisch problematisch 
sein und beispielsweise neue Politik-, Wahrheits- und Wissensproduktion sowie 
neue Machtverhältnisse produzieren oder, wie bereits erwähnt, als Mittel zur 
Entpolitisierung verwendet werden können. Diese Studien argumentieren, dass 
das Feld des Traumas insofern breit und weitgehend ist, als dass einerseits zahl
reiche Ereignisse als traumatisch und traumatisierend definiert werden können 
und andererseits eine große Gruppe von Individuen und Kollektiven als trauma
tisiert bezeichnet werden kann. Zu dieser Gruppe gehören nicht nur Opfer von 
Gewalt, Genozid und Verfolgung, sondern auch die Zeug:innen solcher Ereignisse 
und sogar die Täter:innen selbst. Dieses weitgehende Feld stellt nicht nur das 
traumatisierte Opfer in dem Sinne ins Zentrum, dass jede:r jederzeit traumatisiert 
werden kann, womit es die Täter:innen an den Rand befördert, sondern es ignoriert 

13 Vgl. Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond PTSD; Fassin, Humanitarian Reason; Fassin 
und Rechtman, The Empire of Trauma; Rechtman, »The Rebirth of PTSD«. 

14 Vgl. Ehlers und Clark, »A Cognitive Model of Posttraumatic Stress Disorder«. 
15 Vgl. Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma; Bistoen, Trauma, Ethics and the Political beyond 

PTSD; Rosen und Lilienfeld, »Posttraumatic Stress Disorder«; Behrouzan, »Ruptures and Their 
Afterlife«; Becker, Die Erfindung des Traumas. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 47 

auch die Tatsache, »that the social agents are not passive recipients of the label 
›traumatized‹«16. 

Ein wichtiger Aspekt des Begriffs und auch des Diskurses zu Trauma ist das La
bel »traumatisiert«. Auf der einen Seite kann dieses Label zur Stigmatisierung der 
betroffenen Individuen oder der betroffenen Gruppe von Menschen führen. Wird 
zum Beispiel eine Gruppe von Menschen als »traumatisiert« bezeichnet, wird zu
meist gleichzeitig behauptet, dass die der Gruppe zugehörigen Personen psycholo
gisch »behandelt« werden müssen, nur, weil sie dieser Gruppe zugehörig sind. Die
se Behauptung rechtfertigt die massive Förderung psychologischer Hilfen in den 
Regionen, in denen Krieg herrscht und Naturkatastrophen geschehen sind. Hier 
geht der globale Humanitarismus mit Trauma als Diskurs Hand in Hand. Trauma, 
so Fassin und Rechtman, ist die neue Sprache des Ereignisses. Das heißt, dieser 
Diskurs bietet eine besondere Sprache, mit der man das »Einschreiben des Ereig
nisses ins Gedächtnis« erklären, verstehen und theoretisieren kann. Das Problem 
liegt jedoch nicht in dieser Sprache selbst, sondern in den Konsequenzen ihrer Ver
wendung. Eine gemeinsame Sprache des Ereignisses macht die Unterschiede zwi
schen verschiedenen Ereignissen und deren Opfern unsichtbar, da über die Opfer 
von Krieg, Folter, Verfolgung etc. gleich und mit der gleichen Sprache gesprochen 
wird; das heißt mit der gleichen Terminologie und den gleichen Argumenten und 
Behauptungen.17 

Auf der anderen Seite bietet das Label »traumatisiert« besondere Rechte für die
jenigen, die dieses Label tragen; von einem Recht auf care und Behandlung bis zu 
einem Recht auf Aufenthalt unter dem Banner der Menschenrechte. Diese Rech
te verändern zum einen die soziokulturellen und politischen Prozesse in einer Ge
sellschaft und können eine neue Moral herstellen, die bestimmt und legitimiert, 
wer Schutz bekommt und wer nicht, wer bleiben darf und wer abgeschoben wer
den muss. Zum anderen produzieren diese Rechte neue Subjekte, die in gewisser 
Weise mit diesen Rechten verbunden sind. 

Dem pathologischem Trauma-Diskurs entkommen 

Im Sommer 2017 war ich auf einer Geburtstagsparty eines Freundes von mir. Wäh
rend laute Musik lief und die Tanzfläche voller motivierter Tänzer:innen war, wurde 
ich über das Thema meiner Doktorarbeit befragt. 

»Bist du Doktorand an der Uni? Worüber forschst du?«, fragte Mark, der Freund 
einer Freundin, den sie mir gerade vorgestellt hatte. 

16 Fassin und Rechtman, The Empire of Trauma, xi. 
17 Vgl. ebd., 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

Ich erzählte ein bisschen über das Thema mit einem Getränk in der Hand und 
dem Blick halb auf der Tanzfläche. Als ich das magische Wort »Trauma« neben dem 
Wort »Geflüchtete« erwähnte, merkte ich, dass sein Interesse geweckt wurde. 

»Dieses Thema ist sehr wichtig. Ich freue mich, dass du darüber forschst«, sagte 
er und fing an, mir über die Geflüchteten zu erzählen, mit denen er in der Firma in 
Kontakt war. »Die meisten kommen aus dem Irak und sie sind, glaube ich, trauma
tisiert«, fügte er hinzu. 

Das war nicht das erste Mal, dass ich solche Kommentare zum Thema meiner 
Doktorarbeit bekam, nachdem ich das Wort »Trauma« zusammen mit dem Wort 
»Geflüchtete« erwähnte. Die Aufmerksamkeit, die eine Abschlussarbeit bekommt, 
wenn sie »Trauma« im Titel stehen hat, ist nicht zufällig. Das hat mit Trauma als ei
nem Diskurs sowie einem wichtigen Baustein dieses Diskurses zu tun: nämlich mit 
dem suffering body. Mit der Anerkennung des suffering Body produziert der Trauma- 
Diskurs nicht nur eine neue Moral, sondern das Wort »Trauma« wurde im Verlauf 
der Zeit von dieser neuen Moral durchdrungen. Miriam Ticktin formuliert es so: 

»The imagined suffering body is a victim without a perpetrator – a sufferer, pure 
and simple, caught in a moment of urgent need. No one is responsible for her suf
fering; those who act to save her do so from the goodness of their hearts, out of 
moral obligation.«18 

Ticktin argumentiert, dass die Regimes of care diesen moralisch legitimierten suffering 
body produzieren und beschützen.19 Regimes of care versteht sie vor allem als »part of 
the transnational circulation of capital and labor, linking the political economy of 
immigration to the political economy of humanitarian emergencies«20. 

In diesem Zitat kann man sich auf zwei wichtige Punkte fokussieren. Erstens, 
wie Fassin auch erwähnt,21 wird suffering body als die Wahrheit reversiert. Das heißt, 
der suffering body, der vor einem Jahrhundert noch als schwach, unlauter, möglicher
weise als Heuchler oder Profitjäger bezeichnet wurde,22 wurde nach ein paar Jahr

18 Ticktin, Casualties of care, 11. 
19 Vgl. ebd., 16. 
20 Ebd., 10. 
21 Vgl. Fassin, Humanitarian Reason. 
22 Didier Fassin argumentiert, dass vor der Entstehung des Begriffs »Trauma« vermutlich die 

Soldaten im Ersten Weltkrieg die traumatisierte Gruppe mit weitgehend gleichen Sympto

men wie Angstzuständen, Schlafstörungen etc. waren, deren Erfahrungen zu der Entstehung 
des Begriffs »Trauma« führte. Diese Gruppe zeigte signifikante Symptome, welche dazu führ
ten, dass sie nicht mehr in der Lage waren, am Kriegsgeschehen teilzunehmen. Folglich wur
den sie als schwach oder feige stigmatisiert. Die Entstehung des Begriffs »Trauma« führte je
doch dazu, dass diese Position des Opfers reversiert werden konnte, in dem Sinne, dass das 
Opfer im Mittelpunkt steht. Diese Reversion produzierte eine neue Moral, die auf den Schutz 
des Opfers konzentriert ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 49 

zehnten zu »the very embodiment of common humanity« umgekehrt. Dabei wurden 
die gegenwärtige Moral, basierend auf dem Schutz des Opfers, die traumatischen 
Ereignisse wie auch die Moralökonomie produziert und umgestaltet. Zweitens wur
de der:die Täter:in in diesem Prozess von Verantwortung befreit. Er:sie kann selbst 
auch Opfer sein. Anders gesagt ist das Opfer im Verlauf der Zeit entpolitisiert wor
den. 

Dieser Prozess der »Umkehrung der Wahrheit« und der »Entpolitisierung des 
Opfers« kann erklären, warum mein Thema eine so große Bedeutung erlangt, wenn 
es »Trauma« und »Geflüchtete« zusammenbringt. Bei solchen Zusammenstellun
gen werden einerseits Geflüchtete als Opfer dargestellt, die vor traumatischen Er
eignissen flüchten. Die Körper von Geflüchteten werden als suffering bodies bezeich
net, die gerettet werden sollen, und diejenigen, die versuchen, sie zu retten, werden 
als moralisch bezeichnet, während die Studien, die suffering bodies untersuchen, als 
»sehr wichtig« benannt werden. 

Solche Kommentare zum Thema meiner Abschlussarbeit brachten mich dazu zu 
fragen, wie man diesem Diskurs entkommen und trotzdem »Trauma« als Hauptbe
griff der Arbeit beibehalten kann. War das überhaupt möglich? 

In ihrem Buch An Archive of Feelings: Trauma, Sexuality, and Lesbian Public Cultures 
verfolgt die kanadische Queer-Theoretikerin Ann Cvetkovich Trauma-Narrative, 
die von öffentlichen und verallgemeinernden Trauma-Diskursen (wie die Narrative 
über Krieg und Genozide) ausgegrenzt worden sind. Diese sind meistens Nar
rative des alltäglichen Leids queerer Menschen, die vom Trauma-Diskurs in der 
heteronormativen Gesellschaft ausgeklammert und unsichtbar gemacht werden. 
Cvetkovich fokussiert von daher auf diese »unsichtbaren Narrative«23, um dem 
pathologisierenden Trauma entkommen zu können und einen Weg jenseits des 
medizinischen Diskurses von Trauma und PTBS zu finden und somit Trauma 
im Alltag queerer Menschen analysieren zu können. Cvetkovich behauptet, dass 
man auf diese Weise viel von alltäglichen Trauma-Narrativen über die »formation 
of public culture« lernen kann. Sie erinnert uns damit daran, dass die klinische 
Perspektive auf Trauma nicht das einzige »model for responding to trauma« ist und 
dass »[t]rauma cultures are actually doing the work of therapy«.24 

Im Gegensatz zur Unsichtbarkeit der Trauma-Narrative, mit der Cvetkovich 
sich in ihrem Feld beschäftigt, bin ich einer Über-Sichtbarkeit oder einem Über- 
Sichtbarmachen rund um Trauma-Narrative der Geflüchteten in meinem Feld be
gegnet. Die Darstellung der Geflüchteten als traumatisierte Menge und die Bilder 
der grenzüberschreitenden Geflüchteten auf den Schlauchbooten im Mittelmeer, 

23 Cvetkovich argumentiert, dass diese »unsichtbaren Trauma-Narrative« im Vergleich zu Nar
rativen von Krieg und Genoziden nicht zur Betrachtung stehen. Mit »unsichtbaren Trauma- 
Narrativen« meint sie die alltäglichen Erfahrungen. 

24 Cvetkovich, An Archive of Feelings, 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

die in den offiziellen und sozialen Medien zirkulierten und noch zirkulieren, bildet 
einen ganz anderen Kontext als der von Cvetkovich, in dem die Trauma-Narrative 
unsichtbar gehalten werden. Diese Art und Weise der Darstellung von Trauma- 
Narrativen im Kontext von Flucht macht es schwierig, dem Trauma-Diskurs sowie 
dem pathologisierenden Trauma im medizinischen Trauma-Diskurs entkommen 
zu können. 

Im Gegensatz zum Problem der Individualisierung im pathologisierenden 
Trauma-Diskurs lässt sich, so argumentiere ich, im Kontext von Flucht und Mi
gration eine kollektivierende Darstellung von Trauma-Narrativen von bestimmten 
Gruppen von Menschen feststellen, die ich als »Kollektivierung der Trauma-Nar
rative« als Prozess der Verallgemeinerung und Viktimisierung der Geflüchteten 
durch die Narrative des Traumas bezeichnen würde. 

Diese »Kollektivierung der Trauma-Narrative«, die eventuell mit einer Recht
fertigung der humanitären Grundlagen der Asylprozesse Hand in Hand gehen, ver
bergen die Dynamiken der Alltagsleben und auch die Strategien, die Menschen ent
wickeln, um mit den unterschiedlichen Situationen in ihren Fluchterfahrungen umzu
gehen. Diese Dynamiken und Strategien stehen von Anfang an im Zentrum dieses 
Projektes. 

Die »Kollektivierung der Trauma-Narrative« ist eng mit dem psychologischen 
Verständnis von Trauma verbunden. Die Behandlungsprozesse des psychologischen 
Traumas (PTBS), wie Diagnostik und Therapie, sind ein großer Teil der Definitio
nen (beispielsweise von traumatisierten Geflüchteten, Opfern etc.) und auch von 
Policy-Making und Funding in Bezug auf Trauma und Trauma-Störungen. Das Auf
treten von Netzwerken, die sich mit Trauma im Kontext von Flucht und Migration 
beschäftigen, und die normalerweise die Worte »traumatisierte Flüchtlinge« im Na
men tragen, bezeugt ebenfalls, wie stark das Feld des Traumas von psychologischen 
Grundlagen und auch von Methodologien, die auf Diagnose und Therapie basieren, 
dominiert ist. In diesem Feld werden die Ereignisse und Menschen (Patient:innen) 
von anerkannten und autorisierten Psycholog:innen als »traumatisch« und »trau
matisiert« bezeichnet. Damit gehen allerdings die oben genannten Dynamiken des 
Alltagslebens und die von Menschen entwickelten Bewältigungsstrategien in fach
bezogenen und auch pathologischen Prozessen verloren. 

Die »Kollektivierung der Trauma-Narrative« hat ebenfalls ein methodologisches 
Problem für dieses Projekt hervorgerufen. Bin ich als Forscher qualifiziert genug, 
um beurteilen zu können, wer traumatisiert ist und wer nicht? Die Antwort auf die
se Frage lautet eindeutig »Nein«. Können die Betroffenen selbst einschätzen, ob sie 
traumatisiert sind oder nicht? Ich habe sie das gefragt: Keine einzige Person, mit 
der ich wegen dieser Arbeit ins Gespräch kam, bezeichnete sich als traumatisiert. 
Alle aber redeten sie oft von drastischen Erfahrungen, die sie während der Flucht 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 51 

und in der Zeit danach erlebt hatten. So besuchten sie meistens eine Therapie, weil 
sie beispielsweise dachten, dass das ihren Asylprozess erleichtern würde.25 

Aus den bisher genannten Gründen stand folgende Frage von Anfang an im Zen
trum dieser Arbeit: Ist Trauma ein passender analytischer Begriff für diese Untersu
chung? Ist es überhaupt möglich, dem pathologisierenden Trauma-Diskurs auf der 
analytischen Ebene trotz der »Kollektivierung der Trauma-Narrative« im Kontext 
dieser Arbeit entkommen zu können? 

Alltagsbrüche 

Während Cvetkovich die »public culture« als Ausgangspunkt für ihre Untersuchung 
zu Trauma-Narrativen annimmt, um die Trauma-Narrative der Unsichtbaren ana
lysieren zu können, fokussiert dieses Projekt auf das Alltagsleben der iranischen Ge
flüchteten. Wie Cvetkovich erwähnt, fokussiert der dominante Trauma-Diskurs auf 
drastische und katastrophale Ereignisse, die von diesem als »traumatisch« bezeich
net werden, und der damit die Alltagserfahrungen26 vieler Menschen ausschließt. 
Jene Erfahrungen, die nicht als Katastrophen kategorisiert werden, brechen mit der 
Kontinuität der Erfahrungen und bleiben somit als Brüche in Erinnerung. 

Alltagserfahrungen sind fragmentiert und die Narrative, die von diesen Erfah
rungen erzählen, sind ebenfalls brüchig.27 Es ist für diese Arbeit wichtig, sich mit 
diesen zerbrochenen und fragmentierten Teilen des Alltags iranischer Geflüchte
ter zu beschäftigen, um verstehen zu können, wie sie ihre »fragmentierten« Leben 

25 Das bedeutet jedoch nicht, dass eine Trauma-Therapie Geflüchteten nicht hilft. Diese Thera
pieform, trotz ihrer Herausforderungen, hilft zahlreichen Geflüchteten jeden Tag, mit trau
matischen Erlebnissen umzugehen. Im Kontext dieses Projekts konnte jedoch mehrmals be
obachtet werden, dass Therapien oft mit dem Ziel einer Erleichterung des Asylprozesses ge
macht wurden. 

26 Damit ist nicht gemeint, dass traumatische Erfahrungen nicht im Alltag passieren oder vom 
Alltagsleben der Menschen getrennt sind. Selbstverständlich passieren vielen Menschen die
se Ereignisse. Krieg, Naturkatastrophen und unterschiedliche Formen von Gewalt sind für 
viele Menschen Teil ihres Alltags. Hier geht es vielmehr darum, dass solche traumatischen 
Ereignisse in einem breiteren Kontext gesehen werden können, indem auf den Alltag im All
gemeinen fokussiert wird, anstatt die Ereignisse separat als analytische Inseln und getrennt 
von anderen Aspekten des Lebens zu begreifen. 

27 In ihrem Buch Textures of the Ordinary formuliert Veena Das den »Alltag« oder »the ordinary« 
als etwas, das nicht gegeben ist, sondern immer entdeckt werden muss. Sie betrachtet den 
»Alltag« einerseits als den Bereich der Gewohnheiten und Routinen und andererseits als den 
Bereich der Potenzialität und Ambiguität, gerade weil Menschen ihr Leben im Bereich des 
Alltags leben und lebbar machen. In dieser Potenzialität des Alltags liegt es, dass Alltag als 
fragmentiert verstanden werden kann vgl. Das, Textures of the Ordinary. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

durch die Alltagsbrüche aufbauen und wie sie inhabit the world.28 Dabei darf jedoch 
nicht vergessen werden, dass »while we might treat fragments of the everyday as 
fixed wholes, it is important to keep in mind that these wholes contain others and 
are constantly changing. In other words, a fragment, like a fractal, contains within 
itself a larger whole«29. 

An dieser Stelle kommen die räumlichen und zeitlichen Dimensionen von Er
fahrung ins Spiel. Die Alltagserfahrungen oder Fragmente von Alltagserfahrungen 
können in einem größeren historischen Kontext situiert werden und sind mit den 
Alltagserfahrungen in anderen Räumen verbunden. Im Verlauf dieser Studie konnte 
beispielsweise erkannt werden, wie die Erfahrungen der Geflüchteten in Deutsch
land mit ihren Erfahrungen im Iran verbunden sind und wie die Narrative dieser 
Menschen auf diese Verbindungen hinweisen. Zum Beispiel ist die gefühlte Preka
rität, die iranische Geflüchtete hier in Deutschland erleben, mit der gefühlte Illega
lität und Prekarität verbunden, die sie im Iran erleben. Diese Verbindung lässt sich 
auf unterschiedlichen Ebenen darstellen. Das gleiche gilt für die Narrative von Inte
gration der Geflüchteten in Deutschland. Was normalerweise mit dem Begriff »In
tegration« in Deutschland gemeint ist, ist nicht das, was die Geflüchteten erleben. 
Wie die Menschen mit diesen Unterschieden umgehen, hängt von den zeitlichen 
und räumlichen Dimensionen ihres Alltagslebens ab (vgl. Kapitel 5). 

Neben den Fragmentierungen und Brüchen sind weitere Eigenschaften des All
tags dessen Unbestimmtheit, Unklarheit und Verschwommenheit. Die Forschun
gen, die auf Alltag mit dem vollen Ausmaß an körperlichen und sinnlichen Inter
aktionen fokussiert sind, distanzieren sich mehr und mehr von den Forschungsfel
dern, die Jonas Frykman und Nils Gilje als »convergent« bezeichnen.30 Die ange
sprochene Verschwommenheit des Alltags macht einerseits den Prozess der Feld
forschung und Analyse komplexer. Andererseits ist es für eine ethnografische Stu
die notwendig, sich mit dieser vagueness zu beschäftigen und dies in der Forschung 
widerzuspiegeln. Alltag ist die Raumzeit der Verschwommenheit. In diesen Zustän
den der Spontanität im Alltag tauchen die unterschiedlichen Lebenswelten auf. 

»[T]he life-world [. . . ] is [. . . ] the ordinary and quite ambiguous everyday life that 
people live in. Here life is immediate and ›spontaneous‹ and thus relatively un
planned – while interpretations and reflections appear afterwards. It is a practi
cal world. Something that the individual acts in – not to the same degree a theo
retically reflecting world. It is about the immediate relationships to the environ
ment.«31 

28 Vgl. Ingold, The Perception of the Environment; Ahmed, Queer Phenomenology. 
29 Moussawi, »Bad Feelings on Trauma, Nonlinear Time, and Accidental Encounters in ›the 

Field‹«, 94. 
30 Vgl. Frykman und Gilje, Being There. 
31 Ebd., 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 53 

Das (menschliche) Leben als Abfolge von (außergewöhnlichen) Ereignissen (events) 
zu sehen, so wie beispielsweise der Begriff »Trauma« das Leben theoretisiert, hin
dert daran, die Komplexitäten des Alltags zu sehen und zu verstehen. Einerseits 
besteht dieses Problem, weil wir im gewöhnlichen Alltag drinstecken, weshalb es oft 
schwierig ist, »to see what is before our eyes«32. Anderseits liegt das Problem in den 
Begriffen, mit denen wir versuchen, das Leben zu verstehen.33 

Es kann außergewöhnliche events in der Biografie eines Menschen geben, die 
sein Leben stark beeinflussen. Als Beispiel können im Kontext dieser Arbeit das 
Übertreten von Grenzen, das Verlassen der Heimat usw. genannt werden. Der Fo
kus auf die Ereignisse selbst macht es in methodologischer Hinsicht schwierig, die 
Art und Weise zu untersuchen, mit der sich diese Ereignisse in den Alltag einfügen, 
wenn sie nicht ohnehin in einen toten Winkel gedrängt wurden. Aus diesem Grund 
fokussiert diese Arbeit mit Veena Das nicht auf die Ereignisse selbst, sondern »it 
narrates the lives of particular persons and communities who were deeply embed
ded in these events, and it describes the way that the event attaches itself with its 
tentacles into everyday life and folds itself into the recesses of the ordinary«34. 

Erinnerung und Biografie 

Letztendlich steht »Trauma« zwar nicht im Titel der vorliegenden Arbeit, trotzdem 
hat es in verschiedener Hinsicht seine Spuren hinterlassen. Es ist nicht mehr der 
Hauptbegriff in dieser Untersuchung, aber manche Teile der Arbeit wurden vom 
Trauma gestaltet. Beim Konzept von Trauma geht es um das Hin- und Hergehen 
in Raum (als Erinnerung oder als die Vorstellung vom Raum, der ins Gedächtnis als 
Erinnerung eingeschrieben ist) und Zeit. Trauma stellt die zeitliche Kontinuität und 
die Linearität von Erzählungen infrage35 und macht die darüber geschriebenen Tex
te unordentlich, nicht linear und chaotisch. In diesem Sinne bildet dieser Text keine 
Ausnahme. Er fokussiert auf die Zeit und den Raum (Raumzeit) in den Narrativen 
der Menschen, die von höherer Intensität zeugen. Diese intensiven Raumzeiten bre
chen die Kontinuität der Lebenserfahrungen und bleiben nicht nur im Gedächtnis, 
sondern schreiben sich außerdem in die Körper der Menschen ein. Wie ich im letz
ten Kapitel dieser Arbeit diskutiere, verschwinden diese Erinnerungen jedoch nicht. 
Sie finden ihren Weg in die Narrative von Fluchterfahrungen und machen diese wie 

32 Das, Textures of the Ordinary, 15. 
33 Trauma ist einer dieser Begriffe, die das Leben als Abfolge von außergewöhnlichen, drasti

schen und brechenden Ereignissen theoretisiert. 
34 Das, Life and Words, 1. 
35 Vgl. Moussawi, »Bad Feelings on Trauma, Nonlinear Time, and Accidental Encounters in ›the 

Field‹«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

die Texte darüber ebenfalls unordentlich, nicht linear und chaotisch. Und das gilt 
auch für das Narrativ in dieser Arbeit. Anstatt auf Trauma-Narrative und traumabe
zogene Ereignisse und Krankheiten, fokussiert diese Arbeit auf diese chaotischen, 
in die Körper eingeschriebenen Erinnerungen und Narrative. 

Erinnerung befindet sich an der Kreuzung von Körper und Biografie und weist 
darauf hin, dass Körper und Biografie nicht komplett voneinander trennbar sind. 
Körperliche und nicht körperliche Dimensionen des Einschreibungsprozesses von 
Erfahrung als Erinnerung sind so ineinander verwoben, dass die theoretische Tren
nung der beiden Dimensionen unmöglich ist.36 Die Narrativierung und Sinnstif
tung der Erfahrungen, die Menschen in ihrem Leben machen, sind nicht nur dis
kursive, kognitive und soziale Prozesse, sondern auch leibliche.37 Der Körper ist das 
Medium, mit dem wir von der Welt affiziert werden und mit dem wir die Welt affi
zieren. Jede Erfahrung fließt durch den Körper und prägt sich ins Gedächtnis ein. 
Erinnerung entsteht prozesshaft durch diese Interaktion des (menschlichen) Kör
pers mit der Welt und stabilisiert sich mithilfe unterschiedlicher Stabilisatoren in 
kognitiven und diskursiven Kontexten. Zu diesen Stabilisatoren gehören Sprache, 
Symbole sowie Affekte und Emotionen. 

»Die Sprache ist der mächtigste Stabilisator von Erinnerungen. An das, was wir 
einmal versprachlicht haben, können wir uns viel leichter erinnern als an das, was 
nie zur Sprache gefunden hat. [. . . ] Affekt [. . . ] schließ[t] in unterschiedlicher In
tensität den Körper als Medium ein; unter [. . . ] Symbol wird von der Übersetzung 
von körperlicher Erfahrung in ›Sinn‹ die Rede sein.«38 

Affekte und Emotionen involvieren in diesem Sinn nicht nur die »bodily processes 
of affecting and being affected, or [. . . ] a matter of how we come into contact with 
the world«39, sondern sie spielen auch eine wichtige Rolle in den Prozessen der Ent
stehung und Stabilisierung von Erinnerungen. Emotionen sind sticky. Sie kleben an 
den Objekten und Körpern, die miteinander in Kontakt sind, und bauen besondere 
Orientierung an den Objekten und Körpern auf.40 Die Körperbewegungen durch die 
Objekte lässt diese sticky Emotionen nicht nur am Körper kleben, sondern sie spie
len auch eine Rolle im Zirkulieren der Affekte und Emotionen. So bewegen sich diese 
Emotionen und Affekte zwischen Objekten und markieren immer wieder mehr und 
mehr den Köper. 

36 Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion; Leys, Trauma; Leys, Leys, R; Leys, »The Turn to Affect«. 
37 Vgl. Spahn, Biography Matters – Feministisch-phänomenologische Perspektiven auf Altern in Bewe

gung. 
38 Assmann, Erinnerungsräume, 250f. 
39 Ahmed, Cultural Politics of Emotion, 208. 
40 Vgl. Ahmed, Cultural Politics of Emotion; Ahmed, Queer Phenomenology. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 55 

Biografie weist auf diese Prozesshaftigkeit des Lebens hin. Das heißt, dass der 
Körper sich durch die Handlungen und auch die leiblichen Bewegungen in einem 
Prozess und im Verlauf der Zeit orientieren wird.41 Diesen Prozess definiert Rosen
thal als die dialektische Beziehung zwischen Erfahren, Erinnern und Narrativie
ren. Mit Edmund Husserl argumentiert sie, dass die Narrative über Ereignisse in 
der Vergangenheit mit der Gegenwart der Erzählung verbunden sind. Die Art und 
Weise, wie Menschen auf die Vergangenheit oder ihre spezifischen Erinnerungen 
von der Vergangenheit zurückblicken, wird durch ihre gegenwärtige Situation be
stimmt.42 Das heißt, was wir in der Gegenwart erleben, verändert unsere Perspek
tive auf unsere Vergangenheit und somit auch ihre Narrativierung. Für diese Ar
beit bedeutet das, dass die Geflüchteten, die in Deutschland sind, ihre Erfahrungen 
in der Vergangenheit vor diesem Hintergrund, dass sie nach Deutschland gekom
men sind, narrativieren. Das Gleiche gilt für meine Rekonstruktion der Narrative 
der Teilnehmenden dieser Untersuchung. Unsere aktuellen Erfahrungen in der Ge
genwart bilden einen neuen Kontext, in den wir beim Erzählen die Erfahrungen der 
Vergangenheit einbetten. 

»Our present perspective conditions our selection of memories, the temporal and 
thematic linking of our memories, and the way we represent remembered expe
riences. This is because the meaning of an experience, like any meaning, depends 
on a context, or several contexts, so that new remembered pasts are created in the 
course of our life with its points of interpretation. However, this construction of 
the past from the present should not be understood as being completely separate 
from the experienced past. Rather, narrations of lived experiences on the basis of 
memories are always constituted in part by the past experience.«43 

Bei der Narrativierung geht es vor allem darum, welche Erinnerungen man zum Er
zählen auswählt, wie man diese Erinnerungen formuliert und in welchem Kontext 
man sie kontextualisiert. An dieser Stelle geht es um das Teilen, denn Narrative wer
den gebildet, um in irgendeiner Form geteilt zu werden. 

Individuell oder kollektiv? Trauma oder Erinnerungsbrüche? 

Die Fluchterfahrungen, die Geflüchtete sowohl auf dem Weg nach als auch in 
Deutschland machen, können schwer traumatisch sein. Wie ich jedoch bereits 
argumentiert habe, sind die theoretischen und begrifflichen Rahmenbedingungen 

41 Vgl. Ahmed, Queer Phenomenology. 
42 Vgl. Rosenthal, Interpretative Social Research – An Introduction, 161. 
43 Ebd., 162. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

mit Trauma als Schwerpunkt für diese Arbeit und die hier formulierten For
schungsfragen nicht unbedingt informativ. Die Daten dieser ethnografischen 
Feldforschung haben gezeigt, dass 

- die Teilnehmenden sich selbst nicht als traumatisiert bezeichnen. Sie sprachen 
zwar von »schweren« Erfahrungen »im Iran«, »auf dem Weg« und »in Deutsch
land« und bezeichneten diese Erfahrungen meist als »saḫti« (Schwierigkeiten), 
die sie in ihrem Leben erlebt haben. Das persische Wort »saḫti« kommt häufig 
mit dem Verb »kešidan« (ziehen oder tragen) zusammen. Man trägt die Schwie
rigkeiten mit sich wie eine Last, die man immer dabeihat. Das verweist auf den 
»akkumulativen« Aspekt der Erinnerung, in denen diese Last verbleibt. 

- die Teilnehmenden diese Erfahrungen sehr gerne untereinander und mit mir 
teilten. Wir verbrachten gemeinsam mehrere Abende vor und nach Konzerten 
oder bei Proben, um Bier zu trinken und über diese Erfahrungen zu sprechen. 
Die Neigung, die Erinnerungen zu teilen, basierte nicht auf einer Erzähler:in- 
Zuhörer:in-Trennung, sondern war meist ein partizipativer Prozess. Es gab kei
ne:n alleinige:n Erzähler:in. Man wurde oft von anderen unterbrochen oder er
gänzt. Die Teilnehmenden hatten sich zwar nicht zusammen auf dem Weg nach 
Deutschland befunden, aber während des Erzählens schien es manchmal so, als 
hätten sie es alle zusammen erlebt.44 

- die Teilnehmenden oft Scherze über diese »saḫti kešidan« machten. Diese Art 
der Formulierung von Erfahrung durch Humor und Scherzen kam immer wie
der in den Gesprächen vor. 

Die oben genannten Punkte sind weit vom Trauma-Diskurs und dessen patholo
gisierenden Funktionen entfernt. Die geteilten Erinnerungen und die bestimmte 
Art ihrer Formulierung bringen diese Erinnerungen auf eine kollektive Ebene, in 
der es nicht mehr um Traumatisierung und Retraumatisierung geht, sondern viel 
mehr um das Teilen, Reformulieren, Ergänzen, das gemeinsame Weinen, Kämpfen 
und auch sogar darum, laut zu lachen und Spaß zu haben. Diese geteilten Erinne
rungen weisen darauf hin, dass Erinnerungen und die darauf bezogenen Narrative 
nicht auf eine kohärente und homogene, sondern auf brüchige Art und Weise ge
sammelt und gespeichert werden. Auf diesen Brüchen basiert Orkideh Behrouzans 
Begriff von »rupture«. 

Behrouzan untersucht in ihrem Buch Prozak Diaries: Psychiatry and Generational 
Memory in Iran einerseits die Psychopolitik des wellbeing im Iran und versucht an
derseits, die Übersetzung der komplexen Geschichten und Lebenserfahrungen mit 
dem universalen Begriff des Traumas zu problematisieren.45 Sie argumentiert, dass 

44 Dieses partizipative Teilen wurde in der Einleitung vertieft. 
45 Vgl. Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«, 131. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 57 

Trauma als ein Konzept nicht die Komplexität der Erfahrungen von Individuen in 
den soziopolitischen Kontexten diskutieren kann. Aus diesem Grund benutzt Beh
rouzan den Begriff »rupture«, um sich besser mit den generational memories im Iran 
während des achtjährigen Iran-Irak-Kriegs (der erste Golfkrieg), der Zeit danach 
und den Versuchen der Individuen, sich an diese distraktiven (Generations-)Ge
dächtnisse zu erinnern, auseinandersetzen zu können. Vor allem interessiert sie, 
wie Generationen durch Erinnerungen und basierend auf politischen und emotio
nalen Einsätzen konstruiert werden und dadurch die Identität der Generationen 
formulieren können.46 

Behrouzan präsentiert »rupture« als Begriff, der im Gegensatz zu Trauma inter
subjektiv ist und im Kollektiv geteilt wird: 

»[Ruptures] are intersubjectively interpreted, negotiated, legitimated, and recon
structed, ultimately informing generational demarcations. Ruptures continually 
seep into the social mind. Being shared is their condition of possibility. While 
trauma is assumed to be psychological and pathological, ruptures can be cul
turally generative, creating new socialities, communities, language forms, and 
cultural aesthetics. What differentiates them from a purely pathologized under
standing of trauma is also the fact that, while they undoubtedly disrupt life and 
create psychological pain, they also paradoxically carry the possibility of working 
through themselves due to the cultural and political forms they can harness. This 
is additionally significant in terms of their representational ethics: ›we are not 
victims‹, young Iranians adamantly remind us.«47 

Wie bereits in den letzten Zeilen erwähnt wurde, richtet Trauma sein Hauptaugen
merk auf die Täter:in-Opfer-Dichotomie, was zu einer Autostigmatisierung als Op
fer ohne Fähigkeit zum Widerstand und zu Agency führen kann. Im Gegensatz dazu 
stellt der Begriff »rupture« Räume her, in denen die Subjekte mit ihren geteilten Er
innerungen Widerstand und Agency präsentieren und/oder ausleben können. 

Geteilte ruptured Erinnerungen einer Generation, die neue Sozialitäten, Sprach
formen und eine neue kulturelle Ästhetik erschaffen, sind letztendlich in Individu
en und deren Interaktionen mit der Welt verwurzelt. »Being shared« ist einer der 
wichtigsten Eigenschaften des Begriffs »rupture«, dass die Individuen zusammen
bringt, Identitäten schaffen und Generationen bilden kann. »Sharing« wird in der 
Kulturanthropologie als »the social practice of enabling access to what is valued on 
the basis of shared demand«48 definiert. In diesem Sinne verschafft man sich »ac
cess«, wenn man einer Gruppe angehört, und ist umgekehrt der Gruppe zugehörig, 

46 Vgl. Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«. 
47 Ebd., 139. 
48 Widlok, Anthropology and the Economy of Sharing, xvii. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

wenn man mit den Gruppenmitgliedern teilt, was »valued« ist und was auf »shared 
demand« basiert. 

»Rupture« ist in diesem Sinn ein umfassender und inklusiver Begriff, der kultur
bezogen, intersubjektiv und geschichtsbezogen ist. Er bezieht sich darauf, was ein 
Kollektiv (Behrouzan spricht in ihrer Forschung von Generation) erlebt, was die In
dividuen eines Kollektivs miteinander teilen und welche Strategien sie entwickeln, 
um diese Lebenserfahrungen zum Ausdruck zu bringen, zu symbolisieren und um 
neue Räume zu schaffen, in denen sie miteinander interagieren. »Rupture«, wie es 
Behrouzan formuliert, zielt nicht auf die Unterschätzung des individuellen Leids, 
sondern schließt das individuelle Leid mit ein. 

»Rupture« und »Trauma« sind Begriffe, die nah beieinanderliegen und sowohl 
in der Wissenschaft als auch im allgemeinen Sprachgebrauch leicht zu verwech
seln sind, obwohl sie durchaus verschiedene Muster aufweisen. »Rupture« entsteht 
durch prozesshafte Erinnerungen und Erfahrungen, die das Subjekt im Laufe einer 
bestimmten oder unbestimmten Zeit gemacht hat, und die Summe dieser Erfah
rungen und Erinnerungen gestalten das Leben des Subjekts. Mit Trauma sind Er
fahrungen und Erinnerungen gemeint, die zwar ebenfalls unangenehm konnotiert 
sind, aber im Vergleich zu »rupture« auf einzelne und punktuelle Ereignisse zurück
greifen. Es besteht keine Kontinuität wie bei »rupture«, sondern es sind Einzelfälle, 
die jedoch in der Erinnerung wiederholt auftreten können. Anders formuliert lässt 
sich sagen, dass es bei »rupture« um Erinnerungen geht, die die Subjekte miteinan
der teilen, auch wenn sie unter diesen Erinnerungen leiden, auch wenn diese Erin
nerungen unangenehm, bitter und schlecht sind – aber sie müssen nicht unbedingt 
»traumatisch« im pathologischen Sinne sein. 

In diesem Fall kann die Summe der unangenehmen Erfahrungen (traumati
sierende und nicht traumatisierende), die beispielsweise Teilnehmende an dieser 
Arbeit in Deutschland gemacht haben, als »rupture« verstanden werden, obgleich 
die Ablehnung ihres Asylantrags auch als ein traumatisches Ereignis oder Trauma 
eingestuft werden kann, da »Trauma« ein ereigniszentrierter Begriff ist.49 Außer
dem ist »Trauma«, wie vorher erwähnt wurde, ein psychologischer und pathologi
scher Begriff, der seine eigene Geschichte im Prozess der Wissensproduktion hat. 
Bei »rupture« fehlt jedoch dieser historische Hintergrund. 

Bei Trauma geht es um Traumatisierung und Retraumatisierung. Im Falle der 
Integration (vgl. Kapitel 5) argumentiere ich beispielsweise, dass das Subjekt nicht 
unbedingt durch ein oder aus einem Trauma entstehen und danach den Weg der 
Retraumatisierung gehen muss, sondern das Individuum kann im Prozess der Sub
jektivierung durch Integration Erfahrungen machen, die als »rupture« bezeichnet 
werden können. Diese ruptured Erinnerungen und Erfahrungen werden in einem 
intersubjektiven Kontext mitgeteilt und bilden die Möglichkeit eines Widerstands 

49 Vgl. Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 59 

für jene Menschen, deren Erfahrungen als unangenehm oder vielleicht traumatisch 
bezeichnet werden können. Behrouzan zufolge ist »rupture« ein inklusiverer und 
deskriptiverer analytischer Begriff als »Trauma«. Ebenfalls verfügt der Begriff »rup
ture« über eine kollektive Eigenschaft. Während Trauma individuell ist,50 werden 
ruptured Erinnerungen mitgeteilt. Sie unterbrechen die Ordnung in der Welt des In
dividuums und schaffen Anomie. Sie leben in social minds weiter. Die Psychologie ist 
das Territorium der Traumata. Aber »ruptures« können kulturell generativ sein und 
damit neue soziale Formen, Stimmen, kulturelle Ästhetiken und Identifikationen 
erschaffen.51 

Obwohl »rupture«, wie Behrouzan es versteht und formuliert, die kulturellen 
und sozialen Eigenschaften von Erfahrung betont und sich auf die geteilten Erin
nerungen, sowohl individuelles Leid und Freude als auch kollektive Narrative, be
zieht, bleibt es jedoch blind in Bezug auf soziale Begriffe wie »Klasse« und »Eth
nizität«. Behrouzan verwendet »rupture«, um die generationelle Identität von Ira
ner:innen erklären zu können. Ihre Analyse bleibt jedoch bei der Mittelschicht von 
Teheran stehen, die die ruptured Erinnerungen des Iran-Irak-Kriegs teilen. Von die
ser Analyse sind jedoch viele Gruppen ausgeschlossen. Behrouzans Formulierung 
von »rupture« ist deswegen nicht für die marginalisierten Gruppen und Menschen 
in Bewegung geeignet, weil sie, so argumentiere ich, nicht die Prekarität des Lebens 
erklären kann, die die grenzüberschreitenden Menschen erleben. Aus diesem Grund 
verwende ich den Begriff »Erinnerungsbrüche«52, eine Übersetzung von »ruptured 
memories«, und nutze etwa den freien Raum der Übersetzung, um den Begriff zu 
erweitern und neue Perspektiven auf den Begriff zu entdecken. Hier sind die Ei
genschaften, die ich außer denen von »rupture« unter dem Begriff »Erinnerungs
brüche« verstehe: 

50 Es existieren bestimmte Begriffe wie kulturelles, soziales oder kollektives Trauma, die sich 
auf ein traumatisches Ereignis beziehen, das ein Kollektiv traumatisiert. Jeffrey Alexander 
schreibt über kulturelles Trauma: »Cultural trauma occurs when members of a collectivity 
feel they have been subjected to a horrendous event that leaves indelible marks upon their 
group consciousness, marking their memories forever and changing their future identity in 
fundamental and irrevocable ways« (Alexander, Trauma, 6). Jedoch geht es hier nicht um ein 
stark traumatisches Ereignis, das ein Kollektiv erlebt, sondern um einen Zusammenhang der 
Erlebnisse, die Individuen erleben und miteinander teilen. Krieg kann beispielsweise als kul
turelles Trauma bezeichnet werden. Flucht und Migration, da sie keine einzelnen Ereignisse 
sind, werden von Geflüchteten und Migrant:innen in ihrem alltäglichen Leben erlebt und mit 
den Personen, die auch Erfahrungen in der Kategorie Flucht und Migration erlebt haben, ge
teilt. 

51 Vgl. Behrouzan, Prozak Diaries. 
52 Für den Vorschlag dieser Übersetzung und das informationsreiche Gespräch darüber bin ich 

Regina Bendix dankbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

- Der Begriff »Erinnerungsbrüche« weist zunächst auf den historischen und bio
grafischen Kontext von Erfahrung hin. Lebensgeschichten sind in diesem Sinn 
dahingehend äußerst informativ, wo die Personen und Gruppen herkommen 
und was sie in ihrem Leben erlebt haben. Diese Perspektive berücksichtigt die 
Hintergründe der Personen und Gruppen der Menschen. 

- Neben der temporalen Perspektive verfügt der Begriff »Erinnerungsbrüche« 
auch über die räumlichen Aspekte von Erfahrung. Im Kontext dieser Arbeit 
bestehen Erinnerungsbrüche nicht nur aus den historischen, biografischen und 
aktuellen Erfahrungen und Erinnerungen in Deutschland, sondern der Begriff 
schließt die Ereignisse im Iran, von denen die Betroffenen durch Familie und 
soziale Medien erfahren haben, mit ein. Diese Erinnerungsbrüche finden ihren 
Weg zu den Narrativen der Menschen und, mit Behrouzans Worten, »seep into 
the social mind«53. 

- »Erinnerungsbrüche« im Kontext dieser Arbeit berücksichtigen menschliche 
Bewegungen und versuchen, diese Bewegungen mithilfe biografischer Daten 
zu greifen und zu analysieren. 

- Prekarität des Lebens als eine »Form des Lebens« ist für mein Verständnis des 
Begriffs »Erinnerungsbrüche« von zentraler Bedeutung. Ich argumentiere, dass 
die »Erinnerungsbrüche«, die Menschen in den prekären Lebenssituationen 
miteinander teilen, neue Subjektivitäten produzieren, die durch das prekäre 
Leben nicht nur in Deutschland, sondern auch im Iran und auf internationaler 
und globaler Ebene geformt werden. 

Forms of Life 

»[F]orm-of-life, that is to say, a life that is 
linked so closely to its form that it proves 
to be inseparable from it.«54 

Das Grenzregime und die Asylsysteme in Europa basieren auf einem starken Wi
derspruch, der einerseits die Menschenrechte als einen Bestandteil ihres Diskur
ses definiert und andererseits die Durchsetzung dieser Rechte bestimmter Gruppen 
von Menschen immer wieder verhindert. Dieser Widerspruch bringt vor allem die 
Frage hervor, welche »Menschen« gemeint sind, wenn von »Menschenrechten« die 
Rede ist. Warum sind viele Menschen vom Diskurs der Menschenrechte in Europa 
ausgegrenzt? Und wie kann man diese rechtliche und diskursive Unterscheidung 
zwischen Menschen verstehen? Der hier dargestellte Widerspruch verursacht eine 

53 Behrouzan, »Ruptures and Their Afterlife«, 139. 
54 Agamben, The Highest Poverty, xi. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 61 

enorme Vulnerabilität und Prekarität für die vom Diskurs der Menschenrechte aus
geschlossenen Menschen und verbindet ihren rechtlichen Status (beispielsweise als 
Asylbewerber:innen) so stark mit ihrem Leben, dass man das Leben nicht mehr von 
diesem Status trennen kann. Die immer stärker werdende Militarisierung an den 
Europagrenzen auf der einen und die ungleiche Behandlung der Menschen in den 
europäischen Asylsystemen auf der anderen Seite verbindet das Leben stärker mit 
diesen Formen des Lebens (wie dem soziokulturellen und rechtlichen Status des Le
bens). 

In dieser Arbeit betrachte ich das Leben der Geflüchteten im Allgemeinen 
und das Leben der iranischen Geflüchteten und die Prekarität ihres Lebens im 
Besonderen als eine form of life. Diese Art und Weise des Daseins (being in the world) 
kann als eine Eigenschaft der heutigen Welt verstanden werden, die mit den un
terschiedlichen Formen von Prekarität so stark verknüpft ist, dass das eine (das 
Leben) scheinbar vom anderen (der Prekarität) nicht getrennt werden kann. Giorgio 
Agamben untersucht die Verbindungen zwischen Leben und Gesetz sowie deren 
jeweilige Zusammensetzung und wie, inwiefern und in welchem Grad diese beiden 
Begriffe (nicht) übereinstimmen. Er erkennt eine dialektische Beziehung zwischen 
ihnen, deren Wurzeln er in der »dialectic that thus comes to be established between 
the two terms rule and life« verfolgt. Diese Dialektik, so Agamben, produziert »a 
›third thing,‹ which is neither the association of the two nor the exclusion of one by 
the other, but rather something new and unheard of, that is, a form-of-life«55. Das 
Leben der Geflüchteten ist daher das Beispiel eines Lebens, das so eng mit seiner 
Form verwoben ist, dass es von der Form untrennbar wird. In dieser Form des Le
bens, in der Prekarität, Zeitweiligkeit (temporariness) und Unsicherheit untrennbare 
Bestandteile sind, kann »die unschuldigste Geste oder die kleinste Vergesslichkeit« 
große und extreme »Konsequenzen« haben.56 

In seinem Buch Life: A Critical User’s Manual formuliert Didier Fassin sein Ver
ständnis vom Begriff »form of life«. Ausgehend von den philosophischen Grundla
gen und (an manchen Stellen widersprüchlichen) Ideen von Denker:innen wie Ge
orges Canguilhem, Ludwig Wittgenstein, Giorgio Agamben, Hannah Arendt und 
Stanley Cavell, versucht er nicht nur, die Gemeinsamkeiten dieser Ideen und Denk
weisen zu erkennen, sondern auch, diese zusammenzubringen sowie eine ergän
zende Ausarbeitung von »form of life« zu formulieren. Er versteht »form of life« als 
spezifische Lebensbedingungen, die das ganze Leben einer Gruppe von Menschen 
beeinflussen. Diese Lebensbedingungen, so Fassin, sind im Wesentlichen durch den 
Staat entstanden. Er konzipiert den Begriff auf drei analytischen Ebenen und dia
lektischen Relationen: 

55 Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life«, 166. 
56 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Reza Bayat: Akkumulierte Prekarität 

1. Die Lebensbedingungen stellen den Zusammenhang und die dialektischen Re
lationen zwischen dem Universellen und dem Partikularen dar. Auf dieser Ebe
ne beschäftigt sich Fassin mit der Frage, ob die oben genannten Lebensformen 
universell oder spezifisch und kontextuell verstanden werden können. Ihm zu
folge kann man diese Lebensbedingungen auf der einen Seite als eine allgemei
ne und universale Lebensform betrachten, die viele Menschen in der Welt un
abhängig von ihren soziokulturellen Unterschieden haben. Das Leben aller Ge
flüchteten beispielsweise entspräche somit bestimmten Merkmalen, da alle Ge
flüchtete auf der Welt unterschiedliche Arten von Prekarität und Vulnerabili
tät gemeinsam haben. Auf der anderen Seite können die Eigenschaften dieser 
universalen Lebensform auf die spezifischen und kontextuellen Merkmale des 
Lebens hinweisen. Was Menschen erfahren, ist auch fest mit ihren jeweiligen 
Besonderheiten verbunden.57 

2. Diese Lebensbedingungen betonen die Spannung zwischen dem »Biologischen« 
und dem »Biografischen«. Obwohl Überleben in diesen prekären Lebensum
ständen am wichtigsten scheint und an erster Stelle eine »physische Frage« und 
damit mit der Beschaffung von Nahrung, Unterkunft und minimaler Sicher
heit verbunden ist, »these elementary needs can only be satisfied as part of a 
trajectory, in the course of which relationships with other agents are built, be 
they aid workers offering their assistance or police officers preventing access 
to resources. In this respect, enclosing refugees behind fences and throwing 
bags of food over the barbed wire, as in Hungary, or settling them in reception 
centers and providing them with moral and material support, as in Germany, 
traces a crucial line between treating persons as animals or humans«58. 

3. Diese Lebenssituationen stellen die komplexen Verhältnisse zwischen Gesetz 
(law) und Praxis (practice) dar. Dabei ist wichtig, anzuerkennen, dass diese 
Situationen die Folge politischer Entscheidungen und die Lebensbedingungen 
von Geflüchteten vom Rechtssystem bestimmt sind, wozu auch ihr aufent
haltsrechtlicher Status gehört. Ebenfalls darf nicht vergessen werden, dass die 
Menschen, die diese Rechte und diesen Status (Aufenthaltstitel oder Staats
angehörigkeit) nicht besitzen, schnell lernen, wie sie rechtliche Hindernisse 
umgehen oder sich ihnen zumindest anpassen können. Gerade »in the most ex
treme circumstances, refugees and migrants find solutions to the problems they 
face, negotiate arrangements with local agents, develop solidarities, imagine 
futures – and strive to rebuild a normal form of life«59. 

57 Vgl. Fassin, Life. 
58 Ebd., 42. 
59 Ebd., 42f. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2 Vom Trauma zu Erinnerungsbrüchen 63 

Diese drei dialektischen Dimensionen des Begriffs »form of life« ermöglichen in die
ser Arbeit erstens die Gemeinsamkeiten in der Lebenssituation zwischen iranischen 
Geflüchteten und anderen Gruppen, die das Leben als Geflüchtete erfahren, zu er
kennen und gleichzeitig die Unterschiede, die iranische Geflüchtete wegen ihres be
sonderen historischen, sozialen und kulturellen Kontextes erleben, zu betonen. Die 
Erfahrungen der iranischen Geflüchteten in Deutschland sind eng mit ihren Aufent
haltsrecht und -status verbunden und die Rechte, die sie zugesprochen oder nicht 
zugesprochen bekommen, gestalten einen großen Teil ihres Lebens in Deutschland. 
Dennoch hängen ebenfalls ihre Praktiken und die Art und Weise, wie sie mit diesen 
Rechten umgehen, von ihrem Leben im Iran ab und müssen in einen breiteren histo
rischen und biografischen Kontext eingebettet und mit diesem verstanden werden. 
Dieser Kontext schließt die soziopolitische Lage im Iran mit ein. Der Begriff »form 
of life« hilft dieser Arbeit, die Komplexität der Erfahrungen, die Geflüchtete auf dem 
Weg nach und hier in Deutschland machen, besser zu verstehen und zu theoretisie
ren. 

Darüber hinaus wird es diese Perspektive auf Flucht und Migration als eine der 
häufigsten Erfahrungen und Lebenssituationen der heutigen Welt (oder wie Fassin 
es nennt: »the emerging form of life«60) dieser Arbeit ermöglichen, die Spannungen 
zwischen den Lebensbedingungen und der Subjektivität der Menschen zu erken
nen. Das wiederum kann dabei helfen, zu verstehen, dass Menschen trotz »drasti
scher« und »brechender« Erfahrungen kämpfen, widerstehen und durch das Teilen 
ihrer Erinnerungsbrüche ihr Leben immer wieder neu aufbauen können. 

60 Fassin, Wilhelm-Solomon und Segatti, »Asylum as a Form of Life«. 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474655-004 - am 14.02.2026, 06:40:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474655-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

