
Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 101

This resurrection of all mankind back to the first of our kind constitutes what Fe-

dorov came to call »The CommonTask« – a taskwhich, according to Fedorov’s plan,

will best be realized at and through theMuseum. For theMuseumwith its archives

of the deeds and creations of our fathers and its closeness to both the Observato-

ries of the Heavens and the Church of God of the fathers is the ideal place for this

our common task of resurrection of all who have ever lived.231

Und so wird das, was das Museum auf einer symbolischen Ebene leistet, näm-

lich die Erinnerung an Dinge und Zusammenhänge zu bewahren und Vergessenes

wieder in Erinnerung zu holen, übergeneralisiert als Auferweckung der Toten. Das

Museum würde somit, wie auch schon bei Sloterdijk, zum Simulacrum des christ-

lichen Himmels.

Aleida Assmann schließt ihren Aufsatz zu den Prozessen von Erinnerung und

Vergessen – ausgerechnet – mit einem Zitat von Francis Bacon: »When you carry

the light into one corner, you darken the rest.«232 Dies trifft auch auf das MJT zu:

einerseits ganz wörtlich in der Strategie der punktuellen Beleuchtung von Ausstel-

lungsstücken, aber auch grundsätzlich in der Strategie, einige Aspekte (über-)ge-

nau ins Licht zu rücken und für den Besucher oder die Besucherin zu erhellen,

anderes aber auch zu vernebeln, zu verwirren und im Dunkel zu lassen.

Machtvolle Dinge: »Tell the Bees … Belief, Knowledge
and Hypersymbolic Cognition«

In seiner ›anderen‹ Theorie der Moderne, »Fetischismus und Kultur«, schreibt

Hartmut Böhme unserer Gesellschaft zu, fetischistisch zu sein. Wir gingen zwar

davon aus, dass immer nur andere Kulturen und Zeiten oder nicht Gesunde, die

Gegenstände, mit denen sie sich umgäben, fetischisierten, aber die Belebung der

unbelebten Welt sei ein fundamentaler Bestandteil auch unserer Kultur.

Die fetischisierten, die magischen Dinge gehören zur modernen Kultur. Sie sind

keine anstößige Primitivität, Verdinglichung oder Perversion, die ›nach außen‹

verlagert wird: nach Afrika, in den Aberglauben, in die Kindheit, in die Perversi-

on, in den Konsumismus. Fetischisten sind immer die anderen – so war es immer.

Aber so ist es nicht.233

231 Dies erläutert die Erzählstimme im Film. Zitiert nach der Angabe imMuseumsshop zur DVD

von The Common Task, www.mjtgiftshop.org/products/obshee-delo-br-the-common-task-

dvd.

232 A. Assmann 2012, S. 48.

233 Böhme 2006, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Museen des Imaginären

Der Fetisch als machtvoller Gegenstand stellt sich als Materie dar, die etwas »›an-

deres‹ eingekörpert hat: Bedeutungen, Symbole, Kräfte, Energien, Macht, Geister,

Götter usw.«234 Demnach steht schon jedes Exponat in einem Fetischverdacht. Für

Museen spielt das semantische Potenzial sowie diematerielle Zeugenschaft vonGe-

genständen eine wichtige Rolle. Ihr Sinn ist, gesehen zu werden, aufgrund ihrer

inkorporierten Bedeutung – ansonsten gibt es in der Regel keine Interaktion mit

ihnen. Was passiert aber, wenn sich eine Ausstellung den Praktiken widmet, die

mit den Dingen vollzogen werden?

Ein Ausstellungszyklus imMJT, der nach diesen Verbindungen von Dingen und

Menschen fragt, ist »Tell the Bees… Belief, Knowledge and Hypersymbolic Cogniti-

on«. Gezeigt wird eine Reihe von (möglicherweise) alten Vorstellungen der Abhän-

gigkeit des Menschen von den ihn umgebenden Dingen und Phänomenen. Aus-

gehend von magischem Denken, werden hier Rezepte und Handlungsweisen, die

allgemein dem Aberglauben zugeordnet werden, wiedergegeben und zum Teil aus

alten Quellen zitiert. Auffällig ist dabei der Zusammenhang mit demThemenkom-

plex »Fremdheit« und Bezugspunkte des Museums zum Nichtrationalen generell.

Es geht immerwieder umTeile und Praktiken innerhalb einer Gesellschaft, die aber

als Fremdes ausgegrenzt sind,235 und um die Erhebung eines Gegenstandes oder

einer Situation in den Status des Erinnerungswürdigen, wie auch im letzten Ka-

pitel untersucht. Dabei wird hier aber die Frage nach dem Fremden innerhalb des

eigenen Systems gestellt, dem vermeintlichen Fetisch, dem Obskuren, dem Aus-

gegrenzten. Diesen Prozess der Ausgrenzung und der Zurückweisung der Dinge

beschreibt Böhme folgendermaßen:

Wir lassen zu, dass Dinge agency, schlimmer: Magie und Macht haben könnten.

Nahezu alle alten Kulturen, auch die europäischen, waren davon überzeugt. Die

Moderne stellt in der Ökonomie der Dinge den welthistorischen einzigen Bruch

dar, den es je gab. Die früher irgendwie artikulierten, aufdringlichen, eigenmäch-

tig handelnden, in einemwilden Palaver und undurchschaubaren Durcheinander

mit uns befindlichen Dinge: Wir haben sie distanziert, ›zurückgestellt‹ dorthin,

wohin sie gehören: in die Ketten einer Kausalität, die nichts ›sagt‹, nichts ›bedeu-

tet‹, sondern klipp und klar die kalkulierbare und von uns steuerbare Prozessfolge

234 Ebd., S. 35.

235 Dazu gehören z.B. die Briefe, die an das Mount Wilson Observatorium (eine Sternwarte) ge-

schickt wurden und allerlei Theorien beinhalten (zu Außerirdischen etc.), die Porträts von

Hunden, die im Weltraum waren, dargestellt haben, wie es in der Porträtgeschichte eher

Menschen gebührt (›die wahren Helden der Weltraumfahrt‹), oder die Sammlung der Foto-

grafin Rosamond Purcell, die Darstellungen der letzten Jahrhunderte von ›Monstern‹ zeigt –

wundersamen Wesen zwischen Mensch und Fabeltier, abweichende Körperlichkeiten und

Hybridgestalten.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 103

natürlicher Vorkommnisse darstellt. Das wissen wir. Wir haben damit Ruhe von

den Dingen. Haben wir sie?236

DieTheorie und die Forschung, die sich mit der Rolle der Dinge beschäftigt, macht

in den letzten Jahren eine Bewegung dahin, den Dingen in Texten, in sozialen

Handlungen, in der Geschichtsüberlieferung etc. einen größeren Stellenwert zu-

zusprechen. Diese Frage nach den Dingen, die uns nicht in ›Ruhe‹ lassen, die wirk-

mächtig sind, stellt mit »Tell the Bees« auch das MJT. Im Folgenden soll die Aus-

stellung unter zwei Analyseschwerpunkten betrachtet werden: Ausgehend von der

Magie, verweist sie zum einen auf den Umgangmit Fremdem,mit Ausgegrenztem,

zum anderen auf das Potenzial von Dingen, Einfluss auf den Menschen auszuüben

und damit machtvoll zu sein.

Die Ausstellung

Die Ausstellung »Tell the Bees« ist eine weitere, die mit dem Kircher-Zitat »The

world is bound with secret knots« überschrieben sein könnte. Denn diese ›gehei-

men‹ Verbindungen von Menschen und Dingen, die zu Krankheit, Gesundung,

Diagnose oder auch nur zur Vermittlung führen, werden hier illustriert, indem

die Eingebundenheit des Menschen in den Kosmos und die Belebtheit der ihn um-

gebenden Welt herausgestellt respektive vorausgesetzt werden. Weniger das ein-

zigartige, auratische Ding steht im Vordergrund der Ausstellung, sondern die Idee

bzw. die alte Praktik, die mithilfe von Exponaten illustriert wird. Diese Exponate

werden in einigen Fällen als das beschriebene Mittel bzw. das entsprechende Ding

ausgegeben, so z.B. ein Löffel mit Urin, dessen vermeintlich schützende Wirkung

erläutert wird, oder das Haar eines Hundes, das Hundebisse heile. Zum Teil wer-

den aber auchModelle gezeigt, die das Beschriebene illustrieren, so z.B. ein kleines

Puppenbett mit einem Nachttisch zu einem Rezept, wie Schwierigkeiten bei der

Geburt eines Kindes umgangen werden könnten. Die Exponate besitzen in dieser

Ausstellung eher beispielhaften Charakter; so geht es nicht um die Einmaligkeit

und Besonderheit des Objekts, sondern gerade um das Gegenteil: die Wiederhol-

barkeit der beschriebenen Ritenmithilfe bestimmter, aber eben nicht einzigartiger

Dinge. Es sind Versuche des Menschen, die belebte Welt zu nutzen, die hier aus-

gestellt werden und deren performativer Anteil geschildert wird. In den meisten

Fällen wird eine Praktik mit einem Exponat illustriert oder ein Set von Praktiken,

denselben Gegenstand betreffend.

Die Ausstellung setzt sich zusammen aus einer einführenden Diaprojektion

und den Exponaten, die in einzelnen Vitrinen einen eigenen, kleinen, verwinkel-

ten Raum füllen. Der Bereich der Ausstellung ist ungewöhnlich dunkel (noch dunk-

236 Böhme 2006, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Museen des Imaginären

ler als viele Teile des sowieso schon nicht besonders hellen Museums), das einzige

Licht kommt von den Beleuchtungen (einem je unter der Decke der einzelnen Vi-

trine angebrachten Lichtfeld), die die einzelnen Exponate hervorheben, und der

leuchtenden Schrift der Texte auf schwarzem Grund, die an jeder Vitrine ange-

bracht sind. Die Anordnung der Vitrinen strukturiert den Raum. Sie erzeugt einen

labyrinthischen Eindruck, da es keine geraden Wege gibt und die Sicht immer nur

bis zu den nächsten Vitrinen reicht. Jedes Objekt befindet sich in einer eigenen

Vitrine aus Holz und Glas, die entweder frei im Raum steht oder in die Wand ein-

gelassen ist.

Zum Teil sind die Exponate so dunkel eingerichtet, dass man sehr nah

an die Glasscheibe der Vitrine herangehen muss, um etwas zu erkennen. Der

verunsichernde und mysteriöse Eindruck der Umgebung wird noch durch ein

Donnergrollen im Hintergrund auditiv unterstützt. Die Dunkelheit lässt Raum

für Fantasie und für die eigene Einbildungskraft. Zugleich richtet sich die Auf-

merksamkeit dadurch stärker auf die Texte, das Licht, die Dinge und vor allem

die eigenen Bewegungen. In der einführenden Diaprojektion mit Ton wird die

Geschichte erzählt, wie Alexander Fleming das Penicillin durch einen Zufall ent-

deckte: Staphylokokken-Kulturen in seinen Petrischalen schimmelten und er fand

heraus, dass diese Schimmelpilze die Bakterien bekämpften.Weitere Forschungen

ergaben daraus das Antibiotikum Penicillin. Nach dem Einspielen des Berichts

eines vermeintlichen Zeitzeugen Flemings schlussfolgert die Erzählstimme, dass

Flemings Erfindung auf einemWissen beruhe, das bereits geraume Zeit vor seiner

Erkenntnis im Volk genutzt worden sei:

Fleming was drawing on countless years of collective experience which had been

handed down as part of oral tradition, collective knowledge commonly known as

vulgar remedies. Broths made frommolds grown on stale bread and rotting fruit

had been applied to wounds and other infections with beneficial results for cen-

turies by many people from various cultures.237

Das Individuum des Forschers wird hier dem Kollektiv von Laien gegenüberge-

stellt, das die Erfahrung der Zeit und die Gemeinschaft des ›kollektiven Wissens‹

auf seiner Seite hat. Gleichzeitig kommt dem Zufall ein besonderer Status in der

Generierung vonWissen zu.DesWeiterenwird berichtet, dass viele außerordentli-

che Erfindungen in der Medizin eigentlich auf Hausmittel zurückgingen, aber mit

dem Paradigmenwechsel in den Naturwissenschaften im 18. und 19. Jahrhundert

sowie dem gleichzeitigen Erstarken der Pharmazie allerdings die Heilmittel des

Volkes eine immer stärkere Abwertung erlebten und in den Hintergrund gedrängt

237 Der Text der Einführung und der einiger Exponate sind mit kleinen Abweichungen in der

Broschüre »Tell the Bees … Belief, Knowledge and Hypersymbolic Cognition« veröffentlicht:

MJT Tell the Bees, 8.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 105

wurden. Verwiesen wird hier indirekt auf die Aufklärung, die mit ihrer Forderung

nach Ratio ab dem frühen 18. Jahrhundert Veränderungen in den Wissenschaften

begründete.

An die Stelle des noch im 17. Jahrhundert gültigen Vorbehalt, daß der Mensch die

Geheimnisse der Schöpfung letzthin nicht erschließen könne, weil allein Gott ab-

solutes Wissen über sie besitze, tritt im Zeitalter der Aufklärung ein bis dahin

unbekanntes Wahrheitspostulat wissenschaftlicher Verfahrensweisen, Kenntnis-

se über die Natur tragen keinen rein hypothetischen Charakter, sondern empfan-

gen eine realitätserschließendeDimension; sie bilden keine bloßenDenkmodelle

ohne echtenWirklichkeitsbezug, […] vielmehr treten sie in Konkurrenz zumWahr-

heitsprivileg der Theologie.238

Die einzelnen wissenschaftlichen Disziplinen, wie wir sie heute kennen, bildeten

sich heraus. Auf den Prozess, dass in der Betonung von Vernunft und Logik gleich-

zeitig eine Umwertung von theologischen oder mystischen Ansätzen zu Aberglau-

ben stattfand, wird hier durch das MJT angespielt. Die Ermächtigung des mensch-

lichen Verstandes führte konsequenterweise zur Entmächtigung der unterschied-

lichen Bereiche des Glaubens239 und ihre partielle Umwertung zu Aberglauben: »It

has been estimated that many hundreds of thousands of potentially invaluable cu-

res have been lost over the past two centuries as contemporary scientifically-based

pharmacology has gained ascendancy.« (MJT Tell the Bees, 9) Dem Aufhalten dieses

Prozesses und der Rehabilitierung dieses als Aberglaube diffamiertenWissenswid-

met sich die Ausstellung. Schon bevorman also überhaupt die Ausstellung betreten

hat, wird deutlich, dass hier die Relativität des Begriffs »Aberglauben« hervorge-

hoben wird. Aberglaube ist immer nur das, was nicht Teil des Eigenen, des Or-

thodoxen ist, sondern das, was die anderen betreiben.240 Je nachdem, ob system-

extern oder systemintern argumentiert wird, kann ein Sachverhalt als Aberglaube

bezeichnet werden oder nicht. Die ausgestellten Dinge und Ideen werden hier aber

eben nicht als Aberglaube gezeigt, sondern als alternative Wissensformen bzw. ein

komplexes System ausmiteinander verknüpften Überzeugungen, das gemeinhin –

eben aus einer anderen Perspektive – dem Aberglauben zugerechnet wird.

Dabei verweist das MJT auch auf die ordnende Funktion von Museen:

In order to not to be set hopelessly adrift in this seemingly endless sea of complex

and interrelating beliefs, this exhibition has limited its discussion into five areas

of inquiry […]:

Pins and Needles

238 Alt 2001, S. 12.

239 Vgl. ebd., S. 13.

240 Vgl. Birkhan 2010, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Museen des Imaginären

Shoes and Stockings

Body Parts and Secretions

Thunder and Lightning

Insects and Other Living Things.241

Der Verweis scheint verwirrend, nahezu ironisch, da gerade dochwieder die Regeln

des Museums unterlaufen werden. Das geschieht allerdings nicht dadurch, dass

die magischen Vorstellungen ausgestellt werden, sondern dass es keine Distanzie-

rung zum Dargestellten gibt. Der historische Aspekt wird zwar in der Einleitung

genannt und zeigt sich zum Teil auch in den die Texte ergänzenden Zitaten, dar-

über hinaus werden die Wirkungsmöglichkeiten der Dinge und Praktiken aber als

allgemeingültig dargestellt, oftmals in Form einer Anleitung. Laurence Weschler

beschreibt seine Eindrücke angesichts des formulierten Anspruchs, Orientierung

stiften zu wollen, wie folgt:

So glitten wir dann abermals hinüber auf typisch jurassisches Gebiet; nachdem

wir auf offensichtlich festem Grund und Boden angefangen hatten, fanden wir

uns nun in Gegenden wieder … also, wo wir uns eigentlich wiederfanden, davon

hatten wir nicht den blassesten Schimmer.242

Dazu trägt ebenfalls bei, dass die einführende Präsentation in einem erzählenden

Ton gehalten ist, mit Abschweifungen, Absurditäten, Namen und Beispielen (wie

z.B einer »Society for the Restitution of Decayed Intelligence«, die so nicht zu fin-

den ist). Wie häufig im MJT verwirrt ein didaktisches Medium mehr, als dass es

erläutert: Es gibt die Kapazität einer Erzählstimme und damit der Narration, es

gibt Zitate als Belege und trotzdem wird diese Autorität dadurch infrage gestellt,

dass man ihr nicht richtig folgen kann. Die Kohärenz des Textes ist gebrochen und

Sachverhalte folgen aufeinander, deren Beziehung man erst erschließen muss.

Dies wird noch unterstützt durch eine Sprache, die zum einen wissenschaft-

lich klingt, zum anderen aber erzählende und metaphorische Elemente beinhal-

tet.243 So beginnt der Text mit dem Satz: »In 1929 Alexander Fleming, a soft spo-

ken and unassuming bacteriologist from Lochfield, Scottland[,] made the following

oberservations concerning his laboratory work of the previous year.« (MJT Tell the

Bees, 7) Er endet mit demHinweis: »It may be best, in order to not be set hopelessly

adrift in this seemingly endless sea of complex and interrelating beliefs to now take

241 Zitiert nach Einführungspräsentation »Tell the Bees« bzw. der Homepage http://mjt.org/exh

ibits/bees/bees.html, die Textversion in MJT Tell the Bees weicht etwas ab.

242 Weschler 1998, S. 121f.

243 Schon im Titel werden diese Ebenen zusammengeführt bzw. ein wissenschaftlicher Sprach-

duktus übertrieben: Glaube,Wissen und ›hypersymbolische‹ Erkenntnis. DieWortschöpfung

›hypersymbolic‹ im Titel lässt sich nicht wirklich erschließen – eine hypersymbolische, also

eine mehr als symbolische oder übermäßig symbolische Erkenntnis?

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html
http://mjt.org/exhibits/bees/bees.html


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 107

a brief look at a number of them« (MJT Tell the Bees, 11). Die Sprache ist poetisch,

es gibt eine Vielzahl von Adjektiven (die oftmals wertend sind, so z.B. »soft spo-

ken«, »unassuming«, »admirable«, »relentless«), eine Reihe von Füllwörtern (»yet«,

»however«) und rhetorische Ausschmückungen (»hundreds of thousands of miles

and often hundreds of thousands of years«). Indem diese Einführung zwar in das

Thema einweist, aber ihren selbst gewählten Auftrag, Übersichtlichkeit zu stiften,

immer wieder selbst unterläuft, wird die Verlässlichkeit der deiktischen Elemente

im Museum infrage gestellt.

Die dann ausgestellten und beschriebenenHausmittel sindmagische Praktiken

und beziehen sich vor allem auf Lebensbereiche des Wandels und der Liminalität

wie Geburt, Krankheit, Tod, Sexualität und Übergangsriten. Sie zeigen, wie die

Dinge darauf Einfluss nehmen können, Menschen zu heilen, zu verwünschen, zu

schützen, etwas zu übertragen oder zu diagnostizieren. So geht es beispielsweise

um das Sekret bestimmter Ameisen, das als ein Gegenmittel zu Liebe angewendet

werden könne, das Übertragen von Sünden mithilfe von Lebensmitteln, das Heilen

von Krankheiten, das Verwünschen von Manneskraft in der Hochzeitsnacht durch

einen nicht geschnürten linken Schuh während der Hochzeitszeremonie oder das

Besprechen von Bienen. Gerade diese Praxis hat der Ausstellung ihren Namen ge-

geben. Die Hilfsmittel oder Medien sind dabei in erster Linie Gegenstände wie

Alltagsdinge, Lebensmittel, Kleidung, häufig auch vormals oder noch Lebendiges

oder etwas dem Lebendigen Zugehöriges wie Körperflüssigkeiten, Tiere oder Tei-

le von Tieren. Viele der Dinge gehören auch in den Bereich, den Marcel Mauss

in seiner »Theorie der Magie« »disqualifiziert«244 nennt. So z.B. Essensreste, Kör-

perflüssigkeiten, abgeschnittene Fingernägel oder Haare. Immer wieder geht es

um die Gefahr der Durchlässigkeit von Mensch und Ding sowie Objekte an die-

ser Schwelle, die oftmals Ekel und Abwehrreaktionen beim Subjekt hervorrufen –

die Abjektion nach Julia Kristeva.245 Eine solche Reaktion lösen die Dinge aus, die

nicht objekthaft sind, aber auch nicht zum Subjekt gehören, sondern sich zwi-

schen Mensch und Gegenstand bewegen und damit potenziell gefährlich sind, weil

sie die vermeintlich sichere Grenze zwischen Mensch und Gegenstand durchläs-

sig erscheinen lassen. Aus diesem Grund scheinen sie abgespalten und beherrscht

werden zu müssen (wie z.B. Körperflüssigkeiten). So ist der abjekte Akt der Ab-

grenzung immer auch eine Unterscheidung zwischen einem ›Ich‹ und dem ›An-

deren‹. In der Magie werden diese abgelehnten Dinge temporär eingeschlossen,

allerdings immer auch mit der Intention, sie zu beherrschen bzw. ihre Gefahr zu

bannen. Als menschliche Abspaltungen stellen sie das eigentlich Vertraute, Eigene

dar, das fremd wird, indem es sich vom Subjekt spaltet. Oder, wie Sloterdijk es in

einem anderen Zusammenhang nennt: »Dasselbe im Zustand völliger Andersheit

244 Mauss 2010, S. 81.

245 Vgl. Kristeva 1982, S. 1ff.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Museen des Imaginären

erweist sich als ein Abgrund an Fremdheit.«246 Das gilt für das Abjekte, aber auch

für die Museumsdinge, die außerhalb eines lebensweltlichen Kontextes präsentiert

werden.

Daneben geht es in der Ausstellung vereinzelt auch um die Sprache als ma-

gische Quelle oder Naturphänomene, wie das allgegenwärtige Donnergrollen im

Hintergrund. Auf dieses wird auch im vorangestellten Zitat, dessen Urheber nicht

genannt wird,247 der Textausgabe verwiesen:

One thing which clearly takes place in the air is an object of wonder to all nations:

the death dealing disturbance called thunder. By it not only are all nations terri-

fied, but fear weighs heavily also upon irrational creatures… is your science bold

enough to give the cause and origin of thunder, or is it unable to solve this most

difficult problem, for in the face of thunder, the philosophers are no braver than

the rest. (MJT Tell the Bees, 5)248

Der Donner wird als ein unerklärliches Phänomen, das Erstaunen hervorruft, be-

zeichnet. Die Furcht, die er auslöst, wird als nationenübergreifend charakterisiert.

Der Verweis, dass nicht nur irrationale Geschöpfe dem Donner mit Misstrauen

und Angst begegneten, sondern im Angesicht seiner Erscheinung alle gleich re-

agierten, macht den Donner zu einem Phänomen der Egalität: Alle Nationen, alle

Berufe (sogar die so rationalen Philosophen und Vorreiter der Aufklärung) fürch-

ten ihn. Das lässt den Donner zu einer Art Leitmotiv einer Ausstellung werden, die

einerseits menschliche Furcht (vor dem Unerklärlichen) und Strategien, mit die-

ser Furcht umzugehen, thematisiert, andererseits durch das Ausstellen von (ver-

meintlichem) Aberglauben auf eine klare Trennung anspielt: die Trennung in die,

die daran glauben, und die, die es nicht tun. So wie im Umgang mit dem Donner

alle Menschen als gleich angegeben werden, versucht auch die Ausstellung ver-

meintlich bestehende Gegensätze von Wissenschaft und Volksglaube aufzuheben

und beidem seine Berechtigung zuzusprechen oder zumindest beides mit Respekt

anzuerkennen. Denn eine klare Position ist dem MJT wie immer nicht zuzuspre-

chen, die einführende Projektion scheint eine tatsächliche Rehabilitierung desDar-

gestellten vorzugeben, genauso die Texte, die als Tatsachen bzw. als Anleitungen

formuliert werden, trotzdem sind die dargestellten Mittel und Strategien immer

wieder so absurd oder werden in manch einem Exponat ins Komische gesteigert,

dass von einer eindeutigen Position nicht gesprochen werden kann. Gleichzeitig ist

246 Sloterdijk 1988, S. 289.

247 Nur der Band, dem es entnommen ist »Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittel-

alters«, wird angegeben und ein Herausgeber M. Muller.

248 Die Formulierung »your science« signalisiert eine distanzierte Haltung zur Wissenschaft.

Hier wird eine Referenzfigur herangezogen, die den Skeptizismus gegenüber der Wissen-

schaft, den die Ausstellung formuliert, stützt.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 109

der Donner als disturbance gekennzeichnet. Er ist eine Störung, die – wie jede ih-

rer Art – den Menschen aus seiner Sicherheit und Routine reißt; es ist der Punkt,

an dem man aufmerksam wird und an dem sich Neues entwickeln kann. Auch

die Ausstellung »Tell the Bees« scheint eine solche Donnerfunktion zu imitieren.

Sie führt dazu, dass man aus der Routine seiner Wahrnehmung und seines ver-

meintlich gesicherten Wissens gerissen wird. Sie ist eine Störung im System der

rationalen Überzeugungen und fordert dazu auf, an den Rand gedrängtes Wissen

(ob zu Recht oder nicht) auf seine Rehabilitierung zu prüfen oder zumindest in

jedem Fall sein Potenzial, zu verwundern und neue Geschichten entstehen zu las-

sen, wahrzunehmen. Die Ausstellung scheint so eine ironische bzw. humorvolle

Desavouierung von Herrschaftsdiskursen vorzunehmen, wobei es eher darum zu

gehen scheint, die Kategorie des ›festen‹ Wissens infrage zu stellen, als eine klare

Alternative zu formulieren.

Von »Mouse Cures«, Kinderkleidern und empfindsamen Bienen:

magisches Denken

Noch zu Beginn der Ausstellung findet man ein Exponat, das an Absurdität kaum

zu übertreffen ist: »Mouse Cures«. Auf einem verzierten Teller liegt eine Scheibe

Toastbrot, auf der sich zwei tote Mäuse befinden; daneben steht eine knusprig

gebräunte Pastete in einem gusseisernen, alt wirkenden Topf.

Abb. 6: »Mouse Cures«

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Museen des Imaginären

Zu beiden Gebäckstücken, von denen zumindest eines bizarr bis ekelerregend
aussieht, gibt es je eine Erläuterung:

Bed wetting or general incontinence of urine can be controlled by eating mice on
toast, fur and all. »A layne Mouse, or made in powder and drunk at one tyme, doeth
perfectly helpe such as cannot holde of keepe their water: especially, if it be used three
days in this order. […]«

Mouse pie when eaten with regularity serves as a remedy for children who
stammer. »[…] Being eaten by children when roasted, they dry up the spittle. The water
in which they have been boiled, help the quinsey.« (MJT Tell the Bees, 20)249

Die unglaublich wirkende Heilmethode gegen Bettnässen und Stottern wird belegt
mit Zitaten (kursiv gesetz), die sich hierݑ– aber nicht in allen Fällenݑ– als authen-
tische Quellen aus Ratgeberliteratur vergangener Jahrhunderte bzw. als Samm-
lungen von Aberglauben und Merkwürdigkeiten nachverfolgen lassen. So ist z.B.
das erste Zitatȃomas Luptons »Aȃousand Notableȃings on Various Subjects«
entnommen.250 Die Kombination von Exponat und Text erzeugt dabei zwei gegen-
sätzliche Resultate: Zum einen wird durch die Visualisierung der Heilmethode und
das Ausstellen zweier tatsächlich toterMäuse auf Toast die Absurdität des Rezeptes
deutlich und löst wahrscheinlich eine Distanzierung des Betrachtenden vom Ge-
zeigten aus. Zum anderen erzeugt die Kombination von toten Mäusen und indus-
triell hergestelltem Toastbrot einen Kontrast zwischen vermeintlich vormodernen
und modernen Zeiten und stellt aber genauso eine Verbindung zwischen den Zeit-
ebenen heutiger Betrachtung und damaliger Methode her. Der Rezeptcharakter
der Formulierung und das bekannte Toastbrot legen nahe, dass die »Mouse Cu-
res« auch heute noch eingenommen werden könnten, sie holen sie in die Lebens-
welt der Betrachterin/des Betrachters hinein. Somit vollzieht sich eine Rezeption
wahrscheinlich in einer Bewegung zwischen Abgrenzung und Involviertheit.251

249 Die Kursivierungen hier und in den folgenden Zitaten gehen auf das MJT zurück.
250 Lupton 1701, S.6ݎ (allerdings mit kleinen Änderungen). Darüber hinaus finden sich verschie-

dene Quellen, die die Einnahme von Mäusen als Heilmittel gegen Bettnässen angeben. So
z.B. »Lean’s Collectanea« (1903, S.503ݎ) oder »Encyclopaedia of Superstition« (Radford 1949,
S.172ݎ).

251 Die Ausstellung ist auch Gegenstand zweier literarischer Werke geworden: Die amerikani-
sche Lyrikerin Anna Journey macht die Rezeptionssituation bzw. einen Besuch der Ausstel-
lung zum Gegenstand zweier Gedichte. Sie vollzieht die Übertragung der alten ›Weisheiten‹
auf eine aktuelle Situation und verändert damit ihre Rezeption des MJT in eine neue Pro-
duktion. Bei ihr geht es weniger um das Element des Ekels oder das der Hausmittel als Me-
dizin. In den beiden Gedichten, »Vulgar Remedies: Tooth and Salt« und »Vulgar Remedies
(2): If You Hold a Dying Creature during Childhood«, nutzt sie die gezeigten Ratschläge ein-
mal als symbolische Darstellung als Bild für unendliche Liebe bzw. Ehe, einmal als Diagnose
für ein existierendes Problem, das bis jetzt nicht eingeordnet werden konnte. Auch die

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 111

Die amüsant bis ekelhaft wirkende Methode (die man leicht wieder für eine

Erfindung des Museums halten könnte) wird mithilfe der Zitate gestützt, die dem

Beschriebenen Autorität verleihen und die Glaubwürdigkeit vermitteln, auch wenn

diese zum Teil in sich widersprüchlich sind. So sind z.B. auf dem Schild zumExpo-

nat der vorangestellte Text und das Zitat aus Luptons »AThousand NotableThings«

nicht identisch:

Bed wetting or general incontinence of urine can be controlled by eating mice on

toast, fur and all. »A flayne Mouse, or made in powder and drunk at one tyme, doeth

perfectly helpe such as cannot holde of keepe their water: especially, if it be used three

days in this order.« (MJT Tell the Bees, 20 [Hervorhebung der Verfasserin])

Sowohl der Zustand oder die Zubereitung der Maus (»flayne« altengl.: gehäutet,

geschoren) oder »fur and all« (mit Fell) als auch die Einnahmeformen ›trinken‹ oder

›essen‹ (»drunk« oder »on toast«) differieren in dem alten Zitat und der Paraphrase

des Museums. Gleichzeitig erscheinen die Mäuse auf Toast wie ein Kunstwerk,

gewissermaßen eine Assemblage aus Grundnahrungsmittel und ungenießbarem

Fellkadaver, man denke an die Pelztasse von Meret Oppenheim, bei der der Fokus

allerdings auf der verhinderten Funktion liegt, während bei den Mäusen auf Toast

die Funktion als Nahrung nicht genommen ist, sie allerdings ungenießbar scheint

und möglicherweise Ekel erzeugt. Surrealismus ist dem MJT nicht fremd.252

Neben dem Heilen geht es in »Tell the Bees« aber auch um Praktiken des Ver-

wünschens, des Schutzes, der Übertragung und der Diagnose, die alle auf magi-

schen Vorstellungen oder dem Animismus beruhen. Sämtliche Exponate thema-

tisieren das verwunderliche Kraftpotenzial von Dingen und Ritualen. Die magi-

schen Rituale dienen als Versuch, die Welt beherrschbar und kontrollierbar zu ma-

Schweizer Autorin Dorothee Elmiger bindet das MJT in eine kurze Romanszene ein: Eine der

Protagonistinnen in »Schlafgänger« berichtet von einem zurückliegenden Museumsbesuch

eines Museums in LA, »an der Ecke Venice und Bagley« (S. 32). Sie nennt die Ausstellungen

zumObservatorium »MountWilson«, dieMikromosaike und die Technik der Holografie wid-

met sich aber ebenfalls ein klein wenig genauer »Tell the Bees« und ihrer Faszination für

ein Exponat zur Migration der Vögel. Elmigers Protagonistin fragt sich, was das eigentliche

Exponat in diesem Fall sei: »Es [das Exponat] zeigte einen Vogel, der in feinen, bläulichen

Strichen, einer Radierung ähnlich, in einen durchsichtigen Würfel gestochen war und sich,

auf mir unverständliche Weise, tatsächlich bewegte, die Flügel schlugen geräuschlos, wäh-

rend sich der Rumpf des Vogels leicht auf der Stelle hob und senkte. Ein Kind, das zu Zeit der

Migration der Vögel von der Brust genommen wurde, wird sein Leben lang ruhelos und unbeständig

sein, lautete die Legende, wobei ich mich später, als ich die Notizen durchsah, nicht mehr

entscheiden konnte, ob es sich nicht eigentlich bei dieser einen Zeile um das Exponat und

bei dem fliegenden Vogel um dessen Illustration gehandelt hatte.« (2014, S. 32f.)

252 Allgemein zur Verbindung des MJT mit dem Surrealismus siehe die Masterarbeit Cottrill

1999.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Museen des Imaginären

chen.253 Grundlegend ist dabei die animistische Vorstellung, dass »alle Dinge und

Lebewesen wie die Welt als Ganzes […] von unsichtbaren Kräften erfüllt«254 sind.

Diese Krafterfüllung kann durchMagie geschehen, durch ein inneres Potenzial der

Dinge oder durch Kräfte, die durch die Dinge hindurchgehen.255 Es herrscht die

Vorstellung: »Alles lebt und zeigt sich, vitalisierend oder zerstörerisch.«256 Das hei-

lende odermagische Potenzial der Dinge wird in den Texten in »Tell the Bees« nicht

erläutert oder hinterfragt, es wird vorausgesetzt. Oftmals beruht dieses Potenzi-

al auf einer Ähnlichkeitsbeziehung zwischen dem Ding und dem zu erzielenden

Effekt. So z.B. in »Hair of the Dog«: »When a Child is bitten by a dog, the bite is

effectually cured by binding a few hairs from the dog over the wound.« (MJT Tell

the Bees, 18) Das Exponat zu dieser Heilmethode zeigt einige zusammengefasste

Hundehaare auf einer modellierten Hand (möglicherweise aus Wachs), die schwe-

bend in einer in eine Wand eingelassenen Vitrine arrangiert ist. Die Vitrine ist so

schwach beleuchtete, dass das Exponat nur bei sehr nahem Herangehen zu sehen

ist, was den Eindruck eines bedeutsamen (licht-)empfindlichen, nahezu heiligen

Gegenstandes erzeugt. Die wächserne Hand erinnert an die Behälter christlicher

Reliquien, die häufig dem entsprechenden Körperteil nachempfunden sind.257

Ähnlich verhält es sich mit »Scissors at the Wedding Party«:

One wishing ill to a bridegroom stands behind the happy man and holding an

open pair of scissors calls his name. If the groom turns to answer the scissors are

snapped shut whereupon the bridegroom is rendered incapable of consumating

the marriage. (MJT Tell the Bees, 23)

Ausgestellt ist eine alte, schwere Schere. Während in einem Fall die Analogie zwi-

schen Verletzung undMedizin zur Heilung verhilft, gerät das simulierte Abschnei-

den, die fingierte Kastration, als stellvertretendes Tun mit der Schere in diesem

Fall zur Verwünschung des Betroffenen. In beiden Szenarien übt der Mensch mit

demmagischen Ding Macht über die Welt aus. Hartmut Böhme kennzeichnet die-

se Macht in Anlehnung an Max Weber als zentrales Merkmal der Magie: »Macht

ist die Fähigkeit etwas oder jemanden auch gegen seinen Willen zu bewegen, wie

Max Weber sagt: Dies ist die Urform der Magie.«258

Die Ähnlichkeitsbeziehung ist ein Strukturelement des magischen Denkens

und auch der Beziehung zwischen Ding und Mensch, die Helmut Birkhan in sei-

ner Untersuchung »Magie im Mittelalter« herausstellt. Als weitere Kennzeichen,

253 Vgl. Böhme 2006, S. 190.

254 Ebd., S. 232.

255 Vgl. ebd., S. 232f.

256 Ebd., S. 233.

257 Genaueres zum besonderen Gegenstand der Reliquie siehe Laube 2012; Kohl 2003.

258 Böhme 2006, S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 113

die auch für das MJT relevant sind, nennt er unter anderem: unzulässig herge-

stellte Kausalzusammenhänge, die schon angesprochene Beseelung des Nichtbe-

seelten, den Grundsatz in illo tempore, also die Kraft der Wiederholung, und den

Glauben an die unvermittelte Macht des Zeichens, besonders des Wortes.259 Für

dasMJT könnteman noch ergänzen: dieWirkung über Kontakt bzw. das Vermögen

der Dinge als Transmitter zu fungieren. So wird in mehreren Texten die Möglich-

keit beschrieben, über einen Gegenstand Krankheiten zu übertragen und damit

abzugeben – so z.B. von dem Menschen auf den Hund, indem Milch aus einem

gleichen Gefäß getrunken werde – oder Eigenschaften von einer Person auf eine

andere, z.B. durch Steck- oder Anstecknadeln: »Pins can be understood to ›pick-up‹

or acquire qualities from persons or objects with which they come in contact.« (MJT

Tell the Bees, 22) Diesem Verfahren liegt die Vorstellung zugrunde, dass Menschen

auf Gegenständen ihre Spuren hinterlassen, dabei geht es nicht um Repräsenta-

tion, sondern um das Übertragen konkret materieller Abdrücke oder Anhaftun-

gen. Gleichzeitig geht es hier aber auch um das Übertragen von Immateriellem,

neben den Eigenschaften z.B. um Sünden. Hier zeigt sich die enge Bindung der

magischen Vorstellungen zur christlichen Lehre. Die Möglichkeit des Austausches

macht das Objekt zu einem potenziell gefährlichen, weil immer wieder unerwartet

die Möglichkeit der Kontamination besteht. Mauss stellt fest, im magischen Den-

ken gehe man davon aus, dass Eigenschaften sich lokalisieren lassen und dadurch

abtrennbar und übertragbar seien.260 In diesem Verständnis werden auch die Ei-

genschaften zu Objekten; denn, wenn sie lokalisierbar und komprimierbar sind,

sind sie in irgendeiner Form materiell.

James D. Frazer unterscheidet zwei Formen von Magie: die mimetisch-sym-

pathetische Magie, die über Ähnlichkeitsbeziehungen funktioniere, und die kon-

tagiöse Magie, die auf dem Pars-pro-Toto-Prinzip beruhe.261 Bei dem Einsatz des

Hundehaars zur Heilung eines Hundebisses kommen sogar beide magischen Vor-

stellungen zum Tragen. Gleiches wird mit Gleichem behandelt und ein Teil des

Hundes verkörpert dessen Handlung des Bisses. Das Hundehaar steht so verstan-

den nicht nur für den Hund, es ist vielmehr dieser Hund, denn – so konstatiert

Marcel Mauss zum magischen Gesetz der Kontiguität: »Die Persönlichkeit eines

Wesens ist ungeteilt und sitzt als ganze in jedem seiner Teile.«262 In fast allen ma-

gischen Vorstellungen, in denen ein Gegenstand als Medium genutzt wird, steht

die körperliche oder symbolische Nähe des Menschen zu diesem Gegenstand im

Vordergrund.Dabei geht es nicht nur umNähe oder Kontakt bzw. Berührung, son-

dern auch um ein In-sich-Aufnehmen in Form des Einatmens oder Einnehmens,

259 Vgl. Birkhan 2010, S. 17ff.

260 Vgl. Mauss 2010, S. 100f.

261 Vgl. Frazer, nach Böhme 2006, S. 191.

262 Mauss 2010, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Museen des Imaginären

wie z.B. in der Vorstellung, dass Infektionskrankheiten desMundes bei einemKind

durch das Einatmen von Gänse- oder Entenatem geheilt werden könnten. Ebenso

effektvoll können Dinge, die zum persönlichen Besitz gehören, als Faktoren gese-

hen werden, die Einfluss auf den Menschen ausüben. Dabei wird zum einen auf

Gegenstände verwiesen, die sich weiter weg vomKörper befinden, aber deutlich ei-

nem Menschen zugeordnet werden können. So z.B. Essensreste, hier die Schalen

von gegessenen Eiern: »After eating boiled eggs, the shells should be broken, to

prevent those with illwill from drawing or pricking the name of the person having

eaten the egg on the unbroken shell, thus causing difficulty.« (MJT Tell the Bees, 14)

Den Eierschalen wird somit eine doppelte Zugehörigkeit zu der Person zugewie-

sen. Zum einen gibt es eine Verbindung, weil die Person die Eier gegessen hat, die

Schalen sind eigentlich nur noch ein Rest dieses Vorgangs. Zum anderen wird über

das Beschriften mit dem Namen der Person die Verbindung noch einmal erneuert

und das Ding zum Stellvertreter für die Person (siehe auch Puppen im Voodoo).

Die Individuen und die Dinge sind also an eine, theoretisch unbegrenzt erschei-

nende, Zahl von sympathetischen Genossen gebunden, die so eng miteinander

verbunden sind und in solcher Kontiguität miteinander stehen, daß es für die er-

strebte Wirkung gleichgültig ist, ob man auf das eine oder andere Kettenglied

einwirkt.263

Andererseits können aber auch besonders Dinge, die sich nah am Körper befinden,

Einfluss auf diesen nehmen.Hier zeigt sich dasmachtvolle Potenzial von Kleidung.

So wird geschildert, dass das Kleiden von Kindern in Kleidungsstücken des ande-

ren Geschlechts sie vor Gefahren schütze und eine spätere Attraktivität und den

Erfolg bei eben diesem sichere.264 Kleidung ist der Gegenstand, der dem Men-

schen am nahesten kommt. Indem sie den nackten Körper bedeckt, erscheint sie

zu der Person zugehörig, fast wie ein Teil der Identität. Gleichzeitig ist sie das, was

den Menschen von seiner Umwelt abgrenzt.

Kleidung, das ist, so mag es scheinen, eine Hülle, die den menschlichen Körper

schützt […], eine zweite (gewissermaßen »uneigentliche«) Haut, die das Innen

vom Außen trennt, eine materiale Grenze zwischen Leib und Raum, zwischen Or-

ganischem und Anorganischem, zwischen Ich undWelt.265

263 Ebd., S. 99.

264 DieÜberlegung, Kinder in der Kleidung des anderenGeschlechts zu kleiden und damit etwas

auszulösen, ist in sich schon verzwickt, denn oftmals erkennen wir bei kleinen Kindern das

Geschlecht erst über die konventionelle, gesellschaftlich festgelegte Kleidung des Jungen

bzw. des Mädchens.

265 Bovenschen 1997, S. 231.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 115

In diesem Sinne erfüllt Kleidung mehrere Funktionen: Sie schützt den Körper vor

äußeren Einflüssen, vor Wind und Wetter und auch moralischen Gefahren,266 sie

bedeckt die Scham des Bekleideten und sie dient seinem Schmuck im Sinne einer

ästhetischen Gestaltung des Körpers und einem Zurschaustellen von Geschmack

und Distinktion. In dem Exponat »Infants, Children and Clothing of the Opposite

Sex« kommen vor allem die Schutz- und Schmuckfunktion zum Tragen, gleich-

zeitig wird die klare Grenze zwischen äußerer Hülle und innerem Sein infrage

gestellt.

Before the birth I always had a boy’s nightshirt and a girl’s nightgown (quite) ready. If it

was a boy I put on a girl’s nightgown and if itwas a girl I put on a boy’s night shirt. And this

is the reason. In all cases the child would then be protected from harm and what’s more

the boywhen he grew upwould fascinate all girls, and a girl who had had a nightshirt put

on herwould have youngmen buzzing round her till shemarried. (MJT Tell the Bees, 19)

Gemeint ist hier allerdings eher ein Schutz vor Gefahren aller Art, wobei die Klei-

dung als eine Form von Talisman wirkt, weniger als reiner Schutz vor äußeren Ver-

hältnissen. Die Schmuckfunktion im Falle des Beschriebenen scheint eine zeitver-

zögerte zu sein und nicht an das Tragen des Kleidungsstücks gebunden. Vielmehr

erzeuge die Kleidung eine Veränderung der Person, sodass sie als Erwachsene be-

sonders attraktiv wirke. Auffällig in dem Text ist das sprechende ›Ich‹. Anders als in

vielen Zitaten zu den Exponaten scheint hier ein persönlicher Bericht gewählt wor-

den zu sein, nicht eine allgemein formulierte Anleitung. Ausgestellt zu dem Text ist

ein alt wirkendes und kunstvoll besticktes Kinderkleid, möglicherweise ein Nacht-

hemd oder Taufkleid, das mit weiten Ärmeln und so viel Stoff, dass dieser wie eine

Schleppe auf den Boden fällt, sehr schön, aber auch eher unpraktisch wirkt und

das Kleidungsstück als eines einer gehobenen Schicht markiert. Neben dem Text

befindet sich ein altes Foto von einem Jungen und einem Mädchen, die jeweils ein

ähnliches Kleid mit Rüschen tragen.

Der Zusammenhang von Kleidung und Identität wird viel diskutiert. Indem

der Mensch und seine Kleidung für den Betrachter nicht zu trennen sind, eignet

sie sich besonders gut, um eine Identifikation beider Elemente vorzunehmen. In-

folgedessen stellt Kleidung das Repräsentationsobjekt dar, das der Mensch ständig

266 Zu den physischen Einwirkungen gehören vor allemWitterungsbedingungen wie Hitze und

Kälte, aber auchUnfallgefahren oder die Bedrohung durch Tiere. Ebenso kann Kleidung auch

vormoralischenGefahren schützen.DieseArt vonpsychischemSchutz istweniger offensicht-

lich, aber ebenfalls stark mit der Bedeutung von Kleidung verbunden. Unter diesen Punkt

fällt Kleidung, die das Bewahren einer bestimmten Haltung oder eines bestimmten Wertes

verkörpert (z.B. dieMönchskutte als Schutz vor den Verführungen derWelt); vgl. Flügel 1986,

S. 246ff.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Museen des Imaginären

bei sich trägt und das ihn in gewisser Weise sogar überdeckt. Als Repräsentations-

objekt ist Kleidung immer auch ein Zeichen, das von anderen gelesen wird:

Wir lesen das Geschlecht unserer Mitmenschen, ihre soziale Zugehörigkeit, ihren

materiellen Status, ihren Charakter aus der Art, wie sie sich kleiden. Was jemand

schön findet, bieder oder modisch, scheint uns genauso aussagekräftig für das,

was die Person ist, wie ihre Herkunft oder welchen Beruf sie ausübt.267

Daraus resultiert die Annahme, dass das tatsächliche Sein eines Menschen in einer

entsprechenden Kleidung ausgedrückt werden könne und dass es vice versa eine an-

gemessene und richtige Kleidung für eine Person gebe. Der Effekt der verschoben

eintretenden Attraktivität, der im Exponat betont wird, erscheint zunächst ver-

wunderlich, gehen wir doch immer davon aus, dass einer bestimmten Kleidung

ein Moment der Erotisierung des Trägers oder der Trägerin innewohnen kann,268

welches sich aber auf den Zeitpunkt des Tragens dieses Kleidungsstücks bezieht.

Der Gedanke verweist aber auf eine andere theoretische Position in Bezug auf Klei-

dung, in der nicht eine Trennung in das ontologische Sein und die Kleidung als de-

ren richtiger oder falscher Ausdruck vorgenommen, sondern angenommen wird,

dass die Identität eines Menschen in performativen Akten, in denen das Tragen

von Kleidung eine wichtige Rolle einnimmt, immer wieder neu verhandelt wird.

Identität sei damit ihrer Inszenierung nicht vorgängig, sondern erzeuge sich in

der Performanz.269 Das trifft auch auf die Geschlechtsidentität zu:

Mode im Sinne von Kleidermode gehört zu den bedeutenden Medien der Insze-

nierung von Identitäten, und das mitnichten nur deshalb, weil sie Zeichen für

Geschlechtszugehörigkeit, soziale Zugehörigkeit etc. sein kann, sondern auch

weil sie auf die TrägerInnen und deren Körper zurückwirkt. Die Mode drückt nicht

nur aus, sondern sie produziert auch: Körperbilder, Geschlechterbilder, Bilder von

Schönheit und Hässlichkeit, von Erfolg oder Unglück.270

In der in diesem Exponat ausgestellten Vorstellung produziert die Kleidung ei-

nen attraktiven Erwachsenen (allerdings wirkt das Ergebnis über den performati-

ven Akt hinaus). Das von außen aufgelegte Cross-Dressing soll zu einem späteren

Zeitpunkt, wenn die ›falsche‹ Kleidung abgelegt wurde, den Menschen besonders

anziehend machen. Dahinter steht auch wieder die Vorstellung einer Übertragung

durch Dinge. Das Kleidungsstück, das in der Konvention der Gesellschaft dem an-

derenGeschlecht zugeordnet ist, scheint demTräger oder der Trägerin Eigenschaf-

ten oder Einblicke zu übermittelten, die ihn später attraktiv erscheinen lassen,

267 Lehnert 2003, S. 215.

268 Zu Mode und Eros siehe Geiger 2012, S. 109ff., und Flügel 1986, S. 216.

269 Vgl. Lehnert 2003, S. 215.

270 Ebd., S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 117

möglicherweise dadurch, dass er Weibliches in seiner Männlichkeit entdeckt hat

oder sie Männliches in ihrer Weiblichkeit. Aus einer dekonstruktivistischen Sicht

bezeichnetMarjorie Garber den Transvestiten als »Raumdes Begehrens«271 und als

das symbolische Dritte im Sinne Jacques Lacans. Indem er niemalsmit den Katego-

rien des binären menschlichen Denkens zu fassen ist, stellt er ein ewiges Begehren

dar, das nie erfüllt werden kann. Als das Dritte in einer Binärstruktur (hier von

männlich und weiblich) stellt er »die Idee vom einen in Frage: von Identität, von

Selbst-Genügsamkeit, von Selbst-Kenntnis«272. Nach Judith Butler und ihrerTheo-

rie der Geschlechtsidentität als Akt, nicht als Zustand, entlarvt der Transvestismus

so die Künstlichkeit jeder geschlechtlichen Vorstellung. Der Kleidung als ein At-

tribut der Geschlechtsidentität kommt hierbei die Vorstellung zu, ein Geschlecht

nicht nur auszudrücken, sondern erst zu erschaffen.273

Interessant an der Konstellation in dem Exponat »Infants, Children and Clot-

hing of the Opposite Sex« ist, dass hier durch eine von der Norm abweichende

Handlung – nämlich das Kleiden eines Kindes in der konventionell als falsch fest-

gelegten Kleidung – imWeiteren allerdings die Norm stabilisiert wird: Die Attrak-

tivität beim anderen Geschlecht wird gesichert. Damit trägt eine subversive Hand-

lung (im Geschlechterverhalten) hier auf lange Sicht zur Stabilisierung der Hete-

ronormativität bei. Dem Crossdressing der Kinder kommen karnevalistische Ten-

denzen zu: Für einen abgesteckten Zeitraumwird das Kind in nicht normgerechter

Kleidung ›verkleidet‹, dieser Zeitraum ist aber von vornherein als Ausnahmezu-

stand gekennzeichnet und damit nur eine Übergangszeit, die langfristig gesehen

die Funktion hat, bestehende Verhältnisse zu stabilisieren.274

Insgesamt scheint also einerseits die Wahrnehmung von Kleidung in diesem

Exponat im Bezug zu Erkenntnissen der (post-)modernen Kleidungs- und Gen-

dertheorien zu stehen, andererseits fällt ihre einfache Ursache-Wirkung-Annahme

(›man kleide ein Kind in Kleidung des anderen Geschlechts und es ist geschützt

bzw. wird ein attraktiver Erwachsener‹) in den Bereich des magischen Denkens. In

diesem Denken wird die soziale Interaktion, die die Wirkkraft des Kleidungsstü-

ckes erst möglich macht, ausgeblendet oder zumindest nicht verbalisiert. Das Un-

geheuerliche der Dinge entsteht in dieser Ausblendung, durch die derMensch zum

Produkt des Gegenstandes wird.Denn Kleidung selbst ist niemals performativ, erst

271 Garber 1993, S. 110. Hier und im Folgenden siehe ebd., S. 9-113.

272 Ebd., S. 23.

273 »Indem die Travestie die Geschlechtsidentität imitiert, offenbart sie implizit die Imitations-

struktur der Geschlechtsidentität als solcher – wie auch ihrer Kontingenz.«; »Wenn die Attri-

bute der Geschlechtsidentität nicht expressiv, sondern performativ sind, wird die Identität,

die sie angeblich nur ausdrückenoder offenbaren sollen inWirklichkeit durch dieseAttribute

konstituiert.« (Butler 1991, S. 202 und 207)

274 Zur Karnevalisierung siehe Bachtin 1990, S. 47ff. Im Unterschied zum Karneval ist hier die

Verkleidung allerdings von außen aufgelegt, durch die Macht der Eltern über das Kind.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Museen des Imaginären

im Kontext von Handlungen erlangt sie performatives Potenzial.275 Der Kleidung

kommt hier als vermeintlich eindeutige Jungen- oder Mädchenkleidung der Ge-

sichtspunkt zu, dass sich ihrer nicht sozial versichert werden muss, sondern dass

sie dadurch, dass ihr in der präsentierten Vorstellung das Männliche oder Weibli-

che ontologisch eingeschrieben zu sein scheint, selbst Veränderung hervorbringen

kann und somit machtvoll ist.

***

Das titelgebende Exponat »The Telling of the Bees …« bezieht sich allerdings nicht

auf die belebte Dingwelt oder die Verbindungen von Mensch und Ding, sondern

auf die Möglichkeit, mithilfe der Sprache auf die Umgebung Einfluss zu nehmen.

Das Exponat stellt einen alt anmutenden Bienenkorb oder eine Bienenpfeife dar.

In dem dazugehörigen Text wird dargestellt, dass jeder Bienenbesitzer seinen Bie-

nenstaat über alle wichtigen Ereignisse im Leben der Familie unterrichten müsse,

ansonsten würden die Bienen ihn entweder verlassen oder versterben. So fordern

sie Teilhabe an Hochzeiten, eine Einladung zur Beerdigung oder zumindest das

Wissen um diese sowie die Gabe eines Stücks des Beerdigungskuchens. Das Über-

bringen der entsprechenden Botschaft erfolgt in formelhafter Weise:

If a member of the family dies, the bees in their hives must be told, or they will

die. The procedure is that as soon as themaster ormistress has breathed his or her

last, a younger member of the household, often a child, is told to visit the hives

and rattling a chain of small keys taps on the hive and whispers three times: (*)

Little Brownies, little brownies, your mistress is dead

Little Brownies, little brownies, your mistress is dead

Little Brownies, little brownies, your mistress is dead.

(MJT Tell the Bees, 25)

Die Mitteilung klingt in ihrer Wiederholung wie eine Beschwörung der Bienen.

Wie bei magischen Formeln scheint mit Rhythmus und Wiederholung eine beson-

dere Tonlage einherzugehen.276 Die Formel an dieser Stelle ist eine sprachliche

Handlung, die gewährleisten soll, dass die Bienen dem Besitzer erhalten bleiben.

Sie werden als sehr empfindliche, fragile Geschöpfe gekennzeichnet, fast wie eine

Form externalisiertes Über-Ich, denn niemand soll in ihrer Umgebung eine unan-

gemessene Sprache benutzen, sie mögen kein schlechtes Verhalten und – und hier

scheint ein früher verbreitetes, misogynes Vorurteil gegenüber den Besonderhei-

ten des weiblichen Körpers Pate gestanden zu haben – sie dulden keine menstru-

ierenden Frauen in ihrer Nähe (vgl. ebd.). Sie sind somit eine moralische Instanz

275 Vgl. Lehnert 2003, S. 216.

276 Vgl. Mauss 2010, S. 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 119

oder fordern zumindest tadelloses Verhalten, dies allerdings nach den Regeln einer

Gesellschaft, die das Weibliche als Abweichung versteht.

Sind die Bienen über den Tod des Familienmitglieds informiert, fassen sie den

Beschluss, ob sie leben oder sterben wollen. Ihr Tod wäre demnach eine Option,

ihre Trauer auszudrücken, oder auch die Möglichkeit, den Besitzer zu strafen –

und in jedem Fall eine Entscheidung. »If the bees begin to hum, they have consen-

ted to continue living.« (Ebd.) Die Hierarchie von Mensch und Tier, die im Besitz

von Nutztieren immer evident ist, wird hier unterlaufen. Der Mensch ist abhängig

vom guten Willen der Tiere, sie haben die Macht, ihn für fehlerhaftes Verhalten

zu strafen. Tiere, die oftmals als Dinge oder Besitz angesehen werden, müssen

nach diesem Exponat als Lebewesen mit eigenem Willen und unkontrollierbaren

Entscheidungsmöglichkeiten wahrgenommen werden, die nur mithilfe von Auf-

merksamkeit und beschwörendem Sprechen besänftigt werden können.

Ein anderes Beispiel für magisches Sprechen ist das Exponat »Names of the

Hare«. Hier geht es darum, dass das Wort »Hase« nicht genannt werden soll, da

es Pech bringe. Die Forderung, dass etwas eben nicht ausgesprochen werden darf,

ist im Aberglauben weit verbreitet. Die Vorstellung, die dem zugrunde liegt, ist,

dass die Beschreibung oder Erwähnung eines Aktes, eines Dings oder einer Person

ausreiche, um ihn oder sie anwesend zu machen respektive hervorzubringen.277

»The Names of the Hare in English is der bat nomon nedar nemnen (The animal that

no one dare name). So powerful is the animal that people will not even say the

word ›hare‹.« (MJT Tell the Bees, 21) Dass ausgerechnet die Bezeichnung »Hase«

hier das pechbringende Wort darstellen soll, erscheint absurd und verweist auf

die Willkürlichkeit unserer Angstauslöser. Die Bedrohlichkeit dieser sprachlichen

Handlung wird allerdings im Text durch eine Reihe von Negativbeispielen ›belegt‹.

Das Verbot, etwas Bedrohliches zu nennen, gehört laut Mauss zu den einfachsten

magischen Riten: den negativen Riten.

Vor allem bestehen sie darin, eine bestimmte Sache nicht zu tun, um eine be-

stimmte magische Wirkung zu vermeiden. […] Diese Riten sind jedoch nicht nur

formell, sondern sie sind dies im nächsten Grade, weil sie einen fast vollkomme-

nen Gebotscharakter haben.278

Hier zeigt sich besonders, dass alle magischen Vorstellungen das Werk von sozia-

len Kräften sind. Sie sind aus bestimmten Vorstellungen, Konventionen und Re-

geln einer Gesellschaft entstanden und stärken diese wiederum in wechselseitiger

Form.

277 Vgl. ebd., S. 89.

278 Ebd., S. 92.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Museen des Imaginären

Das ›Disqualifizierte‹ einbeziehen

Die gezeigten Dinge und Ideen werden in »Tell the Bees« aber eben nicht als Aber-

glaube ausgestellt, sondern als alternative Wissensformen bzw. als ein komplexes

System aus miteinander verknüpften Überzeugungen, das gemeinhin – eben aus

einer anderen Perspektive – dem Aberglauben zugerechnet wird. In dieser Ausstel-

lungsreihe geht es so um den Versuch eines enthierarchisierenden Sprechens279

und um Umwertungsprozesse von Teilen einer Kultur, die als nicht zugehörig ge-

kennzeichnet werden. Es verweist auf einen Herrschaftsdiskurs, der die Logik der

naturwissenschaftlichen Kausalität propagiert und andere Denkformen abwertet.

»Tell the Bees« veranschaulicht die Reintegration dessen,was abgelehnt wird (näm-

lich der Aberglaube), aber ein Teil unserer Geistes- und Wissenschaftsgeschichte

ist. Gleichzeitig wird dieses Material aber so weit transformiert, dass man eigent-

lich nicht mehr von Reintegration sprechen kann, weil durch Verschiebung etwas

Neues entsteht, das nur noch fragmentarisch auf Bruchstücke von Originärem zu-

rückgeführt werden kann. Die Sachverhalte, so wie sie dargestellt werden, erschei-

nen erst in der Konstruktion des Museums.

Die Magie als soziales Phänomen steht in Verwandtschaft mit Religion und

Wissenschaft. Während in der Religion das Abstrakte eine gewichtige Rolle spielt,

tendiert die Magie zum Konkreten.280 Darin ist sie der (Natur-)Wissenschaft nicht

unähnlich. Ähnlich wie in der Präsentation des MJT dargestellt, gehen auch Theo-

retiker der Magie davon aus, dass es zwischen den magischen Vorstellungen des

Mittelalters bzw. der Neuzeit und den heutigen Wissenschaften ein »genealogi-

sches Band«281 gebe:

Die Magie hat ihnen [den Techniken – Medizin, Chemie etc.] einen Unterschlupf

geboten, in dessen Schutz sie sich entwickeln konnten, indem die Magie ihnen

die Sicherheit ihrer Autorität und den noch tastenden praktischen Versuchen der

Magier-Techniker reale Wirksamkeit gab; andernfalls hätte jeder Mißerfolg die-

se Versuche im Keim erstickt. Techniken mit komplexen Zielsetzungen und von

ungewisser Wirkung, wie die Arzneimittelkunde, die Medizin, Chirurgie, Metall-

urgie, Emailbearbeitung (die beiden letzteren sind Erben der Alchemie) hätten

nicht leben können, wenn dieMagie ihnen keine Stütze geboten und sie nicht na-

hezu absorbiert hätte, um ihnen Dauer zu verleihen. […] Die Techniken sind für

279 So wird versucht, Wertungssysteme und Ausgrenzungsprozesse in der Sprache deutlich zu

machen und damit Relativierungen bzw. Umdeutungen herbeizuführen. Zum Beispiel: »Pri-

or to that time [gemeint ist das Ende des 18. Jahrhunderts] vulgar knowledgewas contiguous

with all other knowledge and not gettoized, so to speak, under the spurious classification of

›superstition‹« (MJT Tell the Bees, 11).

280 Vgl. Mauss 2010, S. 173.

281 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 121

uns so etwas wie Keime, die auf dem Boden der Magie Frucht getragen haben; sie

haben sie aber zugleich enteignet.282

Dass die Wissenschaften einerseits Erfahrungen der Magie adaptieren und die

daraus hervorgehenden neuen Erkenntnisse gleichzeitig zur Abwertung der Ma-

gie geführt haben, macht dieses Verhältnis zwischen beiden Disziplinen ambiva-

lent. Auch in den Texten der einzelnen Exponate in »Tell the Bees« finden sich zum

einen die absurdesten Rezepte, erstaunliche und erheiternde Vorstellungen einer

einfachen Ursache-Wirkung-Annahme, zum anderen aber auch immer wieder wis-

senschaftlich belegte Wahrheiten. Hinter der Vorstellung beispielsweise, dass man

einen Hundebiss mithilfe eines Hundehaares, das auf die Verletzung gelegt wird,

heilen könne, steht der Gedanke, dass Gleiches mit Gleichem kuriert werden kann.

Die Pars-pro-Toto-Vorstellung, dass in einem Hundehaar der ganze Hund zu fin-

den ist, kann als eine anschauliche Auffassung für das heutigeWissen um die DNA

eines jeden Organismus gelten. Gleichzeitig findet sich die Vorstellung der Hei-

lung durch Analogie auch in der Homöopathie. Das Kommunikationssystem der

Bienen auf der anderen Seite, das eine wichtige Rolle in dem Exponat »The Telling

of the Bees …« einnimmt, scheint auf den ersten Blick abwegig, da hier Bienen die

menschliche Sprache verstehen und auf sie durch ihr Verhalten antworten. Nun

weiß man aber in der Biologie um das komplexe Kommunikationssystem dieser

Insekten. So scheint die Magie häufig auf Sachverhalte zu rekurrieren, die in an-

derer, möglicherweise komplexerer – und vor allem weniger menschlicher – Form

nicht ganz unzutreffend sind.

Christoph Daxelmüller verweist darauf, dass man erst im 17./18. Jahrhundert

im Kontext aufklärerischer Tendenzen begann, elitäre Magie und einfachen Aber-

glauben zu unterscheiden (und bestätigt damit die Behauptung des MJT gewis-

sermaßen). Ab dem 19. Jahrhundert wurde diese Unterscheidung weiter verschärft

und manifestierte sich in dualen Begriffspaaren: Vernunft (Wissenschaft) gegen-

über überlieferter Erfahrung (Aberglaube, Magie); Elite gegenüber Volk etc.283 Vor

allem die Aufklärung, welche Ratio und Logik propagierte, erzeugte einen Schnitt

zu Zeiten, in denen die Grenzen zwischen Wissenschaft und Aberglauben noch

nicht so stark markiert waren. Die Ausstellung »Tell the Bees« vollzieht sowohl auf

der inhaltlichen Ebene als auch in ihrer künstlerischen Ausgestaltung eine Bewe-

gung von diesen voraufklärerischen Zeiten in die heutige Zeit, wobei auf den ver-

schiedenen Ebenen eine Gegenpositionen zur Aufklärung aufgebaut wird. So geht

es nicht nur inhaltlich um magische Vorstellungen und nicht rationale Prozesse,

sondern auch vor allem durch die dunkle Ausgestaltung des Raumes und der Vi-

trinen und die Unsicherheit in der Einordnung dessen, was man erfährt, wird ein

282 Ebd., S. 174.

283 Vgl. Daxelmüller 1993, S. 33ff.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Museen des Imaginären

emotionales Herangehen bei der Besucherin/beim Besucher provoziert. Zugleich

ist der Raum der Ausstellung sowohl auf wörtlicher als auch auf metaphorischer

oder philosophischer Ebene eben genau nicht ›aufgeklärt‹ – es vollzieht sich hier

keine klare ›Erleuchtung‹, sondern eher eine Verunsicherung. Diese Verdunklung

unseres vermeintlich aufgeklärten Verstandes basiert auf einer alternativen Sicht-

weise auf die dargestellten Prozesse. Während in vielen Teilen des Museums eine

Irritation des Besuchers dadurch provoziert wird, dass Grenzen zwischen Wahr-

heit und Fiktion unterlaufen werden, entsteht hier ein Befremden zum einen aus

der historischen Distanz und der Unglaubwürdigkeit mancher Praktiken. Zum an-

deren aber zeigt sich das Ungeheuerliche gerade in diesem Fall darin, dass es nicht

um Erfundenes geht, sondern dass die beschriebenen Methoden tatsächlich Gül-

tigkeit besaßen respektive belegbar sind und dass es zudem seitens des Museums

keine (sprachliche) Distanzierung gibt. Teile unseres Wissens sind tatsächlich aus

magischem Denken bzw. Aberglauben entstanden – das, was wir immer von uns

wegschieben und verneinen, ist auch Grundlage unserer Kultur und unseres Wis-

sens. In der Verweigerung einer klaren Position zu diesen Sachverhalten erzeugt

das MJT eine Art Gegendiskurs, der allerdings immer auch spielerisch bleibt, sich

nicht zu ernst nimmt und damit vielleicht auch nicht für jeden Besuchenden über

ein Spiel hinausgeht.

Genauso wie die Magie ein Bereich ist, in den das in einem anderen Denksys-

tem ›Disqualifizierte‹ für eine kurze Zeit einbezogen und anerkannt wird, ist das

MJT ein Ort, an dem das Ausgegrenzte (in diesem Fall die disqualifizierte Magie)

gezeigt wird. Demzufolge scheint es nicht nur um die dargestellten magischen

Mittel zu gehen, sondern eher um das Verfahren der Offenlegung von hierarchi-

schen und diskriminierenden Prozessen im Museum und in der Gesellschaft, das

hier exemplarisch vorgeführt wird. Gleichzeitig werden hegemoniale Aspekte der

Wissensproduktion thematisiert. In einer Übersteigerung wird das, was die Kultur

in ihrer Genese ausgesondert hat, durch das Ausstellen im Museum aufgewertet

und gleichzeitig verfremdet.

Das MJT zeigt, wie ein Museum trotz des Einsatzes von typischen Muse-

umsmitteln eine Ausstellung hervorbringen kann, die eben nicht Wahrheiten

festschreibt, sondern sich oszillierend zwischen Gedankenmodellen und Welt-

sichten bewegt und seiner Besucherin/seinem Besucher Sachverhalte fremd

macht, um eine neue Sicht auf diese Zusammenhänge zu ermöglichen. Dies

wird durch Kombinationen disparater Exponate erreicht, stärker aber noch durch

eine Uneinheitlichkeit von Bedeutungen, die durch Verschiebungen und Wider-

sprüchlichkeiten innerhalb der Texte sowie durch ein Aufeinanderprallen von

Museumsform und dargelegten Inhalten erzeugt wird. Gerade durch den Einsatz

konventioneller Museumsmittel wird das einem Gegenstand inhärent Differen-

tielle deutlich – es wird nicht explizit thematisiert, sondern ist dem Gegenstand

eigen. Über die Kombination verschiedener Zeitebenen wird bewusst gemacht,

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 123

wie sich Bedeutungen von Wissenschaft, aber auch von einzelnen Objekten mit

der Zeit verändern und dass sie sich auch in der Rezeption jedes Einzelnen

verschieben.

Die Ausstellung stellt so einen Raumdar, der Paradoxien undWidersprüche be-

wusst inszeniert, ohne direkt auf sie zu verweisen, und kann dies tun, weil sie sich

der topografischen Struktur des Museums (das nach Foucault ja auch immer schon

ein heterotoper Ort ist) bedient. Gleichzeitig wendet sich das MJT damit gegen die

Geschichte seiner Institution, die Genealogie desMuseums.Das Abgespaltenewird

in die Sichtbarkeit hineingeholt, wobei keine klare Position bezogen, sondern auf

temporale und räumliche Gleichzeitigkeit verwiesen wird. Somit werden Katego-

rien der Bewertung zur Diskussion gestellt. Wer entscheidet, dass etwas zu klein,

zu unwichtig, zu irrational ist? Das MJT zeigt somit, dass Bedeutungen verhan-

delbar sind. Die Differenzen innerhalb der Ausstellung unterlaufen die Aussage.

Um es mit Sloterdijk zu sagen: Es geht um den Punkt, an dem »die Dinge ihren

Eigensinn gegen die Ausstellung durchsetzen«284.

Magische Dinge – Museumsdinge

»Tell the Bees« zeigt ein zwiespältiges Verhältnis des Menschen zu den Dingen.

Einerseits kann der Mensch sich der Dinge bemächtigen und mit ihnen macht-

voll umgehen, andererseits sind die Dinge auch potenziell gefährlich, besitzen ei-

ne Art Eigenleben und können Einfluss auf den Menschen nehmen. Dem würde

sicherlich auch Bruno Latour zustimmen, der in seiner Akteur-Netzwerk-Theorie

(ANT) den Dingen einen größeren Anteil an Handlungen zuspricht, als der moder-

ne Mensch häufig wahrnimmt. Eine strikte Trennung (jedenfalls im Kontext von

Handlungen) in Lebendiges und Nichtlebendiges sei eine Illusion. Jedes Artefakt

stelle ein »inkorporiertes Handlungsschema[]«285 dar mit Skripten, wie mit ihm

umgegangen werden solle. »Lebendig sind die Dinge, weil oder indem sie – wie

Latour sagt –, ›légèrement autonome‹ sind. Alles, was wir schaffen, bekommt ein

Eigenleben.«286 DennHandlungen setzten sich nach Latour ausmenschlichen und

nichtmenschlichen Anteilen zusammen.Böhme rekapituliert: »Jede unsererHand-

lungen ist insofern eine komplexe Assoziation oder ein Hybrid aus menschlichen

und nicht menschlichen Entitäten.«287 Die Annahme, dass der Mensch sein Han-

deln nicht voll durchschauen und verstehen kann, ist seit dem 20. Jahrhundert ein

viel erforschter Topos: Psychoanalyse, Diskursanalyse, Dekonstruktion etc. kom-

men aus unterschiedlichen Perspektiven zu dem Schluss, dass das ›Ich nicht Herr

284 Sloterdijk 1988, S. 294.

285 Böhme 2006, S. 82.

286 Kimmich 2011, S. 22.

287 Böhme 2006, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Museen des Imaginären

im eigenenHaus‹ ist. Die Akteur-Netzwerk-Theorie von Latour stützt sich auf diese

Grundlage, erweitert sie aber um den konkreten, materiellen Einfluss der Dinge.

Handeln ist nicht transparent, es steht nicht unter der vollen Kontrolle des Be-

wusstseins. Diese altehrwürdige Quelle der Unbestimmtheit ist es, die wir mit

dem seltsamen Ausdruck »Akteur-Netzwerk« wieder lebendig machen wollten:

Handeln ist ein Knoten, eine Schlinge, ein Konglomerat aus vielen überraschen-

den Handlungsquellen, die man eine nach der anderen zu entwirren lernen

muss.288

Und:

Wenn wir […] bei unserer Entscheidung bleiben, von den Kontroversen um Ak-

teure und Handlungsquellen auszugehen, dann ist jedes Ding, das eine gegebene

Situation verändert, indem es einen Unterschied macht, ein Akteur – oder, wenn

es noch keine Figuration hat, ein Aktant.289

Dabei ist es wichtig, dass Latour keiner Seite eine absolute Kontrolle zuspricht –

nicht die Dinge handeln, nicht die Menschen handeln, sondern eine hybride Ein-

heit:

Außer zu ›determinieren‹ und als bloßer ›Hintergrund für menschliches Handeln‹

zu dienen, könnten Dinge vielleicht ermächtigen, ermöglichen, anbieten, ermu-

tigen, erlauben, nahelegen, beeinflussen, verhindern, autorisieren, ausschließen

und so fort. ANT ist nicht die leere Behauptung, dass Objekte etwas ›anstelle‹ der

menschlichen Akteure tun: Sie sagt einfach, daß eine Wissenschaft des Sozialen

nicht einmal beginnen kann, wenn die Frage, wer und was am Handeln beteiligt

ist, nicht zunächst einmal gründlich erforscht ist.290

Latour, wie auch Böhme in seiner Studie zum Fetischismus als kulturellem Grund-

muster, werten die Ideale der Aufklärung und der Moderne mit ihren strikten Op-

positionen als Denkkonstrukt, als Illusion:

Die Moderne ist für Latour jenes phantasmagorische Interludium, das durch die

strikte Gegenüberstellung von Natur und Gesellschaft, Objekt und Subjekt, Kör-

perding undGeist charakterisiertwar. DieModerne ist ein Phantasma,weil die ge-

nannten Leitdifferenzen zwar das ideologische Selbstverständnis, nicht aber die

Praxis der Moderne kennzeichnen. Das wird insbesondere an ihrem Verhältnis zu

den Dingen und allgemeiner: zum Nicht-Menschlichen erkennbar, wozu Latour

288 Latour 2007a, S. 77.

289 Ebd., S. 123.

290 Ebd., S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Museum: »The Museum of Jurassic Technology« 125

auch die lebenden Entitäten, Artefakte und Geräte, Netzwerke, technischen Infra-

strukturen und materialen Institutionen zählt. […] Diese Scheidung aber erweist

sich bei näherer Betrachtung als Selbsttäuschung.291

Diese Kritik an der Moderne ist allerdings gleichzeitig ein Teil der Moderne; sie

ist nicht in einem zeitlichen oder räumlichen Außerhalb angesiedelt, sondern ein

der Moderne immanenter Widerspruch: »Selbstverzauberung und Aufklärung […]

Fetischisierung und ihre Kritik«292 – das ist es, was Latour meint, wenn er sagt:

»Wir sind nie modern gewesen.«293 Dies blitzt auch – wenn auch in verschobener

und humorvoller Darstellung – in der Ausstellung des MJT durch.

»Tell the Bees« stellt so einerseits die Souveränität des Menschen infrage, denn

er lebt in Abhängigkeit von den Dingen, und Gegebenheiten, die er nicht beein-

flussen kann (wie der Flug der Vögel, das plötzliche Eintreten des Donners), haben

Macht über ihn und können ihn von seinem intendiertenWeg abbringen. Anderer-

seits zeigt die Ausstellung auch dieMittel der Machtergreifung undMöglichkeiten,

die Welt unter Kontrolle zu bringen mithilfe der Dinge. Denn die Dingwelt – so

wird impliziert – ist nicht völlig unberechenbar. Mit Kenntnissen über sie und ihr

Potenzial könne der Mensch Unheil vermeiden und Positives erreichen.

Die Aufladung eines Dingsmit magischem Potenzial,mit ›mana‹, vollzieht sich

laut Mauss durch bestimmte Riten oder durch Mythen. Denn die magische Kraft

sei nicht demDing eigen, sondern immer von außen zugewiesen.294 Dermagische

Wert beruhe »in Wirklichkeit nicht auf den Qualitäten, die den Dingen und Perso-

nen inhärent sind, sondern auf dem Platz und dem Rang, die ihnen von der sou-

veränen öffentlichen Meinung und durch deren Vorurteile zugewiesen wird«295.

Anders als Latour sieht damit Mauss das Potenzial eines Gegenstandes, den Men-

schen zu beeinflussen, immer sozial verhandelt, nicht ihm inhärent. (Obwohl sich

dieses Potenzial bei Latour auch erst in Handlungen eröffnet.)

Im Ritus erfüllt sich die Aufladung eines Gegenstandes im performativen Akt

(durch ein Opfer, einen Segen, eine Berührung), interessant für diesen Zusam-

menhang scheint aber das Erzeugen eines magischen Dings durch einen Mythos.

Mauss nennt als Beispiel hierfür unter anderem die Geschichte einer magischen

Pflanze, die unter dem Schritt Christus’ herangewachsen sein solle.296 Oder, wie

Robert J. Stoller über den Fetisch sagt: »A fetish is a story masquerading as an ob-

ject.«297 Das verbindet die magischen Dinge mit den Museumsdingen: Auch sie,

291 Böhme 2006, S. 74.

292 Ebd., S. 75.

293 Siehe Latour 2007b.

294 Vgl. Mauss 2010, S. 135.

295 Ebd., S. 153.

296 Vgl. ebd., S. 135.

297 Stoller 1985, zitiert nach Böhme 2006, S. 373.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Museen des Imaginären

wenn sie als besondere, auratische Dinge gekennzeichnet sind, besitzen einen My-

thos (zu ihrem Erzeuger; zu Handlungen, die mit ihnen vollzogen wurden, in der

Zeit, in der sie entstanden sind; zur Wichtigkeit, die sie in bestimmten Handlun-

gen besaßen).298 Erst diese Erzählungen machen sie wertvoll. Der Ethnologe Karl-

Heinz Kohl hat in seinem Band »Die Macht der Dinge« die These aufgestellt, dass

Museumsdinge die sakralen Objekte der Moderne sind. Denn sie besitzen fast al-

le formalen Bestimmungsmerkmale der sakralen Gegenstände: Sie haben keinen

direkten Gebrauchswert mehr und sind (bedingt) aus dem Warenzyklus heraus-

gelöst, sie werden von anderen Dingen separiert, da jede Berührung die Gefahr

einer Entweihung bereithält und sie sind Mediatoren für das Nichtsichtbare oder

-anwesende.299 Auch Stefan Laube formuliert zu dieser Parallele zwischen sakra-

len Objekten und Kultdingen: »Sakral wirken Kultobjekte besonders dann, wenn

sich an ihre Materialität – wie bei einer Spur – Glaubensvorstellungen, Hoffnun-

gen oder Imagination binden.«300 Gleichzeitig sind beide von Räumen abhängig.

»Kultdinge müssen im emphatischen Sinne auf Räume bezogen sein, da sie da-

von abhängig sind, betrachtet zu werden.«301 Dieses Betrachtetwerden stellt den

fundamentalen Gegensatz zu den Dingen in Handlungen dar: Während Letztere

durch Interaktionmachtvoll und in der Nähe zumKörper angesiedelt werden, sind

die Museumsdinge in der Regel Gegenstände, die zu bedeutsam oder zu machtvoll

wurden, sodass sie einen kultischen Status erlangen und in einem weiteren Schritt

unberührbar werden. Denn im Museum landen in der Regel nur die Gegenstände,

die über sich hinausragen. So werden sie in Vitrinen ›verbannt‹ und eine Interak-

tion mit ihnen reduziert sich auf das Betrachten. Die Ausstellung »Tell the Bees«

beinhaltet somit ein Paradoxon: Sie spürt der Interaktion von Mensch und Ding

nach; es geht umHandlungskraft, die hier imMuseum allerdings nur noch gezeigt,

illustriert werden, aber nicht mehr direkt zum Tragen kommen kann. Gleichzeitig

rekurriert die Ausstellung mit ihren magischen Dingen auch wieder auf das Muse-

um selbst als Ort und Konstante von kultischen Objekten und als Ort des Fremden

innerhalb des eigenen Systems und es tut dies alles in einem humorvollen Duktus.

298 Diesem Aspekt der Erzählung, die einem Gegenstand anhaftet und der Frage danach, wie

ein Text einen Gegenstand verändern kann, widmet sich insbesondere »Das Museum der

unerhörten Dinge«, siehe Teil II.

299 Kohl 2003, S. 258.

300 Laube 2011, S. 9.

301 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004 - am 14.02.2026, 10:18:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459676-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

